
О современной России и задачах россиеведения 

 1 

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 

ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 
ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ:  
ДИСКУССИЯ  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Москва 
2014 



 

 2 

ББК 79.3 
    С 69 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
    С 69 

 
 
 
 
 
 
 

Центр россиеведения 
 

Ответственный редактор –  
докт. полит. наук И.И. Глебова 

 
Современная Россия: Дискуссия (Материалы 

семинаров Центра россиеведения ИНИОН РАН, 2008–
2013) / РАН. ИНИОН. Центр россиеведения; Отв. ред. 
Глебова И.И. – М., 2014. – 324 с. 
ISBN 978-5-248-00731-8 
 

В настоящем издании представлены материалы научных 

семинаров, проведенных Центром россиеведения ИНИОН РАН в 

2008–2013 гг. В семинарах принимали участие ведущие россий-

ские и зарубежные исследователи. Обсуждались ключевые вопро-

сы прошлого и настоящего России, рассматривались перспективы 

развития страны. 

Для специалистов-обществоведов и гуманитариев, аспи-

рантов и студентов. 

ББК 79.3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISBN 978-5-248-00731-8                                    © ИНИОН РАН, 2014 



О современной России и задачах россиеведения 

 3 

СОДЕРЖАНИЕ 
 
 
 
 
 
 
 
О современной России и задачах россиеведения. (Преди-

словие)  .............................................................................................. 4 

Социальная память в институциональном измерении: Постсо-
ветский архив  ................................................................................ 14 

Революция как проблема  российской истории  .............................. 62 

Власть в политической культуре России  ......................................... 99 

Российский политический режим: Проблемы изучения и интер-
претации  ....................................................................................... 155 

Ленин и ленинское наследие: Основные параметры дискуссии  ... 190 

Закат России?  .................................................................................... 226 

В какого бога верит русский человек  ............................................. 252 

Ловушки исторического тупика  ..................................................... 287 

Список докладчиков и участников семинаров  .............................. 321 

 
 



 

 4 

 
 
 
 
 
 
 
 

О СОВРЕМЕННОЙ РОССИИ И ЗАДАЧАХ 

РОССИЕВЕДЕНИЯ  

(Предисловие) 

В современных социально-гуманитарных науках ощутим де-
фицит познавательных подходов, моделей, теорий, позволяющих 
понять и объяснить настоящее и прошлое России. Одним из глав-
ных последствий/результатов советского времени, когда господ-
ствовали единая, тотальная идеология и базировавшиеся на ней и 
ее подтверждавшие «научные» концепции (то, что выдавалось за 
науку), явился кризис самопознания/самопонимания. Несмотря на 
все усилия исследователей 1990–2000-х годов, он не преодолен. 
Мы по-прежнему не можем определенно и убедительно ответить 
на главные для нас сейчас вопросы: о причинах рождения и краха 
советского порядка, его природе и связях с нынешним социальным 
строем. Из потребности восполнить этот дефицит возникло (среди 
прочего) то исследовательское направление, которое получило на-
звание «россиеведение». 

Россиеведение ориентировано на изучение России как особой 
социокультурной целостности, самостоятельного культурно-исто-
рического типа, имеющего свою специфику сравнительно с обще-
ствами западными или восточными. Оно, во-первых, предполагает 
преодоление узости, ограниченности отраслевых исследователь-
ских подходов, т.е. выход за рамки историко-, экономико-, полити-
ко- и любой другой центричности. Во-вторых, россиеведение наце-
лено на выработку такого исследовательского инструментария 
(понятий, концепций), который давал бы возможность увидеть и 
объяснить то особенное, что отличает нашу социальность, выделя-
ет ее среди других.  

Собственно, необходимость в россиеведении вызвана тем, 
что для изучения России недостаточно традиционных (в основе 



О современной России и задачах россиеведения 

 5 

своей европоцентристских, но используемых как универсалист-
ские) концептуальных средств, исследовательских моделей. В Рос-
сии есть нечто, что с их помощью нельзя описать. Именно поэтому 
большинство диагнозов и прогнозов, сделанных в рамках этих 
(весьма достойных и почтенных) концепций, в отношении России 
себя не оправдывают. Более того, в ХХ столетии в нашей стране 
возник особый тип общества – иной по сравнению с той социаль-
ностью, с которой имела дело западная наука (с которой до него 
вообще имела дело наука). Его познание потребовало принципи-
ального концептуального обновления. И наконец, то, что случилось 
с этим обществом, с режимами советского типа в конце ХХ в., ста-
ло новым вызовом для исследователей. Падение советского ком-
мунизма и подобных порядков в Восточной Европе, наукой плохо 
предусмотренное, заставляет проверить и во многом пересмотреть 
прежние научные суждения. 

Здесь и возникает потребность в россиеведении – не как в 
особой науке, но как в определенном подходе, определенной точке 
зрения на Россию. В рамках такого подхода утверждается: наука не 
может принять какую-то культуру за норму и подходить к другим 
культурам с позиций этой нормы. Наука не может рассматривать 
конкретные культуры сквозь призму некоего универсального об-
щества и предлагать в их отношении решения, которые дало бы это 
универсальное общество. Россиеведение предполагает изучение 
России с позиций не «дóлжного», а «сущего»; исходит из необхо-
димости признания «нормативности фактического», т.е. «налич-
ной» социальности (данной экономики, политики и т.д.). Послед-
нее, конечно, не означает морального релятивизма. В самом общем 
виде россиеведение представляет собой опыт самопознания – по-
нимания и объяснения того, что происходило и происходит в на-
шей стране. 

Все это, конечно, весьма амбициозные и трудные задачи. Для 
их решения уже в 1990-е годы у нас стали создаваться соответст-
вующие научно-образовательные структуры, формировались науч-
ные коллективы. В качестве одной из дискуссионных площадок, на 
которой обсуждались бы адекватные этим задачам предложения, в 
ИНИОН РАН был создан Центр россиеведения. С 2009 г. Центр 
издает «Труды по россиеведению» и организует научные семина-
ры, на которые приглашает российских и зарубежных исследовате-
лей, общественных деятелей.  



 

 6 

На наших семинарах обсуждаются ключевые вопросы исто-
рии и современного состояния России. Каждый конкретный вопрос 
рассматривается в общем контексте российской жизни. Тем самым 
мы пытаемся взглянуть на «общее» (Россию как своеобразный 
культурно-исторический тип) с позиций «частного» и через «част-
ности» проникнуть в суть «целого».  

Отличительной особенностью семинарских дискуссий явля-
ется своего рода «перекрестный» обзор, предполагающий столкно-
вение прошедшего с происходящим, соотнесение «локального» со 
всеобщим. В такой логике ретроспекции приобретают актуально-
практический, современный и перспективный смысл, а через приз-
му современности иначе видится прошлое. Эта логика предполага-
ет взаимопроникновение идей, сравнительное изучение разного 
социального опыта для выявления как своеобразного/особого (су-
ти, основы исторического бытия данного типа культуры), так и со-
пряженностей с иными культурами, традициями. Все это, надеемся, 
обеспечивает стереоскопичность, сложность, адекватность взгляда.  

 
Решение выпустить отдельным изданием материалы семина-

ров Центра, многие из которых уже публиковались в «Трудах по 
россиеведению», объясняется следующими соображениями. Суть и 
цель семинаров – дискуссия, свободное, открытое, публичное об-
суждение важных для российских науки и общества проблем (в том 
числе острых, конфликтных, болезненных). Мы полагаем, что для 
современной – самоопределяющейся, ищущей свой путь в совре-
менность – России дискуссия должна быть способом существования. 

Публичная дискуссия – это метафора современного (сложно-
го, многосоставного, плюрального, «открытого», требующего соот-
ветствующего качества управления) общества, важнейший элемент 
его жизни. Публичные дебаты (в парламенте и студенческой ауди-
тории, ученом сообществе, средствах массовой информации и 
проч.) для него естественны и необходимы – так оно и формирует-
ся, так существует. Только через дискуссию/диалог, обеспечиваю-
щие общественные взаимосвязи/взаимодействие, возможны «рас-
ширение»/усложнение «наличной» социальности. А это – 
необходимое условие для развития, которое не только «улучшает» 
общество, но и порождает новое качество проблем, неуверенность 
и риски, новые вопросы и вызовы.  



О современной России и задачах россиеведения 

 7 

Дискуссия есть важный способ поддержания в таких условиях 
социальной стабильности. В ходе своей эволюции человечество изо-
брело (по большому счету) два способа самопонимания и самокон-
троля: исповедь и психоанализ, посредством которых «разгружает-
ся» индивидуальное подсознание. В такого рода «разгрузке» 
нуждаются и общества – в противном случае в них накапливаются 
взрывоопасные потенциалы. Отсутствие возможности и привычки 
искать в публичной дискуссии путь к взаимопониманию сопряжено 
с ростом социальной напряженности и агрессии, разного рода кон-
фликтами, бунтами, революциями. Конечно, в общественных «раз-
говорах» есть своя опасность – можно ведь договориться и до бар-
рикад. В любом обществе находятся искусные демагоги, способные 
с помощью СМИ раздувать социально опасные темы, провоцировать 
расколы, противостояния, подталкивать к гражданской войне. По-
этому общественные дискуссии должны вестись в строгих рамках, 
быть ограничены правом, моралью.  

Способность установить эти рамки и в них удерживаться – 
показатель зрелости общества. Но к этому невозможно прийти, 
стерилизуя публичное пространство, закрываясь от острых тем, 
квалифицируя оппонентов как врагов. Только в спорах общество 
учится распознавать и блокировать опасные, разрушительные для 
себя тенденции, вырабатывать эффективные страховки, находить 
верные решения.  

Способностью к социальной дискуссии/диалогу (помимо 
прочего) общества демократические отличаются от недемократи-
ческих. Сошлюсь здесь на мнение Раймона Арона. Вопрос о том, 
встречает ли социальную поддержку диалог, он считал главным 
политическим вопросом; по склонности к «обсуждению» или к его 
отрицанию различал европейские, западные и советский (недемо-
кратический) режимы. «Наши общества согласны на ведение диа-
лога. Сущность советского режима состоит в отказе от диалога, – 
говорил Р. Арон. – Этот диалог должен быть как можно более ра-
зумным, но он допускает бурные страсти, он допускает иррацио-
нальность: общества диалога – это общества, которые держат пари 
на человечество. Другой режим основан на отказе от доверия к 
управляемым гражданам, на притязании небольшого числа олигар-
хов… на обладание окончательной истиной для самих себя и для 
будущего… Притязания… нескольких олигархов на знание исти-



 

 8 

ны, касающейся одновременно истории и будущего, являются не-
допустимыми. Как сегодня говорят, это неприемлемо»1. 

В России, которая является современным обществом, дис-
куссия/диалог допускаются. Ведутся споры об актуальных пробле-
мах и ближайших перспективах, о том, как должна развиваться 
страна. Но их социальное значение ограничено. Симптоматично, 
что в последние годы дискуссия приняла иносказательную форму – 
в том числе споров об истории (прежде всего советской). Так вос-
полняется дефицит публичной политики, в рамках которой и 
должна реализовываться общественная потребность к конкурен-
ции, дебатам, диалогу, сотрудничеству. Не находя здесь выхода, 
общественная энергия перемещается в иные (неполитические) 
«пространства», отчасти меняя их качество, политизируя их.  

Современное российское общество значительно отличается 
от советского, но одновременно является его «продолжением». 
В этом – историческая диалектика. Нас уже невозможно свести к 
одному интересу, одному мнению, мы тяготеем к конкуренции 
идей, взглядов, а потому не можем отказаться от дискуссии как 
способа самовыражения, самореализации. И в то же время боимся 
ее – слишком ограничен наш опыт самокритики/самопознания. 
В стремлении себя обезопасить российское общество снижает рис-
ки публичных дебатов: исключает наиболее сложные и болезнен-
ные темы (табуизирует), оставляет дискуссию без социальных по-
следствий (виртуализирует). Не меняя общественных установок, не 
приводя к позитивным социальным результатам, общественная 
дискуссия обессмысливается. Тем самым гасятся импульсы к раз-
витию, общество все больше сползает к состоянию хронического 
упадка. 

Немаловажно, что в постсоветских дискуссиях постоянно 
воспроизводятся устаревшие язык и форма нормативной полемики 
советских времен (в прессе, в науке). В общественных дебатах по-
следних лет возобладали казенный язык, утверждающий непрере-
каемые истины, и агрессивно-монологичная форма высказываний. 
Для перемены образа общественных мыслей, неизбежной в новых 
исторических условиях, необходимо отказаться от этого языка и 
этой формы, извращающих изначальный смысл полемики. Их вос-
производство – один из механизмов реставрации, «возвращения» к 

                                                      
1
 Арон Р. Пристрастный зритель. – М.: Праксис, 2006. – С. 375. 



О современной России и задачах россиеведения 

 9 

советскому образцу единомыслия, единогласия, равнодушного со-
глашательства.  

 
Семинары Центра россиеведения ИНИОН РАН, на наш 

взгляд, – пример профессиональной дискуссии о современной Рос-
сии, ее проблемах, опасностях, тупиках и возможностях. Нам пред-
ставляется, что полемика, дисциплинированная требованиями  
профессионализма, позволяет – хотя бы отчасти – понять господ-
ствующие умонастроения и важнейшие темы, которые волнуют не 
только сообщества профессионалов-россиеведов (историков, поли-
тологов, культурологов и т.д.), но и российское общество в целом.  

По существу, на наших семинарах рассматривались два «сю-
жета»: Россия сегодняшнего дня (последних как минимум двадцати 
лет) и Россия ХХ в. (предреволюционная и советская). Нам эти ли-
нии кажутся неразрывно связанными. Мы, конечно, не пытаемся 
механически свести настоящее с прошлым, Россию царскую – с 
СССР и их – с Россией нынешней, объясняя современные социаль-
ные проблемы «дурным наследием» или, напротив, небрежением 
«хорошим наследством». Мы исходим из того, что взгляд на Рос-
сию, ограниченный сегодняшним днем, не позволяет ее понять. 

Часть материалов издания, непосредственно посвященных 
современной России, отличает тематическое разнообразие, разли-
чие исследовательских языков, широкий спектр воззрений. При 
этом участников семинаров объединяют обеспокоенность происхо-
дящим в стране, стремление представить аутентичную картину 
происходящего, трезвость в его понимании. Нынешняя ситуация в 
России оценивается большинством выступавших как кризисная; у 
некоторых ощущение кризиса доведено до последней степени ост-
роты, трагизма.  

И все участники семинарских дискуссий озабочены поиском 
перспектив – ответов на вопросы: адекватна ли Россия «совершен-
нолетнему» миру, его вызовам; каковы модели развития, на кото-
рые следует ориентироваться, «дорожные карты», определяющие 
движение? Симптоматичны настойчиво предостерегающая инто-
нация дискуссий, наличие в них «сценариев будущего», конкрет-
ных предложений по выходу из кризиса, т.е. своего рода зациклен-
ность на вопросе «что делать?». Это  лишний раз указывает на 
серьезность нашего положения и в то же время свидетельствует о 



 

 10 

возвращении чувства перспективы, которое российское общество в 
последние годы, казалось, утратило. 

Наше настоящее и наше будущее во многом определяются 
тем, что мы наследуем. Этот, вроде бы, трюизм имеет не только 
объективно-исторический смысл: в своем развитии мы ограничены 
«коридором возможностей», заданных прошлым. В культурно-
ментальном отношении наши перспективы зависят от того, какую 
историю, какой алгоритм отношений с прошлым мы для себя вы-
бираем. Наш «ретроспективный» выбор автоматически расширяет 
или, напротив, сужает «коридор возможностей», загоняя в преж-
ние, исторически хорошо знакомые тупики или позволяя вырваться 
из примитивной схемы возвратно-поступательного движения во 
времени: цивилизационный прорыв – откат в «дикость», варвари-
зация социальных отношений – возвращение на путь культурного 
роста.  

Именно с этой позиции мы обращались на семинарах к исто-
рическим сюжетам, проблематике национальной памяти, нацио-
нального достояния. Отношение к прошлому/наследию – это не 
только вопрос инстинктивного народного «припоминания». Оно 
обязательно связано с культивированием истории, погружением в 
собственную культуру. История – всегда попытка адекватного зна-
ния общества о своем прошлом, о достижениях и трагедиях, с ним 
связанных. Она является таким ограничителем для социальной па-
мяти, который не позволяет делать ставку на решения, «техноло-
гии» и проч., уже имевшие суицидальные социальные последствия. 
Речь таким образом идет о проблематике, имеющей не ретроспек-
тивное («музейно-мемориальное»), а актуальное значение – куль-
турное, мировоззренческое, политическое.  Выработка отношения к 
прошлому, внятных ориентиров для общественной памяти – это 
всегда вопрос нынешнего самоопределения.  

Очевидно, к примеру, что особое значение для современной 
России имеет тема революции. Грядущее столетие событий 1917 г. 
требует от нас определенности: чем мы полагаем революцию, ка-
ково ее место в нашей истории, с чем мы солидаризируемся и что 
отвергаем в ее наследии. Показательно, что накануне юбилея на 
официальном уровне отказались от определения Февральской и 
Октябрьской революций 1917 г. как самостоятельных событий 
(в разработанной в 2013 г. единой концепции школьного учебника 
истории они сведены в единый революционный процесс: Великую 



О современной России и задачах россиеведения 

 11 

революцию 1917–1921 гг.1). Здесь теряется их суть, их принципи-
альное содержательное различие. Кроме того, в обществе все силь-
нее звучит мнение, что революция есть следствие заговора анти-
российских сил, т.е. по существу «внешнее» для России явление 
(ей навязанное, а не ею произведенное); что за нее ответственны 
эгоистичные и космополитичные (а потому как бы и не «свои») 
«элиты», чужие правительства, разведки, импортированные идеи и 
захваченные ими радикалы и т.п. Получается, что глубокого на-
родного значения революция начала ХХ в. не имела. Мы совер-
шенно не согласны с такими подходами: они – против истории, так 
как отрицают (скрывают, затушевывают) в случившемся важней-
шие смыслы.  

Самоопределение России, выбор ею вектора движения связа-
ны с тем, как мы понимаем, трактуем революцию. Потому что, по 
нашему глубокому убеждению, Октябрь 1917 г. есть главное собы-
тие русской истории ХХ столетия. Его последствия так грандиоз-
ны, что даже через сто лет мы живем в созданном им социальном 
пространстве, в его магнитном поле. И думаем, что – к сожалению 
для нас – выход из этого поля не близок. Более того, совершенно 
очевидно, что преодолеть до конца влияние Октября нам не удаст-
ся никогда. Это означает, что некоторые изменения в «социальном 
коде» России, произведенные большевистско-народной революци-
ей 1917 г., оказались необратимыми. Наличие же в обществе раз-
ных (даже непримиримых) взглядов на революцию и ее деятелей, 
появление даже сейчас, спустя столетие, неадекватных ее интер-
претаций свидетельствуют о расколе в отношении этого события. 
Преодоление раскола, являющееся необходимым условием обще-
социального консенсуса, требует публичного (профессионального 
и общественного) обсуждения. 

Яростные столкновения по поводу этого и других явлений 
отечественной истории, нашедшие отклик и в наших семинарских 
дискуссиях, напоминают знаменитый немецкий «спор историков». 
И вот в каком смысле. Германские дебаты начались, по существу, с 
вопроса: один ли национал-социализм виноват во Второй мировой 
войне и всех ужасах середины ХХ столетия. Ряд влиятельных не-
мецких исследователей выдвинули предположения, что сталинизм 

                                                      
1
 Концепция нового учебно-методического комплекса по отечественной 

истории. – Режим доступа: http://минобрнауки.рф/3483 



 

 12 

несет за это не меньшую ответственность. Более того, некоторые 
утверждали, что «закоперщиками» европейского суицида являются 
именно русские, а не немцы. В конечном счете эта точка зрения 
была маргинализирована; немецкие коллеги нашли в себе мужест-
во не отказываться от вины своих предков. Хотя, конечно, в исто-
рических дискуссиях последнего времени сталинизму, как источ-
нику мирового зла середины ХХ в., стало уделяться бóльшее 
внимание. 

То, что в среде немецких историков возобладал «обязываю-
щий» подход к прошлому, в рамках которого история не извиняет и 
утешает, а сдерживает, ограничивает, дисциплинирует, призывает к 
ответу за случившееся и происходящее, – не случайность. Он стал 
результатом глубокого осмысления «вопроса вины» (К. Ясперс) и 
искренней, фундаментальной денацификации (не только в юриди-
ческом смысле, но, что особенно важно, и в нем тоже). Для нас, 
когда мы говорим о россиеведении и дискуссиях о нашем недавнем 
прошлом, это, вне всякого сомнения, ориентир. 

И еще по одной причине нам важен спор немецких истори-
ков. Он шел по двум основным направлениям, которые иногда пе-
ресекались, а в какие-то моменты шли параллельно (независимо). 
Первое – это дискуссия вокруг конкретных исторических вопросов, 
сюжетов, явлений: кто и что сказал и сделал, как случившееся 
можно описать на языке науки и проч. Второе – это обсуждение 
травматической истории ХХ в. с моральных позиций. Последнее и 
является для нас еще одним уроком1. Скажем, даже если согласить-
ся с мнением некоторых современных исследователей, что у пакта 
Молотова–Риббентропа был свой, сугубо прагматический reason 
d’etre, подтвержденным ссылками на то, что Мюнхенское соглаше-
ние не лучше (а оно не лучше), и указаниями на то, что драматиче-
скому разделу Польши в сентябре 1939 г. предшествовала ее алч-
ная политика по отношению к Чехословакии (в 1938 г. поляки 
аннексировали две чешские области), с моральной, т.е. с человече-

                                                      
1
 Этот подход к прошлому был выработан и у нас – самостоятельно, «по 

результатам» своей истории. Причем, не историками, а прежде всего литератора-

ми. Об этом – все творчество А.И. Солженицына. Как бы давая формулу такого 

подхода, И. Бродский говорил: «…в нашу почти постхристианскую эру литерату-

ра и, возможно, история – единственные источники этического воспитания» 

(Бродский И. Книга интервью. – 5-е изд., испр. и доп. – М.: Захаров, 2011. – 

С. 167–168). 



О современной России и задачах россиеведения 

 13 

ской (а другой и быть не может), точки зрения соглашение между 
фашистской Германий и сталинским СССР оправданию не подле-
жит. Если же моральная позиция будет подвергнута ревизии, нас 
вновь ждут типологически схожие испытания.  

Следовательно, в исторических дискуссиях, так же как и в 
публичных дебатах о современной России, речь идет о наших на-
стоящем и будущем, которые мы не имеем права отдать силам на-
ционал-коммунистического реванша, деструкции, распада.  

И.И. Глебова 

 
 



 

 14 

 
 
 
 
 
 
 
 

СОЦИАЛЬНАЯ ПАМЯТЬ  

В ИНСТИТУЦИОНАЛЬНОМ ИЗМЕРЕНИИ:  

ПОСТСОВЕТСКИЙ АРХИВ  

(Семинар 27 ноября 2008 г., ИНИОН РАН) 

 
И.И. Глебова (ИНИОН РАН): В чем нам, организаторам, 
видится смысл сегодняшнего семинара? Мы хотели бы по-

ставить архивную проблематику в контекст изучения России. 
И пригласить к сотрудничеству коллег из Историко-архивного ин-
ститута (ИАИ) РГГУ, занятых вопросами бытования российских 
архивов. 

Тема «общество–архив» – это тема «общество–память». Па-
мять и общество одноприродны: рассказ о том, что общество пом-
нит о себе и как распоряжается памятью, – это рассказ о самом об-
ществе. Можно сказать, что общество и есть память: оно помнит 
то, что поддерживает и воспроизводит его природу, и так, как дик-
тует эта природа.  

Существование архива в нашем обществе определяется 
(и очень существенно) господствующим типом памяти. В то же 
время его поддерживает и закрепляет. Выявляя алгоритм (тип) су-
ществования архива в обществе, мы продвигаемся по пути позна-
ния роли памяти в обществе, а значит – самопознания. Выстраива-
ется коммуникативная цепочка: архив как институт памяти – 
социальная память – общество. 

Поэтому обсуждаемую тему с полным правом можно отнести 
к разряду россиеведческих тем. Разговор об архиве приобретает 
значение инструмента исследования: мы как бы берем кровь на 
анализ, чтобы определить, с каким организмом имеем дело. Ис-
пользуя этот «вход», мы пытаемся понять, как устроено наше об-
щество, какова природа российской социальности.  



Социальная память в институциональном измерении 

 15 

И не случайно «архивный» семинар стал первым в работе 
Центра россиеведения ИНИОН РАН. Не случайно – по двум при-
чинам разного свойства. Во-первых, поставленная уважаемыми 
коллегами тема дает прямой выход на общество – во всем его раз-
нообразии, во всех его проявлениях. Тема памяти «приложима» к 
сферам культурной, социально-политической, экономической и др., 
т.е. сравнима с общим анализом крови. Во-вторых, существует не-
посредственная коммуникативная связь между архивом, воспроиз-
водящим память на информационной основе и информационными 
средствами, и информационно-аналитической научной структурой, 
каковой является ИНИОН. Воспроизводство информации социаль-
но-гуманитарного порядка есть основа их деятельности и связи с 
обществом. Это типологически сходные структуры, что делает их 
сотрудничество неизбежным. 

Я предлагаю традиционный для семинара алгоритм: собст-
венно доклады, вопросы к докладчикам и затем обсуждение. 

 
Е.В. Старостин (ИАИ РГГУ): Собственно, все сегодняш-
ние доклады посвящены тому, какое место архивы зани-

мают в системе социальной памяти.  
В общественном дискурсе и в научной среде фиксируется 

явный рост «спроса на память». В последнее десятилетие появи-
лось огромное число работ, переводных и оригинальных, посвя-
щенных этой важнейшей проблеме. Она обсуждалась на междуна-
родной конференции «Культура исторической памяти»1. 
Редколлегия «Нового литературного обозрения» издала в 2005 г. 
специальный выпуск под названием «Институты нашей памяти: 
Архивы и библиотеки в современной России»2. Однако инициато-
ры проекта мало внимания уделили взаимосвязи концепции исто-
рико-культурного наследия (или национального достояния) с соци-
альной памятью общества. Историки архивов не могут 
игнорировать этот теоретический вызов. В своем выступлении я 
коснусь именно этой темы. 

                                                      
1
 Конференция проходила с 19 по 22 сентября 2001 г. в Петрозаводском го-

сударственном университете. 
2
 Институты нашей памяти: Архивы и библиотеки современной России. – 

М.:НЛО, 2005. – № 74. 



 

 16 

Понятно, что каждый социум формирует особую матрицу 
историко-документального наследия. Сегодня все цивилизованные 
сообщества, не исключая России, сосредоточились на проблеме 
самоидентификации, в решении которой архивы играют ключевую 
роль. Страны, терявшие на какое-то время свою государственность 
или получившие ее в результате распада крупных империй (Поль-
ша, Чехия, Украина и др.), создают специальные «институты на-
циональной памяти». Их цель – корректировать память сооб-
ществ. 

Существует как минимум два информационных потока, пи-
тающих социальную память. Первый – устный, являющийся ча-
стью исторического сознания, – формируется на протяжении жизни 
каждого индивидуума, семьи, коллектива, общества. Второй поток, 
несущей огромный объем все пополняющейся информации, сосре-
доточен в архивах, музеях и библиотеках, т.е. в современных ин-
ститутах памяти. Между этими двумя потоками происходит непре-
кращающийся информационный обмен. 

В триаде институтов памяти «архивы–библиотеки–музеи» 
архивы занимают центральное место, так как отражают все аспек-
ты жизни общества. Не будем преувеличивать степень сближения 
между элементами триады, которая наблюдается в последние годы. 
Эта тенденция временная и вызвана ломкой в России старых усто-
ев, законодательно-правовой базы, государственного аппарата, по-
явлением новых форм собственности. Названные институты памяти 
объединяет функция сохранения историко-культурного наследия. 
(В скобках замечу, что существуют разные определения нацио-
нального достояния (или историко-культурного наследия), в ос-
новном дополняющие друг друга: 1) «совокупность научных и 
управленческих принципов, лежащих в основе государственной 
политики в области архивного, библиотечного и музейного дела, а 
также защиты памятников архитектуры и археологии» и 2) «сово-
купность исторических источников, являющихся объектом госу-
дарственной политики и правовой регламентации».) В остальном, 
однако, социальные функции архивов, библиотек и музеев разнят-
ся. Архивы в большей степени обслуживают правовые потребности 
государства и граждан, а также нужды исторической науки. В ра-
боте музеев и библиотек на первое место выходят культурно-
просветительские и научно-познавательные функции. 



Социальная память в институциональном измерении 

 17 

Документы, хранящиеся в архивах, представляют собою за-
фиксированную память о том, что общество может «вспомнить». 
Но это «вспоминание», а точнее научная интерпретация историче-
ских источников, требует больших профессиональных знаний и 
умственных усилий. В этом вопросе исследователю помогают тео-
рия и методика вспомогательных исторических и специальных 
дисциплин – прежде всего источниковедения и архивоведения, 
разработанные не одним поколением историков. Сложившиеся в 
архивах системы классификации, способы хранения и описания, 
формы использования документов и проч. сами по себе служат по-
казателем уровня развития культуры. 

Следует отметить качество сохранности архивного достояния 
России. Несмотря на бросающиеся в глаза пробелы в документаль-
ной летописи страны, российские архивы в целом сохранились не-
плохо. Если XVI–XVII вв. имеют лакуны, то XVIII, XIX, XX вв. 
более или менее полно отражают разнообразие российской госу-
дарственности. Это первое. Второе. Архивы России содержат мно-
го сведений о народах, населявших ее окраины, которые после 
1991 г. образовали 14 самостоятельных государств. Третье. Хоро-
шей сохранности документов способствовало отсутствие в России 
традиции их постоянного уничтожения, вошедшей в практику за-
падноевропейских стран – в особенности после Великой француз-
ской революции. Российская бюрократия предпочитала сохранять 
«ненужное» в составе «необходимого», оправдывая это тем, что 
когда-нибудь все документы могут пригодиться. Официальная до-
кументация в российских канцеляриях уничтожалась по причине ее 
ветхости, что не исключало потери материалов от частых пожаров, 
вооруженных конфликтов, войн, набегов и, конечно, от простого 
небрежения. 

В западноевропейской историографии появление в универси-
тетах новой дисциплины – истории национального достояния – свя-
зывают с 60-ми годами прошлого века, т.е. с «концом истории» в 
западных обществах. С этого времени остаткам прошлого присваи-
ваются ценностные категории. К сожалению, архивоведение, му-
зееведение и библиотековедение в России, занимающиеся изучением 
трех составляющих историко-культурного наследия, долгое время 
были разъединены. Поэтому в отличие, например, от Франции, 
имеющей уже разработанную доктрину охраны национального дос-



 

 18 

тояния и высшее учебное заведение – Школу национального дос-
тояния, в России подобная теория и практика только складываются. 

Архивы в рамках европейской цивилизации прошли несколь-
ко этапов. В начальной стадии формирования общества, основан-
ного на частной собственности владения землей, возникла потреб-
ность хранения документов собственности на территории, 
строения, предметы быта и роскоши, привилегии. Затем к ним до-
бавилась необходимость сохранения сведений о государственных и 
общественных учреждениях – их структурах, прошлой и настоящей 
деятельности. При становлении национальных государств архив-
ные документы, собранные в национальных и местных архивах, 
играли определяющую роль в защите суверенитета, границ, объек-
тов национального достояния и проч. 

С появлением новых источников комплектования – в частно-
сти, документов негосударственного происхождения, материалов 
на новых носителях и т.д. – архивы своим составом стали отражать 
деятельность всего общества. Как говорит профессор Школы хар-
тий Бруно Дельмас, «архивы стали общим богатством». Эти слова 
подтверждаются западноевропейским законодательством об архи-
вах, в котором обязательно присутствует категория «публичные 
бумаги» как объект неотчуждаемости. В России же правящая 
элита благополучно похоронила идею «общенародной собственно-
сти» и присвоила государству, т.е. чиновникам, право собственно-
сти на историко-культурное наследие.  

Подобно другим странам, архивная система России столкну-
лась с рядом проблем, которые принесла современность. Некото-
рые архивисты-традиционалисты не в силах приспособиться к «на-
ступлению» новых архивных технологий, объявили о смерти 
классического архивоведения. Представляется, что пока говорить 
об этом рано. К электронной документации, по рекомендациям 
Международного совета архивов, необходимо применять те же 
правила, что и к бумажным материалам. Все эти вопросы явились 
предметом обсуждения на многочисленных национальных и меж-
дународных архивных форумах. 

В странах, в которых укоренились демократические тради-
ции, службам архивов оставлен контроль за состоянием делопроиз-
водства в ведомствах. И наоборот, в тех государствах, где чинов-
ничество продолжает удерживать свои позиции, архивы отделены 



Социальная память в институциональном измерении 

 19 

от первоначального продукта, не имеют права контроля над всеми 
этапами прохождения документа. 

В России возродился интерес к частным и личным (семей-
ным) архивам и коллекциям. Немалые историко-культурные цен-
ности, редкие манускрипты, автографы великих людей и т.п. со-
средоточиваются в личных собраниях. Все они представляют 
большую историко-культурную ценность для страны, и государст-
во обязано вести хотя бы учет их наличия, иметь право приоритета 
при продаже и возможность минимизировать случаи пропажи и 
уничтожения. Не должны остаться без внимания и архивы простых 
граждан: коллекционеров, местных краеведов, школьных учителей 
истории с их собраниями школьных музеев и др. 

Гигантская проблема – сохранение архивов приватизирован-
ных и вновь открываемых предприятий, фирм, банков, корпоратив-
ных обществ, ассоциаций, политических партий. Возникает вопрос: 
располагает ли Федеральное архивное агентство РФ необходимыми 
возможностями, чтобы следить за их возникновением, эволюцией, 
ликвидацией, т.е. за судьбой документального наследия? Ответ 
ясен. Между тем архивные службы Запада накопили огромный 
опыт по сохранению документации частного бизнеса, семейных 
собраний, и грех им не воспользоваться.  

В различные эпохи и в разных регионах государство не все-
гда играло определяющую роль в сбережении историко-культур-
ного достояния. Известно, что на Североамериканском континенте, 
в Австралии на первом этапе их государственности преобладали 
частные формы сохранения культурного наследия. И в странах с 
устойчивыми этатистскими традициями (Италия, Франция, Герма-
ния) многие памятники прошлого сохранились благодаря собира-
тельской деятельности церкви, ученых обществ, выдающихся 
представителей науки. И в Европе, и в Америке образовались част-
ные неправительственные архивы, деятельность которых лишь час-
тично финансирует государство. Упомяну для примера Институт 
социальной истории в Амстердаме, Архив Общества методистов в 
Англии, Гуверовскую библиотеку войны, мира и революции в 
США. 

В ряде западных стран в отношении сохранения историко-
культурного наследия в последние годы стали заметны признаки 
приближающегося кризиса. Пожалуй, во Франции, которая была 
своего рода эталоном заботы о национальной документальной ле-



 

 20 

тописи, элементы этого кризиса обозначились наиболее рельефно. 
Это заставило профессора Школы хартий Бруно Дельмаса подгото-
вить и опубликовать книгу «Общество без памяти»1 (Париж, 2006). 
В книге лейтмотивом звучит идея: в современном обществе знаний 
архивы в силу ряда причин не отдают в полной мере обществу хра-
нящуюся в них информацию. Россия, к сожалению, не является ис-
ключением – кризис социальной памяти очевиден и у нас. 

Этот вызов заставляет иначе, чем прежде, формировать ком-
муникативные архивные стратегии. Архивы не должны быть только 
хранителями информации, им необходимо стать ее поставщиками, 
отвечая на любой запрос общества в информации – учрежденче-
ский, корпоративный или персональный. Более того, следует опе-
режать и направлять общественные запросы. В коммуникативной 
стратегии современных архивов важно обозначить перспективные 
ориентиры. Это вероятный путь решения самой амбициозной 
(«идеальной») задачи архива. В настоящее время где-то около 20% 
хранящихся в архивах исторических источников используются по-
требителями, тогда как эту пропорцию следует перевернуть и ис-
пользовать 80%. Актуализируем эту модель – преодолеем кризис 
памяти. 

Проблему общественной коммуникации архивов неверно 
было бы сводить к различным формам использования архивных 
документов. Она теснейшим образом связана со всем спектром 
экономических, политических, культурных и правовых вопросов 
государства; с публичным, государственным, международным, част-
ным, авторским правом, правом собственности на документы и т.д.  

На передний план в коммуникативных стратегиях актуализа-
ции историко-культурного наследия выходит доступность. Это в 
равной мере касается как архивов, так и библиотечных, музейных 
материалов. Показательно, что распад СССР и последующая лик-
видация соцлагеря спровоцировали ажиотажный интерес к доку-
ментам бывших карательных учреждений государств Варшавского 
пакта. Особую остроту приобрел вопрос об их доступности. Возник 
даже термин «les archives sensibles» (чувствительные архивы).  

В деле развития «внешних» коммуникаций российским архи-
вам есть чем гордиться: изданы прекрасные многотомные путево-

                                                      
1
 Delmas B. La société sans mémoire: propos dissidents sur la politique des ar-

chives en France. – P., 2006. 



Социальная память в институциональном измерении 

 21 

дители по центральным федеральным архивам, РГАЛИ (Россий-
ский государственный архив литературы и искусства) одним из 
первых раскрыл свои литературные сокровища в электронном 
формате, программа электронного описания фонда Коминтерна вос-
хитила участников международного конгресса в Вене в 2004 г. и т.д. 
Однако этого мало. Доминирующие типы архивных коммуникаций – 
через читальные залы, выставки, публикации, выступления в сред-
ствах массовой информации и т.п. – обязаны постоянно совершен-
ствоваться, чтобы отвечать вызовам времени. 

Поскольку архивы составляют важнейшую часть историко-
культурного наследия, они должны возвращать (или способство-
вать возвращению) обществу «уснувшей памяти». Такова обще-
ственная коммуникативная функция архивов. Как врач лечит паци-
ента от болезней, так и архивист обязан оздоравливать память 
людей, публикуя из кладовых архивов сто раз проверенную инфор-
мацию, мешая складыванию мифологических представлений о на-
шем прошлом, разгоняя туманы предубеждений, навязанных лож-
ными идеями. Таким образом, хранитель архивов превращается в 
доктора исторической памяти.  
 

Т.И. Хорхордина (ИАИ РГГУ): Я буду говорить о про-
блеме взаимонепонимания в цепочке «архивист – по-
требитель». 

Особую остроту сегодня, в условиях формирования инфор-
мационного общества, приобретают вопросы, связанные с опреде-
лением роли, места и функций традиционных архивохранилищ и 
архивных учреждений. Требуется по-новому проанализировать 
принципы отношений в системе «архив – потребитель», поскольку 
под угрозой находится самая уязвимая сторона функционирования 
архивов – коммуникативная. 

На наш взгляд, эти отношения должна определять гумани-
тарная стратегия коммуникативной деятельности архивистов. 
Мы бы сформулировали ее так: архивы служат не только – и даже, 
по нашему мнению, не столько – времени, но Вечности. Конечно, 
человек «выстраивает» архивы сообразно своим актуальным по-
требностям. Но в то же время архив активно воздействует на фор-
мирование человека, способного наладить и поддерживать с ним 
плодотворную коммуникацию в условиях информационного обще-
ства. Иначе говоря, не потребитель определяет суть архивов, а 



 

 22 

архивы формируют отношения с ним. При несоблюдении этого 
алгоритма взаимопонимания человек и архив остаются по разные 
стороны непроницаемой стены. 

Недостаточная подготовленность потребителя может вообще 
исключить возможность использования архивных материалов. На-
растающие лавинообразно попытки редуцирования функций архива 
к сфере обслуживания запросов потребителя неизбежно вызывают 
общее понижение культурного и интеллектуального уровня обще-
ства. На наш взгляд, именно этим на глубинном, корневом уровне 
было обусловлено многолетнее забвение гуманитарных положений 
фундаментальной науки об архивах, у истоков которой стояли 
творцы архивной реформы 1918 г., включая членов Союза россий-
ских архивных деятелей во главе с А.С. Лаппо-Данилевским. 

Исторически сложилось так, что на протяжении веков архи-
вы были вынуждены лавировать в узком проливе между Сциллой 
по имени Польза и Харибдой по имени Ценность. Это объясняется 
двойной природой накопленных в хранилищах документальных 
сокровищ. С одной стороны, архивист выступает как госслужащий, 
призванный удовлетворить текущие запросы пользователей и пре-
доставить им на основании действующего законодательства сво-
бодный доступ к вверенным под его ответственность документам. 
С другой, он обязан обеспечить сохранность и эффективное при-
умножение документальных фондов как общенационального дос-
тояния и архивов как важного атрибута российской государствен-
ности и инструмента общественного самопознания. 

Архивисты обязаны исходить из презумпции непреходящей 
исторической ценности принятых на постоянное хранение доку-
ментов, независимой от характера сиюминутных запросов тех или 
иных групп возможных потребителей. Понятие ценности истори-
ческих документов категорически недопустимо подменять поняти-
ем «конкретной полезности документов для данного потребителя – 
индивидуального, коллективного, локальной или массовой аудито-
рии», поскольку для информантов с разными информационными 
потребностями и возможностями информативность одного и того 
же документа будет неодинаковой. 

Подмена понятия исторической ценности архивных доку-
ментов их полезностью приведет к тотальной коммерциализации 
архивов, к превращению их в обычный предмет товарно-денежных 
отношений. Следует сразу оговориться, что проникновение рынка 



Социальная память в институциональном измерении 

 23 

в архивное дело само по себе не может быть ни плохим, ни хоро-
шим. Ведь архивы, помимо всего прочего, являются сложным хо-
зяйственным объектом, который требует хозяйского к себе отно-
шения. 

Трудно возразить против истины, провозглашенной на состо-
явшейся в апреле 2006 г. Всероссийской научно-практической 
конференции «Архивоведение и архивное дело в России (1991–
2005): Осмысление пройденного» главный специалист Государст-
венного архива Тульской области И.А. Антонова: «Чем больше ус-
луг могут предоставить архивы – тем больше расширяется архив-
но-информационное пространство, тем мы нужнее потребителю. 
И тем больше сможем зарабатывать самостоятельно». Однако 
можно и нужно решительно возражать против того, чтобы это 
ставшее банальным утверждение превратилось в фундаментальное 
положение, определяющее теоретическую суть современных пред-
ставлений науки о коммуникативных свойствах архивов. 

Симптоматично, что на этой конференции были представле-
ны две противоположные точки зрения на проблему коммуника-
тивной стратегии архивов. Диалог коллег превратился в пример 
взаимного непонимания архивистов, которых мы условно разделя-
ем на «отцов» и «детей».  

Представитель «детей» (или «младоархивистов») М.Ю. Чир-
кова, магистр государственного управления, аспирант кафедры по-
литологии и философии Харьковского регионального института 
государственного управления Национальной академии государст-
венного управления при Президенте Украины, задала участникам 
конференции вопрос: «Что такое архив – хранилище прошлого или 
современный социальный институт?» Здесь важен категорический 
разделительный союз «или». Потому что дальше автор попыталась 
обосновать слегка завуалированное теоретическими реверансами 
сомнение в том, что архивы в их нынешнем виде выживут в новой 
техногенной среде. Поставив диагноз, автор посоветовала не усу-
гублять страдания больного путем применения новейших дорого-
стоящих средств вроде «оцифрования», а предоставить решение 
его судьбы всемогущему рынку, на котором царит Его Величество 
Потребитель. С точки зрения М.Ю. Чирковой, следует однозначно 
признать живые архивные тела обычным товаром и готовить в ву-
зах не историков-архивистов, а бизнес-менеджеров для торговли 
архивным «сырьем».  



 

 24 

Чтобы не быть голословными, процитируем основные тезисы 
выступления представителя поколения «младоархивистов». «С функ-
циональной точки зрения архив, – заявила М.Ю. Чиркова, – это ме-
сто хранения документов, то есть материальных объектов, создан-
ных с целью фиксирования, хранения и передачи информации в 
знаковой форме. И поэтому, говоря о том, исчезнет ли архив в сво-
ем традиционном понимании, растворившись в виртуальном кон-
тинууме информационного общества, или нет, следует установить, 
в каком из своих функциональных аспектов (информационном, 
правовом, мнемоническом, мемориальном, научном, просветитель-
ском) он оптимально замещается электронным вариантом, а в ка-
ком не поддается такому замещению». Ответ был дан малоутеши-
тельный: «Мы живем во время, когда… объемы накопленной 
человечеством информации вышли за предел возможности надеж-
но сохранять ее и эффективно использовать привычными средст-
вами… В настоящее время доминирующим фактором развития 
экономики, основанной на знаниях и новейших технологиях, ста-
новится развитие инновационной сферы, так как именно в этой 
сфере происходит превращение научно-технологического продукта 
в рыночный товар с высокими потребительскими свойствами. Сама 
информация в виде документов и данных еще не является знанием, 
а лишь сырьем для формирования знаний, используемых в том 
числе в инновационных процессах. В этом смысле информация – 
сырье для инноваций». 

Из этой посылки далее следует окончательный диагноз: 
«Коммерческая эксплуатация архивного фонда как альтернативный 
источник денежных ресурсов зачастую вызывает негативную реак-
цию и сомнения по поводу соответствия такого решения финансовых 
проблем социальной миссии архивов как институтов социальной 
памяти. На пути адаптации бизнес-моделей архивы сталкиваются с 
проблемой противоречия между принципами коммерческой дея-
тельности и требованиями социальной миссии, в рамках которой 
они функционируют1. С одной стороны, требования к институтам 
памяти возрастают, с другой – недостаточное бюджетное финанси-
рование вынуждает их искать альтернативные финансовые источ-

                                                      
1
 С полным текстом доклада можно ознакомиться на портале «Архивы 

России». – Режим доступа: http://www.rusarchives.ru/evants/conferences/1991_2005_ 

txt/chirkova.shtml 



Социальная память в институциональном измерении 

 25 

ники. В связи с этим приобретает большое значение новый ранее 
не свойственный архивным учреждениям вид деятельности – ар-
хивный маркетинг. Он направлен на обеспечение взаимосвязи с 
потребителями архивной информации, создание рынка архивных 
услуг и получение прибыли». 

Итак, на конференции было высказано мнение: время тради-
ционных архивов истекло – их заменят «бизнес-модели» архивов. 
Архивам и, соответственно, традиционной науке об архивах был 
брошен открытый вызов. Внятного ответа на вызов «детей» со сто-
роны, условно говоря, «отцов» – признанных авторитетов современ-
ного архивоведения – не прозвучало. Пафос выступлении «отцов» 
был направлен, по существу, на то, чтобы пристыдить возмутителей 
спокойствия в архивном мире, которые подвергают критике «доста-
точно четкую систему советского архивного дела», основанную на 
«целостной теории и методологии». «Отцы» заверили аудиторию, 
что практически все основные проблемы архивистики уже давно 
решены полностью и окончательно. Остается только несколько 
скорректировать их в духе изменившейся конъюнктуры. 

Предложения «младоархивистов» были высказаны как ответ 
на вызовы времени. Но что еще «подвигло» их на подобные идеи? 
Дело в том, что в России с 1993 г. произошла децентрализация 
системы управления архивным делом. И здесь встает вопрос двоя-
кого рода: каковы плюсы централизации и отрицательные послед-
ствия сложившейся с начала 1990-х годов ситуации? 

Дело в том, что централизация архивного дела основывается 
в немалой степени на принципе универсализма. Он сводится к тому, 
что профессионалы-документоведы и архивисты должны на еди-
ной методической основе и по единым правилам осуществлять весь 
комплекс работ по унификации и стандартизации документов с це-
лью уплотнения системы управленческой и других видов докумен-
тации и оптимизации их состава: выявить фонды для постоянного 
хранения, обеспечить их классификацию и систематизацию внутри 
архива, снабдить необходимым аппаратом учета и научно-
справочным «конвоем» и, наконец, обеспечить возможность их ис-
пользования во времени и пространстве не только для сегодняшних 
потребителей, но и в интересах будущих поколений. 

Этот комплекс проблем был сравнительно легко решаем на 
теоретическом и практическом уровнях в условиях, когда все бюд-
жетные организации являлись «авторами» (фондообразователями), 



 

 26 

но не собственниками создаваемых ими документов. Собственни-
ком Единого государственного архивного фонда выступало госу-
дарство, которое диктовало правила оформления документов и по-
рядок работы с ними. С началом перестройки, а точнее – после 
принятия закона «О предприятиях и предпринимательской дея-
тельности» (принят 25 декабря 1990 г.) система административ-
ного принуждения начала давать сбои. Постоянную «головную 
боль» у архивистов вызывали многочисленные акционерные обще-
ства, товарищества, частные и смешанные предприятия и тому по-
добные физические и юридические лица, не имевшие никакого по-
нятия о том, что делать с «отработанными» документами. Нас 
захлестнул бурный поток «предприятий», которые регистрирова-
лись, делали «быстрые» деньги и уходили в небытие, спрятав кон-
цы в воду. Так историческая наука и общество утратили ценнейшие 
источники по истории «первоначального накопления капитала» в 
эпоху российской приватизации. 

Многие частные собственники до сих пор даже не подозре-
вают о том, что для передачи в архив на госхранение документов, 
оконченных делопроизводством, требуется соблюсти унифициро-
ванные правила, стандарты и научные нормы классификации и вы-
полнить соответствующий комплекс работ. Хорошо, если собст-
венник обладает определенной культурой и может позволить себе 
нанять одного (реже – двух или даже команду) специалиста. Ар-
хивные органы идут навстречу, оказывая на договорной основе 
профессиональную помощь в организации «регистратур-архивов» 
и подготовке к передаче документов по истечении определенного 
срока на госхранение. Хуже, если собственник, столкнувшись с 
проблемой «архивной полки» или не найдя финансового консенсу-
са с представителями госструктур, обнаружит более сговорчивого 
партнера вне государственной архивной системы и наладит с ним 
сугубо деловые отношения на взаимовыгодной коммерческой ос-
нове. Еще хуже, если частник определит более или менее легаль-
ный путь для «полного и окончательного» решения судьбы своих 
документов. 

Похожая ситуация в архивном деле России возникла в первое 
послереволюционное десятилетие. Напомним, по идеологическим 
причинам ценнейшие собрания промышленных и банковских до-
кументальных фондов были уничтожены как «макулатура», а не-
многие оставшиеся фрагменты оказались рассеяны по различным 



Социальная память в институциональном измерении 

 27 

коллекциям и частным собраниям. Вот почему задача возвращения 
к гуманитарным основам коммуникативных стратегий архивной 
деятельности приобретает сегодня особое значение. Иначе мы рис-
куем наступить на те же грабли. 

Впрочем, политизированное отношение к архивам не являлось 
изобретением большевиков. Оно было характерно и для дореволю-
ционных властных структур, потому что в обоих случаях архивы 
рассматривались чиновниками с точки зрения их полезности для 
органов власти, а не исторической ценности содержавшихся в них 
документов. Однако специфика советского времени состояла в том, 
что тогда каналы коммуникации между архивами и обществом были 
жестко перекрыты в интересах монопольного потребителя – партий-
но-административных и силовых структур власти всех уровней. 

В условиях сегодняшней децентрализации управления ар-
хивным делом непонятно, как можно заставить соблюдать положе-
ния и правила тех, кто вовсе не обязан их соблюдать и даже готов 
превратить на выгодных коммерческих условиях свои архивы в 
обычный товар, разрушая в угоду потребителю, скажем, негосу-
дарственную часть Архивного фонда России? Ведь неотъемлемым 
признаком информационного общества является именно «сужение 
возможностей прямого административного воздействия» на вла-
дельца и потребителя информации. 

Напомним, что к частной собственности Архивного фонда 
РФ действующий закон относит архивные документы, находящие-
ся в собственности общественных объединений, в том числе про-
фессиональных союзов, политических партий и движений, религи-
озных организаций и др., а также негосударственных корпораций, 
ассоциаций, акционерных обществ, учреждений и предприятий 
промышленности, сельского хозяйства, других отраслей экономи-
ки, науки, культуры, социальной сферы, средств массовой инфор-
мации. Важное место в негосударственной части ГАФ занимают и 
архивные документы физических лиц (документы личного проис-
хождения, фамильные архивы, коллекции документов и др.). Нель-
зя исключить, что Росархиву в будущем придется приобретать эти 
фонды, коллекции или отдельные документы на аукционе или у 
какой-нибудь торгово-посреднической фирмы, в том числе за ру-
бежом. Это в лучшем случае. 

Именно такую перспективу предрекает нам «рыночное» от-
ношение к архиву, который, напомним, в выступлении 



 

 28 

М.Ю. Чирковой однозначно определяется как «место хранения до-
кументов, т.е. материальных объектов, созданных с целью фикси-
рования, хранения и передачи информации в знаковой форме». 

Если перевести, несколько утрируя, эту формулировку на 
язык повседневности, получим толкование архива как разновидно-
сти камеры хранения вещей, представляющих коммерческий или 
иной интерес для потенциального покупателя. Нельзя не согласить-
ся, что при таком однозначно потребительском отношении архив 
действительно может «исчезнуть в своем традиционном понима-
нии, растворившись в виртуальном континууме информационного 
общества». То есть его либо продадут, либо украдут, либо уничто-
жат. И отнюдь не в виртуальном континууме, а вполне реально. 

Вот почему вопрос о необходимости радикального измене-
ния коммуникативной стратегии в системе «архив – потребитель» в 
условиях, когда на первый план выдвигается не историческая, над-
временная ценность ретроспективного документа, а его сиюми-
нутная польза как «информационного сырья для инноваций», при-
обретает жизненно важное значение. 

Современные прагматики архивного дела видят в архивах 
специфическую разновидность «бизнес-центров», в которых хра-
нятся товары, представляющие в условиях рыночной экономики 
определенную коммерческую стоимость. Используя западную тер-
минологию, а вместе с ней – и западную систему ценностей, они с 
гордостью называют себя «менеджерами информационного пото-
ка», а не архивистами. Для многих «младоархивистов» словосоче-
тания типа «культурное национальное достояние» и «подлинные 
свидетельства эпохи» – пустая риторика, которая неуместна в де-
ловом общении серьезных предпринимателей. 

Не локализованная вовремя болезнь взаимного непонимания 
архивистов и архивоведов из латентной фазы угрожает перерасти в 
острую, реально угрожающую жизни конкретных архивных фон-
дов, коллекций и собраний отдельных документов. Не вина, а беда 
архивистов-практиков в их недоверии к современной теории. 
Можно сказать, что это следствие нарушения каналов коммуника-
ции между достижениями современной науки об архивах и со-
трудниками архивохранилищ. 

По нашему мнению, судьба традиционных архивов в форми-
рующемся информационном обществе определяется отнюдь не 
конъюнктурными и – что еще более неприемлемо – не коммерче-



Социальная память в институциональном измерении 

 29 

скими интересами потребителей. Именно реализация ими своей 
надвременной коммуникативной сущности как саморазвивающейся 
по собственным законам целостной системы в рамках единого ар-
хивно-информационного пространства обусловливает их сущест-
вование не только во времени, но и в Вечности. 
 

Т.С. Волкова (ИАИ РГГУ): Тема моего выступления – ве-
домственность в архивной практике СССР и РФ: общее  
и особенное. 

Осмысление богатейшего спектра коммуникативных воз-
можностей мира российских архивов невозможно без учета специ-
фики структуры этого мира, тех обстоятельств и условий его быто-
вания и развития, которые существенным образом – и не всегда 
позитивно – влияют на процесс вовлечения архивных источников в 
интенсивный информационный оборот. 

Особенности нашей архивной системы, ее самобытность, 
оригинальность, которыми мы так привыкли гордиться, необходимо 
адекватно оценить с точки зрения не только их целесообразности в 
конкретно-исторических условиях, но и соответствия задачам фор-
мирования в России современной эффективной модели информаци-
онного общества, вписывающейся (по терминологии ЮНЕСКО) в 
«новую глобальную информационную инфраструктуру».  

В составе архивного наследия любого государства самый 
значительный и постоянно пополняемый объем материалов пред-
ставлен документами официального происхождения. Действительно, 
именно госструктуры, являясь в определенном смысле информаци-
онными системами, создают и затем передают в государственные 
архивы наиболее ценные документы. В этом смысле они несут пе-
ред обществом большую ответственность за своевременное и воз-
можно более полное наделение его достоверной информацией. 

Но все ли ведомства осознают и тем более реализуют эту 
миссию? Скажем прямо – далеко не все. Печально, что львиную 
долю среди «несознательных» составляют именно те, кто занимает 
ключевые места в государственной иерархии. Важнейшей особен-
ностью нашей архивной системы – и это резко отличает Россию 
(а ранее – СССР) от ведущих государств мира – является наличие 
масштабной сети ведомственных архивов, фактически не пере-
дающих архивные документы в госхранилища. 



 

 30 

Процесс формирования сети ведомственных архивов особого 
статуса восходит к 20-м годам прошлого века. К моменту распада 
СССР такими хранилищами располагали МИД, КГБ, МВД, Мини-
стерство атомной энергетики и промышленности и др. Отметим 
также так называемые ОГФ (отраслевые государственные фонды): 
Всесоюзный геологический, Центральный картографо-геодезичес-
кий, Госфонд данных о состоянии окружающей природной среды, 
Центральный госфонд стандартов и технических условий, Гос-
фильмофонд. 

Легализуя сложившуюся практику, их право постоянного го-
сударственного хранения документов ГАФ СССР фиксировалось 
специальными правительственными решениями, в том числе По-
становлением от 4 апреля 1980 г. № 274 «Об утверждении Положе-
ния о ГАФ СССР». К указанной группе тесно примыкало и Мин-
обороны, располагавшее правом долговременного (75-летнего) 
срока хранения документов. Поскольку еще в середине 1950-х го-
дов принцип ведомственности был признан на уровне ЦК партии 
«не противоречащим идее о централизации архивного дела в стра-
не», советская историко-архивоведческая наука не занималась изу-
чением этого феномена. 

Между тем могущественные ведомства фактически явля-
лись полноправными собственниками созданных документов, так 
как реализовывали три основных правомочия – фактического вла-
дения документами, пользования и распоряжения ими по собствен-
ному усмотрению. В статусе собственников они действовали неза-
висимо от государственных органов управления архивным делом. 

Парадокс ситуации состоял в том, что на международной ар-
хивной арене государство вплоть до перестройки отрицало сам 
факт отчуждения гигантских массивов документов ГАФ СССР в 
пользу отдельных ведомств и организаций. Показательно, напри-
мер, выступление представителя советской делегации на внеоче-
редном конгрессе архивов в Вашингтоне в 1966 г. Заметим, что 
конгресс проходил в стране, которая, реализуя положения ст. 19 
Всеобщей декларации прав человека (1948 г.), первая в мире в том 
же 1966 г. приняла закон, не только декларирующий, но и гаранти-
рующий право доступа индивидуального пользователя к докумен-
там учреждений и ведомств федерального правительства – закон 
«О свободе информации» (FOIA). Вашингтонский конгресс прохо-
дил под девизом «либерализация доступа в архивы».  



Социальная память в институциональном измерении 

 31 

Если судить по официальной стенограмме (а не по информа-
ции о конгрессе в советской архивоведческой прессе тех лет), вы-
ступавший от СССР зав. Центральным партийным архивом Инсти-
тута марксизма-ленинизма (ЦПА ИМЛ) при ЦК КПСС А.А. Соло-
вьев произвел фурор. Он, с одной стороны, поддержал идею 
всемерного облегчения доступа в архивы, а с другой – заявил, что, 
в отличие от присутствующих, не видит предмета для дискуссии, 
так как в СССР – в силу преимуществ советской архивной системы – 
все открыто, нет ограничительных дат и т.п. По-своему он был 
прав – таких дат у нас действительно не существовало. В них не 
было смысла, ведь наиболее «чувствительная» документированная 
информация просто не передавалась в государственные архивы. 
Так вот, после заявления А.А. Соловьева в зале начался шум, по-
слышались выкрики насчет архивов МИД, КГБ. И тут, огорошив 
оппонентов, выступавший сделал еще одно, как ему казалось, не-
опровержимое заявление: все разговоры о существовании в СССР 
архивов особого статуса – «буржуазная пропаганда». Вот такая по-
лучилась дискуссия… 

Только в годы перестройки проблема ведомственности в ар-
хивном деле страны была не просто обозначена вслух, но и оказа-
лась в фокусе общественного внимания. В те удивительные годы 
ведомственность была названа одной из важнейших причин от-
ставания исторической науки в СССР в связи с недоступностью 
многих и многих ценных ведомственных фондов. Поэтому были 
предприняты попытки (причем как государством, так и научной 
общественностью) расшатать условия существования архивов осо-
бого статуса и даже сломать их системы. Я имею в виду, например, 
Постановление Правительства СССР от 10 августа 1990 г. «О мерах 
по расширению доступа исследователей к документам архивов 
МИД СССР», впервые установившее норму о снятии грифа секрет-
ности с документов по истечении 30-летнего срока их хранения в 
архивах ведомства. Я также хочу напомнить об Указе Президента 
РСФСР Б.Н. Ельцина от 24 августа 1991 г. № 82 «Об архивах Ко-
митета государственной безопасности СССР». Забегая вперед, за-
мечу, что самим же Б.Н. Ельциным он был признан утратившим 
силу по Указу от 14 октября 1999 г. № 1359. Вероятно, это про-
изошло из-за невозможности его реализации (как у нас принято 
говорить, «по ряду причин»). Действительно, как же выполнять 
требования по передаче архивов уважаемого ведомства в ведение 



 

 32 

государственных архивных органов – с чем же останутся его пра-
вопреемники? 

Наконец, я хотела бы отметить два инициативных законопро-
екта. В разработке первого – «Основы законодательства о сохране-
нии исторического наследия СССР» – приняли участие молодые 
ученые АН СССР; второго – «Об архивном деле» – ученые 
МГИАИ (он был опубликован в 1990 г.). Не имея возможности да-
же кратко сравнить содержание этих законопроектов, отмечу то, 
что их объединяло в интересующей нас области: наличие норм о 
недопустимости создания специализированных отраслевых архи-
вов, права постоянного хранения государственными органами и 
организациями создаваемых документов со всеми вытекающими из 
него льготами и привилегиями. 

Ну, а дальше СССР не стало, а проблема осталась. Каков же 
опыт ее решения сейчас, когда, с одной стороны, Российская Феде-
рация является правопреемницей СССР, с другой же – реализует 
проект построения правового демократического государства? От-
вет на этот вопрос в общих чертах может быть сведен к знаменитой 
фразе В. Черномырдина: «Хотели как лучше, а получилось как все-
гда». Применимо к тому, о чем я скажу далее, и высказывание 
М. Жванецкого: «Очень трудно что-то менять, ничего не меняя, но 
мы будем». 

Итак, если серьезно, каковы реалии? Каков теперь правовой 
статус особых ведомственных архивов? 

Формально в России государственные органы и организации 
правом постоянного хранения документов национального Архив-
ного фонда (далее – АФ) не наделены. Когда я говорю формально, 
то имею в виду и уже утратившие силу «Основы законодательства 
Российской Федерации об Архивном фонде Российской Федерации 
и архивах» 1993 г., и действующий закон 2004 г. «Об архивном де-
ле в Российской Федерации». В то же время уже сложилась прак-
тика формирования перечня федеральных органов исполнительной 
власти и организаций, которым разрешено депозитарное (долго-
временное) хранение документов Архивного фонда РФ. В период 
до 2004 г. такой перечень приводился в Указах Президента РФ об 
утверждении «Положения об Архивном фонде РФ» и изменений к 
нему. Теперь, согласно архивному закону, этот перечень должен 
формироваться Правительством РФ. К настоящему времени он ут-
вержден Постановлением от 27 декабря 2006 г. № 808 и включает 



Социальная память в институциональном измерении 

 33 

20 структур. Костяк перечня составляют федеральные министер-
ства (с подведомственными им федеральными службами), а так-
же самостоятельные федеральные службы и агентства, руково-
дство деятельностью которых осуществляет Президент РФ: 
МВД, ФМС системы МВД, МИД, Минобороны, ФСИН системы 
Минюста, СВР, ФСБ, ФСКН, Служба специальных объектов при 
Президенте РФ (подведомственная организация Главного управле-
ния специальных программ Президента РФ). 

Архивным законом установлено (ст. 18), что сроки и условия 
депозитарного хранения и использования документов АФ РФ 
структурами, включенными в перечень, должны фиксироваться в 
договорах, заключаемых ими с Росархивом (с мая 2008 г. находит-
ся в ведении Министерства культуры РФ). При этом не предусмот-
рена, даже гипотетически, возможность передачи документов уч-
реждениями системы архивных депозитариев на постоянное 
хранение в государственные архивы. Понятно, что указанные дого-
воры можно будет продлевать, перезаключать. Таким образом, 
привилегированные структуры де-факто смогут хранить доку-
менты АФ РФ постоянно (бессрочно). 

Складывающуюся систему архивных депозитариев уже име-
нуют «отраслевыми архивными фондами» или «специализирован-
ными отраслевыми ведомственными фондами», хотя закон таких 
понятий в качестве правовых не вводит. Закон демократического 
государства не может содержать и, конечно, не содержит норм, 
подразделяющих архивы по степени доступности их документов 
для пользователей на «ограниченно публичные», «доверительные», 
«закрытые». Между тем эти определения встречаются в нашей 
историко-архивоведческой литературе при характеристике архив-
ных депозитариев. Интересно при этом, что такие типы архивов в 
1990-е годы связывались исключительно с тоталитарными режи-
мами правления. Вообще, в Росархиве констатируют: переход на 
договорную форму взаимоотношений с «рядом ведомств» способ-
ствовал тому, что, если раньше эти ведомства и их документация 
были практически закрыты для нас (уже не говорим о пользовате-
лях!), сегодня наши возможности несколько расширены. 

Но как же на деле реализуются возможности «удержания со-
ответствующих министерств, отраслевых фондов в сфере нашего 
влияния и контроля»? Вот один показательный пример. Вы, может 
быть, знаете, что в 1997 г. был опубликован прекрасный путеводи-



 

 34 

тель «Архивы России: Москва и Санкт-Петербург. Справочник-
обозрение и библиографический указатель», включающий раздел 
«Основные ведомственные архивы». Как отмечают составители, 
некоторые ведомства под тем или иным предлогом отказывались 
отвечать на анкеты, другие давали неполные ответы, опуская часть 
сведений. Поэтому составители, включая в путеводитель характе-
ристики состава документов ряда ведомственных архивов, «не пре-
доставивших необходимую информацию», пользовались лишь 
«всеми доступными источниками». Им пришлось принести изви-
нения перед пользователями «за возможное появление в справоч-
нике устаревших или не полностью проверенных данных». 

В Росархиве полагают, что создание архивных депозитариев 
является «существенным шагом в ограничении ведомственной соб-
ственности на архивные документы». Трудно согласиться с этим. 
Полноте! Помним: кто фактически владеет каким-либо имущест-
вом – в нашем случае документами, – тот пользуется и распоряжа-
ется ими по собственному усмотрению. Какие тут могут быть ог-
раничения, тем более существенного характера? 

Представляется очевидным, что новая «обертка» для оправ-
дания ведомственности в нашей архивной практике не меняет сути 
дела. Как и в СССР, архивная ведомственность в РФ тесно увяза-
на с потребностями официальной секретности, ориентированной, 
в том числе, на строгий учет и охрану архивов от потенциальных 
пользователей. И в новых исторических условиях мы не умеем и не 
хотим иначе, чем по ведомственному признаку, хранить нашу го-
сударственную тайну и иные секреты, число которых год от года 
разрастается в геометрической прогрессии, подкрепляемое все но-
выми правовыми нормами о защите тех или иных блоков информа-
ции. Между тем в государствах с развитой правовой, админист-
ративной, научной культурой ведомственность в архивном деле 
рассматривается как архаичный метод, устаревшая технология, 
неприемлемая в чистом виде в деле охраны государственной и иной 
оберегаемой законом тайны. Здесь используют иные, основанные 
на балансе интересов личности, общества, ведомств и государства 
в целом, подходы к обеспечению безопасности сведений, содер-
жащихся в архивных документах официального происхождения. 

В США же, реализующих концепцию открытого общества и 
располагающих развитой системой взаимосвязанных и взаимодо-
полняющих законов, которые регулируют правоотношения вокруг 



Социальная память в институциональном измерении 

 35 

документов, архивов и информации на федеральном уровне (их 
нормы по предметам ведения кодифицированы в титуле 44 «Свода 
законов Соединенных Штатов»), все ведомства и учреждения, в 
том числе самостоятельные и подведомственные структуры разве-
дывательного сообщества, обязаны сдавать документы на хранение 
в Национальный архив системы Администрации национальных 
архивов и документации (NARA – самостоятельное ведомство, ее 
статус приравнен к министерскому). В этом архиве сосредоточены 
архивы предшественников современных спецслужб (см., напр., 
фонды (документальные группы – record groups) 263 – ЦРУ (CIA), 
65 – ФБР (FBI), 373 – Разведывательное управление Минобороны 
(DIA), 226 – Управление стратегических служб (OSS) и др.). Поль-
зователь при этом предупреждается о наличии в фондах засекре-
ченных документов (security-classified records) или иных категорий 
информации ограниченного доступа (см.: Guide to Federal Records 
in the National Archives of the United States. W., 1995, vol. 3 umes, 
2428 p.).  

Более того, одним из подразделений NARA является Наблю-
дательное управление безопасности информации (ISOO), осущест-
вляющее мониторинг системы официальной секретности США 
(Security Classification System), параметры которой определяются 
соответствующими президентскими исполнительными приказами 
(ныне действующий – № 12 958 «Засекреченная информация о на-
циональной безопасности» от 17 апреля 1995 г.). Именно ISOO 
NARA, предписывая соответствующие процедуры, координирует 
деятельность и контролирует работу федеральных ведомств и уч-
реждений по засекречиванию, обеспечению секретности и рассек-
речиванию документированной информации официального харак-
тера, содержащей государственную тайну США (national security 
information). 

В свете сказанного только трогательной неосведомленностью 
автора (руководителя Государственной архивной службы России в 
1990–1996 гг. Р.Г. Пихоя) можно объяснить утверждение: «анало-
ги» заключения соглашений между ведомствами и государствен-
ными органами архивного управления «известны лишь в США и 
ФРГ» (см.: Об итогах работы учреждений Государственной архив-
ной службы России в 1994 г. и задачах на 1995 г. // Отечественные 
архивы. 1995. № 3). За неимением времени остановлюсь опять на 
США. Возможно, автор имел в виду знаменитые президентские 



 

 36 

библиотеки? Ведь именно они имеют правовой статус президент-
ских архивных депозитариев. Но президентские архивные депози-
тарии (на сегодня их 12) отнюдь не являются особыми ведомст-
венными архивами. Напротив, это публичные (общедоступные) 
специализированные хранилища NARA.  

Кстати, не без влияния американского опыта у нас недавно 
принят Закон «О Центрах исторического наследия президентов 
Российской Федерации, прекративших исполнение своих полномо-
чий» (от 13 мая 2008 г. № 68-ФЗ). Установлено, что каждый такой 
Центр создается Администрацией Президента РФ в организацион-
но-правовой форме фонда и, таким образом, едва ли будет вклю-
чаться в систему хранилищ, подведомственных Росархиву. Росар-
хив уполномочен лишь осуществлять «контроль за состоянием 
Архивного фонда Президента Российской Федерации, прекратив-
шего исполнение своих полномочий, и других архивных докумен-
тов Центра». При этом в архивный закон дополнительно включена 
ч. 5 ст. 18: «Документы Архивного фонда Российской Федерации, 
находящиеся в собственности Центров.., подлежат постоянному 
хранению». Закон № 68-ФЗ в числе задач центра называет «изуче-
ние и публичное представление исторического наследия Президен-
та Российской Федерации, прекратившего исполнение своих пол-
номочий, как неотъемлемой части новейшей истории России, 
развития демократических институтов и построения правового го-
сударства». Однако он не содержит норм публичного допуска к 
документам Архивного фонда Президента РФ, прекратившего ис-
полнение своих полномочий, включаемых в состав АФ РФ, и к 
другим архивным документам Центра, хранимым его архивом. Как 
говорится, почувствуйте разницу. 

Мне не хочется завершать на грустной ноте. Жизнь идет впе-
ред. Сейчас в организации нашей архивной системы еще явно про-
сматривается цепкое наследие прошлого. Но в будущем, возможно, 
мы увидим такую архивную реформу, которая отразит действи-
тельно новые идеи и технологии работы с документами и их поль-
зователями, инновации в развитии системы общедоступных архи-
вов. То есть будет способствовать реализации коммуникативной 
стратегии историко-документального наследия в интересах россий-
ского общества. 

 



Социальная память в институциональном измерении 

 37 

И.И. Глебова: Благодарю, уважаемые докладчики. Мне ка-
жется разумным выделить из сообщений несколько блоков 

проблем для первоочередного обсуждения.  
Первое: что есть архив в нашем обществе, какую «смысло-

вую нагрузку» он несет? Коллеги говорили о культурно-гумани-
тарной интерпретации архива, которая пришла к нам с Запада и 
воспринимается пока как метафора. У нас большей частью преоб-
ладала технологическая, управленческая, служебная, я бы даже 
сказала «подсобная» интерпретация архива. В России – дореволю-
ционной и особенно советской – архив понимали как нечто вто-
ричное, функциональное, но не как полноценный институт памяти. 
Если заострить проблему для дискуссии, то получим такую оппо-
зицию: архив как институт памяти в обществе, которое форми-
руется и воспроизводится памятью, или архив как некая функция, 
подсобная структура, «складирующая» ретроспективную инфор-
мацию. Можно сформулировать иначе: архив – это гуманизирую-
щий культурный институт, в опоре на который происходит обще-
ственная самоидентификация, или преимущественно технологии 
хранения? Какая из этих моделей подходит для нашего общества, 
точнее – какая из них доминирует? 

Второе: как оценивается архив, его возможности «изнутри», 
т.е. как видится образ архива самим архивистам? И почему их 
оценки входят в противоречие с позицией архивоведов, которые 
отстаивают широкую, культурологическую, культурно-гуманитар-
ную интерпретацию архива? В выступлении Евгения Васильевича 
<Старостина> прозвучала красивая формула: «Архивист должен 
быть врачом памяти». То есть в идеале он должен врачевать обще-
ство, способствовать его оздоровлению. Способен ли у нас архи-
вист быть врачевателем памяти, творцом культурных ориентиров 
для общества? 

И третье: ведомственность и ограничение свободы доступа 
как проблемы архивной истории нашей страны. Здесь возникают 
два вопроса: каковы механизмы воспроизводства этих проблем; 
являются они преодолимым или непреодолимым наследием про-
шлого? 

Вот такие три проблемы: что есть архив (как он воспринима-
ется обществом), как архив понимается его работником и каковы 
традиционные проблемы наших архивов. Последние, кстати, пре-
имущественно трактуются как болезнь, негативное наследие (ко-



 

 38 

гда-то царизма, теперь советизма). То есть как нечто ненормальное, 
внеположное цивилизационным нормам. В конечном счете мы пы-
таемся выяснить, в чем норма существования архива в нашем об-
ществе. А значит – каковы приемлемые стратегии его развития, его 
адаптации к новому, современному, постоянно меняющемуся миру. 

 
Е.В. Старостин (ИАИ РГГУ): Все зависит от того, как 
мы толкуем слово «архив». Дело в том, что в 1983 г. со-

брались лучшие эксперты ЮНЕСКО и ООН на конференцию по 
государственным архивам и государственным долгам. Они неделю 
спорили и так и не договорились, что такое государственные архи-
вы. Неделю! Лучшие умы. 

Есть два определения – и в зависимости от того, какое мы 
возьмем, будем «плясать» в ту или в другую сторону. Архив – это 
собрание документов, сложившееся в процессе деятельности физи-
ческого или юридического лица. Западное определение. Архив – 
государственное учреждение, комплектующее, описывающее, со-
храняющее документальное наследие. Наше определение. Если мы 
выберем первое – это одна позиция, если второе – другая. 
 

И.И. Глебова:  Все это так. Но ведь Вы, Евгений Василье-
вич, выступаете с позиции более высокого, что ли, порядка. 

Вы говорите об архиве как институте памяти. Но тогда и общество 
должно быть более высокого порядка, чтобы породить такой ин-
ститут. Не секрет, что у нас преобладает понимание архива как че-
го-то технологического, управленческого, информационного. Такая 
«подсобная» интерпретация архива ориентирует его на задачи пер-
вого (не скажу низшего) уровня – исключительно технологические. 
Это задачи выживания (этакий технологический минимум), но не 
развития. Если же мы говорим о культурно-гуманитарной интер-
претации – об архиве, гуманизирующем общество, – это более вы-
сокая планка, развивающая ориентация. И надо понять, что же со-
ответствует нашему обществу, на какую модель архива оно 
ориентировано и что в связи с этим можно о нем сказать? Итак, 
уважаемые коллеги, есть ли вопросы к докладчикам? 

 
А.Д. Степанский (ИАИ РГГУ): У нас, коллеги, сейчас такая 
проблема: мы – архивисты в библиотеке. О соотношении архи-

вов и библиотек сегодня говорилось, но я хочу обратить внимание 

! 

! 



Социальная память в институциональном измерении 

 39 

на то, что не только меня непосредственно касается, но и всех нас 
сближает. Мы должны придать бóльшее значение публикации ис-
торических источников. Это очень существенное, «пограничное» 
направление: оно находится на грани, где смыкаются архив и биб-
лиотека. Может быть, стоит в дальнейшей работе Центра россиеве-
дения как-нибудь остановиться на этой проблеме – и с точки зре-
ния книговедения, и с точки зрения исторической науки и 
архивного дела. Это некоторое дополнение к тому, о чем здесь уже 
говорилось.  

 
В.Ю. Афиани (Архив РАН): У меня вопрос к Евгению Ва-
сильевичу Старостину. Что Вы скажете о ведомственной 

практике в архивах Франции? Вот, например, в Министерстве ино-
странных дел – каковы сроки передачи документов в Националь-
ный архив? 
 

Е.В. Старостин: Франция – это страна, сидящая на убоже-
ской, так скажем, централизации. Есть Национальный архив – 

и пять-шесть архивов в составе министерств, которые хранят у себя 
документы вечно. Они не передают документальные материалы в 
Национальный архив, а держат их у себя. Но во Франции есть по-
нятие «публичные бумаги» (это что-то типа «народной» бумаги): 
архивы должны их использовать, т.е. они не имеют права держать 
их у себя и не предоставлять пользователям – в читальные залы 
и т.д. 

Я понимаю, о чем Вы говорите: конечно, ведомственность 
жива и живуча во Франции. И, кстати, французы постоянно ее кри-
тикуют. Но можно одну маленькую деталь? Допустим, я прихожу в 
наш архив Министерства иностранных дел, меня принимает моя 
бывшая дипломница и спрашивает: «Евгений Васильевич, что Вам 
нужно?» И я отвечаю: описи за 1918–1919 г., хочу узнать, как Чи-
черин относился к ленинскому декрету о централизации архивного 
дела. А она не выдает эти описи, а предлагает подобрать мне под-
ходящие – с ее точки зрения – материалы. Такое решение пробле-
мы доступа сильно отличается от французской практики. 

 
И.И. Глебова: То есть получается конфликт – ведомствен-
ности и публичности. В рамках этого конфликта и возни-

кают вопросы: что преобладает в нашем архиве – режим доступа 

? 

? 



 

 40 

или режим охраны? Ориентация на открытость, публичность, не 
вредящая хранению, или на охрану? В чем наша норма – в режиме 
публичности, широкой доступности или в режиме охраны? 

 
Т.С. Волкова (ИАИ РГГУ): Проблема доступа к архивам 
вообще представляется ключевой в организации и функ-

ционировании архивной системы в любой стране. Для России, как 
собственно и для других стран, норма должна быть в балансе, 
точнее – в соблюдении баланса режимов доступности документов 
и их охраны. Самое трудное – выработать правовые, администра-
тивные, научные, финансовые, технические механизмы обеспече-
ния такого баланса. Здесь полезно обращение к опыту теоретиче-
ского и практического решения этой задачи в государствах, где 
открытость административного процесса рассматривается как га-
рантия ограждения граждан от произвола бюрократии, базовый 
демократический принцип жизнедеятельности общества, но где 
при этом установлены разумно обоснованные и понятные гражда-
нам пределы гласности правительственной деятельности.  

Представление о том, как проблема достижения баланса ре-
шается, например, в США, можно получить, просто взяв в руки 
архивное дело, содержащее официальные документы. В деле обыч-
но встречается некоторое количество «вкладышей» яркого розово-
го цвета. Я сейчас покажу вам ксерокопию одного из них, любезно 
предоставленную мне американскими коллегами в период стажи-
ровки в Мичиганском университете в Анн-Арборе в 1994 г. Это так 
называемый лист изъятия, имеющий специальный федеральный 
номер регистрации. В данном случае это «лист изъятия» документа 
в одном из дел, хранящихся в президентской библиотеке 
Дж.Р. Форда. «Лист изъятия» служит не только для учета изъятого 
из общедоступного архивного дела документа, имеющего режим 
ограниченного доступа, но и для информирования пользователя о 
существовании такого документа в принципе, а также о его возвра-
те в сферу публичного доступа по истечении срока действия огра-
ничений.  

Причем важно, что пользователь не просто информируется. 
«Лист изъятия» является одним из важнейших инструментов в реа-
лизации прав пользователя, предоставляемых законом «О свободе 
информации». В частности, права подачи в суд иска к держателю 
информации на предмет проверки обоснованности изъятия доку-



Социальная память в институциональном измерении 

 41 

мента из свободного доступа, даже если он изъят на основании 
принадлежности содержащейся в нем информации к категории 
секретных сведений. Именно «лист изъятия» содержит все необхо-
димые данные о документе (причина изъятия, заголовок, вид, све-
дения об авторе и адресате, дата создания, объем, номера дела, се-
рии, фонда и др.), необходимые для составления искового 
заявления по установленному судом образцу.  

По опыту могу сказать, что у американцев очень много до-
кументов ограниченного доступа; архивные дела буквально на-
шпигованы «листами изъятия». Но все же они пытаются выдержи-
вать баланс режимов доступности и охраны. Одним словом, без 
стремления к балансу невозможно решить проблему, проистекаю-
щую из глубокого внутреннего противоречия между интересами го-
сударства в обеспечении своей информационной безопасности и ин-
тересами его граждан в реализации права на доступ к информации. 
 

Е.В. Старостин: Баланс есть баланс, но историку, как я 
понимаю, для того, чтобы написать работу, необходимо 

получить весь научно-справочный аппарат и все материалы. Иначе 
он – не ученый, он занимается самообманом. Совершенно очевид-
но: если из ста документов один может указать на ошибку или по-
зволит подойти к разумному решению, все остальные окажутся 
своего рода макулатурой. Потому, наверное, баланс должен быть в 
пользу исследователя. У нас такие балансировки не складываются. 
Но, кстати, очень симптоматично, что определение «архив как 
институт памяти» зафиксировалось в языке, вошло в наш вокабу-
лярий. Так формируется традиция, в рамках которой возможно 
некоторое изменение балансировок. Потому что такое представ-
ление об архиве заставляет сам архив корректировать свои 
стратегии, открываться пользователю. 
 

Ю.С. Пивоваров (ИНИОН РАН): Я – первый из говорящих 
сегодня, кто к архивному делу никакого отношения не имеет. 

Поэтому смотрю на происходящее несколько со стороны. И вот, 
мне кажется, что архивные люди слишком много на себя берут, 
утверждая, что архив – это институт национальной памяти, инст-
румент формирования общественного сознания и т.д. Здесь вы явно 
пользуетесь метафорами. Мы сейчас находимся в здании Инсти-
тута научной информации по общественным наукам, который «ге-



 

 42 

нетически» связан с большой библиотекой – более 14 млн. единиц 
хранения. Если и здесь воспользоваться метафорой, можно сказать: 
архив – это память общества, а библиотека – это сознание общест-
ва. Сказать можно, но и то и другое будет неправдой. Это нам так 
хочется, нам так кажется. 

Вы говорите, что архив – это национальная память, которая 
формирует общество… А я скажу: ерунда все это. Вот Вы, Евгений 
Васильевич <Старостин>, говорите – исследователю нужно знать 
архивы, чтобы написать правду. Лев Николаевич Толстой в Исто-
рической библиотеке – это зафиксировано – прочел все, что тогда 
было написано о Бородинском сражении: на всех языках, ему дос-
тупных, и все книги, которые там собрали. И полное вранье напи-
сал про Бородинское сражение. Понятно, почему: то, что русские 
победили под Бородино, он знал заранее. Во всем мире это принято 
считать поражением русских, но после Толстого и Лермонтова ни-
что, никакие архивные материалы не вычеркнут из нашего созна-
ния победное Бородино. Конечно, из истории военного дела точно 
известно, что русские несокрушимы, но все-таки под Бородино мы 
потерпели поражение – отошли, оставили столицу…  

И с архивом – случай тот же, что с библиотекой. Для нас ар-
хив – это национальная память, библиотека – сознание общества. 
Но ведь наше-то общество читает вовсе не те книги, которые здесь, 
в научной библиотеке, хранятся. Понимаете, какая штука? Выйдите 
после этого семинара к метро и, если не очень холодно, увидите: там 
продают книги, которые формируют совершенно иное сознание. 

Доступ в архивы, ведомственные или неведомственные, ра-
бота историков с архивными документами – и что? Вот, в 1990-е 
годы архивы приоткрылись, историки стали писать в опоре на них. 
Но по сей день народ как считал Сталина своим главным героем, 
так и считает. И т.д., и т.п. Мне представляется, что архив – это 
все-таки подсобное хозяйство, как и библиотека. А дело в том, что 
обществу, в общем-то, архив не нужен. Участь архивов, библио-
тек, музеев в нашем обществе, к сожалению, очень скромная. 
И очень скромно они формируют наше общество.  

Ведь дело не только в состоянии и возможностях архивов 
или библиотек, или музеев. Видимо, дело в природе самого обще-
ства, в его потребностях, запросе и заказе. Дело в том, что оно 
хочет или не хочет знать. Если завтра по телевидению показать 
документы, разоблачающие товарища Сталина, вы думаете, те 95%, 



Социальная память в институциональном измерении 

 43 

которые его любят, перестанут любить? Будут все равно! И какие 
бы издания к нам в ИНИОН ни приходили, общество все равно бу-
дет читать книги Фоменко, изданные огромными тиражами. Если, 
например, В.П. Булдаков напишет новый труд о революции, его 
прочтет сто человек, а Фоменко – миллион. И как вы здесь сфор-
мируете общество, память? Как-то это все по-другому происходит. 
Архив – подсобное хозяйство пока, как и библиотека. Как вы по-
нимаете, я специально заостряю проблему для дискуссии, так ска-
зать, провоцирую вас. 

– Шум и оживленные споры в зале – 
 

Е.В. Старостин: Нет, это в корне неправильная точка зре-
ния. И я полагаю, она бытует в среде администраторов, 

которые управляют мэриями и т.д., кончая высшими нашими дея-
телями. Она появилась и прижилась с XVIII–XIX вв. Но за это вре-
мя наша политическая аристократия как-то воспитывалась и при-
шла к мысли о том, что страна нуждается в обновлении. 
А обновить страну можно, только обращаясь к истокам. Архивы 
хранят элементы нашей памяти. И должны существовать автоном-
но, чтобы не указывали «сверху», что уничтожать и что сохранять. 
Вот, например, когда нужны были полочки для документов сов-
нархозов, администраторы взяли и уничтожили церковные доку-
менты.  

Я понимаю, что защищать свою профессию чрезвычайно 
сложно, потому что архивы не обладают большими бюджетами и 
значительной численной силой, вес архивистов в обществе совер-
шенно ничтожный. Я выступал на одном конгрессе с докладом, где 
выделил несколько врагов архивов. Первый – это чиновник, кото-
рый говорит: а, ну его – все эти хранилища памяти – к чертовой 
матери! Потом – историк, который говорит: мы можем о Бородин-
ской битве написать гораздо лучше, чем Лев Николаевич Толстой. 
Наконец, сам архивист является противником, даже врагом, потому 
что он никогда ничего не просит, его всегда задвигают в дальний 
угол. Но парадокс заключается в том, что в любом случае архивные 
документы – оставшиеся, сохранившиеся – являются нашим спа-
сением, нашим якорем, который все-таки вытащит нашу иден-
тичность на воздух. Используя именно материалы архивов, мы 
лучше осознаем, кто мы, куда и зачем идем, какие ошибки совер-
шили. Иначе нам постоянно будут врать. 



 

 44 

И.И. Глебова: Я бы не ставила на этом точку. Сможет ли ар-
хив, взгляд через архивную призму изменить наше желание 

«врать», как Вы выражаетесь, самим себе? Или приукрашивать се-
бя, используя для этого какую-то часть архива и забывая о другой. 
Дело не в том, что нам врут (о прошлом и настоящем), а в том, что 
подавляющее большинство граждан хочет этой лжи. Точнее, нико-
гда не разменяет их возвышающийся обман на «низкие истины». 
А это гораздо хуже, чем если бы людям лгали, а они понимали это 
и жаждали правды – о себе. Нам правда не по силам – она ни к че-
му ни управляющим, не управляемым. Наше время это демонстри-
рует очень ярко – по-своему не менее отчетливо, чем советская 
эпоха. 

 
В.П. Булдаков (ИРИ РАН): У меня вот какой – неожидан-
ный, может быть, – вопрос. Наверное, всем известно, что в 

нашей социальной среде слово «архивариус» звучит несколько 
иронично. Это человек, который занимается чем-то непонятным и 
непонятно, для чего. Вот, скажите, пожалуйста, во Франции, в 
Штатах – я никогда не интересовался этим сам – так же относятся к 
архивистам или, может быть (надеюсь), как-нибудь по-другому? 
И вообще, возможно ли, в принципе, то общество, где к архивисту 
относились бы с некоторым пиететом? 

 
И.Л. Беленький (ИНИОН РАН): Когда вы говорите о балан-
се между доступностью и ограничением, как обосновывается 
положение об открытости? Что такое открытость – представ-

ление о некоем доступе, нереальном или реальном? Ведь никакой 
открытости в принципе быть не может. Ни в одной стране. По-
тому что архив – социально-политический институт, который в ка-
ждом конкретном случае действует по-разному, но нацелен все-
таки на сохранность любой ценой. 

 
И.И. Глебова: Но, позвольте, зачем же тогда хранить – для 
кого и для чего? В чем смысл сохранности любой ценой, ес-

ли наша цель – закрытый архив? 
 
В.П. Булдаков: Минуточку, пожалуйста. Дополнение к во-
просу Иосифа Львовича <Беленького>. Где-нибудь, в какой-

нибудь стране существуют архивисты, которые горели бы желани-

! 

? 

? 

? 

? 



Социальная память в институциональном измерении 

 45 

ем предоставить материалы пользователю – как, грубо говоря, про-
давец предлагает свой товар: «Ради Бога возьмите, это хорошо и 
интересно»?  

 
Ю.И. Игрицкий (ИНИОН РАН): У меня вопрос, скорее, в 
дополнение к предыдущим. В силу своих редакторских обя-

занностей (Ю.И. – редактор журнала «Россия и современный 
мир») я проявляю живой интерес к тем материалам (историческим 
и неисторическим), в которые введены архивные документы. И у 
меня всегда возникал вопрос: какова интенсивность использования 
тех или иных архивов? Когда мы говорим об обращении к архивам, 
естественно, возникают проблемы свободы доступа, некоммерче-
ского использования. Но вот еще одна сторона вопроса: человек, 
который читает книги, статьи, обращает особое внимание на то, к 
каким архивам обращались авторы. Так у него формируется пред-
ставление о важности того или иного архива. Есть ли данные, ко-
торые позволяют установить своеобразный рейтинг, судить о сте-
пени использования того или иного архива? Мне кажется, эта 
проблема очень важна для развития народа, страны, нации в опре-
деленном культурном контексте. Такого рода знание способствует 
формированию собственной культурной традиции: ведь в архивы 
идут для выявления каких-то исторических фактов, исторических 
тенденций, рассказа о нас самих, в конце концов.  

 
Т.И. Хорхордина (ИАИ РГГУ): По поводу вопроса об от-
крытости архивов. В принципе, спецхраны – это не только 

российская специфика. Они есть в любом зарубежном архиве. 
В мировом архивоведении принята такая практика: комплексы до-
кументов засекречиваются до определенного времени (по условиям 
их владельцев) и сдаются в спецхраны. Это нормально, и архивис-
ты обязаны выполнять условия владельцев документов. 

В чем же наша, российская специфика? Во всем мире все 
очень просто: доступ исследователей к архивам осуществляется на 
основании действующего законодательства. Формально и у нас так. 
В разных странах существуют разные сроки секретности – от 30 лет 
до 50 (подчеркиваю: и в странах с демократическими традициями). 
Что же у нас произошло? В 1991 г. мы декларировали, что наши 
архивы открыты, публичны. Принцип публичности был зафикси-
рован в Постановлении «О временном порядке доступа к архивным 

? 



 

 46 

документам и их использовании» от 19 июня 1992 г., а также во 
временном Положении «О порядке доступа к архивным докумен-
там и правилах их использования» в конце 1992 г. И даже в 1993 г., 
в первом в истории отечественного архивоведения законе «Основы 
законодательства об архивном фонде РФ и архивах», был установ-
лен 30-летний срок секретности. Мы, исследователи, плясали, 
можно сказать, от радости, что теперь можем поработать с доку-
ментами, которые были ранее на секретном хранении.  

Но тут сработала наша российская специфика: как это, к сожа-
лению, не раз бывало в истории нашего государства, демократиче-
ские нормы закона от 7 июля 1993 г. были уже через полмесяца пе-
речеркнуты законом «О государственной тайне», принятом 21 июля 
1993 г. Самое печальное, что этот закон лишил российские архивы 
права самостоятельно рассекречивать документы, которые дав-
но уже потеряли свою секретность. Архивам было предложено 
рассекречивать их только с участием учреждений-фондообразова-
телей. Но мы же с вами прекрасно знаем, какая ситуация сложилась 
в стране в начале 1990-х годов. После 1991 г. многие учреждения и 
предприятия приказали долго жить, а правопреемников не имели. 
И архивы оказались в тупике. 

Документы, которых в каждом архиве скопилось несколько 
сот тысяч и больше, было предложено рассекречивать комиссиям 
по рассекречиванию, созданным при Президенте Российской Фе-
дерации, потом комиссиям по рассекречиванию документов КПСС 
и т.д., и т.п. По российской традиции, эти комиссии – вы только 
вдумайтесь, комиссии по рассекречиванию – работали до последне-
го времени в таком режиме секретности, что никакой информа-
ции об их деятельности научная общественность не имела. Это 
во-первых. А во-вторых, даже при всем желании члены комиссий, 
которые собирались раз в месяц, могли рассекретить десять, пусть 
даже сто дел (больше за одно заседание просто физически не полу-
чалось). Но это была капля в море, потому что в одном только Го-
сударственном архиве РФ (ГА РФ) скопилось несколько сот тысяч 
дел. С.В. Мироненко, директор ГА РФ, выступая на каждом фору-
ме, на каждом «круглом столе», с болью говорит о ненормальной 
ситуации, которая сложилась с рассекречиванием документов. 
Он даже приводил пример: несколько лет назад он попробовал, не-
смотря на этот закон и другие подзаконные акты, предоставить ма-
териалы родственникам французских военнопленных (срок секрет-



Социальная память в институциональном измерении 

 47 

ности этих документов давно уже истек – 60 лет прошло). Но, как 
он говорит, его буквально затаскали по судам и конца края им нет. 
Вот такая ненормальная ситуация сложилась в российских архивах 
в деле рассекречивания документов. И здесь не вина архивов и ар-
хивистов. Они и рады бы рассекретить документы, срок секретно-
сти которых истек, да права не имеют. То есть архивы оказались 
заложниками ситуации. 

Теперь что касается практики американских архивов, о кото-
рой говорила Тамара Серафимовна <Волкова>. Помните: если в 
деле есть какой-то секретный документ, то он просто заменяется 
чистым листком, на котором фиксируется вся информация (когда 
документ будет рассекречен, чему он посвящен и т.д.). У нас же, 
если в деле есть документ, находящийся на специальном хранении, 
то засекречивается, как правило, все дело. И исследователи здесь 
бесправны.  

 
Т.С. Волкова: Здесь прозвучал вопрос об отношении к 
архивистам, архивному делу в других странах. У нас мно-

гих коробит слово «архивист», тем более «архивариус». С этим 
сталкиваешься даже в стенах Историко-архивного института, при-
чем не в студенческой среде. Вспоминаю, например, такой случай. 
В середине 1990-х годов готовился новый пятилетний учебный 
план по специальности «историко-архивоведение». В одном из его 
вариантов, разработанных коллегами с исторических кафедр, пер-
вое слово в квалификации выпускника «историк-архивист» было 
набрано крупным жирным шрифтом – тем самым как бы подчерки-
валась незначительность, второсортность, что ли, второго. И смех, 
и грех.  

С таким отношением к людям нашей профессии в странах, 
где пришлось побывать, лично мне встретиться не довелось. 
В США, например, «управляющий документацией и архивами» – 
довольно уважаемый специалист. Это связано с тем, что само уме-
ние профессионально «вести» документированную информацию на 
всех стадиях ее жизненного цикла, т.е. создавать, хранить и ис-
пользовать, там считают важнейшей составляющей процесса 
управления, сопоставимой с умением управлять финансами и люд-
скими ресурсами. Более того, относят к показателям уровня разви-
тия административной культуры. Поэтому многие университеты 
США и Канады готовят соответствующие кадры высшей квалифи-



 

 48 

кации. Например, Мичиганский в Анн-Арборе, Британской Колум-
бии и другие университеты славятся магистерскими программами 
«Архивные исследования» (Master of Archival Studies). Их выпуск-
ники востребованы в архивохранилищах публичного и частного 
сектора.  

Как, вы думаете, называется должность руководителя амери-
канского федерального архивно-документационного ведомства? – 
Архивист Соединенных Штатов Америки (и это закреплено зако-
нодательно). Архивист США относится к категории высших долж-
ностных лиц государства, назначаемых президентом «по совету и с 
согласия Сената». Это означает его прямую ответственность перед 
главой государства за порученное дело, дает ему право непосред-
ственного обращения к президенту для обсуждения проблем отрас-
ли без какого-либо посредника в лице вышестоящего министра и 
т.п. Это говорит о статусе профессии, об отношении к архивному 
делу и работе с документами вообще на самом высшем уровне. 
А внимание государства, конечно же, чувствуется обществом. 
О корректном отношении свидетельствует и создание благоприят-
ных условий для выполнения архивами их «миссии», как там приня-
то говорить. Достаточно увидеть комплекс зданий Национального 
архива в Вашингтоне, в Колледж-парке: архитектура, дизайн, ос-
нащенность и т.п. Все это тоже воспитывает в гражданах уваже-
ние к архивам, способствует пониманию важности работы архивис-
тов для общества.  

 
Е.В. Старостин: Я дополню. Во Франции архивисты яв-
ляются чиновниками Министерства культуры. И они полу-

чают заработную плату по рангу Министерства культуры. Они – 
госслужащие, их оплата приравнена к профессорской, к зарплате 
преподавателей и профессоров вузов. Поэтому они неплохо живут. 
Если они и ощущают свою экономическую второразрядность, то 
это несравнимо с нашей социальной приниженностью. 

 
Т.И. Хорхордина: Прежде чем ответить на вопрос ува-
жаемого коллеги о степени использования архивов, я ска-

жу буквально реплику о ведомственности. Ведомственность ве-
домственности рознь. В нашем семинаре участвует уважаемый ди-
ректор ведомственного архива – Архива Российской академии наук. 
Но это две большие разницы – ведомственность, скажем, Архива 



Социальная память в институциональном измерении 

 49 

Министерства иностранных дел и Архива академии наук. Акаде-
мический архив очень любят исследователи на протяжении уже 
многих лет, потому что у него – давно сложившиеся научно-иссле-
довательские традиции, свой коммуникативный стиль. И это от-
нюдь не случайность. 

По поводу степени использования архивов. По моему, этот 
вопрос смыкается с вопросом о том, что архив – хранилище памя-
ти. Я бы сказала так: все зависит от степени готовности общества. 
Продемонстрирую свою мысль на историческом примере. В 1956 г. 
вышло постановление о рассекречивании – «О мерах по упорядо-
чению режима хранения и лучшему использованию архивных ма-
териалов министерств и ведомств». Многие необоснованно засек-
реченные материалы, целые документальные комплексы были 
переведены на открытое хранение. И, казалось бы, историки, и оп-
ределенная часть общества могли ждать всплеска публикаций. 
На самом деле этого не произошло. Хотя количество исследовате-
лей в читальных залах архивных учреждений и увеличилось с трех 
до девяноста тысяч человек, они как занимались дореволюционной 
историей, так и продолжали заниматься (притом что целые ком-
плексы документов по истории ХХ в. уже были открыты).  

Короткий период оттепели, в том числе и в архивном деле, 
показал, что реальность сложнее наших представлений о ней: не 
все зависит от исследователей или от состояния научно-справочно-
го аппарата архивов. Прежде всего, общество должно быть гото-
во к определенным изменениям, к новым предложениям со стороны 
архива. Известно, как в 1950-е годы в советской науке ощущалось 
давление конъюнктурных обстоятельств. Свободно изучать исто-
рию советского общества и публиковать правдивые научные труды 
было очень трудно из-за того, что историки испытывали прессинг 
господствовавших в то время идеологических установок. Что каса-
ется публикационной деятельности архивов, то архивисты постоян-
но сталкивались с объективными трудностями: в каждом конкрет-
ном случае оценивалось историческое и политическое значение 
документа, публикация должна была производиться без личных 
подписей так называемых врагов народа и т.д. 

Но многое все-таки зависит еще и от архивов. Ведь чтобы ис-
следовать какие-то проблемы или целые пласты истории, необхо-
димо в идеале брать фонд во всей целостности и публиковать, учи-
тывая генетические, логические, естественноисторические связи 



 

 50 

составляющих его документов. И не специалисту очевидно, что это 
невозможно. Тогда нужно было бы публиковать весь архив, что 
просто физически нереально сделать. Поэтому я думаю, что сте-
пень готовности общества принять в целостности свою историю, 
как и степень готовности архивов удовлетворить этот запрос, – 
вещи взаимосвязанные. Чем больше архив издает справочников, пу-
теводителей, обзоров и т.д., т.е. обеспечивает исследователей каче-
ственным научно-справочным аппаратом, тем больше общество, 
ученые подготовлены к взаимодействию с архивом. 

 
И.И.Глебова: У нас без ответа остались два вопроса: о «рей-
тинге» архивов и архивных стратегиях, цель которых – «пой-

мать» потребителя. Я хотела бы попробовать на них ответить, если 
коллеги позволят. Мне кажется, эти вопросы тесно связаны, так как 
нацелены на выявление коммуникативной функции архивов. «Рей-
тинг» использования во многом есть отражение специфики хране-
ния, т.е. «рейтинга» архивов в системе. Традиционно самыми вос-
требованными у нас были (и остаются) архивы государственные 
(а не ведомственные, «общественные» или личные), центральные 
(а не местные). Это обусловлено централизованным характером 
хранения. 

Хотя, конечно, случаются периоды, когда растет популяр-
ность региональных хранилищ (вместе с интересом к местной ис-
тории). Так же периодически интенсифицируется исследователь-
ский запрос «на» определенные исторические эпохи и проблемы. 
Скажем, в 1920-е и 1990-е годы, на пике социальных изменений, 
чрезвычайно востребованной стала история «вчерашнего дня» – 
«романовского самодержавия», революционного движения, затем 
КПСС, советского общества и т.д. В такие моменты ХХ в. теснит 
«древность», «Средневековье», «Новое время», спрос на которые 
традиционно высок. Потом интересы так или иначе выравнивают-
ся. В любом случае документы эпох, хронологически близких к 
современности, разрабатываются менее интенсивно – это понятно. 
Существуют у исследователей и «проблемные» приоритеты. Так, 
традиционно любим был (и есть) РГАЛИ (Российский государст-
венный архив литературы и искусства). В целом сведения об интен-
сивности использования архивов собираются Федеральным архив-
ным агентством. Не знаю, считает ли оно необходимым предавать их 
гласности. Резон в публичности таких данных, безусловно, есть. 



Социальная память в институциональном измерении 

 51 

Метафора «погони» архивиста за исследователем на прак-
тике реализуется в опережающих стратегиях информирования – 
об архиве и хранимых им документах. Как создается запрос, фор-
мируется пользователь? Просветительской деятельностью – вы-
ставки, работа со школьниками, студентами и пр. Если историко-
документальные выставки стали в последнее время важным сред-
ством публичного продвижения архива, то «выращивать» пользо-
вателя пока не получается – нет ни встречного интереса, ни 
средств. Здесь, пожалуй, даже на местах (в рамках краеведения) 
больше возможностей, чем у центральных архивов. 

Что же касается движения навстречу исследователю, его под-
готовки к встрече с архивным документом, то здесь все еще слож-
нее. Как можно формировать исследовательский спрос? Приведе-
нием в известность научно-справочного аппарата архива, его 
публикацией. Конечно, в 1990-е годы архивы (центральные и ре-
гиональные, новейшего времени и «исторические») совершили 
значительный прорыв в этом направлении. Речь идет прежде всего 
о справочниках-путеводителях. Сложнее архивам выйти на уровень 
документа – через издание описей. Хотя и такие планы существу-
ют: ГА РФ, скажем, занимается переводом бумажных описей в 
электронный формат. Это и есть агрессивные (в лучшем смысле) 
стратегии продвижения архивов, «заманивания» исследователей.  

На этом пути есть, конечно, препятствия, в том числе куль-
турного, ментального характера. Архивы по-прежнему отличает 
владельческая психология: я не только «держу» и «распоряжаюсь», 
но и «владею». Этот комплекс монополиста способствует сохране-
нию конфликта архивиста и историка: один не хочет выдавать, 
другой не может получить. Преодолевается этот комплекс только 
на правовом пути. Действуют и социальные ограничения – и не 
только в отношении архива, но и исследователя. Само общество 
готовит его спрос, ориентируя на определенные периоды, пробле-
мы и формируя их восприятие. В результате исследователь часто 
оказывается не в состоянии адекватно отреагировать на архив-
ное предложение: архив открывается, запускает в научный обо-
рот новые, неизвестные документы, а их нового прочтения не 
происходит. Социальное давление превосходит и нейтрализует те 
возможности, которые предоставляет исследователю архив. Об этом 
Татьяна Иннокентьевна <Хорхордина> уже говорила. 
 



 

 52 

Е.В. Старостин: Давайте вернемся к проблематике памяти. 
Я хотел подчеркнуть следующее. Сейчас речь идет о кризи-

се исторической памяти в целом. У меня много знакомых директо-
ров архивов, и они говорят, что современные исследователи менее 
активно, чем раньше, работают с архивными материалами. Если ру-
ководящие верхи меньше обращают внимания на исторические 
прецеденты, это можно расценивать как кризис исторической па-
мяти. Если публикуются материалы только на основании неокан-
тианской парадигмы и «высасываются» сведения из трудов бли-
жайших сотрудников, то это тоже кризис исторической памяти. 
Мне выход видится так: надо работать с источниками. Вот и все. 

 
И.И. Глебова: Когда я училась в Историко-архивном инсти-
туте, нам говорили, что у отечественных архивов есть про-

блемы («больные места»), которые надо «лечить», исправлять. По-
том выяснилось, что такие же проблемы были у наших архивов и 
раньше; остались они и в постсоветское время. Какие это проблемы?  

Во-первых, доступа, ликвидации ведомственности. Эта про-
блема органически присуща любому архиву, но у нас она ярко спе-
цифична. Понятно ведь, что и в рамках ведомственности можно 
выстроить эффективные коммуникации архива с обществом, вы-
держивая пресловутый баланс между необходимостью сохранить 
наследие и готовностью предоставить его пользователю. У нас ве-
домственность и режим доступа имеют целью предохранить чело-
века от свободного владения информацией.  

Но и весь социальный организм, все государственные струк-
туры устроены так, чтобы обеспечить обязанности личности, а не 
ее права. Обязательства-долги – вот главное, что творит систему; 
права и свободы в ней факультативны. Это касается не только 
пользователя. Ведь и архив в отношениях с государством и обще-
ством руководствуется обязанностями и не может добиться, чтобы 
обеспечивались его права. Все это единая коммуникативная система. 

Наш архив, скорее, отчужден от человека, чем нацелен на не-
го. Процесс комплектования и доступ к архиву преимущественно 
определяются политической необходимостью, экономической це-
лесообразностью, общественными потребностями (вполне прогно-
зируемыми – как социальный запрос), государственными нуждами 
и только в последнюю очередь интересами конкретного человека. 



Социальная память в институциональном измерении 

 53 

Это отразилось и на составе хранимого – не случайно в эпоху «ар-
хивной перестройки» появился Народный архив.  

В СССР–России не столько документ охраняется от ликви-
дации, от гибели, сколько архив охраняется от пользователя, от 
общества. Главное для традиционного «режима охраны» – контро-
лировать доступ; задача сохранности документа, которой многое 
оправдывается, вторична. И мне представляется, что это не болезнь, 
а органика нашей системы. Здесь очевидна связь: ограниченный 
доступ предполагает неравноправие пользователей по отношению к 
архиву как государственному институту, а ведомственность пред-
полагает неравноценность самих архивов в системе. Иерархия ар-
хивов, помноженная на ведомственные ограничения доступа, соз-
дает такую ситуацию, в которой говорить о единстве архивно-
информационного пространства становится очень проблематично. 

Следующее. В числе проблем студентам-архивистам в 1980-е 
годы называли (как называют и сейчас) улучшение технической 
базы и материального обеспечения архива, а также повышение со-
циального статуса архива и его хранителя. Это какие-то вечно не-
разрешимые задачи архивного ведомства. Но, возможно, они дей-
ствительно неразрешимы. И то, что мы называем болезнями, на 
самом деле – наша норма? Скажем, пресловутый низкий статус 
архива – не соответствует ли он общественной культуре, потребно-
стям? У нас ограничен спрос на память, но есть спрос на информа-
цию. Архив нужен как поставщик полезной информации: обществу – 
для того, чтобы улучшить социальное самочувствие, а власти – 
для того, чтобы управлять обществом. Память, сверенная с 
«правдой» архивного документа, здесь несущественна – она мо-
жет только помешать. 

Среди «вечных» архивных задач числятся воспитание в об-
ществе «архивного сознания», а также минимизация репрессивной, 
контрольной функций власти в отношении архивов. Они потому 
вечны, что всегда актуальны – как будто их никто никогда не ре-
шал. Может, и это тоже наша норма? И тогда понятно, почему «за-
емная» идея об архиве как институте памяти – идея замечательная – 
воспринимается исключительно как метафора. У нас не прижива-
ется связанная с этой метафорой культурологическая, гуманитар-
ная модель архива. Ведь что за ней стоит? Культурная свобода и 
институциональная независимость архива. Они у нас невозможны, 
а значит, и эта модель нам не подходит. Она соответствует свобод-



 

 54 

ному обществу, осознающему самоценность человека и его насле-
дия. Все это для нас метафоры.  

Норма жизнедеятельности нашего архива – в прогресси-
рующей ведомственности, в низком статусе хранителей, в посто-
янном контроле использования извне, в подмене режима доступа 
режимом охраны. Не следует ли перестать рассматривать их как 
болезни, изъяны, подлежащие исправлению? Может, согласиться с 
тем, что это «родовые», естественные для нынешней архивной сис-
темы черты – и из этого исходить? 
 

Е.В. Старостин: Но Вы же понимаете, что это риторические 
вопросы. 

 
И.И. Глебова: Я так понимаю, что, отвечая таким образом, 
Вы, скорее, соглашаетесь со мной. 

 
В.Ю. Афиани: Я – представитель не только архивного, но и 
«презренного» ведомственного «племени». Я бы предложил 

вернуться к той теме, которая сформулирована докладчиками. Мне 
тоже чрезвычайно импонирует идея о том, что архив, библиотека, 
музей являются институтами социальной памяти, национальным 
достоянием. Хотелось бы, чтобы все носились с архивом, назнача-
ли большие зарплаты и относились с уважением к его хранителям. 
Кстати, примеры подобного отношения в нашей стране есть. Моя 
первая научная конференция была в Армении. Ехали мы туда поез-
дом. И когда очень неприятный мальчишка, который был на побе-
гушках при проводнике, узнал что мы едем в Матенадаран, он вос-
торженно сказал: «О, конференция в Матенадаране!» Мы сразу 
стали для него уважаемыми людьми. Потому что Матенадаран для 
армян связан с национальной памятью – исполняет роль хранили-
ща национального наследия, национального архива. 

Конечно, наши преподаватели обязаны говорить студентам 
такие красивые вещи: общество – память, архив – институт памяти. 
Но реальность несколько иная. Вот, здесь затрагивался вопрос об 
особой роли государства в архивной истории – в силу специфики 
развития нашей страны и ее архивного дела. Как известно, по раз-
ным историческим причинам – сейчас не будем в них углубляться – 
до революции и в послереволюционный период роль государства 
сильно отличалась от того, что принято в странах европейских. Со-

! 

! 



Социальная память в институциональном измерении 

 55 

ответственно, несоизмеримы масштабы государственных бумаг – 
ведь государственным было все, гораздо больше, чем в какой-
нибудь Франции. Что влекло за собой это огосударствление?  

Никто из коллег не произнес малоинтересное слово «функ-
ция». Каждый государственный институт имеет набор неких функ-
ций. Одни являются главными, системообразующими, другие – 
второстепенными. В функциональном отношении государственный 
архив – это, во-первых, ведомственность, во-вторых, обеспечение 
администрации, власти. Вот главные функции отечественных ар-
хивов. Этим очень многое определяется: в ориентации на эти «го-
сударственнические», «обслуживающие» функции все выстраива-
ется в нашей архивной системе. Правильно это – неправильно, 
здесь мы можем спорить. Но это факт. Сейчас государство сильно 
потеснилось. Оно ушло из многих областей – в частности, из про-
мышленности, экономики: появились акционерные общества, част-
ные банки и т.д. Конечно, как правило, ситуация сохранности их 
документов, особенно на начальной стадии, далеко не всегда хо-
роша. Но она меняется – в том числе потому, что иностранный ка-
питал пришел в обработку архивов. 

Вернемся еще к одной составляющей роли архива в общест-
ве. О ней сегодня тоже много и красиво говорили, что мне было 
очень приятно. Это роль идентификационная: архив, хранящий па-
мять, есть инструмент национального самоопределения. Давайте 
отвлечемся от России и обратим внимание на наших ближайших 
соседей. Нужны им архивы для национальной идентификации – 
для самопонимания прежде всего? И если они используют архивы, 
то как? Ведь везде, на всем постсоветском пространстве, проис-
ходит одно и то же. Архивы не являются источником исторической 
правды – скорее, служат поставщиками лжи, фальсификаций. Ар-
хивы не превращаются в фундамент понимания своего историче-
ского пути. Да, архив может служить неким документальным фун-
даментом – поставщиком информации для какого-то исторического 
исследования, хранилищем фактов, которые можно извлечь и по-
разному использовать. Например, широко этим пользуется телеви-
дение. Историческая память уже стала отдельной темой для 
средств массовой информации. И здесь тоже вопрос: как она разра-
батывается, чему служит. 

Вообще, сегодня много проблем затронуто, очень важных 
проблем. Но мне кажется, что мы немножко ушли в сторону. Ко-



 

 56 

нечно, больных проблем много. Но общество у нас не является су-
губо здоровым, абсолютно беспроблемным. А любой социальный 
институт отражает те проблемы, которые существуют в обществе. 
И здесь методологически важно не впадать в крайности – не про-
водить такой резкой грани между светом и тьмой: свет – в Европе, 
тьма – у нас. На самом деле, ситуация сложнее. Хотя по некоторым 
позициям, конечно, европейское архивное сообщество нас превос-
ходит. 

Национальный архив, национальная библиотека, националь-
ный музей – это три столпа нации, которых у нас нет. И нам это, 
безусловно, мешает. Почему это произошло – вот вопрос? Может 
быть, у нас не стояла так остро проблема самоидентификации и 
выработки национального самосознания? После революции – по-
нятно: тогда не формировалось национальное сознание, так как 
стояли интернациональные задачи. Потом поиск шел, но в явно 
извращенном виде. И в конечном счете своей национальной само-
определенности в памяти мы не нашли. Попытка была в 1990-е. 
Р.Г. Пихоя одно время был главным архивистом страны – его на-
значал Б.Н. Ельцин. 

Что касается нашей административной системы, то архив, 
действительно, занимает в ней далеко не первое место. Но и другое 
верно: наш архив имеет точно такие же функции, как любой дру-
гой. Правда, происходят разные вещи. Вот, нашему архиву дали 
еще статус научно-исследовательского института, от которого нам 
только дополнительная головная боль – и никакой пользы. Правда, 
это особый случай, потому что мы – архив Академии наук – нахо-
димся в академической системе. Для меня, кстати, было новостью, 
что главный библиотекарь Академии не является научным сотруд-
никам. И вот сейчас, когда зарплату повысили слесарям, главному 
библиотекарю тоже резко ее подняли. Ну ладно, это академическая 
система… 

Что же касается архива в целом, то, невзирая на «особость» 
наших практики и традиций, мы имеем право осмыслить, что такое 
архив, какую роль он играет в обществе. Это в равной степени 
важно и для библиотеки, музея. Вероятно, в последнюю очередь – 
не в первую, а именно в последнюю – какую-то функцию сохране-
ния и развития национальной памяти они выполняют. 

И последнее – каким должен быть архив в будущем. Вот, го-
ворят об информационном обществе. Я считаю, что музей, библио-



Социальная память в институциональном измерении 

 57 

тека и архив, не теряя полностью своей специфики, все больше 
превращаются в центры хранения, использования и распростране-
ния ретроспективной информации. В полной мере это реализуется 
еще только в очень далеком будущем. Но это уже происходит и 
сейчас. С появлением новых технологических средств, новых ин-
формационных технологий, как мне представляется, снимутся про-
блемы с доступностью нашего архива. Ведь помимо ведомственно-
сти есть еще масса ограничений доступа – причем вполне 
естественного порядка: не каждый человек пойдет в архив, захочет 
научиться пользоваться им. С внедрением новых технологий дос-
тупность на порядок возрастает.  

Это мы испытали на себе. С тех пор как мы своими силами 
создали (и сейчас развиваем) сайт архива Российской академии наук, 
уровень востребованности нашей информации вырос просто на по-
рядок. Ну, сколько исследователей посещает наш читальный зал? 
За год двести человек бывает. А количество посещающих сайт за 
год прыгнуло на десятки тысяч. Это реальная возможность расши-
рения (и интенсификации) доступности – и приведения ее в соот-
ветствие с тем, как понимаются новое место и роль библиотеки, 
музея, архива в информационном (читай: современном) обществе. 
Причем, эти процессы – медленнее, может быть, чем нам хотелось 
бы, – но меняют роль архива. Очевидно, что востребованность 
ретроспективной информации увеличивается. И ее использование 
в политических, пропагандистских целях растет. Соответственно 
этому медленно, но все же будет меняться роль этих социальных 
институтов, их востребованность в обществе. 
 
И.И. Глебова: Спасибо. Может быть, кто -то еще хочет 

выступить? И мы будем завершать.  
 
Ю.Л. Троицкий (Историко-филологический факультет 
РГГУ): Можно конечно, конечно, ограничиться формулой 

«каждое общество имеет те архивы, которые…» Понятно, да? Но я 
думаю, это непродуктивно. Полемическая реплика Юрия Сергее-
вича <Пивоварова> по поводу крайности такой позиции на самом 
деле заострила проблему. Так вот, я думаю: здесь мы не можем да-
же обсуждать – за бесполезностью – высокие управленческие ре-
шения, связанные с архивами. Но мы все же можем поговорить о 
конкретных вещах, связанных с изменением общественной роли 



 

 58 

архива и его коммуникативных стратегий, даже несмотря на убогое 
юридическое, материальное и прочее обеспечение. Если сравнить 
современную практику трех постоянно упоминаемых сегодня ин-
ститутов – библиотеки, архива и музея, – то становится очевидно: 
музей – наиболее подвижная институция. Заметна близость музея и 
театра, например. Музейная экспозиция сейчас все больше и боль-
ше приближается к «странному» статусу инсталляции. Это уже не 
собственно музейная экспозиция, а нечто другое. Библиотека же все 
больше и больше входит в союз с кафе, книжным магазином и т.д. 

Мне кажется, архивы – несмотря на всю свою специфику – 
могли бы изменить характер своего позиционирования и тем са-
мым коммуникативные отношения с внешней средой. Новые спо-
собы продвижения известны – Интернет, виртуальные каналы. По-
чему бы, например, не подумать о создании такого суперпроекта – 
наподобие американского «Память Америки». Я помню, как в пер-
вый раз поразился, когда нам это все показали. Конечно, это доро-
гущий проект, десятки миллионов оцифрованных единиц… Но все-
таки, можно было бы сыграть в будущем на формировании пресло-
вутой национальной идеи, а заодно сделать полезное дело. Рабочее 
название проекта – «Память России». Можно назвать и по-другому – 
неважно. Мне кажется, такой проект позволяет обратиться на соот-
ветствующем управленческом уровне к руководителям фондов – 
РГНФ, РФФИ. Сейчас предлагается масса исследовательских про-
грамм по музеям – и практически ничего нет по архивам. Почему 
бы не предложить научным фондам целевые, конкурсные исследо-
вательские программы по архивному делу? Мне кажется, это вы-
звало бы активность исследователей, возникли бы интересные 
предложения. Тем более что профессиональная конъюнктура (если 
говорить об историках) вполне благоприятна. В Институте русской 
истории только что закончилась конференция (даже конгресс, ко-
торый подготовили Л.П. Репина и ее коллеги) по интеллектуальной 
истории. Там было целое направление (серия докладов) в русле так 
называемой новой интеллектуальной истории. Докладчики особо 
подчеркивали: интерес сейчас вызывают не просто документ с его 
контентом, а весь его образ – вплоть до внешнего вида: бумага, 
графика текста, отсылки, маргиналии и пр. Наверное, этот запрос – 
не только историков, но и общества в целом – вполне могут ис-
пользовать архивисты. 



Социальная память в институциональном измерении 

 59 

Можно было бы подумать над созданием неких гибридных 
форм общественного позиционирования архивов, шире привлекать, 
скажем, студентов. Я постоянно просматриваю дипломные работы 
студентов нашего факультета и замечаю опасную тенденцию: все 
меньше и меньше студентов используют неопубликованные мате-
риалы, все больше и больше привлекают опубликованные доку-
менты. Это, конечно, не основной показатель качества работы, но 
все-таки тревожный сигнал.  
 

Е.В. Старостин: Дело в том, что есть такие проекты, про-
граммы. Действует, например, компьютерная программа 

описания архива Сталина. Выполнен прекрасный проект, который 
вызвал восхищение зарубежных коллег, – описание документов 
Коминтерна. Завершена программа по описанию документов ев-
рейского народа в архивах России, Украины, Белоруссии. Есть 
программа, которую ведет наша кафедра; архивы Русской право-
славной церкви. Удельный вес небольшой, но для таких программ 
вполне достаточен. Другое дело, что общество (даже Русская пра-
вославная церковь) не проявляет особого, выдающегося интереса к 
таким программам. Нам говорят: «Пожалуйста, подарите». И все. 
Однако следует учитывать главное – за любой программой стоят 
люди, источники финансирования. Мы, скажем, хотели бы вести 
программы по истории архивов буддизма, ислама. Это очень важно 
для страны, но заинтересованных сил пока не нашлось. 
 

И.И. Глебова: Мне все же кажется, что перекос между долж-
ным и сущим при оценке потенциала отечественных архивов 

у нас есть. Вот, Юрий Львович <Троицкий> говорил о программах. 
Но любая программа, как указал Евгений Васильевич <Старостин>, 
нуждается в средствах. Средства же распределяются в соответствии 
с той иерархией, которая сложилась в системе управления. Архив в 
этой иерархии занимает далеко не первое место. Если вернуться к 
идее архива как института памяти (т.е. национального достояния – 
памятника, но очень специфического), следует признать: ну, не по-
лучается у нас полноценного института памяти. О чем это говорит? 
Об отсутствии полноценного, самостоятельного, разнообразного, 
внеположного власти общества. Пока не вырастет общество, не 
будет и архива как полноценного института памяти. 



 

 60 

Мне кажется, что перспективы нашего архива таковы: он ос-
танется государственным учреждением, обслуживающим социаль-
ные нужды, и институтом памяти власти. Если она выделит ему 
деньги или согласится поддержать какие-то архивные проекты, 
только тогда они и будут существовать. Полезны будут культурные 
проекты для нужд власти, тогда она поддержит начинания архива. 

Пытаясь говорить об архиве как институте памяти, мы забы-
ваем, что у нас воспроизвелась модель советского архива в новых 
исторических условиях. А о советских архивах присутствующие 
всё хорошо знают: они ориентированы не на публичность, а на ох-
рану, причем охрану от пользователя. В них минимизированы про-
свещенческая функция, гуманитарная и культурная связь с пользо-
вателем. Они и сейчас затруднены. Советские доминанты в 
постсоветском архиве сохранились. 

Правда, в нашей истории случаются такие нехарактерные 
эпохи, которые потом называют смутными, распадными и анархи-
ческими. Мы забываем, что в 1990-е годы перемены были названы 
«архивной революцией» (В.Ю. Афиани уточняет: архивно-архео-
графической революцией). Они были связаны с либерализацией 
архивной системы, так как были ответом на общественную либера-
лизацию. 

От той архивной революции остался некий набор обществен-
ных свобод и несколько либерализировавшийся советский архив. 
Видимо, этим объясняются его перспективы. Наш архив (вместе с 
обществом) двигается в возвратно-поступательном ритме: ры-
вок в «светлое будущее» – откат в «светлое прошлое» – «покой», 
как-то примиряющий революционные и консервативные тенден-
ции. Нынешний «покой» – это шаг вперед от советского архива. 
Но два шага назад от архива эпохи «архивно-археографической 
революции».  

На его перспективы влияет зацикленность современного об-
щества на идее стабильности, обращающей его в прошлое. Наше 
общество требует «изобретения» поддерживающих его, снимаю-
щих комплексы, умиротворяющих традиций. Поэтому в нем актуа-
лизируется идея архива – собрания подлинных документов, как бы 
«гарантирующих» историческую правду. В действительности речь 
сейчас идет о виртуализации правды истории – и идеи архива. 
По существу, это близко советской практике фальсификации ис-
тории – с помощью архива. 



Социальная память в институциональном измерении 

 61 

Ю.С. Пивоваров: Могу я, как человек сугубо не ар-
хивный, прокомментировать то, что здесь произошло? Вот, 

Тамара Серафимовна <Волкова> восхищалась зданием Националь-
ного архива в Вашингтоне. Так у них там и здание суда хорошее и 
вообще хорошие здания. Все, что вы рассказываете, касается всех 
сфер нашего общества. Можно поменять слово «архив» на слово 
«суд» – и будет все то же самое. Все, что случилось с архивами, 
происходит сейчас с судами, парламентом, выборами (собственно 
их больше нет), политическими партиями, профсоюзами. Архивные 
проблемы – это проблемы всего российского общества. Мне это 
совершенно очевидно. И эти проблемы не решатся программой 
«Память России». Можно создать такую программу – одноразо-
вую и прекрасную – и даже будет захватывать дух от того, как все 
здорово выглядит. Но в целом ситуация не изменится. Можно по-
строить великолепное здание Верховного суда, но суд будет таким 
же отвратительным, как суды предыдущих десятилетий. Все дело в 
нашем обществе. А оно не хочет ни суда, ни парламента, ни архи-
ва, ни библиотеки. 

Вот, говорят: в архив стали меньше ходить и меньше вводить 
архивные документы в научный оборот. И в библиотеку стало 
меньше людей ходить. Не потому, что библиотека стала хуже, нет. 
Значит, в обществе происходят какие-то процессы – очень глубо-
кие, очень серьезные. Уважаемые докладчики говорили об инфор-
мационном обществе, разработке коммуникативных стратегий ар-
хива в таком новом мире. Наше общество, конечно, может стать 
современно-информационным, но только по названию. Потому 
что останется при этом абсолютно лишенным знания – настоя-
щего, глубокого, серьезного. И понимания самого себя. Поэтому я 
думаю, что сегодняшняя беседа очень хороша для тех целей, кото-
рые ставит Центр россиеведения ИНИОН РАН: выслушивать и об-
суждать различные темы и преобразовывать дискуссии в какие-то 
работы, статьи, посвященные как отдельным профессиональным 
проблемам, так и общей теме – выявлению российской «эссенции». 
 
И.И. Глебова: Спасибо. Центр россиеведения и ИНИОН 

РАН признательны уважаемым докладчи-
кам и коллегам,  которые к нам пришли. 
Мы надеемся, что вы будете у нас еще не 
раз и наше общение будет плодотворным. 



 

 62 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

РЕВОЛЮЦИЯ КАК ПРОБЛЕМА  

РОССИЙСКОЙ ИСТОРИИ 

(Семинар 18 декабря 2008 г., ИНИОН РАН) 

 
И.И. Глебова  (ИНИОН РАН): Тема сегодняшнего семинара  

Центра россиеведения – «Революция как 
проблема русской истории».  Докладчик, 
Владимир Прохорович Булдаков, уважае-
мые коллеги,  вам известен;  в специальном 
представлении он не нуждается. Нашу ра-
боту предлагаю построить в традиционном 
варианте: доклад – около получаса,  затем – 
вопросы и обсуждение.  

 
В.П. Булдаков  (ИРИ РАН): Хотя на предложенную тему 
мне не раз приходилось говорить, не уверен, что смогу 

уложиться в 30 минут. Вряд ли помогут тезисы – они мне кажутся 
довольно корявыми. Поэтому хотел бы на всякий случай отослать 
заинтересованных лиц к моей одноименной статье в «Вопросах 
философии» (2009, № 1) и будущей более объемной публикации 
«Революция как миф и проблема российской истории», подготов-
ленной для ежегодника нашего Центра1. Сегодня на проблеме ре-
волюционного мифа останавливаться не буду – это отдельная, 
весьма путанная, хотя и по-своему веселая тема. Нет смысла разби-
рать существующие теории, концепты и концепции – они слишком 
тесно сопряжены с мифами. Рассказ об историографии революции 

                                                      
1
 См.: Булдаков В.П. Революция как миф и проблема российской истории // 

Труды по россиеведению. – М.: ИНИОН, 2009. – С. 68–116. 



Революция как проблема российской истории 

 63 

также получился бы непомерно объемным. Попробую поэтому 
сфокусироваться на существе проблемы. 

Всякий посторонний человек, взявшийся разбираться в про-
блемах революции, сразу же погрязнет в эмпирическом материале. 
Я постараюсь дистанцироваться от привычного набора фактов и их 
интерпретаций. Речь пойдет не о конкретной революции – Фев-
ральской, Октябрьской. Я буду говорить о системном кризисе 
сложноорганизованной имперской системы, его повторяемости в 
российской истории. Где истоки такой кризисности, носит ли она 
генетически предопределенный, «врожденный» характер? Или, 
может быть, Россия действительно оказывается жертвой периоди-
ческих заговоров, как принято считать в известных кругах? Вот об 
этом и пойдет речь.  

На мой взгляд, проблема революции (системного кризиса) – 
это проблема стабильности (или нестабильности) исторического 
существования определенного типа государственности. Хочу под-
черкнуть, что я начинаю именно с власти, государственности, хотя 
давно предпочитаю заниматься социальной историей – историей 
людей, человека.  

Что же такое российская государственность с точки зрения ее 
уязвимости? Представляется, что проблема революции, или, точнее 
сказать, смуты (я эти понятия разделяю, но в данном случае это не 
имеет принципиального значения), может быть сведена к поиску в 
социальном пространстве России элементов, так или иначе прово-
цирующих и продуцирующих социальный хаос. Тех самых элемен-
тов, которые обеспечивают рост так называемых малых возмуще-
ний, приобретающих в конечном счете антисистемный масштаб.  

Анализ особенностей российской государственности я начал 
бы с призвания варягов – или, что точнее, соответствующего мифа. 
Постараемся представить, что власть в России, несмотря на откро-
венно патерналистский характер ее самопрезентации (и соответст-
вующее восприятие снизу), на самом деле изначально являлась 
внешней – инородной – для российского социального пространства 
силой и уже поэтому особенно упорно пыталась казаться «своей», 
«отеческой», отличной от всякой другой. Строго говоря, «чужая» 
династия – обычное в истории дело, но в России момент внешнего 
воздействия играл особую роль. Вспомним слова Владимира Со-
ловьева о русском государстве, которое «было зачато варягами и 
оплодотворено татарами». Можно сказать в связи с этим, что ви-



 

 64 

зантийско-православный проект приобрел неадекватную ему мон-
гольскую «кочевническую» систему приказного управления. Гово-
ря об «инородности» российской власти, стоит вспомнить и о том, 
что со временем бюрократический строй империи стал рекрутиро-
ваться из немцев (сначала в широком, затем в узком смысле слова), 
которые даже во внешнеполитическом ведомстве и в армии зани-
мали весьма основательные позиции (символично, что этот фактор 
столь мощно сработал накануне 1917 г.). 

Хотел бы обратить внимание еще вот на что. Как бы мы ни 
относились к власти, мы постоянно испытываем колебания амбива-
лентного ее восприятия: какая она – «наша» или «чужая», «хоро-
шая» или «плохая», «настоящая» или «подмененная»? Мы посто-
янно чего-то ждем от власти: то хорошего, то дурного. Это 
психология «ожидания чуда», отчетливо ориентированная на 
власть. Представления же о власти как о механизме, который дей-
ствует от нашего имени в наших интересах (а по-другому и быть не 
должно), у нас так и не сложилось.  

Стоит задуматься и о другом. Для российской государствен-
ности, возникшей на необъятных просторах, которые требовалось 
так или иначе упорядочить, всегда колоссальное значение имел 
самый что ни на есть прозаический фактор: наличие свободных 
средств для оперативного реагирования на те или иные угрожаю-
щие ей события или явления. Попросту говоря, для России, как ты-
сячу лет назад, так и сейчас, колоссальное значение имела пробле-
ма сбора налогов: народ беден, а расходы для его защиты 
непомерно велики. И здесь татары сыграли весьма конструктивную 
роль: эту проблему они решили, как успешно (для своего времени) 
решили и проблему коммуникаций. Для такого рыхлого демотер-
риториального пространства, как Россия, эти два фактора – основа-
тельный бюджет и развитые коммуникации – всегда имели колос-
сальное значение. И в связи с этим постоянно возникали 
трудности, которые могли приобрести системный (точнее антисис-
темный) характер. 

Здесь присутствует мой давний знакомый Сергей Алексеевич 
Королев, известный философ… В свое время он высказал простое, 
но принципиально важное соображение. Задача российской власти 
состояла в том, чтобы превратить пространство территорий и соци-
альное пространство в контролируемое и управляемое пространст-
во власти. Иногда это удавалось, иногда эти пространства выходи-



Революция как проблема российской истории 

 65 

ли из-под контроля. На мой взгляд, именно неустойчивое равнове-
сие между крайностями (от застоя к смуте) лежит в основе истори-
ческого существования российской государственности, ее времен-
ных успехов и периодических кризисов. В той мере, в какой 
удавалось контролировать эти пространства – территории и про-
странства людских душ, – удавалось добиваться стабильности сис-
темы. Россия всегда балансировала на грани «застоя» и «смуты» – 
достичь динамичного инновационного развития не удавалось. За-
мечу: смута – это не совсем революция (или совсем не революция), 
во всяком случае, любая революция в России вписывается в более 
длительную полосу «смутного времени».  

В связи с этим возникает вопрос: есть ли аналоги такой госу-
дарственности? На мой взгляд, в современной истории их нет. Если 
говорить об отдаленном прошлом, то их можно обнаружить. 
Я имею в виду самую архаичную, самую примитивную форму го-
сударственности – государство-склад. Это когда власть забирает 
весь прибавочный, точнее, произведенный продукт, а затем раздает 
его по закону первобытной справедливости (в первую очередь, ес-
тественно, тем, кто обслуживает процесс сбора-распределения). 
На мой взгляд, наше государство до сих пор строится на таких ар-
хаичных основаниях: собирает (или обирает), а потом раздает. По-
нятно, что далеко не всех такая государственность устраивает в 
форсмажорных обстоятельствах. 

Из государства-склада естественно вырастает так называемое 
патерналистское государство (или, что точнее, его образ). Это так-
же весьма архаичная форма господства над людьми – та, которая 
делает вид, что всех кормит. Она напоминает нечто знакомое по 
истории восточных деспотий, где все блага жизни воспринимались 
как персональный дар правителя. Своего апофеоза «социалистиче-
ский» патернализм у нас достиг во времена Сталина, но и без него 
образ «кормящей власти» в российском псевдо-политическом про-
странстве неизменно доминировал и доминирует. Соответственно 
этому, для самосохранения государства-склада требуется особый 
тип веры. По сути дела государственность в России сама преврати-
лась в веру. Конечно, можно рассуждать о православии, относи-
тельной веротерпимости имперской власти, но над всем этим, на 
мой взгляд, довлела вера в саму власть – государственность (отно-
сительно независимо от конкретного правителя) подспудно пре-
вращалась в объект религиозного почитания.  



 

 66 

Каковы исторические ипостаси этого явления, думаю, объяс-
нять не надо, – присутствующим это понятно. Патерналистские 
системы порождают амбивалентность оценок власти. В любом 
случае такие специфически иллюзорные представления о ней 
обычно оборачиваются надеждами на возможность ее мгновенного 
преображения – в частности, в связи с заменой правителя своего 
рода переворотом. 

Хотел бы обратить внимание на еще один принципиально 
важный момент. В России общества как такового вообще не могло 
сложиться. Современные разглагольствования о «гражданском об-
ществе» – это типичный российский этатистский блеф. Дело не 
только в том, что государство само формировало либо «служилые», 
либо «тягловые» сословия, либо их гибриды. В российских про-
странствах общества, как такового, объективно сложиться не мог-
ло. Могли сформироваться социумы общинного типа, всевозмож-
ные сообщества, «светское общество» (как эрзац-общество), 
«добровольно-принудительные» общества (вроде ДОСААФ), но 
общества как такового, основанного на гражданской независимо-
сти от власти, на мой взгляд, нет до сих пор (назначение сверху 
Общественной палаты – отличное тому свидетельство). Нынешние 
разговоры о гражданском обществе – это обычная для нас попытка 
выдать желаемое за действительное. «Потемкинские деревни» – это 
тоже наше фирменное know-how. Не вижу никаких оснований при-
нимать всерьез подобные симулякры. 

Власть, которая пытается контролировать ею же выстраивае-
мую социальную систему, сама провоцирует непременные припис-
ки и всеохватывающую коррупцию. Если все делается через 
власть, то всякий избыточно (по понятиям власти) активный слу-
жилый человек с несколько пошатнувшимися моральными устоями 
(а к этому подталкивает аморализм самодержца и его ближайшего 
окружения) испытает соблазн обмана этой самой власти. Если при-
казная бюрократически-полицейская государственность вызываю-
ще тупа, то искушение надуть ее неистребимо.  

Кстати сказать, в последнее время приказную систему осно-
вательно идеализируют, упирая на то, что она основывалась не на 
безличностно-формальных, а на «человеческих» взаимосвязях. Да, 
действительно, в некоторых случаях приказная система могла быть 
эффективной. Но для этого необходимы два условия: либо «подма-
зать» снизу («подьячий любит калач горячий»), либо «надавить» 



Революция как проблема российской истории 

 67 

сверху («взять на контроль»). Вот тогда эта система работает отно-
сительно эффективно. В иных обстоятельствах ее преимущества со-
мнительны. Конечно, в силу своей «асимметрии» она порой оказы-
валась более гибкой, чем министерская регулярная система. Но это 
не является свидетельством ее исторической перспективности.  

Хотелось бы обратить внимание и на другой момент. Суще-
ствует, как известно, представление о соборном устройстве рос-
сийской государственности. Я считаю, что это один из мифов, соз-
данных то ли самой властью, то ли ее идеологами. На мой взгляд, 
налицо стремление романтичных холуев власти выдать желаемое 
за действительное. Когда нет альтернативы, когда в низах отсутст-
вует представление о возможности иного устройства власти, воз-
никает именно такая социально-психологическая ситуация. Выда-
вать нужду за добродетель нам очень и очень свойственно. 
Соответственно этому власть постоянно выдает желаемое за дейст-
вительное.  

Надо учитывать и то, что обслуживание государства-склада 
порождало жажду идеала «дающей» или даже «отдающей» власти. 
Происходила подмена реального воображаемым, чреватая «смутой 
в умах». В таких условиях жизнеспособность государства могла 
поддерживаться только особой этатизированной верой. Но такая 
вера в критические моменты не обеспечивала конкретного прави-
теля остро необходимой сакрализующей подпиткой. Вакуум веры 
всегда восполняется всевозможными суевериями – к этому мы тоже 
очень склонны. Всевозможных слухов и домыслов относительно 
власти у нас всегда было в избытке. Как правило, в критических 
обстоятельствах россиянин начинает бунтовать и против опосты-
левшей государственности, и против казенной веры, каких-то 
ближних «препятствий» – во имя некой идеальной власти и веры, 
не говоря уже о сообществе земных ангелов, ради которых можно 
уничтожить «чужого». В современных условиях мы это также хо-
рошо ощущаем.  

Уже не раз было сказано, что наиболее революционным сло-
ем в России была, есть и остается российская интеллигенция. На-
сколько уникален этот феномен? Наверное, уникален: российская 
государственность попросту не допускает существования незави-
симого от нее человека. Лица свободных профессий неконтроли-
руемы, а потому терпимы лишь в ограниченном количестве. В лю-



 

 68 

бом случае они кажутся «опасными». Лица, независимые от госу-
дарства, российской власти не нужны. 

Как зародилась российская интеллигенция? На этот вопрос 
ответить сложно (помимо традиционных экивоков относительно 
указа о вольности дворянству), но так или иначе интеллигенция 
превратилась в фактор, провоцирующий российскую смуту. Меха-
низм возникновения смуты известен: маргиналы, диссипанты, дис-
сиденты «сверху» провоцируют маргинализуемые низы. Кстати, 
Ленин это хорошо понял. 

Конечно, когда мы говорим о возникновении революционной 
ситуации в России, возникает вопрос: с чего все это начинается, 
когда делается необратимым? Лично я исхожу из того, что искать 
пресловутую точку бифуркации, при прохождении которой возврат 
к прежней «стабильности» уже невозможен, – занятие безнадежное 
и ненужное. В критических обстоятельствах система, подобная 
российской, становится слепой: не способна распознать опасности, 
которые ей угрожают. Она самоубийственно устремляется к собст-
венной гибели. Но не видят этого и ее подданные. Мы, как всегда, 
не ведаем, что творим. 

В российской смуте, в системном кризисе архаичной импе-
рии можно выделить лишь отдельные стадии или уровни ее проте-
кания. Об этом я писал не раз. 

Прежде всего, я обращал внимание на этический компонент 
кризиса, за которым следует идеологический, затем политический 
(точнее псевдополитический) этап развала системы. Принципиаль-
ное значение приобретает организационный хаос, за которым сле-
дует социальный этап кризиса. И, конечно, после прохождения 
точки бифуркации наступает полоса господства толп – охлократи-
ческая составляющая кризиса империи.  

Что случается после этого? Всем известно – ничто так не 
провоцирует автократию, даже тиранию, как охлократия (явление 
всегда преходящее). Перебесившиеся массы могут произвести 
только нового вождя, нового деспота. С этого начинается рекреа-
ционное восстановление системы.  

В итоге власть (с нашей помощью) воспроизводит самое себя 
в новом обличье. В хаотичном самовоспроизведении сложившего-
ся типа государственности, на мой взгляд, состоит суть и про-
блема русской революции. В ХХ в. мы уже пережили две такие ре-



Революция как проблема российской истории 

 69 

волюционные метаморфозы, но никак не можем поверить, что по 
природе своей они однотипны.  

Конечно, сегодня многие авторы соглашаются, что Россия 
пережила три системных кризиса – первый в начале XVII в., два 
последующих – в начале и конце ХХ в. Кстати, вялотекущий ха-
рактер последней смуты связан со «старением» населения. В нача-
ле ХХ в. мы имели нечто противоположное: «омоложение» населе-
ния в результате демографического взрыва. К этому надо добавить, 
что если кризис начала века был вызван Первой мировой войной, 
то в конце столетия более основательно сказались внутренние по-
следствия холодной войны. Проиграв холодную войну, Россия все 
еще пребывает в состоянии непреодоленной смуты. 

Можно последовательно показать однотипный характер про-
текания всех российских смут. В нескольких словах я попытаюсь 
это сделать. 

Что такое этический кризис власти? Он начинается с того, 
что кто-то во всеуслышание заявляет верховному правителю: ты 
правишь не по-христиански, не по-людски. Тут можно выстроить 
ряд знаковых фигур, начиная с Андрея Курбского, включая Ради-
щева, заканчивая Солженицыным (также призвавшим «жить не по 
лжи»). Разумеется, нравственный натиск на систему имел очень 
ограниченное конкретно «революционное» воздействие. Он сказы-
вается в полной мере позднее, при определенных условиях. Вот 
тогда моральное обличение власти приобретает идеологическое 
качество. Затем власти представляется некий конкретный план ее 
трансформации. Происходит политизация нравственного импера-
тива. Мне трудно судить детально о том, что происходило в XVII в., 
но применительно к началу и концу ХХ в. картина ясна. Авторита-
ризму противопоставляется демократия, точнее – миф о демократии.  

Кризис углубляется по мере того, как в борьбу вступают по-
литические партии. Надо сразу заметить, что реальной альтернати-
вы существующей власти они предложить не могут – им не на что 
опереться, кроме околовластных структур. Партии воспроизводят 
картину интеллигентского мировосприятия, а не жизненные реа-
лии, не интересы несуществующего общества, а иллюзии разру-
шаемых сословий и мнимых классов. Но они выступают мощным 
катализатором организационного развала системы. Можно пока-
зать это на простом примере. В период Первой мировой войны тер-
ритория Российской империи оказалась поделена на зоны военного 



 

 70 

и гражданского управления. Помочь власти были призваны Зем-
ский и Городской союзы, а также военно-промышленные комите-
ты. Возник парадокс: либералы за казенный счет начали изнутри 
критиковать систему управления. Конечно, в таких условиях госу-
дарство со своими обязанностями не справилось. 

Во время войны колоссальное значение приобрела сложней-
шая для России проблема снабжения населения. Инфраструктура 
оставалась слабой. А между тем требовалось переориентировать 
основные (прежде всего хлебные) грузопотоки с востока на запад 
(раньше в европейской части империи они шли преимущественно 
по линии север–юг). Эта проблема осталась неразрешимой, что по-
влекло за собой продовольственные неурядицы. (Подобная ситуа-
ция, кстати, знакома нам по недавним временам – кризис распреде-
ления не случайно влечет за собой новый развал системы.) Реакция 
масс оказалась характерной. Последовала серия бунтов, обернув-
шихся кризисом самой власти – в критический момент она не 
смогла ни накормить, ни защитить, ни даже создать иллюзию того 
и другого. Вслед за тем те или иные социальные слои пытались пе-
рейти на режим самообеспечения. Это не удалось. И вот тогда на-
ступил охлократический период смуты, когда власть способна 
только имитировать свое присутствие (причем массы ей в этом не-
вольно, но активно помогают).  

И только когда энергия социального хаоса исчерпана, начи-
нается рекреационный период смуты – власть набирает силу. Про-
исходит «чудо власти». Связано это с тем, что интеллигенция твор-
чески иссякла, массы исчерпали потенциал самоорганизации – и 
без того слабый. И когда массы обессилели, радикальные лидеры 
обескровили друг друга, власть постепенно вновь становится Вла-
стью.  

Все это настолько напоминает 1990-е годы, что от коммента-
риев можно воздержаться.  

Можно сказать, что проблема российской революционности 
связана с «революционностью» самой власти – ее бесконтроль-
ность оборачивается тем, что неосторожные шаги становятся ша-
гами в пропасть; через интеллигенцию она невольно, но постоянно 
провоцирует народ на смуту. Возникает вопрос: есть ли этому аль-
тернатива? На мой взгляд, она все еще не просматривается. Если 
нет общества, людям не на кого надеяться, кроме правителя.  



Революция как проблема российской истории 

 71 

Власть-диктатор, она же власть-хамелеон, лишенная нор-
мальных общественных институтов, изначально неустойчива (хотя 
ей приписывают тоталитарные качества). Иной она быть не может, 
ибо соседствует с хаосом, а не ведет диалог с обществом. Система, 
о которой шла речь, может качественно преобразоваться – не важ-
но, будет это революция или нет, – лишь на клеточном уровне. 
Только люди, которые знают, как можно организоваться помимо 
власти, независимо от власти, вопреки власти, могут постепенно 
создать структуры и иерархии, которые действительно станут опо-
рой государственности. 

На этом, пожалуй, все.  
 

И.И. Глебова: Спасибо. Уважаемые коллеги, пожалуйста,  
вопросы. 

 
О.Ю. Малинова (ИНИОН РАН): Спасибо за очень интерес-
ный доклад. Хотелось бы уточнить. Ваша схема – это видение 

ситуации, так сказать, изнутри: есть некий социальный организм – 
и мы прослеживаем логику его существования. Я бы даже не на-
звала это эволюцией: ведь получается, что он воспроизводит одни 
и те же способы существования во времени. Что-то, конечно, меня-
ется, но какие-то структуры вновь и вновь возобновляются. Мой 
вопрос связан вот с чем. Хорошо, допустим, что в России есть та-
кая тенденция к воспроизводству. Но ведь Россия существует не 
сама по себе. Это пространство, географическое и социальное, 
включено в сложные мировые связи. И совершенно очевидно, что 
на протяжении тех промежутков времени, о которых мы говорим, 
окружающая среда менялась. Как, по-Вашему, происходившее в 
России и с Россией связано с тем, что происходило вовне? Поясню 
вопрос. Мне-то кажется, что феномен русской революции может 
быть понят только в связи с тем, что она включена в определенные 
связи. Вне этого контекста очень сложно выявить природу именно 
данного социального явления. 

 
В.П. Булдаков: Я Вас понял. Спасибо за подсказку, этот 
момент в докладе я упустил. На мой взгляд, ответ доволь-

но прост. Поскольку система строится на самодостаточных автар-
кистских принципах, любое внешнее воздействие изнутри нее вос-
принимается как «чужое». В этом есть доля истины: инновации 

? 



 

 72 

способны сыграть разрушительную роль в архаичной социальной 
среде. Уцепившись за русскую почву, «чужие» идеи действуют по-
добно вирусу, против которого нет иммунитета. Воздействие ока-
зывается особенно разрушительным, когда система находится в 
ослабленном состоянии. Власть это всегда сознавала и сознает. От-
сюда культивирование образа врага. Без образа врага – не только 
внешнего, но и внутреннего – российская власть существовать по-
просту не может. Если его нет, она его создаст. На эту тему можно 
привести массу примеров, включая курьезные, когда совершенно 
ничтожные явления воспринимаются как серьезная угроза – муха 
вырастает до размеров слона. Власть в России постоянно пребыва-
ет в напряжении, постоянно чего-то боится. Из чувства опасности 
со стороны она постоянно мимикрирует, копирует внешние образ-
цы, чтобы скрыть свою примитивную природу. Конечно, правители 
хотят выглядеть и цивилизованными, и современными. Но это не 
меняет сущности власти. Я даже употреблял такой термин: госу-
дарство-хамелеон, государство-симулякр. К этому остается доба-
вить, что, если внешний кризис срезонирует с кризисным ритмом 
российской истории – последствия будут катастрофичными. 

 
И.И. Глебова:  Вы сказали, что власть (такой тип власти) по-
стоянно находится в напряжении, не может существовать без 

образа врага. Но ведь запущенный властью образ врага находит 
какое-то встречное – изнутри социума – напряжение. Можно ли 
сказать, что властный образ врага не может существовать без типо-
логически подобного народного образа врага – и наоборот? То есть 
это общие, объединяющие образы, позволяющие говорить о един-
стве социальной природы, о внутреннем подобии власти и народа? 
Ведь народ тоже все время в напряжении, чего-то боится и спосо-
бен мимикрировать. Что это – одноприродные явления или власть 
симулирует эту одноприродность? У нас ведь все время говорят: 
всё власть, власть плохая, она ведет – и известно куда заводит. И из 
этой ситуации совершенно вытеснен народ: он пассивен, объектен, 
безвинен. А вся Ваша «Красная смута», Владимир Прохорович, – 
она о народе1. И очень он некрасиво выглядит в той смуте, страш-
но, я бы сказала. И в 90-е, уже в другой смуте, он выглядел некра-

                                                      
1
 Речь идет о книге В.П. Булдакова «Красная смута: Природа и последст-

вия революционного насилия» (М.: РОССПЭН, 1997; 2-е изд. – 2010). 

? 



Революция как проблема российской истории 

 73 

сиво. Так вот, мой вопрос: властные и народные образы врага – это 
единая система? И как такие образы формируются – снизу или 
сверху? 

 
В.П. Булдаков: Образ врага, конечно, формируется и 
снизу, и сверху, иначе быть не может. Он и без того пер-

манентно присутствует внизу, в традиционном сознании. Наше 
«общество» (социальное пространство) до сих пор традиционно, в 
этом ничего самоуничижительного нет. Японское общество, к при-
меру, куда более традиционно, но оно высокоорганизованно, при-
чем формируется на совершенно иных, неевропейских основаниях – 
через организацию пространства и этатизацию семейных связей. 
Это куда ближе патерналистским «идеалам». У нас такого нет. 
В любом традиционном или посттрадиционном обществе в боль-
шей или меньшей степени доминирует так называемое синкретич-
ное сознание, в котором рациональное и магическое не отделены 
друг от друга. Отсюда образ врага, всегда изоморфный нечистой 
силе. Наше массовое сознание – это питательная среда для посто-
янного воспроизводства образа «чужого». Если образ врага в нуж-
ный момент подсовывается властью, большинство готово проявить 
себя в рамках известного сценария: «Не читал, но знаю». В этом 
ничего удивительного. 

Относительно того, что в моей «Красной смуте» народ вы-
глядит не очень прилично… Ну, кто и как в это дикое время будет 
прилично выглядеть? Одиночки-идеалисты? «В революции в чело-
веке просыпается не только зверь, но и дурак» (П. Сорокин). И во-
все не удивительно, что на этом фоне произрастают самые «свет-
лые» утопии. Синкретичное сознание это допускает – более того, 
требует существования рядом с Богом дьявола. Все это естественно 
и закономерно. 

 
А.С. Сенин (ИАИ РГГУ): У меня два вопроса, разных. Вы, на-
верное, знаете, что Герберт Уэллс писал о России: если бы лю-
бая европейская демократическая страна оказалась в таких ус-

ловиях (внутренних и внешних), как Россия, то правительство дей-
ствовало бы точно так же. Я хотел просто комментарий услышать. 

И другое, самое главное. Когда мы говорим – власть, то под-
разумеваем, что это какие-то конкретные люди. И мы видим, что 
накануне смут всегда появлялись люди из окружения власти, из 

? 



 

 74 

бюрократии, которые четко предсказывали, как будут развиваться 
события. Так, например, накануне «смуты 90-х» собрались хозяй-
ственники в Алма-Ате и буквально по месяцам расписали, как все 
будет происходить. Все так и случилось. Почему власть к своим не 
прислушивается, к своему кругу? Понятно, что людей из оппози-
ции можно проигнорировать. Но ведь свои же предупреждают, 
часть этой же элиты. 

 
В.П. Булдаков: Начну с проблемы предсказаний. Наша 
власть, конечно, обладает колоссальной инерционностью 

(под стать нашему собственному сознанию). Ну, допустим, сцена-
рий дурного развития убедительно предсказан. Но что делать? 
И тут выясняется, что механизма ухода с предсказанного пути к 
определенному моменту уже не существует.  

Да, сценарий 1917 г. был предсказан, все его знали. Во вре-
мена Горбачева было то же самое. Его предупреждали, но он гнул 
свое: мы на правильном пути, альтернативы нет, «верной дорогой 
идете, товарищи». И это не просто череда «мистических» совпаде-
ний. Действуют механизмы, слишком сложные для наших нынеш-
них аналитических возможностей. Но можно сказать, что к опреде-
ленному моменту власть уже не знает, как уйти от опасности, как 
объехать камень или мину на «верном» пути. Да и не может. Возни-
кает ситуация «кролик перед удавом». Это состояние ступора вла-
сти, психосоциальный механизм которого для меня не ясен.  

Что касается правительства (имеется в виду демократиче-
ское), которое действовало бы в определенных обстоятельствах на 
манер большевиков… Ничего удивительного: демократическая 
власть вырастает из более примитивной системы, и в «тупиковых» 
обстоятельствах, которые люди постоянно создают, требуется от-
кат назад. Другое дело, что демократическая власть умеет себя ог-
раничивать, лишь временно усиливая свою авторитарную состав-
ляющую. Выход из кризисной ситуации бывает примитивным, по 
преимуществу силовым, это естественно. Но, если в авторитарной 
системе на это согласятся из незнания иного выхода из кризиса, то в 
демократическом обществе авторитаризм терпят как нечто времен-
ное – вроде горького лекарства. Там возврат к демократии происхо-
дит словно сам собой. Напротив, наша система постоянно продуци-
рует новые формы авторитаризма или оттачивает старые. Вот так я 
мог бы ответить на этот вопрос. 



Революция как проблема российской истории 

 75 

Ю.И. Игрицкий (ИНИОН РАН): У меня два вопроса. Один 
относится к ключевой, важнейшей теме – место России в ми-
ре. Один из аспектов темы – влияние мира на Россию. Собст-

венно, этот вопрос уже был озвучен и на него дан ответ. Второй, 
еще более важный аспект этой темы – соотношение, взаимосвязь 
процессов, которые происходят в России и в мире. Это проблема 
аналогов, которую Вы затронули, сказав, что в мире мало аналогов 
Российскому государству и общества у нас не было. Стало быть, 
было то, что условно можно назвать биомассой или чем-то еще, но 
это совсем не то общество, которое знает европейский мир. Это 
вопрос концепций, терминологии. Вообще говоря, это важнейшая 
терминологическая проблема. Более конкретный вопрос: а есть ли 
в мире аналоги смуты? Ибо если государство Российское не имеет 
аналогов, если не было еще смут таких, как в России, то где же мы 
оказываемся? И настолько ли мы уникальные и особенные, что к 
нам нельзя примерить никакие концепции и теории? Ведь если так, 
то теории революции и теории государства, которым нас учили, к 
нам просто неприменимы. Как быть? 

 
В.П. Булдаков: Действительно, как быть с терминами, 
порожденными иной социальной средой, в наших услови-

ях? Вопрос «значения значения» возникал всегда и везде в любой 
культурной, особенно кросскультурной среде. Надо обладать опре-
деленными ментальными навыками, чтобы в обстановке термино-
логического словоблудия не растерять реальные смыслы. Можно 
говорить «революция», а подразумевать русскую смуту; можно го-
ворить «общество», зная, что настоящего общества нет. Это скорее 
проблема гибкости мозгов, нежели проблема понятийная. К сожале-
нию, мы склонны «материализовывать» то, что относится к области 
идеальных типов. «Цены метафоры» мы не ощущаем.  

Относительно аналогов в истории. По-моему, западное Сред-
невековье дает массу аналогов российским смутам. Возьмем боль-
шевистскую революцию – намного ли она отличается от богомиль-
ского эксперимента или анабаптистской ереси? Всем известный 
Андрей Платонов в сущности описал русскую революцию на языке 
анабаптистского экстремизма. Такие метафоры оправданы приме-
нительно к любой взбесившейся (с помощью утопии) архаике. Ду-
ховных «аналогов» русской революции очень и очень много, осо-
бенно применительно к западной истории XII–XVI вв. Другое дело, 

? 



 

 76 

что надо постоянно иметь это в виду и мысленно корректировать 
понятия, которыми мы обычно оперируем. Вот и все. 

 
А.В. Гордон (ИНИОН РАН): А почему аналоги только сред-
невековые? А Новое время? Французская революция – это не 
аналог? 

 
В.П. Булдаков: Русскую революцию постоянно сравнивали 
с Французской. Я пытался делать то же самое. На мой 

взгляд, Французская революция куда более рационалистична и це-
ленаправленна. Различные сословия выстраивали свои собственные 
«революции», они куда лучше знали, чего хотят, и, главное, куда 
меньше надеялись на власть. При всей близости утопий верхов 
разница между конкретными лозунгами французских и российских 
низов весьма существенна. Во Французской революции идея нации 
совершенно не случайно родилась из перетряски сложившихся со-
словий. Напротив, российская революция – это смена декораций, 
прикрывающих тело традиционной империи. Убрали негодных по-
мещиков и чиновников, дали землю крестьянам. Что изменилось? 
Советская номенклатура, как и колхозное крепостничество, – явле-
ния знаковые. 
 

И.Л. Беленький (ИНИОН РАН): Разве интеллигенция не вхо-
дила в состав служилого сословия? 

 
В.П. Булдаков: На мой взгляд, совершенно не случайно в 
советское время интеллигентов причислили к служащим. 

Рядом оказывались и парикмахеры, и официанты, и чиновники, и 
просто образованные люди. Так было удобно власти. На деле ин-
теллигенция постоянно отпочковывалась от слоя образованных 
людей. И она по-прежнему делает это вопреки власти и даже соб-
ственному желанию. Тот, кто пытается мыслить независимо (неза-
висимо от образования), уже рискует оказаться интеллигентом. 

Ясное дело, писатель, который сочиняет романы, не принад-
лежит к чисто служилому сословию. Точнее – он не вполне служа-
щий, ненадежный служащий, «потенциальный Пастернак». Я как-
то писал, что интеллигент в России «челночит» между двумя со-
стояниями: от наемника власти, восхваляющего ее с кафедры госу-
дарственного вуза, до собственно интеллигента, пьющего чай на 

? 

? 



Революция как проблема российской истории 

 77 

кухне и от души поносящего ту же самую власть. На службе он де-
лает то, что ему положено, пусть ругая начальника, который за-
ставляет это делать. Вернувшись домой, он превращается в «на-
стоящего» интеллигента, который начинает обличать весь 
существующий строй, а не просто начальство. Очень известное со-
стояние. Власть иногда это использует, ничего удивительного, так 
бывало всегда. Приглядев некоего «диссидента», сделает его гу-
бернатором, глядишь, получится неплохой служилый человек, ко-
торый своих бывших товарищей быстро и умело скрутит в бараний 
рог. Обычная история, к сожалению. Но часто бывает наоборот: 
кому-то в известное время начинает надоедать служить негодной 
власти – сановник становится диссидентом. 

 
В. Аксенов (МИРЭА): Вы в своих тезисах сказали о повто-
ряющейся революции (или смуте). Вносит ли при этом рос-
сийская история в каждую новую смуту что-то принципиально 

иное? И если что-то новое появляется, есть ли смысл у смуты и в 
чем он? На кого смута направлена? Кого она должна чему-то нау-
чить – власть, общество, какие-то средние слои?  

 
В.П. Булдаков: Что касается истории – не только нашей, но 
и вообще, – то, на мой взгляд, это обучающий процесс. Она 

«учит», но не находит достойных учеников, умеющих правильно 
прочесть предложенный текст. Во всяком случае – нужного их ко-
личества. И до сих пор история мало чему научила. Научит ли че-
му-либо в будущем – трудно сказать. Человеческий век очень ко-
роток – большое историческое время воспринимается с трудом. 
Существует наивная психологическая убежденность, что каждый 
живет в «особом» времени. Как вообще в быту руководствоваться 
критериями и понятиями большого исторического времени? Онто-
логически это кажется неразрешимым. А потому мы постоянно на-
ступаем на грабли, притаившиеся в траве забвения. Не только мы, в 
России, – все и везде. Не хочешь получать по лбу – учись, учись и 
учись. Ленин правильно сказал. На мой взгляд, это единственное, 
что он сказал выдающегося. Разумеется, если убрать из известной 
фразы слово «коммунизм». Но как освоить весь предыдущий опыт 
человечества, если герменевтике в школе не учат? 
 

? 



 

 78 

В.П. Любин (ИНИОН РАН):  В самом начале своего замеча-
тельного доклада Вы назвали параметры системного кризиса, 
который, наверное, представляет собой перманентное явление 

в российской истории. Естество берет свое, как тот же самый Анд-
рей Платонов, процитированный Вами, сказал. 

В отношении кризиса Вы предложили следующие определе-
ния: врожденный, случайный или заговор. Из вашего доклада по-
лучается, что врожденный. Значит, если говорить о 1917 г., мы от-
метаем элемент случайности? Т.е. Ленин – это не случайная фигура 
и слишком просто все объяснять заговором, «золотым немецким 
ключом» большевиков? 

И второе. Правда, коллеги уже задавали эти вопросы. Конеч-
но, Россия существует не в пустоте, не в вакууме, поэтому интере-
сен сравнительный анализ. Есть же сравнительная политология – 
можно и сравнительную историю методологически подключить к 
объяснению феномена революции. Скажем, бельгийская револю-
ция 1930 г., отделение Бельгии от Нидерландов – очень похожее 
явление. Или феномен патернализма, присущий европейским госу-
дарствам – скажем, той же Италии, особенно южной ее части 
(в северной – другая история). Вот, в Италии сейчас очень моден 
роман «Gomorra», где весь этот патерналистский контекст освеща-
ется. Наверное, скоро и до нас дойдет – частями он уже опублико-
ван в «Иностранной литературе». Это анализ литератора – как су-
ществует и действует современная экономика, но анализ 
социологически очень интересный. Фильм по этой книге, кстати, 
уже какой-то первый европейский приз получил. Вот, интересно 
посмотреть, как в других странах задействованы те же самые па-
тернализм и другие параметры, провоцирующие кризис. Как Вы 
думаете? 

 
В.П. Булдаков: Я могу прокомментировать все это очень 
просто. Наши мозги устроены по «принципу узнавания» – 

обращаясь к чужому опыту, мы находим больше аналогий, чем их 
существует в действительности. К тому же мы всегда скользим по 
внешней канве событий – аналогии оказываются поверхностными. 
То же самое относится к сфере соотношения случайного и законо-
мерного. Я всегда говорил, что закономерность напоминает о себе 
через случайность. Случайность – это намек на возможность рас-
шифровки всего сущностного текста истории. Случайность, что Ле-

? 



Революция как проблема российской истории 

 79 

нин родился во вполне благополучной семье (мгновенно ставшей 
неблагополучной)? Скорее это не случайно, а символично. Он был 
востребован российским хаосом в качестве разрушителя, хотя от 
рождения ему было написано, казалось, совсем иное. На очень ко-
роткое время был востребован и Троцкий, человек также из состоя-
тельной семьи. Оба они не столько маргиналы, как диссипанты, – 
люди, «отвязанные» от своей среды. В определенные времена едва 
ли не всех «среда заедает», в другие – появляется целая туча эмо-
циональных разрушителей окружающего социального пространст-
ва. За ротацией случайных, на первый взгляд, революционных ли-
деров (которые в своей среде смотрятся вовсе не случайно) 
скрывается некий объективный процесс.  

Из этого возникает простой, но для нас «вечный» вопрос: а 
куда отнести заговорщиков и заговоры? Они всегда существуют, 
сомнений нет! Ну и что? План какого-нибудь антиправительствен-
ного заговора можно сочинить хоть сейчас. И что из этого полу-
чится? Киносценарий? В истории настоящие заговорщики должны 
быть востребованы (правда, тогда они уже больше не заговорщи-
ки). Перед Февральской революцией Россия кишела слухами о за-
говорах, но это было пустое сотрясение воздуха – крах подобрался 
к династии совсем с другой стороны. Тем не менее нашему созна-
нию нужны коварные, вездесущие и всемогущие злодеи, как дикарю 
нужна нечистая сила. Именно поэтому мы готовы из ничтожной 
фигуры исторически бесхозного инсургента сотворить всесокру-
шающее инфернальное существо. Я сам бы охотно подался в кон-
спирологи (в нашей одурелой среде это выгодное занятие!), если 
бы не был убежден, что за любой конспирологической «теорией» 
революции стоит доисторический испуг троглодита перед непо-
нятным для него окружающим миром. Такова врожденная особен-
ность, если не родовая травма нашего сознания. Пора от этого из-
бавляться. А желающих перевернуть мир всегда хватает – человек 
так устроен.  

Относительно исторических «пережитков» или «возвратов» 
патернализма везде и повсюду. Они неизбежны, как неизбежны 
откаты от цивилизационных (в том числе и формально-
демократических) «переусложнений» к простым и более понятным 
отношениям власти–подчинения.  
 



 

 80 

С.А. Королев (Институт философии РАН):  Можем мы более 
жестко дифференцировать государство и власть? И нужно ли 
это делать? Понятно, что это дело непростое. Естественно, 

любая власть стремится идентифицировать себя с государством. 
Это совершенно очевидно. Но в российской истории мы можем 
определить несколько точек, где очень четко фиксируется проти-
воположность интересов власти и государства. Я назову три таких 
точки: опричнина, т.е. разрушение государства гипертрофирован-
ной властью, затем Ленин с Брестским миром и гипотетически, 
может быть, начало 1990-х, когда власть сумела сохранить себя 
ценою разрушения государства. Последнее гипотетично, поскольку 
это еще слишком близко, т.е. пока не история. Я могу предполо-
жить, что революция, помимо всего, – это отношения государства и 
власти. И в рамках этой темы, как мне кажется, есть какой-то ис-
следовательский резерв. Для меня важна дифференциация этих ве-
щей. Вот, Владимир Прохорович <Булдаков> говорил о простран-
стве власти. Но для меня этот термин имеет смысл только в том 
случае, если мы дифференцируем государство и власть. Потому 
что пространство власти – это территория, стратифицированная 
технологиями. В России это, прежде всего, локализация. Крепост-
ное право – это технология локализации, которая применена на ме-
стности. 

 
В.П. Булдаков: Даже и не знаю, с чего начать. В россий-
ских условиях четко дифференцировать власть и государ-

ственность довольно сложно – в действительности все очень зыбко. 
Именно потому от сложностей реальной жизни мы зачастую пря-
чемся за всевозможные абстракции и антитезы. И тем не менее я 
согласен, что за властью и государством даже у нас стоят более или 
менее фокусируемые смыслы. Если власть – это в основном ощу-
щение силы, то государство – это главным образом технологии 
управления. Сравните английские power (сила, мощь, власть, дер-
жава) и state (состояние, положение, государство). Разумеется, эти 
понятия и у нас являются разноплановыми: проще сказать, что со 
времен князя Потемкина мы имеем власть-театр и власть-аппарат. 
Но во времена, о которых идет речь, власть обычно воспринимает-
ся как идеал, а государство как ее несовершенное (и даже негод-
ное) воплощение. Я не берусь судить, насколько власть и государ-
ство разошлись во времена опричнины – в конце концов, я не 

? 



Революция как проблема российской истории 

 81 

специалист по этой теме, а историков, которые бы четко ответили 
на этот вопрос, я не знаю. Но, боюсь, если бы мы заглянули под 
черепную коробку Ивана Грозного, у нас пропала бы охота разде-
лять власть и государство. Мне кажется, что с точки зрения то-
гдашней власти опричнина была технологией укрепления государ-
ства. Это сегодняшним правоведам может показаться, что для 
тогдашней власти это был чистый раздрай, нелепость.  

Надо учитывать и то, что в основе смуты, о которой я гово-
рю, лежит синергетический процесс «смерти-возрождения» систе-
мы. А уместно ли самоорганизующийся хаос описывать на языке 
формально-юридических понятий? 

Позволю себе несколько подробнее остановиться на ситуа-
ции Брестского мира. Возможно, это и есть пик русской револю-
ции: бунтующий охлос напоролся на российское историческое 
представление о власти. Конкретной же революционной власти 
(кстати, и в большевистском ЦК и СНК сидели одни и те же люди) 
пришлось решать уравнение с многими неизвестными. Ленин сде-
лал ставку на сохранение государственности (и собственной вла-
сти) любой ценой. Идея власти с идеей мировой революции здесь 
основательно разошлась. Возможно, Ленин и Троцкий были увере-
ны, что Германия непременно проиграет. Что делать в таких усло-
виях: продолжать держаться затратного курса на мировую револю-
цию или очертить пространство собственной власти, т.е. не просто 
сохранить, но и усилить ее в тех же самых глобалистских интере-
сах? К тому же надо учитывать, что тогдашняя власть мыслила се-
бя не в категориях государственности, какого-то механизма – она 
ощущала себя в ином (революционно-разрушительном) измерении. 
Конечно, Брестский мир – важнейшее событие русской революции. 

Что касается современности, то здесь гадать сложно. Во вся-
ком случае, я не взялся бы утверждать, что власть сумела сохра-
нить себя ценой разрушения государства. Можно сказать по-
другому: для нашей власти государство – это аппарат ее самооб-
служивания, с которым можно поступать соответственно («назна-
ченчество»). Современный российский правитель может быть 
крайне недоволен (на манер Ленина) аппаратом управления, т.е. 
государством. И этот – весьма сложный и болезненный – конфликт 
возникал и возникает постоянно. Российская власть (вместе с под-
пирающей ее государственностью) сама по себе внутренне кон-
фликтогенна, о чем я уже, кажется, говорил. Что касается жесткого 



 

 82 

дифференцирования власти и государства, боюсь, такие схемы в на-
шем псевдополитическом пространстве познавательно малопродук-
тивны. 
 

С.А. Королев: Вы сказали, что очень сложно говорить о со-
временности. Мне-то кажется, напротив. Предположим, мы 
принимаем положение: государство – это в значительной сте-

пени система институтов, а власть – это система технологий. Тогда 
мы увидим, как на протяжении последних десятилетий демонтиру-
ется вся система государственных институтов, которая как-то свя-
зана с гражданским обществом: выборы, парламентские институты, 
партийная система и т.д. С демонтажем государственности гипер-
трофируется власть, укрепляется политический режим. Это же оче-
видно. И что здесь такого сложного, о чем нельзя сказать достаточ-
но определенно? 

 
В.П. Булдаков: Я только и делаю, что доказываю: наша 
власть постоянно занимается одной и той же процедурой – 

пилит сук, на котором сидит, полагая, что «укрепляет вертикаль». 
Откуда такие самоубийственные замашки? Как такое может быть? 
Может потому, что государство (аппарат), построенное сверху, 
всегда будет стремиться действовать в своих ближайших интере-
сах. От однообразия процедуры постоянного обмана и самообмана, 
конечно, можно свихнуться. К тому же власть также предпочитает 
самообслуживание, полагая, что это вернейший способ служения 
интересам народа. Все точки недовольства могут сойтись на госу-
дарстве. Наши правители говорили и говорят: «Аппарат у нас не-
годный!». Совершенно так же рассуждают обыватели по поводу 
чиновников. Строго говоря, и правитель, и народ хотели бы об-
щаться без посреднического аппарата. Почему, откуда сей пара-
докс? Потому, что наша система, вновь подчеркну, выстроена свер-
ху на крайне примитивных основаниях. Обществоведы, описывая 
ее на языке современных социологических понятий, занимаются 
самообманом. 
 
И.И. Глебова: Коллеги, мы подменяем вопросы обсужде-

нием. Давайте,  завершим один этап рабо-
ты, а  потом перейдем к другому.  Предла-
гаю выяснить, есть ли еще вопросы. 

? 



Революция как проблема российской истории 

 83 

В.М. Шевырин (ИНИОН РАН): Доклад Владимира Прохоро-
вича <Булдакова> имеет свои достоинства, а о его недостат-

ках я могу сказать только самое хорошее. Он в лучшем смысле 
слова провоцирует на размышления. Поэтому, вероятно, задавалось 
так много теоретических вопросов. Говорят, нет практики без тео-
рии. А последняя потому нас так тревожит, что практика «достает». 
Однако я вернусь к конкретике, к близкой мне теме. Мне очень им-
понировало то, что Вы упомянули Земский и Городской союзы. 
Это огромный пласт конкретной истории. Мне хотелось бы услы-
шать, какую роль сыграли Земский и Городской союзы в той 
страшной катастрофе, которая произошла в 1917 г. Мне приходи-
лось читать западные газеты того времени. Англичане, например, 
говорили: если бы у нас были такие Земский и Городской союзы, 
если бы вся власть поднялась до таких высот, которых достигла 
российская общественность, у нас все было бы иначе – мы гораздо 
раньше и с меньшим напряжением сил выиграли бы войну. Дейст-
вительно, Земский и Городской союзы сыграли, на мой взгляд, ог-
ромную роль. Мне бы хотелось услышать мнение такого специали-
ста, как В.П. Булдаков, по этому вопросу. 

 
В.П. Булдаков: Мне следовало бы переадресовать этот во-
прос Вам: из чего состояли бюджеты Земского и Городско-

го союзов? Пожертвования – раз... 
 
            В.М. Шевырин: Государственные средства, действительно,  
            играли самую большую роль. Но это еще ни о чем не гово-
рит. Ответственные за распределение этих средств говорили, что 
готовы дать в десять раз больше, лишь бы Земские и Городские сою-
зы строились на принципах гражданского общества. Ведь это давало 
возможность создать административную систему, которая пользова-
лась бы автономией и была независима от губернаторов и пр. 
 

В.П. Булдаков: В своем ответе я могу опираться на труды 
самого В. Шевырина и еще, пожалуй, на работы нашего 

японского коллеги К. Мацузато. Последний детально проследил, 
как разрастался этот «гражданский» бардак. У меня несколько иной 
ответ на этот вопрос. Мне кажется, обладай Земский и Городской 
союзы много большими, а главное, не казенными средствами, тогда 
можно было бы говорить об альтернативе существующей государст-

? 

! 



 

 84 

венности. А поскольку было с точностью до наоборот… Любят ли у 
нас тех, кто дает деньги на какой-то проект? Деньги любят, но дари-
телей…  

Стоило бы учитывать и еще один весьма специфичный мо-
мент. Мы постоянно говорим о земском и городском самоуправле-
нии. Но ведь оно в действительности было частью государственно-
го управления. Самоуправление у нас было довольно специфичным – 
целиком и полностью находилось под контролем государства. Ут-
верждать, что эта система была огосударствлена, как, например, 
большевики огосударствили профсоюзы, конечно, нельзя, но сход-
ная тенденция ясно просматривается. Всю общественную самодея-
тельность государство всегда старалось поставить под собственный 
контроль и доводило это до абсурда. Земские и городские деятели 
прекрасно понимали, с кем имеют дело.  

Со своей стороны, министры, которые давали деньги «обще-
ственности», искренне считали, что в союзах сидят либералы, заго-
ворщики, антигосударственники – они ненавидели тех, с кем вы-
нуждены были сотрудничать. В такой обстановке общественники, 
конечно, начинали работать против бюрократов, используя госу-
дарственные деньги. 

 
Ю.С. Пивоваров (ИНИОН РАН): У меня два вопроса. 
Вы сформулировали тему доклада «Революция как проблема 
российской истории». При этом говорили в целом и о россий-

ской истории, и о наших революциях. А что, вся русская история 
настолько едина и неизменна, что о ней можно говорить как о не-
кой постоянной «величине»? Если она не менялась, тогда истории, 
собственно говоря, нет. Без изменений вообще ничего нет. О чем 
тогда говорить? Если все обусловлено и изначально циклично – 
революция и смута (имеются лишь какие-то разные их формы), – то 
что, собственно, тогда изучать? Мы ведь все уже знаем. Так ли это? 
Вот, говорят в ряд, через запятую: опричнина, Смутное время, смута 
1917 г. – это что, всё одно и то же? Мой вопрос: меняется ли все-
таки что-то в русской истории? 

Второй вопрос, более мелкий. Революции в нашей истории – 
что, тоже одинаковые? Для меня, например, 1905 г. и Февраль 
1917 г. – совершенно разные революции. А Октябрь 1917 г. – это 
вообще что-то совершенно другое. А когда, кстати, еще была рево-

? 



Революция как проблема российской истории 

 85 

люция в России? Имеет ли смысл вообще говорить о революции 
как вечной проблеме российской истории? 

Причем революция – это же довольно опасный термин. Вот, 
мы сегодня говорили о государстве и власти. А почему государство 
должно быть парламентским или демократическим? Это касается и 
революции – на каком основании мы называем одним словом со-
вершенно разные явления? Что тогда революция? Если революция – 
всегда одно и то же, зачем ее изучать – мы же знаем все. История и 
революция – это вечные и определенные формулы. Все. Вот, как 
Вы – Владимир Прохорович Булдаков, так русская история и рево-
люция – просто данность. Точка, приехали – просто не о чем рас-
суждать, нечего изучать. Заметьте: эти вопросы я задаю автору 
«Красной смуты» – не просто лучшей русской, но и вообще луч-
шей книги о революции. 

 
И.Б. Чубайс (РУДН): Я из Центра по изучению России РУДН. 
Не могли бы Вы выделить хотя бы два типа революций? Если 
пользоваться Вашей терминологией, получается, что один тип – 

это смута: государство нормально работало, но вдруг произошел 
какой-то сбой, и механизм понадобилось подтолкнуть. Вот, пре-
секлась династия Рюриковичей, а Романовых еще не было, – нужно 
было их избрать. Второй вариант – когда государство перестает 
работать; его не подталкивать надо, а производить какие-то ради-
кальные изменения. Тогда то, что происходило в 1917 г., – это не 
продолжение того, что было. Вероятно, нужна была глубокая ре-
форма, либо полный разрыв с прошлым. Если, конечно, не было 
альтернативы. На мой взгляд, была: если бы Столыпин (как явле-
ние) «победил», мы бы жили в другой стране. 
 

В.П. Булдаков: Юрий Сергеевич <Пивоваров>, в ответ на 
Ваш вопрос о том, что менялось и не менялось в результате 

революции, мне проще было бы процитировать М. Волошина («Се-
веро-Восток»). «Знаки и заглавья» менялись – так и было. Я с ним 
солидарен. Возможно, он – безответственный поэт. Тогда я – без-
ответственный исследователь. Но почему обществоведы имеют 
обыкновение убегать от метафор? Вероятно, потому, что они вы-
ходят за рамки их аналитических способностей. У нас постоянно 
меняется форма, но что касается существа… Конечно, проще ве-
рить в то, что форма соответствует содержанию. Но не принимаем 

? 



 

 86 

ли мы при этом всерьез очередную «потемкинскую деревню»? Ко-
нечно, трудно поверить, что все мы находимся (пока) во власти 
традиционной цикличности, хотя ее внешние проявления различны. 
Менялись и меняются лозунги, но надо ли их прочитывать бук-
вально? Российские смуты надо изучать и изучать, а мы вместо 
этого подменяем их хаотичные реалии химерами собственного (по-
литологического, как раньше марксистского) воображения. Лично 
мне кажется, что во всех российских смутах куда больше сущност-
ного сходства, чем внешних различий.  

Конечно, хотелось бы верить, что мы сами все-таки меняемся – 
это единственная гарантия качественного развития. Однако иссле-
дователь былой смуты, пережив очередную смуту, вряд ли поверит 
в ближайшую возможность принципиальных политических изме-
нений в России. 

Что касается типов революций… В школе я учил, что бывают 
революции буржуазно-демократические, но лучше их – социали-
стическая. Занявшись изучением и той и другой, я понял, что собы-
тия 1917–1920-х годов укладываются в некий единый процесс 
«смерти-возрождения» империи – нечто подобное случилось в 
XVII в. Падение самодержавия можно назвать той «точкой невоз-
врата», после которой Октябрьская революция сделалась практи-
чески неизбежной. Впрочем, это даже Солженицын заметил. 

Другое дело, что этот процесс мог развернуться по-разному. 
Не будь, к примеру, выступления Корнилова, спровоцированного 
самой властью (как Горбачев своим поведением спровоцировал 
ГКЧП), возможен иной вариант раскрутки событий. Ясно, что по-
сле Корнилова непременно должен был прийти Ленин (как после 
ГКЧП – Ельцин). Кстати, и в том и в другом случае многие это ви-
дели и понимали. 

 
М.С. Пальников (ИНИОН РАН): Каковы, с Вашей точки зре-
ния, наши перспективы – Ваш, так сказать, прогноз на воспро-
изводство русской смуты? Почему я задаю этот вопрос? У нас 

очень плохая демографическая статистика – вымирает население. 
Официально – примерно 750 тыс. человек в год. В то же время все 
ведущие кардиологи страны утверждают, что смертность только от 
сердечно-сосудистых заболеваний составляет миллион триста че-
ловек в год. Это существенная разница. Так или иначе население 

? 



Революция как проблема российской истории 

 87 

стремительно исчезает. Появится ли в ближайшее время какая-то 
критическая масса, чтобы еще какую-то бучу устроить? 

 
В.П. Булдаков: Относительно «плохой» демографии хотел 
бы заметить следующее. Тут есть, чем себя утешить. После 

Гражданской войны последовал резкий рост рождаемости, хотя 
очень заметно выросла и суицидальность населения. То есть соци-
альная среда ответила на потери и стрессы Гражданской войны 
действием неких компенсационных механизмов. Как они работают – 
ответа нет до сих пор. Между прочим, последствия революции 
(смуты) надо искать и в демографическом измерении. И они могут 
оказаться весьма неоднозначными. Ну, а нынешняя российская де-
мографическая проблема – это часть проблемы всей современной 
цивилизации. Как ее решить, не знает никто, хотя создаются объе-
мистые сочинения о том, как повысить рождаемость в России (мне 
они кажутся сборниками благих намерений). На что здесь уповать – 
я тоже не знаю. Вероятно, на естественные репродуктивные процес-
сы – народ России пока не созрел для социального хосписа. Ждать 
от власти, что она будет вести стимулирующую демографическую 
политику, увы, не приходится. Формально она может проводить те 
или иные «правильные» мероприятия. Дело, однако, в том, что сей-
час наступило время, когда она (в отличие от прошлого) стала неза-
висимой от количества и качества людей, которыми управляет. Объ-
ективно ей нужны только «мартышки», которые будут качать нефть, 
и «обезьяны», которые будут охранять трубу, по которой она поте-
чет в обмен на продовольствие. Вот и все. Я об этом уже писал.  

Казалось бы, воспроизвести очередной виток русской смуты 
некому. Но это не совсем так. Современная власть слишком «ис-
тончилась», несмотря на привычку «топать ножкой». К тому же 
власть у нас не столько свергают, как она рушится сама. 

 
И.И. Глебова: Коллеги, мы все  время срываемся в обсуж-

дение. Давайте не будем себя ограничивать 
и наконец перейдем к нему. У кого -то есть 
реплики, суждения? 

 
И.Б. Чубайс: Я по поводу Брестского мира. Это не мое от-
крытие – это совершенно четко установил профессор Базаров. 

В чем причина Брестского мира? Россия была обречена на победу, 



 

 88 

потому что Антанта выиграла войну. Даже если бы Россия ничего 
не делала, – она все равно выиграла бы. То, что сделал Ленин, – это 
государственное преступление. Почему он это сделал? Две причи-
ны. Одна – откат немцам: он получал от них деньги и надо было 
что-то отдать им. А вторая причина в том, что Россия совершенно 
не принимала большевизм. Выборы в Учредительное собрание это 
показали: большевики на выборах проиграли. Опросы в армии сви-
детельствуют: несмотря на бесконечную пропаганду, армия не 
поддерживала большевиков. Две трети было против.  

Армия угрожала не немцам. Она была угрозой Ленину, по-
этому ее следовало распустить и создать новую, рабоче-крестьян-
скую Красную армию. И по Брестскому миру Россия должна была 
распустить армию (хотя реально приступила к этому еще до него). 

 
С.В. Беспалов (ИНИОН РАН): У меня полувопрос-полу-
ремарка. Вы закончили свое выступление, сказав: если у нас 

когда-нибудь закончится смута, это будет связано с изменениями 
на клеточном уровне. С этим сложно спорить, если понимать об-
щество на органическом уровне, как, судя по всему, Вы его пони-
маете. Но если фиксировать любой момент истории развития этого 
организма, мы, наверное, сможем увидеть какое-то количество кле-
ток, которые пытались перерождаться, но отторгались системой. В 
начале ХХ в. таких переродившихся клеток было много. И, может 
быть, если бы не случилась Первая мировая война, процесс пере-
рождения принял бы необратимые формы. Как Вам кажется, что 
необходимо, чтобы по новой запустилось клеточное перерожде-
ние? 

 
      В.П. Булдаков: У меня нет таких рецептов. 

 
А.А. Ильюхов (Государственный университет управления): 
Я тоже занимаюсь проблемой революций, – в частности Ок-
тябрьской и вообще 1917 г. И пришел к выводу, который, 

собственно, не является открытием: в 1917 г. никаких двух рево-
люций не было. Я взял еще лет 15 назад, сопоставил события 
Французской революции и посмотрел динамику революции рос-
сийской. Мне показалось, что это совершенно одинаковые процес-
сы. Что касается внутренней динамики, то она идет справа налево. 
Теперь о событиях Октября 1917 г. – была ли там альтернатива. У 

? 

? 

! 



Революция как проблема российской истории 

 89 

государства альтернативы не было – только диктатура: левая или 
правая – монархическая или военная. Скорее, даже военная, учи-
тывая, что здесь были реальные силы. Вообще внутренняя диалек-
тика революции прослеживается везде, хотя, конечно, обстоятель-
ства разные. Например, между Жирондой и якобинцами – четыре 
года, а у нас между Февралем и Октябрем – всего шесть или семь 
месяцев. Так вот, я считаю, что была одна Великая революция 1917 
г. Как ваше мнение, Владимир Прохорович? 

 
В.П. Булдаков: Я согласен – в 1917 г. была одна револю-
ция, которая вписана в более масштабный цикл смуты. 

Кстати, хотелось бы продолжить ответ на вопрос о Брестском ми-
ре. Я, конечно, завидую Игорю Чубайсу. С Брестским миром ему 
все ясно. А мне – нет. Деяния прошлого нельзя судить по совре-
менным законам.  

Легче всего сказать, что Ленин совершил предательство из 
самых низменных (наиболее доходчивых для массового сознания) 
побуждений и горько сожалеть, что из-за него мы хороший кусок 
победителей в мировой войне для себя не оттяпали. Но он исходил 
из совершенно других, не всем нам известных, как оказывается, 
побуждений. Еще последний военный министр Временного прави-
тельства признал, что армия воевать больше не может. Даже те 
солдаты, которые еще не сбежали с фронта; ударники также не 
могли противостоять немцам. Впрочем, Брестский мир состоит из 
многих неизвестных. Взять хотя бы проблему левых эсеров и ле-
вых коммунистов – они вели себя как «государственники»-
самоубийцы, подталкивая Ленина и Троцкого к затягиванию (бес-
перспективному, как видно сейчас) переговоров. У нас забывают и 
о таком неожиданном и для Ленина, и для Вильгельма факторе, как 
украинская Центральная рада. Если уж говорить о «предательстве», 
то его, скорее, совершила она, а не Ленин. Хотя на деле все руко-
водствовались логикой выживания в самими же затеянном хаосе.  

Возможно, Ленин учитывал и другое: ту «разложившуюся» 
силу, которая работает на разрушение системы, нельзя повернуть 
вспять. Она помимо бегства с фронта способна только грабить и 
мародерствовать. Единственный способ умиротворить стихию – 
дать ей выдохнуться. Звучит цинично, но так и было. Разруши-
тельные силы начали работать на самоистребление. Во Француз-
ской революции случилось то же самое; это общая социально-



 

 90 

психологическая проблема, а не вопрос о принципиальном сходст-
ве двух революций. В конечном счете, власть выиграла от того, что 
маргиналы и диссипанты обескровили друг друга. Все это звучит 
не очень вдохновляющее, но случилось именно так. 

 
И.И. Глебова: Еще какие-то мнения,  вопросы? 

 
О.Ю. Малинова: У меня – короткая реплика в порядке дис-
куссии, которая в какой-то момент возникла при ответах на 

вопросы. Был задан вопрос о понятиях, к которым мы прибегаем 
для описания. В ответ было сказано: западными понятиями можно 
пользоваться с известной долей условности, как бы подставляя 
значения. Мне кажется, что понятия – это очень большая про-
блема. Я не согласна с прозвучавшим тезисом, что эта проблема 
не онтологическая. На мой взгляд, совсем наоборот. Вот посмот-
рите: у нас есть всего два варианта для описания, а иного инстру-
мента, кроме как найти слова и описать, у нас нет. Один вариант – 
это использование языка, на котором говорили участники событий: 
мы можем фиксировать тот язык, анализировать наши наблюдения 
и с помощью этих методик попытаться что-то понять. Второй спо-
соб – мы можем попробовать изобрести какой-то «наш» язык, ос-
нованный на неких абстракциях. 

Здесь что-то говорилось о непригодности для нас того языка, 
который изобретен западной наукой. Но мы все равно им пользу-
емся. Это одно. Другое: давайте посмотрим, что получается, когда 
мы пытаемся обойтись без этого. Описывая события в России, мы 
очень активно используем язык метафор, причем эти метафоры, я 
бы сказала, двоякого ряда. Метафоры органического ряда – это ме-
тафоры антропоморфные: мы рассуждаем о процессе, как бы про-
исходившем с живым существом – приписываем ему какие-то по-
веденческие практики, рациональность и описываем намерения, 
интенции. Второй ряд – это метафоры, которыми мы пользуемся, 
рассуждая как бы о стройном механизме со встроенным интеллек-
том. В том и другом случае мы пользуемся очень уязвимым язы-
ком: он не объясняет, а скорее, затуманивает очень многие вещи, 
не давая нам их понять. 

Больше всего меня настораживает, когда мы начинаем рас-
суждать о социуме, т.е. большом количестве людей, по-разному 
проживающих свои жизни, так, как будто это один человек, какое-



Революция как проблема российской истории 

 91 

то одно существо. Я – историк по образованию, но политолог по 
принадлежности к профессиональному научному сообществу. 
Я понимаю всю уязвимость западноевропейского языка, но в нем 
все-таки есть рациональность: когда западноевропейская наука 
рассуждает об обществе, она исходит из того, что общество – это 
сложносочиненный организм, состоящий из отдельных индиви-
дуумов, групп, слоев, страт. Эта логика кажется мне более правдо-
подобной. Даже на обыденном уровне не может быть так, чтобы 
такой сложный субъект, как Россия, мог исчерпывающе описы-
ваться языком органических антропоморфных метафор. Все гораз-
до сложнее устроено и надо искать слова для описания, адекватные 
этой сложности. 

Мне кажется более оправданным и разумным осторожное 
пользование языком западноевропейской социальной науки, чем 
создание собственного языка. Мне, правда, это упражнение не 
очень близко. Я занимаюсь иным: наблюдаю за языком, на котором 
и с помощью которого люди осмысливали происходившие собы-
тия. Так действительно можно кое-что понять, хотя и эта методика 
ограничена. 

В конечном счете, если мы говорим о россиеведении, т.е. об 
изучении этого социума, следует признать: есть проблема языка 
описания и она реальна. 

 
И.И. Глебова: Есть еще желающие выступить? 

 
           И.Б. Чубайс: У меня реплика в дополнение предыдущего  
           выступления. Все дело в том, что та социальная (точнее, 
псевдосоциальная) социологическая теория, которая была создана 
в СССР, совершенна ненаучна. И это закономерно: у нее была 
только одна задача – доказать победу коммунизма. Но когда Совет-
ский Союз рухнул, никто в ней не разочаровался. 
 
          Ю.С. Пивоваров: Уточняю. Не было задачи доказывать. Они 

же вещали от «лица» только им известной ис-
тины. 

 
          И.Б. Чубайс: Не буду спорить, но суть в том, что исходная  
          установка была абсолютно лжива, иллюзорна. Однако когда 
система рухнула, никто не прибежал со своим академическим ди-

! 

! 

!
     



 

 92 

пломом и не сказал: все, мол, я ничего не понимал. Наоборот, сей-
час все больше рассказывают, какие были успехи у советской фи-
лософии и т.д. Конечно, нужна совершенно новая теория, новый 
подход. Кстати, в одной из последних моих статей я показываю, 
что в СССР не было социальной науки, а потому сложившиеся 
представления о нашей стране в ХХ в. совершенно неправильны. 
 

Ю.С. Пивоваров: Смотрите, что сказал Игорь Борисович 
<Чубайс>: государство рухнуло, была лживая социальная 

наука. А ведь большевики предупреждали: государство отомрет. 
К слову сказать, не надо, господа, недооценивать большевиков. 
Они как раз выполнили все, что обещали: обещали разрушить 
церкви – и разрушили, обещали, что государство рухнет…  

Я думаю, что и доклад Владимира Прохоровича <Булдако-
ва>, и то, что сказала Ольга Юрьевна <Малинова> по поводу мета-
фор, – все это вещи действительно очень серьезые. Ведь когда мы 
говорим о революции, нас переполняют эмоции, и эта избыточная 
эмоциональность нам мешает. Конечно, это естественно: револю-
ция всех нас так или иначе затронула. 

Ольга Юрьевна <Малинова> ставит чрезвычайно важный во-
прос: а как в самом деле это изучать? Вообще-то мы можем все за-
губить метафорами. Сказал же Владимир Прохорович <Булдаков>: 
для понимания революции читайте Волошина. Ну, будем мы читать 
Волошина – и ничего не узнаем о происходившем на самом деле. 

Ольга Юрьевна <Малинова> предлагает изучать с помощью 
западных понятий. Но они ведь возникли не просто так. С их по-
мощью описывается реальность, которую видят у себя западные 
ученые. Представим, что здесь, в России, такой реальности нет. 
Владимир Прохорович <Булдаков> сегодня рассказывал, что у нас 
не было (и нет) общества. То есть, по его мнению, характерной 
чертой русской истории является отсутствие общества. Кстати, 
странный путь: мы пытаемся понять нечто, констатируя его отсут-
ствие, вместо того, чтобы говорить о том, что есть. 

Мой тезис таков: нам нужен язык. Владимир Прохорович 
<Булдаков> написал совершенно восхитительную книгу «Красная 
смута». Все, наверное, читали. Но там, где он начинает строить 
концепцию, – там не получается. Ведь если в России все так цик-
лично, идет по кругу, в чем тогда проблема? Видимо, как-то иначе 
все происходит. Но для понимания этого «иначе» у нас нет инст-



Революция как проблема российской истории 

 93 

рументария. Здесь еще раз подчеркну: мы также не можем описы-
вать наше общество через констатацию того, чего у нас нет. Или 
заявляя: все другие общества меняются, а русское – нет. Я – быв-
ший германист и могу вам ответственно сказать, что Германия на 
протяжении только ХХ в. очень сильно изменилась. Что же, с Рос-
сией все иначе? 

Теперь к революционной теме. Да нет ничего общего между 
революциями 1917 и 1991 гг.! Там правящий слой гибнет, а здесь, 
наоборот, побеждает; он жертвует системой ради своего дальней-
шего процветания. Не буду дальше говорить об этом, это совер-
шенно другая тема. 

Вернемся к началу ХХ в. Нам втемяшили, что революция 
1905 г. была неудачной. А ведь все как раз наоборот. Но дело даже 
не в этом. Между той революцией и революциями 1917 г. нет поч-
ти ничего общего. Это различные типы социальных, ментальных и 
прочих событий. И Октябрь из Февраля прямо не вычитывается. 
У них различные исторические «биографии». А.И. Солженицын, 
кстати, не понял этого. Февраль стал громадной неудачей, всю ви-
ну за которую свалили на Временное правительство. А ведь в него 
вошли представители самого делового поколения русских интел-
лектуалов и интеллигентов – самого умелого, прошедшего все эти 
Земские и Городские союзы, партии и т.п. Это были люди практики 
и дела. Но и они не сумели удержать вал «почвенной революции». 
Их задавил «век масс». 

Все это нужно понять. А для этого необходимы адекватные 
язык, теория. Без этого мы постоянно будем оперировать метафо-
рами. Игорь Борисович <Чубайс>, например, говорит о классах, 
пользуясь западным языком. Ну, не было у нас классов в западном 
смысле, не сложились они в России!  

У нас другой тип сознания и реальность иная. Для нее нужен 
свой язык. На мой взгляд, задача центров, которыми руководят 
И.Б. Чубайс, И.И. Глебова и др., – попытаться найти, выработать 
свой научный язык, свой понятийный аппарат. Они будут приняты 
при условии, что сообщество с их помощью сможет что-то анали-
зировать. Только те лекарства используются, которые приносят 
пользу. 

 
О.Ю. Малинова: Юрий Сергеевич <Пивоваров>, Вы говори-
те, что понятие «класс» к России неприменимо. А ведь люди в 



 

 94 

России его использовали для описания нашей социальной реально-
сти и, оперируя им, меняли эту реальность. Это социальный факт. 
Потому-то мне и кажется возможным анализ языка, которым со-
временники описывают свою реальность. Акцент делается на то, 
какой смысл люди того времени вкладывали в определенные поня-
тия и, пользуясь ими, означивали реальность. 

И еще несколько слов по поводу того, как приживается изо-
бретаемый нами язык. Я не разделяю оптимизма Юрия Сергеевича 
<Пивоварова>. Наука – это тоже сообщество людей, определенным 
образом устроенное. Уважаемый докладчик говорил, что у нас не 
было и нет общества. Я, конечно, полностью этого мнения не раз-
деляю, но, безусловно, некий дефицит социальности, о котором 
еще П.Н. Милюков писал, имеется. 

Это сказывается на организации и активности научного со-
общества. Поэтому так актуальна задача выстраивания сообщества, 
налаживания необходимых для этого коммуникаций. Эту задачу 
мы все корпоративно должны решать. Без этого ничего не получит-
ся, какой бы язык мы ни изобрели. 

 
И.И. Глебова: Меня наше обсуждение наводит на довольно 
простую мысль: революция – чрезвычайно сложный объект 

исследования. Стратегии его освоения должны быть адекватны его 
сложности. Чем больше точек зрения, ракурсов описания мы нахо-
дим, тем объемнее (стереоскопичнее) наше представление об объ-
екте. И наличие разных, конкурентных языков описания объекта – 
это, скорее, плюс, чем минус. Наша проблема – не в избыточно-
сти, а в недостаточности и упрощенности познавательных под-
ходов. 

Революция остается проблемой и истории, и историков, и об-
щества – в том смысле, что она остается непонятой и потому непо-
нятной. На нее не выработан какой-то солидарный взгляд, отлич-
ный от советского. И дело здесь вовсе не в метафоризации языка 
описания революции, а в ее продолжающейся идеологизации. Со-
циальная заданность исследовательской позиции приводит к тому, 
что процесс «добывания смысла» (т.е. понимания) этого сложного 
события превращается в процесс «убывания» (и даже «убивания») 
смысла. Порочны сами исследовательские стратегии, нацеленные не 
на понимание, а на упрощенную идеологизированнную оценку ре-
волюции. Это, с одной стороны. С другой – взгляд на революционные 



Революция как проблема российской истории 

 95 

события остается государственно- (или, скорее, власте-) центрич-
ным – в противоположность антропоцентричному. Наше понима-
ние революции не центрируется на человеке. Мы почти не задаемся 
вопросом: способствовала ли революция свободному и позитивному 
самоосуществлению человека и гуманизации общества. 

Революция – это в конечном счете не история неудачного, 
слабого царя и безответственных интеллигентов, падения доверия к 
власти и роста общественного активизма и претензий, не история 
«самораспада» монархии и «саморазвала» имперской системы. Это 
история того, как удержаться от всеобщего насилия, анархического 
торжества всех над одним и не допустить насилия над социумом, 
деспотического торжества одного над всеми. То есть проблема рус-
ских революций (то, что их объединяет) состоит в том, как со-
вместить порядок со свободой, не разрушив социальную организа-
цию, культурные нормы и балансировки и не ушибив при этом 
человека, не «умалив» личность. 

Давайте попробуем с таких позиций взглянуть на пред- и по-
стреволюционную Россию. Тогда николаевское самодержавие сле-
дует характеризовать не столько как аутичную («глухую», «сле-
пую» и безнадежно тупую) власть, но как власть, вписанную в 
социальный порядок, который, по крайней мере, не мешал свобод-
ной самореализации и культурному росту личности. Это не на-
сильничающая, не ломающая через колено, не культивирующая 
худшее в человеке власть. Доказательство тому – явление общест-
венников: на закате эпохи Грозного или Петра I, не говоря уже о 
Сталине, реформаторы (как и заговорщики) не рождаются – это 
продукт либеральных порядков. И в этом смысле пугающим вы-
глядит наше агрессивное (и какое-то даже брезгливое) неприятие 
Николая II на фоне возвеличивания Сталина. Любовь к власти-
насилию – это вырожденческий социальный проект. Мы не способ-
ны отдать должное власти, «которой нет», – а ведь только с ней воз-
можны диалог и компромисс, а на этой основе – рост общества в 
России. Этого и общественники не поняли, за что и были наказаны: 
они сбросили слабую николаевскую власть, а им «ответили» боль-
шевики с освобожденным народом (так декабристы восстали против 
«мягкой» власти Александра I, а рассчитался с ними Николай I). 

Кстати, и на общественников (т.е в широком смысле – на ин-
теллигенцию) можно по-разному смотреть: как на «смутный» (ан-
тисистемный) элемент и на основной культурный, модернизацион-



 

 96 

ный потенциал системы. Ведь главный отрицательный итог рево-
люции – не «спад» государства и ужатие пространства, а уничто-
жение важнейшего традиционного слоя и образа жизни: системы 
ориентиров, норм, опыта и культурного запаса, которые нес в себе 
просвещенный, европеизированный, интеллигентный элемент. 
Следствием этого стал цивилизационный откат и закрытие многих 
прошлых социальных перспектив. Однако такой смысловой ракурс 
высвечивается, только если смотреть на революцию с антропоцен-
тричной точки зрения. 

Скажу несколько слов об иных ракурсах понимания револю-
ции и типологизации революционного процесса ХХ в. 

Во-первых, очень сложно сравнивать позднесамодержавную 
и позднесоветскую эпохи. Ситуация в России накануне 1917 г. бы-
ла прямо противоположна той, что сложилась в СССР к середине 
1980-х годов. В начале ХХ в. речь шла о сохранении равновесия в 
рамках системы, признавшей универсалии западной социальной 
модели (рынок, частная собственность, ограничение власти, права 
и свободы человека) и осознававшей сложность, плюральность, про-
тиворечивость собственной социальности. Системным недостатком 
были неразвитость, незрелость общецивилизационных форм и про-
цессов (иначе говоря, элементарная отсталость, бедность, культур-
ная ограниченность). Из-за этого перспективы стабильности систе-
мы были чрезвычайно ограничены: внутренние конфликты или 
внешние угрозы могли легко разрушить новые и еще не очень эф-
фективные институциональные рамки. В конце ХХ столетия СССР 
был поставлен перед необходимостью создания (а не воссоздания) 
таких форм и процессов, причем на качественно ином, более слож-
ном цивилизационном уровне. Историческую рамку для инноваци-
онных задач создавало советское наследие: долгий опыт беспреце-
дентного для западного мира авторитаризма, подавлявшего все 
источники цивилизованного развития и требовавшего от населения 
только пассивной адаптации к заданным условиям существования.  

Поэтому и революции начала и конца ХХ в. – плохообъеди-
няемые явления, хотя в них, безусловно, были (формально и по 
существу) сходные тенденции. Одна из внешних, бросающихся в 
глаза – определенная цикличность революций по типу социальный 
кризис/взрыв – компенсаторный откат (в политическом отношении 
проявляется как революция/реставрация). Отсюда – цикличность в 
прочтении революции: от хаотизации власти (властесмуты) – к со-



Революция как проблема российской истории 

 97 

циальному взрыву и анархии (общей смуте) – к стабилизации вла-
сти (властепорядку) – к социальному упорядочиванию. 

Кстати говоря, между революциями возможна и такая смы-
словая перекличка. В начале ХХ в. за счет немногих были расши-
рены социальные перспективы подавляющего большинства. Оно 
затем расплатилось за захват и передел (земли, фабрик, квартир и 
проч.) многомиллионными жертвами, фактически утратой себя 
(собственной идентичности). Ответом на революцию большинства 
стала революция подавляющего меньшинства конца ХХ столетия, 
обогатившегося за счет всех. В этом смысле революция «верхов», 
снявшая всякие ограничения с их эгоистической самореализации, 
обессмыслила революцию «низов», похоронив ее основные завое-
вания. 

Во-вторых, при помещении русских революций в общеевро-
пейский контекст в них высвечивается «европейский фактор». Так, в 
феврале 1917 г. явно сработала общая для России и Европы тенден-
ция – эмансипационная, требовавшая осовременивания, либерали-
зации всех сфер жизни, демократизации политики. В большевист-
ской же революции победили тоталитарная тенденция к торжеству 
массы над культурным меньшинством, над личностью и социали-
стический тренд (большевики – действительно авангард мирового 
социалистического движения, нашедший точки соприкосновения с 
примитивным «почвенным», общинно-социалистическим мировоз-
зрением). 

И наконец, последнее. Специфика вполне современной (по 
времени прохождения) русской революции – в том, что она против 
современности, ее достижений и ее людей. Отсюда, кстати, ее ан-
тиевропейскость. Она – антиинституциональна, антикультурна. 
Она низвергла социум в дикость, раскрыла в людях все худшее, что 
сдерживалось культурой и государственным насилием, вывела на 
поверхность худшие, т.е. наиболее отвязные человеческие типы. 
Русская революция современной эпохи привела к такому торжеству 
архаики, которого не заметно в более ранней, Французской, т.е. к 
Смуте. Поэтому вполне адекватным кажется ее прочтение как выход 
в хаос, торжество русской аморфности, массовых хаотических дви-
жений. Расплавляются все и всякие структуры, срываются нормы, 
происходит обвал культуры. О чем «Красная смута»? Об этом рас-
ковывании, расплавлении. Поэтому основные сценарии будущего 
во многом оказались обращены в прошлое. Отсюда, как мне кажет-



 

 98 

ся, – аналогии со Смутой начала XVII в., европейскими средневе-
ковыми народными движениями. Но это не вся правда о революци-
ях 1917 г. Народная смута – это только часть большого революци-
онного процесса, в котором действовали разные социальные силы, 
работали разные смыслы. 

 
Вот что я хотела сказать. Уважаемые коллеги, свое время мы прак-

тически исчерпали. Может быть, будем завершать? 
Владимир Прохорович <Булдаков>, Ваше послед-
нее слово сегодня. 

 
В. П. Булдаков: Я не собираюсь много говорить. Разуме-
ется, на высказанные замечания у меня есть контрдоводы, 

но приводить их – значило бы пустить дискуссию по второму кру-
гу. Для меня важно другое. Я сам имею обыкновение вольно или 
невольно (обычно невольно) провоцировать ученое сообщество. 
И если в ответ слышу нечто провоцирующее меня самого – считаю 
это полезным. Смута в России – своего рода «открытый текст», до-
пускающий множество инверсий и толкований. Хотелось бы в свя-
зи с этим особо подчеркнуть согласие с неоднократно прозвучав-
шим здесь тезисом: для российской смуты (и не только для нее) мы 
все еще не имеем адекватного языка описания. Ну и, как всегда, 
страдаем от того, что наши эмоции готовы в очередной раз превра-
титься в «теории». 

Благодаря нашей дискуссии я понял, что, прежде чем гово-
рить о смуте в России, следовало бы сочинить трактат на тему 
«стабильность по-русски». Насколько комфортно изнутри это со-
стояние? 

Надеюсь, что присутствующим было сегодня не скучно – это 
уже хорошо. Мне самому скучно не было. За это – спасибо. 

 
И.И. Глебова: Спасибо, уважаемые коллеги, за  участие в 

сегодняшнем семинаре. Он был, как мне 
кажется, весьма небесполезным. 

 



Власть в политической культуре России 

 99 

 
 
 
 
 
 
 
 

ВЛАСТЬ В ПОЛИТИЧЕСКОЙ КУЛЬТУРЕ РОССИИ 

(Семинар 9 апреля 2009 г., ИНИОН РАН, 

с участием журнала «Политическое образование») 

Ю.С. Пивоваров (ИНИОН РАН): Спасибо, что дали мне 
первое слово, как директору. Это некоторым образом под-

тверждает то, о чем я собираюсь говорить, – об особенностях рус-
ской политической культуры. Свое выступление я рассматриваю 
не как научный доклад, а как своего рода «разогрев» перед осталь-
ными выступлениями. Я думаю, избранная тема очень удачна: ко-
гда в России говорят о власти, то имеют в виду очень многое – по-
литику, экономику, транспорт и т.д. «Через» власть можно понять 
все; она – ключ к природе нашей социальности. Я буду говорить о 
русской власти как о некоем идеальном типе. 

Что касается политической культуры, то на протяжении мно-
гих лет в ИНИОНе идет спор между Юрием Сергеевичем Пивова-
ровым и Борисом Сергеевичем Орловым о том, как ее трактовать. 
Ю.С. Пивоваров настаивает на узком понимании в стиле 
Г. Алмонда. Борис Сергеевич предлагает интерпретировать поня-
тие гораздо шире. Так вот, Борис Сергеевич, сегодня я буду гово-
рить в Вашем духе, иначе получится слишком «узкий» разговор. 
Хотя классический термин и будет выглядеть как «облако в шта-
нах», политическая метафора.  

С моей точки зрения, и термин «русская цивилизация» – то-
же метафора. Не знаю, существует ли русская цивилизация, но рус-
ская культура точно есть. Если бы меня попросили определить ее 
основное качество, я бы сказал, что она властецентрична. Тогда как 
современная западная культура, по-моему, антропоцентрична. Это, 
кстати, зафиксировано в конституциях: западные представляют 
собой консенсус по поводу прав человека, русские – консенсус ин-
дивидов по вопросу осуществления власти.  



 

 100 

Важнейшее качество русской власти – ее неполитический ха-
рактер. Несколько лет назад я и мой коллега назвали ее метафизи-
ческой (см. работу Ю.С. Пивоварова и А.И. Фурсова «Русская сис-
тема»). И сегодня я сказал бы то же самое – русская власть имела 
(и имеет сейчас) характер метафизический. Кроме того, она на-
сильственная: это не власть-договор, не власть-конвенция, а 
власть-насилие – по природе и методам осуществления. В какие-то 
периоды она может быть более мягкой: так, В.О. Ключевский пи-
сал, что Алексей Михайлович не очень напрягал свою самодержав-
ную волю, а вот его сынок, Петр Алексеевич, напрягал чрезвычай-
но. Одним словом, степень насилия (проявления насильственной 
природы власти) во многом зависит от ее персонификатора. 
М.С. Горбачев, например, не очень старался в этом смысле, другие – 
даже слишком.  

Русская власть не договорная, в отличие от европейской, – ей 
просто не с кем договариваться. Тот же мой коллега и я когда-то 
назвали русскую власть моносубъектом русской истории. От этого 
определения я тоже не хотел бы отказываться. Конечно, это неко-
торый перехлест, но по существу верно. А с кем может договари-
ваться моносубъект? И в этом смысле формула Павла I (однажды 
он сказал французскому послу: в России что-то значит только тот, с 
кем я разговариваю и покуда я с ним разговариваю) актуальна и по 
сей день.  

Наконец, русская власть обязательно персонифицирована. 
Что это значит? Морис Дюверже и Жорж Бюрдо, виднейшие фран-
цузские политологи, неоднократно писали, что одним из важней-
ших элементов человеческого прогресса является отделение идеи 
власти от лица, ее представляющего. На Западе это произошло – 
там власть абстрактна. Конечно, это тоже идеалтипический конст-
рукт, но все же власть отделена от лица. В России же она персони-
фицирована, и в этом – огромная проблема: персонификация – это 
всегда физическое лицо. А если власть метафизическая, то возни-
кает конфликт между физическим лицом и метафизической приро-
дой власти. И то, что ряд русских царей – Иван Грозный, Пётр Ве-
ликий – уничтожали своих наследников, служит подтверждением 
этого вывода. 

Русская власть имеет дистанционный характер. Она не поро-
ждена обществом, а как бы придана ему извне и управляет им на 
дистанции. Так сложилось еще в те времена, когда русские князья 



Власть в политической культуре России 

 101 

ездили за ярлыками в Золотую Орду. С таким типом управления 
связана периодическая смена столиц в российской истории. Ска-
жем, Петру в Москве не дали бы проводить реформы – их просто 
удушили бы бояре со стрельцами.  

Русская власть есть субстанция – в смысле тезиса Спинозы, 
содержащегося в «Этике»: то, что не требует определения через 
что-то другое, но определяется через самое себя. Российская власть – 
это субстанция, все остальное – ее функции. Будучи моносубъек-
том и субстанциальной силой, власть имеет двуосновный характер. 
Русская власть, как заметил один наш мыслитель, – это Папа и Лю-
тер в одном лице. Она имеет природу как репрессивно-подавляю-
щую, так и революционно-реформистскую. Вспомним слова 
А.С. Пушкина, сказанные им великому князю Михаилу Павловичу: 
«Вы, Романовы, все революционеры». Один Петр – это вся Француз-
ская революция. И в этом смысле России не «нужны» партии, струк-
туры гражданского общества, поскольку власть за нас все решит. 
Она может быть любой – социальной, антисоциальной и т.д. 

Все это закреплено в правовом порядке: в российской Кон-
ституции 1993 г. фигура президента вынесена за рамки разделения 
властей (чего нет ни в одной другой конституции мира). Говорят, 
что у российской Конституции есть что-то общее с французской. 
На мой взгляд, это не так: во французской президент вписан в сис-
тему разделения властей, а в российской он стоит над этой систе-
мой. И это традиция, которую Конституция 1993 г. унаследовала от 
первой русской Конституции 1906 г., а обе они вырастают из кон-
ституционного плана М. Сперанского 1809 г. (главная новация со-
стояла в том, что глава государства поставлен над системой разде-
ления властей). 

В заключение подчеркну: наша власть – не девиантна; мы же 
все время хотим ее исправить. Нам следует исходить, как говорил 
известный правовед Георг Еллинек, из «нормативности фактиче-
ского». Российская власть прошла три исторические стадии: само-
державную, советскую, и нынешнюю – сейчас не буду ее характе-
ризовать за недостатком времени. Но остается по своей сути 
равной самой себе и никакой другой становиться не хочет – даже 
после двух очень серьезных попыток демократических преобразо-
ваний в начале и в конце ХХ в. Приходится исследовать и иметь 
дело именно с этой властью. На этом я поставлю точку.  
 



 

 102 

К.Г. Холодковский (ИМЭМО РАН): Я хочу обратить ваше 
внимание на нерешенные проблемы политической культу-

ры России. Почти четверть века назад Ю.В. Андропов, только что 
избранный генеральным секретарем ЦК КПСС, опубликовал ста-
тью, в которой заявил – и не без оснований, – что мы не знаем 
страны, в которой живем. Думается, что сейчас, спустя немалое 
время, после череды бурных событий, положение в этом смысле 
уже несколько иное. Мы приобрели большой политический опыт, 
нашими учеными получены важные данные и выполнен их непло-
хой научный анализ, так что мы уже значительно лучше представ-
ляем себе реальную ситуацию. Это, конечно, совершенно не озна-
чает, что такого рода знание носит исчерпывающий характер – 
слишком сложна и многогранна специфика страны, слишком много 
неожиданностей подстерегает нас и в будущем. 

Сказанное целиком и полностью относится к такой важной 
характеристике российского общества, как его политическая куль-
тура. Благодаря трудам Ю. Левады, Б. Грушина, Б. Дубина, Л. Гуд-
кова, А. Ахиезера, Ю. Пивоварова, И. Глебовой и других исследо-
вателей мы знаем основные характеристики политической 
культуры – того ее ядра, которое, как показал исторический анализ, 
сохраняется на протяжении многих веков. Мы знаем, что эта поли-
тическая культура отягощена тяжелым наследием не переработан-
ного критически прошлого.  

Это культура не современна для нынешней Европы – консер-
вативно-персоналистская и патерналистская культура подданных. 
В то же время она аккумулирует деструктивную, разрушительную, 
взрывную социальную энергию. Такого рода культура мешает пре-
вращению россиян из подданных в полноправных и инициативных 
граждан, не способствует эволюционному развитию властной сис-
темы.  

Гораздо меньше мы знаем об изменениях, которые, возмож-
но, не преобразуя общую картину, все же произошли в рамках этой 
культуры за последние несколько десятилетий, и особенно за по-
следнюю четверть века, отмеченные серьезными общественными 
потрясениями. О чем здесь может идти речь? 

Говоря о российской традиционалистской культуре столет-
ней давности (и более раннего времени), мы имеем в виду прежде 
всего крестьянскую культуру – культуру подавляющего большин-
ства тогдашнего населения. Даже среди формировавшегося рабоче-



Власть в политической культуре России 

 103 

го класса преобладал крестьянский тип культуры с его достаточно 
прочными патриархальными устоями. С тех пор основное населе-
ние России стало городским. Как это повлияло на политическую 
культуру?  

В первом приближении можно сказать, что в соответствии с 
более разнообразными (по сравнению с сельскими) групповыми 
характеристиками городского населения эта культура, не выходя за 
пределы общих параметров патерналистской «культуры поддан-
ных», стала, видимо, многообразнее, породив своего рода разно-
видности. Одно дело – политическая культура чиновничества, мел-
кого «служилого люда», другое – военных, третье – рабочих, 
четвертое (с переходом к рыночному хозяйству) – мелких и средних 
предпринимателей, пятое – маргинальных элементов. Кстати, этот 
последний компонент общества в советское и постсоветское время 
особенно разросся, распространив свое психологическое влияние 
на другие слои населения, что дало повод одному исследователю 
(Е. Старикову) выделить особую субкультуру – «барачную». Воз-
можно, допустимо выделение и других субкультур – разновидно-
стей преобладающей политической культуры, в каждой из которых 
усиливаются или ослабевают те или иные ее характеристики, а что-
то из общего «фонда» традиционного психологического наследия 
выходит на первый план. 

Разрушение крестьянского мира, произошедшее за последние 
десятилетия, повлекло еще одно последствие. Ушел в прошлое кре-
стьянский патриархальный коллективизм (пресловутая «собор-
ность»), являвшийся одним из оснований традиционной политиче-
ской культуры. Он уступил место индивидуализму. Но это не 
европейский индивидуализм, который уравновешивается взаим-
ным доверием, социальной ответственностью и солидарностью, а 
индивидуализм атомизированного человека, лишенного осознан-
ных социальных связей.  

Как это обстоятельство сказалось на политической культуре 
россиян? Можно предположить, что оно, с одной стороны, сблизи-
ло нас с ценностным строем людей Запада, утончило перегородку, 
отделяющую российский социокультурный тип от западноевро-
пейского. Но, с другой стороны, оно же затруднило «западный» 
тип поведения – учет интересов других людей, доверие к ним, объ-
единение с ними, солидарное поведение. 



 

 104 

И еще одно последствие. Рост образовательного уровня, не-
посредственно связанный с «огорожаниванием» населения, повы-
сил удельный вес и роль рациональных мотивов в сознании и пове-
дении в ущерб эмоциональным. Возможно, что в принципе это 
хорошо, но в российском общественном контексте это привело к 
затрудненному переходу индивидов от осознания к действию, осо-
бенно в тех случаях, когда осуществление этого действия сопряже-
но не только с «сопротивлением материала», но и с известными 
рисками материальных или даже физических утрат. 

К этому, по-видимому, добавилось на подсознательном или 
даже на генетическом уровне воздействие тех колоссальных люд-
ских потерь, которые в ХХ в. лишили российский народ прежде 
всего наиболее активной его части. В результате в политической 
культуре и общественном поведении россиян, похоже, стало боль-
ше инертности, меньше пассионарности, чем это было несколько 
десятилетий назад. 

Но этим изменения политической культуры, конечно, не ог-
раничиваются. Возвращаясь к содержательной стороне, можно за-
метить, в частности, что, в отличие от начала ХХ в., демократия 
стала для россиян, по крайней мере на вербальном, словесном 
уровне, одной из несомненных ценностей. Другое дело, что пред-
ставления о демократии в массовом сознании, как правило, остают-
ся весьма туманными. Для большинства россиян главное содержа-
ние демократии – социальная справедливость, забота государства о 
«простом человеке».  

Иногда это просто синоним «хорошего правления». Правда, в 
представления о демократии входит уже и часть ее реальных цен-
ностей – свобода слова, свобода передвижения. Но одновременно в 
последние полтора десятилетия происходил и процесс дискредита-
ции демократии, ассоциирующейся для многих с произволом и 
«беспределом» переходного периода конца ХХ в. Дискредитация 
демократии, равно как и разного рода имитации демократических 
институтов, характерные для России начала ХХI в., затрудняют едва 
начавшийся процесс наполнения вербальной ценности реальным 
содержанием. 

Эволюция российской политической культуры в последние 
десятилетия – чрезвычайно важная и пока что малоразработанная 
тема научного исследования. Но есть и еще одна сторона пробле-



Власть в политической культуре России 

 105 

мы, которую нельзя упускать из вида при оценке перспектив обще-
ственного развития России.  

Дело в том, что российская политическая культура – это не 
только культура традиционалистского большинства. Это еще и 
субкультура «продвинутого», «просвещенного», «активного» 
меньшинства. Роль этого меньшинства в общем контексте россий-
ской политической культуры, несомненно, требует уточнения. 
Не подлежит сомнению, что эволюция культуры большинства – это 
в том числе (хотя не только) и результат воздействия субкультуры 
меньшинства. Причем здесь речь идет не о простой «учительной» 
функции, как понимали это воздействие интеллигенты царской 
России и партийные деятели советского времени. Потому что сле-
дует говорить как о позитивном, так и о негативном влиянии, и во-
обще о сложном процессе, не сводящемся к элементарному заимст-
вованию. 

Между тем изучение этого процесса важно еще и потому, что 
именно среди просвещенного меньшинства проявляются важней-
шие направления общественно-политических размежеваний, про-
ходящих через всю историю России последних двух-трех столетий. 
Это размежевание по осям консерватизм – модернизация, западни-
чество – самобытность, авторитаризм – демократия, элитарность – 
социальность. Культура большинства не в состоянии самостоя-
тельно сформулировать эти противопоставления, поэтому человек, 
принадлежащий большинству, чаще всего далек от того, чтобы за-
нять здесь какую-то осознанную позицию. В той или иной мере 
представления об этих конфликтах проецируются в массы (в виде 
слабого, легко искажаемого эха) из интеллектуальной элиты, 
обычно при посредстве средств массовой информации, вносящих в 
них существенные искажения. Легче всего (и понятно, почему) 
осознается конфликт по линии элитарность – социальность. 

Важность фактора влияния субкультуры меньшинства за-
ставляет задаться еще одним вопросом: расширился или сузился в 
последнее время социальный субстрат этой субкультуры? От этого 
во многом (хотя, по-видимому, непрямолинейно) зависят возмож-
ности ее воздействия. С этим связан и вопрос о путях и перспекти-
вах такого воздействия.  

В первую очередь таким субстратом являются те слои обще-
ства, которые в исследованиях социальной структуры именуются 
«элитой» и «средним классом». Кавычки здесь не случайны: мно-



 

 106 

гие ученые не без основания считают, что и тот и другой слой в 
российских условиях «не дотягивает» до того уровня, на котором 
они находятся на Западе, где впервые были обозначены. Последнее 
исследование Г. Дилигенского («Люди среднего класса», 2002 г.) 
показало, что лишь «креативное меньшинство» в этом слое сознает 
свою социальную ответственность, воплощает в себе потенциал 
гражданственности, выступает с социальными инициативами, т.е. в 
своей практике является реальным представителем просвещенной 
субкультуры.  

Противоречивые результаты дали недавние исследования 
российской «элиты». Первое из них («Проблема “элиты” в сего-
дняшней России»1), проведенное коллективом «Левада-центра», 
возглавляемым Л. Гудковым и Б. Дубиным, содержит весьма обес-
кураживающие выводы о том, что политическая культура и полити-
ческое сознание большинства верхушки элитарных групп – чинов-
ничества, офицерского корпуса, бизнеса, интеллектуалов – не 
слишком отличны от культуры большинства. Проведенное по не-
сколько иной методике исследование под руководством М. Афа-
насьева2 показало, что внутри верхушечного слоя есть две группи-
ровки: «элита господства», занимающая командные позиции и 
настроенная на сохранение status quo, и «элита развития», настро-
енная на демократические преобразования. Воздействие последней 
на ситуацию, однако, ограничивается минимальным влиянием на 
власть (и, соответственно, на СМИ) и все той же атомизацией, дефи-
цитом солидарности. Преодоление этих слабостей видится на путях 
развития гражданского общества, начиная с самых элементарных, 
низовых его форм, влияющих на повседневную жизнь людей. 

Краткий обзор малоизученных проблем эволюции политиче-
ской культуры россиян показывает, как много проблем встает пе-
ред учеными за рамками кардинального вопроса о российской ис-
торической специфике. Важно, чтобы работы, начатые 
исследователями в этих направлениях, были продолжены.  
 
 

                                                      
1
 Гудков Л., Дубин Б., Левада Ю. Проблема «элиты» в сегодняшней Рос-

сии: Размышления над результатами социологического исследования. – М., 2007. 
2
 Афанасьев М. Российские элиты развития: Запрос на новый курс. – М., 

2009. 



Власть в политической культуре России 

 107 

А.А. Галкин (журнал «Политическое образование»): Тема 
моего выступления – общественное сознание как элемент 

политической культуры: российский вариант. 
В публицистике, да и в некоторых научных работах под по-

литической культурой нередко понимают умение и готовность зна-
чительной части населения придерживаться общепринятых правил 
политического поведения, т.е. необходимого минимума политиче-
ской цивилизованности. Разумеется, соблюдение политических 
правил игры, принятых в государствах с развитыми демократиче-
скими институтами, представляет собой существенный элемент 
политической культуры. Однако этот элемент образует лишь один 
из ее слоев, причем далеко не главный. Сама же политическая 
культура гораздо шире. Объединяя совокупность разнообразных 
элементов, она является важнейшим фактором поступательного 
развития общества, одним из условий его самосохранения. 

В данном случае под политической культурой понимается 
спрессованный в общественном сознании институциализирован-
ный и неинституциализированный исторический и социальный 
опыт национальной или наднациональной общности, оказывающий 
определяющее воздействие на формирование ценностных систем, 
общественных ориентаций и в конечном счете на поведение инди-
видов, малых и больших социальных групп. Иными словами, в мо-
ем понимании, политическая культура – это зафиксированная в за-
конах, обычаях, оценках и подходах к общественным явлениям 
память о прошлом, сохранившаяся в обществе в целом, а также у 
его отдельных элементов, в первую очередь у национальных групп 
(в мультинациональном обществе) и социальных слоев.  

Такая память определяет совокупность подходов к внутрен-
ним общественным институтам, рассматриваемым сквозь призму 
перипетий прошлой социальной и политической борьбы, последст-
вий побед и поражений, а также распространяется на сферу отно-
шений с внешним миром – другими народами и странами. Важная 
составная часть политической культуры – исторически обуслов-
ленное, устоявшееся, специфическое восприятие происходящего, в 
том числе новых явлений, возникающих проблем и, следовательно, 
методов их решения. 

Есть ли основания, исходя из предложенной трактовки, рас-
сматривать политическую культуру как своего рода инвариант? 
Представляется, что ответ на этот вопрос может быть только отри-



 

 108 

цательным. При всей устойчивости политической культуры, ухо-
дящей корнями в далекое прошлое, она не может не модифициро-
ваться. Человеческое сообщество непрерывно приобретает новый 
опыт, который либо совпадает с предыдущим, либо противоречит 
ему. Одни элементы этого опыта укрепляют сложившиеся пред-
ставления, другие – изменяют их. Особенно заметно это на тех эта-
пах исторического развития, для которых характерны интенсивные 
преобразования. 

Формирование, развитие и изменение политической культу-
ры во многом зависят от ее взаимоотношений с политической сис-
темой, а следовательно, с политическим процессом. Эти взаимоот-
ношения крайне сложны и противоречивы. Политическая система, 
как и политический процесс, обычно являются порождением опре-
деленной политической культуры. Вместе с тем на базе одной и той 
же политической культуры могут возникать и действовать различ-
ные модели политической системы. Немалое значение имеет то, что 
политическая система, как и политический процесс, будучи обла-
ченными в броню нормативных установлений и институтов, обла-
дают относительной независимостью от политической культуры. 
Это открывает возможность возникновения разрыва между ними.  

Когда такой разрыв становится значительным, политическая 
система с помощью имеющихся у нее инструментов власти пыта-
ется ликвидировать его, модифицируя политическую культуру, на-
вязывая составляющим общество социальным группам новые цен-
ности и образцы поведения. Обычно это удается лишь частично, 
ибо политическая культура оказывает сильное сопротивление по-
добным усилиям, стремясь по возможности приспособить полити-
ческую систему и политический процесс к существующим струк-
турам и стереотипам сознания. Тем не менее недооценивать 
возможности воздействия политической системы на политическую 
культуру и политический процесс не следует. 

Переменам в политической культуре в значительной мере 
способствует то, что исторический опыт передается каждому сле-
дующему поколению не в чистом, а в превращенном виде, главным 
образом через совокупность закрепляющих его идеологических 
представлений. Они же нередко являются гибкими. В целом опо-
средующие механизмы межгенерационной передачи политической 
культуры действуют как консервирующий фактор. Однако, как 
только уровень противоречий между реальными интересами и 



Власть в политической культуре России 

 109 

идеологизированными формами их осмысления выходит за крити-
ческую точку, политическая культура преобразуется. Возникают 
новые, весьма существенные ее элементы, которые не тормозят, а, 
напротив, стимулируют перемены. 

Многие важные особенности политической культуры обу-
словлены гетерогенностью ее внутренней структуры. В ней можно 
выделить два основных слоя: общесистемный и групповой. Обще-
системный слой составляют ценности, установки, мнения и образ-
цы поведения, сложившиеся на основании опыта, накопленного 
общностью в той мере, в какой она может рассматриваться (и рас-
сматривает себя) как единое целое. Групповой слой образуют цен-
ности, установки, мнения и образцы поведения, которые отражают 
специфику опыта отдельных групп, составляющих систему. Такая 
специфика может быть как национальной (если общественная сис-
тема является мультинациональной), так и социальной. При опре-
деленных обстоятельствах групповые различия порождаются при-
надлежностью к разным (обычно конкурирующим) культурно-
идеологическим традициям, прежде всего религиозным конфессиям. 

Глубокие различия в главных параметрах политической 
культуры национальных, социальных и идеологических групп, со-
ставляющих единую систему, делают оправданной постановку во-
проса о политических субкультурах. В одних случаях они остаются 
в рамках общей политической культуры. В других – настолько от-
личаются от нее, что вправе рассматриваться как самостоятельные.  

Важно иметь в виду также то, что различным политическим 
культурам свойственна разная степень открытости переменам. При 
высокой степени такой открытости они адаптируются к переменам 
без особых напряжений и издержек. В иных случаях такая адапта-
ция сталкивается с серьезными сложностями. При этом изменения 
в политических культурах не являются ни непрерывными, ни одно-
значно поступательными. Под влиянием внешних обстоятельств 
они нередко приобретают дискретный и зигзагообразный характер.  

По степени открытости переменам в политической культуре 
обычно различают относительно устойчивое ядро, образуемое ос-
новополагающими ценностными установками, и внешнюю оболоч-
ку, формируемую поверхностными влияниями. Главным элемен-
том оболочки является текущее общественное сознание. Будучи 
неотъемлемой составной частью политической культуры, оно тем 



 

 110 

не менее обладает определенной автономностью, обусловленной 
более высоким уровнем реактивности. 

Обратимся теперь непосредственно к российской ситуации, 
сделав при этом упор на оценку динамики общественного созна-
ния, и прежде всего отношения граждан России к власти. 

Ядро доминирующей в России политической культуры 
сформировалось под влиянием давних, исторически сложившихся 
укладов, свойственных народам, создавшим впоследствии русский 
этнос. Анализируя это влияние, крайне важно не поддаваться бы-
тующим мифологическим оценкам, способным серьезно исказить 
реальную картину. Одна из таких оценок покоится на представле-
нии, будто историческое прошлое русского народа, на протяжении 
многих столетий находившегося под гнетом иностранных захват-
чиков и своих собственных абсолютных властителей, пережившего 
длительную полосу крепостных отношений, выродившихся на по-
следнем этапе в неприкрытое рабство, не имевшего никаких тради-
ций самоуправления, выработало у него устойчивый менталитет, 
основные черты которого – терпеливость, покорность, непритяза-
тельность, неверие в свои силы и общественная пассивность. 
Предполагается, что подобный менталитет исключает появление у 
индивидов и, соответственно, у их совокупности качеств, на кото-
рых обычно зиждется политическая культура гражданственности.  

Обращаясь к прошлому, сторонники этого мифа обычно 
весьма вольно трактуют российскую историю, выдергивая из нее 
отдельные эпизоды. Разумеется, в истории России было немало 
тяжелых и даже трагических страниц. Такие страницы не проходят 
бесследно для общественного сознания. Они откладывают на него 
глубокий отпечаток, формируя массовые стереотипы восприятия и 
поведения. Но реальная история состоит не только из этих страниц. 
Непредвзятое обращение к российской истории позволяет выявить 
в ней множество событий и эпизодов, вырабатывавших в общест-
венном сознании россиян качества, противоположные тем, которые 
приписывает названный выше миф. 

Огромные пространства, на которых расселялись восточно-
славянские и близкие им племена, сложившиеся впоследствии в 
русский народ, суровые условия существования не только способ-
ствовали (как это иногда утверждают), а в ряде случаев, напротив, 
препятствовали чрезмерной централизации и, следовательно, до-
минированию государственного всевластия. Отсюда широкое рас-



Власть в политической культуре России 

 111 

пространение уже на ранних этапах становления национальной 
идентичности начал общинного самоуправления и социальной ак-
тивности.  

Чтобы убедиться в этом, достаточно внимательно присмотреть-
ся к общественному устройству регионов, ставших впоследствии 
главными очагами древнерусского национального самоопределения. 
Укрепление государственности, сопровождавшее становление Древ-
ней Руси, постоянно наталкивалось на решительное сопротивление 
вольнолюбивых поселенцев. Даже на гораздо более поздних эта-
пах, после того, как российская государственность уже оконча-
тельно сложилась, противодействие самовластному насилию про-
должалось, принимая самые различные формы. Экспансия 
московских великих князей, стремившихся объединить вокруг себя 
русские земли, наталкивалась на ожесточенное сопротивление не 
только местных князей и боярства, но и простого люда, решитель-
но отстаивавшего свои права, обычаи и вольности. 

Народные бунты и смуты случались на протяжении всей ис-
тории Российского царства. Бунтовал простой московский люд (со-
ляной и медный бунты), жители окраин, бунтовали стрельцы. 
О неискоренимом стремлении русских к свободе свидетельствовали 
крестьянские движения, связанные, в частности, с именами таких 
исторических деятелей, как Разин, Булавин, Болотников, Пугачев.  

Именно на российских просторах возник такой специфиче-
ский социально-политический феномен, как казачество, формиро-
вавшееся за счет беглых крестьян, не желавших терпеть крепост-
нический гнет и создавших на рубежах России своеобразную 
форму самоуправляющихся демократических общин. О масштаб-
ности этого явления можно судить хотя бы потому, что к концу 
ХVI – началу ХVII в. казачество стало социально-политической 
силой, наложившей глубокий отпечаток на судьбы России в целом. 
ХIХ век характеризовался целой серией крестьянских волнений, 
подорвавших устои крепостнических порядков. В свою очередь 
ХХ век стал временем глубочайших революционных потрясений, 
сказавшихся далеко за пределами России. 

Под воздействием этой стороны истории русского народа в 
его сознании (и, соответственно, поведении) утвердились такие 
черты, как вольнолюбие, стремление к самостоятельности в реше-
ниях и действиях, настороженно-негативное отношение к власти и 
вообще к начальству, пренебрежительно-насмешливое отношение 



 

 112 

к поступающим сверху указаниям и законам, склонность к анар-
хизму и т.д. И все это весьма причудливо переплеталось с теми ка-
чествами, на которые делают упор сторонники изложенного выше 
мифа. Отсюда крайняя противоречивость русского национального 
характера и, соответственно, политической культуры, объединив-
ших в себе самые различные, иногда противоречивые черты. В их 
числе терпеливость и нетерпимость, покорность и бунтарство, пас-
сивность и взлеты крайней активности, нередко выходящей за ра-
циональные рамки. При этом в тех или иных группах общества эти 
черты, в зависимости от ситуации, проявляются в различных соче-
таниях.  

Другая мифологическая оценка, во многом вытекающая из 
первой, исходит из того, что традиционно сложившийся тип взаи-
моотношений между «верхами» и «низами» имплицитно предпола-
гает заложенное в глубины сознания преклонение перед властью, 
готовность беспрекословно следовать ее предначертаниям. В дей-
ствительности это совсем не так. Готовность «обожествлять» 
власть, приписываемая русским, не является абсолютной.  

Она обычно сосредоточивается исключительно на личности, 
возглавляющей пирамиду политической власти. Вместе с тем в си-
лу противоречивости исторически сложившегося массового созна-
ния эта установка органически сочетается с восприятием даже 
вполне легитимной власти как силы, в принципе противостоящей и 
даже враждебной индивиду и обществу в целом. Отсюда ставшая 
традиционной формула, описывавшая отношение к власти сле-
дующим образом: «Держись от нее подальше». 

Модификации политической культуры и, соответственно, 
общественного сознания на протяжении более близких нам этапов 
истории России при всей своей существенности не изменили этой 
черты, определявшей отношение общества к власти. С учетом ко-
лебаний, характерных для общественного сознания, в нем сложил-
ся устойчивый пласт предпочтений и ожиданий, обусловленных:  

– традиционным укладом, в котором наряду с крепостниче-
ством и другими видами докапиталистического социального нера-
венства сохранялись сильные патерналистские и общинные формы 
жизнеустройства; 

– более чем 70-летним опытом государственного социализма 
с жесткой системой централизованного планирования и распреде-
ления, гарантированным скромным уровнем потребления для всех 



Власть в политической культуре России 

 113 

работников единого синдиката, ориентацией на социальное равен-
ство, похожее на уравниловку, при ограничении политической сво-
боды; 

– краткосрочным «прорывным этапом» демократических 
преобразований горбачевской перестройки; 

– разнородными, во многом катастрофическими последст-
виями правления радикал-либералов, поставивших целью полное 
разрушение существовавших структур и капитализацию общества 
в соответствии с образцами, утвердившимися в странах Запада. 

Годы государственного социализма с его попытками навязать 
обществу проект насильственного «осчастливливания» оказали на 
российскую политическую культуру противоречивое воздействие. 
Само становление общественной системы, сопровождавшееся че-
редой бурных и неоднозначных революционных событий, способ-
ствовало накоплению своеобразного анархического демократизма 
и эгалитарных ценностей. Последовавшее за ним утверждение ста-
линского деспотизма, сопровождавшегося крайними формами бю-
рократизации общественных отношений, во многом реанимирова-
ло традиционные отношения общества и власти.  

«Оттепель» второй половины 1950-х – первой половины 
1960-х годов, послужив стимулом пробуждения общества от 
«спячки», имела одним из следствий ценностный и политический 
раскол политической культуры на две своеобразные субкультуры: 
традиционалистов («консерваторов») и прогрессистов. Последую-
щие попытки реанимировать сталинизм дали лишь ограниченные 
результаты. Раскол общества был отодвинут в тень, но сохранился. 
Вместе с тем прогрессирующая бюрократизация и все более явст-
венное перерождение правящего слоя стимулировали дальнейшее 
отчуждение значительной части населения России от понятия со-
циализм, отождествляемого с тем, с чем она сталкивалась в реаль-
ной жизни. 

Недовольство оставалось в то время аморфным. Его наиболее 
рельефное выражение – подчеркнутая отстраненность от власти. 
Большинство населения не было готово к активным акциям про-
теста, но и не проявляло намерения выступать в защиту «начальст-
ва» от тех, кто его атакует. Не было сколько-нибудь ясного целепо-
лагания и у активной части граждан. Существовало представление 
о том, против чего следует бороться. Гораздо сложнее было с отве-
том на вопрос, чего следует добиваться? Тем не менее уже в то 



 

 114 

время наметились первые признаки дифференциации движения за 
перемены на идейные течения, располагавшие специфической сис-
темой ценностей: обновительно-социалистическое, традиционали-
стко-националистическое и неолиберально-западническое.  

В целом, однако, семь десятилетий существования государ-
ственного социализма в преимущественно крестьянской стране с 
доминированием патерналистских и патриархально-общинных 
ценностей сформировали в массовых слоях, вне зависимости от 
политических симпатий или антипатий, специфические представ-
ления о предпочтительном общественном укладе. Для него харак-
терны: ориентация на высокую стабильность достигнутых условий 
существования; повышенные социальные ожидания, связанные с 
деятельностью государства; отношение к бесплатному образова-
нию и здравоохранению, к дешевому жилью и отдыху как неотъ-
емлемым составляющим образа жизни; неприятие чересчур замет-
ного разрыва в условиях существования различных групп 
населения. К этим представлениям можно по-разному относиться, 
но не считаться с ними, по крайней мере при анализе, практически 
невозможно.  

То же можно сказать о годах перестройки. Отношение к ней 
в российском обществе неоднозначно. Вне зависимости от этого 
отношения следует признать: хотя обновление страны, предприня-
тое в ходе перестройки, оказалось более сложным, чем предполага-
лось вначале, за ее недолгий срок страна совершила исторический 
прорыв, открывший ей путь к развитию, соответствующему импе-
ративам новой эпохи. 

В свое время – по мере углублявшегося отставания СССР от 
наиболее развитых стран Запада, ассоциируемых с капитализмом, – 
в сознании многих граждан Советского Союза сложился идеализи-
рованный образ «Запада» как «острова благоденствия», на котором 
царит справедливость, отсутствуют социальные барьеры и обще-
доступны высококачественные материальные блага. Этот образ и 
воспринимался как современный капитализм. Утвердившееся в со-
ветское время негативное отношение к этому понятию сменилось 
нейтральным, а во многих случаях позитивным. Отсюда эйфория, с 
которой была воспринята многими идея коренных общественных 
перемен. На первом этапе речь шла о совершенствовании социа-
лизма, однако вскоре произошел решительный поворот в сторону 
капитализма. 



Власть в политической культуре России 

 115 

Спустя несколько лет завышенные ожидания сменились у 
многих разочарованием. Обещания, данные строителями капитали-
стического строя в момент их прихода к власти, выполнены не бы-
ли. Общество распалось на выигравшее меньшинство и проиграв-
шее большинство. Последнее утвердилось в негативном отношении 
к «российскому капитализму», отрицающему социальные обяза-
тельства государства перед индивидом. При этом в массе населе-
ния сохранился приоритет ценностей социальной ответственности 
власти, имеющих традиционные общинно-коллективистские корни. 

На социальном самочувствии стали все острее сказываться и 
обусловленная общим кризисом потеря уверенности в будущем, и 
всестороннее ухудшение материальных условий существования, и 
утрата социальных гарантий, и развал существовавших прежде 
форм общественных контактов, и т.д. Все это, в свою очередь, соз-
дало питательную почву для возрождения и углубления традици-
онного для российской политической культуры отчуждения обще-
ства от власти.  

С приходом к управлению государством новой команды это 
отчуждение несколько ослабело. Власть обрела кредит доверия. 
Обращалось она с ним, мягко говоря, недостаточно бережно. Вы-
сокомерие власти, проявлявшееся при принятии даже правильных 
решений, ее увлечение административными играми, обернувшими-
ся новым всплеском бюрократизма, ослабление системы обратной 
связи и разгул коррупции вновь породили отчуждение между нею 
и обществом. Понимание этого верхами, во всяком случае наибо-
лее продвинутой их частью, налицо. Так же как и намерение поис-
кать новые пути к установлению более доверительных отношений 
с обществом. 

До сих пор социологические опросы, позволяющие оценить 
состояние общественного сознания, как бы воспроизводят тради-
ционную для России закономерность: сохранение высокого дове-
рия населения к представителям верховной власти при одновре-
менном недоверии к политическим институтам и власти на местах. 
Однако в какой мере эту ситуацию можно рассматривать как ус-
тойчивую, оценить пока трудно. В то же время очевидно, что 
стержневую основу массового сознания – в том, что касается основ 
проводимой политики, – до сих пор образуют следующие установки: 

– устойчивое убеждение, что сложившаяся в стране полити-
ческая система отражает интересы богатой части общества и игно-



 

 116 

рирует потребности и запросы менее зажиточного большинства и, 
следовательно, любые исходящие от нее импульсы несут этому 
большинству потери; 

– представление, что крупная собственность, появившаяся в 
стране в 90-е годы прошлого века (прежде всего попавшая в руки 
так называемых олигархов), – результат махинаций, нанесших не-
исчислимый урон обществу и государству;  

– опасение, что в сложившихся условиях не приходится рас-
считывать на создание (или хотя бы частичное восстановление) в 
стране такой системы социальных амортизаторов, которая позво-
лит каждому члену общества надаеяться на то, что компенсацией 
за его позитивный трудовой вклад в общее дело будут гарантии 
приемлемых условий существования на всех этапах жизни;  

– понимание того, что шансы простого гражданина на верти-
кальную социальную мобильность, несмотря на все его усилия, при 
нынешних обстоятельствах минимальны и сейчас, в ситуации глу-
бокого экономического кризиса, речь может идти лишь о прими-
тивном выживании;  

– представление, что в обществе, в основе которого лежит 
совокупность правонарушений, право не может считаться регуля-
тором взаимоотношений между гражданами и поэтому с ним мож-
но не считаться. 

Растущее озлобление по отношению к действительным или 
мнимым виновникам ситуации, воспринимающейся в лучшем слу-
чае как неблагополучная, реализуется в различных формах. Одна 
из них, как уже отмечалось, основана на представлении, что во всех 
бедах, свалившихся на большинство граждан России, виновны во-
ры и взяточники, засевшие во властных структурах. Отсюда широ-
кая – и вполне обоснованная – поддержка идеи их «всеобщей чист-
ки». Другая форма, не столь распространенная, но тем не менее все 
более заметная, замешена на ксенофобских предрассудках, питае-
мых, как и во многих странах Запада, массовым притоком имми-
грантов из стран с более низким уровнем жизни.  

Специфическую форму сублимации социального недоволь-
ства образует все более заметная враждебность населения россий-
ской «глубинки» к столичным мегаполисам, и прежде всего к Мо-
скве. Почву, на которой произрастает эта враждебность, образуют, 
с одной стороны, все более заметный разрыв в условиях существо-
вания провинциального и столичного населения, а с другой – уси-



Власть в политической культуре России 

 117 

ление унитарных настроений в федеральных структурах власти, 
нашедшее проявление в постоянных попытках урезать права и 
компетенции субъектов Федерации. Отсюда утвердившееся в рос-
сийской «глубинке» представление, что относительное благополу-
чие столичных жителей основано не на том, что в столицах сосре-
доточены главные центры производства и финансов, но прежде 
всего на том, что Москва и в какой-то степени Питер «обирают» 
остальную Россию, «жируют» за ее счет.  

На этой основе формируется протестный потенциал. Надле-
жит учитывать, что само по себе недовольство властью не рождает 
общественной активности. Первоначально наступает индивидуаль-
ное отчуждение от политики. Потом начинает нарастать социаль-
ное раздражение, сопровождаемое унынием и предчувствием бли-
зящейся катастрофы, которые, в свою очередь, подталкивают к 
уходу от реальности (массовое пьянство, наркомания и т.д.).  

Соответственно, возрастает уровень криминализации населе-
ния. При этом нередко происходит замещение объекта недовольст-
ва. Социальное раздражение сублимируется в повышенную агрес-
сивность, направленную на искусственно сконструированного 
«врага». И только затем прорезывается всеобщая откровенная вра-
ждебность власти, способная вылиться в более или менее осознан-
ные проявления протеста. Однако до тех пор, пока власть не пере-
ходит границы, за которыми терпеть уже физически невозможно, 
основная масса граждан – вне зависимости от ее отношения к пра-
вящим политическим силам – не выйдет за пределы конституцион-
ного поля. Исторический опыт, зафиксированный в общественном 
сознании, сформировал у населения России стойкое убеждение, что 
такие действия не принесут решения назревших проблем, а лишь 
ухудшат условия существования. 

При глубоком недоверии институтам власти, традиционном 
отчужденно-пассивном отношении к политике и высоком уровне 
социального недовольства в обществе накопился большой потен-
циал скрытой гражданской активности, которая пока не находит 
адекватного выхода. Поэтому небольшие колебания социально-
экономической или политической ситуации могут мгновенно пре-
образить политическую и гражданскую отстраненность в активизм, 
в том числе в самых острых формах. Если это произойдет, то край-
не важно – прежде всего для судеб самой России, – чтобы этот ак-



 

 118 

тивизм реализовался по каналам гражданского общества, а не пе-
рехлестнул их.  

Особенно сильна такая опасность в условиях, когда из-за не-
состоятельности власти кредит доверия к ней исчерпан. Население 
становится особенно восприимчивым к примитивным объяснениям 
событий, предельно простым способам решения проблем. Упро-
щая, можно сказать, что на высоком уровне кризисного развития 
общественное сознание как бы жаждет быть обманутым и поэтому 
охотно открывается любому ловкому политикану. 

Первоочередной задачей в связи с этим следует считать пре-
одоление опасной отчужденности между гражданами и властью. 
Оно возможно лишь в том случае, когда обществу будет представ-
лено убедительное свидетельство готовности верхов кардинально 
изменить проводимый ранее курс. Таким свидетельством, насколь-
ко можно судить на основании опыта других стран, являются ин-
ституциональные изменения, открывающие бóльшие, чем прежде, 
возможности влияния общества на политические решения, и ради-
кальные кадровые перемены, предполагающие выдвижение на 
видные государственные позиции деятелей, обладающих безуслов-
ным общественным авторитетом. 

Первостепенное значение имеют и внешние атрибуты пове-
дения верхушки правящей элиты. Ее образ жизни и структура по-
требления должны демонстрировать то крайне важное для общест-
венного сознания обстоятельство, что представители высших 
эшелонов власти не считают себя небожителями, возвышающими-
ся над обществом и призванными «владеть и править», но осозна-
ют свою роль чиновников, наделенных определенными функциями 
и несущих ответственность перед гражданами за исполнение сво-
его служебного долга. 

 
А.Н. Медушевский (журнал «Российская история»): 
Я буду говорить о взаимодействии общества и политиче-

ской власти, установлении обратных связей между ними в реали-
зации Основного закона. Актуализация этой темы связана с форми-
рованием в России явления конституционного параллелизма: фак-
тического существования двух конституций, одна из которых 
зафиксирована в тексте Основного закона, принятого в 1993 г., 
другая – представляет собой систему неформального (реального) 
функционирования политической системы, властных институтов и 



Власть в политической культуре России 

 119 

их взаимоотношений с обществом. Этот феномен не является ис-
ключительно российским: повсюду в мире существует определен-
ный разрыв между конституцией как общественным идеалом и так 
называемой «рабочей конституцией», которая в концентрирован-
ном виде отражает механизм политического режима, практику су-
дов, ситуационные условия деятельности политических партий, 
общественных организаций и гражданского общества в целом. Од-
нако соотношение между формальной и реальной конституциями 
может быть совершенно различным.  

Представим эти различия в виде трех моделей: формальная и 
реальная конституции могут дополнять друг друга (ситуация 
функционирующей демократии); находиться в конфликте между 
собой (ситуация нестабильных демократий); наконец, вступать в 
непримиримое противоречие (авторитарные режимы). Постсовет-
ская ситуация вполне может быть отнесена ко второй модели: ре-
зультатом конституционной революции 1993 г. стало принятие ли-
беральной Конституции РФ 1993 г., которая опережала развитие 
политической системы и была принята в известном смысле «на вы-
рост». Она фиксировала институты, которых просто не было в ре-
альности (как, например, частная собственность). Внутреннее про-
тиворечие между установленными нормами позитивного права и 
политической практикой, носившей квазиконституционный харак-
тер, было неизбежно для общества переходного периода.  

Очевидно, что это противоречие может быть разрешено дву-
мя способами: подтягиванием социальной реальности до уровня 
конституционных норм (и тогда формируется первая модель) или 
пересмотром Конституции под старую реальность. Тогда возникает 
параконституционализм, при котором либеральные положения 
Конституции становятся все более декларативными, все менее со-
ответствуют политической практике, а со временем просто устра-
няются из Основного закона. Демократический переходный период 
при таком развитии событий (как показывает опыт многих разви-
вающихся стран) заканчивается установлением авторитарного ре-
жима. Эта тенденция в России последнего десятилетия, очевидно, 
набирает силу, что актуализирует механизм обратных связей: если 
гражданское общество и властвующая элита признают факт эрозии 
демократических ценностей и считают его опасным, они должны 
пойти на диалог и найти адекватное институциональное и полити-
ческое решение проблемы.  



 

 120 

В связи с вышеизложенным возникает вопрос: является ли 
Конституция общественным договором между обществом и госу-
дарственной властью, содержание которого может быть обсуждае-
мо? Действительно, исторически идея конституционализма выте-
кает из теории, объяснявшей возникновение гражданского 
общества и государства заключением договора между индивидами 
или обществом и властью. Несмотря на метафизический характер 
теории (т.е. ее неподтвержденность историческими фактами), она 
оказала превалирующее влияние на становление конституционных 
систем. Конституции являлись письменной фиксацией обществен-
ного договора; в их структуры вводился важнейший элемент дого-
вора – декларации прав человека и гражданина. 

В современной политической лексике «общественный дого-
вор» – это, скорее, метафора, обозначающая наличие определенно-
го консенсуса в обществе. Как правило, она указывает на достиже-
ние согласия между политическими партиями, общественными 
организациями и властными группами по определенным, стратеги-
чески приоритетным направлениям развития или вопросам интер-
претации конституции. Не случайно актуализация этой терминоло-
гии приходится на эпохи демократического перехода в странах 
Южной Европы 1970-х годов или Восточной Европы 1990-х, когда 
основные приоритеты вырабатывались с учетом мнения власти и 
оппозиции («Пакты Монклоа» и принятие Конституции 1978 г. в 
Испании или «круглые столы» в некоторых странах Восточной Ев-
ропы периода «бархатных революций»). Понятие «общественного 
договора» становится значимым в концепции консоциативной де-
мократии, предполагающей поиск приемлемых демократических 
решений в расколотом обществе путем диалога элит (Канада, Юж-
ная Африка и т.д.).  

В России договорная модель разрешения острых социальных 
конфликтов никогда не была востребована. Это подтверждает ис-
торическая судьба институтов согласования конфликтных интере-
сов – Демократического совещания, Предпарламента и Директории 
1917 г., Учредительного собрания в 1918 г. Не сложилась договор-
ная модель и в момент политического кризиса конца ХХ в. Об этом 
свидетельствует процесс принятия Конституции России 1993 г. и 
судьба институтов поиска социального консенсуса: проекта дого-
воров о согласии общественных и политических сил, Демократиче-
ского совещания, Гражданского форума и др.  



Власть в политической культуре России 

 121 

Причинами сворачивания деятельности институтов согласо-
вания интересов являются общая слабость и аморфность граждан-
ского общества, неартикулированность партийной системы, а так-
же правовой нигилизм населения и элит. Для того чтобы 
Конституция действительно стала «общественным договором», 
необходимо заставить работать институты примирения конфликтов 
в рамках правового поля, преодолеть ценностный раскол в общест-
ве в отношении конституционных норм, выработать общепринятые 
стандарты демократического участия, т.е. фактически радикально 
изменить всю политическую культуру нашего общества.  

В какой мере российское гражданское общество готово к ре-
шению этих проблем? Когда мы говорим о гражданском обществе, 
необходимо выделить три основных параметра: степень его орга-
низованности, уровень осознания его представителями своей поли-
тической идентичности, возможности коммуникации с государст-
венными институтами и элитами. По первому параметру можно 
констатировать определенный позитивный сдвиг, особенно если 
учитывать полное подавление гражданского общества в советский 
период.  

Когда мы говорим о слабости гражданского общества, то 
имеем в виду не только количественно выраженные параметры, но 
и ценностные ориентиры, далекие от принятия демократических 
стандартов. Принципиальный показатель – негативная оценка зна-
чительной частью общества преобразований 90-х годов ХХ в. Ко-
нечно, это в значительной степени реакция на экономические 
трудности и утрату имперского могущества. Однако в целом такая 
оценка совершенно игнорирует факт политического раскрепоще-
ния – приобретение обществом в результате уничтожения однопар-
тийной диктатуры фундаментальных прав и свобод. Это очень на-
поминает оценку бывшими крепостными Великой реформы 
Александра II. Массы, политически деградировавшие в советский 
период, не могут смириться с отсутствием жесткой руки. Как пока-
зывают социологические опросы, более 50% населения считают 
сталинизм позитивным явлением русской истории (что, впрочем, 
не в последнюю очередь является отражением приоритетов совре-
менной информационной политики). Поэтому не вызывает удивле-
ния факт общественного раскола в отношении действующей Кон-
ституции.  



 

 122 

В обществе есть силы, которые хотели бы реставрации преж-
ней системы – вплоть до восстановления номинального советского 
конституционализма. Мнимые «друзья народа» научились исполь-
зовать демократические нормы для пропаганды недемократических 
порядков. Продолжается поиск «особого», отличного от мирового 
пути России к демократии. Суррогатные институты квазипредста-
вительства называют парламентаризмом «особого рода», совершая 
элементарную подмену понятий.  

Таким образом, готовность гражданского общества к полно-
ценному политическому участию есть не результат, но процесс: 
она формируется по мере осознания им своей социальной идентич-
ности, способности оппонировать антилиберальным тенденциям и 
развития каналов коммуникации, позволяющих определять условия 
«общественного договора», т.е. характер социального консенсуса. 
В России, однако, всегда побеждает идея отложенного консенсуса, 
который принимается не как категорический, а скорее как гипоте-
тический императив (т.е. сама возможность его установления со-
провождается известными оговорками).  

Чем определяется возможность политического участия граж-
данского общества? Стратификация гражданского общества по та-
кому критерию, как политическое участие, наиболее информативна 
для выявления общего вектора его развития. Исследователи гово-
рят о существовании ряда социальных слоев и групп: собственно 
гражданского общества (как наиболее широкого понятия) и далее, 
по степени сужения объема – политического класса, правящего 
класса и властвующей элиты. Все эти слои в неодинаковой степени 
вовлечены в политику.  

Население в России традиционно было вне политики. Она 
являлась уделом незначительной части общества. Сейчас в России 
политика делается на уровне элит при некотором участии полити-
ческого класса. Гражданское общество отсутствует в схеме. 
Но это – очень узкие рамки. Даже если обеспечить систему обрат-
ных связей в таком узком пространстве, она будет иметь ограни-
ченный характер. Однако любая политика, тем более в условиях 
кризиса, предполагает поиск социальной опоры. Эта задача не так 
проста, как может показаться на первый взгляд, поскольку она не 
сводится исключительно к раздаче привилегий или технологиче-
скому манипулированию социальными группами. Стержень этой 
политики – в отыскании основы консенсуса: тех ценностных ори-



Власть в политической культуре России 

 123 

ентиров, которые способны обеспечить стабильность и предска-
зуемость политического процесса. Задача состоит в том, чтобы ак-
тивизировать все компоненты широкого гражданского общества. 
Это предполагает либерализацию политического режима.  

В отношениях общества и государственной власти в совре-
менной России вновь проступает патерналистская составляющая 
(что все чаще рассматривается как долгожданное возвращение к 
историческим «истокам»). Каналы коммуникации между граждан-
ским обществом и политической властью хорошо известны: это 
всеобщие выборы на многопартийной основе, эффективный парла-
ментаризм, развитая структура активных неправительственных ор-
ганизаций (НПО), независимые и профессиональные судьи, поль-
зующиеся доверием общества, активные СМИ, доводящие до 
общества реальную информацию о политическом процессе и даю-
щие его критический анализ (в современном обществе именно 
пресса обеспечивает необходимые каналы коммуникации и систе-
му обратных связей). 

Если эти институты по тем или иным причинам перестают 
работать, возникает потребность в их имитационном воспроизве-
дении. В эту конструкцию вполне вписываются слабый парламен-
таризм и такие в сущности суррогатные институты, как Общест-
венная палата (ставшая механизмом селекции общественных 
инициатив), общественные приемные (выражающие традиционную 
патерналистскую легитимность), а также напоминающая монархи-
ческие традиции практика встреч главы государства с представите-
лями «цензовой» демократической общественности (показательно, 
что у нас обсуждается лишь вопрос о том, насколько регулярными 
будут эти встречи, но не сам формат диалога). 

Концепция «управляемой демократии», возможно, дающая 
определенный мобилизационный эффект в краткосрочной перспек-
тиве, в длительной перспективе ведет к сужению каналов обратной 
связи и в конечном счете к стагнации. Как показывает опыт бреж-
невизма, стагнирующие режимы при внешней крепости оказыва-
ются чрезвычайно непрочны в ситуации кризиса. Напротив, режи-
мы, сохраняющие конкурентную политическую среду, при 
внешней непрочности оказываются более стабильными и гибкими 
по отношению к внешним вызовам. 

Можно ли выделить какие-то системные особенности отно-
шений общества и государства в России, в принципе исключающие 



 

 124 

демократический и конституционный векторы развития? Нет. Сле-
дует говорить об исторических особенностях российской полити-
ческой системы и связанных с ними культурных стереотипах, но 
нельзя делать на этой основе вывод о принципиальной невозмож-
ности либерального конституционного проекта в России. Сам факт 
воспроизводства авторитарного режима на разных стадиях истори-
ческого процесса служит для некоторых публицистов почвенниче-
ского направления неопровержимым доказательством того, что в 
России сложилась особая система власти, которая не поддается ре-
формированию и отторгает конституционализм, так сказать, на 
системном уровне. Одни сожалеют об этом, другие, напротив, при-
ветствуют, усматривая в этом феномене выражение «самобытно-
сти» российской государственности, которую не следует перекраи-
вать по западным лекалам. Сравнительная типология политических 
режимов, однако, позволяет найти вполне убедительные аргументы 
против этого вывода. То, что признается главной исторической 
«особенностью» российской системы власти, выступает таковой 
лишь при сравнении с развитыми западными формами конститу-
ционализма.  

Следует подчеркнуть, что конституционализм – самостоя-
тельный элемент политической модернизации. Более того, основ-
ной элемент такой модернизации в Новейшее время. Можно даже 
сказать, что это наиболее рациональная технология построения со-
временного демократического государства. Поэтому всегда суще-
ствует выбор: принимать эту технологию или нет. Сравнение двух 
немецких государств – Западной и Восточной Германии, двух ки-
тайских государств – КНР и Тайваня, двух корейских государств – 
Северного и Южного – хорошо иллюстрирует этот вывод. При 
сходных экономических, социальных и религиозных исторических 
традициях осознанный выбор технологии построения государства 
приводит к диаметрально противоположным результатам и в ко-
нечном счете оказывает эффективное обратное воздействие на эко-
номический и социальный строй.  

Выбор вектора развития совершенно свободен, здесь нет ни-
какой фатальности (если, конечно, элиминировать фактор внешне-
го воздействия на ситуацию выбора). В известной формуле Гегеля 
следует подчеркнуть вторую ее часть: «Все разумное – действи-
тельно». Поэтому выбор между демократией и авторитаризмом в 
России имеет вполне прагматический характер.  



Власть в политической культуре России 

 125 

История, конечно, многое объясняет и без нее нельзя понять 
современную российскую ситуацию, но из этого не следует, что 
она всегда служит хорошим ориентиром на будущее. Не нужно ме-
ханистически объяснять недостатки современной политической 
системы и тем более стратегию развития ее пороками в прошлом. 
Есть в истории такое наследие, от которого лучше отказаться и не 
переносить в будущее. Для общества поэтому чрезвычайно важна 
критика исторического опыта, понимание того, от какого наследия 
мы отказываемся и почему.  

В истории России уже предпринимались попытки радикаль-
ного переустройства политической системы. В связи с этим возни-
кает вопрос: в какой мере исторический опыт российского консти-
туционализма информативен для решения современных проблем? 
Прежде всего, нужно опровергнуть два крайних суждения: об ор-
ганической невосприимчивости России к конституционным огра-
ничениям власти, с одной стороны, и противоположное утвержде-
ние – о том, что в России конституционализм существовал всегда, 
но имел особую природу, отличную от западных его форм, – с дру-
гой. Первое утверждение опровергается тем фактом, что в России 
существовала длительная история дебатов об ограничении монар-
хической власти, восходящая к конфликтам боярской аристократии 
с государями еще в период формирования централизованного го-
сударства. Следует также помнить о традиции конституционных 
проектов: они регулярно создавались оппозицией в Новое время 
начиная с XVIII в. (первый оформленный проект – Кондиции Вер-
ховного тайного совета 1730 г.). Наиболее разработанными доку-
ментами такого рода стали проекты русского либерализма, подго-
товленные Конституционно-демократической партией в канун 
революции 1905 г. и заложившие основу трансформации абсолю-
тизма в дуалистическую монархию.  

Второе утверждение – в России всегда был конституциона-
лизм, но «особого рода», основанный на соборности и симфонии 
общества и власти, вечевых традициях, общинных институтах, 
земских соборах, так называемом правительственном конститу-
ционализме, – также не соответствует действительности. Здесь 
очевидна логическая подмена понятий: в традиционных институтах 
(как и в институтах номинального конституционализма советского 
периода, представлявших их испорченную копию) речь шла не о 
подлинном ограничении политической власти со стороны общест-



 

 126 

ва, но лишь о попытках легитимации власти путем совета с «зем-
лей». Сторонникам этой позиции следует напомнить римскую 
формулу: «An nescis longas regibus esse manus» («Разве ты не зна-
ешь, что у царей длинные руки?»). 

Конечно, проблема России заключается в том, что реальный 
переход к конституционному строю начал осуществляться очень 
поздно, в начале ХХ в., с большим опозданием по сравнению с 
другими государствами Европы и даже Азии (например, Конститу-
ция Мэйдзи в Японии) и очень быстро был остановлен большеви-
стским режимом однопартийной диктатуры, принципы которого 
оставались неизменны до 90-х годов ХХ в. Поэтому на протяжении 
большей части истории Нового и Новейшего времени у нас не бы-
ло даже тех эфемерных форм конституционализма, которые суще-
ствовали, например, в странах Южной Европы и Латинской Аме-
рики. 

В условиях абсолютного преобладания государственного на-
чала над обществом и крайней слабости последнего решение про-
блем политического переустройства всегда было неустойчиво и 
напоминало колебания маятника: от анархии до авторитаризма в 
разных формах – монархического абсолютизма, советского одно-
партийного режима с культом личности или, наконец, сверхпрези-
дентского режима, вызывающего ассоциации с цезаристско-
бонапартистской традицией.  

Как можно объяснить эту негативную динамику, почему пе-
риоды движения к конституционализму сменяются возвратными 
движениями? Историческая динамика российского конституциона-
лизма представляет собой специфический вариант цикличности. 
Я предлагаю теорию конституционных циклов, которая, по анало-
гии с теорией экономических циклов Кондратьева, раскрывает ме-
ханизм конституционных изменений как смену трех основных фаз: 
отказ от прежней конституции (деконституционализация), приня-
тие новой (конституционализация) и трансформация последней под 
влиянием социальной реальности (реконституционализация). Это, 
в свою очередь, связано со сменой социально-психологического 
состояния общества.  

В России выделяются три больших цикла конституциона-
лизма: протоконституционализм начала XVII в., конституционные 
циклы начала и конца ХХ столетия. Их отправной точкой является 
конституционная революция (радикальный отказ от предшествую-



Власть в политической культуре России 

 127 

щего Основного закона), высшая фаза представлена принятием но-
вой конституции, а завершение связано с трудным процессом со-
гласования Основного закона с социальной реальностью. На этой 
третьей фазе в России исторически всегда доминировала та или 
иная форма авторитаризма.  

Следуя этой логике, мы должны признать, что современный 
период должен быть определен как заключительная фаза третьего 
цикла, начатого конституционной революцией конца ХХ в. Как и в 
ходе предшествующих циклов, мы становимся свидетелями труд-
ного поиска соотношения новых конституционных норм (отчасти 
заимствованных извне, отчасти соответствующих предшествующим 
либеральным традициям) и меняющейся социальной реальности.  

Так возникает феномен конституционного параллелизма, ко-
торый вновь ставит нас перед дилеммой демократии и авторита-
ризма, выбора вектора будущего развития политической системы. 
Именно на этой фазе закладывается основа той политической сис-
темы, которая может просуществовать достаточно долго. Вопрос 
заключается в том, удастся ли на этот раз преодолеть традицион-
ный выбор в пользу авторитаризма или он вновь окажется домини-
рующим и цикл получит привычное завершение. 
 

А.Н. Аринин (журнал «Политическое образование»): Ос-
тановлюсь подробнее на взаимоотношении власти и обще-

ства в России в 1990–2009 гг. При характеристике политической 
культуры России следует, на мой взгляд, исходить из двух положе-
ний.  

Во-первых, политическая культура постоянно развивается и 
меняется: это не застывшая социальная плазма, а живое творчество 
граждан, реализующих свой свободный выбор и отвечающих за 
него. Цель такого творчества – совершенствование человека и об-
щества, что есть объективный закон общественного развития. Этот 
закон в принципе исключает возможность существования замкну-
тых, неизменяющихся систем власти и политических культур при 
общности глобальных условий жизни народов мира и универсаль-
ности вызовов человечеству. 

Во-вторых, в информационную эпоху процесс изменения по-
литической культуры идет гораздо стремительнее, чем раньше. 
Информация, передача знаний стали сейчас фундаментальным ис-
точником развития общества. Это мотивирует людей активнее уча-



 

 128 

ствовать в жизни своего государства, энергичнее защищать собст-
венные права и свободы. Люди получили возможность выбирать 
варианты решения тех или иных проблем. Их участие в жизни го-
сударства заключается в активном гражданском контроле над дея-
тельностью власти. Информационная эпоха, таким образом, стиму-
лирует общество устанавливать обратную связь с государственной 
властью с целью повышения ее эффективности.  

Исходя из этого и следует характеризовать отношения власти 
и общества в России в 1990–2009 гг. За эти годы Россия прошла 
условно два этапа преобразований. Первый этап (с июня 1990 г., 
момента принятия Декларации о государственном суверенитете 
России, по август 1998 г.) характеризуется, с одной стороны, де-
монтажем плановой экономической и советской политической сис-
тем, а с другой – формированием новых экономических, политиче-
ских и общественных отношений. Все эти годы государственная 
власть из-за безответственности, повсеместного нарушения закона 
и масштабной коррупции была неэффективна. Как следствие, про-
цесс преобразований в стране осуществлялся с огромными ошиб-
ками, массовыми нарушениями прав и свобод человека, что тяжело 
отразилось на состоянии дел в экономике и социальной сфере. 
Вместе с тем россияне достойно прошли этот труднейший этап 
жизни страны. Главной движущей силой развития России является 
российский народ. Когда в начале 90-х годов в стране рухнули пла-
ново-распределительная экономика, социалистические общест-
венные отношения и политика государственного патернализма, 
россияне оказались в условиях свободного выбора в решении своей 
судьбы.  

Поэтому не могу согласиться с утверждением Юрия Сергее-
вича Пивоварова о том, что власть в России имеет «неполитиче-
ский характер», «она носила и носит сейчас характер непонятный, 
метафизический», что власть «не порождена обществом, а придана 
ему извне и управляет им на дистанции». Эти рассуждения, на мой 
взгляд, не имеют объективной основы и носят предвзятый харак-
тер. В то же время следует признать, что из-за нарушения избира-
тельных прав граждан, отсутствия широких слоев среднего класса 
выборы в регионах и на местном уровне во многом не отвечали 
демократическим нормам.  

На мой взгляд, нельзя также согласиться и с точкой зрения, 
согласно которой в России «власть не договорная, в отличие от ев-



Власть в политической культуре России 

 129 

ропейской, – ей просто не с кем договариваться», так как она явля-
ется «моносубъектом русской истории». Вспомним отечественную 
историю. Еще со времен Древней Руси существовал институт дого-
вора между князем и народом. С помощью института веча – народ-
ного собрания как верховного органа власти городов-государств 
второй половины XI – начала XIII в. – народ влиял на ход полити-
ческой жизни. Конечно, договорной характер власти на Руси был 
подорван монгольским завоеванием. Однако вплоть до конца XV в. 
в Новгородской и Псковской республиках вече оставалось главным 
гарантом договорного института власти.  

Пятивековая традиция народных собраний в Киевской и Нов-
городской Руси в Московском государстве в XVI в. преобразова-
лась в Земской собор. Н.И. Костомаров по этому поводу писал, что 
в XI–XV вв. существовали «вече по одиночке, но никто не доду-
мался до великой мысли образовать одно вече всех русских земель – 
вече веч». Земской собор решал достаточно широкий круг вопро-
сов – устанавливал законы (соборы 1550, 1649 гг.), решал вопросы 
войны и мира (соборы 1566, 1632, 1634 гг.), санкционировал ре-
формы и новые налоги (соборы 1549 и 1649 гг.), наконец, избирал 
нового царя (соборы 1584, 1598, 1613 гг.). 

Договорные отношения сохранились между правящим клас-
сом – боярством – и московскими государями. В.О. Ключевский, 
непревзойденный до сих пор знаток московских элит, указывает: 
«Среди титулованного боярства XVI века утверждается взгляд на 
свое правительственное значение не как на пожалование москов-
ского государя, а как на свое наследственное право, доставшееся 
им от предков независимо от этого государя». Боярство смотрело 
«на себя как на собрание общепризнанных властителей Русской 
земли, а на Москву как на сборный пункт, откуда они по-прежнему 
будут править Русской землей, только не по частям и не в одиноч-
ку, а совместно… и всей землей в совокупности. Значит, в новом 
московском боярстве предание власти, шедшее из удельных веков, 
не прервалось, а только преобразовалось». Добавим к этому, что и 
старые нетитулованные московские бояре были, по мнению Клю-
чевского, «вольными слугами князя по договору». Совершенно не-
понятно, каким образом могла в такой стране установиться «не до-
говорная, моносубъектная власть».  

Если говорить о современной политической культуре России, 
то здесь тем более нет оснований рассуждать о том, что власть у 



 

 130 

нас не договорная, ибо ей не с кем договариваться. Вне всякого со-
мнения, без доверия и поддержки власти в 1990–1993 гг. россий-
ским обществом реформы были бы невозможны. В декабре 1993 г. 
на всенародном референдуме за новую Конституцию России про-
голосовало свыше 57% российских граждан. Таким образом, Кон-
ституция стала специальной договоренностью между государст-
вом, с одной стороны, и гражданами – с другой.  

Неверно, на мой взгляд, рассуждать и о том, что российское 
общество не меняет своего отношения к власти. Так, на грубые 
ошибки в проведении реформ в 1992–1993 гг. и на расстрел парла-
мента россияне ответили протестным голосованием в Государст-
венную думу в декабре 1993 г., отдав свои голоса ЛДПР. Обнища-
ние большинства россиян в результате радикальных реформ 
заставило их проголосовать на выборах в Государственную думу в 
1995 г. за КПРФ, а на выборах Президента России в 1996 г. едва не 
победил Г. Зюганов. 

Общество выбирало власть на федеральном, региональном и 
местном уровнях, строго реагируя на нарушения общественного 
договора. Вместе с тем общество оказалось не в состоянии заста-
вить власть (федеральную, региональную и местную) добросовест-
но исполнять закон, соблюдать права и свободы человека, компе-
тентно управлять финансовыми и материальными ресурсами, 
качественно и своевременно оказывать публичные услуги людям. 
Безусловно, Россия могла бы развиваться интенсивнее, если бы ей 
не препятствовали беззаконие, безответственность, некомпетент-
ность и коррупция власти, которые во многом были обусловлены 
непрозрачностью ее деятельности и, следовательно, отсутствием 
эффективного гражданского контроля над ней. 

Второй этап преобразований в России (с сентября 1998 г. по 
август 2008 г.) характеризовался в первую очередь восстановлени-
ем российской государственности, усилением роли государствен-
ной власти в регулировании экономики, что обусловило ее подъем. 
Он был связан также с формированием устойчивой, дееспособной 
политической системы, возвращением России на мировую арену 
как сильного государства, с которым считаются и которое может 
постоять за себя, пробуждением самосознания российского народа 
и ощущения самоценности России. 

Все это стало возможным благодаря поддержке российским 
обществом курса президента страны В. Путина на защиту нацио-



Власть в политической культуре России 

 131 

нальных интересов России: обеспечение ее конституционного и 
территориального единства, усиление регулирующей роли госу-
дарства в экономике, отстранение олигархов от власти, повышение 
жизненного уровня россиян. По сути, это был новый обществен-
ный договор, ориентированный на восстановительно-стабилиза-
ционные процессы.  

Сегодня финансово-экономический кризис объективно тре-
бует от российского правящего класса создать необходимые усло-
вия для неукоснительного исполнения закона, формирования ком-
петентной власти, мотивации к производительному труду, 
проявлению деловой энергии и инициативы. По существу, сегодня 
страна стоит перед третьим этапом преобразований – этапом мо-
дернизации России.  
 
И.И. Глебова (ИНИОН РАН): Уважаемые коллеги, пожалуй-

ста, вопросы к выступавшим докладчикам.  
 
Ю.С. Пивоваров: У меня вопрос к Кириллу Георгиевичу Хо-
лодковскому. Вы говорили очень важные вещи об эволюции 

политической культуры – например, о том, что в ХХ в. произошли 
падение патриархального коллективизма и становление атомизиро-
ванного индивидуализма. Какие еще важные, на Ваш взгляд, изме-
нения можно отметить?  
 

К.Г. Холодковский: Затрудняюсь дать исчерпывающий 
ответ. Я думаю, что традиционная политическая культура 

утратила внутреннее единство и стала многообразной в своих про-
явлениях. Может быть, это связано с усложнившейся структурой 
общества: сейчас почти исчезла деревня и большую роль играет 
город. А город – это нечто более многообразное. Политическая 
культура играет сейчас разными своими ипостасями гораздо боль-
ше, чем это было в начале прошлого века. 

 
Б.И. Коваль (журнал «Политическое образование»): Когда 
Вы говорили о массовом восприятии демократии (усвоена на 

вербальном уровне, принята более образованным слоем), Вы не 
характеризовали связь демократии со справедливостью. Ведь спра-
ведливость – это основа демократии. И в глубине народа сохраня-
ется неизбывная и неудовлетворенная тяга к справедливости. 

? 

? 



 

 132 

К.Г. Холодковский: Справедливость каждая группа, каж-
дый социальный слой понимает по-своему. У нас нет той 

культуры «обтачивания» этого понятия, которая исторически сло-
жилась на Западе. Когда-то социальная справедливость появилась в 
значении «равенство положения». Потом оно было практически 
отвергнуто. У нас этого не произошло. 

 
И.И. Глебова: Позвольте мне добавить. Когда у наших граж-
дан сейчас спрашивают: «Что происходит в российской поли-

тике?» – большинство отвечает, что строится демократия. Раньше 
все терялись, когда задавали вопрос: «А что вы понимаете под де-
мократией?» Теперь знают: это сосредоточение власти в руках пре-
зидента, государственный контроль над экономикой, СМИ и т.д. – 
при сохранении потребительских свобод и независимости частной 
жизни. Видимо, и понятие «справедливость» должно быть рас-
шифровано «сверху». «Верхи» явно заинтересованы в переинтер-
претации понятия – ведь основная часть населения исторически 
ориентирована на распределительную модель. В соответствии с 
ней справедливы не гарантированное законом равенство прав и со-
циальная защищенность неимущих, а материально-имущественное 
поравнение, приведение большинства к некоему «срединному» 
эталону. Кстати, такая доминирующая установка плохо согласуется 
с демократической идеей. Точнее, свидетельствует о «первобытном 
демократизме» массового сознания. 
 

И.С. Семененко (ИМЭМО РАН): Юрий Сергеевич Пивоваров 
говорил о сложной природе русской власти, о наличии в ней 

репрессивно-подавляющей и революционно-реформистской ком-
поненты. Власть выглядит у него как двуликий Янус. Кирилл Геор-
гиевич Холодковский несколько иначе поставил вопрос, но, мне 
кажется, речь шла об одном и том же. Он говорил об элите господ-
ства и об элите, которая ориентирована на развитие, но оттеснена с 
лидирующих позиций. Можно ли выявить факторы, которые ак-
туализируют реформистскую природу власти или выведут на ве-
дущие позиции элиту развития? Каковы перспективы России в 
этом отношении? 
 
 
 

! 

? 



Власть в политической культуре России 

 133 

К.Г. Холодковский: Вопрос этот прогностический; мы не 
можем точно знать, как все произойдет и произойдет ли 

вообще. Если пофантазировать, можно сказать, что для реализации 
этого сценария необходим целый ряд условий. Первое: такое изме-
нение объективной ситуации, которое заставит власть искать ка-
кие-то новые методы взамен тех, что уже не срабатывают. Второе 
условие – на этой почве возникнут раскол и внутренняя борьба 
«наверху», причем «элита развития» и часть господствующего 
класса, озабоченная собственным выживанием, должны будут опе-
реться на какие-то социальные силы. Наверное, в первую очередь 
на активное меньшинство, потому что на пассивное большинство в 
такой ситуации еще никому опереться не удавалось. Будет так или 
нет, очень сложно сказать. Возможен и тот вариант событий, о ко-
тором здесь уже говорилось, – выдвижение на первый план по-
громных качеств толпы. 
 
И.И. Глебова: Вопрос был задан не только Кириллу Ге-

оргиевичу Холодковскому, но и Юрию 
Сергеевичу Пивоварову. Поэтому было бы 
интересно послушать и Ваш ответ.  

 
Ю.С. Пивоваров: Действительно, это, так сказать, прогно-
стический вопрос. Его можно свести к другому: способна 

наша культура меняться или нет? Преобразовалась ли наша куль-
тура за последние сто лет? Да, совершенно: стала урбанистической – 
и все изменилось. Впервые в истории основная масса людей живет 
не в природном ритме, а в условиях городской цивилизации, пред-
полагающей всеобщую образованность и пр. Здесь присутствует 
профессор В.П. Булдаков, описавший в своей «Красной смуте» ре-
волюцию в деревенской стране. И когда мы обсуждали наши пер-
спективы, я подумал: если бы ему пришлось описать революцию в 
урбанистической России, походила бы она на Красную смуту? 
Возможен ли ужас деревенской революции в городской России? 
Конечно, за сто лет все абсолютно изменилось. И не следует недо-
оценивать того объема демократии и прав, которые мы получили за 
последние годы. Тем не менее повторение этого ужаса возможно. 
Чтобы все произошло по-другому, должен измениться человек. 
А он почему-то не меняется или меняется, но не кардинально. 



 

 134 

К вопросу о демократии. По данным опроса Левада-центра 
12 декабря 2005 г., 55% населения уверены в том, что глава госу-
дарства и суверенитет – это одно и то же. Большинство граждан 
считает также, что Конституция – это плод труда лично президен-
та. Совершенно сказочные, мифологические представления у лю-
дей по поводу власти. Другая сторона проблемы – сама власть: и 
реформы, и репрессии она проводит исключительно для укрепле-
ния самой себя. Крепостное право было отменено против воли дво-
рян, которые бесконечно плакали о своих крестьянах. Царь сказал – 
освобождайте, и силой бюрократии освободили. Александр II сде-
лал это, потому что понимал: в противном случае произойдет 
взрыв. Конституция 1906 г. была принята, когда стало очевидно, 
что только репрессиями революцию не подавить. И линия 
С.Ю. Витте победила не потому, что он хотел ограничения само-
державия (он был монархист), а потому, что понял – взорвут.  

Проблема нашей власти – не в том, что в ней нет реформист-
ской силы. Когда надо, она станет реформистской, когда надо – 
репрессивной, чтобы самосохраниться. И только когда общество 
изменится так, что власть будет его следствием (а не наоборот), 
тогда и она переменится. Однако парадоксальным образом россий-
ское общество не хочет меняться.  

Я это утверждаю не только как исследователь, но и как ад-
министратор, который одиннадцать лет руководит институтом: 
люди не хотят самоуправляться, быть свободными гражданами в 
свободной стране. Как бы ты их к этому ни понуждал, – не хотят. 
Они готовы играть роль подданных. Причем, если не будешь их к 
тому понуждать, скажут: значит ты – слабый администратор. Это 
была проблема М.С. Горбачева и многих других: слабак, раз даешь 
свободу, а не бьешь по зубам. 
 
И.И. Глебова: Есть еще вопросы, коллеги?  
 

А.Н. Аринин: У меня вопрос к Андрею Николаевичу Меду-
шевскому: охарактеризуйте подробнее явление конституци-

онного параллелизма в России.  
 

А.Н. Медушевский: Параконституционализм распростра-
нен во многих политических режимах современного мира – 

в том числе и в России. Это явление в известной мере отражает 

? 



Власть в политической культуре России 

 135 

трудности соотнесения нормы и реальности трансформирующихся 
обществ.  

Явление конституционного параллелизма было теоретически 
осмыслено в немецкой правовой литературе при анализе крушения 
Веймарской республики. В нем отразилось постепенное расхожде-
ние между текстом действующей Конституции (Веймарская кон-
ституция 1918 г. была одной из лучших для своего времени) и по-
литическим процессом в расколотом обществе. Трансформация 
политического режима в направлении авторитаризма шла посте-
пенно, причем без отмены Конституции: путем внесения поправок 
в нее, развития указного права, а главное – выведением из сферы 
конституционного регулирования значительных социальных об-
ластей и образованием внеконституционных институтов. 

Не буду останавливаться на специфически юридических ас-
пектах проблемы, но подчеркну: эта технология представляет со-
бой фактическую переоценку конституционных норм, их селекцию 
с позиций политической реальности. Как и всякая технология, она 
является ценностно нейтральной и может использоваться для дос-
тижения прямо противоположных целей – как демократизации ре-
жима (например, трансформации политической системы франкиз-
ма в направлении парламентской монархии), так и усиления его 
авторитарных тенденций (например, в ряде государств постсовет-
ского региона и во многих развивающихся странах). В последнем 
случае ее проявлением становится такое «согласование» конститу-
ции с реальностью, которое существенно меняет содержательное 
наполнение основных норм без их формального текстуального из-
менения: развитие правового регулирования федеративных отно-
шений в направлении централизации; ограничение механизма раз-
деления властей путем введения неконституционных институтов, 
которые наделяются по существу конституционными функциями; 
ограничение независимости судебной власти и расширение сферы 
административного усмотрения, а также делегированных полномо-
чий администрации; изменения избирательной системы, направ-
ленные на предоставление преимуществ одной партии, которая до-
минирует в парламенте, создание особого статуса для ее 
политического лидера.  

Очевидно, что Россия не застрахована от такого процесса. 
Жесткость ельцинской конституции не стала препятствием для 
проведения в последнее десятилетие существенных корректировок 



 

 136 

политической системы. Они касались ряда значимых направлений 
конституционного регулирования: федерализм (формирование фе-
деральных округов и введение института полномочных представи-
телей); отмена выборности губернаторов (мера, оспаривавшаяся 
как отступление от федерализма и приведшая к пересмотру Кон-
ституционным судом своей предшествующей правовой позиции); 
парламентаризм (изменения системы выборов в Государственную 
думу и троекратные изменения порядка формирования Совета Фе-
дерации); создание новых политических институтов (Обществен-
ная палата и Государственный совет); принятие нового законода-
тельства о политических партиях (результатом стало их 
сокращение от почти 200 в 90-е годы до семи в настоящее время); 
введение нового порядка регистрации и отчетности НПО, приведшее 
к их значительному сокращению; неоднозначные преобразования 
судебной системы, ограничившие, по мнению критиков, степень не-
зависимости судей; регулирование режима функционирования 
СМИ и др. 

Все эти изменения, существенно ограничившие масштаб ли-
беральной интерпретации Конституции, формально выступали как 
ее прагматическая корректировка и были осуществлены без изме-
нения Конституции или, во всяком случае, были признаны Консти-
туционным судом не противоречащими Основному закону. Крити-
ки, напротив, оспаривали их конституционность и указывали на 
формирование параллельной политико-правовой реальности. Та-
ким образом, полагали они, возможен переход к модели имперско-
го президентства, где все рычаги власти сосредоточиваются в ру-
ках узкой правящей группы и даже одного лица.  

Дополнительные аргументы в споре связаны с темой гло-
бального экономического кризиса. Констатировав «кризис право-
вого государства и кризис доверия», В.Д. Зорькин, например, счел 
необходимым выступить в защиту «элементов авторитаризма, при-
сутствующих в управлении страной» (Конституционная симфония // 
Коммерсант. 2009. 9 апр.). Сославшись на ситуацию Веймарской 
республики, он фактически привел в защиту своей позиции аргу-
менты К. Шмидта о необходимости выбора между хаосом и поли-
тическим порядком. Однако та «великая симфония» в отношениях 
общества и государства, к которой он призывал, может привести к 
реставрации прежних порядков, отвергнутых в ходе конституцион-
ной революции. Тогда конституционный цикл завершится установ-



Власть в политической культуре России 

 137 

лением авторитарного режима. Опыт предшествующих мировых 
кризисов и связанных с ними крушений парламентаризма в Европе 
и России заставляет настороженно отнестись к таким рекомендаци-
ям. Кризисы часто становились оправданием политических реше-
ний, шедших вразрез с развитием правовой системы.  
 

Пхон Ким (аспирант, Южная Корея): У меня вопросы к 
Александру Николаевичу Аринину. Почему Вы так оптими-

стичны? Вы считаете, что в российской власти все изменилось? 
Она стала более справедливой? Как Вы знаете, в любом крепком 
государстве интеллигенция находится в центре власти, но я не ви-
дел интеллигенцию у власти в России. И неужели при Путине и 
Медведеве существуют прочные отношения между властью и об-
ществом? Считаете ли Вы, что государство укрепляется, особенно 
в сфере безопасности? И наконец, «скончалась» ли государствен-
ная идея? Я не вижу ее сейчас. 
 

А.Н. Аринин: Первый вопрос: почему я так оптимистичен? 
Потому что, с одной стороны, высоко оцениваю пройден-

ный Россией с начала 1990-х годов путь преобразований. А с дру-
гой – считаю, что созидательный потенциал российских граждан в 
значительной мере из-за нарушений закона еще остается не рас-
крытым. Поэтому Россия имеет достаточно большие резервы для 
осуществления необходимых преобразований.  

За последние 20 лет в России были заложены основы рыноч-
ной экономики, правового, демократического государства, средне-
го класса – главной силы гражданского общества. На такой путь 
многим странам понадобилось 200, 300, а некоторым и больше лет. 
Напомню: в Соединенных Штатах Америки граждане стали напря-
мую выбирать Сенат лишь через 130 лет после первых парламент-
ских выборов. Женщины в США были наделены избирательными 
правами только в 1918–1919 гг., или более чем через 140 лет после 
первых выборов. А люди с черным цветом кожи, или, как сейчас 
принято говорить, афроамериканцы, получили право голоса только 
во второй половине ХХ в. (более чем через 190 лет). Таким обра-
зом, в процессе формирования правящего класса и контроля над 
его деятельностью участвовал далеко не весь американский народ. 
Тем не менее никто не сомневается, что в США все это время была 
демократия. 

? 



 

 138 

Теперь об отношениях российского общества и власти. В на-
чале 1990-х годов благодаря тому, что россияне поддержали курс 
на реформы, у нас не случилось гражданской войны. Что касается 
отношений общества и власти в 2000-е годы, то здесь российские 
граждане, исходя из национальных интересов страны, поддержали 
курс В. Путина. В настоящее время перед нашей страной стоят но-
вые задачи, которые предстоит решать просвещенной части правя-
щего класса. Просвещенным определенный сегмент правящего 
класса называется не потому, что в него входит интеллигенция, а 
потому, что ориентируется на цели модернизации. По всем социо-
логическим опросам, модернизационную политику российские 
граждане поддерживают.  

Наконец, последний вопрос: есть ли в России государствен-
ная идея? Да, есть, и она сформулирована в Конституции России: 
«Человек, его права и свободы являются высшей ценностью. При-
знание, соблюдение и защита прав и свобод человека и гражданина – 
обязанность государства».  

 
И.И. Глебова: Предлагаю, коллеги, перейти к обсуждению. 
И пользуясь правом ведущего, сначала дам слово себе. Это 

реплика на последнее выступление. Была такая профессия в совет-
ские времена: навевать сон золотой. Однако трудно быть адвока-
том демократических перемен, конституционной, правовой идеи в 
современной России. При всех случившихся в ней изменениях. 
Еще во второй половине 1990-х стало ясно, что демократический, 
правовой тренд не стал определяющим для нашей страны. Утвер-
ждать обратное можно, – понять реальное положение дел таким 
образом нельзя. Кстати, о конституционизме: если Конституция не 
стала нормой социальных отношений (а она не стала такой нор-
мой), – значит россияне не договорились с государством о прави-
лах социальной «игры». Во всяком случае, на правовой, законной, 
легальной основе. А государство – с гражданами. Не состоялся 
«общественный договор». Кто еще хотел бы высказаться? 
 

В.П. Булдаков (ИРИ РАН): Я не готовился специально, по-
этому то, что я скажу, будет экспромт. Во-первых, хотелось 

бы выразить глубокое удовлетворение тем, как сформулирована 
тема семинара – «Власть и российская политическая культура». 
Мы ведь ухитряемся, анализируя политическую культуру, говорить 

! 



Власть в политической культуре России 

 139 

только о власти и не соотносить ее с социальной средой. Это такая 
особенность политической культуры: мы должны оставаться са-
мыми лучшими. Тогда непонятно, почему у самых лучших воспро-
изводится именно такая власть, со всеми ее периодическими верти-
калями и смутами. Мне думается, что, прежде чем рассуждать о 
власти, стоило бы поговорить о нас самих: о россиянине как куль-
турно-историческом типе (или типах, что правильнее), его архети-
пах, стереотипах и т.д.  

Мы ведь считаем себя особенными: остальной мир нам не 
указ; что немцу – смерть, нам – здорово. Это всем известно. Но в 
чем она, это особость? Прежде всего в том, что мы живем не в об-
ществе, а в государстве. Мы убеждены, что принадлежим государ-
ству. Государство, как и водка, у нас метафизическая величина. 
Вот такие странные параллели.  

Сегодня в основном говорили о том, что все у нас меняется и 
все мы стали совсем другими. А вот перед семинаром сидели мы, 
три известных автора: один занимается Смутным временем, другой – 
революциями, третий – сталинским террором. И в один голос ска-
зали: да ничего не меняется. Человек один и тот же, просто закинут 
в разные эпохи.  

Что происходило с нами в ХХ в.? Бывшая крестьянская стра-
на в результате урбанизации переселилась в город и перенесла туда 
все общинные стереотипы. Говорят, русский человек – коллекти-
вист. Но он таким становился только тогда, когда ему противостоя-
ли помещик или государство. А без этого поедом ел другого – в 
этом смысле он, скорее, антиколлективист.  

Ведь это государство запихивало его в общину, понимая ее 
как фискальную организацию. Как рассуждал крестьянин, когда 
беседовал с помещиком? Земля – Божья, мы – Ваши, и Вы, поме-
щик, – тоже наши, мы связаны. Из таких идей рождаются соответ-
ствующие представления о государстве (точнее, о власти, хотя 
власть и государство у нас, в принципе, неразличимы) как о какой-
то метафизической величине. Мы вообще с трудом различаем ре-
альное, воображаемое и символичное – у нас все перемешано.  

В заключение несколько слов о водке и об аналогиях. Когда 
иностранцы спрашивают, что это за напиток – водка, я отвечаю: 
ваш самогон растет «снизу», а водка «спускается» сверху и разбав-
ляется. И политическая система у нас такая же – сверху спускается 
при всеобщем одобрении. Бывают, правда, времена, когда начина-



 

 140 

ется какая-то неурядица, революция, смута. Тогда вместо водки 
появляется самогон в самых различных видах: Южный Урал – это 
кислушка, Северный Урал – это кумышка, юг России – это киш-
мишевка и т.д. Вообще же идеал русской водки, если вспомнить 
Похлебкина, таков: ни цвета, ни запаха, хорошо бы пилась, чтобы 
все были довольны. И – извините за такие метафоры, но дискуссия 
провоцирует – такова же идеальная русская власть: без цвета, без 
запаха – были бы все довольны.  

И заканчивая свой экспромт, хочу сказать: пока реальное, во-
ображаемое и символическое не будут разъединены, у нас сохра-
нится традиционная конструкция власти. Она будет принимать са-
мые лучшие решения и законы, но сама же не станет их выполнять. 
И мы тоже не станем, хотя будем до поры до времени довольны.  
 

Н.Ю. Лапина (ИНИОН РАН): Сегодня неоднократно звучала 
мысль: человек в России не меняется. Я отстаиваю совершен-
но другую позицию. На самом деле человек за последние 15–

20 лет очень сильно изменился. Возможно, это не столь очевидно 
из-за действия ряда тенденций, которые затушевывают и подавля-
ют трансформационные процессы. С 1991 г. я занимаюсь россий-
ским предпринимательством, поэтому из историка в какой-то мере 
превратилась в социолога. Могу сказать, что в чрезвычайно слож-
ные 1990-е годы у нас появилось совершенно новое явление – сред-
ний и малый бизнес. Он ассоциируется с коррупцией, теневыми 
сделками, но то был невероятный всплеск человеческой энергии, 
там действовали очень талантливые, яркие люди. Крах произошел 
не по их вине: 1998 г. экономически уничтожил первую волну 
среднего и малого бизнеса, потом укрепившиеся бюрократия и бю-
рократическая власть полностью ликвидировали это явление. Те-
перь «наверху» говорят о необходимости его возрождения, что вы-
глядит вполне цинично.  

В последние годы я занималась также региональными иссле-
дованиями, которые показывают: в 1990-е годы в регионах сложи-
лась политически конкурентная среда, появились сильные право-
защитные организации, формировалось гражданское общество. 
Таким образом, «снизу» прорастали новые общественно-
политические явления. Речь идет не о метафизике, а о том, что мне 
приходилось наблюдать и описывать. В 2000-е годы «вертикаль 
власти» победила политически конкурентную среду в российских 



Власть в политической культуре России 

 141 

регионах. При этом наши исследования показывают, что сама вер-
тикаль, не опирающаяся на общество, вовсе не так сильна, как ка-
жется из Москвы.  
 

Ю.С. Пивоваров: Я сейчас занимаюсь эпохой С.Ю. Витте и 
могу повторить все, что говорила Наталья Юрьевна Лапина, 

про 90-е годы XIX столетия. Прекрасное время: развивается малый 
и средний бизнес, возникли первые партии, скоро появятся проф-
союзы, зарождаются основы демократии. Россия – на мощном 
подъеме. Кстати, и кризис был в 1898 г. А потом пришло государ-
ство и руками С.Ю. Витте устроило монополию и особый капита-
лизм. Когда В.И. Ленин писал про империализм как высшую ста-
дию капитализма, он реагировал на происходившее в России. 
Возникли мощнейшие монополии, бюрократия взяла экономиче-
скую власть в свои руки, отняв ее у предпринимателей. Многое из 
того, что мы наблюдали в 1990-е годы, уже было сто лет назад. 
 

М.В. Ильин (МГИМО(У) МИД РФ): Мне очень понравилась 
идея Владимира Прохоровича <Булдакова>: ничего не полу-

чится, пока действительное и воображаемое не будут разнесены по 
своим местам. Оттолкнусь от этой мысли. В начале своего выступ-
ления Кирилл Георгиевич Холодковский вспомнил Ю. Андропова 
(его известную фразу о незнании политическим руководством сво-
его народа) и подчеркнул, что за последние 20 лет мы многое узна-
ли. Здесь, пожалуй, соглашусь: проведена масса эмпирических ис-
следований, многие из нас в них участвовали. Но штука в том, что 
это маленькие кусочки, мозаика, которую никто не удосужился со-
единить в целую картину. Поэтому, на мой взгляд, мы мало про-
двинулись в понимании нашего общества. И дело не только в гос-
подствующем недоверии к великим теориям. Как только мы 
начинаем обсуждать что-то, выходящее за рамки эмпирического 
материала, – перестаем разделять реальное и воображаемое, под-
чиняемся идеологическим мотивациям.  

Вот, сегодня много замечательных людей высказалось, но 
ничего так и не прояснено – все говорят про политическую культу-
ру вообще, про Россию вообще, про демократию вообще. Только в 
рамках этого «вообще» можно утверждать, что демократия у нас 
принята вербально. Я, например, не могу понять, что это значит – 
кем принята, какая демократия? Демократий много, они разные, 



 

 142 

базируются на различных идеях. Кем-то демократия принята вер-
бально, а другими вербально же отвергнута. Как показывают эмпи-
рические мозаичные исследования, ситуация гораздо сложнее. 

И сегодня в ходе дискуссии мы постоянно приходили к тому, 
что все не так просто, находили кучу противоречий и т.д. Но при 
этом по-прежнему пытаемся сказать, что российский человек не 
меняется – или меняется, демократия принята – или отвергнута. 
Здесь мы скатываемся к той ситуации, которую фиксировал Анд-
ропов. Приходится признать: ситуация оказалась непреодоленной. 
Мы повторяем одни и те же клише, разве что немного модифици-
рованные. Меня это очень беспокоит.  

Я не разделяю оптимизма Александра Николаевича Аринина 
в отношении многих вещей, но мне симпатично, что он призывает 
исходить не из предвзятых оценок, а из позиции непредрешенца: 
давайте посмотрим, что происходит во власти (какие там страсти, 
конфликты), и попробуем с этим разобраться, а уже потом перей-
дем к другому. Если исходить из классического представления о 
политической культуре как системе ориентаций на политическое 
действие, то можно уподобить ее языку. И тогда реально мыслима 
следующая ситуация: в рамках русского языка существуют диалек-
ты, индивидуальные особенности и т.д.  

Бывают и такие типичные ситуации, как диглоссия, которой 
можно найти «аналоги» на уровне политической культуры: у нас 
всегда были и остаются верхи со своими языком и политическими 
ориентациями и простой народ. Сейчас появились более сложные, 
чем прежде, деления – «баре» и «просто-народье». Может быть, 
следует говорить уже не о диглоссии, а о полиглоссии, но осново-
полагающее социальное расщепление сохраняется. Поэтому, гово-
ря о политической культуре вообще, т.е. игнорируя социальные 
разделения, мы сами себя загоняем в тупиковые ситуации. 

Есть такой термин – «двусмысленная эластичность». С его 
помощью можно объяснить, как реальное, воображаемое и идеаль-
ное перетекают у нас одно в другое. Однако существует и другая 
возможность, продемонстрированная модернизирующейся Евро-
пой: жить в условиях антиномии, т.е. признавая наличие двух 
взаимоисключающих правил, постоянно искать способы их прими-
рения. Нам этого не хватает. Тем не менее и наш человек меняется. 
Я это вижу по молодежи. Появилась масса людей, которые уже 
способны мыслить в кантовских определенностях. И, что еще луч-



Власть в политической культуре России 

 143 

ше, действовать. Действие опережает мышление, что в данном слу-
чае не опасно. 

В связи с этим вспоминается высказывание Роберта Даля из 
книги «Демократия и ее критики»: не надо сравнивать идеальные 
апельсины с настоящими яблоками. Поймите меня правильно, я не 
против обсуждения идеальных апельсинов, т.е. метафизических 
философских конструкций. Сам любитель таких занятий. Но очень 
трудно от масштабных, вечных, воспроизводящихся сквозь исто-
рические эпохи конструкций перейти к сиюминутным вопросам. 

Мы забываем, что есть еще настоящие яблоки, т.е. совершен-
но разные представления о демократии и справедливости, различ-
ные способы их отстаивания. Люди борются за справедливость, а 
потом думают о методах борьбы. Это нормально: пока что-то не 
сделаешь, не приблизишь к себе, не станешь размышлять об этом. 
Вот, что такое политика? Мне это объяснил в мои юные годы один 
комсомольский работник: заниматься политикой – значит, решать 
вопросы. Если они решаются, что-то делается, – цель достигнута. 

А политическим сообщество становится тогда, когда реше-
ние вопросов перестает зависеть от одного человека, харизматиче-
ского лидера, от текущей ситуации и появляются институты, к ко-
торым постоянно апеллируют. В заключение хотел бы вспомнить 
У. Черчилля, говорившего: демократия – самая худшая форма 
правления. Конечно, ведь она демонстрирует, что мы делаем пло-
хо. Чтобы ее улучшить, нам самим нужно исправляться.  

 
Н.Ю. Лапина: Мне кажется, большая теория не может поя-
виться, если неизвестны политические практики. Сейчас вре-

мя изучения политической реальности. Момент, чтобы продвигать-
ся дальше в теоретическом отношении, еще не наступил. 
 

Б.И. Коваль: Несколько слов о перспективах политической 
теории. Я исхожу из самого широкого понимания политиче-

ской культуры как феномена историко-цивилизационного характе-
ра. Такой взгляд требует решительного обновления устоявшихся 
методов политологического анализа. Сложность не в том, чтобы 
взять да и отказаться от традиционных приемов (этого, конечно, не 
стоит делать), важно научиться более свободно и творчески подхо-
дить к новой действительности. Примеры смелого новаторского 
подхода, на мой взгляд, у нас есть. Можно, скажем, вспомнить раз-

! 



 

 144 

работки Г. Сатарова о проблеме социального хаоса, М. Ильина – о 
политическом времени, Е. Шестопал – о массовом сознании, 
А. Галкина – об инновациях социального развития, В. Пастухова – 
о государственности, Ю. Пивоварова – о русской политической 
культуре, Ю. Васильчука – о «человеческом капитале» и др.  

Однако все новации насквозь рациональны, малоэмоцио-
нальны и в целом имморальны, т.е. отстранены от экзистенциаль-
ных нравственных ценностей. Поэтому я задумался о выработке 
более эластичных морально-политических характеристик – не по-
литологических, а именно морально-политических. Речь идет фак-
тически о развитии этической политологии. Эта задача, на мой 
взгляд, сейчас приобретает особую актуальность. 

 
Б.С. Орлов (ИНИОН РАН): Хотелось бы дополнить. При 
анализе политической культуры одним из главных факторов, 

на мой взгляд, является взаимовлияние властей и соответствующей 
культурно-духовно-интеллектуальной среды. Это взаимовлияние 
происходит по-разному в различные исторические эпохи и в раз-
ных странах. Тем не менее оно постоянно существует. Если оно 
прекращается, власти вообще утрачивают какую-либо легитим-
ность, превращаются в кучку узурпаторов. 

 
И.С. Семененко: Мне представляется, что мы собрались, 
чтобы обменяться опытом. Я предполагала обогатить свои 

знания на тему: каков сегодня субъект нашего развития; существу-
ют ли возможности для перехода в инновационную парадигму раз-
вития или мы останемся в циклической парадигме? 

Я, как и Н.Ю. Лапина, в 1990-е годы занималась исследова-
ниями российского бизнеса. И совершенно согласна с тем, что то-
гда нашел выход большой потенциал энергии, который накопился 
на низовом уровне. Он сохранился и сейчас. Но вот какой пара-
докс. Между социально значимой творческой деятельностью, на-
правленной на развитие страны, своего региона, и реальными ме-
ханизмами использования этого потенциала существует разрыв, и 
он не преодолевается. 

Это один из парадоксов российской политической культуры. 
Я сошлюсь на вывод исследования, о котором упоминал Кирилл 
Георгиевич Холодковский: в наиболее развитых странах субъект 
инноваций вписан в социальную, институциональную, экономиче-

! 



Власть в политической культуре России 

 145 

скую и политическую системы, поэтому макросоциальные факторы 
играют самостоятельную роль во всех трансформационных про-
цессах. В России эта роль, несомненно, слабее; решающим факто-
ром модернизации оказывается индивид, который обладает спо-
собностями и волей к инновационной активности. 

Тогда главные для нас вопросы: почему не происходит 
встреча индивида с соответствующими институтами; почему по-
тенциал развития сосредоточивается исключительно на личност-
ном уровне, а государство его игнорирует? Следующий вопрос: как 
стимулировать инновационное поведение в России, каковы должны 
быть основные параметры участия государства (не подавляющего, 
а поддерживающего) и кто является субъектом развития на инди-
видуальном уровне?  

Мне представляется, что именно слабость ресурсов «надын-
дивидуальной» адаптации человека сдерживает потенциал разви-
тия. Люди хорошо адаптируются в частной сфере, но структуриро-
вание сообществ (даже интеллектуальных), налаживание 
межгрупповых связей происходят очень вяло. Сошлюсь на опыт 
учительского сообщества, которое я знаю: оно не создало концеп-
цию школьного воспитания, поэтому государство формулирует и 
«спускает» свою. Профессиональное сообщество воспримет ее, 
скорее всего, негативно, и вряд ли общество в целом получит здесь 
хороший результат. 

Необходимо налаживать механизмы обратной связи между 
государством и самоорганизующимися группами (они есть, хотя 
слабо организованы). Кроме того, очень важно для России струк-
турирование активности на уровне территорий. Только на этом пу-
ти возможно превращение со временем нашей подданнической 
культуры в гражданскую. 

И последнее. Формулируя вопрос об идентичности как ре-
сурсе развития, я затруднялась в ее определении. Национальная? 
Но понятие нации у нас очень расплывчато. Государственная? 
Но она предполагает ориентацию только на государство. Опреде-
ление «гражданская» явно не соответствует реальности. Я предла-
гаю говорить о национально-государственной идентичности, хотя и 
это полностью не исчерпывает содержания. В Европе, кстати, ак-
тивнейшим образом идет дискуссия о проблемах идентичности, 
необходимой в рамках парадигмы развития. У нас такая дискуссия 
тоже идет, но на уровне «верхов», государственных программ. Она 



 

 146 

не стала пока публичной. А это необходимо для становления граж-
данской идентичности. 

 
Ю.С. Пивоваров: К вопросу об идентичности. В свое время 
в ИНИОНе работал профессор Н.Н. Разумович, который ска-

зал гениальную вещь: советские люди – это субъективные мате-
риалисты. Это удивительно точно: субъективный материализм 
пронизывает у нас все. Я думаю, что наша идентичность – субъек-
тивно-материалистическая. 
 

В.П. Булдаков: У меня – короткая реплика по вопросу о том, 
изменились мы или нет. Конечно, мы меняемся. Проблема в 

другом. Изменились ли мы по отношению к власти – вот вопрос 
вопросов в контексте нашей дискуссии. Я думаю, что не измени-
лись, к сожалению. 

В дополнение к уже сказанному я бы определил нашу власть 
как власть-симулянт: она и сама воздвигает потемкинские деревни, 
и для нас их строит. Мы привыкли и считаем это нормальным. Ко-
нечно, пока нам все это не надоест.  

Власть двулика. Петр I, например, ассоциируется прежде 
всего с Медным всадником, образом империи. В связи с этим хочу 
привести такую историю. Когда Петр был в Англии, он попросил 
объяснить, что такое килевание. Это наказание: матросов протас-
кивали под днищем судна. Петр захотел посмотреть, но ему сказа-
ли, что так в королевстве уже не наказывают. И тогда московский 
царь предложил для опыта кого-нибудь из своих. На что ему отве-
тили: вы находитесь в Англии, и те, кого вы привезли, – под защи-
той английских законов.  

Наша власть многолика: она и варвар, и просветитель, и ре-
волюционер, и консерватор в одном лице. Ее мы терпим, с ней 
уживаемся – и в этом смысле до сих пор не изменились. 
 

И.И. Глебова: Михаил Васильевич Ильин призывал нас уйти 
от абстракций (перестать болтать?) и встать на здоровую эм-

пирическую почву. Давайте сделаем это.  
Действительно, как стимулируется и реализуется участниче-

ский потенциал российского общества? Сегодня много говорили о 
том, что он есть, – вот только никак не проявится. Для демократи-
ческого участия, появления политического субъекта должны быть, 

! 



Власть в политической культуре России 

 147 

как минимум, два условия: наличие в обществе солидаристского 
потенциала и социального доверия. Я приведу данные Левада-
центра, последовательно с конца 1980-х годов проводящего скани-
рование советско-постсоветского мира1. Когда задается вопрос о 
доверии, 83% наших сограждан говорят: доверять никому нельзя. 
Меньше всего, кстати, доверяют институтам – и особенно новым, 
демократическим: две трети общества не верят действующей поли-
тической системе. Около 90% граждан считают, что не в состоянии 
влиять на дела, которые выходят за пределы их ближайшего круга. 
Кроме того, они не готовы за что-то или кого-то, кроме себя, отве-
чать и ни на что не рассчитывают.  

Эти неполитические ориентации решающим образом влияют 
на состояние политической культуры. Собственно, они достались 
нам от советского мира. Но там политическая активность (и ее си-
муляция) была условием самореализации. В освобожденном от 
принуждения «сверху» постсоветском социуме не стало общих це-
лей, идей, идеалов – все победили задачи индивидуального обуст-
ройства (или «субъективный материализм», как сказал Ю.С. Пиво-
варов). Здесь политика не нужна, а демократия понимается как 
социально-экономические свободы. 

Кирилл Георгиевич Холодковский говорил об атомизирован-
ном индивидуализме. Я, продолжая его мысль, сказала бы о победе 
в нашем социуме стихийного анархического индивидуализма и да-
же о явлении «парохиала нового типа» (среднеобразованного и 
среднеобеспеченного горожанина, молодого и среднего возраста). 
У нас анархические индивидуалисты явились вместо граждан. Они 
замкнулись в семейном, дружеском, профессиональном кругу, за-
нялись исключительно своими частными проблемами. Вот ответ на 
вопрос – куда исчез активный человек 90-х? Сюда, в приватную 
сферу, и ушла его активность. Речь идет о сознательном отчужде-
нии от общественной сферы, от политики и нежелании обсуждать и 
решать перспективные общественные задачи. Как реакция на по-
вседневную жизнь, бюрократическую агрессию возникают сооб-
щества самозащиты. Еще формируются сетевые (виртуальные) 
коллективы, и сейчас многие поют им восторженные песни. Но они 

                                                      
1
 См.: Адаптация к репрессивному государству: Фоторобот российского 

обывателя // Новая газета. – М., 2008. – 3 апр. 



 

 148 

не выходят за рамки виртуального пространства, «замещенной» 
активности.  

Все это не дает оснований говорить об обществе, т.е. комму-
никативной системе, основанной на солидарности, чувстве сопри-
частности, общих ценностях и интересах. Мы имеем дело со сла-
боинтегрированной социальной средой, в которой возникают в ос-
новном «черные» и «серые» сетевые связи, а также реактивные 
сообщества самозащиты, распадающиеся по мере решения вы-
звавшей их появление проблемы.  

Ощущение воображаемого национально-государственного 
единства, – а оно есть и очень сильное – поддерживается коллек-
тивными символами: великого прошлого, великодержавия, «особо-
сти» народной власти и героического народа, православной духов-
ности. Приверженность им имеет декларативный и декоративный 
характер, не требует каких-то действий в их поддержку, но воз-
вращает чувство национальной полноценности. За этими символа-
ми скрываются советские ценности; нынешняя символическая по-
литика работает на их воспроизводство. Вообще, постсоветский 
человек (и из массы, и из «элит») в мировоззренческом отношении 
и в социальной практике недалеко ушел от советского. 

Это, кстати, в полной мере относится к «нашей надежде» – 
молодым. Конечно, они живут в новом мире, где есть свобода и 
выбор. Это много. Но кроме этого мира и их самих им ничего не 
интересно. Молодые не просто забывают прошлое, но не нуждают-
ся в его критической проработке. Опыт свободы для них в основ-
ном ограничен свободным потребительством. Среди прочего по-
требляется и «свободный мир»: контакты с западной культурой 
вовсе не нацелены на «научение» демократии. Запад их учит, как 
стать более изощренным потребителем. Практицизм гонит моло-
дых во власть, государственные структуры, большой бизнес; они 
понимают, что «хорошая жизнь» – там. Ограничение политиче-
ских, гражданских свобод при хорошей жизни их вполне устроит. 
Об этом говорят социологические исследования. 

Если тезисно, т.е. очень общо, характеризовать нашу ситуа-
цию, я выделила бы следующее. Не успев освоить гражданское 
участие на практике, не дав реально-участнической основы нашей 
политике, мы бросились в виртуальщину. Сейчас наш человек ме-
жду собой и обществом помещает технический посредник: компь-
ютер, а чаще – телевизор. Реальные проблемы, социальная жизнь 



Власть в политической культуре России 

 149 

подменяются виртуальными. Очень удобно – никакой ответствен-
ности, активности; весь участнический потенциал перерабатывает-
ся, рассеивается в виртуальной среде. Это первое. 

Второе. Политики, ученые постоянно предлагают государст-
ву повернуться лицом к людям. А оно к ним лицом и обращено, 
совсем его не скрывает. В этом – своеобразие современной власти: 
она открыта, откровенна и рассчитывает на понимание своих граж-
дан. Правильно, кстати, делает. В известном исследовании образов 
власти, выполненном под руководством Е.Б. Шестопал, есть сведе-
ния о восприятии нашими людьми (бывшего) мэра Москвы 
Ю.М. Лужкова: шустрый, для людей что-то делает и себя не забы-
вает. Оценка вполне доброжелательная, понимающая: ведь любой, 
получи он такие возможности, повел бы себя также. Это круговая 
порука, полное взаимопонимание власти и народонаселения – при 
их полнейшей отчужденности.  

Теперь о том, что касается потенциала развития. Он выраста-
ет из соответствующего опыта. А наш опыт – весь «сзади», как го-
ворил М. Жванецкий, и весь он негативный. Если в 1990–2000-е и 
появился позитивный, то это опыт потребительский. Наш истори-
ческий и актуальный опыт ориентирует на пассивное приспособле-
ние к сложившимся условиям существования. Все пытаются их 
обжить, найти в них лазейки, чтобы обеспечить себе лучшую 
жизнь. Выходы если и находятся, то на неправовых путях. 

И последнее. Левада-центр проводил в 2008 г. по заказу фон-
да «Либеральная миссия» социологическое исследование наших 
элит. О нем уже говорили Кирилл Георгиевич <Холодковский> и 
Ирина Станиславовна <Семененко>. Основная масса опрошенных 
(т.е. около 60–70%) не сомневается, что Россия так или иначе дви-
гается в сторону рынка и демократии, но четких представлений об 
оптимальном характере этого движения у разных групп респонден-
тов нет. Крайне расплывчаты, неопределенны, слабо проработаны 
и представления о нынешнем состоянии страны.  

Так вот, исследователи делают вывод, – на мой взгляд, впол-
не обоснованный: несмотря на видимую консолидацию вокруг 
В.В. Путина, в «элитах» нет согласия ни по поводу будущего, 
предпочтительных политических целей, ни по поводу настоящего. 
Во власти, в господствующих группах не вызревают перспектив-
ные, социально значимые идеи. Значит, они не нужны – там реша-
ются свои задачи. Говорить же об «элите развития» можно только 



 

 150 

до тех пор, пока она оттеснена от господства. Прорвавшись к вла-
сти, периферийные элитные группы быстро забывают об общесо-
циальных задачах и потребностях. В них побеждает «эгоизм пра-
вящего сословия», которому сейчас нет ограничений.  

Сложилась парадоксальная ситуация: политические элиты 
лишены субъектности, политических субъектов нет и в обществе. 
В этом смысле наши власть и общество подобны – им одинаково не 
нужны изменения, свободы, труд и самоограничение. На этом по-
добии и держится социальная стабильность. В ее основе – общее 
стремление сохранить все так, как есть. Российские власть и обще-
ство говорят «нет» переменам, изменению существующего порядка 
вещей. Причем, вовсе не потому, что все так хорошо: накал недо-
вольства несправедливым, социально неэффективным порядком, 
как показывают опросы, чрезвычайно высок. Удовлетворены очень 
немногие. По подсчетам социологов, «сообщество выигравших» от 
перемен – от 6–8 до 11–12% (реже называют цифры до 15–17%) 
населения. Все остальные в той или иной мере проиграли – в том 
смысле, что их «запас прочности», потенциал развития крайне ог-
раничены. Здесь действуют две установки: нам и так неплохо; как 
бы не было хуже. 
 

А.Н. Аринин: Некоторые Ваши выводы, Ирина Игоревна, 
являются, на мой взгляд, спорными.  
Во-первых, не весь опыт развития России негативный. На-

пример, развитие России в 1990–2009-е годы Вы определяете как 
«пассивное приспособление к сложившимся условиям существова-
ния». За этим обобщением нет объективности. Между тем благодаря 
реформам Россия за это время прошла огромный путь в создании 
новых экономических, социальных и политических отношений.  

Во-вторых, Вы говорите, что «во власти не вызревает пер-
спективных, социально значимых политических идей». Но ведь это 
не так. В феврале 2008 г. президент страны В. Путин выдвинул 
стратегию развития России до 2020 г. Ее суть – переход России на 
инновационный путь развития. В ноябре 2008 г. новый президент 
страны Д. Медведев в своем первом Послании Федеральному Соб-
ранию предложил ряд важных политических инициатив, связанных 
с совершенствованием демократии в стране. К настоящему време-
ни многие из выдвинутых идей подкреплены необходимыми зако-
нами. Конечно, надо вырабатывать больше новых необходимых 



Власть в политической культуре России 

 151 

стране идей. И здесь надо начинать с себя. А наша наука много ли 
предложила инноваций для модернизации власти, укрепления об-
щества, формирования эффективной экономики?  

В-третьих, Вы говорите, что «политическая элита лишена 
субъектности, политических субъектов нет и в обществе». Полити-
ческая элита является политическим субъектом по определению, 
иначе она не является таковой. Другой вопрос, что у нас правящий 
класс делится на две части. Меньшая часть – это просвещенный 
правящий класс. Именно он отстаивает национальные интересы 
России и поэтому ориентирован на реформы, развивающие и уси-
ливающие страну. Большая часть правящего класса, увы, не защи-
щает национальные интересы России и не желает преобразований. 
Очевидно, об этой части правящего класса Вы справедливо гово-
рили. На мой взгляд, если данная часть правящего класса не пере-
строится и не станет проводником необходимых преобразований, 
то она неизбежно будет вынуждена уйти с политической сцены. 

С одной стороны, Вы, Ирина Игоревна, справедливо замечае-
те, что «власти и обществу одинаково не нужны изменения», у них 
«общее стремление сохранить все так, как есть». Поэтому «россий-
ские власть и общество говорят «нет» переменам». Но с другой 
стороны, если ничего не делать, не осуществлять необходимых 
преобразований, то Россия может потерпеть крушение. Реформы в 
нашей стране, равно как и в других государствах, являются объек-
тивной необходимостью. В основе истории, современного и буду-
щего развития человечества лежит мировой закон – процесс его 
совершенствования. Вот почему перемены неизбежны.  

Современный мировой финансово-экономический кризис – 
это испытание для правящих элит. На Западе из-за нарушений пра-
вил честной игры, жадности и мошенничества элиты загнили и не 
справились с задачами развития. А в России правящая элита по-
настоящему не сложилась, так как не ориентировалась на нацио-
нальные интересы страны, была безответственной, бесчестной и 
алчной. Место политической элиты сегодня занимает правящий 
класс, который в лице своей просвещенной части только начинает 
ее формировать.  

Перед формирующейся российской элитой стоит выбор: либо 
создать благоприятные условия для модернизации страны и тем 
самым сохранить себя, свою власть, собственность и финансы; ли-
бо быть сметенной с политической сцены новым правящим клас-



 

 152 

сом, способным осуществить необходимую модернизацию. Поэто-
му созидательные перемены в России неизбежны. Вопрос только в 
том, какой правящий класс будет вести за собой общество в осуще-
ствлении необходимых преобразований: нынешний или новый, ко-
торый придет ему на смену.  
 

И.И. Глебова: Я думаю, Ваш ответ мне в моем ответе не ну-
ждается. Рисовать такие картины – это отдельный жанр. 
Он не требует обсуждения.  

 
Ю.С. Пивоваров: Хочу добавить оптимизма, показав, как 
изменилось наше общество. Помните, 17 октября 1905 г. был 
царский манифест о свободе? Тут же возникли профсоюзы, 

политические партии, общественные движения и т.д. 18 лет свобо-
ды в современной России ничего не дали – ни профсоюзов, ни пар-
тий. В советское время общество изменилось так, что оказалось со-
вершенно неспособным к самоорганизации. 

Государство до революции было заинтересовано в людях, в 
народе. Оно, например, создавало фискальные общины, чтобы дать 
возможность прокормиться дворянскому классу. Коммунистиче-
ское государство нуждалось в солдатах, которые распространяли 
бы его идеологию «по всему земному шару». Нынешнее государст-
во сбросило с себя все заботы. И хотя в Конституции записано, что 
у нас социальное государство, это не так. Оно абсолютно асоци-
ально. Мы нашей власти не нужны. Она нуждается в газе, нефти, 
драгметаллах и группировках людей, которые всем этим занимаются 
и обслуживают «верхи». Остальное общество «сословию управляю-
щих» неинтересно. Современные социальные программы – чистая 
риторика: ничего этого нет, всерьез заниматься ими не хотят. 

Мне кажется, что в России на рубеже 1980–1990-х годов 
произошла революция, про которую когда-то говорили марксисты. 
Но они не предполагали, что какой-то класс в ходе революции ста-
нет собственником. Номенклатура, которая была организующим 
элементом советской политической системы, пожертвовала несу-
щими структурами этой системы и стала собственником. Все эти 
директора заводов и т.п., бывшие только функцией, стали капита-
лом-функцией. Так что у нас произошла настоящая революция 
управляющих: они стали индивидуальными собственниками и по-
лучили власть. В России опять появился феномен власти-

! 



Власть в политической культуре России 

 153 

собственности: у кого власть – у того и собственность. Спор 
В.В. Путина и М.Б. Ходорковского – это спор о том, кто есть кто в 
российской истории.  

Можно много говорить, но одно очевидно: изменения про-
изошли большие. Что же касается оптимизма или пессимизма, то 
это метафоры. Мы – исследователи и должны анализировать на-
личную ситуацию. А она складывается очень опасным образом. 
При резком понижении уровня эффективности служб безопасности 
и МВД правоохранительные органы вряд ли смогут справиться с 
беспорядками, о потенциальной возможности которых здесь гово-
рили. 

 
А.Н. Аринин: Спасибо, Юрий Сергеевич. Вы правы, когда 
говорите, что мы как исследователи должны анализировать 

«наличную ситуацию», т.е. существующие реалии. А они таковы: 
сегодня российское общество сильнее, чем оно было в 1990-е годы, 
а власть компетентнее, чем когда-либо прежде. В то же время рос-
сийская власть по-прежнему нарушает закон, остается коррумпи-
рованной, а также безответственной и как следствие – неэффектив-
ной. В свою очередь, российское общество из-за отсутствия 
широких слоев среднего класса еще слабо и пока не является на-
дежным гарантом соблюдения прав и свобод человека и граждани-
на. Поэтому, чтобы России быть конкурентоспособной в современ-
ном мире, власть нуждается в модернизации, а общество в 
укреплении.  

Я считаю, что как исследователи мы должны не только объ-
ективно анализировать существующие реалии. Наш долг – выраба-
тывать новые идеи, которые необходимы для совершенствования 
этих реалий. Надеюсь, что в докладах и в дискуссии они прозвучали.  
 
          И.И. Глебова: Очень диалектично, перспективно и оптими- 
……..стично. Но это не формат научного исследования, поиска, 
полемики. В этом отношении мы сегодня, к сожалению, мало про-
двинулись. А вот российская политическая культура – в том числе 
благодаря размышлениям, сомнениям и находкам, разговорам 
(странно трактуемым иногда как научная болтовня) участников 
нашего семинара – уже не terra incognita политической науки. 
Ее образ во многом прописан – и именно за последние 20 лет. Это 
и есть те новые идеи, которые выработала современная российская 

! 

! 



 

 154 

наука. Наш семинар – я надеюсь – вписан в общий научный ритм, в 
общую работу критического самопознания. Только опыт такого 
самопознания может излечить нас от ущербной потребности ме-
рить русскую жизнь меркой  шефа жандармов при Николае I гене-
рала Бенкендорфа: «Прошедшее России было удивительно, ее на-
стоящее более чем великолепно, что же касается ее будущего, то 
оно выше всего, что может нарисовать себе самое смелое вообра-
жение». 
 



Российский политический режим  

 155 

 
 
 
 
 
 
 
 

РОССИЙСКИЙ ПОЛИТИЧЕСКИЙ РЕЖИМ:  

ПРОБЛЕМЫ ИЗУЧЕНИЯ И ИНТЕРПРЕТАЦИИ 

(Семинар 11 марта 2010 г., ИНИОН РАН) 

Н.Ю. Лапина (ИНИОН РАН): Тема моего доклада – рос-
сийский политический режим: проблемы изучения и ин-

терпретации 
В последние годы в России и за рубежом вышло немало ра-

бот, посвященных современному российскому политическому ре-
жиму1. Мне хотелось бы обозначить некоторые подходы к анализу 
российского политического режима, сложившиеся в научном и 
экспертном сообществе Франции. Интерес к теме оправдан: ученые 
наряду с политиками, писателями, журналистами участвуют в 
формировании образов политического, которые затем транслиру-
ются обществу и нередко утверждаются в качестве стереотипов 
массового сознания. В процессе работы мною были проведены ин-
тервью с ведущими французскими специалистами в области изуче-
ния России (2007–2009 гг.).  

Среди подходов к анализу российского политического режи-
ма я бы выделила четыре определяющих, влияние которых испы-
тывают и другие: историко-трансформационный, сравнительный, 
институциональный и субъектный. Сравнительный подход позво-
ляет понять, насколько российский случай типичен для постком-
мунистических стран, а что в нем особенного, сугубо российского. 
Историко-трансформационный дает представление о месте постсо-

                                                      
1
 Понятие «политический режим» заимствовано из политической науки. Я 

опираюсь на определение, предложенное Д. Хигли и Д. Бёртоном: «Политический 

режим – это образец (шаблон), в рамках которого принимающая решения правя-

щая власть организуется, осуществляется и передается» (Higley J., Burton M. 

Elite foundations of liberal democracy. – Lanham: Rowman & Littlefieald publ., 2006. – 

P. 15). 



 

 156 

ветского периода в российской истории и его особенностях. Субъ-
ектный и институциональный раскрывают специфику функциони-
рования политического режима «через» действующие в нем инсти-
туты и акторов. 

Историко-трансформационный подход 

Сторонники историко-трансформационного подхода рас-
сматривают существующий политический режим в континууме 
многовековой российской истории. «Для русских, – указано в мо-
нографии французского историка Ж. Соколоффа “Бедная держава”, – 
собственная история – это основная система отсчета; для того, что-
бы лучше понять, как они мыслят и действуют, нужно заглянуть в 
их прошлое»1.  

Центральной темой, которая объединяет исследователей, яв-
ляется традиционализм российской власти. При этом понимается 
он по-разному. К воспроизводящимся чертам Ж. Соколофф, на-
пример, относит: борьбу между открытостью (западничеством) и 
закрытостью (русофильством); контраст между внешнеполитиче-
скими амбициями государства и его материальными возможностя-
ми; противоречие между преодолением отсталости (модернизаци-
ей) и стремлением к сохранению национальной самобытности. 
Многие французские авторы обращают внимание на персонифици-
рованность российской власти как ее главную отличительную чер-
ту. Есть дискуссионные точки зрения – скажем, об имперской сути 
современной власти. Для меня очевидно, что сегодня Россия не 
пытается воссоздать ни советскую, ни Российскую империю. Серь-
езные сомнения вызывает также тезис о единстве власти и народа, 
хотя она широко популяризируется близкими к власти экспертами.  

Важно и то, что из положения о традиционализме российской 
власти делаются разные выводы. В одном случае речь идет о воз-
вращении современной России в историческое русло – «к тому, что 
было всегда». В то же время, учитывая произошедшие в два по-

                                                      
1
 Соколофф Ж. Бедная держава: История России с 1815 года до наших 

дней. – М.: Издательский дом ГУ-ВШЭ, 2007. – С. 19. Об особом отношении рос-

сиян к своей истории пишет и французский историк и литературовед Ж. Нива: 

«В России событие далекого прошлого, считает он, вызывает такую же острую 

реакцию, как событие современное»  (Nivat G. Russie: Élats de mémoire // Courrier 

des pays de l’Est. – P., 2008. – Mai-juin, N 1067. – P. 11). 



Российский политический режим  

 157 

следних десятилетия общественно-политические сдвиги, некото-
рые авторы говорят о Новом политическом режиме1 и даже новой 
революции.  

Замечу, что взгляд на российский политический режим во 
многом определяется отношением к российскому прошлому. 
В французской общественной науке наша история рассматривается 
в парадигме деградации/нормализации. В первом случае внимание 
концентрируется на чуждости России европейской традиции, от-
сутствии в русской истории демократических черт, рабстве и сер-
вилизме народа, неспособного действовать свободно и сознатель-
но. Из этого представления формируется образ современности: 
неготовность россиян к демократии западного типа и неизбежность 
отката России в прошлое.  

В этой логике рассуждает представитель «тоталитарной шко-
лы» историк и философ А. Безансон. Для него Россия – это страна 
отстающего развития, которая на протяжении всей своей истории 
пыталась разными способами (через религиозное чувство или по-
строение империи) «компенсировать собственную неполноцен-
ность». Тот факт, что в постсоветской России не была осуществле-
на «декоммунизация», заставляет его опасаться за будущее страны. 
Главный «инструмент» интерпретации России для Безансона – 
исторический детерминизм. Апеллируя к нему, автор отказывает 
стране в перспективе европеизации и создания демократического 
государства.  

Сторонники тезиса о нормализации России в духе философов 
эпохи Просвещения убеждены, что Россия – это европейская стра-
на, только менее развитая, а ее будущее связано с преодолением 
отсталости и дальнейшей европеизацией. Оценивая постсоветский 
период, они отмечают, что России пришлось начинать строитель-
ство новых экономических и политических институтов с нуля, но 
она многое успела сделать. За прошедшие годы улучшились мате-
риальные условия жизни россиян; сформировалась и действует ры-
ночная экономика; в России появились свободы, которых прежде 
не существовало. За годы, прошедшие после распада СССР, «Рос-
сия стала частью цивилизованного европейского мира, – пишет 
Э. Каррер д’Анкосс, – хотя многие из начатых в 1990-е годы пре-
образований остаются незавершенными, как остается незавершен-

                                                      
1
 Sokoloff G. Métamorphose de la Russie, 1984–2004. – P.: Fayard, 2003.  



 

 158 

ной и сама Россия»1. В этой логике современный политический ре-
жим видится как важный этап в строительстве нового государства 
и укреплении позиций России на международной арене. 

Формально не включаясь в дискуссию о модернизации тра-
диционных обществ, французские обществоведы предлагают свое 
видение проблемы наследия. Сторонники теории «зависимости от 
пройденного пути» воспринимают прошлое как тормоз на пути 
общественного развития: «плохое» историческое наследие (дер-
жавно-консервативная традиция и неудачи демократических пре-
образований) не дает шансов на успех в будущем. Им противостоят 
исследователи, предлагающие документированную картину исто-
рии России как части истории Европы. Они в целом дают позитив-
ный ответ на вопрос о модернизационных перспективах страны, 
вместе с тем отмечая, что для дальнейшего движения вперед она 
нуждается в демократии и эффективном государстве (А. Фромен-
Мерис). В этом контексте историческое наследие приобретает осо-
бый смысл и рассматривается как ресурс, стимулирующий преобра-
зования (Ж. Радвани).  

Следует учитывать, что история служит также легитими-
рующим или, напротив, делигитимирующим основанием совре-
менного политического режима. В литературе широко используют-
ся исторические параллели. Обращаясь к современности, авторы 
нередко оперируют понятиями Термидора, Реставрации, бонапар-
тистского режима. Несмотря на внешнюю эффектность историче-
ских аналогий, следует признать, что применительно к современ-
ному российскому политическому режиму тезис о реставрации 
советской системы неуместен. И не только потому, что в России в 
конце 1980 – начале 1990-х годов был демонтирован советский ре-
жим и заложены основы нового общественно-политического уст-
ройства. На сегодняшний день российская власть не обладает теми 
ресурсами, которыми она располагала в прошлом. У нее нет идео-
логии, которая пропитывала все сферы общественно-политической 
жизни СССР. Нет возможности восстановить основу советского 
строя – мобилизационный режим, как нет сил воссоздать совет-
скую империю. Но самое главное, россияне не хотят возвращаться 
в прошлое. Опрос общественного мнения, проведенный Левада-
центром в декабре 2009 г., показал, что лишь 15% опрошенных вы-

                                                      
1
 Carrère d’Encausse E. La Russie inachevée. – P.: Fayard, 2000. – P. 231. 



Российский политический режим  

 159 

ступают за реставрацию советского строя. Скорее, можно согла-
ситься с Ж. Соколоффом, который предлагает применительно к 
2000-м годам использовать формулу «консервативного поворота». 

Когда мы говорим о России, такое внимание к истории оп-
равдано и целесообразно. Историко-трансформационный подход 
позволяет выстроить исторический континуум, выявляет, с одной 
стороны, устойчивые тенденции, с другой – исторические разрывы 
в развитии государства и общества. Однако у него есть свои огра-
ничения: руководствуясь только этим подходом, им вряд ли можно 
понять, в чем состоит специфика режима, современных политиче-
ских институтов и акторов.  

В восприятии современности через призму исторического 
опыта действует феномен исторического запаздывания: оценка по-
литической реальности заимствуется из представлений о прошлом. 
Это явление описано и обосновано французским историком С. Кё-
ре применительно к межвоенному периоду XX в., когда многие 
французские исследователи воспринимали сталинизм через призму 
традиционной российской власти1. Нечто подобное происходит и 
сегодня, когда современный политический режим оценивается че-
рез советское прошлое. 

Почему историко-трансформационный подход пользуется 
популярностью? Тому есть несколько объяснений. Во-первых, об-
ращаясь к истории, исследователи надеются получить ответ, поче-
му в России не осуществился демократический сценарий, которого 
ожидали в 1990-е годы. Во-вторых, отсылка к прошлому в опреде-
ленной степени облегчает задачу исследователя, который объясня-
ет политическую реальность через призму хорошо известных исто-
рических событий. Хотя, следует признать, что за этим приёмом 
может скрываться и обыденная интеллектуальная леность. В-треть-
их, историко-трансформационный подход компенсирует дефицит 
информации о российской власти. «Закрытая» элита порождает 
домыслы о самой себе, которые распространяются, стимулируя 
возрождение, казалось бы, оставшейся в прошлом кремлинологии – 
ущербного и порой анекдотического взгляда на политическую 
жизнь. 

                                                      
1
 Coeuré S. La grande lueur à l’Est: Les français et l’Union soviétique, 1917–

1939. – P.: Seuil, 1999.  



 

 160 

Сравнительный анализ 

Долгое время исследование России на Западе оставалось в 
рамках узкой дисциплины – россиеведения. Культурологический 
подход к изучению России, базирующийся на представлениях об 
уникальности и непостижимости ее сущности (не будем забывать, 
что мифы о «русской душе» и «русском мистицизме» созданы 
французами), затруднял использование компаративных методов. 
Революция 1917 г. и создание первого в мире социалистического 
государства закрепили представление о России – теперь уже совет-
ской – как уникальной стране. Первая попытка исследовать совет-
ский режим в рамках компаративной методологии была предпри-
нята представителями «тоталитарной школы» (во Франции – 
Р. Арон, Д. Кола, А. Безансон). 

Крушение Берлинской стены и распад СССР стимулировали 
появление новой дисциплины, сфокусировавшей внимание на пе-
реходе от авторитарного режима к демократическому. В ее основу 
был положен заимствованный из политологии и социологии метод 
сравнительного анализа. В исследованиях постсоветского мира на-
ступившая эпоха рассматривалась как новое историческое время, 
единое для всех посткоммунистических стран1. В США, ФРГ и анг-
лоязычных странах в 1990-е годы популярной стала транзитология.  

До тех пор пока постсоветские страны развивались в одном 
направлении, политологи считали уместным сопоставлять их опыт. 
Со временем их траектории разошлись: восточноевропейские стра-
ны демократизировали свои политические и экономические инсти-
туты, вступили в Европейский союз, а в России и ряде других стран 
бывшего СССР власть и экономика оставались слитыми, правовое 
государство отсутствовало, демократические институты были сла-
быми. К началу 2000-х годов западная политология отказалась от 
транзитологической парадигмы. Однако в науке сохранилось вве-
денное транзитологами понятие демократии с прилагательными, 
используемое для описания недостаточной демократизации в быв-
ших странах коммунистического лагеря. Для режимов, которые не 
являются ни демократическими, ни автократическими, политологи 
предложили ряд определений. Среди них: «дефектная демократия» 

                                                      
1 
Colas D. Introduction générale: l’Europe post-communiste // L’Europe post-

communiste / Sous la dir. de D. Colas. – P.: PUF, 2002. – P. 1–9. 



Российский политический режим  

 161 

(В. Меркель), «гибридный режим» (Т.Л. Карл), «делегативная де-
мократия» (Г. О’Доннелл).  

В отличие от англосаксонских стран и России, во Франции 
транзитология широкого распространения не получила. Возможно, 
сказалась идущая от А. де Токвиля традиция изучения национальной 
историко-культурной специфики или французским исследователям 
просто не хотелось использовать чужой научный инструментарий. 
Однако сравнительная методология во французской общественной 
науке используется достаточно широко. 

Сравнительный метод в социологии и политике, по мнению 
французских исследователей М. Догана и Д. Пеласси, «расширяет 
сферу наблюдения», «стремится определить социальные законо-
мерности и выявить основные причины наблюдаемых социальных 
явлений». Но главное – он способствует преодолению «этноцен-
тризма» и излишнего увлечения культурными особенностями1. 
С начала 1990-х годов во Франции сформировалось течение, в рам-
ках которого признана уникальность постсоветских стран, а в каче-
стве метода используется сравнительный анализ. Его представите-
ли анализируют постсоветскую экономику (Ж. Вильд), траектории 
эволюции постсоветской элиты (Ж. Минк и Ж.-Ш. Шурек); институ-
ты и правовые системы (М. Лесаж, А. Газье, С. Миласик, Ф. Кларе).  

Сторонники уникальности постсоветского развития выдви-
гают два принципиальных тезиса: (1) о недопустимости использо-
вания западноцентричного подхода при анализе общественно-
политических изменений в странах Восточной и Центральной Ев-
ропы, включая Россию; (2) об относительности признаваемых уни-
версальными ценностей (правовое государство, права человека и 
гражданина и т.д.) при анализе постсоветских обществ. Исследова-
тели, принадлежащие этому направлению, настаивают: универса-
листский подход, связанный с утверждением в 1980-е годы идей 
либерализма, игнорирует культурные традиции восточноевропей-
ских и центральноевропейских стран, их историческую специфику 
и пытается выстроить их по единой модели2. Формальное сравне-
ние, считают они, ошибочно, поскольку истинные сходства и раз-

                                                      
1
 Доган М., Палесси Д. Сравнительная политическая социология. – М.: 

Соц.-полит. журнал, 1994. – С. 11. 
2
 Milacic S. Sur quelques ambiguités du néocomparatisme // Les systèmes post-

communistes: Approches comparatives / Sous la dir. de Milacic S., Claret Ph. – 2006. – 

P. 9–23. 



 

 162 

личия можно выявить лишь в контексте сравнения национальных 
культур. Ими обосновывается идея понимающего сравнения, кото-
рое предполагает тонкое прочтение различий, существующих меж-
ду разными системами, институтами, политическими режимами.  

В противовес транзитологической парадигме, неизбежно 
приводившей исследователей к тривиальному выводу об отстава-
нии России, названный подход открывает возможности проведения 
сравнительного анализа национальных практик, поиска в них 
структурных сходств и различий. Он дает возможность выйти за 
пределы собственного мировосприятия; объяснение в нем преобла-
дает над описанием. Метод сравнительного анализа в основном 
используется политологами, социологами, правоведами и экономи-
стами. Историческая наука до недавнего времени преимуществен-
но оставалась в рамках страноведения. Принимая Россию как часть 
европейского пространства, историки (например, Каррер д’Анкосс) 
считают неуместным ее сравнение с европейскими странами. Рос-
сию, по их мнению, следует «проверять» ее собственной историей. 

Институциональный подход 

При использовании институционального подхода политиче-
ский режим оценивается с точки зрения утвердившихся в стране 
институтов и практик. Спектр тем, рассматриваемых институцио-
налистами, широк. Выделю лишь некоторые: формирование пост-
советского государства после развала СССР; переход от правления 
Б. Ельцина к эпохе В. Путина; региональные политические режи-
мы; качество институтов; формальные и неформальные отношения. 

В аналитике сложились контрастные оценки государственно-
го строительства в начале 1990-х. По мнению М. Лесажа, в 1991–
1993 гг. Россия, как и другие постсоветские страны, приступила к 
«изобретению собственного государства»1. Их оппоненты убежде-
ны, что в результате расстрела парламента и принятия новой Кон-
ституции (1993 г.) надежды на формирование современных госу-
дарственных институтов в России рухнули. А с установлением 
президентской формы правления в Российской Федерации совер-
шился поворот в сторону традиционного государства. 

                                                      
1
 Lesage M. De l’autorité de l’Etat en Russie // La réinvention de l’Etat: 

Démocratie politique et ordre juridique en Europe centrale et orientale / Sous la dir. de 

Milacic S. – Bruxellles: Bruylant, 2003. – Р. 351. 



Российский политический режим  

 163 

Тем не менее приход к власти В. Путина активизировал на-
дежды на укрепление государственности. Исследователи полагали, 
что провозглашенное властью построение «сильного государства» 
приведет к появлению эффективных институтов, их деятельность 
станет прозрачной, сложатся универсальные правила игры, отно-
шения центра и регионов, бизнеса и власти окажутся более инсти-
туционализированными, что будет способствовать развитию граж-
данского общества и ускорит процесс отделения экономики от 
политики.  

Однако по прошествии времени мнения исследователей от-
носительно произошедших в России изменений резко разошлись. 
Некоторые из них акцентируют внимание на позитивной направ-
ленности перемен, организационных качествах российской власти, 
ее способности стабилизировать ситуацию в стране. Их основной 
тезис: в 1990-е годы в России царил «хаос», а в 2000-е была пред-
принята попытка упорядочить систему власти. Приведу мнение 
Э. Каррер д’Анкосс: «Когда Путин пришел к власти, перед ним 
стояла задача построить новое государство. Думаю, именно в этом 
качестве он хотел бы войти в историю»1.  

Признавая, что современное Российское государство не стало 
пока правовым, сторонники этой точки зрения обращают внимание 
на принципиальные изменения в общественно-политической жиз-
ни: Россия впервые в своей истории согласилась сотрудничать с 
западными странами в области институционального строительства, 
а став членом Совета Европы, признала юрисдикцию Европейского 
суда; в стране стали проводиться президентские выборы, в ходе 
которых граждане могут сказать «нет» кандидату от власти; прав-
ление президента при всей его популярности не является пожиз-
ненным и ограничено двумя сроками2. В. Путин начал модерниза-
цию страны: в годы его правления правовые отношения в 
экономической сфере укрепились, была реформирована налоговая 
система, объемы неформальной экономики сократились, были 

                                                      
1
 Каррер д’Анкосс Э. Чтобы быть влиятельной в мире, России нужно быть 

внутренне сильной (Интервью) // Два президентских срока В.В. Путина: Динамика 

перемен / Под ред. Н.Ю. Лапиной. – М., 2008. – 344 с. 
2
 Lesage M. De l’autorité de l’Etat en Russie // La réinvention de l’Etat: 

Démocratie politique et ordre juridique en Europe centrale et orientale / Sous la dir. de 

Milacic S. – Bruxellles: Bruylant, 2003. – Р. 351. 



 

 164 

предприняты социальные реформы1. Французский экономист 
Ж. Сапир уверен, что после развала 1990-х «в России формируется 
целостная модель развития» и проводится «продуманная политика 
глобальной модернизации». Добавлю, что эта точка зрения была 
популярна в определенном сегменте западной аналитики, пока фи-
нансово-экономический кризис не продемонстрировал слабость 
российской экономики. Аргументом в пользу позитивной динами-
ки можно считать и тезис об укреплении международной роли Рос-
сии и ее статуса в качестве «самостоятельного центра силы». 

Оппоненты «оптимистов» анализируют эпоху В. Путина в 
рамках схемы «реформа – контрреформа». Этот подход предполага-
ет, что после революционных преобразований 1990-х годов в России 
наступил откат. Кто-то воспринимает откат как синоним отказа от 
демократии и ставки на авторитарные формы правления. В этом 
случае основное внимание уделяется открытости/закрытости поли-
тического режима, наличию/отсутствию демократических свобод.  

Проблема, занимающая особое место в аналитике, – состоя-
ние и функционирование российских институтов. Это не случайно: 
именно от качества институтов зависит качество управления стра-
ной и отдельными сферами общественной жизни. Некоррумпиро-
ванная администрация, честные суды, прозрачная процедура при-
нятия решений – обязательные составляющие современного 
цивилизованного государства. Парадокс российского политическо-
го режима французские исследователи видят в сосуществовании 
«вертикали власти» со слабыми институтами. 

Анализируя роль Российского государства в имперский, со-
ветский и постсоветский периоды и его отношения с обществом, 
М. Мандрас приходит к выводу о его исторической неэффективно-
сти. В современной России, по мнению автора, возродилось бюро-
кратическое советское государство, приспособившееся к рыноч-
ным отношениям2. Главную причину этой эволюции Мандрас 
видит в отсутствии в стране демократии, что «фатально ведет к из-
менению сути политических институтов», а также в неспособности 
россиян быть ответственными гражданами и оказывать влияние на 
политический выбор. Конечно, многие из высказанных соображе-

                                                      
1
 Favarel-Garrigues G., Rousselet K. La société russe en quête d’ordre. Avec 

Vladimir Poutine ? – P.: Autrement, 2004.  
2
 Mendras M. Russie: L’envers du pouvoir. – P.: Odile Jacob, 2008. 



Российский политический режим  

 165 

ний, хотя и неоригинальны, но оправданны. Однако автор явно иг-
норирует трудности перехода от авторитарного советского общест-
ва к обществу постсоветскому. Концентрируя внимание на власти, 
он оставляет в стороне крупномасштабные сдвиги, произошедшие 
за последние два десятилетия в российском обществе: формирова-
ние гражданского общества (пусть пока и слабого), нарождение 
(в связи с монетизацией льгот 2005 г.) «городских движений» со-
циального протеста, получивших распространение с началом эко-
номического кризиса.  

Непримиримый взгляд на современное Российское государ-
ство можно встретить и в других работах. Кто-то анализирует его 
через призму войны в Чечне (военноцентричный подход)1. Осно-
вываясь на одиозных случаях дедовщины в армии и убийств на ра-
совой и этнической почве, такие авторы делают выводы о банали-
зации насилия в современной России, неспособности или 
нежелании государства вести серьезную борьбу с преступностью2.  

При анализе государственных институтов внимание уделяет-
ся неформальным отношениям и политико-экономическим альян-
сам, возникшим в 1990-е годы и влиятельным по сей день. Здесь 
хотелось бы упомянуть работу французского социолога Ж. Фава-
реля-Гаррига, которому удалось провести социологическое иссле-
дование в России (крайне редкий случай)3. Были изучены «неза-
конные экономические практики», получившие распространение в 
СССР и современной России, а также причины, по которым обще-
ство проявляет высокую толерантность по отношению к преступ-
лениям этого типа. Автор отказывается рассматривать современ-
ную Россию как «полицейское государство». Более важным ему 
представляется другое: терпимость к незаконным экономическим 
практикам является следствием того, что в них включены практи-
чески все члены общества – от высокопоставленных государствен-
ных служащих до рядовых граждан.  

                                                      
1
 Obrecht T. Russie, la loi du pouvoir: Enquête sur une parodie démocratique. – 

P.: Autrement, 2006; Le Huérou A., Merlin A., Regamay A., Serrano S. Tchétchénie: 

Une affaire intérieure? – P.: CERI/Autrement, 2005.  
2
 Daucé F., Walter G. Russie 2006: Entre dérive politique et succès économiques // 

Courrier des pays de l’Est. – P., 2007. – N 1059. – P. 6–22. 
3
 Favarel-Garrigues G. La police des moeurs économiques: de l’URSS à la 

Russie. – P.: CNRS éd., 2007. 



 

 166 

Субъектный подход 

Этот подход позволяет исследователям вскрыть специфику 
политического режима «через» акторов, которые играют системо-
образующую роль в его создании, поддержании и воспроизводстве. 
Политологи и социологи отождествляют российский политический 
режим с типом доминирования и формирования элитных групп. 
Исследователи признают, что неноменклатурного пути формиро-
вания постсоветской элиты в России быть не могло, поскольку в 
недрах советского строя альтернативной элиты не существовало1. 
В ряде работ позднесоветская и постсоветская элиты фактически 
уравниваются. Думаю, что прямые исторические параллели ведут к 
упрощению. Современная российская элита не является копией 
номенклатуры хотя бы потому, что активно включена в экономиче-
скую деятельность (это касается и государственных служащих); в 
ее состав входят представители бизнеса; она свободна от идеологи-
ческого давления, а членство в ЕР является формальностью (гораз-
до бóльший смысл для ее представителей имеет включенность в 
глобальную экономику). 

Исследователей интересуют структура и состав элитных 
групп. В 1990-е годы объектом анализа были представители крупно-
го капитала, получившие доступ к собственности благодаря близо-
сти к власти. Тогда же в научной литературе стал распространенным 
тезис о «приватизации государства» олигархами. В современной 
России наиболее влиятельным слоем признается административно-
бюрократическая элита. Именно этот элитный сегмент, по призна-
нию многих аналитиков, стал главной опорой современного поли-
тического режима. Однако численный рост государственной бюро-
кратии не привел к появлению эффективного государства, а 
административно-бюрократическая элита преуспевает главным об-
разом в отстаивании личных и корпоративных интересов. 

Большое внимание уделяется «силовому компоненту» совре-
менной российской элиты. Ссылаясь на данные российского со-
циолога О. Крыштановской, французские исследователи пишут о 
«милитократии» и особом месте, которое этот сегмент занимает в 
современной российской элите. «Никогда прежде власть спец-

                                                      
1
 Berelovitch A. Les élites politiques en Russie: Changement et continuité // Ex-

URSS: Les Etats en divorce / Sous lа dir. de Berton-Hogge R., Crosnier M.-A. – P.: 

Documentation française, 1993. – P. 77–89. 



Российский политический режим  

 167 

служб в России не была столь велика»1, – пишет М. Жего. Домини-
рование «милитократии» приводит к тому, что российская полити-
ка становится более агрессивной. «Люди в погонах», считают 
французские авторы, сыграли ведущую роль в развязывании войны 
в Чечне, «деле ЮКОСа», с их подачи ведется поиск внутренних и 
внешних врагов, в стране развивается «шпиономания», они ответ-
ственны за войну с Грузией и напряженность в отношениях с Ук-
раиной2. 

«Идеологическому» подходу в изучении элиты «проти-
востоит» функциональный подход. Здесь представляет интерес те-
зис российского исследователя М. Афанасьева об элите развития. 
К ней отнесены те группы элитного слоя, которые пока не достигли 
высот политической власти (в иерархическом отношении они на-
ходятся ниже господствующего класса), но обладают высоким мо-
дернизационным потенциалом и могут помочь российскому обще-
ству «выздороветь». Однако сама российская действительность 
демонстрирует гипотетичность этого тезиса.  

Итоги 

Во Франции сторонникам идеи нормализации России проти-
востоят те, кто указывает на ее деградацию. Традиционно француз-
ская русистика (а позже советология) большое внимание уделяли 
российской исторической специфике и культурной традиции. Эти 
предпочтения сохраняются в работах специалистов по Восточной 
Европе и патриархов французского россиеведения.  

Во французском научном сообществе сильны поколенческие 
различия. У многих представителей молодого поколения русистов 
отсутствует эмоциональная привязанность к России, зато очевидно 
признание универсализма демократических ценностей. Для них 
Россия – такая же страна, как и другие, лишенная национальной 
исключительности и специфики. Такой подход позволяет «впи-
сать» Россию в историю Европы, но одновременно остро ставит 

                                                      
1
 Jégo M. Les hommes du président // Politique internationale. – P., 2007. – 

N 115. – P. 29. 
2
 Nougayrède N. Les oligarques et le pouvoir: La redistribution des cartes // 

Pouvoirs. – P., 2005. – N 112. – P. 35–48; Obrecht T. Russie, la loi du pouvoir: Enquête 

sur une parodie démocratique. – P.: Autrement, 2006; Mendras M. Russie: L’envers du 

pouvoir. – P.: Odile Jacob, 2008. 



 

 168 

вопрос: почему в своем политическом развитии она отстает от дру-
гих европейских стран? «Наше поколение, – размышляет француз-
ский политолог, одна из участниц проведенных мной интервью, – 
выросло в тот момент, когда левые находились у власти. Мы были 
под большим впечатлением от падения Берлинской стены. Это был 
момент больших ожиданий, связанных с развитием демократии в 
Европе» (сентябрь 2008 г.). Оцениваемая по шкале универсальных 
демократических ценностей, Россия обречена оставаться аутсайде-
ром. Именно так она сегодня и понимается большинством предста-
вителей французского интеллектуального и экспертного сообщества.  

Взгляд на современную Россию, доминирующий во Фран-
ции, можно определить формулой «Кюстин возвращается». «Мне 
кажется, – говорит в интервью социолог Ж. Фаварель-Гарриг, – что 
мы остаемся в контексте “холодной войны“. Во Франции сложился 
негативный консенсус в отношении России» (сентябрь 2008 г.). 
Для французских аналитиков, как представляется, характерен по-
литикоцентричный взгляд на российскую жизнь: основное внима-
ние уделяется политическим событиям, общество отождествляется 
с политическим режимом. При таком подходе вывод однозначен: 
раз плох политический режим, безнадежны и Россия, и российское 
общество. Из книг и статей критическое отношение к России пере-
мещается на полосы газет, формируя негативные стереотипы. 

Вместе с тем было бы неверно оценки французских исследо-
вателей и обозревателей сводить исключительно к негативу. Во 
Франции есть специалисты, внимательно изучающие российское 
общество1, региональные различия2, сдвиги в социальной структу-
ре3. Наряду с социологами и политологами появилось молодое по-
коление историков. Пока они не оформились в самостоятельное 
течение, но их исследования отличают высокопрофессиональная 
работа с источниками, непредвзятость, а главное – сохранение на-
учной дистанции в отношении описываемых событий (С. Кёре, 
Р. Мази, С. Дюллэн). 

Нередко позиции французских и российских исследователей 
самым парадоксальным образом сближаются. Позитивный взгляд 
                                                      

1 
Rousselet K. Les grandes transformations de la société russe // Pouvoirs. – P., 

2005. – N 112. – P. 23–33; Favarel-Garrigues G., Rousselet K. La société russe en quête 

d’ordre: Avec Vladimir Poutine? – P., 2004. 
2
 Radvanyi J. La nouvelle Russie. – P., 2007. 

3
 Desert M. Les nouveaux Russes // Questions internationales. – P., 2007. – N 27.  



Российский политический режим  

 169 

на нашу страну во Франции, как уже отмечалось, отличает патри-
архов россиеведения, а также исследователей националистического 
толка, среди которых сильны антиамериканские настроения. Они 
унаследовали идею: Россия (как прежде СССР) – это противовес 
США.  

Общественная наука и во Франции, и в России сегодня 
вплотную подошла к решению ряда важных для понимания сути 
политического режима проблем. Укажу на некоторые из них, важ-
ные с методологической точки зрения. 

Первое. Возникает понимание того, что исследование поли-
тического режима должно быть междисциплинарным. Функциони-
рование политических институтов, выбор политических акторов 
напрямую связаны с имеющимися в их распоряжении экономиче-
скими, социальными, административными ресурсами. Очевидно, 
что построение В. Путиным политического режима, выстраивание 
властной вертикали, проведение политики централизации стали 
возможны в благоприятной экономической ситуации. Финансово-
экономический кризис не разрушил существующего политического 
режима, но заставил элиты адаптироваться к новым условиям. 
Их главной задачей на новом этапе стало поддержание экономиче-
ской и социальной стабильности. 

Второе. До сих пор в исследованиях политического режима 
преобладал элитистский подход. Это оправдано: там, где отсутст-
вует гражданское общество, элиты становятся главными субъекта-
ми общественно-политических преобразований. Однако подход 
имеет свои ограничения, поскольку не принимает во внимание об-
щественные настроения, готовность/неготовность общества под-
держивать элиту и ее представителей. Нередко выводы исследова-
ний этого направления поверхностны: они полагают, что 
политический режим навязан обществу силой или, как пишет 
М. Мандрас, держится на страхе. Концентрация внимания на элите 
может породить иллюзию, что смена отдельных представителей 
правящего класса изменит суть режима. Чтобы понять особенности 
политического режима, следует обратиться к изучению общества.  

Третье. Исследования, посвященные российскому политиче-
скому режиму, как правило, носят «москвацентричный» характер. 
Но взгляд на политическую систему, «вертикаль власти» из про-
винции имеет свою специфику. Исследования, проводимые в ре-
гионах, свидетельствуют о существовании «разных Россий». Про-



 

 170 

исходящее на уровне федеральной власти необходимо сопостав-
лять с тем, что происходит в российских регионах, т.е. учитывать 
региональное многообразие. 

Четвертое. Российский политический режим становится бо-
лее понятным в контексте международных сравнений. Интересные 
результаты могут быть получены при анализе политических изме-
нений, происходящих в странах, имеющих разную политическую 
традицию. Здесь важно сконцентрироваться на следующих процес-
сах: расширении полномочий исполнительной власти в ущерб вла-
сти представительной1, возрастающем персонализме власти, поро-
ждающем «интоксикацию властью»2, приходе к власти в разных 
странах мира нового поколения агрессивной элиты3. При этом не-
обходимо понимать различия: в странах развитой демократии ука-
занные процессы – это реакция на новые вызовы, связанные с гло-
бализацией и появлением новых рисков, тогда как в России – 
результат несложившейся демократии. В случае России и Франции 
полезно сосредоточиться на особенностях президентского режима. 
Представляет интерес сравнительный анализ социальных процес-
сов, которые не укладываются в парадигму исторического отстава-
ния (например, феминизации политической элиты России и Фран-
ции). 
 

И.И. Глебова (ИНИОН РАН): Благодарю, Наталья Юрьевна, 
за большой доклад, детальный анализ. Прошу, коллеги. Знаю, что 
есть желающие выступить. 
 

В.Г. Ледяев (НИУ-ВШЭ): Не думаю, что для французских 
исследователей очень актуальна тема изучения режима во 

Франции. Они давно с этим разобрались, и там, в общем-то, един-
ства больше. Для нас же это чрезвычайно важно: мы должны знать, 
где находимся. Тема доклада представляется мне интересной 
именно с этой точки зрения. Кроме того, французские авторы 

                                                      
1
 Bourmaud D. La Constitution de 1958 et les partis politiques: Le gage de fer 

du présidentialisme // 1958–2008, Cinquantième anniversaire de la Constitution 

française / Sous la dir. de Mathieu B. – P.: Dalloz, 2008. – P. 591–597.  
2
 Owen D. The Hubris Syndrome: Bush, Blair and the intoxication of power. – 

L.: Polico’s publ., 2007.  
3
 Higley J. The Bush elite: Aberration or harbinger? // The rise of anti–

americanism / O’Connor B., Griffiths M. (eds). – L.: Routledge, 2006. – P. 155–168. 



Российский политический режим  

 171 

меньше представлены в нашем академическом пространстве, чем 
англоязычные. Мне было интересно, насколько схожи или разли-
чаются их позиции.  

Доклад показал, что имеется, с одной стороны, единство (т.е. 
нет большой разницы между нами и не нами), а с другой – внутри 
каждого исследовательского сообщества существует довольно 
большой разброс. Напомню замечание Натальи Юрьевны о том, 
что взгляды российских и западных аналитиков на современный 
режим в России несколько поляризованы. Тут мне хотелось бы кое-
что прокомментировать. Представьте себе, что мы всем зададим 
вопрос: есть ли в России правовое государство, нормальная пар-
тийная система, конкурирующие институты, которые эффективно 
представляют различные социальные группы? Не сомневаюсь, что 
все скажут: «Нет». Вполне понятное исключение составят только 
политизированные аналитики. На уровне констатаций, эмпириче-
ском, будет довольно сильное единство; причем среди тех, кто 
оценивает нынешнюю ситуацию как позитивно, по сравнению с 
коммунизмом, так и не очень.  

Какие-то различия появятся, скорее, в интерпретации источ-
ников, в том, какие модели, термины, концепты используются для 
анализа режима. Очень типичное объяснение дает культурологиче-
ский подход. Транзитология трактует иначе – виноваты акторы: все 
зависит не только от каких-то вековых традиций, но и от того, что 
делают конкретные люди. Здесь различия имеются и среди фран-
цузских, и среди российских авторов. Разные оценки даются со-
стоянию режима. Очень удачна метафора оптимиста-пессимиста – 
как в известном анекдоте: полстакана водки для оптимиста – это 
ужé полстакана водки, а для пессимиста – всего полстакана. 
Мы пессимисты: нам хочется полноты. Но главное, все видят, что в 
стакане-то – только половина. Для некоторых это состояние нор-
мально: иначе мы никогда и не жили и, в общем, рассчитывать бы-
ло не на что. Для других это некая полукатастрофа, крах надежд. 

Второй момент, на который мне бы хотелось обратить вни-
мание. В принципе, доклад Натальи Юрьевны несколько вышел за 
заявленные рамки. И я, в общем, понимаю, почему. На самом деле 
она рассказывала не только о режиме, но и о том, что можно на-
звать властью (или структурой власти, или конфигурацией власт-
ных акторов, или элитным состоянием, или как-то еще). Все это 
действительно связано, особенно у нас. Совокупность акторов оп-



 

 172 

ределяет режим. Поэтому многие либерально настроенные авторы, 
не очень этот режим любящие, считают, что его можно убрать, 
лишь исключив этих акторов. Тогда получается, что при сохране-
нии нынешней конфигурации режим будет стабилен.  

Для меня же понятно, что сила доминирующих сегодня акто-
ров заключается как раз в самом режиме – в специфике той среды, 
в которой они обитают: именно она их поддерживает и им благо-
волит, давая структурные преимущества. Строго говоря, режим – 
это не акторы, а некое пространство, климат. Или это возмож-
ности: человека не убьют или убьют, посадят или нет, если он пой-
дет на демонстрацию, сможет или не сможет он услышать иное 
мнение и т.п. Это первоочередные вещи для характеристики режи-
ма. В этом смысле показательны описания американской власти. 
Там не все благополучно с точки зрения демократической теории: 
правят господствующий класс и корпорации, существуют всевоз-
можные ограничения демократии. Но там другой климат, застав-
ляющий властвовать определенным – иным, чем у нас, – способом.  

Еще один аспект, который мне хотелось бы затронуть, хотя в 
докладе это активно и не прозвучало: сопоставление нынешнего 
режима с советским. С резюме Натальи Юрьевны я абсолютно со-
гласен: тезис о реставрации советской системы сомнителен. Но мне 
интересно другое: почему этот тезис тем не менее возникает. 
На мой взгляд, дело не только в том, что возвращается символика, 
а съезды нынешней партии чем-то похожи на съезды КПСС. Кроме 
внешней, визуальной схожести есть элементы сходства по сущест-
ву. И здесь я вспоминаю труды советологов, которые когда-то чи-
тал в ИНИОН (правда, не по-французски, а по-английски). Как мне 
кажется, там есть очень много интересных сюжетов, которые мож-
но связать с современным режимом.  

Вспомните: тоталитарную концепцию, не очень долго доми-
нировавшую, в 1960-е годы сменила так называемая бюрократиче-
ская модель. Суть ее примерно следующая: не тотальный контроль 
из «центра», а создание конструкции, напоминающей, скорее, кор-
поративную структуру. То есть появление некоего механизма вме-
сто организма: специфика режима объяснялась бюрократическими 
связями, которые пронизывали общество и, естественно, преобла-
дали в политике. Мне кажется, это характерно и для нынешнего 
режима. Далее. Сегодня действительно усилилась бюрократия. 
Вполне возможны параллели с послесталинским периодом, когда 



Российский политический режим  

 173 

она тоже была очень сильной. Конечно, это не полные аналогии, 
потому что сегодня бюрократия все-таки другая, но параллели…  

Еще один интересный вопрос, который не так ярко прозву-
чал, – об уникальности и универсализме. Его толкование в рамках 
транзитологической парадигмы неизбежно ведет к тезису об отста-
вании России. Это непосредственно связано с тем, чем я сейчас за-
нимаюсь: анализ теорий, которые касаются не режимов вообще, а 
региональных властных практик. Мне интересно, насколько это 
применимо к нам. Так вот, вставая на позицию уникальности, мы 
очень сильно себя ограничиваем. Ведь уникальность – свойство 
любой страны; я не уверен, что мы более уникальны, чем Япония 
или Китай и т.д. В этом смысле сравнительный метод действитель-
но полезен. Поэтому нам нужны классификации, хотя они несколь-
ко и оглупляют.  

В то же время необходимо учитывать: создавая классифика-
цию, мы неизбежно вносим в нее какие-то ценностные смыслы. 
Скажем, А. Линц, придумывая свою классификацию режимов – 
тоталитарный, авторитарный, демократический, – подразумевал, 
что демократия лучше, чем не-демократия. И мы не можем от этого 
отказаться. Если принять эту естественную, на мой взгляд, пози-
цию, то мы совершенно точно отстаем: эмпирически действительно 
находимся ближе к тому участку спектра, который является неде-
мократическим. В этом смысле я, например, не склонен обвинять 
тех, кто скажет, что Россия отстает. Но при этом мы открыто заяв-
ляем, что демократия – наш идеал. Очень важно, что это зафикси-
ровано в Конституции. Однако я думаю, что в своей критике ком-
паративистам и транзитологам, слишком уж настаивающим на 
универсальности, следует держаться более умеренного тона. По-
этому акцент французских авторов на специфике мне весьма сим-
патичен.  

И наконец, собственно о режимах. Я думаю, их следует рас-
сматривать как разные стороны континуума: скажем, авторитарный 
режим и демократия – это полярные точки, между которыми рас-
полагается некое пространство. Поэтому мне понятно, когда гово-
рят о демократиях с приставками. Наша ситуация очень противо-
речива: нельзя с уверенностью сказать: демократия у нас или мы – 
в авторитарном режиме. Конечно, мне понятны аргументы авторов, 
которые все-таки пишут про авторитаризм в России. Когда мы вы-
ходим за пределы внешних институтов, набор авторитарных харак-



 

 174 

теристик режима начинает превалировать над демократическими. 
В качестве варианта мне кажется полезной идея дефектной демо-
кратии – она указывает на самые важные дефекты. Так, наша демо-
кратия не вполне либеральна, слабы институты и т.д. В остальных 
же аспектах она в общем-то похожа на другие. Преимущество иных 
вариантов объяснения – различных гибридов, управляемого плюра-
лизма – в том, что они четко показывают: мы – не в демократии.  
 

С.П. Перегудов (ИМЭМО РАН): Наталья Юрьевна предста-
вила достаточно широкий спектр подходов к проблеме режи-

мов. При этом подчеркнула, что выбор их индивидуален. Я бы до-
бавил: индивидуален – с учетом ситуации.  

Скажем, я в последние три года занимался российской поли-
тической системой в основном в том ключе, который докладчик 
определил как институциональный, а я бы назвал системным. 
В настоящее же время больше востребован подход, который Ната-
лья Юрьевна характеризовала как историко-трансформационный. 
Я бы даже сказал, что сейчас он доминирует. Причина ясна. 
В докладе поставлен главный вопрос: почему режим Путина не 
привел к тем результатам, которых от него ожидали? И для ответа 
на этот вопрос, мне кажется, лучше всего использовать историко-
трансформационный подход.  

У меня несколько иной угол зрения. В последнее время я за-
нимался темой, очень созвучной той, о которой (среди прочего) 
говорил Валерий Георгиевич <Ледяев>: сопоставление советских и 
российских реалий. Я поставил ее в определенный контекст: плю-
рализм и корпоративизм в СССР и России (общее и особенное). 
Почему так? Потому что плюрализм и корпоративизм – два пара-
метра, которые, с моей точки зрения, определяют сущность систе-
мы, режима. Причем работают они вместе. И сегодня я решил 
очень кратко сказать о плюрализме советском и российском, со-
временном.  

Сначала о советском плюрализме. Я считаю, что советский 
режим при Брежневе следует считать позднетоталитарным (так я 
писал еще в 1994 г. – так считаю и сейчас). Он очень серьезно от-
личается от классического тоталитаризма – ведь тоталитаризм (а я 
не согласен, что эта концепция ушла в прошлое) эволюционировал 
и изучать его нужно в контексте этой эволюции. Наиболее инте-



Российский политический режим  

 175 

ресная характеристика позднего (брежневского) тоталитаризма – 
наличие в нем целого ряда плюралистических взаимодействий.  

Это плюрализм в области культуры, в сфере экономики (его я 
определил как бюрократически-корпоративный), плюрализм науч-
ный (особенно в общественных науках, как ни странно это может 
звучать). Научный и культурный плюрализм, их взаимодействие с 
«привластными» людьми очень интересно показаны в дневниках 
Анатолия Сергеевича Черняева, который курировал в ЦК науку, и в 
частности общественные науки. (Я, кстати, написал довольно про-
странный обзор этих дневников для журнала «Полис»1.) Следует 
сказать еще о ведомственном плюрализме и т.д. Все эти «плюра-
лизмы» сформировались на выходе из того тоталитарного моноли-
та, который сложился при Сталине. Но вот чего там явно не было, 
так это политического плюрализма. Отсутствовала публичная по-
литика; вообще, политика как таковая была изгнана из обществен-
ной жизни. Общество было деполитизировано. Поэтому я и считаю 
тот режим тоталитарным – это его главный признак.  

Теперь о российском плюрализме. Он отличается от совет-
ского прежде всего своим политическим характером. У нас есть 
политический плюрализм: партии, парламентские фракции, раз-
личные организации гражданского общества и т.д., и т.п. Весь во-
прос в том, какой это плюрализм. На мой взгляд, он «усеченный»: 
находится под властью, в рамках – в основном – властной вертика-
ли. И это его в какой-то мере роднит с советским плюрализмом и с 
советской системой.  

Причем, в центре этого плюрализма, я считаю, находится 
партийная система. Часто пишут, что наша партийная система – это 
какая-то имитация, декорация. Я с этим абсолютно не согласен. 
Партийная система играет значительную роль в нашем режиме, 
занимает в нем если не центральное, то очень важное место. Да, в 
центре партийной системы находится одна партия – «Единая Рос-
сия», «партия власти». Многие уже называют ее – и даже без кавы-
чек – правящей партией. Я считаю, что, конечно, это не правящая 
партия и не партия власти, потому что она не формирует прави-
тельство, как в Европе, не имеет ведущей фракции в парламенте, 
как в Конгрессе США сейчас демократическая партия, не стоит над 

                                                      
1
 См.: Перегудов С.П. Хроника летального исхода (по страницам дневника 

А.С. Черняева) // Полис. – М., 2010. – № 3. – С. 161–179. 



 

 176 

властью, как в Советском Союзе (там партийный аппарат, Полит-
бюро и т.д. были вершиной власти).  

Да, ЕР – при власти, но при этом она играет огромную роль в 
стабилизации этой власти. Вторую ее функцию я называю «нише-
ванием оппозиции»: оппозиция загоняется в ниши, где не может 
играть реальной роли. «Единая Россия», будучи под властью, обес-
печивает политическую монополию. Третья функция – это функция 
общественной организации. Некоторые считают, что ЕР – бюрокра-
тическая партия. Ничего подобного. В своей статье в «Полисе» 
«Политическая система России после выборов 2007–2008 гг.» (2009, 
№ 2) я пытался показать, как активно ЕР реализует общественную 
функцию. И наконец, следует выделить функцию легитимизации 
режима. Вроде бы у нас все – партии, парламент, выборы, – как у 
людей. И демократия, хотя и немножко, другая. В результате и ре-
жим легитимизируется. Конечно, не на сто процентов, но доста-
точно, чтобы его рассматривали как нормальный (или почти нор-
мальный), современный – и в России, и на Западе.  

Итак, «Единая Россия», выполняя все эти функции, обеспе-
чивает единство, стабильность и в конечном счете – функциониро-
вание системы. В то же время я считаю, что такой способ органи-
зации и работы партсистемы заводит общество в тупик, блокируя 
возможности развития. Того развития, в котором действительно 
нуждается Россия. Сейчас многие аналитики отдают себе отчет в 
том, что система (и роль ЕР в ней) должна меняться. В этом смысле 
симптоматично появление доклада (Ежегодный доклад ИнОП 
«Оценка состояния и перспектив политической системы России», 
2009), о котором так много говорят и который я считаю не очень 
сильным, а где-то и очень слабым. Изменения напрашиваются: весь 
вопрос в том, какими они будут.  
 

В.П. Булдаков (ИРИ РАН): Доклад произвел на меня до-
вольно грустное впечатление. Это связано вовсе не с его ка-

чеством (и еще менее с личностью докладчика), а с некоторыми 
сделанными выводами.  

Прозвучала ключевая, на мой взгляд, фраза: политологи за-
нимаются конструированием умозрительностей. Для меня это не 
ново. Уже не раз приходилось писать, что все наше обществоведе-
ние превратилось в конкурс химер воображения. Доклад лишний 
раз подтвердил это. Спрашивается, почему это происходит? 



Российский политический режим  

 177 

Ответ содержится в словах Натальи Юрьевны <Лапиной> о 
том, что в среде политологов над ней иронизируют как над «Геро-
дотом». Это надо понимать так: политологам история просто ме-
шает, им не до нее, им хватает забот на своей собственной делянке. 
Позвольте спросить: а не потому ли в вопросах о современной вла-
сти им приходится заниматься настоящим гаданием на кофейной 
гуще? 

Главная беда нашего обществоведения – незнание россий-
ской истории, точнее – непонимание ее весьма наглядных уроков. 
Причем это относится и к самим историкам, работающим в основ-
ном по сценариям, навязанным властью. Между тем очевидно, что 
осмысление любых российских политических режимов – как про-
шлых, так и современных – немыслимо вне культурно-историчес-
кой почвы, на которых они произрастают. По моему убеждению, 
без понимания культурно-антропологической составляющей про-
шлого и современности рассуждать о «политических» режимах 
бессмысленно. 

Позволю себе проиллюстрировать это на конкретных приме-
рах, соответственно политологическим подходам, выделенным 
докладчиком. 

Очевидно, что наша «политика» традиционно-архаична. 
Власть моносубъектна, в основе экономики лежит идея «государ-
ства-склада». Но что ее определяет? На мой взгляд, неспособность 
населения самостоятельно распорядиться наличными ресурсами 
(прежде всего, природными), породившая «религиозное» отноше-
ние к власти – большому Хозяину. Без преодоления этой историче-
ской генетики всякие транзитологические вождения бессмыслен-
ны. И не стоит тешить себя компаративистскими иллюзиями – у 
нас все упирается в нежелание власти заняться самоусекновением и 
неспособность общественности заставить верхи (для их же блага, 
не говоря уже о прогрессе демократии) потесниться в сфере приня-
тия решений.  

Наши институты (как «политические», так и «обществен-
ные») – всего лишь декорации. Мы, однако, не умеем обходиться 
без этого суррогата государственности. Поясню это на конкретном 
примере, относящемся к XVII в. Спрашивается, что уцелело в Смуте, 
когда, казалось, превратилось в историческую пыль все (кроме по-
луобезумевших людей)? Оказывается, единственным уцелевшим 
институтом были приказы (см. блестящее исследование Д. Лисей-



 

 178 

цева1) – ими успешно пользовались как всевозможные лжеправите-
ли, так и тушинское ворье. Другой пример. Всего через три года 
после «красной смуты» Сталин руками Молотова и Кагановича 
воссоздал институт диктаторского правления в лице номенклатуры, 
окончательно усовершенствовав его в 1925 г. Надо ли пояснять, 
почему в наше время мы как должное приняли идею восстановле-
ния «вертикали власти», не задумываясь, что гарантом демократии 
могла бы стать «горизонталь» общественной самодеятельности?  

Сегодня, впрочем, было сказано и о субъектном подходе к 
оценке политического режима. Увы, он также дает весьма ограни-
ченные возможности постижения природы существующей власти. 
Я только что закончил книгу, названную «Россия постреволюцион-
ная: Векторы психосоциальной динамики»2. Основой источник – 
«слезницы» простых людей, ложившиеся на стол Сталину. Посла-
ния с просьбой восстановить в партии (их большинство) я отбра-
сывал. То, что осталось, – сгусток эмоций. С одной стороны, нали-
цо деструкция личности революционера, с другой – страхи перед 
всевозможными «врагами». В иерархии последних главное место 
занимали не прежние «буржуазия и помещики», не нэпманы и даже 
не кулаки, а коммунисты, комсомольцы, бюрократы, затем оппози-
ционеры, троцкисты, евреи, наконец, «империалисты». Необыкно-
венно высок накал ненависти к ближнему. Налицо совершенно не-
адекватная реакция на происходящее. Впору ставить вопрос о 
«психосоматической» природе российской «политики».  

При анализе властных практик – их успехов и сбоев – важнее 
всего выявить источник, их порождающий. В патерналистских 
структурах он лежит в неполитической сфере эмоций, иной раз от-
чаянных. Что могло получиться, когда на общественную паранойю 
наложилась управленческая неподготовленность власти или, хуже 
того, паранойя моносубъекта власти, призванного принимать 
«судьбоносные» решения? Для меня вопрос ясен: движение к кол-
лективизации и прочим репрессивным действиям 1930-х годов на-
чалось именно тогда.  

                                                      
1
 См.: Лисейцев Д. Эволюция приказной системы Московского государства 

в канун и в эпоху Смуты: Дисс. на соискание ученой степени доктора историче-

ских наук. – М., 2011. 
2
 Речь идет о книге В.П. Булдакова «Утопия, агрессия, власть: Психосоци-

альная динамика постреволюционного времени. Россия 1920–1930 гг.» (М.: 

РОССПЭН, 2012). 



Российский политический режим  

 179 

Сегодня говорилось об особенностях нашей политологии. 
Мне кажется, главного сказано не было: она ослеплена «тоталита-
ристскими» возможностями власти (которых в действительности 
не существует), потому ходит по кругу, как известная лошадь в 
подземелье.  

Чем в принципе поглощена наша власть? Самосохранением, 
самообеспечением, самообслуживанием, самовоспроизводством, 
самонасыщением… – всем тем, чем займется обычный, в меру без-
ответственный человек. На это возразят: российская система явля-
ется патерналистской. Совершенно верно: власть действительно 
вполне искренне заботится о людях, точнее, своих подданных. 
Правда, ровно в той степени, в какой это отвечает ее интересам, в 
той мере, в какой она зависит от них.  

Эта власть способна принимать разумные и оперативные ре-
шения (в случае очевидной угрозы ее существованию), но она же 
обнаруживает редкостную ограниченность, когда речь заходит о 
проблемах, выходящих за пределы ее ближайших интересов. А в 
общем претензий к ней не больше, чем к обычному человеку, в ме-
ру подверженному обычным порокам, ибо как и всякий человек, 
она способна не только «стареть», но и «болеть» под влиянием не-
благоприятных обстоятельств. В обычных условиях она тихо, как 
обычный «живой» организм, саморазрушается, в экстраординар-
ных обстоятельствах может впасть в ступор. Разумеется, очень 
многое зависит от фигуры, ее персонифицирующей, точнее, от ее 
достоинств и недостатков.  

Политика нашей власти циклична именно в силу фетишиза-
ции человека, принимающего «окончательные решения». Мы (об-
ществоведы) их не критикуем – мы их «исследуем». А надо бы 
просто понимать. 

Конечно, меняемся мы, меняются «наши» правители. Но все 
мы действуем в меру своего исторического недомыслия, важней-
шее место в котором занимают этатистские благоглупости. Разуме-
ется, ни мы, ни власть не безнадежны. Но нас слишком легко ку-
пить, а власть слишком щедра на обещания. В общем, в нашем 
сегодняшнем виде мы малоперспективны – не для демократии, для 
самих себя. Думаю, доказывать это в данной аудитории не прихо-
дится.  

История выступает в нескольких, я бы сказал, многих ипо-
стасях: как традиция, обычай, память, идеология, политический 



 

 180 

пиар, даже как утопия. История как наука в этом ряду занимает от-
носительно скромное место. И виновата не только она, с безуслов-
ным несовершенством методологий и технологий познания про-
шлого. «Виновата», если угодно, сама человеческая природа, 
точнее, ее склонность к самообману.  

В докладе было также отмечено, что французская социология 
власти отмечается ценностным (этическим) и даже, как я не раз 
замечал, романтическим подходом. Все просто: она ведет свою ро-
дословную от Великой французской революции. Их (точнее было 
бы сказать общеевропейская) революция создала нацию, общество, 
личность – это предмет гордости. Французы ощутили свою спо-
собность действовать независимо не только от власти, но и от 
церкви. Естественно, что созданные революцией ценности свободы, 
равенства и братства выступают главным критерием оценки со-
временной политики. И это более чем оправдано – человек может 
рассуждать о том или ином политическом режиме, если власть пе-
рестала быть для него сакральной величиной. В России это никогда 
не удавалось – не удается до сих пор. Российские обществоведы 
рассуждают о власти, глядя на нее снизу вверх, ощущая себя ее за-
ложниками.  

Разумеется, элементы сакрализации, мистификации, эстети-
зации власти встречаются до сих пор в самых раздемократичней-
ших обществах. Это неизбежно: человек – существо социально за-
висимое. Он только и делает, что ищет себе «диктатора». Строго 
говоря, основной вопрос социальной философии в свое время 
сформулировал М. Мамардашвили: «Какого диктатора я хочу?» 
Применительно к демократии это означает одно: человек выбирает 
себя диктатора, но лишь на время, до тех пор, пока он не «надоел». 
«Диктатор» превращается в своего рода общественно-вспомога-
тельный механизм. Это тоже далеко не идеал, но бюрократическую 
машину, по крайней мере, можно совершенствовать.  

Увы, мы от этого далеки. Власть сама навязывает нам дикта-
торов, приукрашивая этот процесс своего рода «демократической 
ротацией». Преимуществ в этом для нас не больше, чем в повороте 
барабана в направленном на нас заряженном револьвере. Впрочем, 
для современной ситуации это сравнение будет слишком сильным – 
власти достаточно просто периодически пощелкивать кнутом.  
 



Российский политический режим  

 181 

И.И. Глебова: Нам был обещан сегодня один доклад, а полу-
чили мы четыре – в качестве дискутанта неожиданно высту-

пил В.П. Булдаков. И очень точно указал на шаткость, зыбкость 
позиций политической науки при оценке российского политиче-
ского режима. Это, конечно, не открытие, но требует реакции. Од-
на из причин неадекватности, как мне представляется, – в стремле-
нии либо уйти от российской инаковости, преобразовав себя – на 
уровне текстов, высказываний, научной реальности – по известным 
и достойным лекалам, либо уйти от объяснений инаковости. Мы 
еще более последовательно, чем наши европейские коллеги, идем 
по пути «нормализации» своего настоящего – вопреки этому на-
стоящему. Желание «нормализовать» реализуется в недоговорен-
ностях, неопределенностях (гибриды, демократия с уточнениями, 
авторитаризм с оговорками), что малоплодотворно для научной 
работы. 

В отношении политического режима, как мне кажется, самое 
главное сейчас – поиск слов, адекватных понятий. Потому что суть 
режима достаточно прозрачна и адекватно считывается, что демон-
стрируют исследования последних лет. Система «схватывается» и 
выстраивается через язык, научные конструкции. Пока мы ее не 
назовем (не следуя за самоназваниями, но их учитывая), она будет 
сохранять свою неопределенность. 

В то же время субъективное нежелание определяться под-
крепляется и объективным качеством определяемого. А как, в са-
мом деле, назвать нынешний наш политический режим? Изящный 
оборот, предложенный В.Г. Ледяевым, – «мы не в демократии» – 
кажется мне очень характерным. Ведь действительно – не в ней, но 
тогда в чем? Авторитаризм – точная, по существу, характеристика, 
но явно недостаточная: требует разъяснения специфики режима. 
Есть, конечно, более или менее релевантные определения: попули-
стский вариант авторитарно-бюрократического режима, плебисци-
тарно-номенклатурный режим. 

Мне представляется, что главное качество современного по-
рядка – именно его неопределенность: не демократия, но и не ав-
торитаризм; не политический плюрализм, но и не монополизм. 
Не определившись, можно быть, чем угодно, совмещать в себе раз-
ные «легенды», черты и практики: сегодня – один mixt (скажем, 
больше демократии, плюрализма и интернационализма «нового 
типа»), завтра, если ситуация изменится, – другой (поддадим авто-



 

 182 

ритаризма и «удавизма», будем «вставать с колен»). Режим пласти-
чен, подвижен, конъюнктурен, беспринципен; его сила – в прагма-
тической неопределенности (ни то, ни сё – ничто и все). Суть тако-
го режима не выразишь в краткой формуле.  

С точки зрения реальной политики очень важно, что режим 
внутренне отрицает всякие определенности – институциональные, 
правовые, морально-этические. Они существуют вне и помимо него, 
никак его не ограничивая. Порядок, абсолютизирующий неопреде-
ленность, «заземляется» и работает только на уровне субъектном: 
не активизирует демократические институты и гражданские 
сети, а спрутизирует социальное пространство кланово-мафиоз-
ными отношениями. Это и порождает ту атмосферу («климат»), в 
которой возможно все; единственным ограничителем деятельности 
«элит» являются сами «элиты». Происходит «натурализация» гос-
подства: действия «человека господствующего» определяются «го-
лым» материализмом, жаждой власти, стремлением быть «впереди 
планеты всей», инстинктом самосохранения. У него нет цивилиза-
ционных ограничений. И именно этот человек устанавливает рам-
ки, пределы для всякого рода плюрализмов – так же, как в совет-
ские времена. Социальная активность едва ли не нулевая; роль 
общества, обладающего признаками субъектности, исполняют 
сращенные с властью, интегрированные в режим группы. 

Видимо, только таким образом и мог реализовать свалившую-
ся на него свободу послесоветский (не русский и антисоветский, а 
именно после-) мир. Здесь свобода (скорее, даже «расконвоирован-
ность»/вольноопределение) – не качество режима, конвертируемое 
в политический плюрализм и публичность, в демократию, а свой-
ство социальной среды, ощущение, не поддающееся институцио-
нализации. Более того, это свойство вообще не имеет политическо-
го измерения: теперешняя наша свобода – явление частнобытовое 
(вольное – без госнадзора и санкций коллектива – самоопределение 
субъекта в частной, бытовой сфере), а также экономическое (сво-
бода потреблять). Она связана не с осмысленным и ответственным 
обретением прав, а с инстинктивным отказом от обязанностей. 
Из анархического, антиправового индивидуализма не рождаются 
институты, с помощью правовых механизмов трансформирующие 
свободу как ощущение в свободу как характеристику системы. 
Напротив, вольное, «дикое» («диким образом» – по типу привыч-
ного советского отдыха) самоопределение всех и каждого на об-



Российский политический режим  

 183 

щесоциальном уровне уравновешивается организацией «само-
державного» типа. 

В постсоветском порядке «негативная» свобода как принцип 
частно-индивидуального обустройства естественно сплетается с 
авторитарным принципом социальной организации. Получается 
«самодержавная демократия» или «народно-демократическое са-
модержавие». Соединение принципов свободы и несвободы дает в 
результате неправовой, недоговорный, не поддающийся институ-
ционализации порядок. Его определенность в конечном счете – в 
отрицании права (т.е. цивилизационных норм) как универсального 
регулятора социальных отношений, в подавлении – сверху и снизу – 
плюрализма и публичности как механизмов, мешающих реализа-
ции естественно-биологических потребностей, потребительских 
прихотей индивидов в рамках стихийно складывающейся социаль-
ной системы. 

В конечном счете можно сказать, что наш режим не «прочи-
тывается» через политические категории. Он – неполитический и в 
этом смысле несовременный. Как его можно мерить категориями 
современной западной науки – большой вопрос. Но их нечем заме-
нить – разве только констатацией того, что они не способны выявить 
сущность называемых явлений. Скажем, ЕР, о которой сегодня го-
ворилось, при соотнесении с классическими критериями партийно-
сти выглядит чистым симулякром. Однако, ограничившись такой 
констатацией, мы не выйдем из «зоны неопределенности».  

Мне хотелось бы сказать несколько слов по этой теме, не-
ожиданно сегодня возникшей. И, как мне кажется, очень характер-
ной – и для режима, и для его интерпретации. В чем-то я буду от-
талкиваться от тезисов, сформулированных С.П. Перегудовым. 
Если упростить, схематизировать, то они выглядят так: партсисте-
ма – важный элемент режима, поэтому не может быть имитационна; 
ее анализ можно свести к ЕР, которая при этом – не правящая партия 
и не партия власти; ЕР выполняет значимые для режима функции – 
легитимации, стабилизации, обеспечения властной политической 
монополии; ЕР не является исключительно бюрократической пар-
тией, имеет потенциал общественной организации и все активнее 
его реализует. 

При оценке ЕР сейчас мало кто ставит под сомнение партий-
ность ее природы; споры ведутся о том, какая это партия (домини-
рующая, правящая, бюрократическая и т.п.). Мы, видимо, уже 



 

 184 

прошли стадию ее определения как прото-, еще не-партии и т.п. 
Зато указывают на растрату ЕР субъектности, т.е. на понижение в 
ней «градуса партийности» («уже не-партия»?)1. Но в общем пре-
обладают определения, базирующиеся на самоинтерпретации ЕР и 
ее легитимизирующие. Оценки ЕР становятся проблемой идеоло-
гии (или политтехнологии). 

Очевидно: ЕР ее создателями из администрации президента 
изначально отводилась инструментальная, технологическая роль – 
политический режим 2000-х не нуждался в партии как субъекте 
политики. Цель была как раз снизить риски конкурентно-
сти/публичности, сделать предельно (насколько это вообще воз-
можно) управляемым и предсказуемым электоральный процесс. 
Путь – монополизация политического пространства с помощью 
инструмента, адекватного новым (и интернациональным) прави-
лам игры. Его назвали партией и придали соответствующую фор-
му. Очень логичный выбор: легче контролировать не людей (непар-
тийных политиков) или мелкие мобильные образования, а 
суперструктуру, используя опыт советской «партийности» и пост-
советского «корпоративизма».  

Партия, как и многое в нашей истории, – эксплуатация «чу-
жих» форм. Это естественный способ адаптации к современности, 
ориентиры которой задали не мы. Причем, способ самый простой, 
исторически не однажды опробованный и результативный – при на-
шей способности принимать любую форму (т.е. при анархической 
бесформенности массовой культуры: неструктурированности, отри-
цании формально-процессуальной стороны жизни). Облачением в 
новую форму если и стремились исправить «туземное» содержание, 
то только поначалу. Скорее, действовала всепобеждающая логика 
выживания/мимикрии социального естества. Конечно, форма – не 
пустая формальность; она требует содержательного соответствия. 
И в ЕР (как и в других элементах властной партсистемы) присутст-
вует партийное начало, так или иначе получающее выражение. 
В этом (и только в этом) смысле тезис об имитационности ЕР и 
партсистемы не точен. 

                                                      
1
 См., например: Коргунюк Ю.Г. Уничтожение субъектности: «Единая Рос-

сия» как партийная организация. Становление и инволюция // Полития. – М., 2009. – 

№ 1(52). – С. 123–150. 



Российский политический режим  

 185 

Но форма – не догма; наши партии и демонстрируют, на-
сколько она подчинена содержанию. Постсоветская партсистема не 
нацелена на представительство широких гражданских интересов, а 
замкнута на узких, «элитарных». Она – в основном и по преимуще-
ству – обслуживает (легитимирует, стабилизирует) монопольное 
господство утвердившихся у власти и получивших собственность 
групп. ЕР и другие – партии в том смысле, что артикулируют и аг-
регируют интересы одного социального слоя, который ощущает и 
продвигает себя как «элита».  

Для защиты режима бесконтрольного, безальтернативного и 
стабильного господства «элит» их партии имитируют представи-
тельство широчайших социальных интересов (все метят не просто 
в массовые, но в общенародные, кроме партий для социально «чу-
жих», т.е. интеллигенции). В этом смысле они имитационны. Хотя 
для придания «легенде партии» реалистичности наши партобра-
зования вынуждены выполнять и «функции общественной орга-
низации». То есть реагировать на социальные запросы, обслужи-
вать социальные нужды. Но людям партии власти/элит служат в 
последнюю очередь, по «остаточному» принципу, когда уже нет 
другого выхода. Их партийность не только управляема, но и «ос-
таточна», вынуждена (вымучена), краткосрочна (предвыборна). 
В остальном они служат тому «классу», к которому принадлежат, 
т.е. себе.  

Поэтому партсистема по сути своей непублична – и в этом 
соответствует закрытому характеру режима. Там, где начинается 
партийность, реальная партийная жизнь, партия погружается в 
тайну, уходит в «тень». В зоне публичности наши партии в основ-
ном имитационны; их партийная природа реализуется в «тене-
вой» сфере (в «подполье»). Там партии являются крупнейшими 
бизнес-предприятиями. Там, где вершится реальная политика, они 
выступают инструментом внутриэлитной борьбы – за ресурсы, 
влияние, власть, за право продвигать в зону публичности точки 
зрения, политические линии, интерпретации прошлого, прогнозы 
на будущее и т.д. Партии участвуют в конкуренции первых лиц 
(«соправителей» В.В. и Д.А.) и их окружений, учреждений, кланов, 
идеологий, атеистов с православными и т.п. Партии (в первую оче-
редь ЕР) – место действия «элитарного» плюрализма. Причем, не 
единственное. А также легитимный механизм встраивания страны 
в интернациональные управленческие структуры. И тоже не един-



 

 186 

ственный. Это образ жизни господствующих групп. И желанный 
ориентир (один из) для тех, кто мечтает ими стать. 

Показательно, что выборы в основном перестали быть пуб-
личной конкуренцией, превратившись в «площадку» неформально-
теневых сделок «элитных» групп. Вообще, наш политический ре-
жим, постоянно пеняющий на «мировое закулисье», базируется на 
неформальных, «теневых» механизмах взаимодействия. Он «заку-
лиснее» любого «закулисья». Назначение партий в электоральном 
процессе – то же, что у администрации президента в отношении пар-
тий: не допустить самодеятельности. На выборах партиями решается 
сложная двусоставная задача: продвижение частных и групповых 
(«элитарных») интересов и подтверждение лояльности населения 
режиму через плебисцитарный механизм. В рамках первой части 
задачи ЕР и др. имеют значение партий, играют свойственную пар-
тиям роль. Особенно отчетливо это проявляется на региональных и 
местных выборах, на которых случается межпартийная и даже внут-
ри(ЕР)партийная борьба.  

Конечно, С.П. Перегудов не случайно заговорил сегодня о 
ЕР. Через партию (а теперь уже партсистему) власти отчетливо 
прочитывается режим. Логика прочтения такова: каков режим – 
такова и партия как его элемент. В последнее время обозначилась 
тенденция переворачивания этой логики: «выводить» режим из пар-
тии. Напомню две такие интерпретации, как мне кажется, взаимо-
связанные. 

В докладе, о котором вспомнил Сергей Петрович <Перегу-
дов>1, конструкция «верховной власти» обозначается как «Три П» – 
президент, премьер и партия. Так М.В. Ильин с соавторами указал 
на монопольное положение ЕР в партийной системе и ее особую 
роль в российской политике. В.Я. Гельман и другие квалифицируют 
современный режим как авторитарный партийный (партии стали 
основным инструментом правящей группы, сложился авторита-
ризм на основе доминирующей партии), в отличие от персоналист-
ского авторитарного режима 1990-х2.  

                                                      
1
 Ежегодный доклад ИНОП «Оценка состояния и перспектив политической 

системы России». 2009. – Режим доступа: www.inop.ru/page484/. Анализ доклада 

см.: Перегудов С.П. Политическая система России: Опыт коллективного проекти-

рования. По материалам доклада ИНОП // Полис. – М., 2009. – № 6(114). – С. 33–47. 
2
 См.: Гельман В.Я. Политические партии в России: От конкуренции к ие-

рархии // Полис. – М., 2008. – № 5(107). – С. 135–152. 

http://www.inop.ru/page484/


Российский политический режим  

 187 

Эта (и подобные им) схемы, в общем, даже увлекательны как 
своего рода интеллектуальная игра, но вовлекают в какую-то аб-
сурдистскую реальность, где роль исследователя абсурдна вдвойне: 
дать научную «легенду» (приемлемую классификацию – например, 
ярлык «мягкий авторитаризм») построенной помимо него конст-
рукции и тем самым ее нормализовать. Ведь авторитарный в соче-
тании с «мягким» и «партийным» выглядит гораздо более цивили-
зованно, чем авторитарный как административно-полицейский, 
репрессивный. А «Три П» – это уже как бы и не «тандемократия», 
но нечто бóльшее, ориентированное на современно-партийное. 
Да и характеристика «недемократический» либо прямо высказыва-
ется, либо держится в уме. То есть, квалифицируя абсурд через на-
учные категории, мы его не декорируем, а как бы возвращаем в ре-
альность. 

Но все равно эффективно «клишировать», вгоняя наши кон-
струкции в современность, не получается. Наш режим сложно нор-
мализовать на партийных путях – противоречит не только режим-
ной действительности, но и обычной логике. Почему верховная 
власть представлена «Тремя П»? Чтобы добрать до цифры, симво-
лизирующей единство и согласие («соборность») по-русски? Тогда 
логичнее было бы присовокупить к «соправителям» патриарха, по 
независимости и социальному влиянию явно превосходящего пар-
тию. Он хотя бы тоже правит. Ввести его в этот ряд – значит под-
черкнуть неформализованность, персонифицированность нашей 
власти. Или авторы «Трех П» видят ее по-другому – в формально-
институциональном ключе? Возможно, партия берется как при-
стяжная власти – то президента, то премьера. В чем тогда ее особая 
(самостоятельная, независимая от первых «Двух П») роль? Таких 
властных инструментов, «опосредованных властей» у «П

2
» много. 

А что будет, когда премьер станет президентом и не «назначит» 
президента премьером? Партия останется? И кто будет третьим? 

Еще более зыбкая, уязвимая модель (не формула, гипотеза, а 
готовая, концептуально выверенная, стройная модель) «авторитар-
ного партийного режима». К ней возникают, как минимум, два во-
проса. Первый и главный: режим 2000-х, став партийным, перестал 
быть персоналистским? Он, в отличие от ельцинского, прочитыва-
ется не через Путина, а через партию? Зачем же тогда ЕР называет 
себя «партией Путина»? От скромности? И почему 90-е объявлены 
сейчас «персоналистскими непартийными»? Потому что не все 



 

 188 

партии создавались Кремлем? И второе: электорального и парла-
ментского доминирования ЕР добилась сама? А в Государственной 
думе она проводит самостоятельную политическую линию, незави-
симую от «П» или «П

2
»? Если нет (а отрицание законодательной 

самодеятельности ЕР – одно из оснований модели), то почему в 
качестве определяющей характеристики режима называется «пар-
тийное доминирование»? Модель «партийного режима» рассыпа-
ется при наложении на реальность. Хотя, может быть, и не надо 
накладывать, – модель строится независимо от реальности, имея 
целью ее перестроить? Возможно, социальная задача постсоветско-
го обществоведения, наследственно-преемственная с советской 
общественной наукой, – дать (кому? людям? а зачем? себе?) дру-
гую реальность? 

Повторю, мне представляется, что не режим «выходит» из 
партии, а она опосредована им, сконструирована под него. ЕР – это 
режимная партия, основание режимной партсистемы. Основная 
же характеристика режима 2000-х – не демократия или авторита-
ризм. Его смысл – безопасность. Все остальное – вторично, побоч-
но, факультативно. Не случайно главные режимные люди – из 
безопасности. Только теперь они защищают безопасность не го-
сударственную, а личную, групповую, «корпоративную». Это 
охранительный режим – режим охраны властно-элитарного бла-
гополучия. Поэтому он не имеет отчетливых идеалов, не базирует-
ся на позитивной системе ценностей. Все это режиму не нужно, 
для него избыточно. Но он все это имитирует – опять же из сооб-
ражений безопасности.  

Что же касается классических определений, то для охрани-
тельного режима вообще более естественны авторитарные, а не 
демократические практики. Режим же, выросший из советского 
(являющийся результатом его разложения), более, чем какие-то 
другие, склонен к подавлению последних. Он в принципе исключа-
ет для себя демократию. Хотя может использовать обнаруженные 
«в демократии» технологии. Существенно, что режим 2000-х не 
выдерживает нагрузки конкуренцией, оппозицией, критикой и по-
настоящему не способен к самокритике. Это говорит о его неэф-
фективности, непрофессионализме, общей слабости. Такие режимы 
возникают только в слабой или неэффективной, инертной, «уби-
той» социальной среде. 



Российский политический режим  

 189 

Партия является одной из охранительных технологий. При-
чем, очень важной. Режим нацелен на ужатие важных социальных 
процессов до узкого («элитарного») пространства. С помощью пар-
тий основная масса населения исключается режимом из системы 
представления и согласования интересов, разрешения противоре-
чий и конфликтов, процесса принятия социально значимых реше-
ний. А потому российская партсистема современна лишь по види-
мости; режимная логика ведет ее в направлении, противоположном 
основным тенденциям современности. В случае с партиями мы по-
лучили возможность наблюдать, как сложнейшая управленческая 
технология, нацеленная на разрешение конфликтов и согласование 
социальных интересов, превращается в примитивную технику 
обеспечения господства. То есть утрачивает первоначальное значе-
ние, исконный смысл, становится партией лишь по названию. 
 



 

 190 

 
 
 
 
 
 
 
 

ЛЕНИН И ЛЕНИНСКОЕ НАСЛЕДИЕ:  

ОСНОВНЫЕ ПАРАМЕТРЫ ДИСКУССИИ 

(Семинар 3 ноября 2010 г., ИНИОН РАН) 

И.И. Глебова (ИНИОН РАН): Сегодня на нашем семи-
наре выступит профессор Будапештского университета 
им. Л. Этвеша, заведующий кафедрой истории Восточ-
ной Европы Тамаш Краус. Тему своего выступления он 
обозначил таким образом: история, историографические 
и теоретические позиции в обсуждении ленинской тема-
тики.  Я полагаю, выступление так или иначе связано с 
книгой профессора Крауса, которая совсем недавно вы-
шла в Венгрии, США и готовится к изданию в России 1.  
Слово докладчику. 
 

Тамаш Краус: Спасибо, коллеги, что пришли на эту дис-
куссию, несмотря на канун праздников. Я, правда, не по-

нимаю суть этой даты – 4 ноября, но в конце концов это ваш вы-
бор. В рамках 20–30 минут я решил высказать несколько самых 
общих и предварительных тезисов. Возможны некоторые недора-
зумения, так как я буду говорить по-русски, а не по-венгерски, но 
все, думаю, разрешимо в ходе дискуссии. 

Прежде всего, несколько слов об актуальности предложен-
ной мною темы. Я вовсе не произвольно и не так уж давно ее вы-
брал, хотя и занимаюсь историей СССР много лет. В начале 90-х 
годов я понял, что новый режим в целях собственной легитимации 
должен будет актуализировать ленинскую тематику. И действи-

                                                      
1
 Krausz T. Lenin. Társadalomelméleti rekonstrukció. – Bp.: Napvilág, 2008. 

Русское издание: Краус Т. Ленин: Социально-теоретическая реконструкция. – М.: 

Наука, 2011. – 395 с. 



Ленин и ленинское наследие 

 191 

тельно, не только в Восточной Европе (в том числе, конечно, в 
странах бывшего Советского Союза), но и на Западе наследие Ле-
нина было подвергнуто переинтерпретации. Я не хочу называть 
никаких фамилий, но есть такой российский автор, который пер-
вый том своего труда о Ленине опубликовал до 1989 г., а другой 
после. Между этими томами оказались очень глубокие противоре-
чия. Причина понятна – была нужда в новой легитимационной 
идеологии.  

Ленинская тема перестала быть научной. Вокруг нее в 1990-х 
годах вспыхнула прямо идеологическая борьба. Ее вели и руково-
дили ею люди, которые еще несколько лет назад (даже в перестро-
ечные времена) маршировали под знаменем Ленина. И вот пять-
шесть лет назад я решил, что напишу книгу, где расскажу об этой 
борьбе, о пересмотре подходов к ленинской теме. Мне хотелось 
подчеркнуть, что при старом режиме была своя, достаточно одно-
сторонняя логика в изучении этой темы (как, впрочем, и всего со-
ветского периода). Сейчас на основе уже либеральной логики, за-
местившей старую, определились новые позиции, но тоже весьма 
односторонние. Исходя из ложной нигилистической посылки, 
вдруг решили, что можно «выгнать» 70 лет из истории. Но это не-
возможно – что же тогда останется? У меня это главный вопрос в 
книге: что останется в истории из ленинского наследия? И можно 
ли втиснуть всего Ленина, всю ленинскую тему в нарратив терро-
ризма, террора или все-таки для ученых это невозможно?  

Что еще мне казалось важным? Я стремился понять, почему 
Ленина сложно и даже невозможно интегрировать в новую социо-
культурную систему. Кстати, советская культура, по-моему, по 
крайней мере не хуже, чем царская. В ней соединилось очень много 
смыслов, ценностей. На Западе же пытаются критически переоце-
нить даже такие элементы советской культуры, которые, по-моему, 
неоспоримы. Но это в скобках, в качестве ремарки. Так вот, я по-
нял, почему Ленин не интегрируется в постсоветскую систему. 
Он (его наследие, конечно) с ней несовместим, работает против 
нее. Даже элементы его наследия, возникшие во время нэпа, – про-
тив этой социальной системы. Против нее – все его высказывания 
(как демократические, так и о терроре), все его идеи.  

Но так же с Марксом: у него, например, есть научные рабо-
ты, очень серьезные с философско-исторической точки зрения, о 
капиталистических кризисах. Маркс тоже капиталистическую сис-



 

 192 

тему как бы вскрывает изнутри, разоблачает и «взрывает» научны-
ми методами. У Ленина нет собственно научных (в Марксовом 
смысле слова) достижений, зато есть исторические исследования – 
и самое известное «О развитии капитализма в России». Эту книгу 
читают и сегодня во многих странах, где я бываю, даже в Америке. 
Там каждая страница – против существующей общественной сис-
темы. Поэтому так трудно сейчас заниматься Лениным. 

И здесь следует сделать первое, важное для изучающего исто-
риографию ленинской темы замечание. И нам, в Венгрии, и вам, в 
России, следует понять: не надо бояться Ленина; связанный с ним 
исторический перелом сейчас не повторится. Ленин – это уже исто-
рическое явление; зачем воевать против него? Мы живем в новом 
мире, в котором многое изменилось: не существует того рабочего 
класса, той фазы развития капитализма, того типа рабочего движе-
ния. Октябрьская революция и обусловленный ею исторический 
процесс закончились, Ленин ушел. И хотя после смены режима уже 
появились новые опасности, спровоцированные рыночными ради-
калами, повторения прошлого не будет. Это ясно – тем не менее 
борьба против Ленина продолжается. И это – первая проблема. 

А вторая – это методология, методологические вопросы. 
Главный среди них: как понять Ленина, возможно ли это вообще? 
И здесь надо учитывать несколько моментов. Во-первых, Ленин 
никогда не будет либеральным. Его, конечно, можно измерять с 
либеральных позиций, но понять таким образом невозможно. На-
учный подход – неважно, идет ли речь о Ленине или о ком-то дру-
гом, – предполагает анализировать какое-то явление в тех ценност-
ных рамках, которые ему адекватны. Если мы поступаем иначе, о 
науке не может быть и речи. Ленина следует понимать по его соб-
ственной логике и, исходя из нее, можно найти его место в исто-
рии. По-моему, это необходимо – ведь мы имеем дело с историче-
ской фигурой, сопоставимой по масштабу в русской истории разве 
что с Петром Великим. Во-вторых, на Ленина надо смотреть как на 
целостность. Это самое трудное в работе историка, поэтому, кста-
ти, я так уважаю присутствующего здесь Владлена Логинова; он 
старается восстановить целое, а не вырывать из Ленина как явле-
ния, из его наследия какие-то части. Явление истории нельзя, как 
машину, разобрать на детали, не имеющие внутренней связи. Так 
его можно дискредитировать, но крайне затруднительно понять. 



Ленин и ленинское наследие 

 193 

Следующий свой методологический тезис я сформулировал 
бы так: был Ленин, но никогда не существовало ленинизма. Сам 
Ленин возражал против этого термина, хотя применять его начали 
в 1906 г. или даже раньше. Надо учитывать, что это понятие утвер-
дилось уже после смерти Ленина и использовалось с легитимаци-
онной целью. Но сейчас марксизм-ленинизм как легитимационная 
идеология остался, а легитимация старого режима умерла. Нельзя 
Ленина втиснуть в эту идеологию. Для изучения ленинского насле-
дия необходимо снять с него те слои, которые наложились позже. 
Ленина ведь «препарировали» определенные люди и в связи с 
вполне определенными интересами. Что же тогда останется от Ле-
нина, спросите вы? Прежде всего то, о чем стоит думать и сегодня, – 
его постановка социальных вопросов. Это и есть главный нарратив, 
и я к нему еще вернусь.  

Именно этот важнейший нарратив заслонила сейчас пробле-
матика террора. О ней надо сказать хотя бы несколько слов. Здесь 
важнейший вопрос: где оригинал, откуда она исходит, что имеет 
своим источником? Иначе говоря, изобрел ли Ленин это явление 
или унаследовал от каких-то времен? На этот счет в исторической 
науке, в историографии существуют и конфликтуют очень разные 
мнения. Мне кажется (и многие историки со мной согласны), что 
террор (как и революционное насилие вообще) «выходит» не про-
сто из российского исторического развития, из национальных тра-
диций, а прямо из Первой мировой войны. От этого невозможно 
абстрагироваться; поэтому Ленина так сложно втиснуть в нарратив 
террора – точнее, сделать персонификатором террора. 

Теперь о главном нарративе. В России в последнее десятиле-
тие опубликовано много работ сторонников концепции Э. Валлер-
стайна. И это верное решение. Мы в Венгрии знали о ней уже в 60-е 
годы. Правда, не слишком адекватно представляли ее источники. 
А ведь элементы этой теории – и достаточно хорошо разработан-
ные – есть уже у Ленина. Это научно-теоретическая ценность, ко-
торой мы сейчас не можем избежать. Ленин, пожалуй, первым 
представил мировую систему капитализма в качестве иерархиче-
ской системы (центр–периферия–полупериферия).  

Что еще из ленинского наследия останется, как я думаю, с 
нами? Это теоретический анализ русского капитализма – чрезвы-
чайно дискуссионная сейчас тема. Никто не посмеет сказать, что у 
Ленина нет интересных соображений на этот счет. Хотя, конечно, 



 

 194 

сегодня его гораздо реже цитируют, чем при старом режиме. Зато 
мы избавились от старых фальсификаций; ленинское наследие очи-
щено, что облегчает его научное познание.  

Особый интерес представляют соображения Ленина о пер-
спективах исторического развития России и Европы. Если сузить, 
следует говорить о возможностях построения социализма. Многие 
историки характеризуют ленинские представления о социализме 
как примитивные, используя метафору «казарменного социализ-
ма». По-моему, это просто ложь. Причем таким образом мне лгали 
даже во время перестройки. Ленин был против введения всякого 
социализма в России. Он никогда и нигде не говорил, что такую 
систему можно внедрить политическими декларациями и реше-
ниями. Все мы знаем, что весной 1918 г. Ленин говорил о новом 
хозяйстве, а во время Гражданской войны перешел на другую по-
зицию. Позже, в 1920 г., он критиковал собственные взгляды 19-го 
года – идею о возможности перехода от военного коммунизма к 
социализму. В начале 1921 г. Ленин уже считал такой переход не-
возможным, причем по двум причинам. Во-первых, потому, что 
русский народ тогда не мог жить без купли-продажи. Во-вторых, 
большевики ошиблись, приняв за образец для России революцию 
на Западе. Революция (социалистическая, если мы говорим о нача-
ле ХХ в.), конечно, не русское явление. Это хорошо понимают те, 
кто знаком с историей международного рабочего движения. 

Что, на мой взгляд, останется из ленинской теории партии? 
Некоторые историки считают это самым слабым пунктом наследия 
Ленина. Возможно, но и здесь есть некоторые положения, интерес-
ные именно сегодня, когда ощущается потребность в партийных 
экспериментах. Я, конечно, не говорю о так называемых традици-
онных коммунистических организациях, т.е. о партиях, представ-
ляющих собой остатки старого режима. Они – я сужу по Венгрии – 
вообще не понимают новой ситуации. Не думаю я и о социалисти-
ческих организациях, которые совсем не знают, куда идти, – ведь 
нельзя вернуться в XIX век. Создать новую «партию авангарда» 
сегодня очень трудно, но об этом надо думать. Сейчас много гово-
рят, что классовая политика – выдумка, она провалилась. Но что 
пришло на ее место? Identity policy. В новой ситуации классовую 
политику попросту выбросили. Даже так называемые социодемо-
кратические и коммунистические партии обратились к новой «по-
литике идентичности». 



Ленин и ленинское наследие 

 195 

Ю.С. Пивоваров (ИНИОН РАН): А что значит – «полити-
ка идентичности»? 
 
Т. Краус: Это значит, что социальные, классовые сообра-
жения квазиустарели, в политике появились новые ожида-

ния, мир меняется в соответствии с новыми идентификационными 
ориентирами – этническими, национальными. Везде, от Венгрии до 
Индии, уже господствует этническая идентификация. 

 
Ю.С. Пивоваров: А раньше доминировала классовая? 
 
Т. Краус: Скорее, были разговоры о таком доминировании. 
Если бы серьезно принимались классовые позиции, СССР и 

социализм в советской форме не провалились бы. Кстати, ту сис-
тему я называю – по Марксу и Ленину – государственным социа-
лизмом. Хотелось бы подчеркнуть: у Ленина (и других деятелей 
его партии) не было планов, которые могли бы осуществиться в 
сталинское время. То есть не Ленин породил Сталина как истори-
ческое, властное явление. Между ними и их «режимами» нет пре-
емственности. Если же Сталин сам создал государственный социа-
лизм, следует подумать о его исторических предпосылках. 
Показательно, что в послесталинские времена постоянно говорили, 
что надо вернуться к Ленину, – даже во время перестройки. Но при 
этом каждый раз поступали иначе. 

Очень важно, что ленинская тема подталкивает к размышле-
ниям о современных перспективах. Сейчас ведь никто не может 
сказать, куда идти. Вообще, это интересный вопрос – о конечной 
цели. По Ленину, две известные формы – частная и государствен-
ная собственность – не относятся к системе социализма. Это что-то 
другое, своего рода предыстория. А где нынешний ориентир дви-
жения? Сейчас, наверное, можно верить в русский капитализм – 
почему нет? Вера сама по себе не вредное дело. Но есть опыт. 
К примеру, хороший человек приходит во власть – в него хочется 
верить и поначалу действительно верят. Однако время идет, а ни-
чего не меняется. Это заставляет сомневаться, размышлять. Так 
вот, Ленин дает возможность задуматься о том, стоит ли верить в 
хороший капитализм. А еще о том, как соединить социологический 
анализ общества и практическую деятельность. Это ведь Ленин и 
пытался сделать.  

? 

? 



 

 196 

Вот чем хотелось бы закончить. Один из лидеров российских 
либералов, Е. Гайдар, как-то сказал: если бы путь от перестройки к 
капитализму не был выложен миллионами долларов, старая бюро-
кратия никогда не пошла бы на смену режима1. Это не дословная 
цитата, но смысл передан точно. Гайдар знал, о чем говорит, по-
этому я предлагаю вам об этом задуматься. Если никто не хочет 
восстанавливать государственную собственность, то что остается? 
Конец истории? Ленин актуален сейчас именно потому, что поста-
вил вопрос таким образом: возможна ли альтернатива капитализ-
му? В начале 1920-х годов никто из новых руководителей не мог 
его избежать. Конечно, другой вопрос, была ли альтернатива ста-
линизму? Сегодня, слава Богу, уже не стреляют людей, и можно 
более свободно подумать об этих вопросах.  

Сейчас было бы разумно не сражаться с Лениным – его уже 
нет, а поразмышлять о его наследии. И в связи с ним – о современ-
ных перспективах. Спасибо за внимание. 
 
И.И. Глебова: Коллеги, теперь вопросы. Только пред-

ставляйтесь, пожалуйста.  
 

А.В. Гордон (ИНИОН): Вы сказали, что Ленин в нынешний 
режим не может быть интегрирован. 
 

             Т. Краус: Я так полагаю. 
 

А.В. Гордон: А Сталин или сталинизм может? 
 
Т. Краус: Я отвечу очень коротко, экономя время для дис-
куссии. Мне кажется, да – в некоторых своих элементах. 

В сегодняшней России сложился очень интересный капитализм, в 
рамках которого, скажем, государственная власть изменяет харак-
тер новой буржуазии. Методы его нетипичны. Заметны в нем и 
элементы великорусского шовинизма (сегодня это, конечно, иначе 
называется). Национальный шовинизм везде неотделимая часть 
нового капитализма. Неолиберализм и этнический национализм 
слиты в некое единство. Одно – причина, другое – следствие.  

                                                      
1
 См.: Глинкина С.П. Феномен коррупции: Теория и российская практика. 

Рукопись. С. 27 

? 

? 

! 



Ленин и ленинское наследие 

 197 

Ю.С. Пивоваров: У меня вопрос вдогонку тому, который 
поставил Александр Владимирович Гордон. Тамаш, ты на-
чал свое выступление словами, что легитимация нового ре-

жима не обойдется без Ленина. Дальше сказал, что Ленина нельзя 
интегрировать в новую систему. Мне кажется, здесь есть противо-
речие. Поясни, пожалуйста. 
 

Т. Краус: Может быть, я неточно выразился. Я считаю, что 
новая идеологическая легитимация требует уничтожения 

Ленина – именно потому, что его невозможно интегрировать в эту 
систему.  

 
Ю.С. Пивоваров: А если Ленина нельзя интегрировать в 
новую систему, то зачем Ленин ей нужен, почему он в ней 

все время возникает? 
 

Т. Краус: Я сказал, что, если принять тезис о хорошем ка-
питализме, это означает конец человеческого развития. То-

гда вполне логичен следующий мой тезис: люди, думающие, что 
этой системе не нужны альтернативы, стремятся вымести, выбро-
сить из нее Ленина. Они и развязали против него войну. Но он по-
является как альтернатива этой системе. 
 
И.И. Глебова: Есть ли еще вопросы, коллеги? Вопросов 

нет. Тогда давайте обсуждать. Кто -то хо-
чет высказаться? 

 
Б.С. Орлов (ИНИОН РАН): В середине 1980-х годов я был в 
Вене, изучал деятельность австрийской социал-демократии. 

В библиотеке мне случайно попалась в руки книжка «Ленин против 
Ленина», где были собраны противоположные высказывания В.И. 
по одним и тем же проблемам. Сравнив их, задал себе вопрос 
(а тогда я был еще сторонником марксизма): что же, собственно, 
представляет собой учение Ленина? И когда Вы предлагали пони-
мать Ленина, руководствуясь логикой его размышлений, какую 
логику Вы имели в виду? Какую логику в каждом конкретном слу-
чае нам принимать за ленинскую? Это первое обстоятельство, на 
которое я хотел бы обратить внимание. 

? 

? 



 

 198 

А вот второе. Один из теоретиков германской социал-демо-
кратии в разговоре со мной однажды сказал, что Ленин – гениаль-
ный ошибочный стратег. Я же, изучая ленинские работы в начале 
перестроечных времен, пришел к другому выводу: он, конечно, 
стратег, но не гениальный. Вот только один из тех примеров, на 
которых я основываю свой вывод. Случай, кстати, всем известный. 
В январе 1917 г. Ленин, выступая в Цюрихе перед молодыми со-
циалистами, сказал: вы, молодежь, застанете время коренных рево-
люционных преобразований, а нам, старикам, видимо, до этого не 
дожить1. И вдруг буквально через месяц он срочно собирается в 
дорогу: в России революция – демократическая, февральская. 
В Петрограде, как известно, Ильич провозгласил курс на перерас-
тание буржуазно-демократической революции в социалистиче-
скую. Меня поэтому потрясло Ваше заявление, что Ленин никогда 
не был социалистом.  

Еще один известный факт: когда Ленин скрывался от пресле-
дований Временного правительства в Финляндии, он писал «Госу-
дарство и революцию» – своего рода план действий на случай при-
хода к власти. Эту работу я в свое время прочитал раз, наверное, 
пять. И пришел к выводу, что это всего-навсего примитивная ими-
тация работы Маркса «Критика Готской программы». Ну, можно 
сказать, ошибся человек – Бог с ним, написал и написал. Дело, од-
нако, в том, что установки работы (в частности, о переходе к пря-
мому товарообмену) были реализованы в жизни. И только когда 
Россия оказалась из-за этого буквально на грани пропасти, Ленин 
меняет курс – вводится новая экономическая политика. Как это на-
звать – гениальным прозрением или попыткой выйти из тупика, – 
большой вопрос. Все это какие-то метания, стихийные прозрения – 
может, и гениальные. Но где здесь предвидение, учение, логика? 

Еще одно замечание. М.С. Горбачев любил в свое время по-
вторять ленинское высказывание: возникла потребность в измене-

                                                      
1
 «Мы, старики, может быть, не доживем до решающих битв этой гряду-

щей революции. Но я могу, думается мне, высказать с большой уверенностью 

надежду, что молодежь, которая работает так прекрасно в социалистическом дви-

жении в Швейцарии и всего мира, что она будет иметь счастье не только бороться, 

но и победить в грядущей пролетарской революции» (доклад о революции 1905 г. 

швейцарским социалистам; датирован ранее 9 (22) января 1917 г.). (См.: Ленин В.И. 

Полн. собр. соч. – Т. 30. – С. 306–328.) 



Ленин и ленинское наследие 

 199 

нии коренной точки зрения на социализм1. С Горбачевым, конечно, 
своя история, но вот какую перемену имел в виду Ленин? В его по-
следних статьях (написанных с 22 декабря 1922 г. по 2 марта 1923 г.) 
много чего есть – в том числе предложение ввести в руководящие 
органы коммунистической партии представителей трудящихся 
и т.д. Но это не гениальная стратегия, а какая-то беспомощная по-
пытка оживить его модель социализма. Точнее, добавить социа-
лизм в то, что получилось. 

Теперь о том, был ли сталинизм логическим продолжением 
ленинской политики. Я принадлежу к тому поколению «шестиде-
сятников», которое после ХХ съезда первым столкнулось с этой 
проблемой. За ответом мы обращались к поздним ленинским пуб-
ликациям, тюремным высказываниям Розы Люксембург и тетрадям 
Грамши, к раннему Марксу, снова к современникам (к тому же 
Джиласу). Выводы делались разные. Я полагаю, что Ленин сыграл 
решающую роль в формировании тоталитарной модели партии 
(с харизматическим лидером/вождем) и, соответственно, модели 
тоталитарного социализма (с предельно жестким подавлением ина-
комыслящих). По этим тоталитарным рельсам ленинский паровоз 
«полетел» вперед, сметая все на своем пути. Сталин лишь сменил 
Ленина у руля; он – новый вождь, соответствовавший новой обста-
новке. 

И в заключение – о сегодняшнем дне. Не знаю, как в Венгрии, 
но в России сложилась очень странная ситуация. С одной стороны, 
нам предлагают вернуться в XIX век, с самодержавием, православи-
ем, народностью (один известный и влиятельный кинорежиссер, на-
пример, проповедует эту мысль, где только можно). С другой, ори-
ентируют на ленинскую, т.е. советскую социалистическую (так она 
во всяком случае трактуется), стратегию. Моя личная позиция – ни 
та ни другая стратегии Россию в нормальное цивилизованное русло 
не введут. У меня всегда возникал вопрос: почему коллеги, к кото-
рым я лично хорошо отношусь, зациклились на неработающей, ту-
пиковой теории? Ответа на него я не нашел. Но убежден, что по-

                                                      
1
 «Ленин проявил мужество, когда он заявил, что “мы пошли не тем пу-

тем”, допустили главную ошибку, и теперь надо коренным образом пересмотреть 

точку зрения на социализм» (вступительная речь М.С. Горбачева на Учредитель-

ном съезде Российской объединенной социал-демократической партии 11 марта 

2000 г.). (См.: Материалы Учредительного съезда Российской объединенной соци-

ал-демократической партии. – М.: ООО «Фантера», 2000. – С. 12.) 



 

 200 

пытки актуализации ленинского наследия не обогатят теоретиче-
скую мысль.  

Ленин, на мой взгляд, – ошибочный стратег. Инициирован-
ные им действия, его логика, стратегия привели в нашей стране к 
тому, что некоторые исследователи называют антропологической 
катастрофой. Ленин – один из виновников многих бед, случивших-
ся с Россией в ХХ в.  
 

Т. Краус: Я хотел бы реагировать на выступление г-на Ор-
лова. Я ничего не сказал о гениальности Ленина, не говорил, 

что Горбачев что-то понял в теории социализма, – он ни в чем не 
разбирался. Я не предлагал следовать сегодня ленинской политиче-
ской стратегии. Напротив, подчеркнул: Ленин родился один раз, в 
определенной исторической ситуации, а сегодня нужно что-то дру-
гое. И я постарался показать некоторые элементы его наследия, 
которые могут быть актуальны. Последнее: не думаю, что ответст-
венность за все катастрофы, которые произошли в этой стране за 
последние десятилетия, можно возложить на Ленина. Это же 
смешно. Сейчас совершенно другая эпоха. Надо говорить о новом 
капитализме, а не о Ленине, умершем в 1924 г.  
 

А.И. Колганов (МГУ): Я не только полагаю, как коллега Ор-
лов, что Ленина можно и нужно критиковать, но и сам явля-

юсь критиком очень многих аспектов ленинской теории. Но, в от-
личие от коллеги Орлова, считаю: для того чтобы критиковать 
стратегию Ленина, ее надо знать. Назвав Ленина гениальным оши-
бочным стратегом, г-н Орлов предложил неточные аргументы. Я с 
сожалением должен констатировать, что все они от начала до кон-
ца фальшивы, не соответствуют действительности.  

Прежде всего о революциях. В начале 1917 г. Ленин говорил, 
что старшее поколение не доживет до решающих событий мировой 
революции. Причем отмечал (в том же, кстати, выступлении), что 
ситуация в Европе чревата революцией. Ленин ощущал близость 
мировой революции, хотя и не был уверен, что доживет до ее побе-
ды (или хотя бы до ее решающей фазы). Утверждать, что Ленин не 
ждал (февральской) революции, совершенно ошибочно, нелепо. 
Более того, накануне Февраля он даже спрогнозировал состав бу-
дущего послереволюционного правительства. Как после этого 
можно говорить, что революция была для Ленина полной неожи-



Ленин и ленинское наследие 

 201 

данностью? Второе, да… извините, стал излишне эмоционален, но 
странно сталкиваться с такого рода непониманием.  
 

Ю.С. Пивоваров: Многие не понимают, не один Борис Сер-
геевич <Орлов>. Я, например, тоже никогда не понимал. 
 
А.И. Колганов: Теперь о революционной стратегии. От че-
ловека, изучавшего историю, очень странно слышать, что Ле-

нин ориентировал на перерастание буржуазно-демократической 
революции в социалистическую. Ни к чему подобному ни на Фин-
ляндском вокзале, ни в «Апрельских тезисах» Ленин не призывал1. 
Более того, во время дискуссии по поводу «Апрельских тезисов» 
он уточнил свою позицию, сказав, что не только не призывает к 
перерождению революции в социалистическую, но и прямо пре-
достерегает против этого. Ваша информация об «Апрельских тези-
сах» Ленина заимствована из сталинского «Краткого курса 
ВКП(б)», что опять-таки странно. Нужно базироваться на первоис-
точнике. 

И наконец, о стратегии послереволюционной. Я разделяю по-
зицию Т. Крауса: ленинская стратегия выросла из определенного 
времени. Призывы вернуться к ней ошибочны, бессмысленны и 
контрпродуктивны. Более того, к ленинскому курсу 1917 г. следует 
отнестись критически, потому что он содержал определенные 
ошибки. Я о них писал, но в данном случае мне приходится Ленина 
защищать. Речь идет о его экономической политике периода Граж-
данской войны. Содержала ли она ошибки? Да, безусловно. Но в 
целом экономическую политику военного коммунизма я не могу 
назвать ошибочной. Причина одна: переход на свободную торгов-

                                                      
1
 Речь идет о знаменитых «Апрельских тезисах», опубликованных в статье 

«О задачах пролетариата в данной революции» (см.: Ленин В.И. Полн. собр. соч. – 

М., 1969. – Т. 31. – С. 113–118). В «Апрельских тезисах» Ленин указывал: «Свое-

образие текущего момента в России состоит в переходе от первого этапа револю-

ции, давшего власть буржуазии в силу недостаточной сознательности и организо-

ванности пролетариата, – ко второму ее этапу, который должен дать власть в руки 

пролетариата и беднейших слоев крестьянства». Ленин считал единственно воз-

можной формой революционного правительства Совет рабочих депутатов, требо-

вал «государства-коммуны и… свержения капитала». Он подчеркивал: «…не вве-

дение социализма, как наша непосредственная задача, а переход тотчас лишь к 

контролю со стороны С.Р.Д. за общественным производством и распределением 

продуктов». 

! 



 

 202 

лю хлебом означал тогда голод для всей Центральной России. 
Да, большевики запоздали с переходом к продовольственному на-
логу в начале 1921 г. Следовало вводить его сразу, как только они 
выбили своих противников с большей части территории страны. 
Но не надо при этом говорить: большевики могли и не прибегать к 
силовому давлению, чтобы изъять у крестьян хлебные излишки.  

 
И.И. Глебова: Мне кажется целесообразным обсудить еще 
по крайней мере два тезиса Т. Крауса. Первое: он сказал, что 

мы, русские, не способны быть нейтральными. И особенно отчет-
ливо это проявляется в отношении к Ленину. Так ли это и почему 
это так? Второе: утверждение Тамаша, что Ленин предложил аль-
тернативу капитализму. Какова она и может ли в этом смысле быть 
сейчас полезным ленинское наследие? Мы как-то застряли, заце-
пившись за прошлое – причем в конкретно-историческом, а не в 
теоретическом плане.  
 

В.В. Лапкин (ИМЭМО РАН): Я позволю себе ответить пре-
дыдущему оратору – по одному, вроде бы частному пункту и 

очень коротко. Невозможно говорить о деятельности Ленина, осо-
бенно начиная с февраля 1917 г. (был ли он социалистом, последо-
вателем Маркса и т.д.), уклоняясь от принципиального вопроса: а 
чем он был движим? Ведь понятно, что главным для этого ключе-
вого политика России революционной эпохи был вопрос о власти, 
ее завоевании и удержании, причем любой ценой. Игнорировать 
этот аспект в наших рассуждениях (в том числе, о политике воен-
ного коммунизма) – значит уклоняться от сути дела. Необходимо 
учитывать, что небольшая группа людей должна была контролиро-
вать огромную страну. Для этого не жалела ничего и никого. Кста-
ти, и тот самый пролетариат, именем которого делалась революция 
(его численность в крупных городах, как известно, сократилась за 
те годы многократно). Игнорируя это, мы просто потеряем ориен-
тир, необходимый для обсуждения нашей темы.  

Теперь перейду к соображениям по основному докладу. Во-
обще-то, мы в России должны более спокойно относиться к таким 
темам. К сожалению, мы сами не занимаемся глубоким анализом 
своей недавней истории, не даем ответов на поставленные ею во-
просы. Поэтому вынуждены принимать многие предрассудки и су-
ждения, которые сформировались в советский период, появились 

! 



Ленин и ленинское наследие 

 203 

не в России и т.д. Это расплата за невнимание к собственной исто-
рии. Я согласен с докладчиком, что современная Ленину форма 
рабочего движения себя уже изжила, многое изменилось, что-то 
ушло в прошлое. Осталась, однако, исковерканная Лениным и его 
сторонниками страна, и она по-прежнему идет в проложенной 
большевизмом колее. И поэтому, конечно, тема Ленина и лениниз-
ма актуальна у нас не только в научном отношении.  

Я подчеркнул бы, что основным результатом ленинского 
эксперимента стало уничтожение в стране отношений частной соб-
ственности. Мы построили уникальное общество, где нет частной 
собственности, а значит, частного права и многого другого. При 
этом развивалась очень эффективная индустриальная экономика, 
создавались гигантские промышленные предприятия, страна вы-
шла на позиции антагониста мирового лидера. Однако не сформи-
ровалась социальная основа для постиндустриальной экономики, 
осуществления «демократического перехода». И восстановить ее 
крайне сложно.  

Я солидарен с докладчиком и в другом. Ленин и большевики 
сыграли великую первопроходческую роль; впервые в мировой ис-
тории решали многие актуальные проблемы. По их пути еще пы-
таются пойти другие. При этом, однако, надо помнить: главное, что 
Россия привносит в мир, – это урок, как не надо решать проблемы. 
В этом смысле следует говорить о терроре. Большевики, как и про-
чие революционеры в России конца XIX в., следовали западноев-
ропейской традиции, учились террору у Европы. Вклад Владимира 
Ильича в это дело – в том, что он вывел террор на уровень государ-
ственной политики. Более того, совместил террор государственный 
с карт-бланшем на нелегитимный террор. Пожалуй, на этом я за-
кончу. 
 

А.В. Бузгалин (журнал «Альтернативы»): В данном случае 
я еще представляю журнал «Альтернативы», где в трех по-

следних номерах публиковались статьи на ленинскую тему1. Те-
перь о том, что касается доклада и обсуждения. Начну с методоло-
гии. В период перестройки, который мы здесь упоминали, Ленина 

                                                      
1
 См., например: Бузгалин А. Ленин как теоретик // Альтернативы. – М., 

2010. – № 1. «Альтернативы» – ежеквартальный теоретический и общ.-полит. 

журнал, выходит с 1991 г. А.В. Бузгалин – его главный редактор. 



 

 204 

особенно сильно ругали за то, что он считал общественную науку 
социально и идеологически окрашенной. Наше обсуждение дока-
зывает, что Ленин был абсолютно неправ. Никакой идеологической 
окраски в социальной науке нет. Все нейтральны, объективны и 
корректны. (Смех в зале.) Так, по крайней мере одну правомер-
ность у Ленина мы эмпирически доказали.  

Дальше ограничусь репликами. У нас пошли в ход разные ар-
гументы: в их числе тот, что целью Ленина был захват и удержание 
власти. Я не утверждаю, что это неправильно, – просто называю. 
А разве все иные политические силы не боролись тогда за власть? 
Просто Ленин вышел из той борьбы победителем, нейтрализовав 
всех конкурентов. Осудим его за это? Затем, в «Государстве и ре-
волюции» не представлена концепция планомерного развития эко-
номики после победы социалистической революции. Нет, в работе 
характеризуется первая фаза коммунистического общества: и в ее 
рамках, как указывал Ленин, развитие элементов рынка вполне 
возможно. В отличие от коммунизма как нерыночной системы. Что 
касается прозвучавшей оценки участия рабочих и т.п. в управлении 
как популизма – этот тезис доказан всей мировой историей социал-
демократии. Конечно, в управлении позволительно участвовать 
только топ-менеджерам и желательно из номенклатурной среды, но 
не работникам инженерного корпуса, квалифицированным рабо-
чим и т.д. Можно сделать президентом артиста или культуриста, 
как в Соединенных Штатах, губернатором – это тоже нормально… 

 
Ю.С. Пивоваров: И у нас спортсмен был. 
 
А.В. Бузгалин: Совершенно верно. А привлекать к управле-
нию квалифицированных работников – это грубый популизм, 

допущенный нецивилизованными большевиками. Примем эту точ-
ку зрения. Или, напротив, будем считать, что Ленин был прав; при-
влечение рабочих к управлению – это нормальная демократия. Да-
вайте займем хоть какую-нибудь позицию... Но не занимаем – не 
можем почему-то. Еще одна реплика – о частной собственности как 
естественной основе общества. Так ведь, господин профессор 
(к В.В. Лапкину) – естественной?  
 
          В.В. Лапкин: Да. 
 

! 

! 



Ленин и ленинское наследие 

 205 

А.В. Бузгалин: То есть данной природой? 
 

           Лапкин В.В.: Нет. Данной обществом. 
 

А.В. Бузгалин: Если она дана обществом – значит, является 
социальной и в этом смысле неестественной. Это просто те-

зис: то, что дано обществом, – то социально. А социальное разви-
тие, как известно, до того, как восторжествовали институты собст-
венности, тысячи лет проходило в примитивных формах. И появ-
лялись произведения высокой культуры без всякой частной 
собственности. Поэтому считать частную собственность изначаль-
но и навсегда данным, абсолютным институтом некорректно. Она 
однажды возникла и, наверное, когда-то может уйти в прошлое. 
Строим же мы, здесь присутствующие, свою научную и культур-
ную деятельность на основе всеобщей коммунистической собст-
венности. Отдаем свою продукцию бесплатно, создавая тем самым 
возможность присваивать ее бесконечно. Мы не патентуем свою 
интеллектуальную собственность и не получаем за нее материаль-
ную ренту. И в современной социал-демократической модели, где 
имеется и рыночное, и частное, остается практика присвоения и 
распоряжения чужим продуктом (в разных, конечно, формах). Речь 
в данном случае идет не о правоте Ленина, а о корректности поле-
мики.  

Еще одна важная оговорка. У большинства наших общество-
ведов почему-то вызывает ненависть диалектический метод. 
Он ассоциируется с ГУЛАГом, террором. А между тем существует 
диалектическое наследие как часть общечеловеческого. И вся дея-
тельность Ленина укладывается в его специфическую логику, ко-
торая не поддается оценке с позиций стандартных догматов. 

Теперь о контексте. Напомню, что Первая мировая война, к 
которой Ленин и большевики не имеют никакого отношения, унес-
ла 10 млн. жизней. А ведь социал-демократы всех стран проголосо-
вали за участие своих правительств в этой войне. То есть подтвер-
дили их право на легитимное насилие, которое стало одной из 
причин революций в Германии, Венгрии, России, антиколониаль-
ных войн и т.п. Ленинские работы писались в контексте Первой 
мировой войны. Надо учитывать, что люди сильно зависят от кон-
текста, очень меняются в определенных обстоятельствах. Не только 

! 

? 



 

 206 

Ленин, но, скажем, Иван Бунин в своих «Окаянных днях» демонст-
рирует это.  

Отмечу вот еще что. Посмотрим на наших коллег из социал-
демократического и либерального лагеря. Я не встречал ни одного 
либерала, защитника прав человека, демократа, который выступал 
бы за то, чтобы предать анафеме, публичному осуждению тех го-
сударственных деятелей США, которые инициировали ядерную 
бомбардировку Хиросимы и Нагасаки. Никого, кто призвал бы 
американский народ и правительство покаяться. А ведь большего 
государственного террора трудно себе представить. И таких при-
меров много. Я не говорю, что Сталин и Ленин были правы, выби-
рая террор, а предлагаю анализировать причины такого выбора. 
 
          Реплика из зала: Те вели себя так хотя бы не в своей стране. 
 

А.В. Бузгалин: Вот очень хорошая фраза – всегда жду, когда 
ее скажут. В своей стране нельзя, а в чужой, значит, можно. 
Давайте на этом я закончу свои полемические высказывания. 

Я часто так выступаю, с одними и теми же тезисами, вопросами – и 
в этой аудитории мне было интересно посмотреть еще раз на реак-
цию. Она не меняется – реакция всегда одна и та же. Спасибо.  
 

И.И. Глебова: Неприятно ощущать себя в роли подопытных. 
И непонятно, почему Вы нам эту роль отвели. Это некоррект-

ная, а главное, бессодержательная полемика. Что мы таким образом 
обсудили? Ваши ощущения от спровоцированных (иногда оскор-
бительным образом) эмоциональных реакций аудитории? 
 

А.В. Бузгалин: Тогда позвольте несколько слов по существу. 
Ленин – это такая фигура, такой политик, который всегда вы-

зывает конфронтационный характер полемики. В сколь угодно ин-
теллигентной аудитории. Я просил бы вас непредвзятым взглядом 
перечитать «Государство и революция» и сказать, какие из призна-
ков империализма, перечисленные в этой работе, неактуальны се-
годня. Есть интересная работа «Ленин: Перезагрузка»1, где целый 
ряд западных авторов со статистикой в руках показывают, почему 

                                                      
1
 Lenin reloaded: Toward a politics of truth / Sebastian Budgen, Eustache 

Howélakis, Slavoj Zirek and others. – Durham; L.: Duke univ. press., 2007. – 337 p. 

! 

! 



Ленин и ленинское наследие 

 207 

Ленин до сих пор, к сожалению, актуален. Это относится и к его 
анализу развития низовой (базовой) демократии, вопросов внутрен-
ней политики, проблематики «центр-периферия-полупериферия», о 
чем говорил Т. Краус. Актуален его анализ эволюции капитализма 
под влиянием смены исторического контекста. Это не только «Что 
делать?»; Ленин много писал о разных типах политической органи-
зации, о том, как и почему либеральные политики могут двигаться 
к авторитарной схеме организации общества и т.д. Вот эти правота 
и актуальность – причина не только жесткой полемики, но и пря-
мого раскола в интеллектуальной среде, в нашем обществе по во-
просу о Ленине.  
 

Ю.С. Пивоваров: Позвольте мне тоже выступить. Я начну 
как раз там, где коллега Бузгалин закончил. Он сказал, что 

именно по Ленину мы так расходимся; если бы не он, – нашли бы 
общий язык. И еще одно замечание: он уже 20 лет, говоря похожие 
вещи в разных аудиториях, получает одну и ту же реакцию. Снача-
ла о реакции. Я внимательно слушал профессора Бузгалина, кото-
рого уважаю как человека со своим вполне определенным мнени-
ем. И могу сказать, как и Вы: да, одна и та же реакция. А почему 
она должна быть иной? Опять мне говорят то, что я слышал и 
50 лет назад (об американской агрессии, зле частной собственности 
и т.п.). У вас – одни реакции и у нас – одни реакции. Как Вы пони-
маете, я не разделяю Вашей точки зрения.  

Что касается Ленина, то понятно, почему он так раскалывает 
и теперь. Безусловно, центральная фигура, человек номер один 
русской истории XX в. (и даже не только русской – и мировой). 
Но для одних это, возможно, научный объект, а для меня – траге-
дия. Т. Краус в своем, кстати, жестком и четком выступлении гово-
рит: Ленина нельзя анализировать, скажем, с позиций либераль-
ных, а надо попытаться понять изнутри. А почему я должен 
понимать его изнутри? Я стою на либеральных позициях, я – либе-
ральный демократ. И не могу изнутри реконструировать это явле-
ние, так как отношусь к нему с других позиций. Это первое.  

Второе. Докладчик предложил смотреть на Ленина как на це-
лое. Это тоже очень четкий методологический посыл: возьмите Ле-
нина от первых, начала 1890-х, до последних работ и проанализи-
руйте все. Эта позиция предполагает, что Ленина надо изучать как 
выдающегося, сложного, великого ученого. Я, правда, не совсем 



 

 208 

понял, в чем величие, – Тамаш сказал, что в теоретическом отно-
шении от него, вроде бы, ничего и не осталось. Но я не поклонник 
Ленина и не берусь судить. Я убежден в том, что вопрос о Ленине – 
это не вопрос о тонкостях его экономической политики. Поясню с 
помощью грубого, может быть, сравнения. Гитлер тоже не был 
идиотом, как его показывали в карикатурных фильмах. Это очень 
умелый политик, который ловко играл на трудностях немецкой ис-
тории.  

Конечно, Ленин был гений, о чем речь? У него масса дости-
жений; я вообще считаю, что его «учение» о партии нового типа – 
то же самое для русской политики, что «Государь» Макиавелли для 
западной. Ну и что? Тамаш говорил о другой фазе капитализма, 
иных рабочих. Мне это неинтересно; я не марксист и не смотрю на 
историю как на арену столкновений капитализма – социализма, 
центра – периферии. Для меня это совершенно чуждые вещи, но я 
понимаю, что люди могут так думать.  

Разве это главное в Ленине? Ленин из нашей страны никуда 
не ушел. Он остался в памятниках, названиях улиц, в традициях, 
даже в стиле отношения людей друг к другу. И что такое Ленин для 
России, я могу сказать – террор, бесконечный, беспощадный. Ле-
нин – это Сталин сегодня. Мне все равно, как размышляют мар-
ксисты; я – жертва этого режима, знаете, как евреи были жертвами 
Холокоста. Им все равно, какие были противоречия в нацистской 
верхушке в 1942 г., когда решался еврейский вопрос (а противоре-
чия там были большие, и Гитлер был даже против «окончательно-
го» решения). Еврею все равно, почему, по каким теоретико-
идеологическим основаниям его загнали в газовую камеру.  

Этот политик, его партия и их последователи загнали наш 
народ в концлагерь. До 1917 г. Российская империя не была иде-
альной, но после стала просто пыточной камерой. Вот мы рассуж-
дали о легитимности. Но ведь известно: большевистский режим 
начинается с совершенно постыдного разгона Учредительного соб-
рания. В чем тогда его легитимность, его народные основания, если 
говорить не о наших сегодняшних идеологических и моральных 
предпочтениях, а о выборе того народа? 

Мы говорим, что Ленин – гениальный теоретик. Возможно, 
но не в этом дело – практика была отвратительна! Это был гений; в 
его наследии и сейчас, наверное, каждый что-то может найти. 
И что мне? Я же живу не с наследием, а в стране. И этот человек – 



Ленин и ленинское наследие 

 209 

как интеллектуал, как интеллигент – несет личную, персональную 
ответственность за то, что с этой страной произошло. А произошло 
здесь разрушение всех общественных основ. Что такое частная 
собственность? – Одна из фундаментальных ценностей человече-
ской цивилизации (как семья, язык, государство), выработанных 
человечеством в ходе эволюции. Против этих основ и обратился 
большевизм.  

С моей точки зрения, 70 лет советского режима были антро-
пологической катастрофой для народов, населявших мою Родину. 
Установившийся режим был абсолютно диктаторским, тоталитар-
ным, не сравнимым ни с каким другим в ХХ в. Даже режим Третье-
го рейха, которым я тоже занимался, был мягче ко всем народам, 
кроме одного – еврейского. Наш «мочил», говоря языком премьера 
Путина, абсолютно все народы. И в этом смысле, мне кажется, про-
блема Ленина – это проблема морального выбора, а не проблема 
размышлений: что Ильич думал, когда писал ту или иную работу, 
или как разочаровался в каких-то взглядах, позициях; почему пере-
шел от продразверстки к продналогу. Мне все равно, что он думал, – 
важно, что делал. И только так, по реальным делам и их последстви-
ям (в том числе отдаленным) можно судить политического деятеля.  

Что же касается А. Шварценеггера (профессор Бузгалин его 
ведь имел в виду?), то да, он – культурист, но Калифорния процве-
тает. Неважно, спортсмен ли, артист, важна реальная практика. 
Я думаю, что по поводу Ленина, советского «социализма» действи-
тельно никогда не договорятся люди. Не социал-демократы, либе-
ралы и т.д., а люди, для которых определяющим является либо мо-
ральный подход к жизни и политике, либо аморальный.  
 

А.В. Бузгалин: Я хочу, чтобы меня правильно поняли: у нас, 
вроде бы, совершенно другой (не такой, как в начале ХХ в.) 
капитализм, а Российский союз промышленников и предпри-

нимателей предлагает 60-часовую рабочую неделю1. Это морально 
или аморально?  

 
Т. Краус: Одно замечание. Профессор Бузгалин правильно 
сказал, что русская революция – продукт Первой мировой 

войны, а она не была инициирована большевиками. Но предпосыл-

                                                      
1
 Предложение появилось на сайте РСПП в конце октября 2010 г. 

! 

! 



 

 210 

ки для большевизма созрели во время той войны. Это необходимо 
учитывать при анализе ленинского наследия, политики большеви-
ков. 

 
Д. Свак (Университет им. Л. Этвеша, Будапешт): У меня 
короткий вопрос. Юрий Сергеевич <Пивоваров> очень эмо-

ционально говорил о Ленине. А Вы готовы в том же стиле – о Петре 
Первом?  

 
Ю.С. Пивоваров: Сегодня не готов – это ведь не тема наше-
го обсуждения. А потом эмоционально вообще не готов. 

Я эгоист. Петр Первый задел меня лично меньше, чем В.И. Но я и 
его не люблю по тем же причинам. Он возвел насилие над челове-
ком в принцип государственного управления. 
 

В.Т. Логинов (Университет Академии образования): Я лич-
но глубоко убежден в бесполезности таких дискуссий. Во-

первых, мы никогда друг друга не читаем; во-вторых, никогда друг 
друга просто не слышим. В данном случае это вполне объяснимо: 
вопрос о Ленине действительно еще и вопрос о нравственном вы-
боре, о нравственной позиции. Всем известно: интеллигент никогда 
не совершит подлого поступка, предварительно не обосновав его 
морально. И если уж выбрал, что надо кого-то зарезать, убить, то 
будет стоять до конца. Поэтому, я считаю, спорить нам бессмыс-
ленно. Единственное: ребята, ну давайте читать хотя бы друг дру-
га! Ведь прекрасные книги о послереволюционном переходном пе-
риоде вышли – очевидно, что никто их не читал. Сколько про 
Февральскую революцию написано – бесполезно.  

В содержательном отношении вот на что хочу обратить вни-
мание. Может быть, самое важное, что сегодня было сказано, – о 
связи между либерализмом и фашизмом. Не обижайтесь, – хотя бы 
А.А. Галкина почитайте1: либерализм – это то, что приведет к фа-
шизму. Тамаш <Краус> абсолютно прав: со Сталиным они все по-
мирятся, сделают из него государственника, зафиксируют это в 
учебниках. Ленина не примут никогда. Это ведь другое понимание 
демократии, идущее с древних времен. Об этом «Государство и 
революция». Что касается советской истории и ленинской вины – 

                                                      
1
 Речь идет о работе: Галкин А.А. Германский фашизм. – М., 1989. 

! 

! 



Ленин и ленинское наследие 

 211 

проблема не в самом Ленине, а в нашей непримиримости. Совет-
скую историю невозможно рассказывать как линейную, как нельзя 
валить в кучу разные истории (в 1917 г. случилась революция, по-
этому в 1985 г. нет колбасы). Это порочная логика. 
 

Ю.С. Пивоваров: Очень странно здесь, в стенах ИНИОН, 
слышать: проблема в том, что мы – в большинстве его со-

трудники, а также служащие в РАН, вузах – не читаем. Это ведь 
совсем небезобидно. Сказать о людях, профессия которых – читать, 
что они не читают, – значит обвинить их в непрофессионализме. 
Видимо, все-таки не в этом объяснение нашего взаимонепонима-
ния. У людей просто могут быть принципиально разные точки зре-
ния. Теперь о связи между либерализмом и фашизмом. Вы не дек-
ларируйте – докажите. Зачем «шить дело» Галкину? Это явно не 
его тезис. И потом, оскорбительно для многих миллионов людей 
либеральных убеждений говорить, что они порождают фашизм. 
 

В.П. Булдаков (ИРИ РАН): Поначалу мне хотелось отмол-
чаться: дискуссии о Ленине идут уже по десятому, если не 

сотому, кругу. При этом всякий раз доминируют эмоции, даже 
страсти. Причем страсти кипят вокруг идолов, некогда воздвигну-
тых нами самими, что заслоняет существо дела. У нас так всегда. 
И Ленин, кстати сказать, был человеком того же пошиба. Он до 
бесконечности мог полемизировать по поводу искусственных по-
нятий, которые сегодня вообще не воспринимаются. Не восприни-
маются потому, что они были лишь эмоциональным продуктом 
тогдашнего (преходящего) ученого воображения. 

Тамаш вроде бы назвал меня (или кого-то еще) либеральным 
автором. Но в научном споре я не либерал, не марксист и тем более 
не какой-нибудь постмодернист, а просто исследователь, плохой 
или хороший – это другое дело. Все наши «измы» давно пора бы 
оставить за бортом. У нас они постоянно превращаются из конвен-
циональных понятий в настоящие символы веры. Сегодня это вы-
глядит очень по-детски. «Нормально» это смотрелось в Средние 
века. Или в эпохи, отмеченные откатом (очередным) в далекое 
прошлое. Так бывает, причем постоянно.  

«Время Ленина» – это время настолько мощного социально-
экономического рывка европейских империй вперед, что это не 
могло не вызвать самых невероятных иллюзий – ожили, с одной 



 

 212 

стороны, самые низменные человеческие инстинкты, с другой – 
воскресли великие утопии. Мир в полном смысле слова сошел с 
ума. И в условиях мировой войны Ленин представлял отнюдь не 
худший вариант умопомешательства.  

Феномен Ленина – продукт мировой войны. Не будь войны, 
он бы представлял небольшую секту в тогдашнем социалистиче-
ском движении. Зачем же копья ломать? Или спорим по инерции, 
руководствуясь известной интеллигентской привычкой? 

Конечно, сегодня идея мировой революции – а это главная 
страсть Ленина, как и Троцкого, – кажется авантюрой. Но, что бы 
ни говорили сегодня на этот счет, придется признать, что имя Ле-
нина и в прошлом, и в настоящем неотделимо от образа русской 
революции. Понять Ленина – значит приблизиться к пониманию 
революции. Что касается последней, то (не мной было сказано) кто 
не видел революции, тот и русского народа не увидел.  

В нашей дискуссии постоянно звучит: в этом Ленин прав, а в 
этом не прав. А кто мы такие, чтобы выставлять школьные оценки 
человеку иного времени? Нравится нам или нет, но Ленин – это 
продукт целой эпохи, страшной и грандиозной. А эпоху надо по-
нять и соответственно соизмерить некоторые масштабы. Вот когда 
мы действительно поймем эпоху Ленина (а на это может уйти еще 
100 лет), тогда и имеет смысл судить Ленина… Кстати, Владлен 
Терентьевич <Логинов> совершенно прав: мы не хотим знать исто-
рию – слишком тяжелое занятие. Спорить о символах прошлого 
гораздо проще, тем более что химеры воображения в наш «инфор-
мационный» век плодятся в геометрической прогрессии. А надо бы 
задуматься: что сделал (или попытался сделать) Ленин с тем реаль-
ным историческим материалом, который ему достался? И наконец, 
стоит прикинуть: чем история ответила Ленину? 

Характерно, что сам Ленин вышел совсем не из революцион-
ной среды. Один мой знакомый, историк со всеми степенями, отно-
сительно недавно побывав в Ульяновске, недоумевал: «Как в этой 
обывательской среде мог вырасти такой человек?» Не помню, что я 
ответил, но следовало бы вспомнить пословицу: «В тихом омуте 
черти водятся». А если серьезно, то мы действительно не понимаем 
и не хотим понимать ни прошлой эпохи, ни специфики соединения 
ее с той или иной микросредой. Отсюда наши бессильные эмоции: 
«нравится, не нравится». 



Ленин и ленинское наследие 

 213 

История (как наука, если только она уцелеет) – это своего 
рода идентификационный диалог с прошлым. Строго говоря, здесь 
«вкусовщина» неуместна (хотя она всегда присутствует). Если 
быть откровенным до конца, то «понять себя» (современность) 
легче всего, вглядываясь в «злодеев» ушедших времен. И это очень 
тяжелое занятие.  

Вернусь к личности Ленина. У меня к нему всегда было не-
однозначное отношение. Таким оно и остается. Было время, когда я 
Ленина ненавидел, может быть, даже покруче, чем Юрий Сергее-
вич <Пивоваров>. Постепенно я приучил себя вглядываться в эту 
личность. Но есть ли смысл копаться в личности разрушителя (а не 
примитивного террориста) в отрыве от эпохи, реальные (а не вы-
думанные им самим) противоречия которой он использовал? Во-
прос вопросов: почему Ленин был столь популярен? Почему он 
стал такой ненавистной фигурой? Почему он популярен даже сего-
дня у людей, которые ничего не хотят знать о реальной истории его 
возвышения? Вот об этом и надо думать, а не просто выяснять с 
ним «личные отношения».  

Считается, что основной вопрос русской истории: «Кто ви-
новат?» Я давно отвечаю просто: «Сам виноват, потому что не пы-
таешься понять свою историю». Потому и возникают такие нелепо-
сти с Лениным: то он востребован как икона, то как пугало.  

Если хочешь понять Ленина, надо правильно оценить воз-
можности его личности на фоне информации, которой он распола-
гал. И тогда окажется, что нелепо делать из Ленина пошлого тер-
рориста – он жил интеллектуальными и духовными страстями 
своего времени. Один из его политических противников отклик-
нулся на его смерть словами: «Он был большой человек». Имелись 
в виду и его большие ошибки. Они также делают честь человече-
скому уму, ибо вся история – цепь заблуждений и трагедий. «…То, 
что называется истиной, всегда в большей или меньшей степени 
включает в себя ошибку – ошибку, на которую каждая эпоха имеет 
право и без которой она не может обойтись» (Х. Ортега-и-Гассет). 
Странно только, что мы к этому никак не может привыкнуть.  

Сегодня не случайно сравнивали мысли Ленина с идеями 
Э. Валлерстайна. Действительно, Ленин пытался разрушить импе-
риализм как систему, а вовсе не собирался строить социализм «в 
одной отдельно взятой стране». Мне представляется, что ленинское 



 

 214 

понимание «развития капитализма в России» – иллюзия, но его 
«Статистика и социология» – это серия настоящих прозрений.  

Но нужен ли сегодня ленинизм? Думаю, что нет. Так назы-
ваемый ленинизм – это набор догм, воздвигнутых на «фундаменте» 
иллюзий ушедшей эпохи. Иное дело «живой» Ленин, которого на-
до уметь разглядеть.  

 
Ю.С. Пивоваров: А ведь я в своей реплике начал с того, что 
мне лично Ленин абсолютно не интересен. Мне интересны 

Струве или поэт Блок – не Ленин. И я не размышляю о нем, тем 
более с позиций: да кто я такой? Но для меня, как историка, важно 
как раз, кто же он? Это серый, совершенно провинциальный, мало-
культурный и малообразованный человек – на фоне той эпохи, вы-
двинутых ею людей (по-настоящему гениальных, образованных, 
талантливых). Почему мы крутимся только вокруг Ленина, под-
держиваем его репутацию гения?  

Да, Владимир Прохорович <Булдаков>, я ведь даже не о Ле-
нине сейчас говорю. Вот Тамаш <Краус> – о Ленине, а я – о лени-
низме. Ленинизм для России – это синоним или даже имя того ужа-
са, что творился 70 лет. Я полагаю, что Ленин страшнее Гитлера: 
тот разоблачен, а Ленин до сих пор является предметом научных 
дискуссий. На вопрос – ошибся он или нет? – я отвечу: нет, он все 
сделал правильно. Так вот я против этого «правильно». 

 
И.И. Глебова: Благодарю докладчика за четкое изложение 
своей позиции, а вас, коллеги, – за участие в обсуждении. Оно 

получилось острым, даже нервным. До срыва мы, правда, не дош-
ли, но продемонстрировали: наше прошлое – зона конфликта, на 
него есть полярные, противоположные точки зрения. Если учесть, 
что это и пространство современного самоопределения, становится 
ясно: Ленин – псевдоним гражданской войны, которая в нашем 
обществе не закончена. Поэтому предложение Т. Крауса прими-
риться неосуществимо.  

В дореволюционной России трагический характер имел рас-
кол на две субкультуры (фактически две страны): европеизирован-
ную (городскую, интеллигентско-мещанскую, чиновную, ученую) 
и почвенную (преимущественно крестьянскую, традиционалист-
скую). Он был одной из причин кошмара 1917–1921 гг. В России 
нынешней существует раскол культурный, мировоззренческий. 



Ленин и ленинское наследие 

 215 

В его основе – не разные взгляды на современный капитализм, а 
различные ценностные предпочтения, убеждения. Конечно, этот 
раскол – один из многих, но едва ли не самый показательный. «Ле-
нинцы», «попутчики», «антиленинцы» – это социальные ориенти-
ры сегодняшнего дня. Здесь начало современных общественных 
противостояний. 

Теперь о докладе. Я напомню, как Тамаш <Краус> формули-
ровал свою задачу: рассмотреть ленинское наследие с точки зрения 
вопроса – возможна ли альтернатива капитализму? Более того, в 
ходе обсуждения прозвучал тезис: Ленин (как историческое явле-
ние, т.е. не только как теоретик) есть альтернатива капиталистиче-
ской системе (и в ее прежнем – начала ХХ в., и в нынешнем видах). 
Причем, речь идет о хорошей альтернативе. 

Тамаш, как мне представляется, выбрал практически беспро-
игрышную исследовательскую «площадку». В интеллектуальном 
наследии Ленина можно обнаружить и критику капитализма, и 
черты альтернативной ему социальной модели. Однако здесь воз-
никает трудность: Ленин как теоретик – не уникальное явление, а 
лишь представитель большого «отряда» критиков/альтернатив-
щиков. Уникальность героя Крауса – в практике; его до сих пор 
поднимают на щит или развенчивают потому, что он перевернул 
жизнь миллионов людей в огромной стране, его именем (и апелли-
руя к «леннаследию») 70 лет действовали «продолжатели дела». 
И если представлять Ленина фигурой супермасштаба (что делает 
наш докладчик), обращение к практике неизбежно. Тамаш этого и 
не избежал, вступив на – не скажу зыбкую, но – альтернативную 
«почву», где профессионализм, стремление быть объективным, из-
бежать «презентизма» не гарантируют «единственной правильно-
сти» исследования. Потому что взгляд исследователя определяет 
позиция: есть хорошая альтернатива плохому капитализму, и это – 
Ленин. 

Опыт «реконструкции», предпринятый Тамашем, оставил у 
меня несколько вопросов. Первый связан, если пользоваться тер-
мином Крауса, с нарративом террора. Докладчик как бы разводит 
Ленина и террор, оправдывая Владимира Ильича тем, что револю-
ционное насилие «выходит» из мировой войны. То есть фактически 
предлагает  исходить из посылки: не Ленин был таким – жизнь та-
кова. Если следовать этой логике, тогда правительственный террор 
начала ХХ в. прямо «выходит» из крайностей революционного 



 

 216 

движения и из первой революции. Меры МВД, военно-полевые 
суды – следствие 1905 г., а Белое движение и белое насилие – реак-
ция на Октябрьский переворот. История выстраивается как про-
стейшая цепь причинно-следственных связей; при этом любой ис-
следователь может «развернуть» ее в «пользу» своего героя в 
соответствии с собственными предпочтениями.  

Потом, Ленин – революционер, преобразователь российского 
социального строя (и в этом смысле его действительная альтерна-
тива). Это известно. Преобразовывать невозможно, не имея конеч-
ной цели и инструмента. Цель все-таки – социализм, не будем лу-
кавить; Владимир Ильич ведь использовал этот термин для 
называния антикапиталистического общества, которое он проекти-
ровал. А инструмент преобразования – государство, поэтому оно 
(во всяком случае, на первом, т.е. ленинском, этапе) – разрушитель, 
монополист насилия. И Ленин, как его глава, – персонификатор 
террора. Он этого не скрывал (см. его работы); зачем нам теперь 
его «прикрывать», отрицая этот факт. Это не только неисторично – 
нелогично, умаляет заслуги. Ведь именно здесь Ленин победил: 
разрушил «в основном» старый строй, чтобы на его месте строить 
свой новый. А «окончательно» вопрос решали после него. Ленин 
нейтрализовал реальные и потенциальные силы сопротивления го-
рода (террором против интеллигенции, доминировавшей в полити-
ке, управлении, экономике, культуре), Сталин преобразо-
вал/переломил – прежде всего насилием – деревню. В этом их 
преемственность – притом что Сталин, конечно, есть и отрицание 
Ленина. Такая диалектика. Если это  затушевывать, тогда непонят-
но, чем вообще занимался Владимир Ильич, каков его историче-
ский масштаб. 

И наконец, уже при Ленине новая система обрела некоторые 
определяющие черты, качества альтернативности. Это действи-
тельно не капиталистическое общество: минимизированы частная 
собственность, «буржуазные» право и мораль, открыты шлюзы со-
циальной мобильности (из самых «низов» – на самый «верх») – 
притом что социальных гарантий (даже минимальных) еще не соз-
дано. Но масштабные насыщения «почвенными» («простыми») 
людьми слоя социальных управляющих в России случались и до 
Ленина – вспомним петровскую революционную перестройку. 
Эволюционным образом «круг» социально влиятельных людей 
расширялся в пореформенный период – без смены социального 



Ленин и ленинское наследие 

 217 

строя. Что же до остального, то если это и альтернатива, то очень 
врéменная: человеческая природа такова, что человеку хочется и 
частной собственности, и личных прав. На определенном этапе 
эволюции общества (переход от задач исключительно выживания к 
задачам развития) появляются условия для реализации этих естест-
венных человеческих потребностей. Можно перекрыть эти воз-
можности – законсервировать примитивную экономику, изолиро-
вать от внешнего мира и проч. Но наша же практика показала, что 
долго запретительные механизмы не работают. 

Еще одна черта альтернативного порядка, создававшегося Ле-
ниным, – бесклассовость. Действительно, классы убрали, но иерар-
хия осталась. Ее основой стала партия Ленина (причем уже при 
Ленине). Партийные функционеры заняли место (и места – в том 
числе жительства) старой иерархии. Плюс такой альтернативы – ее 
«почвенность». Но это же делало ее (начиная с ленинского време-
ни) менее эффективной, чем прежняя (из-за недостатка или отсут-
ствия образования, опыта, общей культуры, «соотнесенности» с 
миром). Отсюда – тяготение советских «элит» к простейшим, пре-
имущественно экстенсивно-насильственным методам социального 
управления. Разрастаясь и все больше работая только на себя, ие-
рархия постепенно «пожирала», обессмысливала социальные га-
рантии – в конце концов принесла систему в жертву собственному 
эгоизму. 

Для меня не очевидны преимущества альтернативы, основы 
которой заложил Ленин. И Тамаш не помог мне их обнаружить. 
В реальном социализме (и ленинском тоже) было столько порочно-
го, что его «плюсы» не стоили принесенных ради него жертв. 

Мне кажется, я понимаю внутреннюю мотивацию Крауса. 
Его «Ленин» – это реакция современного «левого» на мир, который 
для него сводится к «плохому капитализму». Это, вообще, естест-
венная реакция человека, пожившего в венгерском социализме: он 
ведь был мягче и человечнее «социализма» в СССР. Казалось, ос-
лабить давление идеологии, дать чуть больше свободы – и с таким 
порядком вполне можно согласиться. Почему нет? С этой идеей я 
солидарна: следует улучшать, а не громить наличную действитель-
ность. Но Ленин-то ввел в социальную практику как раз погром-
ный алгоритм, задал нашей социальности, и без того склонной к 
крайностям, порочный принцип преобразования: «или – или». Ка-
питализм плох – даешь хороший социализм; для победы все сред-



 

 218 

ства хороши (за хороший социализм все «спишется»), кто не с на-
ми, тот против нас. А разве не так же «сработали» на рубеже 1980–
1990-х практики «хорошего капитализма»? Они оказались ленин-
цами по культурно-ментальному складу. Вот главное, мне кажется.  

У нас оказался востребован погромный потенциал ленинско-
го наследия, а не его аналитическая, критическая, интеллектуаль-
ная часть. Возможно, потому, что этот потенциал является в «на-
следии» Владимира Ильича главным – притягивают победный 
магнетизм, беспощадная последовательность стратегии и тактики, 
действует пропагандистский образ самого правильного («человеч-
ного») человека. Особенно востребован этот потенциал сейчас – 
как более всего понятная постсоветскому человеку реакция на 
плохую действительность. Чем она хуже, тем больше Сталина–
Ленина. 
 

Ю.И. ИГРИЦКИЙ 

ЛЕНИН КАК ВОСПОМИНАНИЕ 1 

Как это ни парадоксально, но в сегодняшней России, когда в 
спектре политических сил и идеологических предпочтений явст-
венно заметны леворадикальные и леводержавные оттенки, Ленин, 
наверное, чувствовал бы себя неуютно. Не он, вождь российских 
большевиков и творец Октябрьского переворота, а его «верный 
ученик» Иосиф Сталин все чаще красуется на щите и знамени ле-
вого дела. Не на него, а на Сталина равняются противники капита-
лизма и критики нынешнего режима в России. Не его, а Сталина 
хотят видеть у власти поборники «сильной руки». И даже сторон-
ники режима с бóльшим историческим почтением относятся не к 
нему, а к Сталину. Грустно и унизительно для правоверных мар-
ксистов-ленинцев. Это ли не лучшее свидетельство того, что для 
Ленина и его идей остается все меньше места в политической жиз-
ни его родной страны? И, воскресни Ленин, обидней всего для него 
было бы то, что в народе помнят не его, а Сталина, а среди моло-
дежи только узкий слой всяких-разных «кружковцев» интересуется 
его творческим наследием. 

                                                      
1
 Этот текст мы получили сразу после семинара в качестве реакции/откли-

ка, поэтому печатаем вместе с его материалами. 



Ленин и ленинское наследие 

 219 

Но понятным образом и память, и интерес сохраняются про-
фессиональными историками. И сегодня, и через десять лет, и через 
столетие будут изучать историю России конца XIX – начала XX в., а 
в исторических текстах (и книжных, и электронных) читатели уви-
дят знаковые имена: Ленин, Николай II, Распутин, Столыпин, Ке-
ренский и т.д. И сейчас, и потом будут востребованы оценки этих 
фигур, их исторической роли и значения, да и личностей тоже. 

Оценки эти будут, скорее всего, разниться – как разнятся они 
сейчас. В мировой общественной мысли они разнились всегда. Ес-
ли в СССР официально всегда был один Ленин – марксистско-
ленинский, истпартовский, КПССный, то за рубежом по большому 
счету было по крайней мере два Ленина – коммунистический и не-
коммунистический, а в конечном счете – гораздо больше. Комму-
нистический Ленин имел два подвида – леворадикальный и уме-
ренный, еврокоммунистический. И некоммунистический Ленин 
тоже делился на два подвида – социал-демократический и буржу-
азный. Ну и, конечно, все изучающие Ленина за рубежом могли 
иметь (и имели) свои личные точки зрения на этого политического 
деятеля и его дела. Это довольно грубое деление ленинианы (в дей-
ствительности оно более дробное), но и из него явствует, что там, 
где допускается свободное выражение политических взглядов, 
единой точки зрения на отца-основателя революционаризма ХХ в., 
вождя Октябрьской революции и создателя Советского государства 
быть не может. 

Эмоционально-ценностное восприятие Ленина сглаживается 
со временем, но и сейчас в среде российской диаспоры за рубежом 
есть люди, воспринимающие (вслед за Буниным) этого человека 
как «бешеного и хитрого маньяка», а среди коммунистов – как «че-
ловечнейшего человека». Понятно, что он не был ни тем, ни дру-
гим – просто потому, что в этом случае он становится одномерным 
маркузианским человеком, которому не место в политике. Между 
тем именно в политике (с позиций современности можно сказать: в 
реальной политике, в Realpolitik) он стал одной из самых крупных, 
если не сказать крупнейшей, фигурой ХХ в. Тут все надо учесть: и 
разрыв с идеологией и стратегией II Интернационала (к какой со-
циальной группе мог бы успешно апеллировать в России собствен-
ный, доморощенный Бернштейн или Каутский?); и допущение то-
го, что социальный взрыв планетарного масштаба может произойти 
в крестьянской стране, истощенной мировой войной (а до мировой 



 

 220 

войны Ленин ничего подобного и не говорил); и ставку на соци-
альную дезорганизацию и политический вакуум в России (а не на 
созревание парламентской, учредительной поддержки) как на бла-
гоприятствующие революции факторы; и готовность в ходе пере-
говоров о Брестском мире с Германией отступить, отдать террито-
рию в обмен на время, необходимое для консолидации власти (хотя 
обсуждение этого вопроса в партии чуть не вызвало ее раскола); и 
предложение концессионных сделок классовым врагам-капиталис-
там (и с ними можно и нужно договариваться к своей выгоде).  

Это послужной список (далеко не полный) гибкого прагма-
тичного политика, понимавшего, что на скамье оппозиционера 
можно просидеть до естественной кончины; революционер же 
должен не упустить ни одного шанса для взятия власти. Первая 
мировая война и внутрироссийский хаос дали ему наивыгодней-
ший шанс, которым он в полной мере воспользовался и без которо-
го Красного Октября просто не было бы. Да, можно сказать еще 
проще: его не было бы без Ленина. Десяток троцких, сталиных, 
зиновьевых, каменевых не заменили бы одного Ильича. Мог бы 
состояться альянс правых и левых социалистов на Демократиче-
ском совещании, а позже – на Учредительном собрании, и страна 
пошла бы каким-то иным путем; тогда этого радикального, разру-
шительного (не кровавого, а именно разрушительного; в Феврале 
было больше жертв) события русской революции, именуемой 
Красным Октябрем, точно не было бы.  

Гражданская кровь, «кровь былей» (Пастернак) начала 
обильно литься позже, когда Ленину и его соратникам было необ-
ходимо удержать власть. Гражданская война явилась ключевым 
оселком проверки нравственного потенциала победившей партии и 
ее отношения к собственному народу. Важно, однако, понять, что 
готовность в борьбе за власть прибегнуть к решительно любым, в 
том числе кровавым, средствам, выработавшаяся в толще больше-
вистской партии в ходе Гражданской войны, Ленину была присуща 
изначально. С какого именно момента? После казни брата? Во вре-
мя первой русской революции? В годы конспирации и эмиграции? 
Летом 1917 г., когда он скрывался от полицейских агентов Вре-
менного правительства? Мнения могут быть разными. Но уже в 
начале января 1918 г. в споре с Марией Спиридоновой о том, мо-
рально ли будет разогнать Учредительное собрание, Ленин сказал 



Ленин и ленинское наследие 

 221 

как отрубил: «Морали в политике нет, есть только целесообраз-
ность». 

Целесообразность сохранения и укрепления власти партии, 
романтически называемая «революционной целесообразностью», 
проявлялась далее во множестве ленинских указаний: поощрять 
массовый террор, расстреливать без «идиотской волокиты» (т.е. без 
суда), «повесить (непременно повесить, дабы народ видел)» не 
меньше определенного числа классовых врагов, брать заложников, 
загородиться от врага живой изгородью из десяти тысяч буржуев, 
за которыми поставить пулеметы, ограбить церковь (назвав это 
изъятием ценностей), сжечь целый город (Баку), выдворить за гра-
ницу или в ссылку элиту российской науки и т.д. И все это ради 
народа? Во имя диктатуры пролетариата? Эту мнимо классовую, 
властно-партийную логику развенчивают расправы над самим про-
летариатом в 1918–1919 гг.: расстрел недовольных действиями со-
ветской власти трудящихся в Предуралье, на Урале, в Сибири и 
других местах, в том числе митинговавших рабочих в Астрахани 
(по С.П. Мельгунову, две тысячи жертв; может, меньше, может 
больше – сути не меняет); жесточайшее подавление Кронштадтско-
го мятежа в 1921 г. Прав оказался, стало быть, осмеянный разнома-
стными историками Керенский, когда на первом Всероссийском 
съезде Советов назвал Ленина и его соратников «держимордами 
старого режима», для которых главные средства политической 
борьбы: арестовать, разгромить, убить. (Еще правее Наум Коржа-
вин: «Все обойтись могло с теченьем времени, / В порядок мог втя-
нуться русский быт… / Какая сука разбудила Ленина? / Кому ме-
шало, что ребенок спит?») 

Конечно, белый террор был ненамного лучше красного, но 
классово близкие себе слои белые не репрессировали. Ленин шел 
на это, потому что рассчитывал как на твердую опору только на 
«сознательных рабочих (при этом понимал, что таких «передовых 
и сознательных» в России мало). «Остальная масса» против нас, 
заявлял он. Ее надо было учить и воспитывать политически, в том 
числе методом устрашения («пусть видят и трепещут», говорил 
он), прививать ей трудовую этику, поскольку русский человек – 
«плохой работник» в сравнении с трудящимися передовых капита-
листических стран. 

Испытывая почти паническую боязнь потери власти в неус-
тойчивой военно-политической ситуации лета 1918 г. (ибо проиг-



 

 222 

рыш означал бы уход и полное забвение Ленина и его партии), руко-
водство большевиков совершило еще более жуткое преступление, 
чем французские якобинцы, казнившие Людовика XVI и Марию-
Антуанетту. Те были гильотинированы по решению Конвента пу-
тем голосования (праведное или неправедное это решение – другое 
дело). Николая II и его семью расстреляли без суда и следствия из-
за угрозы захвата Екатеринбурга белочехами, а поскольку детей 
императора и судить-то было не за что, в прессе сообщили, что 
казнен один самодержец, а его семья перевезена в «надежное ме-
сто». (В сентябре 1941 г. точно так же ввиду приближения войск 
вермахта были расстреляны политические узники орловской тюрь-
мы, включая Марию Спиридонову, боровшуюся вместе со своими 
соратниками, левыми эсерами, как и Ленин, против царизма. Этот 
акт – не вина Ленина, но следствие инициированного им порядка 
внесудебной ликвидации политических противников.)  

Будучи в политике прагматиком и законченным циником, 
Ленин тем не менее оставался человеком идеи. Всепоглощающей и 
немеркнущей, способной адаптироваться к меняющимся условиям 
(наиболее яркие примеры – допущение возможности антикапита-
листической революции в одной, притом не самой передовой стра-
не; после победы революции переход от военного коммунизма к 
нэпу). Эта идея состояла из двух частей/задач: 1) совершить рево-
люцию; 2) заменить капиталистический общественный строй со-
циалистическим. Для выполнения первой задачи было необходимо 
создать дисциплинированную партию – и Ленин ее создал; для вы-
полнения второй – создать новое государство. Ленин создал и его. 
Тут ни убавить, ни прибавить, а споры могут носить только ценно-
стный характер – хорошо это или плохо. По масштабам ХХ в. как 
деструктивная, так и креативная деятельность Ленина не знала 
равных. 

Полагаю, однако, что было бы неверно считать Ленина соз-
дателем тоталитарного режима. Незачем было бы ему призывать к 
обучению кухаркиных детей искусству государственного управле-
ния, если цель государства – тоталитарный контроль над общест-
вом; для этого хватило бы и ЧК. Ленин не зажимал, а поощрял 
внутрипартийные дискуссии, требуя одного – всей партии подчи-
няться принятым решениям. Впрочем, в этом он не был оригина-
лен. Нет и не было такой политической организации, руководство 
которой поощряло бы фракционность. Критики в свой адрес Ленин 



Ленин и ленинское наследие 

 223 

не боялся, можно сказать, он ждал ее, так как получал возможность 
лишний раз изложить свою точку зрения и «приложить» оппонен-
тов. Когда в партийных инстанциях обсуждались меняющиеся ус-
ловия мира с Германией на переговорах в Брест-Литовске, Ленин 
шесть раз (подсчитали историки) оставался в меньшинстве, однако 
все же продавил подписание мирного договора. Злопамятным, в 
отличие от своего «верного ученика», не был. 

Но черты личности Ленина и стиль его руководства, вехи его 
побед и поражений (конечно, были и поражения – взять хотя бы 
его призывы к гражданской войне в период двоевластия весной-
летом 1917 г., приведшие к его преследованию и поставившие всю 
работу партии под угрозу), – все это имеет самое отдаленное, самое 
минимальное отношение к современности. Те исторические усло-
вия и сложившаяся ситуация повториться сейчас не могут, и из-
влечь из них полезный опыт негде и некому. Тактическое наследие 
Ленина вряд ли дождется своей востребованности.  

Тем интересней, обсуждая ленинскую тему, посмотреть, на-
сколько актуально сейчас его стратегическое, теоретическое на-
следие. 

Проф. Краус отмечает, что в ленинском труде «О развитии 
капитализма в России» «каждая страница против существующей 
общественной системы». Можно понять так, что против российско-
го капитализма не только конца XIX в., но и начала XXI. И это 
верно. Но еще более верно то, что докладчик говорит далее: «Ле-
нин ушел.., повторения прошлого не будет». Действительно, «про-
должающаяся борьба» против Ленина – теперь это modus operandi 
небольших групп интеллектуалов. Когда во второй половине 1980-х 
годов часть советских коммунистов во главе с М.С. Горбачевым 
пыталась ради сохранения общественного строя реанимировать 
соображения Ленина о нэпе и будущем социалистического строи-
тельства, дискуссии об актуальности ленинизма (употребляю тер-
мин «ленинизм» очень условно – он годится для обозначения тео-
рии и практики революционной борьбы, но не государственного 
созидания) были действительно важны. Однако строй подремонти-
ровать не удалось, и, как говорит Т. Краус, Ленин ушел вместе с 
ним. Тогда в чем сохраняющаяся актуальность ленинских теорети-
ческих работ и его соображений по поводу социалистического 
строительства в России? 



 

 224 

Для того чтобы обнажать системные недостатки нынешнего 
социального порядка в России, Ленин не нужен. Они видны и без 
Ленина. После него и вплоть до настоящего времени сотни компе-
тентных исследователей самой разной идеологической ориентации 
показывали (и показали) эти системные недостатки на примере 
развитых капиталистических стран и государств капиталистиче-
ской периферии. Капитализма второй половины ХХ в. Ленин не 
предвидел – этот капитализм, вместо того чтобы породить проле-
тарскую революцию, похоронил все надежды на нее. Здесь глав-
ный стратегический просчет Ленина; он почуял недоброе, когда 
были подавлены революции и вооруженные восстания в Европе, но 
пересмотреть свою теорию революции не смог или не успел. 

Для того чтобы понять, что социализм (как, впрочем, и капи-
тализм, и любая другая общественная система) не вводится декре-
тами, Ленин тоже не нужен. России в ее нынешнем состоянии ни-
какой социализм не светит. Так называемый скандинавский 
социализм был бы предметом мечтаний, но он предельно далек и 
от ленинского теоретического наследия, и от нынешней россий-
ской действительности.  

Для того чтобы обличить бюрократию, которую Ленин (как и 
Троцкий) смертельно ненавидел, он сейчас тоже не нужен. Другая 
страна, другой бюрократ (побратавшийся с предпринимателем), а 
если что и общее, так это невозможность одолеть бюрократию. 
Ни с Лениным, ни без Ленина. Впрочем, это, как и практически 
безнадежная борьба с коррупцией, не вопрос теории. 

Даже для того, чтобы разжечь революционный пожар в от-
сталых странах (о развитых речи нет), где больше горючего мате-
риала для социального протеста, Владимир Ильич не нужен. Ско-
рее уж сгодился бы Ильич Рамирес Санчес, но только, чтобы 
бомбы бросать, а не вершить социальную революцию. В этом, мо-
жет быть, и есть продление жизни Ленина – назовет какой-нибудь 
радикальный интеллигент в розовеющей Латинской Америке свое 
чадо «Ильич» или даже «Ленин» и возьмет это чадо в руки уже не 
«Государство и революцию», а взрывное устройство, чтобы попол-
нить ряды террористов, последователей народовольцев, эсеров, 
Камо Тер-Петросяна и Кобы. Только не он станет анафемой по-
грязшего в потребительском довольстве цивилизованного мира, а 
террорист этнонационалистического или конфессионального по-



Ленин и ленинское наследие 

 225 

кроя. Опять не по-Ленину. (Но в данном случае – и слава Богу, с 
Россией будет меньше негативных ассоциаций.) 

Изменить такой ход вещей может только глобальная катаст-
рофа, подобная той, которой явилась Первая мировая война и без 
которой не было бы русской революции, да и о Ленине знали бы 
только историки. Существование исторической науки остается 
главным залогом памяти о вожде большевиков. О нем будут писать 
и в будущем – и, вероятно, во все более спокойных тонах, как пи-
шут сейчас о великих революционерах Запада. 
 



 

 226 

 
 
 
 
 
 
 
 

ЗАКАТ РОССИИ? 

(Семинар 8 ноября 2012 г., ИНИОН РАН) 

И.И. Глебова (ИНИОН РАН): Уважаемые коллеги, сегодня у 
нас очередной семинар Центра россиеведе-
ния. Наш гость – Юрий Николаевич Афа-
насьев.  Прежде чем он начнет свое  высту-
пление,  несколько слов –  скорее о 
докладе, чем о докладчике, – скажет Юрий 
Сергеевич Пивоваров.  

 
Ю.С. Пивоваров (ИНИОН РАН): Уважаемые коллеги! Хо-
тя ведет семинар Ирина Игоревна <Глебова>, я попросил 

первое слово. Во-первых, хочу сказать: для ИНИОНа, для этого 
семинара и всех собравшихся коллег большая честь, что у нас вы-
ступает Ю.Н. Афанасьев. Все мы знаем: в конце 1980-х – начале 
1990-х годов он был одним из самых ярких деятелей того истори-
ческого процесса, который одни считают демократической рево-
люцией, другие – драматической эпохой распада Советского Сою-
за. Но люди разных лагерей и взглядов не могут отказать Юрию 
Николаевичу в том, что он сыграл выдающуюся роль в российской 
истории. Во-вторых, я хочу напомнить, что Ю.Н. Афанасьев был 
создателем РГГУ, который переживает сейчас нелегкие времена. 
Во многом он был воплощением надежд и представлений совет-
ской интеллигенции об университете, о высшем гуманитарном об-
разовании. РГГУ – это «выражение» того расцвета, который рос-
сийская гуманитарная наука пережила в 1990-е годы. И то, что 
фоном для него служили сложные, негативные, упадочные процес-
сы в обществе, не отменяет факта этого подъема. 

Но сегодня речь пойдет не об этом. Юрий Николаевич пред-
ложил для своего семинарского доклада абсолютно провоцирующее 



Закат России? 

 227 

название: «Закат России?» Это явный парафраз работы О. Шпенг-
лера «Закат Европы» – одной из самых важных книг ХХ столетия. 
Несмотря на пророчества этого блестящего ума, заката Европы, 
как мы знаем, не произошло. Может быть, мы услышим интона-
ционно близкий, пророческий доклад о том, что будет с Россией. 
Юрий Николаевич! У вас есть время, спокойная, домашняя, ин-
теллигентная обстановка. Потом будут вопросы, полемика. Про-
шу Вас. 
 

Ю.Н. Афанасьев: Добрый день, дорогие друзья, уважае-
мые коллеги! Я очень рад возможности встретиться с вами. 

Не скрою, в последнее время ситуация в стране складывается так, 
что очень хочется поделиться с кем-то своими мыслями. Они – не 
только о происходящем в России, но и о том, что происходит с са-
мой Россией. Я благодарен Юрию Сергеевичу <Пивоварову> за 
приглашение выступить в ИНИОНе. Для меня это большая честь. 
Я подготовил большой текст, но потом решил не устраивать гром-
кую читку. Предложу вам для обсуждения несколько тезисов. 

Прежде всего о том, что касается предложенной мною темы. 
Всем, наверное, понятно, о чем содержательно пойдет речь. 
О социальном кризисе, разложении и прочем в современной Рос-
сии много писали, говорили и раньше, но почти никогда существо 
этих процессов не определяли таким образом: «закат России». Хотя 
я сам придумал эту «формулу», не очень ее люблю. От нее отдает, 
во-первых, какой-то банальной попсовостью; во-вторых, чем-то 
высоким, пафосным, почти метафизическим – такими словами го-
ворят люди большой науки (здесь действительно неизбежны ассо-
циации с «Закатом Европы» Шпеглера). Однако избегали этой 
формулировки, по-моему, по другим причинам. Видно, до самого 
последнего времени эта тема не доходила в современной России до 
такой степени остроты, трагизма, если угодно. Хотя если взять ис-
торию России последних ста лет, то эта тема звучала в ней очень 
сильно, громко, емко. Посмотрите послереволюционные (особенно 
«белоэмигрантские») публикации – там тема крушения, кризиса 
России звучала во весь голос. 

И сейчас, в самые последние дни, о том, что происходит с 
Россией, все больше и больше говорят в категориях «заката». Эта 
интонация доминирует в публикациях, в официальных докладах; я 
уже не говорю о том, что делается в сетях. Даже в выступлениях 



 

 228 

наших первых руководителей эта оценка звучит вовсю. Если вы 
внимательно прочитаете знаменитую статью «Россия, вперед!»1, то 
обратите внимание не на перспективно-оптимистическую интона-
цию, не на тот выкрик, что стал ее заглавием. По существу, там на-
писано, почему России деваться некуда, кроме как рваться вперед. 
Содержательно речь в статье идет о закате России. В конце концов 
это отношение ощущается даже в высказываниях В. Путина. Вот, 
например, его последнее обращение «к народу и миру» – о том, что 
мы непременно должны сделать рывок, равный по силе и мощи 
тому, который совершили в 1930–1940-е годы. Причем звучит этот 
призыв так: «Или мы его (этот рывок) сделаем, или...»2. И за этим 
«или» совершенно отчетливо просматривается диагноз: закат (па-
дение) России. 

То есть я хочу сказать, что предложенная тема не надумана, 
не вымышлена, не вызвана какими-то личными настроениями и 
эмоциями. Она – из разряда реальностей. Таков, к примеру, вывод 
одного из самых серьезных исследований России последнего вре-
мени, которое стало очень известно по публикациям в сетях и т.д. 
Я имею в виду доклад группы ученых под руководством Михаила 
Дмитриева3, заключение которого я вам прочитаю: «Наиболее реа-
листичным становится сценарий национального вымирания, харак-
теризующегося усилением синдрома выученной беспомощности, 
утратой трудовых навыков, алкоголизацией, падением рождаемо-
сти и массовым ввозом трудовых мигрантов, доля которых быстро 

                                                      
1 Речь идет о статье Д.А. Медведева, президента РФ в 2008–2012 гг., опуб-

ликованной на сайте kremlin.ru 10 сентября 2009 г. В статье, в частности, говори-

лось: «Должны ли мы и дальше тащить в наше будущее примитивную сырьевую 

экономику, хроническую коррупцию, застарелую привычку полагаться в решении 

проблем на государство, на заграницу, на какое-нибудь “всесильное учение”, на 

что угодно, на кого угодно, только не на себя? И есть ли у России, перегруженной 

такими ношами, собственное завтра?». – Режим доступа: http://www.kremlin. 

ru/news/5413#sel= 
2 Имеются в виду слова президента России В.В. Путина, сказанные 31 ав-

густа 2012 г. на заседании Совета безопасности РФ: «Нужно совершить такой же 

мощный комплексный прорыв в модернизации оборонных отраслей, как это было 

еще в 30-е годы прошлого века». – Режим доступа: http://kremlin.ru/news/16328 
3 24 октября 2012 г. Центр стратегических разработок опубликовал поли-

тический доклад «Изменения политических настроений россиян после президент-

ских выборов». – Режим доступа: http://www.csr.ru/2009-04-23-10-40-41/378-2012-

10-23-14-37-20 

http://kremlin.ru/news/16328


Закат России? 

 229 

возрастет до критического уровня. Этот сценарий – национальная 
смерть русского народа. И это тот курс, по которому ведет страну 
нынешняя российская власть». Замечу: это последний из трех 
больших докладов недавнего времени, зондаж общественного мне-
ния для которых проводился по всей России. Выводы сделаны на 
основе анализа огромного фактического материала; там приведено 
множество конкретных фактов, цифр, высказываний, статистики. 

Именно в связи с этой темой я скажу несколько слов о проте-
стном движении, которое так ярко вспыхнуло в декабре 2011 г. и 
сейчас, кажется, пошло на спад в количественном отношении. Оно 
и было ответом на социальное ощущение заката России. В докладе 
М. Дмитриева, который я цитировал, утверждается: количествен-
ный спад протестной активности в крупных городах России совсем 
не свидетельствует о том, что исчезли основания, причины, вы-
звавшие ее всплеск. Напротив, авторы доклада показывают, что эти 
основания усилились; теперь у населения гораздо больше причин 
для выражения протеста, чем год назад. Просто условия в разных 
городах России, кроме Москвы, такие, что люди боятся участво-
вать в уличных акциях. Или, имея основания протестовать, не счи-
тают нужным проявлять свое недовольство таким образом. Вооб-
ще, несмотря на то, что причины для протеста сохраняются, а само 
протестное движение как бы затухает, общественное настроение 
таково, что в стране вполне возможна революция, т.е. изменения по 
радикальному сценарию и в радикальных же формах. 

Видимо, вполне естественно, что в этих условиях появились 
политические деятели, которые считают не только возможным, но 
даже и необходимым усиливать протестное движение и довести его 
до такой остроты и силы, чтобы оно могло свергнуть путинский 
режим. Таково намерение и руководителей протеста, и его участ-
ников, и «сочувствующих» (а таких немало). Эта идея – разворачи-
вать, активизировать протест – ярко выражена, например, в словах 
Гарри Кимовича Каспарова: «Мы активно действуем в ходе пред-
выборной кампании, используем Интернет и создали новый орган – 
координационный совет оппозиции. Наша цель заключается в том, 
чтобы успокоить людей, которые, естественно, боятся перемен. 
Проблема в том, что при Путине никакие изменения невозможны. 
Как в Египте или Тунисе необходимо, чтобы от 200 тыс. человек до 
полумиллиона человек вышли бы на улицу. Только затем, после 



 

 230 

организации настоящих выборов, мы сможем выбирать идеи и про-
граммы»1. 

Посмотрите, как формулируются цель и стратегия протестно-
го движения одним из его лидеров: вывести на улицу массы (не 
менее 400 тыс.), добиться тем самым ухода Путина и только после 
этого выбирать идеи и программы. То есть сначала насильствен-
ным образом, под массовым напором добиться свержения режима, 
провести выборы парламента и президента, и только в ходе выбо-
ров рассуждать об идеях и программах. Сначала мы свергаем ре-
жим, а потом задумываемся: что делать в России после Путина? 

Именно этой стратегии придерживаются многие протестные 
лидеры. Вот что, например, говорит один из них, Андрей Андрее-
вич Пионтковский: крах режима непременно повлечет серьезные 
риски для российской государственности, но его сохранение ведет 
не к росту рисков, а к неизбежной системной катастрофе2. Приводя 
слова и критикуя Г. Каспарова и А. Пионтковского, я должен ска-
зать, что это мои друзья, достойнейшие, по-моему, люди. Те идеи, 
которые они высказывают, вполне приемлемы, но как одна из по-
зиций для научной, академической дискуссии. И именно потому, 
что в ходе обсуждения можно добиться преодоления этих идей – 
ведь с ними необязательно соглашаться, их можно опровергать. 

К чему, по существу, призывают лидеры оппозиции? – 
«Идем на улицу! Давим на правительство! Добиваемся свержения 
режима! А потом задумаемся над идеями и программами – станем 
определять, как быть России без Путина!» В качестве призыва к 
действию эти идеи кажутся мне совершенно недопустимыми. Про-
тестное движение так и не смогло выработать консолидированную 

                                                      
1 См.: Каспаров Г.К. Кремль менее стабилен, чем раньше: Интервью // Le 

Figaro. – P., 2012. – 2 nov. – Опубликовано на сайте Le Figaro 1 ноября 2012 г. – 

Режим доступа: http://www.lefigaro.fr/mon-figaro/2012/11/01/10001-20121101ARTFI 

G00407-kasparov-le-kremlin-est-moins-stable-qu-auparavant.php Выдержки из интер-

вью. – Режим доступа: http://www.inopressa.ru/article/02nov2012/lefigaro/kasparov.html 
2 Статья А. Пионтковского «Проект переходного периода» была опублико-

вана 30 ноября 2012 г. на сайте www.kasparov.ru. Точная цитата: «Переходный 

период должен стать ювелирной операцией по демонтажу криминального режима 

с одновременным сохранением символов преемственности российской государст-

венности. Подобная трансформация неизбежно влечет серьезные риски. Необхо-

димость ее диктуется, однако, тем обстоятельством, что пролонгация существую-

щего режима ведет уже не к рискам, а к неизбежной системной катастрофе». – 

Режим доступа: http://www.kasparov.ru/material.php?id=50B7463D72554 

http://www.kasparov.ru/


Закат России? 

 231 

программу и стратегию действий. Не случайно оно идет на убыль – 
на сегодня это факт. Однако при этом не только не уменьшились, а 
даже увеличились причины быть недовольными политикой властей 
(правящего слоя). 

Здесь мы сталкиваемся с явным и критическим противоречи-
ем. Людей, имеющих основания протестовать, не стало меньше; 
для многих из них жизнь становится уже невозможной; вопрос о 
том, где находится Россия (в цивилизационном отношении, в боль-
шой исторической перспективе), вроде бы, понятен. Однако эти 
реалии, трансформируясь в лозунг политического действия: «До-
лой правительство! Путина – на нары! Капиталистов – в расход!», 
становятся проявлением инфантилизма и безответственности. Соб-
ственно, это первое, о чем я хотел бы сегодня сказать. 

Почему политические идеи профессиональных оппозиционе-
ров кажутся мне неприемлемыми, представляющими прямую 
опасность для будущего России? Потому что реализовать их будет 
совершенно невозможно, а затеять очередную мясорубку, пролить 
потоки крови в ходе реализации – возможно вполне. Риск в том, 
что оппозиция по существу создает у массы людей ложное впечат-
ление: главная беда современной России, причина ее критического 
положения – Путин. Он – воплощение зла; освободимся от него – и 
станет лучше. В то же время доказывается: если выведем на улицы 
200–400 тыс. человек, то свергнем Путина, «антинародный» ре-
жим. Протестное движение под такими лозунгами способствует 
нагнетанию тумана в сознании людей. Происходит помутнение 
массового сознания; оно подпадает под власть иллюзии. 

До тех пор пока общественное сознание питается иллюзиями, 
пока нет понимания, в чем истинная причина бед России, о каком-то 
рациональном протесте, обдуманных стратегиях преобразования 
говорить нельзя. Конечно, вполне может быть, что протестное дви-
жение станет расширяться, распространится даже по всей России – 
просто под давлением внутренних обстоятельств, под тяжестью со-
циальных проблем, из-за оскорбительной для граждан политики вла-
стей. Так уже много раз бывало в истории России. Это угроза оче-
редного бунта – того праздника дикой воли, который Россия 
справляла в ритме «раз в столетие» на протяжении последних 300 лет. 

Если это случится, никто не вспомнит ни о Каспарове, ни о 
Пионтковском, ни о только что избранном координационном коми-
тете оппозиции. Бунту нужны будут совсем другие вожди, герои, 



 

 232 

участники. Я не предрекаю будущее, но говорю о возможных его 
сценариях. Правда, мне кажется, что состояние российского обще-
ства – его расколотость по многим граням, энтропия и проч. – не 
позволит разыграться очередному такому «празднику». Скорее все-
го, «закат» России усилится; сумерки сгустятся, наступит мрак. 
Притом что это более реальный сценарий, нельзя, конечно, исклю-
чать и самый катастрофический. 

Теперь о главной беде современной России, главной причине 
ее нынешнего положения. (Это необходимо сформулировать, что-
бы понять, в чем же подлинная цель, которую надо иметь в виду.) 
Мне кажется, Россия не развивается по «восходящей» прежде всего 
потому, что подавляющее большинство населения отрешено от 
свободного доступа к ресурсам (недрам, земле, основным фондам, 
финансам) и тем видам деятельности, которые формируются в ходе 
освоения этих ресурсов (производство, торговля, транспорт, обра-
зование и т.д.). Кроме того, отсутствуют те правила и нормы, по 
которым осуществляются эти виды деятельности, т.е. нет долго-
временных, укоренившихся, направляющих социальную практику 
институтов: собственности, прав личности, даже морали и нравст-
венности и проч. Тут возникает вопрос: мы говорим о последнем 
времени, а бывали ли когда-нибудь в нашей стране другие времена? 
И ответ на него неутешителен: других времен, по-моему, не было. 
Население России не только никогда не имело свободного доступа к 
ресурсам и основным видам деятельности по освоению этих ресур-
сов; не видно даже исторического движения в этом направлении. 

Теперь – к вопросу о том, почему и как этот «порок» (или 
специфическая черта) российского развития так обнажился именно 
сейчас, в постсоветской России. Причины отрешения населения от 
доступа к национальным ресурсам актуализировались и, так ска-
зать, обновились после распада Советского Союза и в ельцинский 
период в связи с проведением приватизации – сначала в «ваучер-
ной» форме, потом в виде залоговых аукционов. Это продолжи-
тельное «действо» – его не назовешь реформой или совокупностью 
реформ – обнажило факт отсутствия свободного, основанного на 
конкуренции доступа населения к ресурсам. В советское время его 
тоже не было – доступ анонимно монополизировали власть, госу-
дарство. Теперь же произошла персонификация отрешенности, в 
силу чего отсутствие свободы доступа к ресурсам стало очевидно 
всем. Часть ресурсов персонифицировали – закрепили за конкрет-



Закат России? 

 233 

ными людьми, отдали им в собственность. Какая-то часть оказа-
лась распределена прямо пофамильно. У нас, в нашей «вчера» еще 
«социалистической» стране, вдруг поняли, что и недра земли, и 
финансы, и образование, и информация, и т.д. могут находиться в 
частной собственности, закрепляться за такими-то и такими-то 
людьми, которые совсем недавно ничем не владели. 

Действо в форме приватизации было нацелено (и охватило) в 
основном на «вещную», материальную составляющую – на пред-
приятия, заводы, фабрики, рудники и т.д. И потом вся эта привати-
зированная «матчасть» не вполне осознанно стала восприниматься 
людьми как награбленное. Поэтому и получается, что главные беда 
и боль сегодняшней России «выражаются» в вопросе, важном для 
миллионов: как быть с награбленным? Свержение путинского ре-
жима и понимается как возможность приступить к решению этой 
проблемы. Предлагаются разные варианты. Некоторые (в том числе 
умные, уважаемые люди) говорят, например, о национализации – 
причем даже не ресурсов, а «недр». Другие (скажем, И.В. Понома-
рёв, С.С. Удальцов) предлагают отобрать «награбленное» у «дер-
жателей» и поделить на всех. Есть еще более радикальные вариан-
ты: вообще ликвидировать буржуев и капиталистов. И т.п. Но вот 
как это сделать, каким образом реализовать предложения, изменив 
к лучшему жизнь всего «народонаселения», не знает никто. 

Здесь, правда, возникают простые, вполне конкретные во-
просы: у кого надлежит отобрать награбленное? Что это за люди? 
Сколько их? Ответы есть – и тоже очень конкретные. Существуют 
даже пофамильные списки тех, у которых надо отобрать награб-
ленное. В известной публикации «Политбюро-2»1 названы даже не 
сами персоны-«владельцы», а «кусты» этих персон. То есть речь 
идет о неких объединениях, холдингах в оборонной, агропромыш-
ленной, военной, прокурорской и других сферах, владеющих не-
драми, ресурсами, контролирующих финансовые, информацион-
ные потоки и т.д. Над каждым из таких «кустов» стоит фамилия: 
С.В. Чемизов, А.Б. Миллер, А.Э. Сердюков и т.д. – всего 86 персон, 
какая-то тысяча семей. Дескать, если встанет вопрос о том, кого 

                                                      
1 Речь идет о докладе группы политологов коммуникационного холдинга 

«Минченко консалтинг», опубликованном в августе 2012 г. Полный текст доклада 

доступен на сайте – http://www.minchenko.ru/ 



 

 234 

ликвидировать и у кого отнять, – вот они, самая верхушка. Доста-
точно убрать их, а с остальными будет попроще. 

Вроде бы задача решается. Но беда целой страны и многих 
поколений ее граждан не может быть сведена до нескольких пер-
сон. Мы имеем дело с итогами приватизации, осуществленной при 
Б.Н. Ельцине Е.Т. Гайдаром, А.Б. Чубайсом, А.Н. Шохиным, А.А. Не-
чаевым и др. Приватизационное «действо» охватило массы людей: 
собственниками – даже не квартир, а предприятий, рудников, бан-
ков и т.д. – стали миллионы. 

Надо понимать, что «действо» первой половины 1990-х годов – 
вовсе не начало, а продолжение процесса «переоформления» то-
тального отрешения населения России от свободного доступа к ре-
сурсам. Вспомните серию реформ конца 1980-х годов (о коопера-
ции, трудовых коллективах, акционировании и т.д.). Тогда еще был 
полный социализм, власть принадлежала КПСС, а реформы (коо-
перирование, акционирование и проч.) осуществлялись на основа-
нии постановлений ЦК КПСС и Совета Министров СССР. Именно 
тогда произошло самое главное. Ведь на основе этих постановле-
ний осуществлялось финансирование из госбюджета. И вот на всех 
предприятиях, заводах и проч. деньги – бюджетные и частные (или 
кооперативные) – слились в одной «емкости». Причем они были не 
равны по частям, а разбавлены в соотношении «один рябчик – один 
конь»1. Основу составили бюджетные деньги, но решения об их 
расходовании принимались в обход государственных законов на 
основе правил и норм, установленных в данном коллективе, коопе-
ративе и т.д. Тогда эти государственные, бюджетные средства на-
чали вовсю расходовать не на основные фонды, а на оплату труда. 
А это понятие очень зыбкое; тут как решил директор или админи-
страция, так и платили. 

То есть новый этап отчуждения населения от доступа к ре-
сурсам (переоформления «схем», технологий и т.д.) начался в по-

                                                      
1
 В дореволюционной России одним из самых популярных ресторанных 

блюд были котлеты из рябчика (это обыгрывал Маяковский: «ешь ананасы, ряб-

чиков жуй, / день твой последний приходит, буржуй!»). Ресторанная история по-

лучила продолжение во времена создания советского нарпита – как шут-

ка/аллюзия, воспоминание об ушедшем. На вопрос: «Как вы умудряетесь в 

рабочих столовах кормить рябчиками?», их сотрудники отвечали: «Мы добавляем 

конину – в соотношении один рябчик, один конь». Интересно, что в современной 

русской речи такая «фигура» – уже анахронизм; она нуждается в разъяснении. 



Закат России? 

 235 

следние советские времена. Ельцин с Чубайсом и Гайдаром – это 
уже очередной этап, дальнейшее заглубление «действа». Путин же 
оформил процесс квазиюридическим, квазиправовым образом. 
Оказалось, что отрешение населения России от ресурсов осуществ-
лено законным путем, на основе права (понятно, что все надо по-
ставить в кавычки). 

Что в результате? На глазах у всей России было проведено 
неправовое, криминальное по существу и всеобщее действо. Тем 
самым показано, что действовать неправовым образом в стране 
можно безнаказанно и в любых масштабах. С конца 1980-х годов и 
по сегодняшний день криминализация российского социума стала 
всеобщим явлением, охватив практически все активное российское 
население. Поэтому, когда говорят: «А давайте покумекаем, как 
быть с награбленным», – это обман, нечто невообразимое. Нельзя 
волюнтаристски составить списки тех, у кого следует отобрать на-
грабленное, – к грабежу так или иначе оказались причастны все; 
различие в масштабе. 

Теперь – о намерении, существующем не только у оппози-
ции, но в самых разных слоях населения: «Мы отберем награблен-
ное!» Кто это мы? И как эти «мы» будут отбирать? Иногда предла-
гают изымать «справедливо, по суду». Но только начни процедуру 
«изъятия», и сразу обнаружится, что судов-то у нас нет. Таких су-
дов, которые могли бы по существу вникнуть в проблемы, возник-
шие в связи с приватизацией или в результате кооперирования 
конца 1980-х годов. А ведь тогда в «кооперацию» вошли все ра-
ботники министерств и ведомств Советского Союза. И участвовали 
в распределении того общака, который создавался из бюджетных 
денег. Как возможно справедливо и мирно решить все эти вопросы, 
правовым образом «отбирать награбленное»? 

Политическая оппозиция говорит о свержении режима. 
Но ведь режим включает в себя всю пирамиду – совокупность го-
сударственных организаций: административных, силовых, внешне-
политических и т.д. Как возможно, свергнув режим, сохранить го-
сударство? Значит, речь идет о сознательном разрушении 
государственности в том виде, в каком она сформировалась за ель-
цинско-путинское время. И что дальше будет? 

Таковы мои соображения о том, как формулируется сегодня 
стратегия протестного движения и почему, с моей точки зрения, ее 



 

 236 

осуществление связано для страны с угрозой самоубийства. Как вы 
понимаете, я всего-навсего коснулся этой проблемы. 

В заключение затрону еще один вопрос. Д.А. Медведев не 
так давно произнес знаменательные слова про Сталина, про пре-
ступность сталинской власти. Дословно: война власти со своим на-
родом – это преступление1. Я вполне разделяю эту позицию, но как 
«испорченный» историк хочу встрять с вопросом: только ли при 
Сталине власть вела войну с народом? Мой ответ: в России так бы-
ло всегда. Борьба власти со своим народом – это самая устойчивая 
традиция российской истории. Более того, Россия как страна, как 
общество, как цивилизация создавалась на основе этой доминанты. 

Я думаю, происходящее в последнее время, т.е. квазиюриди-
ческое оформление при Путине отрешенности населения от досту-
па к ресурсам, – финал войны нашей власти с народом. Мы дожили 
до такого момента, когда народ России стал не только ненужным 
власти, но и вредным для нее. Комплект законов, принятых в по-
следнее время, нацелен на то, чтобы «устаканить» население в эта-
кий заказник, где его можно будет по возможности «сберегать». 
Известное выражение А.И. Солженицына: «Главная задача – это 
сбережение народа», – обернулось такой метаморфозой. 
 
И.И. Глебова: Спасибо, Юрий Николаевич! Очень опти-

мистично! Коллеги, вопросы? 

 

К. Роуз (ИНИОН РАН): Юрий Николаевич, Ваш доклад ка-
сается главным образом вопросов политэкономии России 

последних двадцати пяти лет. Это очень интересно и, конечно, на-
прямую связано с тем, что происходит сегодня. Но все же, как мне 
кажется, дискурс заката – будь то закат России, Европы или чего-
либо еще – располагается в иной плоскости. Он больше связан с 
социально-философскими, цивилизационными категориями. Ска-
жите, пожалуйста, обусловлены ли те политэкономические аспекты 
сегодняшней ситуации, о которых Вы говорили, цивилизационны-
ми предпосылками? 

                                                      
1 Во время рабочей поездки в Пермский край в октябре 2012 г. Д.А. Медве-

дев сказал: «Это должно остаться в анналах нашей истории, чтобы никогда этого 

не повторилось. Потому что война со своим народом – это тягчайшее преступле-

ние». – Режим доступа: http://ria.ru/politics/20121030/908003376.html#ixzz2JYNNh3aS 

? 



Закат России? 

 237 

Ю.Н. Афанасьев: Мне кажется, Вы несколько ограничи-
тельно истолковали мой доклад. Он касался и философ-

ских, и политологических, и других проблем, в том числе, конечно, 
и политэкономических. Но ведь и современную российскую реаль-
ность очень трудно расчленить – предметно-тематически, по от-
раслевому принципу и т.п. Это комплексный, целостный объект 
анализа, включающий природные, географические, экономические, 
социальные, духовные и т.д. явления и факторы. 

Мне представляется, что интегральным показателем именно 
заката России является демография. Многие демографы констати-
руют, что у нас самая высокая смертность мужчин, причем в самом 
активном возрасте – от 30 до 50 лет. Средняя же продолжитель-
ность жизни наших мужчин – 62 года. Россия занимает одно из по-
следних мест в мире по естественному приросту населения. То есть 
речь идет и об абсолютном сокращении численности населения. 
Это трагический контекст и определяющий фактор нашей сего-
дняшней истории. Выделить какие-то другие интегральные соци-
альные характеристики мне трудно. 

 
Ю.С. Пивоваров: Я думаю, всех заинтриговал Ваш доклад. 
Все это очень интересно, но вот проблема: Вы указали на 

отчуждение населения от ресурсов как на норму российской исто-
рии. То есть недоступность ресурсов для населения – такая же не-
изменная характеристика российской социальности, как, например, 
климат в Сахаре. Тогда о чем могут говорить ученые, обществен-
ные деятели? Отчуждение не устранить, не исправить – это дан-
ность, историческая константа. Вы оцениваете отчуждение отрица-
тельно – значит у нас плохая норма, только и всего. От нее никуда 
не уйти, не деться. Согласны ли Вы? 

И второй вопрос. Вы сказали, что на всем протяжении нашей 
истории (даже в догосударственный период) власть эксплуатирова-
ла народ. Получается, это тоже русская норма. Но если так было 
всегда, – значит и нормально. О чем и в этом случае речь? Выско-
чить из этого невозможно, никогда не удавалось. В нашей частной 
беседе две недели назад Вы произнесли ключевое в этом отноше-
нии слово – в России не было развития. 
 
          Ю.Н. Афанасьев: Да, говорил. 
 

? 

! 



 

 238 

Ю.С. Пивоваров: Видимо, в этом причина наших бед – и 
тогда надо ответить на вопрос: почему? Ответы на такие 

вопросы ищутся не на митингах, а в таких вот научных аудиториях. 
Мы, исследователи, научные работники, должны сказать, как скла-
дывается эта норма и почему ничего у нас не меняется; знаем ли 
мы еще такие культурно-исторические (цивилизационные) типы, 
которые сопротивляются изменениям. Мы не можем завершить 
анализ российской социальности констатацией – таковы наши 
нормы, и их отрицательной оценкой. Даже если все с этим соглас-
ны. Вот такие наивные вопросы у меня к Вашему докладу. 
 

Ю.Н. Афанасьев: Нет, вопросы Ваши совсем не наивные – 
напротив, я считаю их самыми сущностными. Действи-

тельно, именно в этих вопросах все дело. Убежден, что главная от-
личительная черта русской (или российской) цивилизации в том, 
что это цивилизация без развития, без принципиальной возможно-
сти развития. Попытаюсь объяснить, что я имею в виду. 

Дело в том, что Россия – не единственная страна в мире, 
большинство населения которой не имеет свободного доступа к 
ресурсам. Такие страны как раз преобладают. И, напротив, стран, 
где такой доступ существует, по мнению разных ученых, всего ни-
чего – около 25. На отрезке от «совсем ничего» до «обладания» 
страны располагаются как бы в разных временных точках. 

Специфика России в том, что здесь не развивалось общество. 
Кстати, не надо путать развитие с изменениями. Изменения у нас 
бывали – разные, в том числе и большие, вплоть до неузнаваемо-
сти. Московское царство, например, очень отличалось от послепет-
ровской императорской России. А она, в свою очередь, мало похо-
дила на Россию советскую. Постсоветская же страна совсем не 
равна СССР. 

Однако различия эпох еще не свидетельствуют о развитии. 
Под развитием я понимаю становление, утверждение и господство 
институционального начала, когда «правят бал» даже не долговре-
менные организации, а институты. Они охватывают (поглощают) 
всю сферу экономического, политического, правового, ментально-
го и т.д. Так, мне кажется, Россия никогда не развивалась. 
 
И.И. Глебова: Есть ли еще вопросы, коллеги?  
 

? 



Закат России? 

 239 

Ю.И. Игрицкий (ИНИОН РАН): У меня вопрос, который, 
по-моему, напрашивается сам собой: не могли бы Вы про-

вести сопоставление с Украиной? 
 

Ю.Н. Афанасьев: Могу, по крайней мере, попытаться. 
Я считаю, что с Украиной у России очень много общего: 

язык, пространство, когда-то одна династия. Сейчас, однако, это 
две разные страны. Принципиальное различие обусловлено, на мой 
взгляд, тем, что иногда называют культурным кодом, или матри-
цей, или парадигмой. Должен оговориться: хотя я часто употреб-
ляю эти понятия, они мне мало нравятся. Мы заимствуем их из 
других наук (не гуманитарных, не социальных) и, употребляя в от-
ношении культур, цивилизаций, стран, подразумеваем наличие в 
них чего-то неизмененного, едва ли не фатального, генетически обу-
словленного. 

Мне кажется, принципиальное отличие русской культуры от 
других (христианских прежде всего) культур заключается в ее 
«двоичном» характере. Культуры стран Западной Европы имеют 
«троичную» основу. Если воспользоваться культурологическими 
понятиями, то имеется в виду полярная бинарность оппозиций в 
культурной программе. Можно сказать и по-другому: в одной 
культуре имеются две противоположно заряженные программы, 
которые при столкновении друг с другом начинают «выяснять от-
ношения», уничтожая одна другую. Если в «троичной матрице» из 
столкновения бинарных оппозиций рождается третья сущность, 
принципиально иное качество, то в русской «парадигме» противо-
борство двух начал приводит к их взаимному уничтожению. 

Именно в этом смысле Украина и Россия, как культуры и ци-
вилизации, имеют историческую развилку. В догосударственные 
времена в культуре и социальной практике восточнославянских 
племен (и не только восточнославянских) присутствовали и авто-
ритарное, и вечевое начала, которые между собой противоборство-
вали. Но торжествовали не всегда вечевое и не всегда авторитарное 
начала. Так, например, было в киевский период, потому что кроме 
этих двух начал – авторитарного в виде князя и вечевого – в соци-
альной жизни присутствовали дружина, церковь, города. 

Только с XII в., а именно с Андрея Боголюбского, стал заме-
тен перевес (но еще не торжество) авторитарного начала в ущерб 
вечевому. Тогда всерьез началась колонизация территорий, засе-

? 



 

 240 

ленных угрофинскими племенами, – и именно на основе автори-
тарного начала. Дальше, во времена Александра Невского, оно 
расширяется, усиливается, почти абсолютизируется, все больше 
тяготея к самодержавному варианту. Апогей же самодержавно-
авторитарного порядка, торжество «двоичной» культуры прихо-
дятся на ордынский период. А Россия по своей социокультурной 
сущности есть наследница и продолжение Орды. 

У Украины – другая судьба. Украинские земли были частич-
но под Ордой, большей частью – под Литвой, Польшей. Во многом 
из-за этого – западного – влияния там возобладала «троичная» 
культура (в большей мере в южных областях, особенно в Галицкой 
Украине). Теперь эту разницу цивилизационных начал довольно 
трудно нащупать в действующих институтах, обнаружить в соци-
альной и политической жизни. Вроде бы ситуация на Украине – 
почти копия нашей. Однако очевидно, что выборы там остаются 
реальностью, политические партии – не манекены, и смена власти 
действительно происходит. 

 
Ф.Г. Тараторкин (Историко-архивный институт РГГУ): 
Юрий Николаевич, Юрий Сергеевич <Пивоваров> назвал 

свои вопросы к Вашему докладу наивными. Я же позволю себе за-
дать Вам несколько хулиганский вопрос. Но продиктован он ис-
ключительно особыми, если так можно выразиться, шпенглеров-
скими интонацией и логикой Вашего доклада. Сначала Вы 
говорили о закате России как о явлении сегодняшнего дня, затем, 
уже в ходе обсуждения, уточнили свою позицию: Вы утверждаете, 
что это затяжной, так сказать, хронический закат. Скажите, пожа-
луйста, когда же, на Ваш взгляд, русское солнце было в зените? 
 

Ю.Н. Афанасьев: Тут я как бы иду вслед за Юрием Сер-
геевичем <Пивоваровым>. Я слушал Ваши лекции в «Ака-

демии»1 и слушал с удовольствием. Мне кажется, Вы очень многих 
смогли убедить, что «зенит» России пришелся на вторую половину 
XIX – начало ХХ в. Трудно с этим спорить, но я все же попробую – 
как совсем уж испорченный, неисправимый историк. 

                                                      
1 Речь идет о цикле лекций Ю.С. Пивоварова, посвященном ХХ в. и прочи-

танном в 2012 г. в программе «Академия» на телеканале «Россия–Культура». 

? 



Закат России? 

 241 

С точки зрения такого историка, XIX в. нельзя рассматривать 
сам по себе, изолированно; его необходимо поместить во времен-
нóй контекст. Только в категориях «большого» времени можно оп-
ределить, какое место занимает та или иная страна на временнóй 
экспоненте. Только так мы можем понять, является ли «время Рос-
сии» линейно-восходящим, т.е. развивается ли она с нарастанием, 
или по какой-то замысловатой спирали, или мы имеем дело с по-
стоянным чередованием непрерывности и дискретности, т.е. с цик-
личным развитием. Только на основе сравнения типов историче-
ской динамики можно сделать вывод относительно того, когда 
Россия была «в зените». 

Предположим, вслед за Юрием Сергеевичем я говорю: своих 
высот мы достигли в последней трети XIX – начале XX в. Но, имея 
в виду темпоральную перспективу, тут же задаю вопрос: а что по-
следовало за столь обнадеживающим, будящим гордость за Россию 
XIX в.? Мы все знаем ответ: ХХ – самое трагичное, кровавое, пре-
ступное столетие в нашей истории; по существу, финал всей исто-
рической динамики России. Как же это возможно? 

Вы, Юрий Сергеевич, называете одним из показателей того 
мощного движения по восходящей великую русскую литературу. 
XIX – золотой век русской литературы. Я с этим вполне согласен; 
думаю, мало что есть более величественного в истории России, чем 
ее литература. Но вот вопрос: а о чем вся эта великая русская лите-
ратура – и Пушкин, и Лермонтов, и Достоевский, и Гоголь? Да и 
потом – Платонов, Булгаков, Зощенко, Ахматова и др. О чем все 
эти «мертвые души», «свиные рыла», герои Чехова? О том, что 
русский человек ущербен, русские люди не способны нормально 
жить. А Россия-то вроде бы в зените. 

Ну, хорошо, это литература. Обратимся к социальной жизни. 
Великое царствование Александра II Освободителя – реформы, 
причем какие реформы! Создается все то, к чему так долго шла ев-
ропейская цивилизация. Вроде бы зарождаются те самые институ-
ты, институциональные нормы, которые и являются гарантией дос-
тупа всех людей к ресурсам на основе принципов конкуренции, 
свободы и т.д. И где все это? 

Теперь нашли убедительный ответ: война, революция, боль-
шевики – вот что ввергло Россию в пучину падения и уничтожения. 
Классический пример такого подхода – А.Б. Зубов (я думаю, мно-
гие из вас его знают). Все было хорошо, правильно, но война и 



 

 242 

большевики-сволочи сорвали Россию с пути – многие так считают. 
Но ведь большевизм имеет глубочайшие русские корни. Он – из 
той России, которую «мы потеряли». Революция 1917 г. – глубоко 
обоснованное, «корневое» явление русской истории, грандиозный 
процесс – в смысле его влияния на дальнейшее развитие России. 
Революция последовала за благополучным XIX в., когда солнце 
России было в зените. Я спрашиваю: как это возможно? 

Была ли революция ответом на XIX в. или здесь «работали» 
какие-то иные связи, вызовы, остается вопросом. Но все-таки надо 
осторожнее говорить о высотах, об общественно-культурных, циви-
лизационных достижениях XIX в. Революция их не обесценивает, 
но проблематизирует. 
 
           Ю.С. Пивоваров: Заметьте, Юрий Николаевич, и в Герма- 
           нии после гениального XIX в. произошло нечто подобное: 
пришли мясники и тоже «порубили» и свой, и другие народы. Зна-
чит, не только мы дали самоубийственный «ответ» на тот социаль-
ный, культурный взлет, который был на рубеже XIX–XX вв. Над-
лом произошел во всей Европе. Почему? – Вот проблема. 
 

В.В. Лапкин (ИМЭМО РАН): Мой вопрос слегка провока-
ционный – вполне в духе предыдущих. В своем совершенно 

замечательном докладе Вы как бы оставили за рамками проблемы 
мирового развития. Вопрос в том, насколько это сознательно и ка-
кова цель такой изоляции России? Можно ли вообще рассуждать о 
России, игнорируя внешнее влияние, европейские и другие обстоя-
тельства? 

Едва мы помещаем Россию в глобальный контекст, как появ-
ляются ответы на многие вопросы, в том числе: почему замеча-
тельный «рассвет» так быстро обернулся мрачным ХХ столетием. 
При таком ракурсе видно, что Россия до конца XIX в., т.е. до мо-
мента перелома, чрезвычайно эффективно осваивала незанятые 
другими государствами земли. К концу века она дошла до предела – 
и начались большие проблемы. Возможно, это и есть объяснение 
«падения». 

 
Ю.Н. Афанасьев: Конечно же, я не специально опустил 
эту тему. Понятно, что, исключая мировой контекст, любой 

исследователь получает искаженную картину. Но в рамках доклада 

? 

! 



Закат России? 

 243 

те или иные ограничения необходимы – просто из-за нехватки вре-
мени. Теперь о Вашем комментарии. Действительно, именно к XIX в. 
Россия достигла пределов своего территориального роста – дойдя 
до Тихого океана, до предельных рубежей на юге. Проблемы стра-
ны, конечно, отчасти обусловлены тем, что она не могла «перева-
рить» уже приобретенное и постоянно стремилась к дальнейшим 
захватам. Едва ли не все русские историки писали, что Россия жи-
ла, употребляя свои внутренние силы и энергию на внешнее завое-
вание и оборону завоеванных рубежей; сил на освоение простран-
ства уже не хватало. Этим Россия в конце концов и надорвалась. 
Вполне с Вами согласен. 
 

С.В. Беспалов (ИНИОН РАН): Юрий Николаевич, у меня к 
Вам сразу несколько вопросов. Первый. Ключевой пробле-

мой России Вы назвали отчуждение народа от основных ресурсов, 
к которым отнесли не только недра и землю, но и производство, 
транспорт и т.д. То есть речь идет и о ресурсах, доставшихся нам 
от советских времен, и об основных видах деятельности, которые 
неизбежно должны строиться на основе доступа к этим ресурсам. 
Но пока мы вот уже 20 лет после распада СССР говорим о сцена-
риях передела этой «материальной базы», в других странах она об-
новилась уже более чем наполовину. Не кажется ли Вам, что бес-
конечные разговоры о доступе все к тем же самым ресурсам – это 
обсуждение сценариев деградации («заката»), а не возможностей 
перехода к развитию? 

И второй вопрос. Вы совершенно справедливо напомнили 
нам о том, как проводилась приватизация. Ни один порядочный 
человек не скажет, что она была честной, эффективной и т.д. Одна-
ко понятно, что в продолжении таких разговоров и соответственно 
в поддержании на низком уровне легитимности частной собствен-
ности более всего заинтересована именно существующая власть. 
Это позволяет ей сохранять полуфеодальную структуру и услов-
ный характер собственности, строить чиновничье-предпринима-
тельские кланы с ключевой ролью чиновника, о которых Вы тоже 
говорили. Не стоит ли попытаться закрыть эту тему – понятно ведь, 
что пересмотреть итоги приватизации мы уже не сможем. Так, мо-
жет быть, попробовать снять сам вопрос? 
 

? 



 

 244 

Ю.С. Пивоваров: Как большевики сняли когда-то вопрос 
о земле, не решив его? 

 
Ю.Н. Афанасьев: Да, это логично: раз невозможно ничего 
перерешить, тогда почему бы не закрыть вопрос? Чего его 

действительно мусолить-то? Продолжая такие разговоры, ты не-
вольно становишься подпевалой того или иного клана, который 
именно этого и добивается. Вот, сегодняшний конфликт BP и 
«Роснефти» – чем не проблема? Есть противоречие, идет острая 
борьба – все влиятельные кланы разделились: кто-то за объедине-
ние, кто-то – на стороне BP, кто-то – «Роснефти». И получается: 
когда я затеваю этот разговор, то вольно или невольно занимаю 
определенную позицию в этих «войнах» – либо за кого-то в BP, 
либо за кого-то в «Роснефти». И т.д. 

На самом же деле речь совсем о другом. Не о том, чтобы пе-
рераспределить все наследие вплоть до царских времен. Вопрос в 
том, как в наших условиях перейти к нормам человеческого обще-
жития, каким образом задействовать институты. Как наладить ра-
боту этих институтов – ведь для этого необходимо преодолеть ко-
лоссальные трудности, решить почти неразрешимые проблемы. 
Я, например, не знаю, что необходимо сейчас делать. 

Это по второму вопросу. А первый я попросил бы Вас уточ-
нить. 

 
С.С. Беспалов: Мы уже 20 лет говорим о том, что делать с 
тем массивом собственности, который остался от царей, от 

СССР, вместо того чтобы создавать что-то новое. Может быть, по-
ра остановиться? 
 

Ю.Н. Афанасьев: Да, Ваша позиция понятна. Вы опять 
произнесли слово «собственность». А я упорно повторяю, 

что ресурсы и собственность – принципиально не одно и тоже. 
Речь идет о том, как устроить, утвердить это понятие (или катего-
рию) – собственность. У нас ее нет. Все строится на отношениях 
«principal – agent»: кто временный собственник, тот и решает, кому, 
что, на какое время и на каких условиях давать. Потом «патрон» 
запросто может все перерешить. И так живет вся страна. 

Фактически у нас нет собственников – есть клиенты. Точнее, 
эта клиентела имеет в русских истории и языке не очень приятное 

? 

? 



Закат России? 

 245 

определение: холопы. Холопами являются все без исключения – в 
том числе олигархи. Все эти Абрамовичи и проч. – не собственни-
ки. В этом-то и дело. Но институт собственности не учреждается 
одним декретом, в один день. Тут нужна система мер, определен-
ная очередность, последовательность, упорство. И люди, желаю-
щие проявить какую-то активность, чего-то добившиеся в жизни. 
Они должны иметь представление о «дорожной карте» – не только о 
своей личной, но и о той, которая определит путь всей России. 

 
В.П. Булдаков (ИРИ РАН): Из Вашего доклада я понял: 
все, о чем Вы говорили, мы уже проходили. Было у нас 

время, которое определял лозунг экспроприации и экспроприато-
ров: «Грабь награбленное!». В связи с этим – вопрос о наших днях, 
о нашей внесистемной оппозиции. Осознают ли ее лидеры, скажем, 
такую простую вещь: революции в европейском смысле слова в 
России не было. То, что мы называем революцией, по существу 
является смутой. Она следовала за крахом государственности; го-
сударственность же рушилась потому, что оказывалась выеденной 
изнутри. Кем – это другой вопрос: бюрократами, коррупционера-
ми. Так или иначе, те, кого мы называем виновниками революции, 
по сути дела приходили на готовое. 

Потом, думают ли нынешние оппозиционеры о том, в каком 
процессе в 1990-е годы многие из них участвовали? Тогда было 
хорошее словечко – «прихватизаторы». Мы имеем дело с генераци-
ей целого класса «прихватизаторов», каждый из которых что-то 
прихватил. Когда государственность, выросшая из этой основы, 
рухнет, их как ветром сдует – и концов не найдешь. По моим пред-
ставлениям, они давно уже сидят на чемоданах. Доходят эти про-
стые вещи или нет до нынешней внесистемной оппозиции? 
 
              Ю.Н. Афанасьев: Во-первых, извините, что сразу Вас не  
              узнал. И разрешите выразить Вам свое почтение. Но в Ва-
шем выступлении вопроса не усмотрел. В чем вопрос? 
 

В.П. Булдаков: Вы начали с характеристики внесистемной 
оппозиции. О чем думают ее деятели, учитывают ли те мо-

менты, о которых Вы говорили? 
 

? 

? 

! 



 

 246 

Ю.Н. Афанасьев: Прежде всего, я никогда не был и не 
числил себя в составе внесистемной оппозиции. Поэтому то, 

что я скажу, – не отчет, а мнение наблюдателя. Я пришел к ним од-
нажды, на самый первый «круглый стол» 12 декабря 2011 г. Полу-
чил приглашение – и пришел. Начал примерно с того, что хотел не 
поработать за «круглым столом», а выразить свою позицию. Нельзя 
говорить о противостоянии или диалоге с властью, если вы не ре-
шили, чем полагаете эту власть, на что рассчитываете, каковы ваши 
планы. Но, к сожалению, у меня не очень получилось: времени мне 
дали полторы минуты, даже свое «фэ» я толком высказать не успел. 

Что же касается того, о чем они думают... Мне доводилось 
несколько раз разговаривать с кем-то из них. Когда в самом начале 
семинара я сказал, что это мои друзья, – не оговорился. Это было 
сказано не для приличия; я действительно считаю их достойней-
шими людьми. Но в тех мыслях, которые они превращают в поли-
тические лозунги и действия, ничего программного, стратегическо-
го я не откопал. Идти на такое большое дело – преобразование 
системы – с тощим, нищим багажом нельзя ни в коем случае. Это 
не просто безответственно – это смертельно опасно. 
 
И.И. Глебова: Предлагаю закончить с вопросами. Может 

быть, кто-то хочет выступить, отреагиро-
вать на доклад Юрия Николаевича?  

 
Ю.С. Пивоваров: Позвольте, Юрий Николаевич, сказать, 
что Ваш доклад был чрезвычайно интересен для меня. По-

этому я хотел бы его прокомментировать. Сначала о том общест-
венном явлении, которое принято называть внесистемной оппози-
цией. Вот, Владимир Прохорович <Булдаков> несколько пренеб-
режительно говорил об этих людях. Но ведь понятно, что они 
внесистемны потому, что система не принимает оппозицию. Любая 
оппозиция в сегодняшней России, к сожалению, обречена быть 
внесистемной. Как и Юрий Николаевич, я был на встрече 12 декаб-
ря 2011 г. и тоже от нее не в восторге. Меня, например, покороби-
ло, как роскошно собрались оппозиционеры – в гостинице «Мари-
отт», а не в каком-то деревенском клубе. Однако справедливости 
ради должен сказать, что там были какие-то предложения и идеи 
кроме «Путина на нары!». 



Закат России? 

 247 

Вы, Юрий Николаевич, верно заметили, как опасна исключи-
тельная и персонифицированная антивластность оппозиции. 
Но важно понимать, чем именно она опасна. Во время первой рус-
ской революции, в 1906 г., Макс Вебер написал работу о псевдо-
конституционализме в России, где указал на опасность «первобыт-
ного коммунизма». Он видел, что образованное общество во главе 
с конституционными демократами борется за конституцию, ему 
противостоит власть, а помимо этого поднимается волна перво-
бытного коммунизма, который может снести весь социальный по-
рядок. Я думаю, главная опасность нынешней ситуации – не ошиб-
ки путинского режима или агрессия и безответственность 
оппозиции. Очевиден подъем того, что известный исследователь 
Лев Тимофеев назвал русским фашизмом. Это явление может на-
ложиться на опять-таки очевидный проклерикальный подъем (не 
путать с темой веры) и проч. Вот в чем действительно страшная 
опасность, которая должна вынудить и оппозицию, и власть быть 
очень осторожными. 

Теперь – к Вашей, Юрий Николаевич, концепции. Вы отчас-
ти строили свои рассуждения на идее двоичности русской культу-
ры. Я думаю, здесь во многом на Вас оказал влияние замечатель-
ный ученый, работавший, кстати, и в РГГУ, и в ИНИОН, – 
Александр Самойлович Ахиезер. Он постоянно об этом писал – и 
повлиял на всех нас. Но я не думаю, что это, как бы так сказать, 
фотография один к одному. Вы говорили о разных началах, взаи-
модействовавших в русской истории: не только о вечевом и авто-
ритарном, но и о дружине, церкви и проч. В Новгородской Руси, 
например, все они действовали. Причем это именно четыре начала, 
а не столкновение бинарных оппозиций. Но даже и борьба двух 
«начал» – еще не приговор русской истории. Эта культурная мо-
дель могла преодолеваться, и моменты такого преодоления нам 
известны. Однако я не хочу сейчас спорить по философско-
историческим проблемам. Мне интересен настоящей момент. 

В дискуссии возник вопрос: что делать – перераспределять 
или не перераспределять собственность? И ответа, вроде бы, нет. 
Мне кажется, начинать надо с политики, а не с экономики. В поли-
тическом же отношении нам просто необходима сейчас оппозиция. 
Чему нас учит русская история? Россия развивается более или ме-
нее нормально только тогда, когда взаимодействуют власть и об-
щество – как оппозиционная его часть, так и та, что сотрудничает с 



 

 248 

режимом, действует в рамках системы. Сейчас очень непростой 
момент в нашей истории. Россия меняется, пытается обрести со-
временные формы. Ей просто жизненно необходима серьезная и 
большая оппозиция. Вопрос – чем ее сплотить? (Кстати, я не счи-
таю пореформенное время и последнее царствование предельной 
высотой русской истории – зенит впереди. Тогда пробовали повер-
нуть русло русской истории, сделать этого по разным причинам не 
удалось, но, я думаю, все еще впереди.) 

В конце XIX – начале XX в. и общество, и оппозицию связы-
вал один лозунг: «Долой самодержавие!». Та власть воевала со 
своим народом, поэтому общество, интеллигенция выдвинули такой 
лозунг. Он сплотил всех – от октябристов и кадетов до самых ле-
вых. Какой лозунг был у советских диссидентов в 1960–1970-е го-
ды? – «Соблюдайте свою конституцию!» Центральной и интегра-
ционной проблемой в России всегда была проблема власти. Ленин 
в этом смысле прав. И из Вашей концепции это следует. 

Оппозиции необходима совершенно внятная, определенная 
программа. Сплотить ее может, я думаю, идея изменения Конститу-
ции. По Конституции 1993 г., Россия фактически является монархи-
ческой страной с самодержавным президентством. Мы должны от-
казаться от этой модели и перейти к полиархической системе – за 
счет перераспределения полномочий внутри Конституции. Посколь-
ку, как Вы говорили, в русской традиции власть есть все, надо пере-
строить ситуацию, в которой один является «монгольским ханом» 
(в том смысле, что от них-то наша власть и идет), а остальные – его 
холопами. Должно быть много центров, источников власти, что по 
Конституции возможно. Россия столетиями шла к тому, чтобы стать 
полисубъектной, полиархической. К 1917 г. она этого почти достиг-
ла – значит это возможно и сейчас. И даже более, чем когда-либо. 

Далее, необходимо реформировать систему налогообложения – 
по социал-демократическим «рецептам», которые хорошо известны. 
Перераспределять ресурсы надо через систему налогообложения – 
не через революцию. Кроме того, в программе оппозиции обязатель-
но должно быть требование прав человека. Это огромное достиже-
ние советских инакомыслящих: впервые в русской истории они за-
говорили не о социальной справедливости, а о человеке, его правах. 

Следующая часть программы – борьба за историю. Это вовсе 
не метафора. Как мы сейчас прочтем свою историю, таким и будет 
наше будущее. Современный режим, как бы следуя за поздним 



Закат России? 

 249 

Сталиным, всю свою легитимность пытается свести к войне. 
Но главное – в другом; «нерв» сегодняшних «войн за историю» – 
это сталинизм. Мы должны дать четкий ответ на вопрос: каково 
наше отношение к тому, что произошло в нашей стране в ХХ в.? 
Не думаю, Юрий Николаевич, что Вы правы, утверждая: власть так 
жестоко эксплуатировала свой народ не только в сталинский пери-
од – так было всегда. В середине ХХ в. квинтэссенция насилия вла-
сти над собственным народом превзошла все, что было до того. 
И случилось это «вчера», поэтому наша тема – Сталин, а не Иван 
Грозный или Петр I. И здесь ясно: пока в народном сознании не 
произойдет изменений, не изменится и наша жизнь, 

Еще одна тема для оппозиционной программы – внешнепо-
литическая ориентация. Россия должна заявить, ориентируется ли 
она на какой-то тип «восточничества» (Китай, к примеру) или мы 
являемся членами евроатлантической цивилизации, христианского 
мира, и в этот мир стремимся. 

Я думаю, несколько таких простых, но четких предложений 
могут сформировать новое общественное движение. Сегодняшняя 
внесистемная оппозиция не виновата в том, что она наивна, часто 
безответственна. Откуда ей быть ответственной и не наивной, ко-
гда все основания для самоорганизации были разрушены в ХХ в.? 
Общественные движения складываются десятилетиями. У нас все 
только начинается. Вы сами мне рассказывали, как наивны и не-
умелы были «перестройщики» конца 1980-х годов. Но это же есте-
ственно. Нынешние не менее неумелы. 

В заключение после всего услышанного я должен сказать: в 
Москве есть много мест, где можно послушать умных людей. Ваше 
выступление, несмотря на страшный пессимизм, – одно из самых 
тонких, глубоких и филигранных анализов современности. И я кла-
няюсь Вам и говорю спасибо. 
 

В.П. Булдаков: Юрий Сергеевич <Пивоваров>, почему Вы 
решили, что я пренебрежительно отношусь к внесистемной 

оппозиции? Все мы, по сути дела, «оттуда» – хотим того или нет. 
Что же касается доклада, несмотря на пессимистичный конец, он 
произвел на меня скорее оптимистичное впечатление. Только в од-
ном хотел бы поправить – относительно тезиса о борьбе власти с 
собственным народом. Все было по-другому. Всю свою историю 
наша власть почти исключительно занималась самообслуживани-



 

 250 

ем. Для этого ей были нужны холопы – и самые разные. Взаимо-
действие русской власти со своими холопами не было борьбой с 
народом. Государство производило селекцию: одних отбрасывало – 
превращало в лагерную пыль, других на время приподнимало, по-
том снова опускало. 

 
Ю.Н. Афанасьев: И это все не борьба? 
 
В.П. Булдаков: Здесь не было энергии и пафоса противо-
стояния. У нас законсервировался тот тип отношений, кото-

рый относится к доисторическим временам: власть – субъект, ос-
тальные – объект. Это разные сущности – между ними происходит 
не борьба, а нечто иное. 

Мне кажется, основная проблема нашего времени и нашей 
страны – совсем в другом. В конце ХХ – начале XXI в. во всем мире 
произошел крах трудовой этики. Во многом в результате информа-
ционной революции. Известно, что Россия мировыми болезнями 
страдает в очень острой форме. Наша проблема даже не в том, что в 
советское время порушили все возможные институты. Хотя это и 
очень серьезно: у нас нет общества в нормальном смысле слова, а 
все твердят про гражданское. Но когда нет трудовой этики, какие 
могут быть институты? Сегодня проблема проблем – это возрожде-
ние трудовой этики. Правда, как это сделать, я не представляю. 

В целом, мне кажется, что доклад Юрия Николаевича не 
столь пессимистичен. Россия в своей истории переживала сходные 
периоды. Ну, не повезло нам – можем вляпаться в очередную сму-
ту. Но и это не конец, уверяю вас. 
 
И.И. Глебова: Коллеги, мы работаем уже два часа и 

должны завершать. Я благодарю докладчи-
ка, выступавших, всех участников. Заклю-
чительное слово – Юрию Николаевичу.  

 
Ю.Н. Афанасьев: Спасибо за то, что вы пришли, послуша-
ли и услышали. Что же касается возражений, то каких-то 

особенных и категоричных «против» я не услышал. Даже по пово-
ду пессимизма. Я-то считаю: то, что вы называете пессимизмом, на 
самом деле – возможность посмотреть правде в глаза. А это, по-
моему, вполне достойное человеческое качество. 

? 



В какого бога верит русский человек 

 251 

 
 
 
 
 
 
 
 

В КАКОГО БОГА ВЕРИТ РУССКИЙ ЧЕЛОВЕК 

(Семинар 19 марта 2013 г., ИНИОН РАН) 

 
Ю.С. Пивоваров (ИНИОН РАН): Коллеги, сегодня я на 

правах директора проведу этот семинар. У нас всем, к о-
нечно, известный гость – Андрей Сергеевич Кончалов-
ский. Он выступает в несколько неожиданном для вас 
качестве, в непривычной для себя аудитории,  с весьма 
интригующей темой. Тем интереснее наша встреча.  
Прошу Вас, Андрей Сергеевич.  
 

А.С. Кончаловский: Сегодня в России возникла совершен-
но особая ситуация: все большее место в общественно-
политической жизни занимает русская религиозная идея. 

Дело «Пусси-райот», которое в любой европейской стране прошло 
бы незаметно, приобрело в России невообразимые для современно-
го человека масштабы. Их можно сравнить лишь с реакцией му-
сульманских стран на попытки иноверцев нарушить неприкосно-
венность Корана или оскорбить Пророка. Реакция государства и 
верующих на происшествие в ХХС1 обнажила скрытое, но под-
спудно нарастающее противостояние, затронула центральный бо-
левой нерв русского общества. Вскрылся конфликт между очень 
яростным, воинственным утверждением, что «Бог есть», и не менее 
воинственным, но стыдливо приглушенным утверждением, что 

                                                      
1
 21 февраля 2012 г. три участницы панк-группы «Пусси-райот» устроили 

«панк-молебен» в Храме Христа Спасителя. Акция получила большой резонанс в 

СМИ и вызвала негодование не только верующих, но и большой части общества. 

17 августа 2012 г. участницы группы были признаны виновными в хулиганстве 

(«по мотивам религиозной ненависти») и приговорены к двум годам лишения 

свободы с отбыванием наказания в исправительной колонии общего режима. 



 

 252 

«Бога нет». Две эти крайности в России всегда находились и до сих 
пор находятся в раскаленном противоборстве. В современном мире 
такой накал возможен исключительно в мусульманских обществах. 
Ничего похожего мы не можем видеть в других христианских 
странах, даже православных – Греции или Болгарии.  

Эта эмоциональная, можно сказать, иррациональная реакция 
общества на богохульство девушек-панков навела меня на мысль, 
что русская цивилизация в какой-то степени ближе к исламской, 
чем к христианской. И я задумался: что знает русский человек о 
Боге? 

У А.П. Чехова есть рассказ «Студент», где, предвосхищая 
М.А Булгакова, он гениально использует библейский мотив об от-
речении Петра. Герой, переживший историю, сродни легендарной 
библейской, ощутил, что прошлое связано с настоящим неразрыв-
ной цепью событий. Неожиданно для себя он как бы увидел оба 
конца цепи: коснешься одного – вздрагивает другой. Это замеча-
тельная метафора взаимосвязи времён подсказала мне, что все про-
исходящее в сегодняшней России имеет корни (начала) в чрезвы-
чайно далеких, дохристианских еще временах. Наблюдая попытки 
власти внедрить православие в русское сознание, понимаешь, что 
язычество, с которым так яростно боролся Владимир Красное Сол-
нышко, в общем-то так и не было побеждено до сего дня. В чем это 
ярко выражается?  

Для русского православного человека любой религиозный 
артефакт – крестик, ладанка, поясок – являются материализацией 
божества. Когда Лев Николаевич Толстой писал: «Если чувашин 
мажет своего идола сметаной или сечет его, я могу равнодушно 
пройти мимо, потому что то, что он делает, он делает во имя чуж-
дого мне своего суеверия…»1, – он как раз и указывал: язычнику 
необходимо иметь физический контакт с предметом, олицетво-
ряющим божество. Язычнику требуется материальное воплощение 
Бога – тотем, который можно пощупать, повесить на шею или даже 
высечь. Толстого не устраивало то, что эта языческая потребность 
в тотеме плавно перешла в русское православие и стала определять 
отношение человека к христианскому Богу. Знаменательно, что и 

                                                      
1
 Толстой Л.Н. Ответ на постановление Синода от 20–22 февраля <1901 г.> и 

на полученные … по этому поводу письма // Толстой Л.Н. Полн. собр. соч.: В 90 т. – 

М., 1952. – Т. 34. – С. 245. 



В какого бога верит русский человек 

 253 

сегодня для верующего русского вещь, имеющая религиозный 
смысл, является частицей божества. И причаститься для него – зна-
чит стать – буквально, а не символически – частью Бога.  

Почему язычество так и не было изжито в России? На мой 
взгляд, в русском религиозном сознании исторически не произош-
ло интеллектуализации отношений с Богом, тогда как другие хри-
стианские конфессии это пережили. У нас это возможно только как 
индивидуальный опыт. Здесь опять вспоминается Толстой: «Если 
бы Он (Христос) пришел теперь и увидал то, что делается его име-
нем в церкви, – писал он, – то …наверно повыкидал бы все эти 
ужасные... кресты, и чаши, и свечи, и иконы, и все то, посредством 
чего, колдуя, скрывают от людей Бога и его учение...»1. 

Когда я уезжал в Америку, мать дала мне с собой свою икон-
ку, свой нательный крестик и поясок с молитвой «Да воскреснет 
Бог и расточатся врази Его…», которым она просила обязательно 
обвязаться! Для моей матери – поэтессы, интеллигентной женщи-
ны, воспитанной в европейском духе, как для языческой жрицы, 
эти маленькие предметы все еще обладали божественной, чудодей-
ственной охранительной силой.  

Вспомните огромные очереди в Храм Христа Спасителя к 
поясу Богородицы2, отдельный вход для ВИП-персон, к которому 
подъезжали лимузины, и по-европейски одетые чиновники с сосре-
доточенным видом ныряли под священную реликвию, в обход об-
щей очереди... Этот феномен, характерный для сегодняшней Рос-
сии, бесконечно далек от современности – можно сказать, отделен 
веками. И если такое поклонение еще можно себе представить в 
крестьянской Южной Италии, то в Северной Европе это просто 
немыслимо. Чем объяснить такую разницу?  

По существу, со времени появления христианства в Европе 
никогда не прекращались теософские споры. Свободная мысль ты-
сячелетиями подвергала ревизии и сомнению любые христианские 
догматы и парадигмы. Право на сомнение выработало у европейца 
иное отношение к тому, что называется Бог. Русская же религиоз-

                                                      
1
 Толстой Л.Н. Ответ на постановление Синода от 20–22 февраля <1901 г.>. 

2
 20 октября 2011 г. частица пояса Богородицы, хранящаяся в Ватопедском 

мужском монастыре на горе Святой Афон в Греции, по инициативе российского 

Фонда Андрея Первозванного была привезена в Россию. С 19 по 28 ноября, когда 

святыня находилась в Храме Христа Спасителя, в центре Москвы выстраивались 

километровые очереди паломников, желавших к ней прикоснуться. 



 

 254 

ная культура исключала это право и строилась только на вере. 
Собственно, можно сказать, что в России религиозной мысли не 
было до середины XIX в. Русский человек вместо права размыш-
лять о Боге имел обязанность истово верить. 

В.О. Ключевский писал в 1898 г.: «Вместе с великими блага-
ми, какие принесло нам византийское влияние, мы вынесли из него 
и один большой недостаток. Источником этого недостатка было 
одно – излишество самого влияния. Целые века греческие, а за ни-
ми и русские пастыри и книги приучали нас веровать, во все веро-
вать и всему веровать. Это было очень хорошо, потому что в том 
возрасте, какой мы переживали в те века, вера – единственная сила, 
которая могла создать сносное нравственное общежитие. Но не хо-
рошо было то, что при этом нам запрещали размышлять… больше 
всего потому, что мы тогда и без того не имели охоты к этому за-
нятию. Нам указывали на соблазны мысли прежде, чем она стала 
соблазнять нас, предостерегали от злоупотребления ею, когда мы 
еще не знали, как следует употреблять ее... Нам твердили: веруй, 
но не умствуй. Мы стали бояться мысли, как греха, пытливого ра-
зума, как соблазнителя, раньше, чем умели мыслить, чем пробуди-
лась у нас пытливость. Потому, когда мы встретились с чужой 
мыслью, мы ее принимали на веру. Вышло, что научные истины 
мы превращали в догматы, научные авторитеты становились для 
нас фетишами, храм наук сделался для нас капищем научных суе-
верий и предрассудков. Мы вольнодумничали по-старообрядчески, 
вольтерьянствовали по-аввакумовски. Как старообрядцы из-за цер-
ковного обряда разорвали с церковью, так мы из-за непонятного 
научного тезиса готовы были разрывать с наукой. Менялось со-
держание мысли, но метод мышления оставался прежний. Под ви-
зантийским влиянием мы были холопы чужой веры, под западно-
европейским стали холопами чужой мысли. (Мысль без морали – 
недомыслие; мораль без мысли – фанатизм)…»1. 

Размышления Ключевского – образец глубочайшего проник-
новения не только в сущность русского мышления, но и в образ 
жизни русского человека. Русская культура формировалась, конеч-
но, под влиянием многих факторов, но метод мышления в значи-

                                                      
1
 Ключевский В.О. Верование и мышление // Ключевский В.О. Неопубли-

кованные произведения. – М.: Наука, 1983. – С. 384. 



В какого бога верит русский человек 

 255 

тельной степени был обусловлен той особой формой православия, 
которую оно приняло на Руси.  

Указывая на позитивные и негативные последствия принятия 
Русью православия, Ключевский, однако, не ответил на главный 
вопрос: почему способ мышления православного русского челове-
ка исключал право на сомнение. Попробуем ответить за Ключев-
ского. Для этого прикоснемся к той уходящей в глубь веков цепи 
причинно-следственных связей, о которой писал Чехов. 

Христианство пришло к нам в переводе на древнеславянский 
(читай: болгарский) язык в IX в. Разделение христианства на две 
ветви началось где-то в IV–V вв. Оно возникло вполне естественно, 
ибо две великие античные цивилизации – греческая и латинская – 
при всех их кардинальных различиях продолжали сосуществовать. 
Различия обусловлены тем, что греческая ментальность базирова-
лась на дионисийском, чувственном восприятии мира, на хтоносе 
(от греч. «chthon» – «земля»), на приятии мира во всей его хаотич-
ности. Латинская же, римская культура изначально строилась на 
желании упорядочить представление об окружающем мире, систе-
матизировать эмпирическое знание. Это в конечном счете породи-
ло аполлонизм и римское право. 

Из этих великих культур и выросли два религиозных и поли-
тических центра: восточный – Византия, западный – Рим. Но метод 
мышления в обеих цивилизациях был европейским. В этом легко 
убедиться, если посмотреть труды святоотеческих философов. Свя-
тые отцы как Восточной, так и Западной церквей были исключи-
тельно образованы, говорили на трех языках – по-гречески, по-
иудейски и на латыни. То есть оперировали общими инструмента-
ми логики и софистики. Как подчеркнул в одной из своих речей 
бывший Папа Бенедикт1, три кита, на которых покоится европей-
ская цивилизация, – это схоластика Иудеи, философия Греции и 
римское право. Поэтому в основе европейской философии лежит 
диспут как инструмент познания истины. Отцы Восточной церкви 
были образованы не меньше латинцев и знали, что такое диспут. 
Они были знакомы с Платоном, Плотиным, Аристотелевой диалек-
тикой, схоластикой, математикой, знали право. Они имели удо-
вольствие применять свои знания, делиться сомнениями, они соз-

                                                      
1
 Бенедикт XVI – 265-й Папа Римский (интронизирован 24 апреля 2005 г.). 

Первым за последние 600 лет отрекся от папского престола (28 февраля 2013 г.). 



 

 256 

дали культуру полемики. Искусство красноречия и диспута было 
основой развития европейского, в том числе византийского, бого-
словия. Богословы состязались в красноречии и логике даже на ви-
зантийских базарах! 

Тронем другое звено логической цепи. Когда викинги, уже 
имевшие с V–VI вв. некое подобие государственности, в VIII–IX вв. 
пришли на Русь, восточноевропейская равнина была заселена раз-
розненными дикими, варварскими племенами славян и финнов. 
Они жили общинно-родовым строем, языческими верованиями. 
Основными их занятиями были охота, рыболовство и хлебопаше-
ство. В отличие от городов цивилизованных народов, города сла-
вян не являлись центрами ремесел и торговли. Они представляли 
собой те же села, огороженные стеной. Славяне не имели пред-
ставления о рынке и торговле. У них не было своей письменности. 
Викинги колонизировали эти вполне варварские территории и жи-
ли на них христианскими общинами в замкнутых анклавах, не 
смешиваясь с туземцами. Порабощенных язычников называли 
«смердами». 

В 863 г. Кирилл и Мефодий с благими намерениями изло-
жить смысл Писания на понятном народу языке, перевели его на 
церковно-славянский (или средневековый болгарский). Сначала 
принесли в Болгарию, а потом на Русь, положив начало славянско-
му алфавиту и письменности. Деяние Кирилла и Мефодия привело 
к невероятной демократизации самого учения. И это замечательно. 
Но, с другой стороны, будучи переложенным на славянский, оно 
утратило ту глубину, которую имело в Византии. Об этом, к сожа-
лению, В.О. Ключевский не писал. Он не пояснил, что русское пра-
вославие было с самого начала отрезано от культуры Древней Гре-
ции и Рима, от культуры античного мира! Историк лишь 
констатировал факт: «Нам сказали – веруй и перестань размыш-
лять». Культура диспута была вне досягаемости, вследствие чего 
любая попытка критического осмысления религии воспринималась 
нетерпимо – как подрыв веры. Критика религии расценивалась с 
языческим трепетом как смертный грех. 

Поэтому в Западной Европе университеты «вышли» из мона-
стырей и религиозных центров, а в русских землях монастыри ста-
ли охранными форпостами ортодоксальной, непогрешимой исти-
ны. Университет – это диспут. Неудивительно, что в России 
университет, как независимый институт, возник на шесть столетий 



В какого бога верит русский человек 

 257 

позже. Вполне закономерно он немедленно стал рассадником сво-
боды и крамолы и существовал под неусыпным оком царской ох-
ранки, под постоянной угрозой закрытия. 

Можно сказать, что в течение почти 900 лет критическое ос-
мысление христианской веры не имело в России права на сущест-
вование, беспощадно каралось. Это, конечно, не значит, что в то 
время не появлялись отважные и пытливые умы, пытавшиеся по-
нять, каково соотношение веры и религии.  

В Европе церковь все время противостояла светской власти и 
успешно конкурировала с ней в борьбе за политическое и экономи-
ческое влияние. Безмерная жадность, распущенность, стремление 
Ватикана к роскоши осуждались задолго до появления протестан-
тизма. Одним из героев, восставших против разврата и стяжатель-
ства церкви, был Савонарола. Проповедник нестяжательства, тру-
да, скромности и бескорыстного служения, он собирал тысячные 
толпы. Не могу не вспомнить, что под влиянием его проповедей 
разгорелись так называемые костры тщеславия, в которых раска-
явшиеся зажиточные горожане жгли предметы роскоши. Сам Бот-
тичелли кинул в костер несколько своих шедевров! 

На Руси были свои нестяжатели – борцы против стремления 
служителей церкви к хищнической наживе, богатству, порицавшие 
рабовладение монастырей, царившие там разврат и содомию (есть 
достаточное количество документов, подтверждающих эти зло-
употребления). Первый из этих борцов, кто приходит на память, – 
Сергий Радонежский. Известна история его конфликта с Дмитрием 
Донским по поводу назначения митрополита. Когда Дмитрий ре-
шил поставить митрополитом своего прислужника – пронырливого 
Митяя, стареющий митрополит Алексий воспротивился и вызвал к 
себе Сергия, чтобы уговорить его взойти на пост. Когда тот при-
был, Алексий повесил ему на грудь золотой крест в каменьях. Рас-
серженный Сергий скинул его со словами: «От юности я не был 
златоносцем, а в старости тем более желаю пребывать в нищете». 

Особый интерес вызвала у меня фигура Максима Грека. Его 
судьба показывает, насколько невежественна и нетерпима была 
русская церковь по отношению к самым просветленным мужам 
православия. Максима Грека прислали в Москву афонские старцы 
по просьбе Василия III для редактирования и перевода духовных 
книг. В московских религиозных текстах он обнаружил множество 
несуразиц, смысловых извращений и заявил, что «у вас тут все пе-



 

 258 

реврано». Его заявление было встречено озлоблением и обвине-
ниями в жидовстве. Более того, став свидетелем чудовищной жес-
токости и несправедливости русской жизни, Максим критиковал 
церковь и власть за златолюбие и угнетение крестьян... Ну, его и 
посадили на цепь в темницу на долгие годы. Знаменательно, что 
Максим Грек присутствовал на том Флорентийском соборе, где мог 
слышать Савонаролу. Не сомневаюсь, проповеди пламенного ора-
тора-борца со стяжательством навсегда остались в его сердце. 
Можно даже сказать, что все первые русские религиозные револю-
ционеры, восставшие против разврата и златолюбия иерархов, бы-
ли «обожжены» словом Савонаролы.  

Максим Грек приехал в Россию как воинствующий нестяжа-
тель, философ, человек свободной религиозной мысли. И вот судь-
ба: прочитал книги, сказал то, что думал, а его – в темницу. Отцы 
Афона просили отпустить его обратно – мол, соскучился он по 
апельсинам. Но царствовавший уже в то время Иван Грозный гре-
ческого монаха не отпустил. Позже Максима тайно, не известив 
царя, перевели в Троице-Сергиеву лавру. Жил он там полулегаль-
но, но иноки обращались с ним с величайшим почтением. Однако 
вернуться «к апельсинам» он так и не смог. Такая грустная история. 

Русская церковь, считая себя единственной хранительницей 
истинной веры, с самого начала пресекала всякую попытку ее 
критики, пребывала в страхе перед схизмой. Недаром по-латыни 
она и называется ортодоксальная церковь. И до сих пор сомнения 
в христианской догме вызывают в России обвинения в ереси, в 
жидовстве...  

Когда вместе с Андреем Тарковским мы изучали историю 
крещения Руси1, то были удивлены жестокостью, с которой иско-
ренялось язычество, и отчаянной твердостью сопротивлявшихся 
язычников. Это был кровавый процесс. Тем не менее можно кон-
статировать, что язычество до сих пор живо в русской культуре. 
Так что ее и сейчас отличает своеобразное «двоеверие». Не все, 
однако, помнят, что долгое время в Московской земле существова-
ло и «троеверие»: верили в христианских святых, языческих богов 
и Аллаха. Интересно, к примеру, что «Хождение за три моря» 
Афанасия Никитина начинается тюркско-арабской молитвой из 

                                                      
1
 В первой половине 1960-х годов А. Кончаловский и А. Тарковский рабо-

тали над сценарием фильма «Андрей Рублев». Картина была закончена в 1966 г. 



В какого бога верит русский человек 

 259 

Корана, написанной по-славянски: «…Милостиею Божиею преидох 
же три моря. Дигерь Худо доно, Олло перводигерь дано. Аминь! 
Смилна рахмам рагим. Олло акьбирь, акши Худо, илелло акшь Хо-
до. Иса рухоало, ааликъсолом. Олло акьберь…»1. 

Русский философ Г.П. Федотов писал: «Есть одна область 
средневековой Руси, где влияние татарства ощущается сильнее – 
сперва почти точка, потом расплывающееся пятно, которое за два 
столетия покрывает всю Восточную Русь. Это Москва – “собира-
тельница” земли русской. Обязанная своим возвышением прежде 
всего татарофильской и предательской политике своих первых 
князей, Москва, благодаря этой политике, обеспечивает мир и безо-
пасность своей территории… В московской земле вводятся татар-
ские порядки в управлении, суде, сборе дани. Не только извне, а из-
нутри татарская стихия овладевает душой Руси, проникает в плоть и 
кровь. Это духовное монгольское завоевание шло параллельно с по-
литическим падением Орды. В XIV в. тысячи крещеных и некреще-
ных татар, вливаясь в ряды служилых людей, будущего дворянства, 
заражало его восточными понятиями и степным бытом…»2. Экзоти-
ческий симбиоз «трех вер» повлиял на формирование русского рели-
гиозного сознания, а также способствовал укреплению традиционных 
для русского мировоззрения антизападничества, антиевропеизма.  

В силу политических и экономических причин на Руси так и 
не возникли города по западному образцу – как политические обра-
зования с независимым самоуправлением, с рыночными отноше-
ниями. В Московии не было ни одного города с магдебургским 
правом. На Украине магдебургским правом пользовались около 
60 городов, в Белоруссии – около 40, а в России – ни одного! Прав-
да, были у нас Новгород и Псков – с самоуправлением, с развиты-
ми торговлей и ремеслами, но чем они закончили? Их уничтожила 
Московия. Собственно, их топили в крови все властители, начиная 
с Александра Невского.  

Не могу не отвлечься от темы и не сказать несколько слов об 
этом историческом деятеле. Факт противостояния князя и свободо-

                                                      
1
 «Хождение за три моря» Афанасия Никитина / Подготовка текста 

М.Д. Коган-Тарков и Я.С. Лурьев, перевод Л.С. Семенова, комментарии Л.С. Лу-

рье и Л.С. Семенова // Памятники литературы Древней Руси: Вторая половина 

XV в. – М.: Худ. лит-ра, 1982. 
2
 Федотов Г.П. Россия и свобода // Федотов Г.П. Судьба и грехи России. – 

СПб.: Изд-во «София», 1992. – Т. 2. – С. 276–303.  



 

 260 

любивых новгородцев не очень удобен для его апологетов. Когда 
новгородцы восстали и выгнали его сына Василия, Александр пом-
чался в Орду и натравил татар на непокорных республиканцев. Два 
десятилетия Новгород и Псков подвергались жесточайшему терро-
ру Александра и Орды, но не сдавались. И потом в течение трех 
веков Новгород и Псков сопротивлялись московскому «тоталита-
ризму», пока Иван Грозный не утопил их в крови. 

Попутно замечу: наша история настолько изолгана, что, пока 
мы не попробуем найти истину хотя бы в свободной, не скованной 
рамками благочиния историософской дискуссии, мы не поймём, 
кто мы такие. Почему, например, Александр Невский причислен к 
лику святых – судя по историческим источникам, он всегда стоял 
на страже татаро-монгольских интересов, использовал военную 
силу Орды в борьбе как против других русских князей, так и про-
тив собственного народа. Достаточно погрузиться в историю войны 
Александра с Новгородом, чтобы понять, что он – коллаборацио-
нист, узурпатор и предатель своего народа. Очевидно: пока офици-
альная история нашей страны будет оставаться изолганной по 
идеологическим мотивам, мы не сможем понять, почему мы такие.  

А в это время в Европе, в ареале влияния католической церк-
ви, бурно развивались города, крепла буржуазия. Новый «класс», 
энергично освобождавшийся от «добуржуазного» мировосприятия, 
быстро завоевывал себе место в обществе, принципиально его ме-
няя. Возникало гражданское сознание, оформлялось понятие Лично-
сти. Пока человек работает на земле, которая ему не принадлежит, 
он не может стать гражданином. Такое самоощущение свойственно 
горожанину. Правда, «городское сознание» не дается автоматиче-
ски – местом жительства или работой в городе. Этот комплекс идей 
является следствием осознания своих обязанностей и прав. Это 
продукт сознания человека, который зарабатывает деньги, пользу-
ясь не чужой землей, а своими знаниями, мастерством, свободно 
продает плоды своего труда. Когда у человека появляется эконо-
мическая независимость, он начинает требовать себе политических 
свобод. В этот момент он и становится личностью, гражданином. 
В Англии, например, это случилось в XIII в., когда была принята 
Великая хартия вольностей. 

В России же крестьянское сознание оставалось нетронутым, 
так как не возникла национальная буржуазия. Известно утвержде-
ние историка и философа К.Д. Кавелина: Русь и русский народ 



В какого бога верит русский человек 

 261 

вышли на историческую арену, будучи лишены личностного нача-
ла. Это справедливо. Я думаю, что архаическое сознание сохрани-
лось в России до сегодняшнего времени – большая часть населения 
живет в «добуржуазном» обществе. Поэтому и государство имеет 
больше общих черт с государствами африканскими, чем с европей-
скими. Поэтому отсутствует гражданское общество: граждан нет – 
есть население. 

Если до принятия христианства русская культура начиналась 
как периферия европейской культура, то при татарском владычест-
ве она стала вполне азиатской. Радикальную попытку вернуть Рос-
сию в Европу предпринял Петр Великий. С Петровских реформ 
формируется новый тип русского человека. Можно сказать, эти 
реформы породили другой народ – русских европейцев, не имев-
ших ничего общего с той огромной массой людей, которые пребы-
вали в архаическом, полуязыческом состоянии. 

Немногочисленный («малый») народ – русские европейцы, 
который славянофил А.С. Хомяков сравнил с европейским поселе-
нием, заброшенным в страну дикарей (в «большой народ»), разви-
ваясь и умножаясь, за двести лет создал великую культуру. Россия 
и сегодня гордится ею. Мы говорим: «Наш балет, наши Чайков-
ский, Достоевский, Чехов, Пушкин». Все то, что обогатило миро-
вую культуру, за короткий исторический срок было создано «малой 
нацией» русских. Европейская культура возникла в России исклю-
чительно благодаря Петру I. Если бы не было Петра, что бы мы 
знали, на что бы повлияли? Только после Петра Россия вышла на 
мировую арену как великая культурная страна.  

Однако сосуществование двух народов, прямо противопо-
ложных по своим идеалам и вкусам, не могло не привести к катаст-
рофе. И она случилась – в 1918 г. «единственного европейца» (по 
выражению Пушкина) расстреляли в Ипатьевском доме, а следом и 
остальных представителей европейской России стали гонять по 
улицам, высылать подальше на «философских пароходах», рас-
стреливать. Ленин открыто признавал: мы стреляем не за преступ-
ления, а за принадлежность к классу. А класс этот и был классом 
«белых» (т.е. европейских) русских. К 1940 г. европейская Россия 
закончилась. Осталась «черная» Русь, Московия.  

«Большой» русский народ вышел на историческую сцену и 
сразу вернулся к варварской цивилизации, уничтожив непонятный 
и враждебный мир «другой» России. Собственно, большевизм и 



 

 262 

расцвел как месть, реванш русского «большого» народа-язычника, 
вырвавшегося из-под векового гнета русских-европейцев и инсти-
тута церкви. Иначе, чем можно объяснить, что большинство хри-
стианского населения огромной страны так охотно поддалось атеи-
стической, марксистской пропаганде, глумилось над религиозными 
храмами и святынями, уничтожало духовенство и с леденящим 
кровь вдохновением участвовало в уничтожении собратьев?  

Но вернемся к нашей цепи причин и следствий... Что же про-
исходило с европейской религиозной мыслью в XV–XVI вв.?  

Возникновение буржуазии потребовало интеллектуализации 
отношений с Богом. Когда человек почувствовал себя личностью, 
понял, что от него лично, а не от наместника Бога на земле зависит 
его успех, возникло протестное движение против корысти и вла-
столюбия католической церкви, которая всегда пыталась подмять 
под себя светскую власть. Из этого вырос протестантизм, цель ко-
торого – убрать посредника между Личностью и Богом. С упразд-
нением посредников исчезли тотемы. Их нет в протестантизме, где 
единственная священная вещь – Библия: читай и живи по ней. 
А если кто-то и носит крестик, то для него это абстрактный символ 
его принадлежности к религии, а не магический предмет, охра-
няющий от зла (как медвежий клык для тунгуса или перья для ин-
дейца). У католика, а тем более у протестанта, зависимость от чу-
дотворных реликвий ушла – остался лишь символ веры. Осталось 
отношение к Богу как к постоянному и недремлющему судье. Его 
присутствие в сознании как раз и формирует личную ответствен-
ность – не только перед Богом, но перед собратьями, детьми и ро-
дителями. 

Индивидуальная ответственность человека перед Богом есть 
основа современного общества, члены которого ответственны за 
свою работу, платят налоги, где крепкие семьи и нет беспризорных 
детей на улицах. Личная анонимная ответственность – краеуголь-
ный камень современного государства и общества. Персональная 
неанонимная ответственность существует и в России – практически 
в любой семье. Если мальчик писает мимо унитаза, то он знает, что 
получит подзатыльник. В общественном же туалете он спокойно 
нарушит правило, потому что в ситуации анонимности ответствен-
ность пропадает.  

В бытовом ежедневном поведении человека религия и этика 
связаны неразрывно. Вернусь к понятию «крестьянское сознание» – 



В какого бога верит русский человек 

 263 

по этому поводу у меня однажды возник спор с профессором Яси-
ным1. Когда я сказал, что в России господствует крестьянский тип 
сознания, Евгений Григорьевич возмутился: Андрей Сергеевич, ну 
что Вы говорите? Больше 70% населения России живет в городах. 
На что я ответил: дорогой мой, и в Кремле живут люди, но у них 
по-прежнему добуржуазное (читай: крестьянское) сознание. Убе-
дить его мне, правда, так и не удалось. 

Что представляет собой тип «добуржуазного», крестьянского 
сознания? Для его понимания мне кажутся важными исследования 
аргентинского социолога Мариано Грондоны2. Он разработал срав-
нительную систему установок, предпочтений, присущих разным 
национальным ментальностям, и противопоставил общества с про-
грессивной шкалой ценностей тем, в которых преобладает тради-
ционный, патриархальный взгляд на мир. Его поддержал извест-
ный культуролог Лоуренс Харрисон – в книге «Кто процветает» 
привел типологию культур, разработанную Грондоной3. Изучая 
причины, по которым одни страны процветают, а другие приходят 
в упадок, Харрисон сделал вывод: если не всё, то очень многое за-
висит от традиционной культуры этих стран.  

Изучая ментальность аргентинцев, Грондона пришел к выво-
ду, что она трудно поддается изменениям в отличие, скажем, от 
ментальности бразильцев. А Харрисон решил установить, что 
представляют собой культурные коды (я бы сказал, культурные 
геномы), благоприятствующие развитию творческих способностей 
человека или их подавляющие. Харрисон выделил четыре фунда-
ментальных фактора, определяющих «качество» данной культуры, – 
сопротивляется ли изменением, т.е. инертна ли она или, напротив, 
динамична и легко усваивает новшества, помогающие развитию. 
Перечислю эти факторы. 

1. РАДИУС ДОВЕРИЯ. «Способность отождествлять себя с 
другими членами общества, сопереживать, радоваться успехам 
другого и огорчаться неуспехам» – вот что определяет доверие. 
«В большинстве отсталых стран радиус доверия преимущественно 
ограничен семейным кругом. Все, что находится за пределами се-
                                                      

1
 Е.Г. Ясин – российский экономист, министр экономики РФ с 8 ноября 

1994 г. по 17 марта 1997 г. 
2
 Мариано Грондона – аргентинский журналист и социолог. Выделил 

25 культурных факторов, оказывающих влияние на развитие разных стран. 
3
 Харрисон Л. Кто процветает. – М.: Новое издательство, 2008. – 300 с.  



 

 264 

мьи, обычно вызывает чувство безразличия и даже враждебности. 
Для такого рода обществ характерны непотизм и другие виды кор-
рупции…». Ничего не напоминает?  

2. ЖЕСТКОСТЬ МОРАЛЬНОГО КОДЕКСА. Обычно источ-
ником системы этики и морали является религия. В иудохристиан-
ской морали человек ответствен перед Богом за все свои деяния – 
будь то отношение к людям или к труду. Но в разных конфессиях 
мера ответственности различна. Более того, проступки и нару-
шения морали либо возможно, либо невозможно искупить. Поэто-
му в разных культурах степень индивидуальной ответственности 
личности различна. 

3. ИСПОЛЬЗОВАНИЕ ВЛАСТИ. «В Латинской Америке 
власть традиционно воспринимается как лицензия, право на обо-
гащение… Если кому-то этот стереотип покажется оскорбитель-
ным и необоснованным, пусть он поразмышляет о том, почему ти-
пичный президент латиноамериканского государства покидает 
свой пост чрезвычайно богатым человеком…» Что-то знакомое, 
правда? 

4. ОТНОШЕНИЕ К ТРУДУ, НОВАТОРСТВУ, БОГАТСТВУ. 
В отсталых странах к труду относятся как к повинности. Там рабо-
тают, чтобы жить. В развитых, динамических живут, чтобы рабо-
тать. Новаторство в «добуржуазных» обществах воспринимается 
как угроза стабильности, как ересь. Отношение к богатству опре-
деляется там архаическим представлением: богатство существует в 
неизменном количестве, и его только перераспределяют. В дина-
мической культуре богатство понимается как постоянно прирас-
тающая величина, вырабатываемая трудом и поэтому исключаю-
щая сам феномен перераспределения. 

Я полагаю, отношение к богатству у крестьянина архаично, 
ибо оно связано с землей. Земля – единственное богатство, которое 
ему понятно. Но земля в принципе предельна – можно лишь пере-
двигать границы. Поэтому пространство издавна являлось и до сих 
пор является мерой богатства. Говорят, чем больше земли, тем че-
ловек богаче. Собственно, это и есть крестьянское представление о 
богатстве.  

Буржуазное представление о богатстве, порожденное рыноч-
ными отношениями, перевернуло «феодальное»: богатство прирас-
таемо, оно не только перераспределяется. Большевизм построил 
свою идеологию на крестьянском понимании богатства как пере-



В какого бога верит русский человек 

 265 

распределения (перераспределяемой субстанции): «отнять и разде-
лить!» Экономическое возвышение соседа воспринималось кресть-
янином как угроза собственному благополучию, вызывало иллю-
зию, что у него что-то отняли. Отсюда знаменитая крестьянская 
зависть. Буржуазная же концепция такова: «Если я буду хорошо 
работать, то стану богаче, чем мой сосед». 

Интересно, что перечисленные аргентинским исследователем 
факторы удивительно совпадают с базовыми постулатами русского 
православия. Уход от мирской жизни считается здесь бо льшей доб-
родетелью, чем труд. Его отличает нетерпимость к инакомыслию. 
Оскорбление иконы вызывает физическое страдание верующего, 
как оскорбление самого Бога. В католической Испании прихожан-
ка-энтузиастка из лучших побуждений повредила вековую фреску 
с изображением Спасителя, пытаясь дорисовать стершиеся от сы-
рости фрагменты старинной работы. Ее просто оштрафовали. А в 
протестантских странах и оскорблять нечего: есть единственная 
священная вещь – книга, лежащая на тумбочке рядом с кроватью.  

Л. Харрисон пришел к выводу, что культурные коды, кото-
рые определяют ежедневное поведение человека, его взаимоотно-
шения с семьей, рабочую этику, способность к организации своего 
быта, складываются под влиянием многих факторов – климата, гео-
графии, истории. Но самым существенным является религия. Сис-
тематизировав страны по религиозной принадлежности, исследова-
тель показал: страны с различными господствующими религиями 
имеют и разные экономические показатели. Первенствуют протес-
тантские, далее следуют католические, в хвосте плетутся право-
славные. 

Это поразительный, на мой взгляд, факт, требующий совме-
стного исследования историков, социологов, теософов, культуро-
логов и политиков. Ведь везде в этих странах люди живут, работа-
ют, надеются на лучшую жизнь, но… В чем же дело? Исключим 
Россию, для которой катастрофическими оказались последствия 
татаро-монгольского нашествия, и посмотрим на другие европей-
ские православные страны – Сербию, Румынию, Болгарию, Украи-
ну, счастливо избежавших «ордынского синдрома». Появление го-
родов с магдебургским правом привело там к рождению 
буржуазии, вследствие чего этим православным странам удалось 
выкарабкаться из добуружазного состояния, избавиться от рабства. 
Однако буржуазия не стала доминирующим классом; большую 



 

 266 

часть народа составляли крестьяне, над которыми высился правя-
щий класс. Это особенно очевидно теперь: в бывших соцстранах, 
где православие – господствующая религия, деньги и влияние 
сконцентрированы в руках монополистов, кланов олигархов и мил-
лиардеров, не дающих развиваться мелкой и средней буржуазии. 

Посмотрите на хаос в самой европейской из православных 
стран – Греции. Это не протестантская Эстония, в которой вообще 
ничего нет, кроме гранита и селедки. Но в Эстонии был и есть по-
рядок. А в Греции не проходит ни одна реформа. Не будем сегодня 
говорить о Кипре – все деньги, которые были вкачаны туда ЕС, 
ушли в чьи-то карманы. Этот опыт подтверждает, что в православ-
ных странах очень вольное отношение к закону, ибо этический 
«кодекс» мягок и расплывчат. Для России это особенно верно. Если 
спросить русского человека, в какого Бога он верит, он скорее все-
го ответит: в Бога, который все простит. Всепрощающий русский 
Бог поддерживает не только множество простых и искренне ве-
рующих людей. Даже отъявленным преступникам, «браткам» он 
дает бесхитростную надежду: регулярное посещение церкви и 
иконка в джипе обеспечат им полное искупление всех смертных 
грехов, оградят от гибели на следующей «стрелке». Только этим 
можно объяснить поголовное воцерковление криминалитета.  

Вернусь теперь к той формуле, которую я предложил для 
нашей встречи: в какого Бога верит русский человек? Хочу привес-
ти цитату из записок Антона Павловича Чехова 1897 г.: «Между 
“есть Бог” и “нет Бога” лежит громадное целое поле, которое про-
ходит с большим трудом истинный мудрец. Русский человек знает 
какую-либо одну из этих двух крайностей, середина же между ни-
ми не интересует его, и потому он обыкновенно не знает ничего 
или очень мало»1. 

Выдающийся филолог и лингвист Александр Чудаков дал 
подробный анализ этой чеховской мысли.  

– Два понятия – «есть Бог» и «нет Бога» – по отдельности 
либо не значат ничего, либо значат очень мало. Они обретают зна-
чение только тогда, когда их соединяет поле, которое проходит 
только мудрец.  

                                                      
1
 Чехов А.П. Дневниковые записи: 1897 г. // Чехов А.П. Полн. собр. соч. и 

писем: В 30 т. / АН СССР. Ин-т мировой лит-ры им. А.М. Горького. – М.: Наука, 

1974–1982. – Т. 17: Записные книжки. 



В какого бога верит русский человек 

 267 

– Русского человека интересуют или одно, или другое утвер-
ждение. Ему не интересна середина («поле») – тот интеллектуаль-
ный, духовный путь, который проходит мудрый. Но тот, кто не по-
нимает значения этого Пути, просто не приучен думать. 

– Чехов не указал, каков «правильный» вектор: от «Бога нет» – 
к «Бог есть» или наоборот. Ему это неважно. Важен Путь. Недаром 
в своих работах Чехов утверждал: дело не в Боге, а в его поисках. 
Настоящая религия – в поисках Бога1. 

Чудаков и указывает нам на убежденность Чехова в том, что 
истинно религиозный человек свободен в своем выборе между од-
ной крайностью и другой. Почему русского человека не интересует 
середина? Потому что архаическая, «добуржуазная» культура не 
приучила его мыслить. Ему никогда не разрешали сомневаться. 
Поэтому и получается, как говорил Аксаков, что русский человек 
либо святой, либо скотина. Середины нет.  

Европейский гуманизм как идея появился именно тогда, ко-
гда человек «между святым и зверем» стал искать себя. Именно 
тогда в Италию вернулась античная философия, появились Петрар-
ка, люди, которых интересовали платоники, неоплатоники... Воз-
никли культурная среда, интеллектуальное пространство – то, из 
чего потом родились протестантизм, европейская философия и ев-
ропейская система мышления. Именно тогда «добуржуазное» об-
щество уступило место новой формации. 

Я убежден: для нас самое главное – понять, что и почему нам 
мешает создать предпосылки для выхода «большого» русского на-
рода из «добуржуазного» состояния. Нам необходимо создать ус-
ловия, при которых «малый» русский европейский народ станет 
большинством. Только тогда у нас возникнет свободная религиоз-
ная мысль, а вместе с ней – надежда на избавление от крестьянско-
го сознания, на построение современного общества и государства. 

Надо признать, что после 70-летнего варварского торжества 
«большого» народа в России снова прорастают побеги европейско-
го «малого». Можно надеяться, что нация европейских русских бу-
дет множиться. И тогда у власти появится та же задача, которую 
сформулировал в XIX в. итальянский премьер-министр Кавур2, 

                                                      
1
 Чудаков А.С. «Между “есть Бог” и “нет Бога” лежит целое громадное по-

ле...»: Чехов и вера // Новый мир. – М., 1996. – № 9. – С. 186–192. 
2
 Камилло Бенсо ди Кавур – первый премьер-министр Италии (1871). 



 

 268 

объединивший страну: «Мы создали Италию как государство, те-
перь нужно создать единый народ». 

Вопрос о том, какой народ появится в России – азиатский 
или европейский, и станет главным историческим выбором для бу-
дущего правительства. 
 

Ю.С. Пивоваров: Благодарим докладчика.  Прошу,  
коллеги, – вопросы, комментарии. 

 
В.В. Лапкин (ИМЭМО РАН): Мой первый вопрос – реакция 
на Ваши размышления вокруг основной темы. Андрей Сер-

геевич, что такое русский человек? Если придерживаться Вашей 
логики, все люди городской постпетровской культуры (условно, 
начиная с Пушкина и кончая Мережковским) оказываются нерус-
скими людьми.  
 
           А.С. Кончаловский: Можно продолжить – Ахматова, Пас-
тернак, Зощенко… 

 
В.В. Лапкин: Это в самом деле нерусские люди? 
 

          А.С. Кончаловский: Почему же? Это русские европейцы. 
 
В.В. Лапкин: Что же такое русский человек?  
 
А.С. Кончаловский: Нет просто русского человека – есть  
разные русские люди, явившиеся из различных культурных 

сред. Здесь мы имеем дело с последствиями того самого раскола, 
который произошел после реформ Петра. Тогда у нас появились 
две «нации»: «белая» Россия и «черная» Россия. «Черная» не по-
нимает «белую»; «белая» вечно чувствует себя виноватой перед 
«черной». Ее «ходоки» шли в «большой» народ, пытались его 
учить. А «черная» Россия гнала их палками.  

 
В.В. Лапкин: Второй вопрос непосредственно касается по-
ставленной Вами проблемы. Возможно, он слишком широк, 

но все-таки… Как Вам видятся перспективы христианства в России 
и на Западе? 
 

? 

? 

? 
! 

? 

! 



В какого бога верит русский человек 

 269 

А.С. Кончаловский: У меня есть надежда на эволюцию 
российского православия под европейским влиянием, в хо-

де «конвергенции» Московии с Европой. Это неизбежно, потому 
что без этого нельзя развиваться. Рано или поздно Россия, где оби-
тает «белая раса» европейского происхождения, должна вернуться 
в семью европейских народов. Не на словах – путем формирования 
личностной культуры, выращивания Личности. Здесь возможен 
мягкий вариант: необходимы не менее 15–20 лет для воспитания 
хотя бы одного поколения учителей и родителей, стабильная 
власть с последовательной государственной политикой. В случае 
катастрофы с экономикой или демографией, коллапса институтов 
индоктринация может проводиться жестким, приказным, «квази-
петровским» методом, как это делали Ли Кван Ю в Сингапуре или 
Ататюрк в Турции.  

Так или иначе, европеизация, повторю, неизбежна. Европе 
нужна Россия – хотя бы как источник рабочей силы. Легко обучае-
мой. Русский человек хорошо адаптируется к Европе. Попадая на 
Запад, он быстро перенимает европейские правила общежития, 
учится принимать европейские ценности. Условно говоря, он при-
выкает ездить по правой стороне и на левую уже не выезжает. 
Нужны мы Европе и потому, что Россия – неизбывный источник 
богатств: недр, пространства, золота, питьевой воды и проч. Россия 
же нуждается в Европе просто в силу того, что ощущает естествен-
ную потребность вернуться в то лоно, из которого когда-то вышла. 
В противном случае, как полагает историк И.Г. Яковенко, россий-
ская цивилизация в нынешнем ее виде закончится. Тогда неизбеж-
на диффузия с Китаем... 
 

В.В. Лапкин: А западное христианство? Каковы его виды 
на будущее?  
 
А.С. Кончаловский: На мой взгляд, оно неуничтожимо в 
силу того, что западный человек имеет религиозную свобо-

ду. В том числе сегодня говорить «Бог есть», а завтра утверждать, 
что «Бога нет». Но европейские, гуманистические, если хотите, 
буржуазные ценности никогда не позволят ему при этом обдирать 
и разрушать церкви или жечь иконы. Он признает: духовная (более 
того, поэтическая) часть религии необходима человеку для того, 
чтобы иметь… не надежду, но хотя бы иллюзию надежды.  

? 



 

 270 

В.В. Лапкин: То есть Владимир Соловьев заблуждался? 
 

           А.С. Кончаловский: Так мне кажется. Чехов, по-моему,  
           гораздо ближе к истине – как ни странно, вместе с Эйнштей-
ном. Ибо он тоже утверждал, что никто не знает подлинной прав-
ды, и все на свете относительно. 

 
Ю.Ю. Черный (ИНИОН РАН): Скажите пожалуйста, Вы 
думали так с юности, с молодости или эти мысли пришли к 
Вам в зрелом возрасте? 

 
А.С. Кончаловский: Если я скажу, что думал об этом с 
рождения, это будет неправдой. В той, советской жизни, 

где-то в 1960-е годы, пойти в церковь для мыслящего, интелли-
гентного человека было отдушиной. Это ведь было запрещено: 
церковь гонима, священники – «придавленные» люди. Потом в 
этом было нечто романтическое – как у Лизы Калитиной: церковь, 
свечи, воск и прочее. Когда я уехал за границу, православная цер-
ковь напоминала мне о принадлежности к России. Но со временем 
начинаешь думать: почему мы такие? Влияет ли религия на мораль, 
на этику? Ощущают ли это влияние те, кто сидит в Кремле? Поче-
му, кстати, воспроизводится это ощущение: «мы» и «они»? Это же 
удивительно: всегда – «мы/они», всегда раскол на властвующих и 
подвластных.  

В России жить нелегко. Сначала думали, что причина тому – 
коммунизм. Надеялись, что коммунизм уйдет, русский народ осво-
бодится и все будет замечательно. Освободился. И ничего замеча-
тельного. За одним, пожалуй, исключением: теперь можно уехать. 
Это и есть основа патриотизма. Именно возможность уехать из 
страны рождает патриотизм. Он не появится в закрытой, изолиро-
ванной от мира стране. Есть и еще кое-что: свои мысли я могу вы-
ражать без страха, что меня завтра вызовут в особый отдел. Пока. 
В нашей стране это немало. 

 
Т.Г. Пархалина (ИНИОН РАН): Как у эксперта по пробле-
мам европейской безопасности у меня возник такой коммен-

тарий-вопрос. ХХ век доказал: когда мы конфронтируем с Евро-
пой, мы проигрываем. Это подтверждает и XXI столетие. Но с уди-
вительным упорством мы продолжаем идти по этому пути. Сейчас 

? 

? 

! 

? 



В какого бога верит русский человек 

 271 

на первой космической скорости просто летим в объятия Китая. А 
ведь понятно, что Россия может стать только очень-очень-очень 
младшим партнером Китая. Союзником же, пусть и младшим, мо-
жет быть только для Евроатлантики. А нас это не устраивает. Рос-
сия сопротивляется всем видам сотрудничества, отвергает европеи-
зацию. Понятно, что это связано с определенной ментальностью. 
Однако удивительное нежелание понимать свои истинные интере-
сы должно иметь еще какое-то объяснение. Мне кажется, это пози-
ция «элит»; у нас интересы страны не совпадают с интересами пра-
вящего класса.  

Коррумпированный бюрократический слой, который сейчас 
оказался во главе государства, не заинтересован в распространении 
европейской системы ценностей. Правда, их отторжение «верха-
ми», как не соответствующих «элитарным» интересам, традицион-
но. Когда Вы говорили, что Петр европеизировал Россию азиат-
скими, насильственными методами, я вспомнила: единственной 
институцией, которую Петр не захотел посетить в Лондоне, был 
британский парламент. Он сказал: а мне это не надо. Не понимал 
значения этого института. А может быть, напротив, хорошо пони-
мал. При всем том, что Вы нам сказали о крестьянском сознании, 
особой ментальности, специфической роли церкви, есть ли у Рос-
сии шанс? Сможем ли мы осознать в конце концов свои реальные 
интересы и двигаться в сторону, которая обещает нам будущее, или 
все предопределено? 

 
А.С. Кончаловский: Русское государство действительно 
очень последовательно в выборе союзников и противников. 

Последние 800 лет русской истории каждый раз, когда наша власть 
выбирала себе союзника, она выбирала его против Запада. Почему? 
Именно потому, что Запад требовал «присоединиться» к европей-
ским ценностям. Московское государство добивалось моноцен-
тризма, монолитности и единоверия. А Запад имел агрессивную, 
экспансионистскую католическую церковь. И русская православ-
ная церковь – вполне оправданно – опасалась коварных и изворот-
ливых соперников. Поэтому российская политика и была такой, 
какой она была. За несколько столетий образ Запада как недрем-
лющего врага был успешно внедрен в русское сознание. Союзни-
ков искали на Востоке. Этим объясняется постоянное противостоя-
ние Московии и Европы.  



 

 272 

Русское сознание двойственно: исторически русский человек 
противопоставляет себя Европе, но подсознательно хочет быть ев-
ропейцем. Отсюда желание «их догнать и перегнать». Все естест-
венно: хотим того или нет, мы – часть Европы. Наша культура вы-
росла из недр европейской, точно так же как культуры Греции или 
Болгарии. Самобытность индийской, китайской, японской и даже 
мусульманской культур настолько велика, что они могут быть са-
модостаточными. Они уважают христианство, им интересна Евро-
па. Но они не нуждаются во взаимопроникновении, самоосуществ-
ляются самостоятельно, вне христианской традиции. 

Феномен российской культуры заключается в том, что при 
гигантской территории страны, мощнейшем человеческом ресурсе – 
неиссякаемом источнике талантов, поставляющем всему миру 
спортсменов, танцоров, ученых, музыкантов, она не может, да и не 
должна быть самодостаточной, как индийская или китайская. Как 
бы мы ни претендовали на «особый путь», преследуя свои эконо-
мические и политические интересы, он невозможен. Пора отбро-
сить ложный стыд и признать, что исторически Россия возникла на 
периферии христианского мира, в глубочайшей провинции Евро-
пы. Зачатки европейского мышления, не успев развиться, были ис-
корёжены монголо-татарским нашествием. Эта незавершенность 
цивилизационного процесса, прерванная другой, пришедшей с 
Востока архаической цивилизацией, сделала нас неуверенными. 
Мы и сегодня не знаем, в какую сторону двигаться, боимся при-
знаться в своей отсталости и открыться жестоким «ветрам», кото-
рые дуют в современном мире. 

Этот-то страх и «диктует» потребность во внешнем враге. 
Враг, естественно, – на Западе. Десять лет, с 1990 по 2000 г., были 
исключением: Запад на время перестал вызывать вражду, стал ис-
точником надежды. Но массовое сознание, архаическое по пре-
имуществу, оказалось не в состоянии «освоить» свалившуюся на 
нас свободу. В русской культуре настолько минимизировано лич-
ностное начало, что условия свободы не удалось использовать для 
развития личной инициативы, подъема мелкого и среднего пред-
принимательства. Откуда было взяться собственнику в «добуржу-
азном» русском мире, испокон веков лишенном института собст-
венности? Только для самых инициативных и не связанных 
никакими ограничителями (прежде всего моральными) людей от-
крылась головокружительная возможность присвоить колоссаль-



В какого бога верит русский человек 

 273 

ные средства – при полной пассивности нищающих масс. За десять 
лет реформ страна оказалась на грани полного краха.  

В.В. Путин первые четыре года собирал разваливавшийся на 
лету «самолет». Тогда я очень верил в то, что он пошел по пра-
вильному пути. Но последующие события показали, что вектор 
развития быстро сбился, стрелки компаса заметались, потеряв вер-
ное направление. Возникает вопрос: Путин развалил Россию или 
Россия «развалила» Путина? В России очень многие, прежде всего 
оппозиция, убеждены, что Россию развалил Путин. Но это не более 
чем иллюзия, причем очень русская. Она вызвана вечной потреб-
ностью экстериоризировать причину неудач вне себя, найти вино-
ватого, сняв с себя личную ответственность. 

Петр I создал армию, флот, суды и коллегии – подобие то-
гдашней европейской государственности, но перебороть особый 
тип мышления, о котором писал В.О. Ключевский, и создать из 
русских единый европейский народ ему не удалось. Ясно, что этого 
не смог сделать и Путин – если, конечно, у него были такие наме-
рения. Признаюсь, я думал, что были. Но Московия у людей в го-
ловах; преобразовать этот мощнейший ментальный блок пока ни-
кому не удавалось. Поначалу казалось (возможно, такие надежды 
были и у Путина), что власть способна толкнуть общество в сторо-
ну развития частной инициативы при жестком контроле государст-
ва. Последующие годы, однако, показали: власть на местах быстро 
«вспомнила» о традиционных для Руси феодальных привычках и 
срослась с инициативными людьми, которых отличает криминаль-
ное (читай: «феодальное») сознание. В «добуржуазном» обществе 
единственной формой инициативы может быть только беззаконие. 

Общим местом стало утверждение: у нас нет гражданского 
общества. Это исторически объяснимо. В России зажиточный че-
ловек никогда не был буржуа в полном смысле слова, так как все-
гда зависел от правительства. Читайте Гоголя, вспомните истории 
Саввы Морозова или Рябушинского. Тогда царь мог разорить лю-
бого миллиардера, сейчас Кремль разрешает или не разрешает быть 
богатым. Ментальность Московии все время побеждает. Причины, 
по-моему, очевидны. Попытки Петра I европеизировать Россию 
привели к ее расколу. Его наследники отступили перед необходи-
мостью преодолеть этот раскол между «большим» и «малым» рус-
скими народами. Страх перед решимостью некоторых монархов 
продолжить европеизацию принимал иногда крайние формы, при-



 

 274 

водя к цареубийству – Петра III, Павла I. Властителей сдерживали 
разные соображения. Александр I, к примеру, был до крайности 
религиозен, даже боялся церкви. Это объяснимо – его отец покро-
вительствовал Мальтийскому ордену! Петровская попытка евро-
пеизировать Московию не была всерьез продолжена.  

Русский крестьянин, никогда не имевший в собственности 
земли, так ее и не получил. Но не имея собственности, невозможно 
обрести буржуазный образ мыслей. На Украине, состоявшей пре-
имущественно не из деревень, а из хуторов, не было «черного пе-
редела». А в городах, повторю, действовало «магдебургское пра-
во». Это принципиально иная, чем у нас, ситуация. Честно говоря, 
у меня нет ощущения, что сегодня возможно «перерастание» мос-
ковской ментальности в европейскую. Точнее, это немыслимо без 
насилия, без революции в головах. Ведь в Европе индоктринация 
была жесточайшим процессом, который длился три века. Поэтому, 
мне кажется, без предательства своего класса, т.е. без предательст-
ва интересов элиты, у власти ничего не выйдет. А это возможно 
только при крайней жизненной необходимости – в критической 
ситуации или, не дай Бог, в случае большой катастрофы. 

 
Л.В. Скворцов (ИНИОН РАН): Андрей Сергеевич, а какую 
функцию в жизни народа выполняет религия? Это ведь все-
гда какое-то мировоззрение. Религия создавала картину ми-

ра, на основе которой формировались единые мировосприятие, ми-
роощущение. Как Вы полагаете, возможны ли единая картина мира 
или общая религия для всего человечества? Объединится ли когда-
нибудь человечество в этом смысле? 
 
           А.С. Кончаловский: Знаете, есть замечательное выражение:  
           люди строят между собой стены, и эти стены до Бога не дос-
тают. Но многообразие религий ни в коем случае не говорит о том, 
что неизбежны религиозные конфликты. Ведь единая религия, как 
я понимаю, нужна для того, чтобы избежать конфликтов. 
 
           Л.В. Скворцов: Нет, я говорил о единстве человечества.  
           Общая религия, скорее инструмент, технология такой инте-
грации.  
 
 

? 

! 

! 



В какого бога верит русский человек 

 275 

А.С. Кончаловский: Единое человечество – это, на мой 
взгляд, всегда многообразие. Помните, каким был комму-

нистический идеал гармоничного человека? Чтобы играл на скрип-
ке, как еврей, а тяжести поднимал, как русский. Это невозможно. 
Гармония – в многообразии: это когда один играет на скрипке, а 
другой поднимает тяжести.  

А религии неизбывны: они отвечают на главный для челове-
ка вопрос. Человек одинок, физиологически одинок. Но один он не 
выживет – опять же физиологически. Ему нужен сексуальный 
партнер. То же и в социальном отношении: человек не может вы-
жить, если он не включен в социальные связи. Поскольку, как го-
ворит марксизм, человек есть пересечение социальных связей, без 
них он не существует. Пошлите человека в космос, снабдите всем 
необходимым для продления жизни, включая МТВ и даже любов-
ницу, – и он умрет, причем очень быстро. Потому что ему нужны 
не только друзья, но и враги. Он нуждается в людях, чтобы чувст-
вовать себя включенным в социальные отношения. Для того же, 
чтобы не быть одиноким в экзистенциальном смысле, человеку 
нужен Бог. Наука не может избавить его от одиночества. Человеку 
необходим некий духовный покой – то, что можно назвать смыслом 
жизни. Без этого он жить не способен. Смысл и дает ему религия.  

Самюэль Хантингтон в знаменитой книге «Столкновение ци-
вилизаций», которую очень критиковали, предсказал неизбежность 
столкновения христианской и мусульманской цивилизаций. Как в 
воду глядел. В этом конфликте мы пока находимся в нерешитель-
ности – не знаем, к кому примкнуть. Вроде бы, христианская по 
преимуществу страна должна противостоять исламу. В то же время 
ислам бросает вызов «неистинным» христианам, нашим вечным 
соперникам. Нужно выбрать сторону. Выбор небольшой: либо рас-
твориться в мусульманской цивилизации, либо стать европейцами. 

Философ П.Б. Струве утверждал, что цивилизация определя-
ется продуктивностью индивидуума. Сейчас продуктивность рос-
сийского работника медленно сползает, производство хиреет, умы 
бегут. Мы неизбежно окажемся перед необходимостью что-то де-
лать, чтобы выжить. По-моему, нужно осознать, что смирение – 
самая страшная сила, признать: да, ребята, извините, мы слегка 
опоздали – лет так на 500. И начать учиться – вместо того, чтобы 
учить. Тут нам в помощь мог бы быть какой-нибудь глобальный 
проект – вроде скоростной железной дороги от Португалии до Ар-



 

 276 

гентины через всю Россию, сквозь Сибирь, с туннелем под Берин-
гом (американцы такой тоннель уже рассчитали). И давайте стро-
ить такую планетарную магистраль, которая объединит все белые 
христианские народы одной экономической связью. Возможно, 
добьемся и конвергенции идеологий.  
 
           А.Л. Юрганов (РГГУ): Вы мне представлялись таким авто- 
           ритетным и интересным источником, который многое от-
крывает в современной жизни. Чрезвычайно любопытна Ваша се-
мья: два брата, одна кровь, но при этом совершенно разные, проти-
воположные даже. Когда мы говорили о существовании в нашей 
культуре глубокого раскола, то обращались к послепетровским 
временам. Мне кажется, Ваша семья дает пример более глубокого, 
сложного, более многоаспектного раскола. Такое полное, принци-
пиальное несовпадение у людей примерно одного общественного 
положения – это, наверное, и есть современная Россия. Я следил за 
Вашими выступлениями, в том числе по поводу событий на Болот-
ной и т. д. Могу с Вами согласиться. Вообще-то я не большой по-
клонник семьи Михалковых, но мне всегда чрезвычайно интересно 
то, что Вы говорите. И все, что я услышал здесь, было интересно. 
Благодарю Вас за это. 
 

А.С. Кончаловский: Сам факт, что к семье Михалковых 
есть некое «отношение», – это уже много. Потому что есть 

масса семей, к которым никакого «отношения» нет. Да, так полу-
чилось, что моя семья впитала в себя несколько поколений разных 
(в том числе противоположных) талантов, способностей. Что каса-
ется нашего «принципиального несовпадения» с Никитой Сергее-
вичем. Во время Гражданской войны, других исторических собы-
тий люди в России оказывались по разные стороны не только 
идейных, философских и религиозных баррикад, но просто физи-
чески – друг против друга. Это называется братоубийством – Каин 
и Авель. Поэтому наш случай вовсе не трагический.  

Никита Сергеевич – человек эмоциональный, глубоко рус-
ский: предпочитает не сомневаться, а по-настоящему верить. Он 
мне так и говорит: ты не сомневайся, верь – и все будет хорошо. 
Лет сорок назад он прочитал Ивана Ильина, да так и остался с ним, 
став его адептом. Я – более сомневающаяся обезьяна. Мне от лю-
бопытства хочется, слезши с философского дерева, отправиться в 

! 



В какого бога верит русский человек 

 277 

пампасы, хотя я и понимаю, что это небезопасно. И хорошо, и сла-
ва Богу, что мы с братом разные. Никита – русский человек «из 
Москвы». А я – «из Петербурга». 

 
Л.В. Скворцов: У меня еще вопрос – в продолжение преды-
дущего. Вы противопоставляли Московию Западу. Но если 

мы внимательно посмотрим на историю Европы, то увидим «Мос-
ковию» и там. Варфоломеевская ночь, инквизиция, охота на ведьм – 
нетерпимость к религиозному инакомыслию на Западе была не ме-
нее, а подчас и более жестокой, чем в России. Ваш анализ, как мне 
кажется, страдает определенной односторонностью. Я не настаи-
ваю на своей точке зрения, но все-таки скорректировал бы Вашу 
позицию. И на Западе сложные отношения со свободой. Это факт.  

И следующая «площадка», с которой можно корректировать 
Вашу модель. Для чего нужна религия, какую социальную функ-
цию она выполняет? Философы еще с античности утверждали: че-
ловек не может чувствовать себя счастливым; его существование 
конечно, его главное экзистенциальное ощущение – переживание 
этого своего несчастья. Но с несчастным, страдающим, одиноким 
(Вы об этом говорили) человеком просто невозможно строить ци-
вилизацию. Он не станет работать – будет страдать и метаться, ис-
кать что-то такое, что удержало бы его в этом мире. Или уйдет из 
жизни, не найдя ей оправдания. В этом проблема. Культура всегда 
строила миры, которые позволяли «нормализовать» человека, сде-
лать его созидателем. Функция религии в этом смысле всегда и 
везде одна и та же. Поэтому говорить, как Хантингтон, о полной 
противоположности религий не совсем точно.  

Задача религии – спасение: человечества, жизни и т.д. Она 
общая для всех религий, здесь они могут взаимодействовать. 
С этой точки зрения возможно взглянуть и на нашу историю. Отче-
го такой драматизм, такое преследование инакомыслия? Ответ 
ясен: либо вы следуете каким-то общим правилам – и это путь спа-
сения, либо вы не спасаетесь. На сомнениях цивилизацию не по-
строишь. Народные сомнения нельзя интегрировать, организовать. 
Пока человек ищет истину, он мечется, сомневается – и ничего не 
делает. Если он ее нашел, начинается работа. Рациональность веры – 
в том, что с ее помощью народ организуется на цивилизационное 
строительство. Это своего рода технология созидания.  
 



 

 278 

А.С. Кончаловский: Вот очень интересный вопрос: какую 
роль религия играет в жизни человечества и в разных куль-

турах. Вы начали с того, что и в Европе были нетерпимость, несво-
бода. Абсолютно согласен. В Средние века в Европе, как и на Руси, 
человеческая жизнь ценилась очень низко. Тогда можно было уби-
вать и не быть за это наказанным. Но в Европе по каким-то причи-
нам запретили убийство раба, а потом отменили рабство не в XVI и 
не в XIX в., а в XII. В XIII в. уже возникла Великая хартия вольно-
стей. Религия или какие-то другие обстоятельства, скорее всего 
связанные с религией, порождали у них и у нас разные формы са-
моорганизации, разные социальные устройства. Вот что интересно. 

Безусловно, Средние века были жестокими. Но есть одно 
«но». Инквизиция – это жестокость, идущая от церковной власти. 
В России жестокость всегда шла от власти светской. Только от нее. 
Церковная власть в Европе пыталась подчинить себе светскую. 
Шла постоянная война между церковью и цезарем, в которой вы-
игрывала то одна сторона, то другая. Однако со временем Ватикан 
перестал претендовать на политическую власть, отделил себя от 
власти. Именно поэтому в недавние времена польская церковь 
встала на сторону «Солидарности» против государства. А наша 
постперестроечная церковь, как только получила свободу, стала 
поддерживать власть. Надо понимать, что институт церкви – не 
религия; это организация, состоящая из людей. Они принадлежат 
той или иной культуре со всеми ее достоинствами и недостатками, 
т.е. с тем, что мы называем национальными особенностями, не пы-
таясь разобраться в них по существу.  

Интересно, что из буддизма, например, выросли колоссаль-
ные цивилизации, которые сейчас развиваются чрезвычайно актив-
но, – как и Китай с его компартией и конфуцианским миропонима-
нием. Это доказывает: темпы экономического развития в какой-то 
степени зависят от того, как человек понимает свою роль в общест-
ве. Разные конфессии, как мне кажется, накладывают различные 
обязательства на индивидуума. Религия есть отношения между че-
ловеком и Богом. И в разных религиозных системах они складыва-
ются по-разному. Мусульманин очень педантичен в соблюдении 
обрядов: молитва шесть раз в день, омовение всех частей тела, 
прежде чем приступить к трапезе, и т.д. Но если Аллаха изобрази-
ли карикатурно, мусульманин будет бегать за осквернителем, что-
бы отрезать ему уши. А вот протестанту это глубоко безразлично – 



В какого бога верит русский человек 

 279 

у него иные отношения с Богом. Поэтому ошибочно думать, что 
все религии гомогенны. Нет, они моделируют разные формы пове-
дения, настраивают на разное мировосприятие.  

Вот, африканские религиозные культуры тоже довольно ус-
тойчивы и влиятельны, но почему-то не дают оснований надеяться 
на скорое возникновение в Африке цивилизованных государств. 
Мы предпочитаем об этом стыдливо молчать, чтобы избежать по-
литических некорректностей. А один африканский культуролог 
выразился очень точно: у нас в Африке одна проблема – hardware 
демократический, а вот sowtware авторитарный. И в России так же: 
хардвер демократический (выборы, верховные советы, дума, сена-
торы, конституция), а софтвер-то все равно средневековый. 

Существует биологический геном. Я предлагаю выделить 
еще и культурный геном. Он определяет все поведение человека 
той или иной культуры. Нет понятия «человек и закон» – это абст-
ракция. Есть японец и закон. Поляк и закон. Еврей и закон. Закон и 
Бог – в некотором смысле одно и то же. После Бога человек стал 
контролировать и сдерживать закон. Поэтому «русский человек и 
закон» – это тема «русский человек и Бог». Мы боимся тронуть эту 
тему, отделываемся формулировкой «национальная специфика». 
Но пока не разберем геном русской культуры по кирпичику, не 
поймем, что нам мешает быть цивилизованным гражданским об-
ществом. Лоуренс Харрисон рассказывал о приеме у Д.А. Медве-
дева. Харрисон скромно (а он – такой старый еврей) говорит: знае-
те, господин президент, было бы неплохо, если бы ваши ученые 
всерьез занялись изучением русского национального «комплекса», 
типологией русского характера. Медведев немедленно среагиро-
вал: мы не позволим менять русскую самобытность. И Харрисон 
понял, что к этому разговору (тогдашний) президент не готов. Нас 
держит эта русская самобытность, страх, что кто-то отнимет у нас 
нашу «русскость». А по мне, хоть бы избавиться от нее! Петр Ро-
манов сильно поприжал эту «русскость» – то отжившее и архаич-
ное, что мешает нашему вхождению в современный мир, нашей 
европейской интеграции. Но преодолеть ее так и не смог. 
 

Ю.С. Пивоваров: Когда мы с Вами познакомились и пожали 
друг другу руки, я даже испугался, какая сильная у вас рука. 

Сильный Вы человек. И Ваша концепция России, если так можно 
выразиться, сильна и, на первый взгляд, непротиворечива. По-Ва-



 

 280 

шему, русская история оказалась плохой, неудачной. Но неудачна 
она потому, что Вы ее так интерпретируете. 
 
           А.С. Кончаловский: Конечно, она неудачна. Я как-то даже  
           сказал в Казани: лучше бы вы сделали нас мусульманами – 
больше было бы порядка. Не получилось. Да, плохие. Но какие 
есть. 

 
Ю.С. Пивоваров: Что было хорошего в русской истории по 
Кончаловскому? Появление тех «белых» русских, которые в 

XIX и немного в ХХ в. сочиняли стихи и прозу, писали музыку… 
Получается, что за тысячу лет эта цивилизация только одно и про-
извела: культуру «белого» европеизированного меньшинства. 
А сейчас, как Вы утверждаете, Московия все-таки победила. Кон-
чаловских в стране просто физически мало. На что же остается на-
деяться? На какой-то коллапс, результатом которого станет либе-
ральная диктатура, полицейщина с либеральным лицом? Но ведь 
это, по существу, повторение того, что говорили люди, которых Вы 
не любите – большевики. Они примерно так же интерпретировали 
русскую историю. Может быть, были какие-то другие акценты, но 
логика, интенция, цель–средства…. Все эти ленины, троцкие хоте-
ли переделать Россию, были своего рода организаторами «счастья 
не по-русски». Ничего не получилось.  

Вот, интересная вещь. Мы – Институт научной информации 
по общественным наукам. Мы, ученые-обществоведы, работаем, 
изучаем. А тут приходит умный, образованный человек и говорит: 
нет, ребята, не нужно ничего этого. Необходим новый Петр. Поче-
му? Если уж говорить всерьез, ничего хорошего для России этот 
«медный всадник» не сделал. Ведь что он натворил? Установил 
дичайшее крепостное право. Разрушил единственный уцелевший за 
XVII в. демократический институт – выборы патриарха. Именно с 
петровских времен русская православная церковь, как говорил 
Достоевский, находится в состоянии паралича. А все эти «птенцы 
гнезда Петрова»? По сравнению с более-менее утонченной русской 
допетровской аристократией это же бандиты. Разве можно срав-
нить окружение Петра, например, с князем В. Голицыным – по су-
ществу, главой «кабинета» Софьи Алексеевны? Нет, не повезло 
нам с Петром. Он и был квинтэссенцией «русскости», дикости, не-
европейскости. И его наследники как раз отыгрывали то, что он 

! 



В какого бога верит русский человек 

 281 

наделал в русской истории. Обречены были на дурное наследие, но 
переделывали его. 

Понимаете, какая штука. Нам с Вами уже не переиграть ис-
торию. Не переписать ее – даже вместе с А.А. Тарковским или с 
кем-то еще. Она такая, какая есть. Не отменить нам и мифологию 
истории. Мифы навсегда останутся в основе национальной культу-
ры. Но то же самое у французов, итальянцев и проч. В фундаменте 
французской культуры сохранятся мифы о Жанне д’Арк, Генри-
хе IV, Людовике XIV – Короле-Солнце. Мы всегда будем пред-
ставлять М.И. Кутузова добрым дедушкой по Льву Толстому, хотя 
он был совершенно другим человеком. И т.д., и т.п. 

История наша совсем не такая, как бы сказать, печальная, 
безнадежная, как может показаться. И крестьянское сознание – не 
монолит; там были разные типы. И не было оно настолько уж ту-
пиковым, не стояло непреодолимой преградой на пути развития. 
И русская община, о которой Вы говорили, – очень сложное, мно-
гомерное образование. На рубеже XIX–XX вв. она здорово эволю-
ционировала. Меня вполне убеждают такие люди, как А.В. Чаянов, 
Н.Д. Кондратьев, многие эсеры, которые именно с эволюцией об-
щины, с кооперацией, с прогрессом производительных сил связы-
вали будущее русской социальности. Ее задушили, она проиграла 
историческое соревнование. Но такой шанс был, он отчасти реали-
зовался. Значит, в России существует потенциал развития – это не 
мертвая социальная среда. И ведь прав Ясин: большинство людей 
живет сейчас в городах. А здесь жизнь строится по иному социаль-
ному расписанию, в ином (не природном) ритме. Это другой тип 
существования – раскрепощающий. 

Я не верю в чудо. Но думаю, что русская история вырабаты-
вала и постепенно выработает основания гражданственности и то-
го, что Вы называете полицентризмом. Страна в ХХ в. сильно из-
менилась. Это страна поголовно грамотных, безусловно, 
информированных людей, живущих пусть и в плохих, пусть в со-
ветских, но в городах. Сейчас для многих из этих людей открыта 
граница, доступен мир. Не думаю, что груз Московии остановит 
наше движение в историческом пространстве. 

Мы пережили чудовищный, суицидальный век, понимаете? 
Сейчас Россия выходит из того ужаса, который он принес. По-
моему, оно скорее выздоравливает, чем пытается самоуничтожить-
ся. И в отличие от всех тех стран, с которыми Вы нас сравнивали, – 



 

 282 

от Африки, скажем, – у нас есть великая культура и великий язык. 
Культура и язык мирового уровня – наш вклад в мировую культу-
ру. В этом наша надежда. 

 
А.С. Кончаловский: Вы послепетровскую культуру, соз-
данную «белым русским миром», имеете в виду? 
 
Ю.С. Пивоваров: Не только. Безусловно, побочным следст-
вием реформ Петра, хотя он и не думал об этом, явилось 

проникновение европейского Просвещения. Но пришла Европа в 
Россию раньше, в XVII столетии – еще в Смуту, затем при Михаи-
ле, при Алексее. При брате Петра, Федоре Алексеевиче, существо-
вал запрет являться ко двору в польском платье. Значит, ходили 
уже в польском, т.е. европейском, платье. Ощущались  тяготение к 
Европе, нужда в ней. Да и заимствования были – новшества, ме-
нявшие облик России. Соборное уложение 1649 г., например, «сде-
лано» на основе юридической «техники», взятой в Речи Посполи-
той, в Польше. И т. д.  

Вы построили очень умную и удобную схему. Но она не со-
ответствует реальности. Не так все было. Или не совсем так. Я не 
думаю, что Россия – дикая окраина христианского мира. У нее свои – 
и очень сложные – исходные условия. Это цивилизация, которая 
строилась вне влияния Античности. Это цивилизация, возникшая в 
северных широтах – первая попытка человечества построить куль-
туру на севере, в тяжелейших климатических условиях. 
 
         А.С. Кончаловский: У эстонцев схожие условия, а результат  
         принципиально другой. 
 

Ю.С. Пивоваров: В России климат несколько иной, чем в 
Скандинавии. У эстонцев он мягче, страна несравнимо ком-

пактнее, развивалась в ареале европейской культуры. Я хочу сказать, 
что не все так грустно. Вы знаете, меня очень греют цифры – данные 
социологических опросов. Они показывают, что около 20% людей 
в России хотят жить в условиях рыночной экономики, правового 
государства, ездить на Запад, учить иностранные языки... Такого 
никогда раньше не было – даже в начале блистательного ХХ в. То-
гда таких людей было всего несколько процентов. Нынешние 20 – 
это значительный плацдарм для прорыва. Я не сомневаюсь, что в 

! 

? 



В какого бога верит русский человек 

 283 

ближайшие годы в России начнутся очень серьезные изменения, 
которые будут носить демократический характер. «Класс 20%» го-
тов влиять, действовать, самоорганизовываться, отвечать за себя. 
Это то, чего Вы хотите, ждете, на что мы надеемся. Вот что я Вам 
скажу. 
 

А.С. Кончаловский: Не могу удержаться и не ответить. 
Во-первых. То, что люди живут в городах, вовсе не означа-

ет, что они – буржуа. «Буржуа» – от слова «бург», город, да? 
С эпохи Возрождения действовала веберовская формула: «Воздух 
города делает человека свободным». В городе человек начинает 
понимать, что он – часть общества. Так начинаются республика, 
вече. Так возникает право голоса: я плачу налоги и имею право 
влиять на решения властей.  

Но города в таком смысле в России не было. Горожане в 
большинстве своем не принимали и не принимают участия в 
управлении обществом. Крестьянин, приезжающий в город, стано-
вится не горожанином, а люмпеном. Почему? В деревне у человека 
нет анонимной ответственности. Все знают, кто гулящая баба и кто 
тать. В городе она возникает, и в этих условиях сразу проявляется 
«детский», т.е. не повзрослевший, криминальный характер кресть-
янского сознания.  

В городском обществе крестьянин превращается в люмпена. 
Ведь он по-прежнему «исповедует» архаические ценности. У него 
чрезвычайно узкий круг доверия – только семья. Символическое 
слово – семья, да? У нас очень часто человеком движет зависть, 
отсутствует всякая кооперация с соседями. Примеров тому множе-
ство. Вспомните наших таксистов, которые во время катастроф 
поднимают цену в десять раз. И в Челябинске после падения ме-
теорита1 взлетели цены на стекла. Причина очевидна: можно за 
счет ближнего нажиться. Система ценностей, на мой взгляд, если и 
изменилась, то очень незначительно.  

В Ваших словах я чувствую фатализм. Вы сказали: историю 
не переиграть. Это так. Я и не предлагаю ее переигрывать, историю 
надо просто изучать.  

                                                      
1
 15 февраля 2013 г. в окрестностях Челябинска взорвался метеорит. Из-за 

ударной волны пострадали 1613 человек (большинство – от выбитых оконных 

стекол), были повреждены жилые дома и муниципальные здания. 



 

 284 

Далее. Я вовсе не пессимист. Вы говорите, коллапс – не вы-
ход для культуры. Возможно. Но коллапс не значит смерть. Когда 
разваливалась Римская империя, никто не бегал с ужасом по ули-
цам с криками: «Катастрофа!» Империя закатывалась, но возникли 
же катакомбы, где копошились христиане. Христианство медленно 
просачивалось наверх. Так что под обломками империи погибли 
далеко не все…  

На месте одной цивилизации неизбежно возникает другая. 
А вот какая? Я не утверждаю, что у нас вообще нет пути, нет пер-
спективы. Я задаюсь вопросом: появляется ли сейчас новый тип 
русского европейца? Мой ответ: да, безусловно, появляется. Сего-
дняшний информационный мир, скорость передачи информации, 
открытость всех информационных каналов и т.д. рождают новое 
самосознание. В Интернете, конечно, есть свои идиоты, занятые 
видеоиграми, но множество людей, погружаясь в это пространство, 
вырабатывают новые ценности, меняются, европеизируются.  

Что касается «бяки» Петра I, то он действительно «рванул» 
по церкви. Но иначе его бы задушили, убили его же близкие. 
Он удалил церковь от власти, превратил ее в инструмент государ-
ства. Конечно, церковь не могла его за это по головке погладить. 
Естественно, в церковной среде возникло сопротивление, все пет-
ровское отторгалось.  

Теперь о большевиках. У Петра были приблизительно те же 
иллюзии, что и у них, – тут я с Вами согласен. В этом смысле он 
действительно первый большевик. Большевики были вооружены 
марксизмом, который рассматривал человека не как пересечение 
культурных связей, а как конгломерат исключительно экономиче-
ских отношений. Марксизм может породить английский комму-
низм (там коммунисты до сих пор сидят с трубками у камина) или 
Пол Пота в Камбодже, уничтожившего миллионы. Русский мар-
ксизм был сродни не английскому, а скорее камбоджийскому. 
У большевиков с Пол Потом одна культурная установка: кто не с 
нами – тот против нас.  

Сейчас мы вооружены тем, что называется культурологией, 
нацеленной на выявление причинно-следственных связей, анализ 
происхождения культурных ценностей. Вот, Вы говорите: мы соз-
дали великую цивилизацию. Но, повторю, питается она объедками 
с европейского стола. Другой вариант – мусульманская культура; 
если двигаться дальше на Восток, там уже господствует конфуци-



В какого бога верит русский человек 

 285 

анская этика. Это не наш путь. Как только всерьез и надолго сядем 
к европейскому столу, все у нас будет по-другому. 

 
Ю.С. Пивоваров: Достоевский, Толстой, Серебряный век – 
разве это «объедки»? 
 
А.С. Кончаловский: Достоевский – это европейская кон-
цепция диалектики, абсолютное сомнение в ценностях. Он 

породил Ницше. На мой взгляд, Достоевский не был православным. 
Истовым христианином – да, но не православным. Православный 
художник не в состоянии обосновать относительность добра и пре-
лесть зла. А Достоевский питался именно такой философией… 

Я хочу закончить чудным анекдотом, который всех нас при-
мирит. О шести евреях, изменивших мир. Моисей сказал, что все 
оттуда (указывает на небеса), Соломон сказал: все отсюда (показы-
вает на голову), Христос сказал: все отсюда (показывает на сердце), 
Маркс сказал: все отсюда (показывает на желудок), Фрейд сказал: 
все отсюда (показывает на причинное место). А Эйнштейн сказал: 
братцы, все на свете относительно…  
 

Ю.С. Пивоваров: Вот это удачный финал. Благодарю 
вас, Андрей Сергеевич, коллеги. Наш семинар завершен .  
 

? 



 

 286 

 
 
 
 
 
 
 
 

ЛОВУШКИ ИСТОРИЧЕСКОГО ТУПИКА 

(Семинар 18 июня 2013 г., ИНИОН РАН) 

 
И.И. Глебова (ИНИОН РАН): Инициатива в проведении 

этого семинара принадлежит издательству «Прогресс-
Традиция», его главе – Борису Васильевичу Орешину.  
Он и пригласил сегодняшнего докладчика – Игоря Гри-
горьевича Яковенко, за что мы ему благодарны. 

 
И.Г. Яковенко: Коллеги, тема моего доклада – феномен 
исторического тупика. Речь пойдет о природе этого явле-

ния и тех проблемах, с которыми сталкивается общество, оказав-
шееся в тупике. Ситуацию исторического тупика можно рассмат-
ривать в разных аспектах. Меня интересует культура. Я вижу и  
раскрываю эту проблематику как проблематику культуры. 

Что представляет собой этот феномен? Исторический тупик – 
ситуация, в которой дальнейшее существование социокультурного 
организма (проще говоря, исходной культуры) в устойчивых пара-
метрах невозможно. Эти параметры, отвечающие базовым характе-
ристикам целого, приходят в неразрешимый конфликт с вмещаю-
щим пространством (социальным, экономическим, геополитическим, 
технологическим и т.д.). Иными словами, исторический тупик вы-
растает из критической неадекватности социокультурного целого 
реальности.  

Общество при этом оказывается не в состоянии осознать ре-
альность во всем объеме. Дело в том, что в ситуации тупика реаль-
ность некоторым (непостижимым, неприемлемым) образом меня-
ется, причем меняется кардинально. Привычные (естественные, 
«правильные», опирающиеся на сакральный прецедент) решения 
возникающих проблем не срабатывают. Теоретически возможность 



Ловушки исторического тупика 

 287 

выхода из тупика располагается за рамками системного качества. 
Однако социокультурная целостность по разным причинам (ценно-
стным, психологическим, ментальным) отказывается – либо оказы-
вается неспособной, что часто одно и то же, – меняться. 

При восприятии тупиковой ситуации над нами в значитель-
ной мере довлеет схематика просвещенческой мифологии. Есть 
субъект истории, он осмысливает реальность, проблематизирует ее, 
находит решения и в этих процессах преобразует себя и окружаю-
щий мир. Такая картинка слишком хороша – она не отражает ис-
тинной природы человека и общества. 

Большие культурные традиции (или локальные цивилизации) 
представляют собой достаточно жесткую структуру. Между пер-
цепциями человека и его интеллектом располагается еще один кон-
тур – врожденная (усвоенная с молоком матери) культура. Она и 
задает как рутинные, так и творческие аспекты человеческой ак-
тивности. Архаический и традиционный человек в значительной 
степени может быть описан как культурный автомат1. Конечно, лю-
ди, наделенные творческим потенциалом, рождают новое. Но век-
торы творческой активности задаются доминирующей культурой. 
Любая инновация становится фактом общественной жизни лишь 
после того, как пройдет фильтры культуры – будет признана до-
пустимой, представляющей интерес, полезной. В противном случае 
ее не заметят либо отметят, а автора сожгут на костре. 

Человек и врожденная ему культура находятся в сложных 
субъект-субъектных отношениях. По мере разворачивания всемир-
но-исторического процесса мера субъектности человека нарастает. 
Но, во-первых, прирастание происходит чрезвычайно медленно. 
Во-вторых, история идет через смену локальных цивилизаций. Од-
на жесткая структура, исчерпавшая возможности развития, разру-
шается и уступает место следующей. Возникнув в процессе циви-
лизационного синтеза, она проходит отпущенный ей путь и 
однажды также сходит с исторической арены. 

Всякая культура структурирована определенным образом: 
включает ядро (базовые ценности, модели переживания/понима-
ния/оценки, базовые алгоритмы действия) и широкое пространство 

                                                      
1
 В том смысле, что познание, переживание и действие в мире разворачи-

ваются для традиционалиста и архаика строго в рамках врожденной культуры. 

В этом специфика их бытия. 



 

 288 

сравнительно периферийных элементов. В ходе исторической эво-
люции каждая культура переживает разнообразные изменения, 
трансформации, подвижки. При этом ассимилируются инновации, 
происходят изменения на периферийных уровнях культуры. Одна-
ко ядро сохраняется более или менее неизменным. «Полноценный» 
исторический тупик связан с тем, что выход из создавшейся ситуа-
ции возможен только лишь на путях разрушения ядра и транс-
формации системообразующих элементов. 

В этом случае энергия противостояния переменам поднима-
ется до максимальных значений. Культурная традиция продуциру-
ет иррациональный ужас перед сменой парадигмы, демонизирует 
акторов исторической динамики, вопиет о том, что настали по-
следние времена, и всадники Апокалипсиса топчут родную землю. 
Выход из тупика требует смены ценностей. Культура диктует: цен-
ности – это наша база. Можно поменять и отбросить все, но глав-
ное – сохранить ценности. 

Осмысление и проблематизация реальности разворачиваются 
в рамках зашедшей в тупик культуры, определяются ее органикой. 
Но эта культура задает интерпретации и диктует решения, усу-
губляющие тупик. Она продуцирует иррациональные переживания 
и фобии по отношению к альтернативам, создает мифологии, объ-
ясняющие причины «напастей», формирует идеологию «возвраще-
ния к истокам», разгоняет волну архаизации, эсхатологической ис-
терии и т.д. 

Повторю, с точки зрения культуролога, механизм историче-
ского тупика состоит в том, что культура (а значит, и сознание об-
щества, зашедшего в тупик) оказывается неадекватна качественно 
изменившейся ситуации. «Исходная» культура не рассчитана на 
новые параметры, не предполагает ответов на новые вызовы, не в 
состоянии адекватно оценить и осмыслить происходящее, не рас-
полагает потенциалом самоизменения, достаточным для разреше-
ния тупиковой ситуации. 

Здесь возникает объективное противоречие между культурой 
как безличной самоорганизующейся сущностью, в силу внутренней 
логики ориентированной на бесконечное самовоспроизводство, и 
человеком – носителем этой культуры, законами природы также 
ориентированного на самовоспроизводство. Сохранение культуры 
означает обскурацию сообщества носителей обреченной культуры. 
Либо из этого конфликта рождается творчество, разрушающее ста-



Ловушки исторического тупика 

 289 

рую структуру, либо носители обреченной модели сходят с исто-
рической арены.  Сценарии такого «схождения» весьма разнооб-
разны. В самом простом случае внуки и правнуки этих людей обре-
тают другую идентичность и начинают говорить на других языках. 

При этом важно помнить, что речь идет о социокультурном 
организме как целом. Отдельные члены этого сообщества могут 
видеть и понимать, что происходит, предлагать адекватные реше-
ния. Однако процессы развития целого задаются доминирующим 
системным качеством. Все определяется не тем, что пишут или 
предлагают какие-то люди, но тем, что принимает или отвергает 
общество как целое. С точки зрения культуролога, исторический 
тупик – это одна из форм выражения кризиса культуры. 

В условиях тупика органичные для данной  культуры реше-
ния все больше разбалансируют ситуацию. Известно: ответ палео-
литического человека на снижение уровня биологического изоби-
лия окружающей природы состоял в совершенствовании 
технологий охоты и собирательства. В результате выбивалось все 
живое и окончательно подрывалась база палеолитического бытия. 
Точно так же загоняло себя в тупик проигрывавшее холодную вой-
ну позднесоветское общество, давая экстенсивные ответы на ин-
тенсивные вызовы. Накапливались горы устаревшей военной тех-
ники, деградировали социальная сфера, инфраструктура, сельское 
хозяйство, формировалась устойчивая продовольственная зависи-
мость от мирового рынка. Для страны, боровшейся за мировое гос-
подство, это вело к катастрофе. 

История свидетельствует о неспособности обществ, необра-
тимо зашедших в тупик, пойти по единственно возможному пути, 
который обещает выход, выживание. «Исходная» культура задает 
движение по пути перехода в историческое небытие. В этом и со-
стоит феномен исторического тупика. 

Приведу два примера, иллюстрирующих эту ситуацию. 
В высшей степени показательна вакханалия самоубийствен-

ного поведения широкого субъектного слоя Речи Посполитой (маг-
натов и шляхты), завершившаяся утратой суверенитета и разделом 
страны. Во второй половине XVIII в. Польша переживала глубо-
чайший внутренний кризис. В рамках доминировавшей в польском 
общественном сознании парадигматики выхода из этого кризиса не 
существовало. В этой ситуации Австрия, Пруссия и Россия просто-
напросто выполнили функцию «санитаров леса».  



 

 290 

В контексте падения Речи Посполитой нельзя не назвать 
«Конституцию 3 мая» 1791 г., принятую усилиями «патриотиче-
ской партии». Конституция обеспечивала выход польско-литов-
ского государства из исторического тупика. Но дело «патриотов» 
похоронило национальное предательство значительной части маг-
натов и шляхты. Феликс Потоцкий и Северин Ржевуский обрати-
лись к правительству Екатерины II c просьбой о военной помощи 
Тарговицкой конфедерации, создаваемой ими для защиты старого, 
самобытного государственного порядка в Польше и вольностей 
шляхетских. Помощь конфедерации послужила поводом для воен-
ной интервенции России, завершившейся окончательным разделом 
страны. 

Сходным образом развивались события, связанные с Фло-
рентийской унией 1439 г. Уния представляла собой догматический 
компромисс между православием и католичеством. Такое условие 
спасения доживавшей последние дни Византийской империи вы-
двигала католическая Европа. Через несколько лет уния была от-
вергнута и осуждена дружными усилиями иерархов церкви и наро-
да. Верная унии императорская власть осталась в меньшинстве. А в 
1453 г. Константинополь пал. При этом 80 тыс. регулярной армии 
султана Мехмеда II Завоевателя (Фатиха) противостояли 7500 бойцов 
и около трех тысяч союзников из Европы. Википедия так комменти-
рует «странность» этого соотношения: «Византийцы, враждебно от-
носившиеся к Церковной унии, заключенной их императором, не 
испытывали желания воевать»1. 

Настроения противников унии лучше всех выразил коман-
дующий византийский флотом Лука Нотара, заявивший: «Лучше 
увидеть в городе царствующей турецкую чалму, чем латинскую 
тиару». Желание мега друнгариуса  (адмирала) сбылось. Он, прав-
да, об этом пожалел: на глазах Луки Нотара был казнен сын, потом 
эта участь постигла и его самого. 

Далее произошло неизбежное: миллионы внуков и правнуков 
греков, отстоявших догматическую чистоту православия, перешли 
в ислам и включились в неминуемый процесс «потуречивания», т.е. 
этнокультурной ассимиляции. Завоевание турками Малой Азии и 
других византийских владений поставило местное население (гре-

                                                      
1
 Византийская империя. – Режим доступа: http://ru.wikipedia.org/wiki/ 

Византийская_империя. 



Ловушки исторического тупика 

 291 

ков, армян и устойчиво эллинизированное автохтонное население) 
в сложное положение. Режим налогообложения, правовой статус, 
перспективы социальной мобильности подвигали людей к перехо-
ду в ислам. Мусульманин был человеком первого сорта, христиа-
нин – второго.  

Процесс исламизации разворачивался постепенно. Новые му-
сульмане («ени мусульмонлар») не были прочны в вере: пытались 
сохранять старые верования, праздновали христианские праздники, 
восставали, возвращались к христианской общине. Но историче-
ская логика неумолима – постепенно происходили тюркизация и 
исламизация новообращенных. Смешанные браки закрепляли но-
вую идентичность. «Смена ментальности» происходила на фоне 
рутинной борьбы за выживание. 

В ситуации тупика возникают «блокировки», препятствующие 
качественному преобразованию «исходной» культуры. Назову их. 

Прежде всего это историческая инерция, понимаемая в са-
мом широком смысле. Инерция успешных в прошлом моделей по-
ведения и решений. Инерция сложившейся органики. Человек с 
рождения центрируется на ландшафтно-климатических характери-
стиках окружающей среды. Как указывают специалисты, охотники – 
предки народов Севера – исходно жили на территориях с умерен-
ным климатом, с изменением среды двинулись за стадами на север, 
пока не дошли до самых крайних широт. Формально-логически 
существовала альтернатива такой стратегии – включиться в неоли-
тическую революцию. В этом случае можно было остаться в поясе 
оптимального климата. Но такое поведение было бы качественным 
скачком. Народы Севера предпочли остаться охотниками и собира-
телями. 

Затем это гносеологический барьер. Актуальные культура, 
кругозор, система мышления (принципы, процедуры) блокируют 
понимание реальности. В результате возникают заведомо неадек-
ватные решения проблемы исторического тупика. Классический 
пример ложного понимания стадиально иной культурной реально-
сти – культ карго. Американские археологи нашли в Центральной 
Америке следы человеческих жертвоприношений, принадлежащие 
эпохе покорения ацтекской империи Эрнаном Кортесом. В челове-
ческих жертвоприношениях видят крайнее средство, к которому 
прибегали в чрезвычайных ситуациях. Историки связывают их с 
последней попыткой спасения империи. Как мы знаем, жертвопри-



 

 292 

ношения ацтекам не помогли. Здесь важно понять, что культура 
ацтеков (стадия исторического развития этого общества) в принци-
пе не могла предложить каких-либо других средств. Иными слова-
ми, исторический вызов не получил требуемого ответа. Не было 
культурных ресурсов, необходимых для адекватной интерпретации 
происходящего и поиска эффективных решений. 

Можно приводить примеры менее «дистантные». Скажем, со-
ветская элита (по причинам ценностно-идеологического, а также 
общекультурного и гносеологического свойств) не способна была 
постичь природу рыночного общества. А значит, не могла осознать 
преимуществ социального строя, конституированного правовой де-
мократией и экономической свободой. В этом случае тип мышле-
ния и видение ситуации задавала большая идеологическая тради-
ция. Поэтому в любом обществе для решения задач развития 
необходимо тормозить накал идеологического неистовства. Следует 
также создавать и поддерживать традицию духовной автономии эли-
ты (интеллектуальной, культурной, политической, элиты бизнеса).  

Далее: всякая культура как самоорганизующаяся целостность 
насколько возможно тормозит и затрудняет постижение альтерна-
тивы. Понимание успешной альтернативы разрушает актуальную 
систему ценностей. «Своя» культура, как правило, воспринимается 
как единственно возможная, как космический порядок вещей. Тра-
диционный индус не может представить себе мир, в котором не 
существует каст. Для него христиане или мусульмане – это еще 
одна каста. Россиянин, выросший в мире традиционной коррупции, 
искренне не верит в существование устойчивого порядка вещей, 
исключающего коррупцию. То же относится к правовой демокра-
тии, политической субъектности масс, подсудности власти. «Свой» 
социальный модус понимается как универсальный, единственно 
возможный способ бытия. 

Поэтому проблема постижения значимого Иного занимает в 
ситуации исторического тупика особое место. Иное невозможно ни 
понять, ни принять, ни отменить. Зашедшее в тупик общество всегда 
разрываемо в амбивалентном притяжении-отторжении исторической 
альтернативы (испытывает к Иному специфическую любовь-нена-
висть). Оно стремится уничтожить объект противостояния и в то же 
время завладеть (чудесным образом получить) массой предметов, 
технологий, удобств, рождаемых в лоне богомерзкого противника.  



Ловушки исторического тупика 

 293 

Помимо ценностного конфликта существует и экзистенци-
альная дистанция. Локальные цивилизации и большие культурные 
традиции в некотором смысле суть лейбницевы  монады. Они 
взаимонепостижимы. Иная цивилизация не может быть адекватно 
отображена в системе «нашей» цивилизации. Для ее адекватного 
восприятия необходимо выйти во внешнее по отношению к собст-
венной культуре пространство, найти универсальный язык, способ-
ный описывать цивилизационные феномены в объективированных 
характеристиках. Результаты такой работы понятны специалистам-
гуманитариям, но недоступны «правильным» носителям местной 
традиции. 

Здесь мы сталкиваемся со специфическим парадоксом. Про-
фессионал, которому удалось постичь глубинные основания каче-
ственно иной культурной реальности, не может донести это знание 
до носителей врожденной ему культуры. Решение задачи понима-
ния ведет к выходу из исходного культурного пространства. В ак-
тах интеллектуального творчества и интуитивного постижения ис-
следователь способен преодолеть рамки собственной культуры. 
Но массовый носитель культуры задан достаточно жестко. 

Выход из исторического тупика всегда требует выхода за 
пределы актуальной культуры. Человек равен и одновременно не-
равен врожденной культуре. Задан ею – и способен выходить за ее 
рамки. Однако диапазон такой свободы колеблется от эпохи (фазы 
развития) к эпохе и определяется спецификой цивилизации. В си-
туации тупика мера свободы, диктуемая культурой, недостаточна 
для решения проблемы. 

Попутно выскажусь по поводу одной элитной иллюзии, при-
сущей обществам эпохи модерна. Элита авторитарных обществ 
накачивает пропаганду, дезинформирует и дезориентирует населе-
ние, полагая, что она-то все понимает и в узком кругу (среди «сво-
их») называет   вещи своими именами. Это не так. Социокультурный 
организм целостен. Иррациональные идеи, фобии, примитивные 
схемы, пустые мечтания проникают «вверх» по каналам социаль-
ной коммуникации и влияют на  ЛПР (лиц, принимающих реше-
ния). Задают их сознание не менее императивно. В результате лю-
ди «наверху» начинают верить в байки для простонародья. 

Исторический тупик характеризуется кризисом или деграда-
цией интеллектуальной  элиты. Деградирующая элита перестает 
выполнять одну из важнейших своих функций – критики основа-



 

 294 

ний культуры, рефлексии доминирующих представлений, верифи-
кации расхожих мифов и заблуждений. Элита постоянно указыва-
ет на философские, нравственные и логические границы истин, на 
которых базируется социокультурное целое. Функция сомнения 
жизненно необходима любому вменяемому обществу. Историче-
ский тупик достаточно часто (хотя и необязательно) разворачива-
ется на фоне побеждающего тупого самодовольства. 

Роль элиты двойственна и внутренне противоречива. С одной 
стороны, она призвана сохранять системообразующие основания 
культуры, рефлексировать и систематизировать их, формировать 
автомодель. С другой – выходить за границы этого системного ка-
чества. Развитие (как и адекватное самопонимание) в принципе не-
возможны без импульса к выходу за грань. Все это – прямые функ-
ции элиты. 

В эпохи кризиса случается, что наиболее адекватная ситуа-
ции часть элиты предлагает успешное решение, выходящее, одна-
ко, за рамки системного качества. Если такое решение побеждает, 
можно говорить о том, что кризис снят. Но настоящий кризис в том 
и состоит, что решения, выходящие за рамки качественных харак-
теристик социокультурного целого, отвергаются. «Конституцию 3 
мая» Речи Посполитой я уже упоминал. Можно вспомнить о том, 
что интеллектуалы поздней Византии предлагали правителю снять 
утративший всякий смысл титул «императора ромеев» и объявить 
себя королем эллинов. Естественно, эти предложения отвергались. 
Византия проделала путь из политического ничтожества в небытие 
в ореоле сладостных воспоминаний и вселенских притязаний. 

В предшествующие историческому тупику эпохи складыва-
ются типологически сходные ситуации. Элита разгромлена, загнана 
под лавку, разобщена и расколота. Механизмы рекрутирования 
элитного слоя деградировали. Общество утратило способность 
формирования моральных и интеллектуальных авторитетов. А ведь 
элита представляет собой специфический механизм, обеспечиваю-
щий адекватность исторического субъекта. Независимость суж-
дений и гарантия того, что эти суждения будут донесены до ауди-
тории, – критерий социального здоровья общества. 

Вспомним: в позднем СССР часть интеллектуальной элиты 
декламировала провластные мантры, часть самоустранилась и 
замкнула уста, а часть говорила вслух об общественных проблемах. 
Именно эта, последняя группа элитного слоя выполняла генераль-



Ловушки исторического тупика 

 295 

ную функцию элиты и оправдывала ее существование. Из этого не 
следует, что элита обязана критиковать, отвергать и сомневаться 
при всех обстоятельствах. Из этого следует, что утверждение идей 
и ценностей (в том числе базовых), а также их критика и отрицание 
должны разворачиваться в рамках корректной и открытой дискус-
сии. Это обязательный и легитимный элемент жизни цивилизован-
ного общества. 

Сплошь и рядом ситуация исторического тупика связана с 
тем, что массовый традиционный субъект оказывается неадекватен 
резко изменившейся технологической среде. Речь идет о всех техно-
логиях – социальных, политических, культурных, экономических, 
промышленных, информационных. Дело в том, что качественные 
характеристики технологического пространства и качественные 
характеристики человека, оперирующего в этом пространстве, на-
ходятся в жесткой диалектической взаимосвязи. 

Здесь мы касаемся темы, заблокированной для осмысления 
по ценностным основаниям. Идеология прогресса, система гумани-
стических ценностей, либеральное сознание, политкорректность, 
постколониальная критика и другие идейные феномены, форми-
рующие современный интеллектуальный климат, не способствуют 
пониманию и формулированию некоторых истин. Однако техноло-
гические революции всегда требуют качественно иного субъекта, 
адекватного новому технологическому пространству. Стадиальные 
характеристики технологий и стадиальные характеристики субъек-
та технологического пространства жестко взаимоувязаны. 

Мы редко задумываемся над этим. Между тем история XIX в. 
свидетельствует – эпоха пара не сопрягается с жесткими формами 
социальной несвободы. Там, где возникают железные дороги и 
фабрики, рушатся крепостное право (Россия) и рабовладение 
(США). Человек, конституированный сословным сознанием, не 
сопрягается с индустриальным рыночным обществом. Об этом 
свидетельствуют не только революции XIX в. в Европе, но и Фев-
ральская 1917 г. в России. Ошибочно полагать, что палеолитиче-
ского охотника и собирателя можно «переучить» на земледельца 
или скотовода. Такие преобразования – чрезвычайно мучительный 
процесс, в ходе которого происходят вымирание и маргинализация 
массы зашедших в тупик людей. По существу, вымирает человек 
вчерашний – вместо него рождается человек сегодняшний, отли-
чающийся от него стадиально и экзистенциально ему чуждый. 



 

 296 

Варвар (человек военной демократии, житель догосударст-
венной окраины) массово вписывается в государство и цивилиза-
цию в рамках одного из самых жестоких социальных институтов, 
созданных человечеством, – рабовладения. Необходимо держать 
поколения в ситуации насилия, поставить человека на грань выжи-
вания – только тогда из стадиально вчерашних людей в ходе мучи-
тельной мутации сформируется человеческий материал, адекват-
ный следующей стадии исторического развития. При этом массы 
людей гибнут, оказываются не в состоянии вписаться в противоес-
тественный для них мир. 

Такова трагедия исторического бытия, о которой мы стара-
емся не задумываться. Современная система образования, инфор-
мационное пространство, институты просвещения могут миними-
зировать утраты, но не способны снять описанное противоречие. 
Оно принципиально неразрешимо. Новое отрицает и хоронит ста-
рое. А старое хочет жить и стремится разрушить это новое. 

Завершая общие размышления и возвращаясь к нашей теме, 
скажу, что выход из исторического тупика часто требует смены 
исторического субъекта. Сам субъект на такие трансформации 
заведомо не способен. Их может задавать элита, отчужденная от 
массы носителей идентичности и осознающая веление историче-
ского императива. Смена человеческого типа – полноценная исто-
рическая трагедия: умирание универсума уходящей культуры, ги-
бель массы людей, маргинализация всех тех, кто не смог вписаться 
в «новый яростный мир».  

Только на фоне этой трагедии подрываются механизмы 
воспроизводства исчерпавшей себя традиции, а дети и внуки отре-
каются от космоса своих пращуров и присоединяются к победив-
шей исторической тенденции. Догоняющая модернизация в  глубо-
ко традиционных обществах в значительной мере решает задачи 
смены исторического субъекта. 

В заключение повторю принципиально важные положения, 
раскрывающие природу исторического тупика.  

Ключ к проблеме исторических тупиков лежит в культуре. 
Культура задает процедуру имяназывания: диктует язык опи-

сания, формирует дискурс и тем самым детерминирует целостный 
акт называния/переживания/оценки. 



Ловушки исторического тупика 

 297 

Культура определяет параметры сфер актуально значимого, 
заслуживающего внимания (фигура) и профанно-второстепенного, 
незначимого, табуированного к осмыслению (фон). 

Культура задает логические механизмы проблематизации. 
Ни одна проблема не самоочевидна. Статус проблемы санкциони-
руется культурой. Культура задает и интерпретацию проблемы: в 
чем она состоит, каковы «правильные» (естественные, санкциони-
рованные культурой) пути ее решения. Культура задает общий ха-
рактер технологии решения проблем; они органичны для нее, оп-
ределены ее природой. 

Тупик – историческая ситуация, в которой культура критиче-
ски утратила адекватность вмещающему контексту. А потому она 
препятствует выделению подлинно актуального, блокирует адек-
ватные называние/переживание/оценку, предлагает ложную про-
блематизацию и диктует катастрофические по своим последствиям 
решения. 

Можно задаться вопросом универсального порядка: почему 
культура однажды утрачивает адекватность? Самый общий ответ: 
все сущности конечны, ограничены во времени и пространстве. 
Условием существования живой природы является конечность 
жизни отдельных особей, а также таксонов1 любого ранга, форми-
рующих биоценоз планеты. Социокультурные целостности подчи-
няются тем же закономерностям. 

Культуры (локальные цивилизации), так же как и народы, 
рождаются, стареют и умирают. Механизмы  схождения с истори-
ческой арены могут быть прописаны в разных логиках. Я исхожу 
из общеэволюционных представлений. Любая устойчивая целост-
ность  конечна – пределом ее саморазвития являются границы сис-
темного качества. Внешний по отношению к данной целостности 
контекст радикально изменяется, требуя и от нее соответствующих 
изменений. На это данная социокультурная целостность не способ-
на в принципе. Собственно, я и пытался показать, как срабатывает 
эта закономерность. 

Понятно, что исчерпанность исходной конфигурации может 
быть (и бывает) обусловлена и внутренними обстоятельствами. 
Культура ведь конечна не только в силу того, что окружающий ее 

                                                      
1
 Таксон (лат.: taxare – оценивать) – группа объектов, предметов, объеди-

няемых по каким-либо признакам, свойствам в одну категорию. 



 

 298 

мир постоянно и неуклонно изменяется. Природа ее собственного 
бытия также с необходимостью предполагает завершение жизнен-
ного цикла. 

Рано или поздно пространство смыслов, заданное исходной 
структурой, исчерпывается. Сфера культурного творчества мелеет. 
Возможность создавать новые смыслы сходит на нет. Культура 
окостеневает. Исчерпанность потенциала развития данной культуры 
поначалу сказывается в отдельных ее сферах и подсистемах (ис-
кусство, социальные практики). Разворачиваясь, ситуация исчер-
панности охватывает все измерения социокультурного универсума.  

Культурная традиция останавливается в своем развитии. Раз-
растается непреодолимый конфликт между исчерпавшей себя 
культурой и сообществом ее носителей. Культурная парадигма ис-
черпывается. Наиболее яркие носители творческого потенциала 
двигаются к иным берегам. Культурная инерция обеспечивает воз-
можность рутинного существования, но не дает ответов на вызовы 
истории. 

Как видите, эта интерпретация кризиса исторического снятия 
культурной традиции не противоречит предложенной мною прежде 
модели. 

И последнее: понятие «исторический тупик», как я уже ска-
зал, соотносимо с понятием «кризис». Между тем кризисы разли-
чаются своим рангом. Природа локальной цивилизации такова, что 
допускает существование нескольких модальностей. Они могут 
последовательно реализоваться в ходе исторического развития. 
Большие культурные традиции способны радикально переструкту-
рироваться и переходить от одной модальности к другой. Нагляд-
ный пример – модальное преобразование российской цивилизации 
в XX в. На советском этапе российской истории сформировалась 
особая модальность идеократического общества. Но это лишь ча-
стный вариант цивилизационной целостности. 

Таким образом, исторические тупики фиксируют два типа 
кризисов, различающихся рангом: кризис перехода от одной мо-
дальности к другой и кризис исторического снятия большой куль-
турной традиции. Я сосредоточился на общих моментах и меха-
низмах кризиса. Однако, рассматривая ситуации исторических 
тупиков, следует по возможности различать, с каким из кризисов 
мы имеем дело. 

 



Ловушки исторического тупика 

 299 

И.И. Глебова: Коллеги, есть ли вопросы к докладчику? 
 
Л.В. Скворцов (ИНИОН РАН): Игорь Григорьевич, когда 
Вас слушаешь, складывается впечатление, что современная 

российская культура какая-то уж очень монолитная. Мне же пред-
ставляется, что это гремучая смесь традиционализма, архаизма, мо-
дернизма, постмодернизма и Бог знает чего еще. Как Вы считаете? 
 

И.Г. Яковенко: Я не говорю, что русская культура абсо-
лютно монолитна. Предложенная Вами характеристика – 

«смесь» – вполне адекватна; тогда, что называется, возможны ва-
рианты. Вероятны трагические процессы, когда архаическое начало 
будет подавлено или, напротив, архаическое будет громить то, что 
«продвинулось», – бывало такое в русской истории. Возможны са-
мые разные развороты традиции. Скажем, победят авторы «русо-
фильских» интернет-сайтов или верх одержат те, кого они называ-
ют «врагами русского народа». Что сработает в культуре, то и 
станет социальным фактом. Ситуация-то поливалентная.  

Но дело-то в чем: когда общество чересчур гетерогенно, раз-
витие проблематично. В истории происходят – мы стараемся об 
этом не говорить, потому что это оскорбляет наше нравственное 
чувство или вносит дискомфорт в сознание, – процессы «подчист-
ки» и выведения из бытия архаичного (того, что изжило себя). Так 
было во все времена. Но если в обществе чрезвычайно велики пла-
сты архаики, это создает существенные проблемы – в том числе и 
ловушки.  

 
В.В. Лапкин (ИМЭМО РАН): Игорь Григорьевич, мне пред-
ставляется, что, полагая культуру некой целостностью, – Вы 

ведь на этом строили свою аргументацию или бóльшую ее часть... 
 
           И.Г. Яковенко: Безусловно. 

 
В.В. Лапкин: …Вы показываете ее сущностью, отчужден-
ной от человека. В Вашей трактовке отсутствует связь меж-

ду культурой и человеком. Но если культуру понимать несколько 
иначе, будет ли работать Ваша аргументация? 
 

? 

? 

? 
! 



 

 300 

И.Г. Яковенко: Действительно, культура системна, целост-
на, но это вовсе не означает, что она неизменна. История 

культуры, если воспользоваться простейшими аналогиями, напо-
минает историю биологического вида. Культура возникает и разви-
вается в определенных, ограниченных пределах – за ними не дей-
ствует, кончается. Отношения же человека как носителя культуры и 
культуры – субъект-субъектные. Человек пытается менять культу-
ру, и ему это удается – в рамках того диапазона изменений, кото-
рый заложен в системном качестве. Когда граница перейдена, 
дальнейшие модификации становятся невозможными. Культура их 
отвергает.  

Заметьте: культура, особенно в условиях догоняющей модер-
низации, довольно легко усваивает частные изменения – техноло-
гии, мобильники, пятое-десятое. Модификации, связанные с пере-
работкой тех культурных слоев, что находятся ближе к ядру 
(ценностному, мифологическому), осваиваются сложнее. А базо-
вые, фундаментальные вещи трансформации не поддаются. Куль-
тура ложится, так сказать, костьми и всеми силами сохраняет свою 
сущность, собственные основания. Русская культура, к примеру, 
принципиально экстенсивная. Она блокирует любые попытки пе-
ревести ее в модальность культуры интенсивной. Если она переме-
нится, станет по преимуществу интенсивной, то перестанет быть 
русской. Россия не будет уже Россией. 

 
Ю.С. Пивоваров (ИНИОН РАН): Хочу задать вопрос вдо-
гонку. Когда-то я занимался Николаем Яковлевичем Дани-
левским, но не думал, что его идеи все еще актуальны. Осо-

бенно интересным мне кажется соединение либерального сознания 
профессора Яковенко с нелиберальной мыслью Данилевского. Все-
таки у меня ощущение, что для Вас культура есть нечто сущест-
вующее само по себе – не «субъект-субъектное». Вы ведь говорите: 
если человек пытается выйти за пределы системы, которая разре-
шает и запрещает, у него ничего не получается. Вы, я, люди здесь 
сидящие, – мы чего-то хотим, но культура нам не позволяет. Или, 
напротив, позволяет. Что же это за культура такая? Как она воз-
никла, где существует? Культура – нечто вне нас? Мне трудно по-
верить, что это так.  

Вы говорили о восприятии реальности через культуру. А что 
такое реальность? Есть некая объективная реальность, по-Вашему? 

? 



Ловушки исторического тупика 

 301 

Если каждый понимает реальность через культуру, значит, для ме-
ня или для Вас таким отражателем/улавливателем будет русская 
культура. Но тогда у каждой культуры – своя реальность. Возникает 
своеобразная цепочка: культура – реальность – человек/сообще-
ство. Каковы «взаимоотношения» внутри нее? Это, мне кажется, 
надо прояснить. Потом Вы говорите: из тупика выйти нельзя. 
А что, гибель культуры – обязательно тупик? 
 
           И.Г. Яковенко: Для культуры – да, а для людей необяза- 
           тельно. 
 

Ю.С. Пивоваров: Подождите-подождите, культура ведь мо-
жет диссоциироваться. Вы говорите, что культура – монада. 

Это даже сильнее, чем Данилевский, это уже прямо Шпенглер: у 
него культура – монада; Данилевский еще предполагал некую пре-
емственность культур, у Шпенглера нет и этого. Я не говорю, что 
это плохо, но удивительно – сегодня, через 100 лет… Когда Дани-
левский высказал свою точку зрения, на него набросились все. 
Главный аргумент: Россия – христианская страна, не культура оп-
ределяет наше поведение, а свобода воли, выбора человека. А у Вас 
культура – своеобразный аналог советского марксизма, который 
настаивал на соответствии производительных сил производствен-
ным отношениям. Вы переводите примерно тот же тип мышления в 
культурную сферу – так мне показалось. Но ведь это конец. Когда 
Вы говорите: русская культура экстенсивна, и как только она пере-
станет развиваться экстенсивно, то перестанет быть русской, – 
подписываете ей смертный приговор. Мы с Вами останемся, а ее не 
будет. Но что же тогда нами будет «руководить»? Ведь культура, 
по-Вашему, все определяет? Я совсем запутался. Распутайте, пожа-
луйста. 
 

И.Г. Яковенко: Вы задали примерно двадцать вопросов. 
Боюсь, что-то забуду. Начну с конца, потому что лучше 

помню. Если культура исчезнет, а мы останемся, для нас теорети-
чески возможны два варианта. Вариант «а»: эту территорию разби-
рают разные цивилизации, и мы, соответственно, уходим в другие 
культуры. Вариант «б»: мы переживаем новый цивилизационный 
синтез – оказываемся частью процесса рождения нового системно-
го качества, со своими системными характеристиками. 

! 



 

 302 

Ю.С. Пивоваров: А что значит – культура уходит? Куда она 
уходит? 

 
          И.Г. Яковенко: А куда ушла римская культура? 
 
          Реплика из зала: Она не ушла. 
 

И.Г. Яковенко: Это иллюзия – ее нет как целого. А когда-
то была советская культура как нечто целостное. Лет через 

10–15 мы уже фиксировали ее остатки. Потом, конечно, происхо-
дит регенерация. Но культура все-таки уходит.  

Теперь к вопросу о том, что есть мы и что – культура. Мы с 
Вами существуем – отдаем себе в этом отчет или нет – внутри той 
культуры, в которой воспитаны. Разумеется, культура – это пакет 
программ. Для каждой субкультуры, культурной ниши работает 
своя программа, но все-таки это некий пакет. И у этого пакета есть 
пределы, границы.  

Да, я убежден в том, что культуру можно понимать как сво-
его рода системный аналог живой природы. Она себя воспроизво-
дит (логически задана на бесконечное воcпроизводство), она имеет 
базовые характеристики, она не хочет умирать, она держит людей – 
для этого вкладывает в них иллюзии, фобии и проч., тем самым 
ими манипулирует. Мы с вами являемся носителями большого ко-
личества биологических программ (скажем, выбора партнера 
и т.д.). В этом отношении нами тоже манипулируют, но манипули-
рует живая природа. Эти вещи мы полагаем просто частью собст-
венной органики, и никакого конфликта здесь не обнаруживаем. 
Но наряду с программами биологическими есть и культурные, ко-
торые тоже нас задают. А вот набор культурных программ может 
меняться.  

Что касается квалифицирующих суждений – о либералах или 
Данилевском, я их списываю на полемический прием. Насколько то, 
что я говорю, является перепевом Данилевского – не мне судить, 
надо смотреть. Но культуры действительно однажды рождаются, 
живут очень долго, развиваясь в рамках того системного единства, 
которое в них заложено, а потом сходят с исторической арены. Ката-
строфы в этом я не вижу. Это нормальный, естественный процесс – 
как смерть или рождение человека. Катастрофу в этом видят, напри-
мер, авторы российских интернет-сайтов, занятые поиском врагов. 

? 

! 

! 



Ловушки исторического тупика 

 303 

Умирание (сворачивание) культуры – процесс печальный, но естест-
венный. Вопрос ведь в том, как мы постигаем реальность. Один ва-
риант: мы ее мифологизируем – полагаем свою культуру вечной, 
считаем, что возникла она в акте творения и пребудет до того време-
ни, когда ангелы начнут сворачивать небесный свиток, как на иконах 
Страшного Суда. Тогда гибель культуры для нас – трагедия. Если 
мы видим культуру как одну из модальностей человеческой цивили-
зации, это нормальный процесс. Только и всего. 

 
Ю.И. Игрицкий (ИНИОН РАН): К какому типу исследова-
теля культуры Вы себя относите? Вы культуролог, историк, 

историк культуры, историк мысли или... 
 

И.Г. Яковенко: Я, конечно же, существую в некоем меж-
дисциплинарном пространстве. Себя полагаю культуроло-

гом. И цивилизационистом. Потом, я занимаюсь россиеведением. 
 
Ю.И. Игрицкий: Мне показалось, что культура для Вас – 
некая полуавтоматическая система, которая развивается по 

определенным законам, в точном соответствии каким-то законо-
мерностям. Из нее совершенно исключена творческая активность 
отдельных лиц – творцов культуры. 
 

И.Г. Яковенко: Либо Вы меня неправильно поняли, либо я 
плохо рассказывал. Культура, конечно, живая система – как 

живые виды, как множество всего живого. Но живое не перестает 
быть системным: оно состоит из взаимосвязанных, заданных неко-
ей логикой элементов, изменения которых возможны в рамках кон-
структивной (для данной системы) логики. А что до творчества, то 
могу только повторить: это в мифологии человек бесконечно тво-
рец и может делать все, что угодно, – к чему подталкивают его 
эпоха, его культура, его цивилизация. Человеческое творчество в 
огромной степени задано контекстом, в котором творит человек. 
Но реализуется творческий потенциал в самых разных формах. 

 
М.А. Боровик (ИНИОН РАН): Простите, а Иисус Христос 
или Будда – только следствие неких общих контекстов? 

 
 

? 

? 

? 



 

 304 

И.Г. Яковенко: Здесь мы с вами переходим к проблемати-
ке веры. Вера лежит совсем в другом пространстве. Но ве-

ликие учителя и мировые религии возникают на определенном эта-
пе всемирно-исторического процесса – в этом смысле они логиче-
ски заданы и неизбежны. 

 
И.И. Глебова: Я поняла, что когда Вы говорите о культурах, 
об их рождении и смерти, то имеете в виду некий традици-

онный каркас. То есть полагаете культуру традиционным явлени-
ем. Приходит момент, сказали Вы, когда история «снимает» ту 
культуру, которая не может отреагировать на ее вызовы. Тогда у 
меня к Вам такие вопросы. Каково соотношение: традиционная 
русская культура – советская культура? И что такое переход от со-
ветского к постсоветскому – окончательное «свертывание» этого 
типа культуры (тупик), неадекватная попытка отреагировать на вы-
зов времени? 
 

И.Г. Яковенко: Попробую ответить. Действительно, тра-
диционное лежит в основании культуры, и это касается не 

только российского случая. Показательно, что и культура высокая – 
исторически самая поздняя: образованного общества – обнаружи-
вает системное единство с традиционной культурой данной стра-
ны. Есть, к примеру, традиционный немец или голландец и тради-
ционный русский крестьянин. Русская высокая культура ближе к 
нему, чем к высокой культуре Германии и Голландии. Традицион-
ная и высокая культуры разные, но заданы тем системным единст-
вом, о котором я все время говорю.  

Далее. На мой взгляд, советский этап определяли идея и 
стратегия модернизации в широком смысле. Советская «консерва-
тивная» модернизация представляла собой попытку вписать тради-
ционного субъекта, предельно сохранив его структуры, в управ-
ляемые, заданные властью модернизационные процессы. И на 
первых порах это работало. Но модернизация на определенном 
этапе предполагает формирование автономного субъекта. Лес ва-
лить, железные дороги строить, создавать технику уровня «Т-34» 
может и традиционный субъект – под началом «спецов», начальни-
ков. Следующие этапы уже требуют появления личности, автоно-
мизированного человека – и не единиц, отдельных «передовых 
представителей», а как достаточно массового слоя. Как раз на та-

? 



Ловушки исторического тупика 

 305 

ком переломе наш модернизационный проект не сработал – поэто-
му, в частности, кончился Советский Союз.  

То, что происходило после этого, с 1991 г., очень любопытно. 
Сначала рассыпались культурные и социальные структуры – воз-
никла комфортная для современного интеллигента и интеллектуала 
ситуация, когда нет жестких институтов, при этом – максимальная 
свобода; есть нечего, но приятно жить. Потом началась регенера-
ция базовых структур. Причем регенерировались они в несвойст-
венной, непривычной для советской культуры ситуации: с импери-
ей ушла иллюзия того, что мы – пуп земли, центр мира. Исчезло 
ощущение себя всемирной силой, что поддерживало, санкциониро-
вало культуру. И тем не менее она пытается возродиться. Однако 
будущего для такого возрождения я не вижу. Не знаю, ответил ли? 

 
И.И. Глебова: Да, но у меня появился еще один вопрос. 
Не являются ли способность традиционного начала в куль-

туре к регенерации, его сила залогом продолжения движения в ту-
пик или «консервацией» тупика? То есть, говоря Вашими словами, 
так и возникает ловушка? 
 

И.Г. Яковенко: Ну, конечно. Регенерирование неадекват-
ного – способ «самозакатывания». Шанс на выживание 

субъекта исторического действия – в его способности меняться. 
Восстанавливая себя в базовых основаниях, он движется к «сня-
тию». Эти программы лежат в «спинном мозгу» и вымываются ис-
ключительно трудно. Вопрос в том, как сделать русское мышление 
институциональным, как «снять» надежду на доброго и справедли-
вого царя или потребность бороться со всеми «гадами», которые 
«нам мешают»... 
 
             И.И. Глебова: Вы уже ответили – научение невозможно,  
             культура манипулирует человеком. 
 

И.Г. Яковенко: Человек может уйти из культуры – в этом 
и состоит его свобода. Но этот выход очень непростой... 

Тем не менее человек волен покинуть культуру, полагая ее обре-
ченной, несправедливой. Так он реализует ту свободу, которая  да-
на ему от Бога. 
 

? 

! 



 

 306 

И.И. Глебова: Последний вопрос. Может ли модернизиро-
вавшийся, «новый» субъект, опираясь на здоровое тради-

ционалистское начало в культуре, обеспечить ее динамику? Не это 
ли путь адаптации культуры ко времени? 

 
И.Г. Яковенко: Я вижу мир как системную сущность. 
И глубоко убежден, что хобот, плавники, копыта и хвосты – 

несочетаемые элементы, разные конструкции. Есть хобот – это од-
на конструкция. Есть копыта – другая конструкция. Сочетать их 
невозможно. Можно похоронить тупиковое и потом создать нечто 
новое. 
 

И.И. Глебова: Спасибо. Коллеги, еще вопросы? . . .  
Вопросов нет. Тогда, может быть, есть желание выс ту-
пить?  

 
Л.В. Шемберко (ИНИОН РАН): Я приведу, наверное, очень 
незначительный и отвлеченный пример, но мне он кажется 

показательным. После войны как-то очень быстро и легко у нас 
отказались от народных танцев. Сначала, наверное, из-за того, что 
не осталось мужчин. Потом стали танцевать рок-н-ролл и проч. 
И эта традиция ушла. Сейчас она возрождается. Но как? То, что в 
Африке или Азии живо до сих пор, осталось только на эстраде. 
Пропала ли при этом наша культура? Отмирание традиционных 
начал в ответ на новое время нельзя, по-моему, назвать крахом 
культуры. Она так эволюционирует, живет. 
 

С.Г. Серебряный (РГГУ): Я скажу, наверное, то, что многие 
и без меня могли бы сказать, а Юрий Сергеевич <Пивоваров> 

уже частично высказал. Этот доклад меня разочаровал. В нем есть 
две стороны: теоретическая и практическая, т.е. комментарий к 
нашей нынешней ситуации. Что касается теоретической части, то, 
как и Юрий Сергеевич, я ощущаю здесь тяжелое наследие совет-
ского марксизма. Он постулировал, что все определяет экономиче-
ский базис. Наш сегодняшний докладчик постулирует какую-то 
мифическую культуру, толком даже не определяя, что он под ней 
понимает. Речь шла о некоем конструкте, который все формирует, 
контролирует, задает. Но это – не объяснение; просто тип воспри-
ятия действительности. Вы воспринимаете ее мрачно. Но убеди-

? 



Ловушки исторического тупика 

 307 

тельной аналитики, подтверждающей Вашу мрачную точку зрения, 
не приводите. В целом, как мне кажется, от Вашего доклада отдает 
глубокой марксистской архаикой. Если я не прав, пусть товарищи 
меня поправят.  
 

И.И. Глебова: Хотят «товарищи» поправить?  
 
Ю.С. Пивоваров: Никак не могу согласиться с предыдущим 
оратором, потому что, напротив, доклад показался мне очень 

интересным и важным. Считать точку зрения докладчика пессими-
стической или нет, зависит от личной позиции. В отличие от Игоря 
Григорьевича я не культуролог, мне привычнее оперировать исто-
рическими определенностями. Но если переводить высокую тео-
рию, – а это действительно высокая, а не какая-то иная теория, – на 
язык истории, связать ее с определенным временем и конкретными 
людьми, то возникает вопрос: что делать-то? Если наша культура 
такова, какой ее полагает И.Г. Яковенко, то что, собственно говоря, 
нам делать в этой ситуации? Я все время цитирую слова, с которы-
ми поэт Кублановский много лет назад обратился к своему другу 
Бродскому: «Друг, я спрошу тебя самое главное: / ежели прежнее 
все – неисправное, / что же нас ждет впереди?». Если наша культу-
ра в тупике и уже  нежизнеспособна, что же нам с Вами – выйти из 
этой культуры? С Вашей точки зрения культура – это все; 
Вы предлагает этакий панкультуризм. Тогда что есть за пределами 
данной культуры? Безвоздушное пространство? Или другая куль-
тура? Но как мы пойдем в другую, если мы – продукты этой куль-
туры?  

Культуры ведь принципиально различны. Вы говорили о соз-
нании доправовом и институционально-правовом. А почему Вы 
называете традиционный тип сознания доправовым? Ведь тогда 
предполагается, что в рамках этой культуры может сформировать-
ся и правовое сознание. А если данная культура этого вообще не 
предполагает? Скажем, в индийской культуре отсутствуют соци-
альные механизмы, которые выработала европейская, христианская 
культура, – и не потому, что она хуже или лучше. Она просто дру-
гая. Это как раз Вам подходит, пример – «под» Вашу точку зрения. 
Но от другой культуры нельзя ждать выработки институционально-
правового мышления. Если в русской культуре за более чем тысячу 
лет не возник институционально-правовой подход – я, кстати, с 



 

 308 

этим не согласен и как историк мог бы сказать, что это не так, – то 
каковы основания называть наше сознание доправовым? Я вообще 
не использовал бы термины «внеправовое», «доправовое», а назы-
вал как-то иначе. Понимаете, какая вещь: все культуры, кроме ев-
ропейской, не выработали такого сознания. Мы это знаем. Значит, 
они способны существовать и без этого.  

Я вновь обращаюсь к Вам с вопросами, которые уже много 
лет задаю (потому что не могу для себя определить до конца): мы 
навсегда обречены на спады, отставания, тупики? И верно ли мы 
видим «наличную действительность», правильно ли расставляем 
акценты? Вы говорили о соотношении досоветской, советской и 
постсоветской культур. В исторически самой из них ранней – доре-
волюционной – культуре была масса того, что Вы называете мо-
дернизационными процессами, явлениями, субъектами. Я никогда 
не пользуюсь термином «модернизация» – думаю, что этого не су-
ществует в природе вещей. Потому что не знаю ни одной культу-
ры, которая модернизировалась бы, т.е. изменила свои природу и 
суть, кроме европейской. Ни одной. Любая другая может создавать 
какие-то механизмы адаптации к постоянно модернизирующейся 
культуре Запада, но сама не модернизируется. И, в общем, ничего. 
Такие культуры живут, потом умирают, что нормально, как Вы го-
ворите.  

На самом деле Вы ставите ключевые вопросы. Для меня важ-
нее всего понять: обречены мы сейчас, в начале XXI в., вновь ис-
кать «доброго царя», т.е. по существу на регенерацию традицион-
ных институтов, или нет? Или история – процесс открытый? 
Я, например, считаю так. Все зависит от воли человека – мы можем 
изменить то, что Вы называете культурой. Не существует культур-
ного генотипа, который все определяет. Или их много, или их не-
сколько. Вы знаете, в социальной психологии существует такая 
теория модальной личности, в 1960-е годы созданная. Она утвер-
ждает, что в каждом народе, культуре есть несколько типов мо-
дальной личности. Это означает, что и в русской культуре есть не-
сколько модальных типов личности, а значит, вероятны несколько 
путей развития. Ведь модальные личности всегда реализуются в 
каких-то социальных группах (где они приобретают «масштаб»), 
проектах, программах.  

Другой важный вопрос: может ли человек выйти за пределы 
того, что Вы называете культурой? Но не в безвоздушное про-



Ловушки исторического тупика 

 309 

странство или в другую культуру, а изменив, «продвинув» свою, 
исходную. Я занимался Германией и могу сказать: сейчас это уже 
не та страна, какой она была в начале или в середине ХХ в. Даже 
если не трогать нацизм. Современная Германия – уже не страна 
консервативных романтиков, революционеров, сумасшедших и ге-
ниев. Германия стала другой. Я полагаю, что изменения, причем 
очень серьезные, возможны и без гибели культуры. Я вообще уве-
рен, что никаких тупиков у культуры нет. Римская культура умерла 
как римская государственность, но не умерла как латынь, как рим-
ское право, как идея империи, как идея цивилизации наконец. 
То же самое касается Византии, которая, кстати, и подарила нам в 
окончательном варианте римское право. Мне кажется, здесь рабо-
тают гораздо более сложные механизмы. И они, кстати, описаны 
наукой XX – начала XXI в.  
 

И.Г. Яковенко: Вы спросили: что делать? Прежде всего 
осознать реальность. Не прятаться от нее, а ее осознать – 

это основание для всего остального. Этим я и занимаюсь. Дальше, 
нам с Вами уезжать куда-то поздновато по возрасту, да и по мно-
гим другим обстоятельствам. Тогда остается существенное измене-
ние культуры – то, что я называю цивилизационным синтезом. 
Культура в этом случае радикально меняется. Альтернатива, по-
вторяю, такова: эта территория и люди, ее населяющие, разбираются 
(или разбредаются) по соседним цивилизациям. Есть такой Гейдар 
Джемаль – так вот, еще в середине 1990-х в моей любимой газете 
«Завтра» он говорил: наши перспективы – исламизация России.  

Теперь относительно тезиса о том, что Европа – и только Ев-
ропа – смогла себя кардинально поменять. Конечно, модернизация 
была разительным изменением. Но такое изменение лежало в логи-
ке саморазворачивания этого типа культуры, его зачатки – еще  в 
античном полисе. То есть мы имеем дело с саморазвитием некото-
рой целостности. То, что внешне кажется очень разным, по сути, 
представляет собой один генотип.  

Относительно воли человека – тут мы с Вами попадаем в ло-
вушку. Воля одного отдельного человека гораздо более свободна, 
чем воля десяти человек, взятых по случайной выборке. И менее 
свободна, чем воля ста человек. А воля целых народов в достаточ-
ной степени детерминирована – исторической эпохой, актуальной 
культурой, многими другими вещами. Поэтому апелляция к фило-



 

 310 

софским максимам в данном случае кажется мне спекулятивной. 
В логическом, конечно, смысле спекулятивной.  

Что касается разных типов и различных модусов. Это очень 
верное и точное замечание. Я об этом тоже думаю. Мне представ-
ляется, что тот набор модусов, который был заложен в русской 
культуре, по большому счету исчерпан. И в следующих, надви-
гающихся ситуациях этим набором карт не обойтись.  

По поводу римской культуры – осталась ли она в истории. 
В Средневековье пришел другой тип системности, появился ро-
манский мир. Как хотите, но ни молдаване, ни румыны, ни италь-
янцы, ни португальцы – не римляне, это совсем другой тип. Разуме-
ется, их следует рассматривать в наследующей парадигме: осталось 
культурное наследие, рождались новые сущности. Что до нашей си-
туации… давайте возьмем простую вещь. В Риме во II–III вв. пони-
мали, что культура, актуальная культура умирает. И уходили в 
христианство. Это же была смена большой парадигмы. Почему эту 
историю мы не рассматриваем как отдаленный, но структурно-
функциональный аналог сегодняшней ситуации? Это же похоже: 
боги все пошлые, смешные, культура сыпется, всеобщий хаос, а 
христианство оказывается тем окошком, которое выводило людей в 
другую экзистенцию. Что для нас могло бы стать таким проводни-
ком – вот вопрос.  

 
С. Беспалов (ИНИОН РАН): Игорь Григорьевич, я хотел бы 
вернуться к тезису И.М. Клямкина, который Вы, как я пони-

маю, поддерживаете, – об отсутствии институционально-правового 
сознания в России. И поскольку, как Вы сказали, культура в про-
цессе модернизации допускает только частичные, технологические 
заимствования, блокируя глубинные изменения, – ситуация здесь 
тупиковая. Мне все же представляется, что есть смысл говорить о 
том, какие институты заимствовать, как они заимствуются и прояв-
ляет  ли элита достаточную настойчивость в этом отношении.  

Приведу пример, который кажется мне очень достойным: о 
судьбе суда присяжных в России. В начале ХХ в., как Вы знаете, 
много обсуждался вопрос об общественном правосознании. Гос-
подствовало мнение о неспособности русских крестьян принять 
современные правовые нормы. Считалось, что для традиционного 
сознания они не приемлемы. Так вот, на одном из совещаний в 
«верхах» по этому вопросу министр юстиции Российской империи 



Ловушки исторического тупика 

 311 

Н.В. Муравьев, выслушав массу подобных аргументов, возразил, 
выступив в защиту крестьян. Он, конечно, не знал таких слов, как 
институты и проч., но имел в виду, в сущности, следующее. Пока 
крестьяне замкнуты в привычной среде, в традиционных институ-
тах (на сходах, в волостных судах), они руководствуются обычным 
правом. Но когда приходят в суд в качестве присяжных, на удивле-
ние хорошо справляются с этой ролью. Как-то сразу проникаются 
новыми  нормами, быстро адаптируются, действуют лучше, чем 
люди из общества. Интеллигент, оказавшись в роли присяжного, 
начинает рассуждать, заела подсудимого среда или не заела и мо-
жет ли он отвечать за свои поступки... А крестьяне, соизмеряя ар-
гументы обвинения и защиты с позиций здравого смысла, выносили 
вполне адекватные вердикты. Значит, позитивные трансформации 
возможны.  

Если мы посмотрим на судьбу того же самого суда присяж-
ных уже в новой России, то увидим, что он тоже начал работать 
вполне прилично. Однако после череды оправдательных пригово-
ров власти пошли на сужение сферы его компетенции, на пере-
смотр вердиктов, что противоречило самой природе этой судебной 
институции, и т.д. Мотивировался «накат» тем, что это чуждый для 
нас институт, народ к такой работе не подготовлен... Аргументация 
в русле культурной особости, незрелости, неспособности становить-
ся для правящей элиты своего рода ширмой, прикрытием ее неже-
лания что-либо менять. И не только в данном случае. А.Ю. Мель-
виль, который больше всех, наверное, в нашей стране сравнивает 
разные варианты посткоммунистических трансформаций, очень 
любит приводить пример Монголии. Казалось бы, самая неблаго-
приятная институциональная среда накануне реформ, нет никаких 
предпосылок для успешных преобразований, но воля политической 
элиты смогла переломить обстоятельства. 
 

И.Г. Яковенко: Прежде всего, давайте различать идеоло-
гические спекуляции по поводу культуры и разговор про-

фессиональный, по существу. Те ребята, которые ломают мир под 
себя, могут говорить о том, что народ не дозрел, не сумеет, с ним 
иначе нельзя… Это не так интересно. А вот история суда, и суда 
независимого, которая идет с  Великих реформ Александра II и 
продолжается в эпоху демократических преобразований рубежа 
1980–1990-х, – это тема. В том, что в «новой» России не «состоя-



 

 312 

лись» суды присяжных, Вы обвинили власть. Но я обращаю наше с 
Вами внимание на тот факт, что власть к нам с Марса не упала. Это 
зеркало, в котором отражается наше общество. И вот вопрос: а что 
сделало русское общество с теми людьми, которые посягнули на 
независимость суда? Ведь любые конституции, законы и проч. са-
ми по себе – только бумага. Правовые нормы, институты и т.д. су-
ществуют постольку, поскольку люди готовы их отстаивать, про-
тивостоять тем, кто пытается их нарушить. Общество не защитило 
суды, позволив власти подчинить себе судебную систему. А что 
стало с частной собственностью? Когда она, вроде бы, начала воз-
рождаться, получила ли она нравственную санкцию? Я настаиваю 
на том, что такой санкции она не имела. Когда-то русский народ 
благополучно вырезал «кулака», т.е. крепкого хозяина, основу де-
ревни. Он и сейчас не согласен легитимировать институт собствен-
ности. Наконец, в России до сегодняшнего дня власть имеет са-
кральный статус. Все это – традиционные сущности. Они не 
поддаются переделке, не модернизируются. Хотя могут быть при-
меры адаптации традиции к современности. 

 
А.А. Пелипенко (Российский институт культурологии): Хо-
телось бы сказать несколько слов по ходу дискуссии. Во-

первых, целый ряд непониманий возник, по-моему, из-за несколько 
размытого употребления слова «культура». Я не берусь, конечно, 
давать сейчас какие-то исчерпывающие определения, но контек-
стуально предложил бы «двойное» употребление понятия – услов-
но, с большой буквы и с маленькой. Культура с большой буквы – 
это принцип, охватывающий все внебиологические проявления че-
ловека и тот набор универсальных программ, которые свойственны 
всем культурам и антропологически присущи человеку. Кроме 
«большой» культуры выделяются еще локальные культуры. Где 
между ними проходит граница – отдельный вопрос, тем не менее 
такое различение контекстуально необходимо. Когда говорят об 
уходе из культуры, имеется в виду уход из локальной культуры, а 
не из культуры вообще – уйти из культурного пространства можно 
только в могилу. Или в какое-нибудь животное состояние. Мне ка-
жется, с этой оговоркой некоторые дискуссионные моменты стано-
вятся более понятными.  

Способность перехода из культуры в культуру меняется ис-
торически. Для архаического человека это невозможно в принципе. 



Ловушки исторического тупика 

 313 

Этнографы хорошо знают: даже если появляются какие-то персо-
налии, которые вводят в традиционное социальное устройство сис-
темные новации, после их ухода все возвращается на круги своя – 
система стабилизируется на прежних основаниях. Что касается со-
временного человека, ментальность которого представляет собой 
«слоеную», внутренне конфликтную структуру, то здесь я осме-
люсь высказать такую формулу: человеческая свобода – не в фило-
софском понимании, а в культурологическом – рождается из кон-
фликта культурных программ. Когда человек перестает быть ведом 
жесткими, строгими культурными сценариями, он волей-неволей 
оказывается в пространстве, где становится свободным. Так вот, 
современный человек с его многослойной ментальностью макси-
мально свободен по сравнению с людьми всех прошлых эпох. 
В этом смысле у него гораздо больше возможностей выйти из тех 
самых культурных рамок, которые ему изначально навязаны.  

В отношении «навязывания», как я заметил, тоже возникли 
сомнения. Хотелось бы сказать несколько слов о том, что такое 
культура – откуда берется, по какому праву столько диктует чело-
веку и т.д. Дело в том – и здесь нет никакого удивительного откры-
тия, – что человек живет в двух мирах: жизненном и системном. 
Это заметил, по меньшей мере, еще Дюркгейм. В жизненном изме-
рении, обозримом и самодостаточном, просматривается и фиксиру-
ется субъективная воля человека. Но есть еще мир институтов, ко-
торый подавляет внесистемные флуктуации и является источником 
поведенческих программ и сценариев. Если спросить у архаическо-
го человека, почему у него такая сложная система родства, то ра-
ционального ответа не получишь. Тем не менее эта система работа-
ет из поколения в поколение; воспроизводя себя, отсекает любые 
системные изменения, трансформации. Интересно, что против 
культурного детерминизма, о котором мы говорим, очень часто 
возражают люди, считающие себя религиозными. Их не смущает 
вера в какого-то мистического Бога, но когда говоришь, что в чело-
веческом обществе и культура что-то определяет, – тут же начина-
ются протесты.  

Сегодня человек как никогда свободен в возможности изме-
нения культурных моделей. Потому что если раньше локальные 
культуры совпадали с территориально-государственными граница-
ми, то теперь они очень диффузны. Диффузность проявляется в 
наличии у человека свободы выбора – быть сопричастным к одним 



 

 314 

подсистемам данной культуры (языку, религии, профессиональной 
деятельности и т. д.) и, наоборот, отчужденным от других. В такой 
ситуации действительно возможны глубокие трансформации. 
И мне представляется, что вариант глубокой трансформации нашей 
культуры не закрыт историей.  
 

Б.В. Орешин (издательство «Прогресс-Традиция»): Я про-
читал многое из того, что написал Игорь Григорьевич. Это 

соответствует моим научным интересам, поэтому читал я пристра-
стно, и у меня много всякого рода замечаний. Но сейчас речь не об 
этом. Для меня был очень важен этот доклад. И вот почему. Док-
ладчик привлекает наше внимание к тому, что масштабы кризиса, 
который переживает наше общество, не осмыслены и не отрефлек-
сированы. Более того, это действительно цивилизационный кризис, 
возможно, даже тупик: будущее совершенно неопределенно, все 
время появляются и нагромождаются  факторы, влияющие на то, 
каким будет мир через какое-то время. И человек не в состоянии их 
предвидеть, прогнозировать, контролировать. Когда кто-то пытает-
ся разобраться в происходящем, это рассеивает иллюзии, которыми 
многие у нас живут. 

Определения «кризис», «тупик» сразу вызывают какую-то 
панику – как обещание краха, указание на гибель культуры и т. д. 
Поэтому в ответ раздаются бесконечные предупреждения: не надо 
нагнетать, сгущать краски, демонизировать героев нашего времени – 
будет только хуже. Нужно обладать незаурядной смелостью, что-
бы, ощущая шум и ярость, разлитые в обществе, говорить эти не-
приятные вещи. У нас же царят полная неразбериха и нежелание 
прислушаться к реальным оценкам. Одни твердят о какой-то веч-
ной русской душе, которая не поддается переделке, не приемлет 
никаких «модернизмов», вестернизаций. Другие, как, например 
В.И. Новодворская, утверждают, что Россия – что-то вроде зате-
рянного мира Конан Дойля, биологический казус: везде динозавры 
вымерли, кроме нас! Везде эволюция, а здесь – революция вспять. 
И тот и другой подходы ничего не объясняют. И всех объединяет 
ожесточенное нежелание слушать другого. Тон ненависти, лютая 
враждебность высказываний, чем бы они ни питались, совершенно 
неприемлемы.  
 



Ловушки исторического тупика 

 315 

Е.Ю. Наумов (РГГУ): Игорь Григорьевич, прежде всего хо-
тел бы Вас поблагодарить. Это не дежурные слова – просто 

напоминание о том, что всякая мысль рождается от столкновения с 
чужой мыслью. Далее – по содержанию Вашего выступления. Мне 
показалась интересной та своеобразная триада, которую Вы выде-
лили применительно к культуре, до конца, правда, не отрефлекси-
ровав: кризис – тупик – ловушка. Тут интересные соображения 
возникают. Мне, правда, не до конца понятно, что такое ловушка 
тупика. Теперь относительно собственно тупиков. Мы говорили о 
римской культуре, и в связи с этим я напомню: почти сразу после 
падения Римской империи явилось «вестготское возрождение». 
Да и потом… И где же тупик? Мне кажется, мы имеем дело не с 
тупиками культуры, а со взрывами приспособляемости.  
 
          И.Г. Яковенко: Да, есть кризисы перехода и кризисы исто- 
          рического снятия. Это разные вещи. 

 
Л.И. Сараскина (Государственный институт искусство-
знания): Вы знаете, у меня мозги литературные, филологиче-

ские, поэтому всю эту проблематику – чрезвычайно интересную, 
тут я согласна с Юрием Сергеевичем <Пивоваровым> – мне при-
вычнее воспринимать через конкретные судьбы. В Вашем докладе 
мне как раз не хватило человека – не абстрактного, а буквального, 
конкретного. Поэтому, слушая Вас, я пыталась применить Вашу 
концепцию о ловушках/тупиках к судьбам людей, которые «выско-
чили» из своей культуры и устремились в другие дали. И вспомни-
ла об известном персонаже истории XIX в. (он умер в 1882 г.) – 
князе Иване Сергеевиче Гагарине. Потрясающая судьба: предста-
витель древнего боярского рода, дипломат, в 30 лет оставил служ-
бу, имение (три тысячи душ) и перешел в католичество. Причем 
совершенно по-русски – в самое строгое монашество (Ф.М. Досто-
евский потом напишет, что если русский православный человек 
переходит в католичество, то выбирает крайний вариант – сразу в 
подземные монахи). Мне было очень любопытно прочитать свиде-
тельство Лескова, который видел князя Гагарина (тогда уже монаха 
Ксаверия) в Париже и изумился тому, насколько он остался рус-
ским – те же добродушие, сострадание, ничего не переменилось в 
его душе. Я хочу сказать, что есть сложности с применением Ва-
шей теоретической модели к конкретным судьбам. При столкнове-

! 



 

 316 

нии с жизнью, с судьбой человека культурные схемы бледнеют, 
сникают. 
 

И.Г. Яковенко: Должен сказать, что мой доклад в извест-
ном смысле был рассчитан на тот тип восприятия, который 

Вы продемонстрировали. Я предполагал, что слушающие меня лю-
ди станут сопрягать «схему» с живой реальностью. Это первое. 
И второе: можно поменять среду, уехать из России, скажем, в Гер-
манию, но естество-то к сорока годам уже сформировалось и нику-
да не уйдет. Мое общение с эмигрантами показывает, что человек, 
уехавший в зрелом возрасте, остается русским. То есть он, конечно, 
меняется, так как существует в другой реальности и вынужден к 
ней адаптироваться. Но  сохраняет свою культурную идентичность – 
живет русскими интересами, смотрит наше телевидение, читает... 
А вот его дети – другие: у них глаза меняются. Это уже нормаль-
ные американцы, немцы – и дай им Бог удачи. Я просто предлагаю 
различать сформированные культурой базовые основания лично-
сти, факт ухода из «исходной» (родной) культуры и инерцию ее 
структур, которая действует до смерти. 

 
Л.И. Сараскина: Так вот с князем Гагариным что случилось. 
Он в тридцать лет ушел из родной среды и прожил в ином 

культурном пространстве до шестидесяти восьми лет. У него была 
мечта, что Россия станет католической. Он даже был фанатиком 
этой идеи. Писал книги. Последняя называлась так: «Станет ли 
Русь католической?». Знаете ли Вы, что в русской культуре слово 
«иезуит» ругательное? 
 
          И.Г. Яковенко: Ругательное. 

 
Л.И. Сараскина: Я проверяла в словаре Даля: дурной, ко-
варный, циничный, подлый. То есть в середине XIX в. это 

слово не означало принадлежности к какой-то конфессии. Так вот, 
мой герой, князь Гагарин, по душевным качествам – совершенное 
отрицание иезуита по Далю, но по ментальности, по творчеству – 
абсолютно преданный идеям католицизма, иезуитизма человек. 
Спасение России он видел в том, чтобы она стала католической. 
На путях православия страна пропадет, сгниет, а «под знаменем»  

! 



Ловушки исторического тупика 

 317 

католичества у нее есть шансы на развитие. Так он считал. Вот 
ведь загадка – ее бы осмыслить... 
 

И.Г. Яковенко: Замечательно – моя бабушка тоже исполь-
зовала слово иезуит в том самом смысле, о котором Вы го-

ворите. Я это помню. Но это представление – карикатура на иезуи-
та, рожденная русской культурой. Украина, Россия, оказавшись в 
поле действия иезуитов, создали их негативный образ, который за-
фиксирован в культуре. Так что здесь нет ничего удивительного. 

 
Ю.С. Пивоваров: Кстати говоря, слово «иезуит» не только в 
русском языке имеет негативные коннотации, так что тут 

нам не надо особенно гордиться. Но вот действительно проблема – 
человек и культура. Может ли человек одновременно идентифици-
ровать себя с разными культурами или принадлежать к разным 
культурам. Вот смотрите, И.А. Бродский говорил о себе: я – граж-
данин США. Это правда: он был «упертым» сторонником амери-
канской демократии, политической системы и т.д. Дальше: я – рус-
ский поэт. И действительно, это великий русский поэт. И наконец: 
я – еврей. Да, он был этническим евреем – с этим тоже связана его 
самоидентификация. Бродский еще забыл упомянуть, что он совет-
ский человек – это особый тип культуры.  Все вместе – сложная, 
множественная идентичность. 

Но это пример из совсем недавних времен. А если обратиться 
к элите, об одном из представителей которой, князе Гагарине, мы 
вспоминали. Вот другой характерный пример: А.С. Пушкин – у 
него в лицее было прозвище «француз». Он думал по-французски, 
писал по-французски, молился по-французски, вызывал на дуэль 
по-французски, объяснялся в любви по-французски и т.д. Великий 
русский поэт. Безусловно, без проникновения во французскую 
культуру его бы не было. Далее. Как человек, который немного 
знает немецкий язык, могу утверждать: не читали бы 
Б.Л. Пастернак и М.И. Цветаева в оригинале немецкой лирики, в 
русской поэзии не случилось бы этих ослепительных гениев. Про-
читанная и введенная ими в русскую культуру немецкая поэзия – 
это, в известном смысле, гениальный перевод с гениального не-
мецкого на гениальный русский. И т.д. Не являются ли все эти лю-
ди представителями одновременно нескольких культур?  



 

 318 

В современном взаимопроницаемом, принципиально откры-
том мире не просто возможна, но и неизбежна идентификация с 
разными культурами одновременно. Профессор Яковенко и многие 
из сидящих здесь коллег –  представители не только русской куль-
туры, но и мировой науки. Так или иначе, в той или иной степени, 
но мы интегрированы в эту единую интеллектуальную, культур-
ную среду. Вы говорили об эмиграции как о возможном выходе из 
кризисной для культуры ситуации. Выходе для человека. Так это 
еще хуже, чем при большевиках: имеешь пролетарское происхож-
дение – станешь маршалом, академиком, министром, не имеешь – 
социальный тупик. С точки зрения Вашей теории, сама культура – 
это тупик; раз уж ты в ней воспитался, то всё, кранты, никуда не 
деться. Нет разумной, не оскорбляющей, не дискриминирующей 
перспективы. Что делать-то?  
 

И.Г. Яковенко: Вы опять задали не один вопрос, а не-
сколько. Действительно, когда мы говорим об идентично-

сти, то несколько огрубляем – иначе вообще никаких моделей не 
создашь. Идентичность – вещь многослойная. Возьмем, к примеру, 
хорватов. Они – часть славянского мира? Часть. Часть католическо-
го? Да. Хорватия наследуют Австро-Венгрии? Наследует. Это – 
часть Средиземноморья? Часть. Хорваты говорят по-немецки? Гово-
рят – и еще по-итальянски, по-английски... Такая вот многосложная 
идентичность. В этом смысле примеры, которые Вы приводили, де-
монстрируют совсем не уникальную ситуацию. Идентичность в 
принципе многослойна. Что же до русской интеллигенции, то, ко-
нечно, она всегда формировалась в нескольких культурных про-
странствах. И это, безусловно, дает некоторую свободу. 

 
И.И. Глебова: А надежду? 
 

           И.Г. Яковенко: Надежду на что? Надеяться мы можем толь- 
           ко на то, что останемся, что будем свободны.  
 

И.И. Глебова: Хотя бы так. Но ощущение тупиковности – не 
от концепции профессора Яковенко, а от нынешней россий-
ской ситуации, нашедшей в ней (среди прочего) отражение, – 

остается. Ведь именно прямота и резкость оценок докладчика вы-
звала такую острую реакцию зала. За ней – не непонимание, как 

! 

? 



Ловушки исторического тупика 

 319 

мне кажется, а страх. Страх подтвердить свои худшие предположе-
ния, перестать сомневаться в перспективах. И тогда действительно 
– что делать? 

Есть такая известная формула у философа Д.Е. Галковского – 
«бесконечный тупик». Мне кажется, ее можно поставить подзаго-
ловком к названию сегодняшнего доклада. Все социальные дейст-
вия в России – последнего, во всяком случае, столетия – демонст-
рируют верность этой формулы. Революция, индустриализа-
ция/«коллективизация», «застой», перестройка, строительство де-
мократии/рынка и т.д. – все оборачивается тупиком. При благости 
намерений и перспективности некоторых решений, при массовых 
энтузиазме, самопожертвовании и героизме, великих творческих 
прорывах, культурных и научных достижениях, которыми так бо-
гата наша история, притом что люди жили во все времена, тепло 
вспоминают лучшие для себя и могут ностальгировать по худшим 
(как правило, для других). Но в проекции большого времени все 
решает не это. Историческое накопление социально тупиковых хо-
дов создает феномен ловушки. Наш докладчик с культурологиче-
ской точки зрения объяснил причины этого явления. Каждый из 
нас может дополнить – с профессиональных и обывательских по-
зиций. 

Ощущение тупика – социальной неустроенности и неспра-
ведливости социального порядка, его нестабильности и беспер-
спективности – как бесконечного и непреодолимого, т.е. как исто-
рической ловушки, в последнее время нарастает. Очевидно, что 
наша культура не справляется с современными вызовами, реагиру-
ет агрессией традиционного. Очевидно, что именно сейчас речь 
идет об «окончательном» социальном выборе в пользу развития 
или деградации. Очевидно, что потенциал развития стремительно 
минимизируется. Все эти очевидности в сумме дают самые небла-
гоприятные прогнозы. В которых очень хотелось бы ошибиться.  

Спасибо, коллеги. Наш семинар закончен. 
 



 

 320 

 
 
 
 
 
 
 
 

СПИСОК ДОКЛАДЧИКОВ 

АРИНИН Александр Николаевич – доктор политических 
наук, главный редактор журнала «Политическое образование» 

АФАНАСЬЕВ Юрий Николаевич – доктор исторических 
наук, профессор, основатель и первый ректор Российского госу-
дарственного гуманитарного университета (РГГУ)  

БУЛДАКОВ Владимир Прохорович – доктор исторических 
наук, главный научный сотрудник Института российской истории 
(ИРИ) РАН 

ВОЛКОВА Татьяна Серафимовна – кандидат истори-
ческих наук, доцент, Историко-архивный институт РГГУ 

ГАЛКИН Александр Абрамович – доктор исторических 
наук, профессор, главный научный сотрудник Института социоло-
гии РАН 

ГЛЕБОВА Ирина Игоревна – доктор политических наук, 
руководитель Центра россиеведения ИНИОН РАН, профессор 
РГГУ 

КОНЧАЛОВСКИЙ Андрей Сергеевич – российский кино-
режиссер 

КРАУС Тамаш – доктор исторических наук, профессор Бу-
дапештского университета им. Л. Этвёша 

ЛАПИНА Наталья Юрьевна – доктор политических наук, 
главный научный сотрудник ИНИОН РАН 

ЛЕДЯЕВ Валерий Георгиевич – доктор философских наук, 
профессор ГУ-ВШЭ 

МЕДУШЕВСКИЙ Андрей Николаевич – доктор философ-
ских наук, профессор ГУ-ВШЭ 

ПЕРЕГУДОВ Сергей Петрович – доктор исторических на-
ук, главный научный сотрудник ИМЭМО РАН 



 

 321 

ПИВОВАРОВ Юрий Сергеевич – академик РАН, директор 
ИНИОН РАН 

СТАРОСТИН Евгений Васильевич – доктор исторических 
наук, профессор, Историко-архивный институт (ИАИ) РГГУ  

ХОРХОРДИНА Татьяна Иннокентьевна – доктор истори-
ческих наук, профессор, заведующая кафедрой истории и органи-
зации архивного дела ИАИ РГГУ 

ХОЛОДКОВСКИЙ Кирилл Георгиевич – доктор истори-
ческих наук, главный научный сотрудник ИМЭМО РАН 

ЯКОВЕНКО Игорь Григорьевич — доктор философских 
наук, профессор РГГУ  

СПИСОК УЧАСТНИКОВ1 

Аксенов Владислав Бэнович – кандидат исторических наук, 
доцент, Московский государственный университет радиотехники, 
электроники и автоматики 

 
Афиани Виталий Юрьевич – кандидат исторических наук, 

директор Архива РАН 
 
Беленький Иосиф Львович – старший научный сотрудник 

ИНИОН РАН 
 
Беспалов Сергей Валерьевич – кандидат исторических на-

ук, старший научный сотрудник ИНИОН РАН 
 
Боровик Марина Алексеевна – кандидат экономических 

наук, старший научный сотрудник ИНИОН РАН 
 
Бузгалин Александр Владимирович – доктор экономиче-

ских наук, профессор, МГУ 
 
Гордон Александр Владимирович – доктор исторических 

наук, заведующий Сектором Восточной и Юго-Восточной Азии 
Отдела Азии и Африки ИНИОН РАН 

                                                      
1
 Здесь представлены лишь те исследователи, которые участвовали в дис-

куссиях. Круг людей, посещавших семинары, всегда был гораздо шире. 



 

 322 

Игрицкий Юрий Иванович – кандидат исторических наук, 
заведующий Отделом Восточной Европы ИНИОН РАН, главный 
редактор журнала «Россия и современный мир» 

 
Ильин Михаил Васильевич – доктор политических наук, 

профессор НИУ-ВШЭ, руководитель Центра перспективных мето-
дологий и социально-гуманитарных исследований ИНИОН РАН 

 
Ильюхов Александр Антонович – доктор исторических на-

ук, профессор Государственного университета управления (ГУУ) 
 
Ким Пхон – аспирант (Южная Корея) 
 
Коваль Борис Иосифович – доктор исторических наук, 

профессор, журнал «Политическое образование» 
 
Колганов Андрей Иванович — доктор экономических наук, 

профессор МГУ 
 
Королев Сергей Алексеевич – доктор философских наук, 

ведущий научный сотрудник Института философии РАН 
 
Лапкин Владимир Валентинович – ведущий научный со-

трудник ИМЭМО РАН, первый заместитель главного редактора 
журнала «Полис» 

 
Логинов Владлен Терентьевич — доктор исторических на-

ук, профессор Университета Российской академии образования 
 
Любин Валерий Петрович – доктор исторических наук, ве-

дущий научный сотрудник ИНИОН РАН 
 
Малинова Ольга Юрьевна – доктор философских наук, 

главный научный сотрудник ИНИОН РАН, профессор НИУ-ВШЭ 
 
Наумов Евгений Юрьевич – кандидат исторических наук, 

доцент, РГГУ 
 



 

 323 

Орешин Борис Васильевич – генеральный директор изда-
тельства «Прогресс-Традиция» 

 
Орлов Борис Сергеевич – доктор исторических наук, глав-

ный научный сотрудник ИНИОН РАН 
 
Пальников Марат Степанович – кандидат экономических 

наук, ведущий научный сотрудник ИНИОН РАН 
 
Пархалина Татьяна Глебовна – кандидат исторических на-

ук, руководитель Центра научно-информационных исследований 
глобальных и региональных проблем ИНИОН РАН, заместитель 
директора ИНИОН РАН 

 
Пелипенко Андрей Анатольевич – доктор философских 

наук, главный научный сотрудник Российского института культу-
рологии 

 
Роуз Кристиан Брунович – младший научный сотрудник 

ИНИОН РАН 
 
Сараскина Людмила Ивановна – доктор филологических 

наук, главный научный сотрудник Государственного института 
искусствознания 

 
Свак Дюла – доктор исторических наук, профессор, руково-

дитель Центра русистики Будапештского университета им. Лоран-
да Этвеша 

 
Сенин Александр Сергеевич – доктор исторических наук, 

профессор, Историко-архивный институт РГГУ 
 
Семененко Ирина Станиславовна – доктор политических 

наук, главный научный сотрудник ИМЭМО РАН 
 
Серебряный Сергей Дмитриевич – доктор философских 

наук, директор Института высших гуманитарных исследований 
РГГУ 

 



 

 324 

Скворцов Лев Владимирович – доктор философских наук, 
профессор, руководитель Центра гуманитарных научно-
информационных исследований ИНИОН РАН 

 
Степанский Александр Давидович – доктор исторических 

наук, профессор, РГГУ 
 
Тараторкин Филипп Георгиевич – кандидат исторических 

наук, доцент, РГГУ 
 
Троицкий Юрий Львович – кандидат исторических наук, 

доцент, РГГУ 
 
Черный Юрий Юрьевич – кандидат философских наук, за-

меститель директора ИНИОН РАН 
 
Чубайс Игорь Борисович – доктор философских наук, Ин-

ститут социальных наук 
 
Шевырин Виктор Михайлович – кандидат исторических 

наук, ведущий научный сотрудник ИНИОН РАН 
 
Шемберко Людмила Винцентовна – заведующая Сектором 

обеспечения библиографической информацией Центра информати-
зации ИНИОН РАН 

 
Юрганов Андрей Львович – доктор исторических наук, 

профессор, заведующий кафедрой, РГГУ 

Материалы семинаров подготовлены к изданию  

И.И. Глебовой, М.А. Арманд, Е.Ю. Тесловой, Ю.Ю. Тыртовой 

 
 



 

 325 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ:  

ДИСКУССИЯ  

 

 
Художник обложки И.А. Михеев  

 
Компьютерный набор Л.К. Исаева 

 
Техническое редактирование  

и компьютерная верстка В.Б. Сумерова 

Корректор В.И. Чеботарева 
 

Гигиеническое заключение  
№77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999г. 

Подписано к печати 11/III – 2014 г. 

Формат 60х84/16      Бум.офсетная № 1  

Печать офсетная        Цена свободная 

Усл.печ.л. 20,25         Уч.-изд.л. 17,2 

Тираж 300 экз.        Заказ № 39 
 

Институт научной информации по общественным наукам РАН, 

Нахимовский пр-кт, д. 51/21 Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

Отдел маркетинга и распространения информационных изданий: 

Тел. /Факс 8(499) 120–4514 

E-mail: inion@bk.ru 

E-mail: ani-2000@list.ru 

(по вопросам распространения изданий) 

Отпечатано в ИНИОН РАН 
Нахимовский пр-кт, д. 51/21, 

Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

042(02)9 

 


