
РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
 

ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
 

2010 – 3 (213) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 

Издается с 1992 года 
 
 
 
 
 
 
 

Москва 
2010 



 2 

Центр гуманитарных 
научно-информационных исследований 

 
 
 
 
 
 
 

Редакционная коллегия: 
 

Л.В. Скворцов – д-р филос. наук, шеф-редактор, А.Г. Бельский – 
канд. ист. наук, автор проекта, научный консультант, Е.Л. Дмитрие-
ва – главный редактор, О.П. Бибикова – канд. ист. наук, первый 
зам. главного редактора, Д.Б. Малышева – д-р полит. наук, 
А.В. Малашенко – д-р ист. наук, А.Ш. Ниязи – канд. ист. наук, зам. 
главного редактора, В.Г. Садур – канд. ист. наук, Д.Е. Фурман –  
д-р ист. наук, В.Н. Сченснович – отв. за выпуск. 

Россия и мусульманский мир: Научно-информацион- 
ный бюллетень / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ.  
исслед. – М., 2010. – № 3 (213). – 180 c. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

© ИНИОН РАН, 2010 



 3 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
СОДЕРЖАНИЕ 

 
В. Стёпин. Эпоха цивилизационных перемен и диалог 
 культур ........................................................................................... 4 
А. Буттаева. Ислам в России и глобализация ............................. 21 
Александр Игнатенко. Угроза свободе совести с неожиданной 
 стороны: Ваххабизм в России .................................................... 26 
А. Юнусова. Внедрение радикальных идеологий в 
 массовое сознание российских мусульман............................... 45 
Павел Святенков. Чечня: Точка уязвимости для России............ 50 
Хизри Адзиев, Нариман Гасанов. Русский вопрос в 
 Республике Дагестан .................................................................. 61 
В. Панин. Роль Азербайджана в политике США на 
 Кавказе ......................................................................................... 69 
Ж. Нургалиева. Казахстан: К вопросу о конфликте 
 идентичностей ............................................................................. 78 
Н. Федулова. Россия и страны Центральной Азии ....................... 88 
Б. Бабаджанов. «Исламское движение Узбекистана»: 
 Джихад как идеология «изгоев» .............................................. 105 
А. Разливаев. Турция: Возрождение религиозных общин......... 125 
Вячеслав Белокреницкий. Пакистан – «провальное 
 государство» в Азии?................................................................ 134 
Хак Мехаммад Сайфул. Политический ислам в Народной 
 Республике Бангладеш ............................................................. 147 
Б. Долгов. Радикальный исламизм в Алжире, Марокко и 
 Тунисе ........................................................................................ 156 
Роберт Ланда. Политический ислам и западное 
 общество .................................................................................... 170 



 4 

КОНФЛИКТУ ЦИВИЛИЗАЦИЙ – НЕТ! 
ДИАЛОГУ И КУЛЬТУРНОМУ ОБМЕНУ 
МЕЖДУ ЦИВИЛИЗАЦИЯМИ – ДА! 

 
 
 
 
 
В. Стёпин 
академик РАН 
ЭПОХА ЦИВИЛИЗАЦИОННЫХ  
ПЕРЕМЕН И ДИАЛОГ КУЛЬТУР 
 
Можно констатировать, что современная цивилизация нахо-

дится на переломном этапе своего развития. В общем, эта мысль не 
нова. Ее давно уже пропагандируют историки, философы, социоло-
ги. Почти очевидно, что нужно менять стратегию развития, по-
скольку человечеству угрожает обострение глобальных кризисов. 
Но возникает вопрос: что означает изменение стратегии развития? 
Обычно, отвечая на него, говорят об изменении целей. Но за каж-
дым набором целей стоят ценности. Ценности санкционируют тот 
или иной тип деятельности и присущие ему цели. И тогда вопрос о 
стратегии развития современной цивилизации трансформируется в 
проблему ценностей и их изменений. Необходим анализ этой про-
блемы. Что философия может здесь предложить? Я думаю, что 
предложить она может немало, потому что сама природа ее знания 
такова, что она всегда апеллирует к базисным ценностям социаль-
ной жизни. Она их обосновывает. Она способна выработать ядро 
новых мировоззренческих ориентаций и предложить их культуре. 
И культура сама потом отбирает, что и в какую эпоху ей может по-
надобиться. 

Анализируя тенденции цивилизационного развития, филосо-
фия призвана ответить на вопрос, в чем заключается система ба-
зисных ценностей современной цивилизации и что должно и может 
измениться в этой системе. Для этого предварительно следует 
уточнить понятие цивилизации и ввести представление о типах ци-
вилизационного развития. Понятие «цивилизация» применяется во  
многих смыслах. Важно, на мой взгляд, выделить три основных.  

Первый из них обозначает совокупность достижений челове-
чества, которые характеризуют выделение человека из животного 



 5 

мира и его восхождение по ступеням социального развития. В этом 
значении под цивилизационными достижениями понимается преж-
де всего развитие, системное усложнение и расширение «второй 
природы» – мира созданных человеком предметов и процессов, 
который непосредственно окружает его и обеспечивает его выжи-
вание в природе. В этом смысле говорят о цивилизационных дос-
тижениях как о технико-технологических инновациях, таких как 
изобретение колеса, паровой машины, автомобиля, самолета,  
освоение электричества, атомной энергии. Кроме них есть цивили-
зационные достижения, которые обеспечивают регуляцию соци-
альных связей и отношений людей. Изобретение письменности, 
возникновение права, рынок и деньги, демократия, права челове- 
ка – тоже цивилизационные достижения.  

Второе значение понятия «цивилизация» характеризует осо-
бый тип общества, возникающий на определенной ступени истори-
ческого развития, когда происходит переход от первобытного со-
стояния к первым сельским и городским цивилизациям древности. 
В основе этого понимания лежит целостное системное видение 
общества с особенностями его культуры, ее базисных ценностей, 
социальных отношений и институтов, способа взаимодействия с 
природой, типов личностей и образа жизни, которые воспроизво-
дятся в процессе существования цивилизации. В этом значении 
употреблял термин «цивилизация» Тойнби, когда выделял в исто-
рии человечества различные виды цивилизаций. В рамках этого 
второго смысла цивилизация воспринимается как особый социаль-
ный организм, который характеризуется спецификой его взаимо-
действия с природой, особенностями социальных связей и куль-
турной традиции. Подчеркну, что в этом подходе цивилизация и 
культура никак не противопоставляются друг другу. Любая циви-
лизация предполагает особый тип культуры; только благодаря это-
му типу культуры она воспроизводится.  

И, наконец, есть третий смысл термина «цивилизация». На-
пример, Шпенглер считал, что цивилизация и культура противопо-
ложны. В этом случае под цивилизацией понимаются технологиче-
ские и технические изобретения, а под культурой – базисные 
ценности и состояния духовного мира человека. И тогда фиксиру-
ется, что прогресс в технике и технологии не приводит автоматиче-
ски к моральному прогрессу, наоборот, иногда даже связан с мо-
ральным регрессом. В этом смысле часто говорят, что цивилизация 
и культура не совпадают, что это – разные аспекты социальной ис-



 6 

тории. Такое противопоставление, я полагаю, уместно только в 
очень узких рамках, например, когда обсуждаются проблемы кри-
зиса современной цивилизации и, соответственно, современной 
культуры. Вот тут можно говорить о том, что цивилизация, в осно-
ве которой лежит технический и технологический прогресс, и 
культура, как духовное развитие человека, не совпадают и даже 
могут быть противоположны друг другу. 

В дальнейшем, когда мы будем говорить о цивилизациях и 
типах цивилизационного развития, я буду использовать термин 
«цивилизация» во втором смысле, т.е. рассматривать ее как неко-
торый целостный социальный организм, предполагающий опреде-
ленный тип культуры. 

В современных исследованиях общей теории систем показа-
но, что любая сложная развивающаяся система должна содержать 
информацию, обеспечивающую ее устойчивость. Система обмени-
вается веществом и энергией с внешней средой и воспроизводится 
в соответствии с информацией, закрепленной и представленной в 
соответствующих кодах. Эти информационные коды учитывают 
опыт предшествующего взаимодействия системы со средой и оп-
ределяют способы ее последующего взаимодействия. Но тогда, с 
точки зрения теории развивающихся систем, нужно и в социальных 
организмах выявить информационные структуры, которые играют 
роль, аналогичную роли генов в формировании и развитии биоло-
гических видов. 

В качестве таких структур выступают базисные ценности 
культуры. Они представлены категориями культуры, мировоззрен-
ческими универсалиями, на основании которых функционирует и 
развивается огромное количество надбиологических программ че-
ловеческой деятельности, поведения и общения, представленных в 
виде различных кодовых систем и составляющих «тело культуры». 
Мировоззренческие универсалии выполняют в жизни общества 
такую же функцию, как и гены в живом организме. Тем самым они 
определяют, какие знания, верования, ценностные ориентации, це-
левые установки, образцы деятельности и поведения будут пре-
имущественно регулировать поведение, общение и деятельность 
людей, формировать их социальную жизнь. В этом отношении 
функционирование универсалий культуры действительно весьма 
похоже на роль ДНК как своеобразной матрицы синтеза белков и 
других веществ, из которых построены клетки и многоклеточные 
организмы, матрицы, которая определяет основную структуру и 



 7 

функции этих организмов. Система мировоззренческих универса-
лий – это своеобразный культурно-генетический код, в соответст-
вии с которым воспроизводятся социальные организмы. Радикаль-
ные изменения социальных организмов невозможны без изменения 
культурно-генетического кода. Без этого новые виды общества 
возникнуть не могут. 

И тогда вопрос ставится следующим образом: если мы гово-
рим о видах социальных организмов как о цивилизациях, то недос-
таточно рассмотреть только лишь, как организована их экономиче-
ская жизнь. Нужно саму экономическую жизнь понять с точки 
зрения доминирующих культурно-генетических кодов, базисных 
ценностей соответствующих цивилизаций. И здесь сталкиваются 
два подхода. Согласно первому, выражающему марксистскую кон-
цепцию, способ производства – это главное, что определяет и со-
циальную структуру, и духовную жизнь общества. Но можно обо-
значить и альтернативный подход, согласно которому тот или иной 
способ экономической жизни воспроизводится и укореняется в за-
висимости от базисных ценностей культуры. Такой подход разви-
вал, например, Макс Вебер. Он пытался объяснить экономическую 
жизнь капиталистического общества, исходя из особенностей духа 
капитализма, системы базисных ценностей, которые постепенно 
формировались, начиная с эпохи Ренессанса и Реформации, и кото-
рые затем породили особый тип организации социальной жизни. 
Несмотря на очевидную альтернативность, каждый подход имеет 
позитивное содержание и выделяет существенный аспект социаль-
ной жизни. Но только вместе, дополняя друг друга, они создают 
необходимую полноту ее описания. Эти два подхода можно сбли-
зить, если ввести понятие типа цивилизационного развития. Что 
такое «тип цивилизационного развития»? Это некоторые общие 
черты, которые присущи разным видам цивилизаций, которые вы-
ступают как общие черты их культурно-генетического кода. В ис-
тории человечества, после того как оно перешло от эпохи варвар-
ства к цивилизации, можно выделить два типа цивилизационного 
развития. Исторически первый – традиционалистский тип, и вто-
рой, который часто называют западным, по региону возникнове-
ния. Сейчас он уже представлен не только странами Запада. Я на-
зываю эту цивилизацию техногенной, поскольку в ее развитии 
решающую роль играют постоянный поиск и применение новых 
технологий, причем не только производственных, обеспечивающих 
экономический рост, но и технологий социального управления и 



 8 

социальных коммуникаций. Из тех цивилизаций, которые выделил 
и описал Тойнби, большинство принадлежало к традиционалист-
скому типу. 

Техногенная цивилизация начала формироваться в европей-
ском регионе примерно в XIV–XVI столетиях. В эпоху Ренессанса, 
Реформации и Просвещения сложилось ядро ее системы ценно-
стей. Оно включало особое понимание человека и его места в мире. 
Это прежде всего представление о человеке как деятельностном 
существе, которое противостоит природе и предназначение которо-
го состоит в преобразовании природы и подчинении ее своей вла-
сти. С этим пониманием человека органично связано понимание 
деятельности как процесса, направленного на преобразование объ-
ектов и их подчинение человеку. И опять-таки можно констатиро-
вать, что ценность преобразующей, креативной деятельности ха-
рактерна только для техногенной цивилизации и что ее не было в 
традиционных культурах. Им было присуще иное понимание, вы-
раженное в знаменитом принципе древнекитайской культуры  
«у-вэй», который провозглашал идеал минимального действия, ос-
нованного на чувстве резонанса ритмов мира. Этот принцип был 
альтернативен идеалу преобразующего действия, основанному на 
активном вмешательстве в протекание природных и социальных 
процессов. Традиционные культуры никогда не ставили своей це-
лью преобразование мира, обеспечение власти человека над приро-
дой. В техногенных же культурах такое понимание доминирует. 
Оно распространяется не только на природные, но и на социальные 
объекты, которые становятся предметами социальных технологий. 
Далее при характеристике базисных ценностей техногенных куль-
тур можно выделить понимание природы как неорганического ми-
ра, который представляет особое, закономерно упорядоченное поле 
объектов, выступающих материалами и ресурсами для человече-
ской деятельности. Эти ресурсы безграничны, и человек имеет 
возможность черпать их из природы. Противоположностью этим 
установкам было традиционалистское понимание природы как жи-
вого организма, малой частичкой которого является человек. Затем 
необходимо сказать о ценности активной суверенной личности. 
Если в традиционных культурах личность определена прежде всего 
через ее включенность в строго определенные (и часто от рождения 
заданные) семейно-клановые, кастовые и сословные отношения, то 
в техногенной цивилизации утверждается в качестве ценностного 
приоритета идеал свободной индивидуальности, автономной лич-



 9 

ности, которая может включаться в различные социальные общно-
сти и обладает равными правами с другими. С этим пониманием 
связаны приоритеты индивидуальных свобод и прав человека, ко-
торых не знали традиционные культуры. 

В системе доминирующих жизненных смыслов техногенной 
цивилизации особое место занимает ценность инноваций и про-
гресса, чего тоже нет в традиционных обществах. Уместно напом-
нить древнее китайское изречение, которое в современном прочте-
нии звучит примерно так: «Самая тяжелая участь – это жить в 
эпоху перемен». А для нашей цивилизации изменение и прогресс 
становятся самоценностью. Она вроде двухколесного велосипеда, 
который тогда устойчив, когда движется, а как только остановит- 
ся – упадет. Инновации здесь – главная ценность, чего не было в 
традиционных культурах, где инновации всегда ограничивались 
традицией и маскировались под нее.  

Успех преобразующей деятельности, приводящий к позитив-
ным для человека результатам и социальному прогрессу, рассмат-
ривается в техногенной культуре как обусловленный знанием зако-
нов изменения объектов. Такое понимание органично увязывается 
с приоритетной ценностью науки, которая дает знание об этих за-
конах. В этом типе культуры научная рациональность выступает 
доминантой в системе человеческого знания, оказывает активное 
воздействие на все другие его формы. Наконец, среди ценностных 
приоритетов техногенной культуры можно выделить особое пони-
мание власти и силы. Власть здесь рассматривается не только как 
власть человека над человеком (это есть и в традиционных общест-
вах), но прежде всего как власть над объектами. Причем объекта-
ми, на которые направлены силовые воздействия с целью господ-
ства над ними, выступают не только природные, но и социальные 
феномены. Они тоже становятся объектами технологического ма-
нипулирования. Из этой системы ценностей вырастают многие 
другие особенности культуры техногенной цивилизации. Эти цен-
ности выступают своеобразным геномом техногенной цивилиза-
ции, ее культурно-генетическим кодом, в соответствии с которым 
она воспроизводится и развивается. 

Техногенные общества сразу же после своего возникновения 
начинают воздействовать на традиционные цивилизации, заставляя 
их видоизменяться. Иногда эти изменения становятся результатом 
военного захвата, колонизации, но чаще – итогом процессов дого-
няющей модернизации, которую вынуждены осуществлять тради-



 10

ционные общества под давлением техногенной цивилизации. Так, 
например, Япония после реформ Мэйдзи встала на путь техноген-
ного развития. Таков был и путь России, которая испытала не-
сколько модернизационных эпох, основанных на имплантации за-
падного опыта. Наиболее крупные из них – реформы Петра I и 
Александра II. Преобразования в нашей стране после Октябрьской 
революции также можно рассматривать как особый вид догоняю-
щей модернизации. Она была ответом на исторический вызов – 
провести ускоренную индустриализацию страны. Советский со-
циализм и западный капитализм конкурировали как два различных 
варианта, две стратегии развития техногенной цивилизации. 

Вступив в фазу постиндустриального развития, техногенная 
цивилизация начала новый цикл экспансии в различные регионы 
планеты. Техногенный тип развития в значительно большей степе-
ни, чем традиционалистский, унифицирует общественную жизнь. 
Наука, образование, технологический прогресс и расширяющийся 
рынок порождают новый образ мышления и жизни, преобразуя 
традиционные культуры. И то, что мы называем сегодня процессом 
глобализации, является продуктом экспансии именно техногенной 
цивилизации. Она внедряется в различные регионы мира, прежде 
всего через технико-технологическую экспансию, вызывая целые 
эпохи модернизации традиционных обществ, переводя их на рель-
сы техногенного развития. Модернизация перерастает в современ-
ные процессы глобализации. 

Техногенная цивилизация дала человечеству множество дос-
тижений. Научно-технологический прогресс и экономический рост 
привели к новому качеству жизни, обеспечили возрастающий уро-
вень потребления, медицинского обслуживания, увеличили сред-
нюю продолжительность жизни. Большинство людей связывало с 
прогрессом этой цивилизации надежды на лучшее будущее. Еще 
полвека назад мало кто полагал, что именно техногенная цивили-
зация приведет человечество к глобальным кризисам, когда оно 
окажется буквально на пороге своего самоуничтожения. Экологи-
ческий кризис, антропологический кризис, все ускоряющиеся про-
цессы отчуждения, изобретение новых и новых средств массового 
уничтожения, грозящих гибелью всему человечеству, – все это по-
бочные продукты техногенного развития. 

Об экологическом кризисе сказано уже немало. Происходит 
осознание того, что он будет только нарастать по мере стремления 
различных стран реализовать идеалы общества потребления. Сего-



 11 

дня поддержание стандартов западного образа жизни приводит ко 
все более усиливающейся антропогенной нагрузке на биосферу. На 
долю 5% населения Земли, живущих в США, выпадает около 45% 
мировых энергетических затрат и свыше двух третей выбросов, 
загрязняющих среду (подсчеты проведены с учетом деятельности 
транснациональных корпораций, контролируемых США). Прогно-
зируемое удвоение населения Земли через 15–20 лет при тенденции 
к увеличению энергетического потребления во все большем числе 
стран планеты и экспоненциально растущем загрязнении среды 
неминуемо приведет к беспрецедентной экологической катастрофе. 

Не менее опасные перспективы для человечества возникают  
в связи с антропологическим кризисом. Он имеет множество про-
явлений и тенденций. 

Одной из главных среди них выступает опасность изменения 
генофонда человечества. Возрастание мутагенных факторов вслед-
ствие прямого воздействия загрязненной среды (химические и ра-
диоактивные воздействия), а также косвенного – через появление 
все новых видов болезнетворных микробов и вирусов, приводит к 
опасным изменениям генетической основы человека. Биологи пи-
шут о растущих повреждениях генотипических структур, сформи-
рованных миллионами лет эволюции. Действие природных факто-
ров сохранения генофонда (естественный отбор) в человеческом 
обществе резко ограничено, а социальные процессы, которые вроде 
бы можно интерпретировать как выполняющие функцию отбора, 
например войны, действуют в противоположном направлении. В 
войнах гибнет большое количество здоровых молодых людей, не 
оставляющих потомства. Более того, современные генетические 
исследования выявили факты неблагоприятного мутагенного воз-
действия некоторых ранений на генетические структуры человече-
ского организма. 

Вторым значительным индикатором антропологического 
кризиса является возрастающее давление на человека стрессовых 
нагрузок. Современная жизнь с ее быстро меняющимися социаль-
ными ситуациями, нестабильностью, обостренной конкуренцией в 
любых областях деятельности погружает человека в чередование 
стрессовых состояний. Перенапряжения ведут к росту не только 
сердечно-сосудистых, онкологических, но и психических болезней. 
За последние годы такое тяжелое психическое заболевание, как 
депрессия, выходит на одно из первых мест среди наиболее рас-
пространенных болезней конца XX – начала XXI в. Чтобы избе-



 12

жать угнетенных состояний психики, люди все чаще прибегают к 
применению различных психотропных средств. Как отмечает Фу-
куяма в своей книге «Наше постчеловеческое будущее» (2004), 
10% всего населения США принимают антидепрессант «Прозак» 
или его аналоги (если же взять только взрослое, работоспособное 
население, то процент людей, принимающих этот антидепрессант, 
удваивается). Однако это фармакологическое средство, повышая 
самооценку, блокируя неконтролируемую агрессию, имеет в каче-
стве побочного действия ослабление и потерю памяти, сексуальные 
расстройства, повреждения мозга. 

Третьей группой факторов, обостряющих антропологический 
кризис, выступают современные тенденции к переконструирова-
нию биологической основы человека. Они обозначились в русле 
достижений генетики и разработки новых биотехнологий. Расшиф-
ровка генома человека в принципе открывает возможности не 
только лечить наследственные заболевания, но и усилить те или 
иные его способности (умственные и физические). Уже сегодня 
ведутся исследования, ставящие целью добиться, например, повы-
шения уровня гемоглобина в крови как наследуемого признака. То, 
что сейчас карается у спортсменов как кровяной допинг, может 
превратиться в генетически сконструированное свойство организма 
(изготовление будущих олимпийских чемпионов). Одновременно 
ведутся разработки по внедрению микрочипов, обеспечивающих 
лучшее функционирование нервной системы человека. Уже осуще-
ствляются операции по имплантации в мозг силиконовых чипов, 
обеспечивающих восстановление функций, утраченных в связи с 
болезнью Паркинсона. 

Все эти начавшиеся эксперименты над биологической со-
ставляющей человека имеют далеко идущие последствия. Уже вве-
дено в обиход понятие «постчеловек», хотя и не всегда четко опре-
деляемое, но включающее в качестве составных смыслов идею 
изменения биологической основы человека. Техногенная цивили-
зация открывает новую зону риска. Системная целостность генети-
ческих факторов человеческого бытия вовсе не гарантирует, что 
при перестройке какого-то одного гена, программирующего опре-
деленные свойства будущего организма, не произойдет искажение 
других свойств. Но есть еще и социальная составляющая человече-
ской жизнедеятельности. Нельзя упускать из виду, что человече-
ская культура глубинно связана с человеческой телесностью и пер-
вичным эмоциональным строем, который ею продиктован. 



 13 

Предположим, что известному персонажу из антиутопии Оруэлла 
«1984» удалось бы реализовать мрачный план генетического изме-
нения чувства половой любви. Для людей, у которых исчезла бы 
эта сфера эмоций, уже не имеют смысла ни Байрон, ни Шекспир, 
ни Пушкин, для них выпадут целые пласты человеческой культу-
ры. Биологические предпосылки – это не просто нейтральный фон 
социального бытия, это почва, на которой вырастала человеческая 
культура и вне которой невозможны были бы состояния человече-
ской духовности. 

Обострение глобальных кризисов, порожденных техногенной 
цивилизацией, ставит вопрос: можно ли выйти из этих кризисов, не 
меняя базисной системы ценностей техногенной культуры? 

Я исхожу из того, что эту систему ценностей придется ме-
нять, что преодоление глобальных кризисов потребует изменения 
целей человеческой деятельности и ее ценностных регулятивов. А 
радикальное изменение ценностей означает переход от техноген-
ной цивилизации к новому типу цивилизационного развития, 
третьему, по отношению к традиционалистскому и техногенному. 

Существуют различные трактовки постиндустриального об-
щества. Обычно его рассматривают как простое продолжение, осо-
бый этап техногенного развития. В этом случае не ставится про-
блема изменения базисных ценностей, речь идет только о тех 
переменах, которые вносят новые технологии в образ жизни, соци-
альные коммуникации, отношения между государствами. В русле 
такого подхода возникла интерпретация устойчивого развития как 
пролонгации сегодняшнего технологического прогресса с некото-
рыми природозащитными ограничениями. При сегодняшних тен-
денциях глобализации эта трактовка ведет к осуществлению пре-
словутой концепции «золотого миллиарда». 

Но возможна иная точка зрения и иная стратегия глобальных 
цивилизационных перемен. С этой точки зрения постиндустриаль-
ное развитие не является простым продолжением техногенной ци-
вилизации. Его, скорее, следует интерпретировать как переход к 
новому типу цивилизационного развития. И тогда возникает во-
прос: формируются ли в современной культуре предпосылки для 
такого перехода? 

В современных философских и социальных исследованиях 
уже не раз высказывалась мысль о необходимости изменить стра-
тегию нашего отношения к природе. Эти идеи разрабатывались 
еще в исследованиях Римского клуба. Известны также разработки 



 14

экологической этики, в рамках которой наиболее радикальные на-
правления провозглашают отказ от идеала господства человека над 
природой. Выдвигается альтернативный идеал, согласно которому 
мы не должны относиться с чувством превосходства к животным и 
растениям, видеть в них только средство нашего жизнеобеспече-
ния. Эти мысли о новой этике имеют немало сторонников. Из за-
падных авторов я выделил бы работы Б. Калликота, Л. Уайт, 
Р. Атфильда. И, конечно же, в качестве первоисточника справедли-
во упомянуть идеи Альберта Швейцера о благоговении перед жиз-
нью. Сегодня предпринимаются попытки расширить понимание 
категорического императива, применяя его не только в сфере нрав-
ственных отношений людей, но и в отношении человека к живой 
природе. Рассуждения о новом отношении к природе сопровожда-
ются у большинства исследователей и интеллектуалов, отстаиваю-
щих идеи новой этики, ссылками на опыт традиционных восточных 
культур, на бережное отношение к природе, свойственное тради-
ционным обществам. 

Но каковы возможности укоренения этой системы новых ми-
ровоззренческих образов и этических регулятивов в массовом соз-
нании? Ведь они во многом ориентируют на созерцательное отно-
шение к природе, свойственное скорее традиционным, чем 
техногенным культурам. Но возврат к традиционалистскому типу 
развития невозможен. Он смог обеспечить жизненными благами 
лишь небольшую часть населения Земли. В эпоху Ренессанса, ко-
гда готовился старт техногенной цивилизации, на всей Земле жило 
пятьсот миллионов человек, тогда как сейчас – шесть миллиардов. 
И без современных технологий невозможно даже минимальное их 
жизнеобеспечение. Кроме того, не следует забывать, что бережное 
отношение к природе, благоговение перед ней в традиционных 
культурах сопрягались с определенным пренебрежением к челове-
ку, жизнедеятельность которого в шкале ценностных приоритетов 
была на вторых ролях. Поэтому, когда мы говорим о потенциале 
восточных культур, отношение к ним должно быть избирательным, 
а свойственная западной цивилизации приоритетная ценность че-
ловека, его духа и его деятельности, судя по тенденциям постинду-
стриального развития, должна сохраниться, но обрести новое изме-
рение. 

Я думаю, что в будущем наше отношение к природе не све-
дется к ее созерцанию или адаптации к ней. Человек по-прежнему 
будет видоизменять природу. Весьма вероятно, что преодоление 



 15 

экологического кризиса будет связано не с сохранением дикой 
природы в планетарном масштабе (что уже сегодня невозможно без 
резкого сокращения, в десятки раз, населения Земли), а с расши-
ряющимся окультуриванием природной среды. В этом процессе 
важную роль будут играть не только природоохранные меры, на-
правленные на сохранение тех или иных естественных локальных 
экосистем, но и созидание новых биогеоценозов, обеспечивающее 
необходимый уровень их разнообразия как условия устойчивости 
биосферы. Вполне возможно, что в этом благоприятном для чело-
вечества сценарии окружающая нас природная среда все больше 
будет аналогичной искусственно созданному парку или саду, кото-
рый уже не сможет воспроизводиться без целенаправленной дея-
тельности человека. И в этом будет состоять предназначение чело-
века, который так изменил облик планеты, что стал реальной 
силой, определяющей сохранение биосферы. В принципе эти идеи 
высказывали русские философы-космисты, они были развиты в 
работах В.И. Вернадского. 

В системе ценностей и мировоззренческих образов техноген-
ной (западной) культуры человек рассматривается как противо-
стоящий природе, вектор его активности направлен вовне, на пре-
образование мира. Восточная традиционалистская система 
ценностей полагает человека включенным в организм природы, как 
бы растворенным в ней; вектор человеческой активности ориенти-
рован не столько вовне, сколько внутрь, на самовоспитание, само-
ограничение, включение в традицию. 

Я думаю, что синтез этих двух противоположных представ-
лений будет связан с корреляцией, взаимной зависимостью этих 
двух векторов. Это будет не западная и не восточная система цен-
ностей, а нечто третье, синтезирующее достижения современной 
техногенной культуры и некоторых идей традиционных культур, 
обретающих сегодня новое звучание. Предпосылки такого синтеза 
возникают не только благодаря осознанию опасности экологиче-
ской и антропологической катастрофы, угрозе грядущего апока-
липсиса, стимулирующих поиск новых ценностей и этических ре-
гулятивов. Эти предпосылки порождаются также и современными 
тенденциями научно-технического развития. 

В свое время я специально анализировал эти процессы и об-
ратил внимание на три основных момента, в которых современная 
наука начинает коррелировать с ценностями традиционных вос-
точных культур. 



 16

Во-первых, это представления об окружающей нас среде как 
особом живом организме. Сегодня они включаются в современную 
научную картину мира в качестве концепции глобальной экосисте-
мы – биосферы.  

Во-вторых, научное и технологическое освоение сложных 
развивающихся систем, обладающих синергетическими характери-
стиками, формирует новые стратегии деятельности, которые пере-
кликаются с принципом «у-вэй» китайской культурной традиции и 
принципами ненасильственного действия, развитыми в индийской 
культуре. 

В-третьих, современная наука при изучении сложных чело-
векоразмерных систем соединяет поиск истины с расширением 
этических регулятивов научного поиска. Только внутреннего этоса 
науки – «ищи истину и наращивай истинное знание» – недостаточ-
но. Его нужно постоянно соотносить с гуманистическими идеалами 
и ценностями. 

Такое соединение осуществляется в процессе этической экс-
пертизы научно-технологических программ и проектов, и оно вы-
ступает условием получения истинного знания. Здесь западная 
идея о доминирующей самоценности истины начинает согласовы-
ваться с древневосточными идеями о нравственности как необхо-
димой предпосылке истины. Идеи новой этики и новые ценностные 
установки, связанные с современными тенденциями научно-
технологического развития, выступают предпосылками новых 
стратегий деятельности и нового понимания природы. Но пока это 
понимание не находит практической реализации. Во многом пре-
пятствием тому являются доминирующие установки экономиче-
ского сознания и организация мировой экономики. Здесь также 
возникают свои проблемы. 

Э. Ласло в своей книге «Макросдвиг», развивая идеи Рим-
ского клуба о пределах роста, указывал на ряд мифов современной 
техногенной культуры, которые лежат в основе современной эко-
номической деятельности и от которых необходимо отказаться. В 
первую очередь это относится к фундаментальному принципу се-
годняшнего потребительского общества: «Чем больше вы потреб-
ляете, тем лучше вы живете». В организации современного рынка 
этот принцип играет важнейшую роль. Рост производства здесь 
связан обратной связью с ростом потребления. Ласло подчеркива-
ет, что современная цивилизация за 50 последних лет потребила 
столько же товаров и услуг (по стоимости в неизменных ценах), 



 17 

сколько все предыдущие поколения, вместе взятые. Бесспорно, что 
эта установка базируется на характерном для техногенной цивили-
зации отношении к природе как бесконечному резервуару ресур-
сов. Но отказ от этой установки означает радикальные изменения 
современной стратегии экономического развития и образа жизни 
потребительских обществ. В связи с этим возникает новая пробле-
ма: имеются ли предпосылки таких изменений в современной эко-
номике? Это проблема, которую нужно специально анализировать 
с учетом перемен, которые вносят экономика знаний, рост инфор-
мационного потребления и возможности новых энергосберегаю-
щих технологий.  

Переход к новому типу цивилизационного развития связан с 
формированием «точек роста» новых ценностей, которые возника-
ют в различных областях техногенной культуры, в том числе в ре-
лигиозном и политико-правовом сознании. Например, в сфере ре-
лигиозного сознания современными протестантскими теологами 
активно разрабатывается идея, согласно которой Бог еще не закон-
чил процесс творения мира, он творит его до сих пор: эволюция 
продолжается (X. Ролстон, А. Пиккок). Получается, мир не просто 
создан Богом, который смотрит на него как бы со стороны и на-
блюдает за ним. Бог – соучастник этого процесса, и сумма зла, тво-
римого людьми на Земле, тоже оказывает влияние на этот процесс. 
Возникает представление о том, что человек ответствен за косми-
ческую эволюцию, влияет на нее добром или злом, которое сам 
творит. Эти идеи могут по-новому осветить принципы человече-
ской ответственности перед природой, перед собой и будущими 
поколениями. 

Видимо, надо внимательно присмотреться к тому, как меня-
ется политическое сознание, какие «точки роста» новых ценностей 
там возникают. Здесь много проблем. В свое время Уинстон Чер-
чилль сказал, что демократия имеет множество недостатков, но ни-
чего лучшего человечество пока не придумало. Демократия дейст-
вительно обеспечивает эффективное управление сложными 
социальными системами, поскольку предполагает многообразные 
обратные связи, корректирующие управленческие решения. При 
монархическом и автократическом способе правления эти связи 
резко ослабевают. Но в условиях быстрых перемен социальной 
жизни начинают обостряться и изъяны демократии. В современных 
условиях она ориентирует власть больше на тактические, чем на 
стратегические программы. Президент избирается на четыре года, 



 18

максимум на восемь лет (два срока), и он, естественно, думает о 
том, что сделает за этот короткий срок, какие реальные результаты 
может получить. Он – тактически ориентирован, а нужна иная 
стратегия, потому что речь идет о планетарных переменах, меняю-
щих состояние современного мира. Должна быть ответственность 
человека перед будущими поколениями, а не просто сиюминутная 
борьба за голоса избирателей. 

Современные политико-правовые ситуации проблематизи-
руют многие стандарты и ценности техногенной культуры. Сегодня 
новые технологии программирования массового сознания иниции-
руют разнообразные практики информационного насилия, которые 
внешне выглядят как добровольный выбор личности в демократи-
ческом обществе. Тем самым проблематизируется кардинальная 
идея прав человека. Как показано в работах Э.Ю. Соловьёва, разви-
тие этой идеи в трех декларациях прав человека учитывало нега-
тивный опыт своеволия монархии, религиозных войн и тоталита-
ризма XX в. Но сегодня возникает новая проблема, проблема 
защиты личности от информационного насилия. 

Конец XX – начало XXI в. показал, что приоритетные ценно-
сти свободной суверенной личности и лозунги защиты прав чело-
века могут использоваться в качестве поводов для военных акций, 
сопровождающихся гуманитарными катастрофами. В современных 
процессах глобализации все острее возникает проблема соотнесе-
ния идеи прав человека и идеи прав народов. 

И еще один важный аспект намечается в проблематике прав 
человека. Он связан со все более широким использованием совре-
менных биотехнологий и возможностями манипулирования биоло-
гической основой человеческой жизнедеятельности. 

Перспективы продления жизни до 120–150 лет, формирова-
ние заданных биологических свойств человека, применение нейро-
фармакологических препаратов нового поколения, усиливающих 
память и другие когнитивные способности, ставят перед общест-
вом новые этические и правовые проблемы. Как отмечал Фукуяма, 
биологическая революция в конечном счете поставила на карту 
«нечто, имеющее отношение к природе человека, специфическое 
для вида свойство, общее для всех людей как таковых». Идея же 
прав человека у своего истока формулировалась как идея естест-
венных прав. Она неявно предполагает некоторый инвариант чело-
веческой природы, общий у всех людей на планете. Но если при-
менение биотехнологий создаст резкое различие между 



 19 

индивидами в их биологической основе (допустим, для богатых 
людей будут доступны дорогостоящие технологии продления жиз-
ни и формирования качественно новых когнитивных способностей, 
а для бедных недоступны), то реально будет создано нечто подоб-
ное кастами высших и низших рас. Как быть в этих условиях с иде-
ей прав человека? 

Сегодня ускоренные темпы социального развития многое 
меняют в культуре и жизнедеятельности людей. Ряд базисных цен-
ностей техногенной цивилизации проблематизируется, возникают 
точки роста новых ценностей, открываются новые перспективы 
диалога культур. Их надо отследить, выявить и посмотреть, на-
сколько они жизнеспособны, какие последствия могут вызвать. 
Анализ предполагает выяснение новых смыслов мировоззренче-
ских универсалий, которые могут формироваться в науке, в техно-
логиях, искусстве, нравственности, в политическом и правовом 
сознании. Такой анализ и есть цель философии. И сегодня это уже 
не чисто абстрактные занятия, а практическая потребность – опре-
делить возможные стратегии развития цивилизации. 

 
*     *     * 

 
Выдвижение на первый план проблемы диалога цивилизаций 

и культур обусловлено более глубокими мотивами и причинами, 
чем просто потребность определить наиболее гуманный способ и 
инструмент разрешения накопившихся в мире противоречий и 
конфликтных ситуаций. В жизненно практическом плане это вы-
звано необходимостью найти такие ответы на вызовы современно-
сти, которые получили бы поддержку у всего мирового сообщества 
и обеспечили дальнейшее развитие человеческой цивилизации. Эта 
идея сегодня разделяется многими. Историки, философы, социоло-
ги часто пишут о современной эпохе как о времени переоценки 
ценностей, поиска новых путей цивилизационного развития. Из 
набора сценариев возможного будущего, среди которых немало 
катастрофических, человечеству предстоит отыскать наиболее бла-
гоприятные, обеспечивающие не только его выживание, но и ус-
тойчивое развитие. 

Цивилизационный выбор России связан с широким и более 
сложным полем проблем дальнейшего развития человеческой ци-
вилизации. Вопрос о том, куда идет та или иная страна, становится 
особой частью вопроса, куда идет человечество. Искомые ответы 



 20

на эти вопросы не могут быть строго однозначными. Только для 
очень простых систем, стабильно воспроизводящих свои состоя-
ния, предсказания могут быть строгими. Но история – это не не-
бесная механика, а социально-исторические процессы относятся к 
иному, более сложному классу систем, чем механические. И когда 
ставится задача предсказать состояние сложного исторического 
процесса, то даже если имеется знание о тенденциях его развития, 
то на этой основе выстраивается несколько сценариев будущего. 
Какой из них реализуется, заранее определить невозможно, так как 
превращение потенциальных возможностей в действительность 
зависит от множества факторов, в том числе и случайных. Ретро-
спективно, глядя назад на уже свершившуюся историю, можно ука-
зать причины, почему реализовался тот или иной сценарий разви-
тия, и раскрыть логику этого развития. Но, глядя вперед и делая 
прогнозы, мы принципиально можем обозначить лишь веер воз-
можностей и в лучшем случае определить, какие из них более, а 
какие менее вероятны. 

На переломном этапе развития цивилизации требуется новая 
система ценностей. Их поиск должен идти так, чтобы каждая циви-
лизация, каждая культура в нем участвовали и внесли свою лепту. 
Диалог культур – это не просто желание создать мир, где бы все 
культуры были одинаковы, чтобы мир был в некоем устойчивом 
состоянии. В современных ситуациях это просто невозможно. Диа-
лог культур – это условие поиска такой системы ценностей, кото-
рая изменит стратегию современного развития, ныне ориентиро-
ванную на идеалы потребительского общества. Если в результате 
переклички культур, их диалога будут возникать новые ценности, 
отличные и от традиционалистских, и от техногенных, то это от-
кроет перспективы для новых стратегий развития. Этот путь пред-
полагает не пролонгацию прежнего техногенного развития, а его 
изменение. Возможно, что для этого понадобится духовная рево-
люция, сопоставимая с той, которая прошла в эпоху Ренессанса и 
Реформации.  

Это, конечно, наиболее благоприятный сценарий цивилиза-
ционного развития. Существуют и другие сценарии. Менее благо-
приятные и просто катастрофические. Вполне вероятно (и вероят-
ность эта велика), что в ближайшее время процессы глобализации 
будут протекать не как равноправный диалог культур, а как актив-
ное одностороннее воздействие современных западных ценностей 
и идеалов потребительского общества на другие культуры. Стрем-



 21 

ление стран – лидеров западного мира сохранить свое домини-
рующее положение в пространстве мирового рынка может стиму-
лировать консервацию существующего положения дел и активную 
защиту традиционных ценностей западной (техногенной) цивили-
зации, ориентирующих на отношение к природе в основном как к 
системе ресурсов для деятельности. В этих условиях тенденции 
формирования новых мировоззренческих ориентации могут блоки-
роваться противодействием экономических и политических власт-
ных структур. Распространение же в планетарных масштабах идео-
логии потребительского общества и массовой культуры будет 
способствовать нарастанию экологического, антропологического и 
других глобальных кризисов. 

Ответственность стран – лидеров современного мира за 
судьбы человеческой цивилизации после окончания «холодной 
войны» резко возросла. И хорошо бы, чтобы этот общий выигрыш 
народов и стран не обернулся цивилизационным проигрышем для 
всего человечества, если оно окажется неспособным проложить 
путь к новому мироустройству, более справедливому и более соли-
дарному. 

«Форум», М., 2009, с. 17–35. 
 
 

А. Буттаева, 
публицист (Дагестан) 
ИСЛАМ В РОССИИ И ГЛОБАЛИЗАЦИЯ 
 
На протяжении последних десятилетий в России и исламском 

мире постоянными темами общественного дискурса являются про-
блемы сохранения цивилизационно-культурной идентичности в 
условиях эффективной модернизации и развития, с одной стороны, 
и напористой и непривычной вестернизации – с другой. В России и 
ее регионах актуализировались поиски методов успешного проти-
востояния культурной, политэкономической и идейной агрессии 
Запада. В России с повестки дня не сходит тема «трансформации 
культуры в условиях глобализации». Отечественные и зарубежные 
исследователи исходят прежде всего из констатации единства мира 
и что национально-культурное пространство весьма динамично и 
не имеет четких границ, а все многообразные формы взаимодейст-
вия разнообразных культур помещаются между двумя полярными 
полюсами сотрудничества – толерантность и непринятие – нетер-



 22

пимости. Вместе с тем оно весьма чутко реагирует на внешнее по 
отношению к себе пространство как на чужое и стремится по воз-
можности четко обозначить этот рубеж, устанавливая защититель-
ные фильтры. Изучение влияния современных процессов глобали-
зации на социально-экономические и духовно-нравственные 
процессы в пестром российском обществе требует разработки спе-
циальных теорий, для наиболее полного и адекватного их анализа. 
Трудности в этом плане заключаются в том, что в России пробле-
мами глобализации стали заниматься сравнительно недавно и по-
этому накопленного материала еще явно недостаточно для широ-
ких философско-социологических обобщений и создания 
нормативно-ценностного знания. 

Теоретики глобализации на основе анализов происходящих в 
российском обществе изменений высказывают различные точки 
зрения. Одни считают, что необходимо решительно и бесповоротно 
отказаться от навязывания всему человечеству единого миропони-
мания, единой идеологии. «В известном смысле человечество все-
гда было единым, но оно никогда не было и не будет единообраз-
ным, одноцветным. В мире существуют сотни государств с их 
национально государственными особенностями. Это создает опре-
деленные проблемы межгосударственного взаимодействия в рам-
ках глобализации... Когда мы говорим о роли национального фак-
тора, то речь идет прежде всего о социально-экономической 
структуре общества, о нации как самой устойчивой на сегодняш-
ний день социальной общности. Она представляет собой единство 
человеческого бытия и бытия общества, человек в этом плане рас-
сматривается как человек национальный. И только в таком своем 
качестве он может входить в человечество» (Ярощук Н.З.). «Аме-
рика стала доминирующей частью в рамках мирового целого, она 
предпринимает усилия преобразовать целое по своему образу и 
подобию, навязать другим странам и народам свои представления о 
свободе, демократии и правах человека. Характерным является 
пример Ирака, которого Америка пытается осчастливить и “улуч-
шить” без согласия его народов, вопреки сложившимся в этой 
стране традициям, заложенными в нее историей опытом, этнокон-
фессиональными возможностями и интересами» (Курбиев М.М.). 
Они отвергают саму идею монокультуры, которая игнорирует есте-
ственное стремление народов к сохранению и развитию нацио-
нальных культур. К сожалению, в условиях нарастающей либе-
ральной, прозападной глобализации, которая осуществляется на 



 23 

основе рыночной экономики, доминирования ценностей матери-
ального богатства, угроза духовно-нравственной опустошенности в 
обществе значительно возрастает. Глобализация является важней-
шим стрессором, создающим экстремальные состояния, в которые 
попадают народы современного мира. И народы России не исклю-
чение. С позиции В.И. Добренькова, в России проамериканская 
глобализация показала свое бесчеловечное лицо, там в 1990-е годы 
были осуществлены разрушительные реформы. «Глобализация от-
крывает, – пишет У. Бек, – путь бегства оттуда, где растут издерж-
ки производства глобальных символов, и обещает близкий рай для 
жаждущих высоких доходов». В этом мире локальные культуры и 
идентичности утрачивают корни и заменяются символами товарно-
го мира, взятыми из рекламного и имиджного дизайна мультина-
циональных концернов. Бытие становится дизайном – причем по-
всеместно. 

В рамках проекта либеральной глобализации в России про-
водилась политика по подчинению нашей страны Западу. Сущ-
ность либеральной прозападной глобализации: углубление в ог-
ромных масштабах пропасти между богатым, развитым Западом и 
бедным, отсталым не западным миром; жесткий диктат запада над 
всем остальным миром; унификация национально-культурной са-
мобытности народов планеты, их духовной идентичности; уничто-
жение национально-суверенной государственности; стандартиза-
ция и духовное опустошение человека. 

Другие исходят из неизбежности глобализма в современном 
мире, считая, что процесс глобализации – это явление не сего-
дняшнего дня. «Первые признаки влияния глобализации на культу-
ру обнаруживаются уже в эпоху Великих географических откры-
тий, когда культурные связи и коммуникации впервые за всю 
историю человечества получили по существу планетарный про-
стор, хотя и были на первых порах фрагментарными, ограничен-
ными лишь контактами с мореплавателями, торговцами, завоевате-
лями». Известные турецкие социополитологи Э. Озбудун и 
Ф. Кейман, исследуя в рамках кросснационального проекта «Мно-
голикая цивилизация. Культурное разнообразие в мире, процессы 
воздействия глобализации на экономику, культуру, политику, ре-
лигию», пришли к выводу, что глобализация для турецкого обще-
ства благо. Глобальные геополитические, экономические, социо-
культурные изменения в мире совпали с радикальными 
трансформационными процессами внутри России. Переход от со-



 24

ветской модели этнического федерализма к федерации демократи-
ческого типа происходил не одномоментно и достаточно сложно. 
Произошли существенные изменения в общественном и индивиду-
альном сознании людей. В свою очередь они не могли не коснуться 
и религиозной сферы. Возможно, в российском обществе, религия 
не заняла подобающего ей места на уровне массового сознания, но 
тем не менее есть все основания полагать, что ее восстановление в 
общественном сознании будет прогрессировать. Будучи во многом 
отражением противоречивых процессов, происходящих как в мире 
в целом, так и в России в частности, религия все чаще становится 
самостоятельной политической силой, выходящей за пределы  
собственно религиозной жизни. Может происходить политизация 
религиозного фактора, последствия которой имеют зачастую дес-
табилизирующий характер. Например, конфликты на конфессио-
нальной почве в регионах традиционного распространения  
ислама – Северный Кавказ, Чечня, Дагестан и т.д. В этой ситуации 
наиболее остро проявляются те особенности в политизации кон-
фессионального фактора, которые обусловлены спецификой этно-
политической жизни народов, национально-государственного 
строительства, религиозной идеологии. Если в одних случаях кон-
фессиональный фактор дополняет межэтнические конфликты, спо-
собствуя росту национального самоутверждения, то в других ста-
новится мобилизационной силой в политических процессах. И в 
том и другом случае вмешательство религии в социально-
политическое развитие усложняет его, расширяет спектр конфлик-
тогенных факторов. 

Обсуждение проблем современного ислама на постсоветском 
пространстве вызывает противоречивые суждения. С одной сторо-
ны, это связывается с вхождением религии в политику и государст-
во, с другой – речь идет о вмешательстве государства в религиоз-
ную жизнь мусульман. Сегодня никем не оспаривается тот факт, 
что ислам как одна из форм общественного сознания занимается не 
только чисто конфессиональными делами, но и урегулированием 
множества социально-политических, экономических и нравствен-
но-правовых отношений в обществе. 

Определяя специфику бытия ислама в современном россий-
ском обществе, можно выделить следующие моменты: 

1) ислам в России – это религия меньшинства; 
2) сложные отношения с РПЦ; 
3) регионализация мусульманской уммы; 



 25 

4) существенная политизация ислама, появление в мусуль-
манской среде организаций традиционалистского и фундаментали-
стского толка; 

5) множество государственных органов, в том числе и сило-
вых, которые занимаются исламом; 

6) сложные, противоречивые отношения с мировой уммой; 
7) существование на территории России различных направ-

лений ислама (сунниты, шииты), двух мазхабов – догматико-
правовых школ (ханифиты, шафииты), разных суфийских братств 
(накшбандийа, йасавийа, кадирийа). 

Научный анализ современного состояния ислама с учетом 
его специфических особенностей, поиск его возможных направле-
ний развития становятся общественной потребностью. Особого 
внимания заслуживает изучение возможностей обновления учения 
ислама с учетом светского, поликультурного и поликонфессио-
нального характера России, необходимости успешной адаптации 
мусульман к условиям современного российского общества. Татар-
ский исследователь Р. Мухаметшин, характеризуя состояние рели-
гиозного сознания и идеологии среди российских мусульман, пи-
шет: «Это направление, имеющее глубокие исторические формы, в 
его современном виде формировалось в годы советской власти и 
поэтому несет в себе определенные признаки этого периода. В пер-
вую очередь это проявляется в том, что последователи этого на-
правления ислам воспринимают и пропагандируют как комплекс 
символов веры – застывших форм религиозного мышления, обря-
дов и ритуала». 

Сегодняшняя мусульманская умма в России, во-первых, – это 
не та мусульманская умма, которая была в дореволюционной Рос-
сии. Во-вторых, Россия и мусульманские страны находятся на раз-
ных этапах исторического развития, и религия в их жизни занимает 
не одинаковое положение. Но у них есть общая составляющая – все 
они подвержены общемировым культурным глобализационным 
процессам, которые представляют собой отрицание многообразия 
общепринятых ценностей, моральных норм, языков и культуры, 
литературы и искусства, форм общественной жизни и т.п., которые 
постепенно, но объективно неумолимо заменяются стандартами 
западной техногенной цивилизации. Глобальные процессы, разви-
тие демократии и рыночных отношений ставят перед мусульмана-
ми России ряд новых проблем. Многим приходится менять про-
фессию, переезжать в районы, где преимущественно проживают 



 26

люди иной культуры, иных религиозных взглядов. При этом они не 
стремятся противопоставлять ислам и реальность, стараются найти 
в его учении идеи, которые позволили бы им быть современными 
людьми, оставаясь в рамках своей религии. 

«Гуманитарные и социально-экономические 
науки», Р.-на-Дону, 2009, № 4, с. 103–105. 

 
 
Александр Игнатенко, 
исламовед 
УГРОЗА СВОБОДЕ СОВЕСТИ  
С НЕОЖИДАННОЙ СТОРОНЫ: 
ВАХХАБИЗМ В РОССИИ 
 
В тоталитарном государстве «монополия» на подавление 

свободы совести принадлежит самому тоталитарному государству, 
и других субъектов ее подавления просто не может быть. Объекта-
ми же подавления или ограничения свободы совести в одинаковой 
мере являются как различные религии, так и разные формы нерели-
гиозной идеологии, расходящейся с тоталитарной – официальной и 
обязательной для всех граждан (или подданных) идеологией госу-
дарства.  

Парадоксом и, в некоторых исторических условиях, кризис-
ным аспектом демократического развития является то, что ограни-
чителями и даже «ликвидаторами» самой демократии могут стано-
виться некоторые религиозные объединения, религиозно-
политическое группировки, использующие демократические ин-
ституты и механизмы – свободу слова, ассоциаций и манифеста-
ций, демократические выборы, религиозные свободы и т. п. – в це-
лях «дедемократизации» или уничтожения демократии как 
таковой. Этот «алгоритм» ликвидации демократии и замены ее но-
вым тоталитаризмом с использованием демократических процедур 
лапидарно, точно и остроумно сформулировал еще в начале 90-х 
годов прошлого века советник государственного секретаря США 
по делам Ближнего Востока в республиканской администрации 
президента Клинтона Эдвард Джереджян: «Один человек, один го-
лос – один раз». Ярким и более или менее известным широкой пуб-
лике примером подобной «ликвидации» демократии с использова-
нием демократических процедур является победа исламистского 
движения ХАМАС в Палестинской автономии. Но этот пример – 



 27 

не единственный. После возникновения новых независимых госу-
дарств на территории бывшего Советского Союза наряду со сво-
бодной конкуренцией различных религий, каждая из которых в си-
лу своей природы претендует на эксклюзивную истинность, 
началась последовательная, религиозно мотивированная и веро-
учительно обоснованная кампания подавления свободы совести, 
вплоть до насильственных акций, со стороны такого религиозного 
течения, как ваххабизм. 

Когда-нибудь, возможно, историки русского языка займутся 
всеми извивами и тупиками дискуссии о «ваххабизме», в которой 
приняли участие исламоведы, религиоведы, политики, публицисты, 
правозащитники, правоохранители и вообще все кому не лень. За 
годы независимого существования России выражения «ваххабизм», 
«ваххабиты» («ваххабисты») и производные от них приобрели не-
гативное ценностно окрашенное содержание. Хотя понятие «вах-
хабизм» употребляется в исторических, религиоведческих (исла-
моведческих), этнографических и политологических сочинениях 
как нейтральное (именно так употребляем его и мы). Ведь вахха-
бизм – это одно из многих течений (направлений) в исламе, кото-
рый и существует-то в виде великого множества разноформатных 
локальных «фрагментов» (употребим это слово за неимением луч-
шего) – «сект» (араб. фирка), «джамаатов» (араб. джама'а – «груп-
па»), направлений, «толков» или «школ» (араб. мазхаб) и т.п., и 
каждый из этих «фрагментов» претендует на то, чтобы быть исла-
мом как таковым, и для своих последователей таковым и является. 
Все «фрагменты» ислама одинаково истинны. Или одинаково неис-
тинны: согласно достоверному хадису Пророка Мухаммада, право-
верность различных исламских «сект» (араб, фирка) будет уста-
новлена Аллахом на Страшном суде, и только одна из множества 
«сект» спасется – попадет в Рай. Особо отметим, что специфиче-
скими, маргинальными «фрагментами» ислама стали с последней 
четверти XX в. религиозно-политические организации типа «Тали-
бана», «Партии исламского освобождения», или «Хизб ут-Тахрир 
аль-ислами», «Аль-Каиды», «Хизбаллы» («Партии Аллаха») и др. 

Эти «фрагменты» отличаются, порой очень существенно, 
один от другого по вероучению, обрядам, социальным нормам, по-
литическим установлениям и т.п. Широкой публике известны раз-
личия, переходящие во враждебность, между суннитами и шиита-
ми. Но это не единственное, хотя и самое острое, выливающееся в 
акции взаимного уничтожения (например, в Ираке, Пакистане, Ли-



 28

ване) расхождение между «фрагментами» ислама. Очень много-
численные различия и расхождения (арабское слово фирка несет в 
себе смысл «различия», «расхождения») можно объяснить тем, что 
в исламе имеется резкий разрыв между тем, что расценивается как 
абсолютно достоверное, ибо оно «от Аллаха», и тем, что является 
как минимум сомнительным, ибо оно «от людей». Мусульмане ве-
рят в то, что в период ниспослания Откровения от Аллаха Пророку 
Мухаммаду был передан «ислам как религия» в «готовом» – закон-
ченном и совершенном – виде, если воспользоваться коранически-
ми категориями («Сегодня Я, – говорит Аллах в Коране, – завер-
шил для вас вашу религию, и закончил для вас Мою милость, и 
удовлетворился для вас исламом как религией»), а после смерти 
Пророка Мухаммада (и, соответственно, прекращения Откровения 
от Аллаха) люди стали «дополнять» ислам своими выдумками по 
поводу нерелигиозных (политических, экономических, правовых, 
гигиенических и т.д.) вопросов. Так, различия и конфликты между 
шиитами и суннитами, а также поспорившими с теми и другими 
хариджитами восходят к возникшей в VII в. проблеме наследова-
ния власти Пророка в исламской общине. Насчитывается более 
трех тысяч «вопросов» (мас'аля), по которым у мусульман, при-
надлежащих к разным «фрагментам», есть расхождения. К настоя-
щему времени имеется несколько тысяч различных по размерам 
«фрагментов», которые типологически и генетически объединяют-
ся под названием «ислам». 

Ваххабизм – это один из «фрагментов» современного ислама, 
возникший в XVIII в. на Аравийском полуострове и характери-
зующийся легко установимыми вероучительными, обрядовыми и 
нормативными отличительными признаками. Впоследствии вахха-
бизм распространялся по миру, в том числе в России, целенаправ-
ленно и активно – в последней четверти XX в. Одним из факторов, 
благоприятствующих вытеснению ваххабизмом локальных «фраг-
ментов» ислама из их исторических «ниш» по всему миру, стало 
то, что аравийские ваххабиты, последователи этого миноритарного 
направления в исламе, захватили в 1928 г. Мекку с главной святы-
ней ислама – Каабой и, буквально воцарившись там, стали, проводя 
своего рода «политику свершившегося факта», представлять ислам 
как таковой и распространять ваххабизм, называя его «исламом» и, 
как правило, не называя «ваххабизмом». 

Малоисследованной темой является эволюция самого вахха-
бизма, который с XVIII в. на месте не стоял. Некоторые исследова-



 29 

тели говорят о неоваххабизме, иные об усамизме – по имени  
Усамы бен Ладена. Констатация неоднородности, дифференциро-
ванности ваххабизма проникает в политический дискурс: «Вахха-
бизм, причем в его изначальном виде, – это нормальное течение в 
исламе, ничего здесь страшного нет, – констатировал Владимир 
Путин в интервью газете “Monde” 31 мая 2008 г. – Но есть экстре-
мистские течения в рамках самого ваххабизма. Вот именно эти на-
правления пытались внедрить в сознание чеченского народа». 

В ходе распространения ваххабизма, который, будучи ло-
кальным, аравийским «фрагментом» ислама, возникшим в специ-
фических общественных и культурных условиях, имел по понят-
ным причинам внешние относительно России источники, стали 
хорошо видны различия между ним и исторически сформировав-
шимися, местными, российскими «фрагментами» ислама, которые 
стали называться «традиционным (подразумевается: традицион-
ным для России) исламом». Эту коллизию хорошо выразил один из 
лидеров татарских мусульман В. Якупов: «Для арабских кочевни-
ков, может быть, ваххабизм – это хорошая вещь, но для европей-
цев – а татары себя считают европейцами – он абсолютно неприем-
лем». Только ограниченность пространства данной статьи не по-
зволяет привести своего рода антологию – высказывания религиоз-
ных и нерелигиозных деятелей различных политических 
направлений посткоммунистической России, направленные против 
ваххабизма как локального – арабского (аравийского) – «фрагмен-
та» ислама. Ограничимся здесь только еще одним. В 1997 г. то-
гдашний помощник президента по национальной безопасности са-
мопровозглашенной Чеченской республики Ичкерия А. Масхадова 
Ахмед Закаев заявил: «Я хочу быть мусульманином, но я не хочу 
быть арабом». На просьбу прокомментировать это высказывание 
Закаев сказал: «Я считаю, что ваххабизм, т.е. арабизация, в Чечне 
не пройдет. Мы – мусульмане, но мы прежде всего чеченцы».  

В ходе и в результате проникновения ваххабизма на террито-
рию России, с одной стороны, различия между «традиционным ис-
ламом» и ваххабизмом стали перерастать в расхождения и кон-
фликт, с другой – запустился процесс перехода в ваххабизм части 
«традиционных мусульман», особенно молодежи, проникновения 
ваххабитского вероучения, политической доктрины, лозунгов, об-
рядов в среду «традиционных мусульман». «Традиционный ислам» 
стал меняться – как меняется, почти неуловимо, цвет воды от капли 
чернил. Иными словами, ситуация с ваххабизмом в России дина-



 30

мична, характеризуется переходностью, «текучестью» и, как след-
ствие, некоторой неопределенностью. Поэтому невозможно при-
вести точную статистику распространения ваххабизма. 

В дискуссиях о ваххабизме в России некоторые их участники 
ставят вопрос о том, что те люди, которых называют «ваххабита-
ми» (сами они предпочитают называть себя «мусульманами», как и 
все последователи «фрагментов» ислама), ваххабитами не являют-
ся, ибо не знакомы с ваххабитской идеологией (вероучением) во 
всей ее полноте. После беседы с террористами, захватившими за-
ложников в «Норд-Осте», Евгений Примаков сказал: «Я слышал, 
что там ваххабиты, а они не знают, что такое ваххабизм». Можно 
только удивляться, как академик Примаков за четверть часа успел 
и о судьбе заложников поговорить с террористами, и учинить им 
экзамен на знание ваххабизма. Но, по-видимому, состояние дел с 
ваххабизмом таково, что он не всегда воспринимается россиянами, 
воспитанными в иных религиозных или нерелигиозных традициях, 
en bloc, целиком. Кого-то привлекает максималистское единобожие 
ваххабитов. Иных – провозглашаемые простота и чистота нравов в 
условиях морального разложения окружающего общества. Немало 
мусульман, живущих в стесненных материальных условиях, обра-
щают внимание на простоту и дешевизну религиозных и бытовых 
обрядов в ваххабитских ассоциациях. Для других солидаризм вах-
хабитских «джамаатов» является альтернативой местничеству, не-
потизму (кумовству) и коррупции. 

С позиций свободы совести все «фрагменты» ислама равно-
ценны и имеют в светском демократическом обществе неоспори-
мое право на существование без каких бы то ни было ограниче- 
ний – наряду с другими религиями и нерелигиозными идеология-
ми. С одной оговоркой: если их идеи (идеология) и деятельность не 
представляют угрозы для прав человека и общественной безопас-
ности. За время после распада СССР на территорию России прони-
кали извне различные исламские «фрагменты» – движения и «сек-
ты» (что само по себе является одним из свидетельств реализации в 
России принципа свободы совести): шиизм разных течений (рос-
сийские шиитские духовные лица утверждают, что шиитов в Рос-
сии уже 3 млн., а в одной Москве – 1 млн.), ахмадия, суфизм раз-
ных нероссийских тарикатов (например, тарикат Шазилийя–
Даркавийя–Хабибийя), отсутствующий в России суннитский мали-
китский мазхаб, который провозглашен самым подходящим для 
«русских мусульман» (этнических русских, принявших ислам) как 



 31 

противовес ханафизму российских татар и шафиизму северокав-
казцев, и т.д., подтверждая самим фактом своего существования и 
распространения то, что ислам существует в «фрагментированном» 
виде. И ни одно из этих течений не вызывало у российских граж-
дан – мусульман и немусульман при своем проникновении на тер-
риторию нашей страны таких споров, страхов и протестов, как вах-
хабизм.  

Пожалуй, только ваххабизм встретился с мощной реакцией 
отторжения и общественной самозащиты, своего рода гражданско-
го сопротивления мусульман и немусульман. 

В чем же дело? В какой-то особой нетерпимости (не-
толерантности) российского общества? В «исламофобии» феде-
ральных и республиканских (областных) властей и экспертов – му-
сульман и немусульман? В создании спецслужбами и правоохрани-
тельными органами «жупела» ваххабизма как «предлога для 
подавления свободомыслия в исламской среде и преследований в 
отношении ислама и мусульман»? Пожалуй, главная причина в 
том, что ваххабизм характеризуется «программным» неприятием 
свободы совести и в его идеологии заложена религиозная нетерпи-
мость, проповедь религиозной розни, призыв к насильственному 
искоренению всех неваххабитских систем идей и действий. Под-
робное изложение ваххабитской идеологии занимает много места, 
и различные ее аспекты подвергались критическому рассмотрению 
светскими и религиозными (мусульманскими и православными) 
учеными и публицистами. 

Ограничимся поэтому ваххабитскими идеями, имеющими 
касательство к свободе совести. При этом будем цитировать лите-
ратуру на русском языке – чтобы не быть голословными и дать 
возможность сторонникам и противникам ваххабизма проверить 
точность цитирования. Но это – лишь малая часть ваххабитской 
литературы, которая внедряется и на других языках, в основном на 
арабском, и тем самым в неарабских странах затруднен обществен-
ный контроль за распространением экстремистской идеологии, ко-
торое происходит в арабоязычной среде. 

Ваххабизм – это идеология религиозной сегрегации, которая 
выливается в религиозную дискриминацию, религиозную рознь и 
насилие, вплоть до убийства тех, кого ваххабизм считает «невер-
ными», «веротступниками», «многобожниками», «лицемерами». 

Ваххабизм абсолютизирует понятия «неверие» (араб. куфр, в 
ряде текстов на русском языке называется «безбожием») и «много-



 32

божие» (араб. ширк, в некоторых текстах называется «язычест-
вом»). Типичные ваххабитские книги на восемь-девять десятых 
своего объема посвящены рассмотрению того, что есть «многобо-
жие» и «неверие» как отрицание единобожия или отход от него. 
Очень высокая частотность использования категории куфр («неве-
рие») и родственных терминов – верная примета ваххабитского 
текста. Ни в одном другом «фрагменте» ислама такого в литерату-
ре не обнаруживается. Так, «неверными» (они еще называются 
«безбожниками» в русских переводах ваххабитской литературы с 
арабского) объявляются иудеи и христиане. В самом тексте «Книги 
единобожия» Ибн-Абд-аль-Ваххаба это положение подтверждается 
отобранными высказываниями Пророка Мухаммада: «Когда у них 
(у христиан) умирает праведный человек или праведный раб Алла-
ха, они сооружают на его могиле храм и рисуют в нем его изобра-
жения. Это (т.е. христиане) наихудшие из творений Аллаха!»; «Да 
падет проклятие Аллаха на иудеев и христиан, которые превратили 
могилы своих пророков в храмы!». «Неверие», «безбожие» и «мно-
гобожие» иудеев и христиан – общее место ваххабитских тракта-
тов. Иудеи и христиане являются «многобожниками» потому, что 
они «избрали могилы своих пророков местами для совершения мо-
литв». Подобные люди, строящие церкви над могилами своих пра-
ведников и украшающие их иконами, «относятся к числу наихуд-
ших созданий перед Аллахом». «Неверные» – это все те, кто не 
придерживается ваххабитских взглядов, последователи всех без 
исключения идеологических течений. Так, «принадлежность к 
атеистическим течениям неверных наподобие течений коммуни-
стических, светских, демократических, капиталистических или 
иных подобных им течений является вероотступничеством от ре-
лигии Ислама». Список этих идеологических течений включает 
также «антирелигиозный секуляризм, угнетательский капитализм, 
марксистский социализм, атеистическое масонство». Конечно же, 
коммунизм – это явное «неверие». Сильно достается «иудаизму, 
который стоит за спиной всех и за каждой разрушительной доктри-
ной, подрывающей мораль и духовные ценности»; к таковым док-
тринам относятся «масонство, мировой сионизм и бабувизм». 

Хотелось бы прокомментировать упоминание такой «разру-
шительной доктрины», как бабувизм. О нем пишет современный 
ваххабитский автор, обнаружив, вероятно, упоминание о бабувизме 
в каких-то классических трактатах ваххабизма XVIII в. Ему, навер-
ное, невдомек, что бабувизм – это революционное движение во 



 33 

Франции XVIII в. (совпадает век появления ваххабизма и бабувиз-
ма) за «Республику равных» – управляемую из единого центра об-
щенациональную коммуну, что названо оно по имени его руково-
дителя и наиболее последовательного теоретика – Гракха Бабёфа 
(1760–1797) и что, самое главное, во всем мире ныне не найдется 
ни одного последователя бабувизма (ну, может быть, в сумасшед-
шем доме). Во всем этом, как в капле воды, проявляется чудовищ-
ная дремучесть и небывалая отсталость ваххабитских улемов (ре-
лигиозных ученых), сочетаемая с претензией на то, чтобы учить 
мир. 

«Неверием» является, по оценке ваххабитов, реализация лю-
бой формы социально-политического устройства, если оно цели-
ком, полностью и исключительно не основано на шариате, как его 
представляют ваххабиты. «Неверие» – это «правление и суждение 
не на основе ниспосланного Аллахом». «Неверием» объявляется и 
любая человеческая законотворческая и нормотворческая деятель-
ность. «Неверие» – «притязание на право издавать законы, разре-
шать и запрещать». Ваххабиты объявляют «неверным» всякого, кто 
включается в систему общественных отношений, предполагающих 
делегирование полномочий и перераспределение общественных 
ресурсов, в том числе в процессе обмена ценностями и услугами. 
По утверждению ваххабитов, «многобожником» и «неверным» яв-
ляется тот, «кто взывает с мольбой к пророку, царю, правителю или 
еще кому-нибудь, либо испрашивает помощи не у Аллаха... 

Ваххабизм провозглашает неполноценность граждан по при-
знаку их отношения к религии: христиане, поклоняющиеся иконам, 
по утверждению ваххабитских улемов, «относятся к числу наи-
худших созданий перед Аллахом». В конце концов, казалось бы, 
ничего особенного в этом нет: кто-то мог бы сказать, что всякая 
религия, любое религиозное течение проповедует свою исключи-
тельную истинность и, соответственно, утверждает, что представи-
тели иных религиозных течений пребывают в заблуждении. Но в 
отношении ваххабизма должна быть сделана оговорка. «Невер-
ные», «безбожники» должны быть либо обращены в ислам, либо 
убиты, либо превращены в людей, платящих специальный налог на 
дискриминационной основе. «Предводитель мусульман, повстре-
чав безбожников (напомним еще раз: это – любые неваххабиты.), 
призывает их принять ислам. Если они откажутся, тогда им следует 
платить подушную подать, а иначе – вооруженная борьба». Чтобы 
было совсем ясно, что речь идет о силовом, вооруженном обраще-



 34

нии в ислам, упоминается история из деяний Пророка Мухаммада. 
«Из Сунны посланника известно, что он не нападал на людей до 
наступления утра. И если он не слышал призыва на молитву, то 
нападал...» В отношении немусульман («носителей других верова-
ний, таких, как христиане и прочие») провозглашается обязатель-
ность дискриминации на религиозной основе: «Мы не должны до-
верять им даже самые низкие руководящие должности. Перед ними 
должны быть закрыты двери всех средств массовой информации и 
связи, дабы они не распространяли свой яд среди мусульман». 

Для вящей ясности переведем всю эту злобную галиматью 
для некоторых правозащитников, которые защищают ваххабизм. В 
случае, если ваххабизм победит в форме установления «шариат-
ского правления» либо «халифата», они, т.е. правозащитники или 
их дети, или их внуки, будут стоять перед выбором: принять вахха-
бизм под видом ислама либо быть убитыми или платить подушную 
подать (джизью) в случае отказа сменить свои либеральные взгля-
ды на ваххабизм и в результате оказаться в ситуации дискримини-
руемых по принципу отношения к религии. 

Ваххабизм осуществляет пропаганду исключительности, 
превосходства одного религиозного направления (ваххабизма, на-
зывая его «исламом») и неполноценности последователей других 
религий и, что самое важное, мусульман – в случае их «сомнения 
или колебания». При этом данная пропаганда совершается с угро-
зой применения насилия: «Имущество и жизнь человека будут не-
прикосновенны лишь тогда, когда все указанное выше (произнесе-
ние шахады – символа веры: “Нет божества, кроме Аллаха, и 
Мухаммад – Его посланник”, обращение в молитвах к Аллаху) бу-
дет дополнено полным отвержением всех объектов поклонения, 
кроме Аллаха. Любое же сомнение или колебание лишает непри-
косновенности имущество и жизнь человека», т.е. человеку (му-
сульманину) в этом случае грозит смерть, а его имуществу – раз-
грабление. Данная формулировка принадлежит основателю 
ваххабизма Ибн-Абд-аль-Ваххабу. Однако она не может считаться 
исторически обусловленным призывом, действенным только для 
XVIII в. Без малейших изменений, как руководство к действию, она 
повторяется современными ваххабитскими улемами. Кажется, эту 
ключевую идею ваххабизма либо не знают, либо не понимают не-
которые правозащитники – защитники ваххабизма. Ваххабитская 
трактовка единобожия (тавхид, таухид) такова, что любое самома-
лейшее отступление от ваххабитской трактовки единобожия явля-



 35 

ется преступлением, караемым смертью и изъятием имущества 
убитого. (Вообще-то убийство – очень популярная мера наказания 
у ваххабитов. Когда сочинялась эта статья, саудовский шейх аль-
Ляхейдан издал фетву, призывающую к убийству владельцев и ру-
ководителей арабских спутниковых телеканалов, «распространяю-
щих порок и призывающих к смутам», типа катарской «Аль-
Джазиры».) 

По отношению к мусульманам, которые отступили, по оцен-
ке ваххабитов, от максималистского единобожия, осуществляется 
процедура такфир'а. Такфир представляет собой провозглашение 
кафир'ом («неверным»), муртадом («вероотступником») или муш-
риком («язычником», многобожником») мусульманина, совершив-
шего «любое сомнение или колебание», если воспользоваться вы-
ражением Ибн-Абд-аль-Ваххаба. Список проступков, которые 
делают мусульманина кафиром – «неверным», очень длинен, едва 
ли не бесконечен. Это празднование дня рождения Пророка Му-
хаммада (исламский праздник мавлид, араб. аль-мавлид ан-набави), 
возвеличивание праведников (салихин) и поклонение Аллаху у мо-
гилы праведного человека (вали), не говоря уже о поклонении са-
мому упокоенному праведнику, и поклонение «идолам», и колдов-
ство, и гадание по звездам (астрология), и любые виды 
предсказаний, и амулеты, и ношение каких-то предметов для от-
вращения неприятностей, и поклонение памятникам и монументам, 
и масса других вещей. 

Кроме того, «неверными» объявляются те мусульмане, кото-
рые «вводят какие-либо новшества в сферу религии», при этом 
важно иметь в виду, что под «новшествами» понимается любое ре-
формирование... К такого рода  «неверным» отнесены, в частности, 
суфии. Все локальные «фрагменты» ислама расцениваются вахха-
битами как «вероотступничество» или «неверие» (куфр).  

«Язычеством» (ширк), «вероотступничеством» (ридда) или 
«неверием» (куфр) провозглашается любая форма участия в обще-
ственно-политической жизни, если это участие не регулируется 
ваххабитскими нормами, а сама общественно-политическая жизнь 
не организована на ваххабитских принципах. Соучастием в дея-
тельности «тирании» (тагут, так ваххабиты называют государство 
и любую систему власти, которую они не контролируют) объявля-
ется ими, например, участие в выборах или получение пособий по 
многодетности – на том основании, что в первом случае человек 
признает над собой чью-то власть, кроме Аллаха, т.е. становится 



 36

«язычником» («многобожником»), во втором случае – на том осно-
вании, что человек надеется на чью-то помощь, кроме Аллаха, и 
тем самым тоже становится «язычником» и «вероотступником». А 
за «вероотступничество» в ваххабизме полагается смерть. Речь 
идет не только о переходе из ислама в иную религию, но и о следо-
вании, пусть одноразовом, в виде участия в голосовании или при-
сутствия на партийном собрании, каким-то неисламским процеду-
рам или обрядам, так как это участие трактуется как перемена 
религии, ибо демократия (как и либерализм, коммунизм и пр.) 
трактуется ваххабитами как религия. А за переход в другую «рели-
гию» полагается убийство: «Убейте того, кто поменяет свою рели-
гию».  

Очень удобными категориями, позволяющими ваххабизму 
ограничивать религиозную свободу мусульман и применять к ним 
физическое насилие вплоть до убийства, являются категории «ли-
цемерия» (мунафака) и «лицемера» (мунафик). «Лицемер» – это 
тот мусульманин, который «выказывает приверженность к исламу 
и скрывает неверие». Иными словами, «лицемером» и «неверным» 
ваххабиты могут объявить любого мусульманина. «...Нарушающий 
(по-ваххабитски трактуемое единобожие) открыто или тайно 
(так!), должен знать, что он становится безбожником и должен 
ожидать возможности убийства (так!) или заключения его», – пи-
сал верховный муфтий Королевства Саудовская Аравия Бен Баз в 
брошюре, изданной официальными властями этой страны и рас-
пространявшейся среди российских паломников. Такфир тотален в 
отношении всех мусульман-неваххабитов: кафиром («неверным») 
объявляется человек, который не желает участвовать в процедуре 
такфир'а по-ваххабитски по отношению к единоверцам-
мусульманам: «Тот, кто не считает кафира кафиром или не обвиня-
ет кафира в неверии (куфр'е), сам становиться кафиром». 

Но важно, очень важно то, что такфир предполагает обяза-
тельное действие – насилие вплоть до убийства против тех, кто 
квалифицирован как «вероотступник» («муртад» или «муртадд» в 
ваххабитских материалах на русском языке) или «кафир» («невер-
ный»): обязанностью мусульман, по утверждению ваххабитских 
богословов, является «джихад против кафиров», «сражение против 
муртаддов и их предводителей является самым обязательным среди 
всех обязанностей». Единственная возможность для мусульманина 
уберечься от обвинения в «неверии» – стать ваххабитом и вести 
себя по-ваххабитски: ненавидеть всех и со всеми враждовать. Ре-



 37 

шающий довод «единобожия» по-ваххабитски, т.е. условие, при 
котором мусульманин не провозглашается «неверным», это лояль-
ность (симпатия, любовь, признание) по отношению к ваххабитам 
и враждебность ко всем неваххабитам. «Это может быть достигну-
то лишь любовью к исповедующим таухид Аллаха (к единобожни-
кам, так называют себя ваххабиты), преданностью им и оказанием 
им всяческой помощи, а также ненавистью и враждой по отноше-
нию к неверным и мушрикам (многобожникам, политеистам)».  

Война (джихад) против всех – общественно-политическая 
«программа» ваххабизма: «Необходим Джихад во имя Аллаха. Мы 
должны объявить войну каждому, кто борется против Аллаха и Его 
посланника (да благословит его Аллах и приветствует), так чтобы 
исчезло всякое язычество (под «язычеством», напомню, понимает-
ся любая, не обязательно религиозная, неваххабитская система 
идей и действий. – А.И.), и вся религия принадлежала бы Аллаху». 

Приведенные идеи абсолютно ясны по содержанию и смыс-
лу, они имеют целью мотивировать читателя (предполагается: му-
сульманина) на ограничение свободы совести – вплоть до самых 
крайних форм физического насилия. Подобные призывы однознач-
но и безоговорочно подпадают под статьи Уголовного кодекса Рос-
сийской Федерации (например, ст. 282), Закона «О противодейст-
вии экстремистской деятельности». Как только возникала 
малейшая возможность претворить в жизнь (точнее, претворить в 
смерть) эти положения, ваххабиты, окопавшиеся в России под се-
нью самопровозглашенной Чеченской республики Ичкерия, унич-
тожали или пытались уничтожать тех, кого они квалифицировали 
как «вероотступников». Был вынесен смертный приговор «Верхов-
ного шариатского суда» (им руководил член саудовского Совета 
высших улемов Абу-Умар ас-Сайф, о котором ниже) в отношении 
главы Центрального духовного управления мусульман России Тал-
гата Таджуддина и председателя Совета муфтиев России Равиля 
Гайнутдина, которые объявляются «вероотступниками». 

Есть еще один, обычно не замечаемый аспект проблемы. 
Распространение в России ваххабизма с его проповедью религиоз-
ной нетерпимости, религиозно мотивированного насилия вплоть до 
убийств, джихада, чтобы «вся религия принадлежала Аллаху», – 
все это привело к росту исламофобии и ксенофобии, обращенных 
против российских граждан – «этнических мусульман». Какая ре-
акция должна возникать у православного, иудея, неверующего при 
чтении антихристианских, антииудейских, антилиберальных, анти-



 38

коммунистических пассажей в ваххабитских произведениях, на-
пример, таких: «Джихад означает борьбу за то, чтобы слово Аллаха 
было превыше всего, чтобы на земле была только одна власть – 
власть ислама». Эксцессы ваххабизма, в том числе преступления 
его российских последователей, стали формировать в обществе ис-
ламофобские настроения (исламофобию еще больше подогревала 
защита ваххабизма со стороны некоторых российских исламских 
деятелей, доказывавших с упорством, достойным лучшего приме-
нения, что никакого ваххабизма не существует, а все то, что изло-
жено выше, и есть настоящий ислам). Исламофобия – это страх ис-
лама. И именно страх перед исламом, страх перед мусульманами 
стал характерен для некоторой части российского общества, хотя 
повторим еще раз: если уж чего-то страшиться, то ваххабизма. Ха-
рактерно в этом отношении название и содержание книги диакона 
Андрея Кураева: «Как относиться к исламу после Беслана». Хотя 
надо было бы назвать ее «Как относиться к ваххабизму после Бес-
лана». Ведь именно международные террористы из России и араб-
ских стран – ваххабиты по своей религиозной принадлежности со-
вершили этот чудовищный террористический акт в бесланской 
школе в сентябре 2004 г. 

Кроме этого, ваххабитские эмиссары внедрили на россий-
ском Северном Кавказе самоубийственные террористические  
акты – акции так называемых шахидов, которые никак не квалици-
фируются ни Уголовным кодексом России, ни Законом «О проти-
водействии экстремистской деятельности», ни Законом «О терро-
ризме» и дискредитируют ислам. 

Приведенные характеристики ваххабизма подтверждаются 
нероссийскими общественными организациями, озабоченными за-
щитой свободы совести и религиозной свободы. В докладе 2007 г. 
Комиссии США по религиозной свободе в мире (United States 
Commission on International Religious Freedom – USCIRF), посвя-
щенном Саудовской Аравии, отмечается, что «в течение [многих] 
лет... саудовские государственные средства и средства из других 
саудовских источников используются для финансирования во всем 
мире религиозных школ, литературы, [пропагандирующей] нена-
висть (hate literature), и другой деятельности, которая поддерживает 
религиозную нетерпимомость и в ряде случаев насилие по отноше-
нию к немусульманам и не пользующимся благосклонностью [сау-
довских властей] (disfavored) мусульманам (т.е. мусульманам-
неваххабитам)». «Это направляемое государством пренебрежение к 



 39 

свободе религии не только нарушает стандарты международных 
прав человека, но также служит тому, чтобы стимулировать (em-
bolden) радикальных исламистов, которые начинают совершать 
акты терроризма и иные насильственные действия против амери-
канцев и [граждан] иных [государств] во всем мире». Это называ-
ется «распространением экстремистской идеологии и литературы, 
[поощряющей религиозную] нетерпимость в Саудовской Аравии и 
их экспорт по всему миру». Люди из Комиссии совершенно спра-
ведливо говорят не о распространении ислама, а о распространении 
ваххабизма. Самые последние по времени материалы Комиссии 
констатируют, что не решен вопрос с «саудовскими учебниками, 
применяемыми в Исламской саудовской академии [в Северной 
Вирджинии, США], которые открыто проповедуют ненависть, не-
терпимость, нарушение прав человека и, в ряде случаев, насилие». 

Ваххабитские центры в Саудовской Аравии и работающие на 
них исламские деятели в разных странах трактуют подобную кри-
тику как «поход против ислама». Но сопротивление мусульман 
ваххабизму становится повсеместной тенденцией. Даже отвлекаясь 
от «программной» борьбы шиитов против ваххабизма (призыв  
бороться с ваххабизмом содержится, в частности, в «Завещании» 
аятоллы Хомейни, попавшем в список экстремистской литерату- 
ры – правда, не из-за этого), необходимо отметить, что сунниты 
тоже выступают против ваххабизма. Из событий совсем недавнего 
времени – прошедшая в Каире в октябре 2008 г. конференция, на 
которой улемы всемирно известного исламского университета 
«Аль-Азхар», профессора египетских и палестинских университе-
тов, а также арабские журналисты и общественные деятели осуди-
ли деятельность ваххабитских (называющих себя «салафитскими») 
фондов и структур по всему миру и осудили экстремизм и радика-
лизм ваххабизма. 

 
Пути и формы распространения  
ваххабитской идеологии 
 
С середины 1990-х годов русскоязычное пространство (тер-

ритория России и новых независимых государств) стало площад-
кой массированного распространения идеологии ваххабизма (пер-
вые попытки внедрения ваххабизма на территории Советского 
Союза отмечались во второй половине 1980-х годов – как раз в пе-
риод демократизации общественно-политической жизни, получив-



 40

шей название перестройки). В разных городах России и в пригра-
ничных государствах (на Украине, в Азербайджане, Казахстане) 
публиковались переводы «классических» ваххабитских произведе-
ний (например, «Книга единобожия» Ибн-Абд-аль-Ваххаба) и со-
временных ваххабитских теоретиков (Ибн-аль-Усаймина, Ибн-
База, аль-Фавзана, Ибн-Джибрина и др.). Большие партии вахха-
битской литературы привозились из Саудовской Аравии и араб-
ских государств Персидского залива, очень часто – контрабандно и 
с указанием фальшивых данных относительно издателя. Если в 
1990-е годы ваххабитская литература чаще всего завозилась перво-
начально в Москву, а затем распространялась по России и странам 
СНГ, то сейчас это делается через сопредельные государства. Не-
малое количество ваххабитской литературы публиковалось на тер-
ритории России, в основном саудовскими и другими аравийскими 
благотворительными фондами (на распространение ваххабизма ра-
ботают не менее 6 тыс. благотворительных фондов из Саудовской 
Аравии и других арабских государств Персидского залива). Для 
распространения ваххабитской литературы использовалось и пре-
бывание российских граждан на территории Саудовской Аравии в 
качестве паломников во время хаджжа и умры («малого хаджжа»). 
Российские паломники снабжались литературой «по исламу» на 
русском языке, в которой излагались положения ваххабизма. Важ-
ной приметой процесса было то, что саудовские и аравийские госу-
дарственные учреждения и благотворительные фонды распростра-
няли среди российских мусульман наряду с ваххабитской и 
литературу из общеисламского (суннитского) фонда. 

Очень интенсивно для распространения ваххабитской идео-
логии и пропаганды используется Интернет. Широкой публике и 
даже многим экспертам трудно представить чудовищные масшта-
бы так называемого «Всемирного исламского информационного 
фронта» – под таким названием выступает по преимуществу вахха-
битский электронный аппарат идеологии и пропаганды. В начале 
декабря 2007 г. ученый из Саудовской Аравии, занимающийся ис-
следованием влияния группировки Усамы бен Ладена на Интернет, 
сообщил, что в настоящее время в глобальной сети существует 
примерно 5600 сайтов, пропагандирующих идеологию террористи-
ческой организации «Аль-Каида». В конце ноября 2007 г. в Сау-
довской Аравии был проведен конгресс «Информационные техно-
логии и национальная безопасность», в котором участвовало более  
3 тыс. человек. Принц Абд-аль-Азиз бен Бандар бен Абд-аль-Азиз, 



 41 

помощник главы Общей разведки (аль-Истихбарат алъ-амма) Ко-
ролевства Саудовская Аравия, сообщил в своем докладе, что суще-
ствует 17 тыс. сайтов, которые распространяют так называемую 
«такфиритскую» идеологию – так в Саудовской Аравии и других 
арабских странах называют крайний ваххабизм, основным положе-
нием которого является такфир – обвинение в «неверии» (куфр'е) 
мусульман. 

Существует немалое количество русскоязычных сайтов, ко-
торые пропагандируют ваххабитскую идеологию. Среди уже за-
крывшихся сайтов: «Ислам в Кабардино-Балкарии» (сайт Кабарди-
но-Балкарского исламского института) – http://www.islaminkbr.com; 
«Сайт мусульманской интеллигенции» – http://www.yaseen.ru, «Ис-
ламский сайт» – http://almaidan.narod.ru. Среди действующих рус-
скоязычных сайтов – «Кавказ-Центр», «Imam-TV», «Jamaat 
Shariat.com». 

Важнейшая роль в распространении ваххабизма, причем в 
его крайней форме, принадлежит аравийским ваххабитским комис-
сарам-улемам и полевым командирам – «амирам» «Аль-Каиды», 
которые в массовом порядке направлялись сначала на антисовет-
ский джихад в Афганистан, а затем – на антироссийский джихад в 
Россию (Чечню). Вот свидетельство «второго человека» в «Аль-
Каиде» Аймана аз-Завахири, сделанное им в 2008 г. относительно 
бывшего члена Совета высших (великих) улемов Саудовской Ара-
вии Абу-Умара ас-Сайфа, являвшегося «муфтием муджахедов Кав-
каза» (ликвидирован российскими правоохранительными органами 
в конце 2005 г.). Абу-Умар ас-Сайф, по утверждению Аймана аз-
Завахири, «...участвовал в афганском джихаде, потом – в чеченском 
джихаде, в обоих его (джихада) войнах. Он сагитировал чеченского 
президента Зелим-Хана Яндарби (Зелимхана Яндарбиева) издать 
несколько указов для введения шариата. Он основал в Чечне ин-
ститут шариатских судей, институт шариатской гвардии. Занимал-
ся судебной практикой (када'). Участвовал в подготовке [шариат-
ских судей]. Создал в Чечне институт [имени] имама аш-Шафии 
(не путать с Дагестанским исламским университетом им. имама 
аш-Шафии). В дальнейшем создал благотворительный фонд “Аль-
Худа”, который занимался благотворительностью и [исламской] 
пропагандой (да'ва). Он придавал большое значение [средствам] 
массовой информации и издавал несколько газет, создал радио, на-
чал создавать всекавказское телевидение. Он возглавил Верховный 
шариатский суд в Чечне» (именно этот «Верховный шариатский 



 42

суд» приговорил к смерти как «вероотступников» Талгата Таджуд-
дина и Равиля Гайнутдина).  

В лагерях «Аль-Каиды» на территории России в 1990-е годы 
и позже в обязательный курс «молодого муджахеда» входило изу-
чение основ ваххабизма, которые были изложены выше, с особым 
упором на привитие «ненависти и вражды по отношению к невер-
ным», если воспользоваться «программным» выражением Ибн-
Абд-аль-Ваххаба. 

Никогда не бывшим в Чечне ваххабитским комиссаром-
«заочником» муджахедов, действующих в Чечне и в целом на рос-
сийском Северном Кавказе, был и остается Ибн-Джибрин, тоже 
член Совета высших (великих) улемов. Он не одинок, штат саудов-
ских ваххабитских комиссаров-«заочников» «чеченского джихада» 
был очень большим. И Хаттаб, и Абу-ль-Валид, и Абу-Хафс аль-
Урдунни, – все эти ваххабитские эмиссары «Аль-Каиды», по их 
собственным заявлениям, находились «на постоянной связи» с 
улемами в Саудовской Аравии. Именно фетвы ваххабитских уле-
мов из Саудовской Аравии явились идеологическим (или, если 
угодно, богословским) импульсом развертывания акций так назы-
ваемых шахидов на территории России. Абу-ль-Валид заявлял так-
же (в одном из сюжетов на «Аль-Джазире»), что привлекать жен-
щин для совершения акций «шахидов» в Чечне и в других регионах 
России ему порекомендовали улемы из Саудовской Аравии. 

По данным на конец 2003 г. секретного подразделения ЦРУ 
«Группа по незаконным финансовым операциям» (CIA’s Illicit 
Transactions Group), одна только Саудовская Аравия истратила на 
продвижение ваххабизма более 70 млрд. долл. Деньги поступали и 
продолжают поступать и из иных источников (например, из других 
аравийских монархий Персидского залива). Улемы «Аль-Азхара» 
утверждают, что на пропаганду ваххабизма было за 30 лет истра-
чено 87 млрд. долл. 

Объективности ради надо отметить, что власти Саудовской 
Аравии борются против религиозного экстремизма в форме вахха-
бизма, естественно, не употребляя выражение «ваххабизм», а гово-
ря о «заблудшей секте» (фирка далля). Делают они это под давле-
нием своего союзника – Соединенных Штатов, а также с целью 
«погасить» радикальную и экстремистскую, по-настоящему вахха-
битскую по своим воззрениям и действиям «возвратную волну» 
«афганцев», «боснийцев», «чеченцев», «новых афганцев», «ирак-
цев» – ветеранов «джихадов» в разных концах мира, на которые их, 



 43 

религиозно (ваххабитски) мотивируя, посылали власти (олицетво-
рением этого ваххабитского сопротивления ветеранов «афганского 
джихада» правящему семейству Саудидов является Усама бен Ла-
ден). Но миллионные тиражи книг и брошюр, тысячи сайтов про-
должают внедрять идеологию религиозной нетерпимости и рели-
гиозно мотивированного насилия. 

 
Гражданская самозащита:  
Против ваххабизма  
или против ваххабитов?  
 
В течение всего периода активного распространения вахха-

бизма в России ему оказывали активное сопротивление мусульма-
не. Еще в конце 1990-х годов были предприняты попытки законо-
дательно запретить ваххабизм. Это осуществлялось в виде указа 
президента Чеченской республики Ичкерия (1997) и распоряжения 
главы Временной администрации Чеченской Республики (июль 
2001 г.) о запрете деятельности религиозных организаций и групп, 
исповедующих ваххабизм, указов президентов Ингушетии, Кабар-
дино-Балкарии, Карачаево-Черкесии о запрете ваххабизма, Закона 
Республики Дагестан «О запрете ваххабитской и иной экстремист-
ской деятельности на территории Республики Дагестан». В разных 
регионах России духовные управления мусульман стали публико-
вать списки литературы, не рекомендуемой к прочтению мусуль-
манами, куда входили ваххабитские книги и брошюры с вполне 
«исламскими» названиями типа «Основы исламского вероучения». 
Федеральные органы власти России поддерживают инициативы 
гражданского общества. Министерство юстиции Российской Феде-
рации публикует федеральный список экстремистских материалов, 
в котором немалое количество позиций занимают ваххабитские 
сочинения. 

Все эти действия нужно рассматривать как направленные на 
защиту прав и свобод российских граждан от идеологии и практики 
маргинальных групп, покушающихся на эти права, в частности – на 
свободу совести. В ходе этой борьбы кристаллизуется пока четко 
не сформулированная дилемма: противостоять ваххабизму, этой 
чужой, нероссийской идеологии, содержащей в себе подстрека-
тельство к силовому ограничению прав и свобод россиян со сторо-
ны самозваных «ревнителей ислама», – или противостоять «вахха-
битам», российским гражданам, которые обладают неотъемлемым 



 44

правом на свободу совести, например правом верить в идеи, с ко-
торыми в XVIII в. выступил аравийский религиозный реформатор 
Мухаммад Ибн-Абд-аль-Ваххаб. Запретительные меры в отноше-
нии ваххабизма (ваххабитской идеологии и пропаганды) демонст-
рируют, что государство и гражданское общество встают на сторо-
ну российских граждан и предпочитают бороться против 
ваххабизма, а не «ваххабитов» (хотя нельзя не отметить, что в этой 
борьбе случаются эксцессы, допускаемые чиновниками и правоох-
ранительными органами, а также одними группами мусульманско-
го духовенства против других).  

Эта запретительная деятельность в отношении ваххабизма 
сочетается с поощрением «традиционного» ислама: развитием ис-
ламской инфраструктуры (строительством мечетей, разбивкой му-
сульманских кладбищ, созданием сети средних и высших религи-
озных учебных заведений с выдачей дипломов государственного 
образца и т.п.), организацией и частичным финансированием па-
ломничества (хаджжа) к святым местам ислама, публикацией ис-
ламской литературы распространенных в России мазхабов (толков, 
направлений) – ханафитского и шафиитского; гарантированным 
правом следовать «нетрадиционным» для России исламским на-
правлениям – одним словом, с гарантированной реализацией для 
российских мусульман принципа свободы совести. И в богатой па-
литре российских «фрагментов» ислама есть группы «единобожни-
ков» (араб, муваххидун), которых называют «ваххабитами». Вполне 
вероятно, что когда-нибудь и их станут называть «традиционными 
мусульманами»... 

Однако полагать, что в этой области все проблемы уже  
решены, было бы преждевременно. Пожалуй, главная проблема 
здесь – отсутствие должного взаимопонимания и, соответственно, 
сотрудничества между экспертным сообществом востоковедов и 
исламоведов, религиозными объединениями, правозащитными ор-
ганизациями, правоохранительными органами. 

«Двадцать лет религиозной свободы в России»,  
М., 2009, с. 262–287. 

 
 
 
 
 
 



 45 

А. Юнусова, 
востоковед 
ВНЕДРЕНИЕ РАДИКАЛЬНЫХ  
ИДЕОЛОГИЙ В МАССОВОЕ  
СОЗНАНИЕ РОССИЙСКИХ 
МУСУЛЬМАН 
 
В последнее время в различных регионах России правоохра-

нительными органами были задержаны члены экстремистской 
peлигиoзнoй организации «Хизб ут-Тахрир аль Ислами» (Партия 
освобождения ислама). «Хизб ут-Тахрир аль Ислами» была внесена 
в список 15 организаций экстремистского толка, чья деятельность 
запрещена на территории Российской Федерации. Членами органи-
зации были в основном молодые люди в возрасте от 20 до 30 лет, 
многие из которых обратились в ислам год–два назад под влиянием 
энергичных партийных наставников. Интересно, что среди задер-
жанных членов партии далеко не всех можно отнести к «этниче-
ским мусульманам», многие имеют славянские имена и фамилии и 
весьма поверхностные представления об исламе. Что привело их в 
ряды борцов за идеи всемирного халифата? Нужен ли им халифат? 
И нужна ли российским мусульманам партия возрождения ислама? 

Не вдаваясь в исторические подробности, хотелось бы на-
помнить, что ислам никогда не господствовал в России политиче-
ски (с XVI в. мусульмане проживают в составе православно ориен-
тированного общества), не был состоятелен в экономическом плане 
(причем настолько, что собственно мусульманские экономические 
принципы – вакуф, закят и др. – не смогли получить здесь должно-
го развития), не был доминантой массового сознания мусульман, 
продолжающих параллельно придерживаться и доисламских тра-
диционных родоплеменных культов. 

Нет необходимости в очередной раз доказывать, что россий-
ские мусульмане с самого момента вхождения в Российское госу-
дарство и по сей день являются носителями открытого, спокойно-
го, неагрессивного и терпимого вероучения. Ислам Урало-
Поволжья, исповедуемый татарами и башкирами, никогда не был 
лозунгом сепаратизма или экстремизма. Он прошел испытание 
временем, остался самим собой и продолжает оставаться основой 
каждодневного бытия и образа жизни, вероучением, проповедую-
щим милосердие, любовь к ближнему, терпимость ко всем иным 
убеждениям, почтение к старшим, любовь к России и каждому ее 



 46

гражданину. Патриотизм мусульманина – долг мусульманина. Так 
учат Коран, Сунна, хадисы. Сохранению морально-нравственных 
ценностей мусульманского общества эпохи Пророка Мухаммеда 
способствует и устойчиво развивающаяся система передачи знаний 
в исламе, опирающаяся на осознанное восприятие Корана. 

Российские мусульмане, проживающие на протяжении деся-
ти веков в поликонфессиональном обществе, всегда придержива-
лись правила: «Чти свою веру, но и уважай чужую». Сегодня, на-
пример, на карге Башкортостана мы видим смешение сел и 
деревень с башкирским, русским, татарским, удмуртским, белорус-
ским населением, жители которых исповедуют и православие, и 
ислам, возрождают древние культы, принимают новые вероучения. 
В крупных населенных пунктах строятся и стоят рядом мечети и 
христианские храмы, служители которых проповедуют одни и те 
же ценности, призывают к одним благим целям. И все же... 

У современных религиозных обществ России, в том числе 
Урало-Поволжского региона, очень много проблем. Это безверие и 
цинизм, опустошенность многих наших сограждан, это слабо раз-
витая система религиозного образования и отсутствие грамотных 
кадров священнослужителей, это неумение противостоять натиску 
идеологии «рынка» и криминала на жизнь общины. Одна из бед 
российского ислама – внутреннее противоборство мусульманского 
духовенства и разобщенность мусульманского общества.  

Достаточно слабый экономически и организационно россий-
ский мусульманский социум стал объектом интервенции радикаль-
ных идеологий, международных террористических организаций,   
мобилизующих социально незрелую молодежь. Именно молодежь 
пытаются сегодня сделать опорой для реализации великодержав-
ных планов строителей всемирного халифата. Самое слабое звено в 
сегодняшнем российском исламе – система передачи знаний, про-
свещения. Мощный импульс в строительстве системы мусульман-
ского образования, печати, культуры в целом, полученный в начале 
XX в., так и не получил дальнейшего развития, а в 20–30-е годы 
был и вовсе пресечен политикой воинствующего атеизма. 

К началу 90-х годов знания об исламе сохранились у россий-
ских «этнических» мусульман в виде фрагментарных представле-
ний и бытующих на семейно-бытовом уровне традиций. Полное 
отсутствие религиозной литературы, знаний Корана и навыков его 
чтения, условность при соблюдении тех или иных обрядов – таким 
был ислам в России к началу эпохи религиозной свободы и кон-



 47 

фессионального плюрализма, провозглашенного Законом РФ «О 
свободе совести» 1991 г. 90-е годы прошли в России под знаком 
«возрождения» ислама. В стране, мусульмане которой десятиле-
тиями испытывали острый недостаток в книгах религиозного со-
держания, появилась масса религиозной литературы, изданной как 
в России, так и за рубежом, которую можно подразделить на три 
группы: 

1. Научная, научно-популярная и просветительская литерату-
ра по истории ислама, шариата, коранистике, хадисоведению, на-
учные и популярные издания текстовых источников по истории 
мусульманской религии, опубликованные первоисточники, прежде 
всего – Коран, а также хадисы (Сахих аль-Бухари, 40 хадисов има-
ма ан-Навави), канонические тексты выдающихся богословов 
Средневековья, тафсиры. Эти издания предназначены как для изу-
чающих основы ислама, так и для специалистов историков, рели-
гиоведов, востоковедов, а также для всех интересующихся исламом 
как частью мировой культуры. 

2. Религиозная дидактическая литература, призванная нау-
чить верующих азам религиозной культовой практики, дать основы 
исламского вероучения.  

3. На рубеже XX–XXI вв. появились и печатные издания, 
имеющие прямое указание на принадлежность к экстремистским 
организациям, в том числе – к партии «Хизб ут-Тахрир аль Исла-
ми», в виде авторства – Такиуддина ан-Набахони, основателя и ли-
дера партии, либо в виде указания «издание Хизб ут-Тахрир», либо 
в виде конкретных указаний на «Хизб ут-Тахрир» в самом тексте 
книг, журналов, брошюр, листовок. Массовыми тиражами стал 
распространяться журнал «Аль Вай».  

В 2002–2005 гг. партия «Хизб ут-Тахрир», укрепив свои по-
зиции в странах Центральной Азии, особенно в Узбекистане, акти-
визировалась в регионах России. Современный этап ее деятельно-
сти можно назвать «русским». Его особенностью является массо-
вое тиражирование пропагандистской литературы на русском 
языке, распространение русскоязычной версии журнала «Аль-Вай» 
в регионах страны, создание русскоязычного сайта партии, кото-
рый свободен для доступа желающих. Особое место в пропаганде 
идей Хизб ут-Тахрир занимают листовки, издаваемые на русском 
языке и распространяемые в мечетях России: «Прокламация отно-
сительно хода действия», «Правоохранительные органы РФ фаль-
сифицируют факты и лживо обвиняют Хизб-ут-Тахрир», «Сближе-



 48

ние с уммой», «Как вести себя в случае контакта со спецслужба-
ми», «Подготовка преподавателей». Распространяемая на русском 
языке идеологическая и пропагандистская литература «Хизб ут-
Тахрир» обильно приправлена выдержками из Корана, которые 
также приведены на русском языке.  

Ислам, исламская риторика, цитирование Корана – все это 
используется лишь кик идеологический антураж. Примечательно, 
что члены ячеек «Хизб ут-Тахрир» уделяют очень мало времени 
изучению религии, вовсе не изучают арабский язык, а умение чи-
тать Коран не является задачей обучения. Известно, что на первом 
этапе вовлечения в партию (при обучении) в перечень изучаемых 
предметов входят политика, экономика, социология, география, 
религия. Последней отводится не более 15% от времени всего 
учебного процесса. 

В результате столь массированной идеологической интер-
венции в среде российского ислама резко увеличилось число му-
сульман из числа русской молодежи. По словам имамов мечетей 
Свердловской, Нижегородской областей, Чувашии, Мордовии, по 
пятницам и праздничным дням среди посетителей мечети моло-
дежь русской национальности составляет от 15 до 40%. Согласно 
материалам прессы, членами «Хизб ут-Тахрир» в Башкирии были в 
основном молодые люди в возрасте от 20 до 30 лет, далеко не всех 
из них можно отнести к «этническим мусульманам», многие имеют 
русские, белорусские, украинские имена и фамилии и весьма по-
верхностные представления об исламе. В среде русскоязычной му-
сульманской молодежи популярен «исламский рэп», песни «Хизб 
ут-Тахрир», Тимура Кодзоева. В декабре 2004 г. активисты «Хизб 
ут-Тахрир» были задержаны в городах Башкортостана, Татарстана, 
Удмуртии и других регионов Урало-Поволжья. Как сообщает прес-
са, члены группировки занимались деятельностью, направленной 
на возбуждение среди населения сепаратистских настроений по 
отделению от России некоторых мусульманских регионов и объе-
динению в рамках Всемирного халифата. Члены организации вели 
активную работу по пополнению своих рядов, вербуя жителей рес-
публики, в том числе бывших заключенных, проводили агитацион-
но-пропагандистские акции. 

Распространение радикальных идеологий, пополнение ново-
явленными мусульманами рядов экстремистских движений, вос-
требованность подобных идей молодежью свидетельствуют о глу-
боком социальном неблагополучии, религиозном и правовом 



 49 

невежестве. Психологически незащищенная личность, испытывая 
жизненные неурядицы, не получая ответа на извечные российские 
вопросы «Что делать?» и «Кто виноват?», не находя справедливо-
сти, легко подвергается соблазну получить все и сразу. И здесь во-
прос лишь в том, кто предложит, приманит, приголубит. 

Вот и оказалось, что приманили молодых людей идеей не-
коего справедливого царства-государства – халифата, о котором 
они помнят что-то из школьной программы, и то весьма смутно. 
Реальная история арабского халифата, омейядского и аббасидско-
го, им неизвестна, как неизвестна и история Османской империи, 
султан которой был носителем титула халифа. Не знают они и то, 
какими были эти халифы династии Османов, воплощали ли они в 
себе добродетели Пророка Мухаммеда. Знают молодые люди лишь 
то, что халифат должен объединить всех мусульман мира, и тогда 
для мусульман наступит рай на земле, и за этот рай они готовы и 
хату покинуть, и уйти воевать, как некогда герои светловской 
«Гренады».  

Судя по многочисленным материалам прессы и интернет-
сайтов, задержанные члены «Хизб ут-Тахрир» наряду с поверхно-
стными знаниями об исламе и халифатском его будущем проявляли 
«зомбированность», они явно подвергались психологическому воз-
действию. Несмотря на демонстративную преданность идеям пар-
тии, арестованные молодые люди чувствуют себя явно растерян-
ными. Только после задержания правоохранительными органами 
многие из них стали осознавать необходимость чтить Уголовный 
кодекс. Ради какого благополучия в неведомом халифате оставили 
они свой, пусть и сложный, но привычный и понятный мир? 

Состоявшиеся в регионах страны судебные процессы по делу 
членов «Хизб ут-Тахрир» в большинстве завершились условными 
наказаниями, лишь в Башкирии дело было доведено до логического 
завершения. В августе 2005 г. Верховный суд Республики Башкор-
тостан приговорил членов ячеек к 4–9 годам лишения свободы. В 
ноябре того же года Верховный суд РФ подтвердил приговор. Баш-
кирия в целом продемонстрировала довольно устойчивый иммуни-
тет к распространению радикальных течений и идеологий. Идеи 
всемирного халифата не получили здесь поддержки, а большинству 
верующих остались просто непонятными. Проведенные исследова-
ния показывают, что вполне адекватно понимается верующими 
джихад. 41% из опрошенных нами верующих мусульман рассмат-
ривают джихад как борьбу со своими недостатками, еще 25% 



 50

склонны рассматривать джихад как борьбу со своими недостатками 
и недостатками в обществе, и только 9% понимают джихад как 
борьбу за веру, при этом ни один из опрошенных не рассматривает 
джихад как борьбу с оружием в руках. 

Реальность такова, что идеи халифата в России вряд ли най-
дут последователей среди по-настоящему правоверных мусульман. 
Да и мусульмане всего мира тоже вряд ли стремятся к всемирному 
халифату. Каждому из них Аллахом уготованы свое место в мире, 
своя судьба в своей стране.  

«Восточный социум и религия», М., 2009, с. 304–311. 
 
 
Павел Святенков,  
политический обозреватель  
ЧЕЧНЯ: ТОЧКА УЯЗВИМОСТИ 
ДЛЯ РОССИИ 
 
Какова роль Чечни в современной политической системе 

России? На этот вопрос ответить легко и сложно одновременно. 
Архимеду приписывают знаменитые слова: «Дайте мне точку опо-
ры, и я переверну Землю». Подобная логика, логика точки опоры, 
действительна и в политике. Но если в науке точка нужна, чтобы на 
нее опираться, то в политике – чтобы оказывать влияние на про-
тивника через брешь в его обороне. Назовем эту брешь точкой уяз-
вимости. О ней и поговорим. Точка уязвимости совершенно не обя-
зательно должна быть реальной. Главное, чтобы существовала 
внешняя сила, заинтересованная сделать ее таковой. Например, 
расстрел польских офицеров в Катыни – событие, превращенное в 
камень преткновения российско-польских отношений. Почему? Да 
потому, что оно объявлено таковым. Запад был заинтересован в 
разрушении хороших отношений между СССР и Польшей, воз-
никших в результате общего сопротивления Гитлеру в ходе Второй 
мировой войны. И потому возникла тема Катыни и как следствие – 
мести русским за Катынь. При этом игнорируется тот факт, что 
СССР извинялся. Ибо любое покаяние в межгосударственных де-
лах обладает одним странным свойством – оно может быть призна-
но недостаточным. И сколько бы вы ни каялись, ни бились лбом о 
стену, вам будут кричать: «Мало! Мало! Еще!». Свойства точки 
уязвимости таковы, что она объявляется сверхценной, а все  
прочее – неважным. 



 51 

Точка уязвимости нужна для того, чтобы руководить дейст-
виями той или иной страны. Если есть точка уязвимости, простран-
ство маневра государственного руководства снижается, ему прихо-
дится считаться с теми, кто извне навязывает ему свою волю. 
Приведем другой, далекий от наших палестин пример. Много лет 
назад китайские войска вторглись в Тибет, изгнав оттуда местного 
религиозного правителя, Далай-ламу. Мао Цзэдун решил проблему 
контроля над отдаленным регионом. Но одновременно из Далай-
ламы и «тибетского вопроса» сделали точку уязвимости. Куда бы 
ни поехали китайские лидеры, их встречают демонстрации будди-
стов, требующих вернуть их духовному лидеру власть в Тибете. 
Мировая общественность протестует и требует соблюдать права 
тибетского народа. Между тем под руководством Далай-ламы ти-
бетцы были бедны, а их правители отнюдь не напоминали демо-
кратов. Китай вынужден учитывать давление, оказываемое на него 
в связи с тибетским вопросом. Сейчас, когда экономика КНР вы-
росла и китайцы вошли в число мировых лидеров по размеру ВВП, 
отбиваться от претензий Запада им стало легче. 

 
*     *     * 

 
Итак, мы видим, что точка уязвимости используется для дав-

ления на страну и коррекции политического курса ее руководства в 
нужном внешним силам направлении. Есть ли у нашей страны по-
добная точка уязвимости? Несомненно, Чечня как республика и 
чеченцы как народ были использованы в начале 90-х годов про-
шлого века против России именно в таком качестве. Тому были 
исторические причины. Чеченцы пострадали в результате завоева-
ния Кавказа русскими войсками в XIX в. Несмотря на примирение 
царя с имамом Шамилем, вождем многолетней войны против им-
перии, осадок остался. После революции 1917 г. чеченцы, как и 
вообще горцы, поддержали советскую власть. Не столько потому, 
что им нравились ее идеи, сколько потому, что она помогла им 
справиться с извечными врагами – казаками. 

Однако в ходе Великой Отечественной войны, роль чеченцев 
в которой оценивается неоднозначно (их обвиняют в том, что они 
помогали войскам Третьего рейха), Сталин принял решение о вы-
сылке чеченцев с Кавказа. Целый народ был в 1944 г. перемещен в 
Среднюю Азию. Разумеется, это не могло не создать травматиче-
ского опыта, обиды целых поколений чеченцев. Причем не только 



 52

на советскую власть, но и на Россию как таковую. Пока СССР был 
в силе, эта обида не проявлялась. Но в момент его краха она вышла 
на поверхность. Из чеченцев весьма удачно сделали точку уязви-
мости для России. 

Чеченцы – один из крупнейших народов России. Звучит не-
привычно. Однако это правда. Больше всего в России русских – 
115,9 млн. человек (данные всероссийской переписи населения 
2002 года). За ними идут татары – 5,6 млн., потом украинцы –  
2,9 млн., затем башкиры – 1,7 млн., чуваши – 1,6 млн., наконец, че-
ченцы – 1,4 млн. человек. Даже сегодня большая часть населения 
Чечни живет в сельской местности – т.е. процесс урбанизации не 
завершен. Преобладающее число чеченцев – молодежь, во все вре-
мена бывшая топливом для революционных и повстанческих дви-
жений. Кроме того, чеченцы – крупнейший народ Кавказа. Эти-то 
обстоятельства – историческая обида на русских, незавершенный 
процесс перехода к современному урбанизированному обществу, а 
также ключевая роль на Кавказе – и привели к тому, что чеченцы 
превратились в точку уязвимости для России в 90-е годы прошлого 
века.   

Вспомним, что чеченцы приняли активное участие в борьбе 
Ельцина и его окружения против союзного центра. Приняли имен-
но потому, что были обижены на репрессировавший их Советский 
Союз. То, что чеченцы – ключевой союзник ельцинских демокра-
тов, стало понятно после того, как Руслан Хасбулатов в 1990 г. был 
выдвинут на пост первого заместителя председателя Верховного 
Совета РСФСР. Правда, на первом этапе его приняли за ничего не 
решающий «национальный кадр», который двигали наверх в рам-
ках существовавшей в Советском Союзе политкорректности. Од-
нако быстро выяснилось, что Хасбулатов – опытный и сильный 
политик. Его позиции особенно утвердились после того, как Борис 
Ельцин стал президентом России. Это звездный час чеченского 
влияния на российскую политику. Ибо Хасбулатов стал вторым 
человеком в государстве – председателем Верховного Совета Рос-
сии. Более того, позднее, на волне всеобщего возмущения полити-
кой Ельцина, мог стать и первым. Благодаря аппаратной ловкости 
ему удалось взять под контроль большинство съезда и Верховного 
Совета. А это значило гораздо больше, чем сегодня большинство в 
Государственной думе. Ибо съезд обладал всей полнотой государ-
ственной власти и мог вносить изменения в Конституцию. Ельцин 
как президент не обладал правом вето на решения советского съез-



 53 

да. А Хасбулатов благодаря контролю над большинством мог про-
водить любые решения. Конфликт между президентской властью и 
съездом стал практически неизбежным.  

Но пока между Хасбулатовым и Ельциным шел верхушеч-
ный бой, закончившийся государственным переворотом 1993 г., в 
Чечне пришла к власти новая сила – Джохар Дудаев при явной 
поддержке из Москвы стал президентом и провозгласил независи-
мость республики. В чеченской независимости были заинтересова-
ны многие силы в Москве. И сторонники Хасбулатова, поскольку 
они могли полагать, что Джохар Дудаев станет опорой рвавшегося 
к власти в Москве председателя Верховного Совета, и, как ни па-
радоксально, сторонники Бориса Ельцина, которые могли воспри-
нимать Чечню как обузу для России по аналогии со Средней Азией 
в СССР. 

С тех пор Чечня превратилась в точку уязвимости для Рос-
сии. Объявленная Джохаром Дудаевым независимость не была 
признана никем. Однако поставила чеченцев в привилегированное 
положение. Они могли открыто действовать на территории России 
как российские граждане, одновременно в случае проблем с зако-
ном апеллируя к чеченскому руководству и независимости своего 
государства. Таким образом, любой чеченец получил своеобразный 
иммунитет от судебного преследования – достаточно было доехать 
до территории Чечни и оказаться вне досягаемости российских 
правоохранительных органов. Подобная ситуация, несомненно, 
послужила причиной для расцвета среди чеченцев криминальных 
промыслов. 

Но одновременно само существование Чечни в рамках Рос-
сийской Федерации сильно навредило развитию российской поли-
тической культуры. В самом деле, перманентное военное противо-
стояние с Чечней требовало сильной, авторитарной власти. В свое 
время президент Франции Шарль де Голль понял, что бесконечная 
война с алжирскими повстанцами неизбежно приведет его страну к 
военной диктатуре. И отказался от Алжира. Российские власти, в 
отличие от него, не могли на это пойти. Россия никуда не может 
«уплыть» от Кавказа и Чечни. Граница между нами проходит по 
суше. И потому российские власти пытались удержать чеченцев в 
составе России – иногда посулами, а иногда военными действиями. 
А это, в свою очередь, служило оправданием для неэффективного 
авторитарного режима, утвердившегося в России при Борисе Ель-
цине. Это не значит, что, не будь Чечни, такой режим не возник бы. 



 54

Но это значит, что у него было бы гораздо меньше оправданий и в 
глазах российского, и в глазах мирового общественного мнения. 
Вдумаемся: и сохранение у власти Бориса Ельцина в 1996 г., и при-
ход к власти Владимира Путина в 1999-м непосредственно связаны 
с Чечней. 

Чечня как точка уязвимости стала непосредственно влиять на 
российскую политику. Первая чеченская война (1994–1996) нача-
лась как попытка федеральных властей удержать под контролем 
ситуацию в республике. Но одновременно она усиливала позиции 
группы так называемых силовиков, Коржакова и Грачева, внутри 
руководства России, делала их нужными для Бориса Ельцина и по-
тому влиятельными. Одновременно сам факт военных действий в 
Чечне породил внешнее давление на режим Ельцина, обвинявший-
ся в недемократичности и международным сообществом, и россий-
скими либералами вроде Сергея Ковалева и Егора Гайдара. Воз-
никла парадоксальная ситуация. Превратившаяся в точку 
уязвимости Чечня обеспечивала слабость режима Ельцина и воз-
можность внешнего давления на него. Но одновременно она же 
давала возможность режиму сохраняться в качестве авторитарного, 
оправдывать свою слабость и коррумпированность ведущейся вой-
ной. Ситуация вокруг Чечни стала для режима Ельцина чем-то 
вроде ошейника на собаке. Ельцин и его силовое окружение не 
могли убежать далеко и отказаться от предписываемого им губи-
тельного экономического курса из-за войны в Чечне. Одновремен-
но война подпитывала легитимность режима, веру в то, что только 
сильная рука может решить проблемы страны. 

Перманентная чрезвычайная ситуация в Чечне мешала демо-
кратизации России, усиливала сепаратизм российских регионов. 
Принято считать, что пример чеченской войны должен был оказы-
вать отрезвляющее влияние на руководство национальных респуб-
лик, таких как Татарстан или Башкирия. Дескать, будете плохо 
слушаться, будет с вами, как в Чечне. На деле кризис вокруг Чечни 
усиливал позиции Шаймиева и Рахимова. Ведь если российское 
руководство не могло справиться с одной-единственной республи-
кой, что бы оно стало делать с двумя или тремя? Именно нежела-
ние повторения чеченской ситуации вынуждало федеральный 
центр идти на крупные уступки национальным республикам, кото-
рые в 90-е годы добились практически независимости от Москвы. 

В период президентских выборов 1996 г. тема Чечни опять 
вышла на первый план. На этот раз олигархам – сторонникам Ель-



 55 

цина было важно не допустить к власти коммунистов. И одновре-
менно – чтобы силовая группировка не произвела военный перево-
рот. Ключ к этой проблеме был опять найден в Чечне. Заключение 
Александром Лебедем Хасавюртовского мира, в рамках которого 
чеченцам, по сути, обещали независимость (определение статуса 
Чечни было отложено на пять лет, после чего предполагалось на-
чать переговоры, по всей вероятности, об официальном признании 
Чечни как независимого государства), позволило «зачистить» си-
ловую группировку в Кремле. Избавившись от призрака Чечни, 
Ельцин отказался от услуг Коржакова и Грачёва, дав (правда, на 
короткое время) широкие полномочия Лебедю (он был назначен 
секретарем Совета безопасности). 

Уже после экономического кризиса 1998 г. Ельцин был вы-
нужден согласиться на приход к власти правительства Евгения 
Примакова, по сути дела, первого и единственного в современной 
истории России правительства парламентского большинства, опи-
равшегося на КПРФ и партию «Яблоко». Вопреки утверждениям 
либеральной общественности, полагавшей, что приход к власти 
коммунистов обещает ужасы тоталитаризма, правительство При-
макова оказалось самым популярным и успешным правительством 
за все 90-е годы, сумевшим вывести страну из экономического кра-
ха, возникшего в результате дефолта 1998 г. Больше того, в пред-
дверии выборов в Государственную думу 1999 г. в России неожи-
данно началась настоящая политическая борьба. Впервые за 
постсоветский период возникла реальная некоммунистическая оп-
позиция в лице возглавлявшегося Примаковым и Лужковым блока 
«Отечество – вся Россия». И этот блок имел реальные шансы на 
победу на выборах. Таким образом, в 1999 г. могла произойти ре-
альная трансформация системы. Некоммунистическая оппозиция 
победила бы сначала на парламентских, а затем и на президентских 
выборах. Ибо Евгений Примаков имел высокие шансы занять пре-
зидентское кресло. 

Для окружения Ельцина этот сценарий был неприемлем. 
Чечню снова вернули в игру. Конечно, здесь виновато прежде все-
го само чеченское руководство, принявшее решение напасть на Да-
гестан и полагавшее, что события будут развиваться по сценарию 
1996 г. – иначе говоря, Россия будет делать бесконечные уступки. 
Но Владимир Путин, пришедший к руководству российским пра-
вительством, избрал сценарий жесткого подавления мятежа в Чеч-
не. А это в свою очередь резко повысило статус и возможности си-



 56

ловой партии в руководстве страны. В результате Ельцину удалось 
передать власть преемнику – Владимиру Путину. Под войну в Чеч-
не режим при массовой народной поддержке консолидировался, а 
примаковско-лужковская оппозиция в дальнейшем перешла на по-
зиции партии власти, выступив сооснователем партии «Единая 
Россия». 

Современный политический режим в Чечне возник по итогам 
войны. Его основная черта – личная уния не столько даже с Росси-
ей как таковой, сколько лично с Владимиром Путиным. Нынешний 
чеченский президент Рамзан Кадыров неоднократно подчеркивал 
свое уважение к российскому премьер-министру. С точки зрения 
государственного устройства Чеченская Республика вроде бы ни-
чем не отличается от других регионов России. Если прочесть Кон-
ституцию Чечни, не зная, какому российскому региону принадле-
жит этот Основной закон, мы увидим стандартный юридический 
документ, который мог бы действовать в любой российской рес-
публике. 

Однако хотя Чечня и не отличается юридически от прочих 
российских регионов, фактическое отличие значительно. Прежде 
всего, по характеру политического режима. Грубо говоря, все про-
шедшие годы для России национальным лидером был Владимир 
Путин. А для Чечни – Рамзан Кадыров. И уже для него (и только 
для него) лидером был Путин. Уместно привести исторический 
пример. Когда-то македоняне, основное население Македонского 
царства, не считались греками. Зато греком считался их царь, по-
скольку он выводил свою родословную от покинувших Грецию 
предков. Точно так же Рамзан Кадыров производит впечатление 
единственного россиянина среди чеченцев. Прочие ориентированы 
лично на него. 

Кадырову удалось создать уникальную ситуацию – обладая 
всеми правами российских граждан, чеченцы вместе с тем пользу-
ются экстерриториальностью. Например, после знаменитых собы-
тий в Кондопоге, вызвавших античеченский погром в этом не-
большом карельском городе, российские власти всерьез вели 
переговоры с «чеченской общиной» о выдаче людей, действия ко-
торых послужили причиной беспорядков. Представляется совер-
шеннейшей фантастикой, чтобы власти вели подобные переговоры 
с представителями какой-либо другой общины. Таким образом, они 
признали, что даже на российской территории не контролируют 



 57 

чеченцев и вынуждены обращаться к их собственным авторитетам 
для разрешения ситуации.  

Поэтому для чеченцев Рамзан Кадыров является чем-то вроде 
Ивана Калиты для русских – человеком, который хотя и подчинил-
ся внешней силе, но сумел неплохо устроиться в ее рамках. И дей-
ствительно, современные чеченцы могут вести бизнес по всей Рос-
сии и при этом пользоваться всесильным покровительством 
чеченского руководства. Иначе говоря, они резко усилили свои по-
зиции в российском бизнесе, из которого их начали вытеснять в 
результате второй чеченской войны. И при этом сохранили высо-
чайшую автономию от российских властей. Разница с лихими  
90-ми и режимом Дудаева состоит в том, что все это – легально. 
Конфликта между российскими властями и властями Чечни больше 
нет. 

Если смотреть на ситуацию с точки зрения национальных 
интересов чеченского народа, ситуация крайне комфортная. Война 
прекращена, Чечня получает деньги на реконструкцию из феде-
рального бюджета. Чеченцы получили все права российских граж-
дан, в том числе и ценное право вести бизнес. В самой Чечне царит 
относительное спокойствие. У нее есть все, кроме независимости. 
Но если считать Кадырова «Иваном Калитой», шаг за шагом гото-
вящим ее, то это значит, что у Чечни есть все. 

Недаром практически сошло на нет чеченское повстанческое 
движение. Объясняется это не только гибелью президентов Чечни 
Дудаева и Масхадова, а также самого известного чеченского бое-
вика – Басаева. Разумный чеченский националист должен согла-
ситься, что сценарий развития Чечни, избранный Рамзаном Кады-
ровым, в настоящее время оптимален с точки зрения интересов 
этого народа. Именно этим объясняется, в частности, переход на 
сторону Кадырова практически всех чеченских боевиков. Они 
дружно получили амнистию, а многие и влились в число чеченских 
правоохранительных органов (юридически они – часть правоохра-
нительной системы России). 

История показала, что избранный Дудаевым путь лобового 
столкновения с Россией оказался неэффективным. А вот путь ши-
рокой автономии, которым пошел Кадыров, путь фактической не-
зависимости при сохранении формального статуса «субъекта Рос-
сийской Федерации» до сей поры оказывался верным. 

Уместно сравнить фактический статус Чечни со статусом 
Палестинской автономии. Последняя так же, как и Чечня, не имеет 



 58

независимости, а лишь неясный международный статус. Зато у нее 
есть собственные полицейские силы и надежда рано или поздно 
получить признание международного сообщества в качестве суве-
ренного государства. Но все это есть и у Чечни (за исключением 
надежды на независимость, на которую она официально не претен-
дует). Жители Чечни имеют статус российских граждан (жители 
автономии, конечно же, не являются гражданами Израиля). Жители 
Чечни имеют все возможности вести бизнес в России. Для жителей 
автономии открыть собственное дело в Израиле гораздо труднее. 
Как видим, сопоставление в пользу Чечни. Больше того, решаема 
даже проблема международной правосубъектности. Недавно че-
ченское руководство выдвинуло идею об открытии чеченских 
представительств в ведущих европейских государствах. Идея уже 
поддержана российским МИДом. Ожидается, что представительст-
ва будут действовать под «крышей» российских посольств. Таким 
образом, Чечня имеет хорошие шансы на собственные дипломати-
ческие миссии в интересных ей странах. Разумеется, посольство 
Израиля с представительством Палестинской автономии под одной 
крышей – немыслимы. 

Кроме того, уместно уточнить, что Чечня успешно начала 
строительство национального государства. Конечно, чтобы создать 
его, необходимо пройти большой путь, и чеченцы в самом его на-
чале. Но тем не менее оно положено. Рамзан Кадыров стал первым 
чеченцем, которому удалось подняться над обычаями и традиция-
ми и стать свободным. Его предшественники были влиятельными 
главами конкурирующих кланов. Кадырову удалось добиться, по 
сути, статуса абсолютного монарха. Но ведь именно с этой фигуры 
начиналось строительство национальных государств в Европе Но-
вого времени! Сначала абсолютный монарх, король-солнце, кото-
рый в единственном числе воплощал собой нацию и ее волю. А 
уже потом, лет через двести, – демократическое национальное го-
сударство. Кадырову удалось занять позицию своего рода Людови-
ка XIV. Сделать свою волю законом как для чеченского народа, так 
и для Кремля. Это очень много. Его предшественники были выну-
ждены соотноситься с внешними моделями. Кто-то апеллировал к 
исламу, как Яндарбиев, и неизбежно оказывался в плену радикаль-
ного ваххабизма. Кто-то, как Дудаев, склонялся к турецкой модели 
кемалистского светского государства. Но Кадырову удалось поста-
вить себя над всеми концепциями. Это он определяет, что является 
традицией чеченского народа, а что нет. 



 59 

Апелляция к исламу в чеченских условиях была архаикой. 
Ориентация на турецкий образец – просто неудачей. Кадырову 
удалось нащупать модель светского государства, вместе с тем не 
трайбалистского, не исламского, не подверженного праву адатов и 
кровной мести. А ведь последняя была чуть ли не единственным 
регулятором отношений между чеченцами в 90-е годы прошлого 
века. И в этом огромная заслуга Кадырова перед чеченским обще-
ством. Абсолютизм Кадырова, конечно, пока далеко не просвещен-
ный. Но вместе с тем он оптимален для того типа общества, кото-
рым президенту Чечни приходится править, где сильны клановые 
противоречия и еще не завершился переход от сельского общества 
к городскому. На деле он идет стремительными темпами, чечен-
ское общество меняется. 

Другое дело, что эти перемены далеко не всегда выгодны 
России, поскольку происходят во многом за ее счет, выдвигая че-
ченцев на роль самого влиятельного меньшинства в России. Пока 
это, конечно, далеко не так. У чеченцев нет опыта жизни в качестве 
меньшинства, в отличие от других народов России. Чеченцы слиш-
ком прямолинейны и конфликтны, они не умеют в полной мере 
пользоваться механизмами отстаивания интересов, предоставляе-
мыми современным обществом. Но они учатся. Недавний судеб-
ный иск Кадырова против общества «Мемориал» – тому красноре-
чивый пример. Аналогичную смысловую нагрузку несет и 
прогремевший в желтой прессе скандал вокруг попыток бывших 
супругов – чеченского предпринимателя Байсарова и певицы Орба-
кайте решить вопрос о том, с кем же должен остаться сын Дэни. 
Хотя Байсаров и увез сына от матери, вопрос стал решаться в ци-
вилизованном порядке – через суд. 

Таким образом, чеченское общество – прогрессирует, по ис-
торическим меркам, очень быстрыми темпами. Возможно, через 
пару-тройку поколений мы увидим выдающихся чеченцев – скри-
пачей и ученых. Другое дело, что приложить усилий для этого тре-
буется еще немало. И самое главное – важно, чтобы эти успехи не 
делались за счет России в целом и ее интересов. Возможно, что че-
ченский народ ждет долгая и богатая событиями история, но вряд 
ли после всего, что произошло в XIX–XX вв., чеченцы смогут 
ужиться с русскими в одном государстве. 

Подведем итог. Главное достижение эпохи Путина – Чечня 
перестала быть точкой уязвимости, используемой внешними сила-
ми. Но точкой уязвимости она быть не перестала. Ныне Чечня ос-



 60

тается источником легитимности для российского руководства и 
одновременно – обоснованием неэффективной авторитарности ны-
нешнего государства. Даже выборы губернаторов были отменены 
под тезис о том, что на Кавказе нельзя избирать высших чиновни-
ков – не поймут, дескать. А вот назначать, конечно, можно. Чечня 
осталась, таким образом, точкой уязвимости для России, но кон-
тролируемой уже не извне, а изнутри – самим российским руково-
дством, применяющим ее для коррекции развития страны и кон-
сервации ныне существующего режима. 

Ситуация потенциально взрывоопасная, так как мир в Чечне 
хрупок. И по менталитету, и по политической культуре чеченцы 
сильно отличаются от основного населения страны, даже от кав-
казцев. Не следует забывать о том, что они пережили две войны, 
иначе говоря, получили травматический опыт, перед которым 
меркнет даже выселение чеченцев Сталиным. Именно поэтому 
Чечня, конечно, еще долго не сможет быть «нормальным» регио-
ном Российской Федерации. А страна, имеющая подобную точку 
уязвимости, будет непременно испытывать проблемы с демократи-
ей. Посмотрим на нашу соседку – Грузию, где бесконечные попыт-
ки решить военным путем проблему Абхазии и Южной Осетии 
приводили постоянно к существованию полудиктаторских режи-
мов – сначала Гамсахурдии, потом – Шеварднадзе и Саакашвили. 

«Переварить» культурно и исторически противостоящий 
России народ будет очень трудно. На это потребуется как минимум 
два-три поколения. Придется ждать, пока чеченцы превратятся в 
современный городской народ, пока ослабнут родственные связи, 
пока новое поколение забудет обиды отцов (а ведь народная память 
долговременна и никто не гарантирует, что это произойдет). А зна-
чит, Россия стоит перед нелегким выбором. Либо признать, что 
Чечня является независимым государством, и отпустить ее «на во-
лю». За это придется платить – ведь независимая Чечня может 
вступить в антироссийские военные альянсы, а «сбежать» от нее 
мы не сможем, она не остров за тридевять земель, она находится на 
наших границах. Не говоря уже о том, что независимость для Чеч-
ни вызовет повышение «суверенных» амбиций в других россий-
ских регионах. 

Либо же сохранять Чечню в составе Российской Федерации, 
хотя бы формально. Но платить придется и за этo. 



 61 

Bo-первых, ростом межнациональной напряженности, кото-
рую провоцирует не всегда корректное по отношению к местным 
жителям поведение чеченской диаспоры в русских областях.  

Во-вторых, сохранением антимодернизационного авторита-
ризма российской политической модели, высокой ролью силовых 
структур, коррупцией и, главное, сохранением экономической мо-
дели, свойственной для стран третьего мира. 

Российскому руководству будет очень трудно пройти между 
Сциллой и Харибдой этих двух сценариев. Но одно можно сказать 
точно: до тех пор, пока чеченская проблема не решена, небольшая 
кавказская республика будет оставаться точкой уязвимости России, 
через которую как иностранные державы, так и внутрироссийские 
интриганы будут пытаться продвигать свои интересы. Имея такую 
точку уязвимости, нашей стране будет чрезвычайно трудно дви-
гаться вперед. 

«Москва», М., 2009, № 11, с. 148–155. 
 
 

Хизри Адзиев, 
кандидат исторических наук 
Нариман Гасанов, 
кандидат философских наук (Дагестан) 
РУССКИЙ ВОПРОС В РЕСПУБЛИКЕ ДАГЕСТАН 
 
Известно, что Россия является полиэтнической, многокон-

фессиональной и разнородной в культурологическом отношении 
страной. Поэтому у нас вопросы межэтнической интеграции  
исключительно актуальны и значимы не только с научной, но и с 
практической точки зрения. От продуманного и мудрого решения 
этих вопросов в значительной степени зависят самочувствие наро-
дов, проживающих в России, и перспективы функционирования 
российской государственности. При этом, по справедливому заме-
чанию профессора Р.Г. Абдулатипова, «в исследовании и решении 
национального вопроса методологически и практически “русский 
вопрос” занимает и должен занимать центральное место. Нельзя 
понять политику в России, не поняв места и роли русской нации в 
этой политике». 

В результате распада СССР русский этнос оказался разде-
ленным: 25 млн. русских не по своей воле в одночасье оказались на 
территории иностранных государств. Кроме того, та же участь  



 62

постигла еще 10 млн. этнических россиян. Между тем от состояния 
русской нации зависит состояние всех остальных народов и обще-
национальной идеи Российского государства. «Проблема 30 млн. 
этнических россиян, проживающих в странах ближнего зарубежья, – 
отмечают профессора Г.Т. Тавадов и И.Е. Крылова, – является для 
России одной из ключевых в ее взаимоотношениях со странами 
этого региона. Проводившаяся в той или иной мере властями 
большинства стран СНГ этноцентрическая политика, направленная 
на “выдавливание” русскоязычного населения из своих стран, во 
многом способствовала осложнению их отношений с Россией. 
Особенно характерной эта политика была и остается для прибал-
тийских республик.  

Для русских возникли проблемы языка, культуры, нацио-
нальной территории, доступа к власти и собственности, проблемы 
приобретения гражданства страны проживания, получения образо-
вания, работы; неожиданно для себя они обрели титулы «мигран-
тов», «оккупантов», «инородцев»; уменьшается, а в некоторых 
странах и вообще сводится к минимуму государственная поддерж-
ка русскоязычной культуры и образования; усиливается информа-
ционная блокада русскоязычного населения путем сокращения 
объемов местного теле- и радиовещания на русском языке, тиражей 
русскоязычной прессы и книжно-полиграфической продукции; 
создаются трудности в подписке, распространении и получении 
российской периодической печати; происходит «выдавливание» 
квалифицированных специалистов из числа этнических россиян из 
сферы образования, здравоохранения, культуры и др. путем уско-
ренного перевода делопроизводства на национальные языки. 

Проблема русскоязычного населения не обошла и Дагестан. 
В свое время, когда в республике, как и в других регионах страны, 
производство развивалось в значительной мере на экстенсивной 
основе, ориентировалось на вовлечение дополнительных трудовых 
и материальных ресурсов, наблюдалось и увеличение доли русско-
го населения в Дагестане. Но в последнее десятилетие XX в. в ус-
ловиях развала экономики, социальной сферы, высокой безработи-
цы, роста преступности, антиобщественных явлений и обострения 
межнациональных отношений русские в Дагестане оказались не-
защищенными в большей степени, чем другие народности.  

Необходимо кратко остановиться на истории формирования 
и расселения русского народа на территории современного Даге-
стана. Во второй половине XVI в. в низовьях Терека возникли по-



 63 

селения русских казаков по так называемым гребням (холмам и 
предгорьям) вдоль реки. Эти вольные люди, получившие впослед-
ствии имя «терских» (по реке) или «гребенских» («горных») каза-
ков, прибывали в край из самых разных мест России: из Рязани, с 
Дона, Волги и других регионов. Отношения терских казаков с на-
родами Северо-Восточного Кавказа на протяжении многих десят-
ков лет были преимущественно мирными, добрососедскими. Меж-
ду ними шла оживленная торговля, развивались хозяйственные, 
торговые и купеческие связи, имели место и брачные союзы. Сле-
дующий этап проникновения русских на территорию Дагестана 
связан с правлением Петра I, по указу которого во время Персид-
ского похода 1722 г. был заложен ряд опорных пунктов, располо-
женных вдоль морского побережья Каспия. Несколько позже в 
устье Сулака и до моря была расселена тысяча семей донских каза-
ков. В 1735 г. было завершено строительство крепости Кизляр, ку-
да перевели русские гарнизоны из крепости «Святой Крест» и дру-
гих укреплений. Новый этап формирования русского населения 
Дагестана начался с 1813 г., когда с подписанием Гюлистанского 
договора между Россией и Персией завершился процесс вхождения 
края в состав России. С того времени шло строительство укрепле-
ний и опорных пунктов (крепости «Внезапная», «Бурная» и др.) 
вблизи крупных аулов Дагестана и размещение в них русских 
войск. На месте некоторых укреплений постепенно сложились и 
русские поселения. В тот период русское население формировалось 
в основном из отставных офицеров, военнослужащих и граждан-
ских чиновников. В конце 1880-х годов начался следующий этап 
переселения русских в Дагестан. Существенную роль в этом играло 
переселенческое движение крестьян из внутренних губерний Рос-
сии на Кавказ, особенно усилившееся на рубеже XIX и XX вв. 
Приток русского населения в Дагестан был форсирован постройкой 
Петровской ветки Владикавказской железной дороги. 

В конце XIX – начале XX в. русские составляли около поло-
вины городского населения Дагестана. И именно русские наряду с 
азербайджанцами, персами, горскими евреями, кумыками и армя-
нами были ядром, вокруг которого формировалось городское  
население края. По материалам первой переписи населения Рос-
сийской империи 1897 г., в Дагестанской области уже насчитыва-
лось 16 тыс. русских, что составляло 2,8% населения. К 1913 г. их 
количество в крае выросло до 41,7 тыс. человек, или 5,9%. Надо 
иметь в виду, что Дагестанская область не включала нынешние се-



 64

верные территории республики (севернее реки Сулак). Характери-
зуя дореволюционный период формирования русского населения 
Дагестана, следует говорить не только о колониальном режиме, 
русификаторской политике царизма, но и о том, что дагестанцы 
получили возможность приобщиться к передовой русской науке, 
технике, культуре, литературе, просвещению, а через русский язык – 
к достижениям мировой культуры. Большое влияние на духовную 
жизнь народов Дагестана оказали русские светские школы и биб-
лиотеки, начавшие открываться в городах и крупных аулах с сере-
дины XIX в. В советский период (1921–1926) из России в Дагестан 
были приглашены специалисты самых различных отраслей народ-
ного хозяйства. Их численность, согласно переписи населения 
1926 г., составляла 65,7 тыc. человек, или 8,8% населения. 

Бурный рост численности русских, в основном за счет  
миграции из центральных областей России, произошел в конце 
1920-х – 1930-е годы. В тот период русские прибывали в растущие 
города Дагестана. К 1939 г. в республике насчитывалось 195,3 тыс. 
русских, или 19,1%. Быстро росла их доля в городском населении: 
в Махачкале они составляли свыше 60, в Каспийске – 65,5% 

В годы Великой Отечественной войны (1941–1945) число 
прибывавших в эвакуацию, большую часть которых составляли 
русские, росло до 1943 г., а затем начался отток. Послевоенный 
период также отличался постоянно нараставшим притоком рус-
ских, в результате чего к концу 1950-х годов число их достигло 
максимальной величины – 213,8 тыс. человек, или 21,1% всего на-
селения республики. В 1970-е и 1980-е годы отмечено постепенное 
уменьшение числа русских в Дагестане. Но особенно резко начала 
падать их численность с начала 1990-х. Такое падение стало ре-
зультатом воздействия двух демографических факторов: низкой 
рождаемости и оттока за пределы Дагестана. По данным переписи 
1979 г., численность русских составила 189,5 тыс. человек, или 
11,7%, а через десять лет их число уменьшилось до 165,9 тыс. че-
ловек (9,2%). 

Начиная с 90-х годов естественный прирост русских имеет 
отрицательное сальдо, т.е. их рождается меньше, чем умирает. Та-
кая тревожная демографическая ситуация усугубляется оттоком 
русских из всех городов и районов республики. Так, за 1990–
1995 гг. Дагестан покинули 21 052 русских. К сожалению, в конце 
90-х годов тенденция оттока русского населения из республики не 
ослабла, а в ряде случаев даже усилилась.  



 65 

Таким образом, определенные экономические и демографи-
ческие факторы привели к появлению русского вопроса в Дагеста-
не. Следует отметить, что какой-либо межэтнической конфронта-
ции или противостояния между русскими и другими дагестанскими 
народами не наблюдалось в течение многих десятилетий. Более 
того, в дагестанском менталитете даже сложился своего рода осо-
бый климат в отношении русских, русского народа, включающий и 
особое уважение и признательность за всестороннюю помощь, 
вклад в развитие Дагестана, и чисто товарищеские чувства, сфор-
мированные в нелегких условиях жизни на протяжении долгих лет. 
Хотя этот климат нес печать определенной официозности, предпо-
лагавшей признание «первого среди равных», или «старшего бра-
та» (что не могло, естественно, не задевать чувства национального 
достоинства у представителей нерусского населения), но в целом 
искренность взаимного дружеского отношения русского населения, 
с одной стороны, и дагестанцев иных национальностей – с другой, 
на территории Дагестана в тот период вряд ли может быть под-
вергнута сомнению. В пользу этого говорят факты возникновения 
дружных полиэтнических учебных, производственных и иных кол-
лективов, в которых немалую долю составляли русские, смешан-
ные семьи, многонациональные браки и многие другие свидетель-
ства. В глазах дагестанцев русский народ в своем абсолютном 
большинстве выступает народом-созидателем, интернационали-
стом с присущими ему трудолюбием, мудростью, гуманизмом, 
сильной волей, высокой ответственностью, решительностью. С по-
мощью России в Дагестане возникли определенные отрасли  
промышленности: электротехническая, приборостроительная, хи-
мическая, энергетика и т.д. Безмерна помощь русского народов в 
развитии культуры, образования, духовной жизни народов горного 
края. Немало представителей русской интеллигенции самоотвер-
женно трудилось на благо дагестанцев. Учителя, врачи, ученые, 
артисты, представители многих других специальностей приезжали 
в нашу республику из России и вели большую работу по подготов-
ке национальных кадров и формированию национальной культуры 
Дагестана. Русские специалисты помогали в подготовке местных 
кадров, были в числе организаторов учебных заведений. Примером 
признательности дагестанцев русскому народу является воздвигну-
тый в одном из красивейших уголков Махачкалы памятник русской 
учительнице. 



 66

Если массовый выезд русскоязычного населения из закавказ-
ских республик, Средней Азии, Чечни, Ингушетии связан с войной, 
то отток из нашей республики объясняется проблемами экономи-
ческой нестабильности, низким уровнем жизни, недостатками в 
социальной защите человека и чеченским фактором, лишающим 
уверенности в завтрашнем дне. Помимо указанных причин в  
последние годы процесс выезда русскоязычного населения из рес-
публики ускорили и такие обстоятельства, как вооруженные  
конфликты у ее рубежей, нападение чеченских бандформирований 
на Дагестан, общий рост межнациональной напряженности на  
Кавказе, преступность, наличие большого количества оружия у на-
селения. Имели место преступления, связанные с незаконным от-
чуждением жилья у представителей русскоязычного населения. Все 
это привело к ухудшению социального самочувствия русскоязыч-
ного населения и усилению его оттока. Происходящее – прямое 
следствие социальной катастрофы, постигшей наше Отечество. 
Разрушились ранее объединявшие всех граждан и все народы госу-
дарственные и идеологические устои, и, соответственно, резко ос-
лабла защитная функция органов власти по отношению к каждому 
члену общества. Но особенно болезненным это оказалось для лю-
дей, не имеющих компенсирующих форм практической и мораль-
ной поддержки: чувства своей земли, помощи разветвленной  
родственной общины. Нехватка этих, ставших важными сейчас, 
факторов нового социального быта характерна для многих народ-
ностей, но для русского населения она особенно остра. И этим сра-
зу же воспользовался преступный мир. Ведь его бесчеловечный 
животный инстинкт – атаковать в первую очередь слабых – обще-
известен.  

Русские уезжают в основном из городской местности – Ма-
хачкалы, Кизляра, Хасавюрта и Каспийска. Отток русскоязычного 
населения может нанести республике большой экономический и 
политический урон, заключающийся не только в истощении интел-
лектуального потенциала, но и в возможности весьма серьезной 
дестабилизации социально-политического фона. Сегодня народное 
хозяйство Дагестана немыслимо без русского населения, его спе-
циалистов, без инженерно-технических работников. 

Негативные процессы, связанные с обострением общей си-
туации с межнациональными отношениями, парадом «государст-
венных суверенитетов», к сожалению, задели и Дагестан. Актив-
ные миграции привели к дестабилизации всех сфер общественной 



 67 

жизни: экономической, политической, семейной. В связи с этим 
считаем недопустимым появление и усиление русофобии в Даге-
стане, являющемся одним из субъектов Российской Федерации.  
В этом отношении мы обязаны помнить: в огромной России, в ее 
разных регионах, этнических дагестанцев расселено куда больше, 
чем русских у нас. За пределами нашей республики проживают 
сотни тысяч дагестанцев. Поэтому забота о русских у нас явилась 
бы заботой о дагестанцах, живущих за пределами республики.  

Следует подчеркнуть, что народы как таковые всегда были 
заинтересованы жить в добрососедстве, сотрудничестве и дружбе. 
Тогда возникает вопрос: кому выгодно обострение отношений  
между народами Кавказа, в том числе Дагестана? В первую оче-
редь, лидерам некоторых национальных движений, общественно-
политических организаций с неутоленным политическим честолю-
бием. В основе современного воинствующего национализма лежат 
криминальные, мафиозные структуры, в частности связанные с 
торговлей оружием, предметами первой необходимости, которым 
выгодно обострение межнациональных отношений. Поэтому необ-
ходимо, чтобы активизировались убежденные противники нацио-
нализма, шовинизма всех мастей и оттенков, а также гуманисты, не 
собирающиеся «поступаться принципами» в этом вопросе.  

В целях приостановки оттока из Дагестана русскоязычного 
населения правительством Республики Дагестан и Государствен-
ным советом принимается ряд мер. Вместе с тем кардинально из-
менить ситуацию по данной проблеме пока не удалось. Прежде 
всего это связано с экономической нестабильностью в республике, 
конверсией оборонных отраслей, в которых преимущественно ра-
ботали русские, и как следствие – с катастрофическим ростом 
уровня безработицы. Министерства и ведомства Дагестана не 
обеспечили сохранение квалифицированных кадров рабочих, ин-
женерно-технического персонала, что способствует их выезду из 
республики.  

Одними из причин оттока русских семей из Дагестана явля-
ются разгул преступности (81%), посягательство на их жилье 
(60%), боязнь возможности исламизации Дагестана (33%). Вместе с 
тем исследования показывают, что еще сохраняется доверие к вла-
сти республики (65%). Нам думается, что «русский вопрос», как 
уже было отмечено, не изолирован от других проблем. Он может 
быть решен во взаимосвязи с другими вопросами, в частности с 
формированием национальной политики с учетом изменившейся 



 68

ситуации, сохранением и возрождением сильной Российской Феде-
рации, ее всемерной интеграции со странами СНГ на новой основе, 
восстановлением и расширением производства, борьбой с преступ-
ностью, помощью русским в самоорганизации, удовлетворении 
культурных, образовательных и иных запросов. В республике про-
водится определенная работа по обеспечению русским соответст-
вующего представительства в органах власти и управления на всех 
уровнях, а также получению специального образования, социаль-
ной защиты и установлению за всем этим надлежащего контроля. 
Принята новая Конституция Республики Дагестан. В ней четко 
оговорен факт принадлежности РД к Российской Федерации. Все 
это несомненно будет способствовать сохранению межнациональ-
ного мира в республике, решению возникающих социально-
экономических проблем всех народов Дагестана. 

Вышеизложенное позволяет сделать следующие выводы. 
1. Проблема русских в Дагестане не имеет частного решения. 

Главным условием прекращения оттока русских является выход 
республики из социально-экономического и финансового кризиса, 
сохранение стабильности, возрождение ее народов в составе об-
новленной РФ как сильного, единого, целостного государства и ее 
ускоренная интеграция с государствами СНГ на новой основе. 

2. В числе важнейших выступает задача восстановления и 
расширения промышленного производства в Дагестане как сферы, 
где традиционно предпочитают работать представители русско-
язычного населения. 

3. В РД должно быть обеспечено представительство русско-
язычного населения в органах власти и управления на всех уров-
нях; следует выделить им квоты в высших и средних учебных заве-
дениях, а также установить за всем этим контроль. 

4. Необходимо ужесточить борьбу с преступностью, фактами 
физического давления на русских. В связи с этим необходимо по-
высить ответственность правоохранительных органов за состояние 
общественного порядка на этом участке. 

5. Следует широко использовать потенциал СМИ, трудовых 
и учебных ассоциаций, религиозных учреждений в работе по нор-
мализации межнациональных отношений, повышению культуры 
межнационального общения, преодолению бытового национализ-
ма. 

«Свободная мысль», М., 2009 г., № 10, с. 45–54. 
 



 69 

В. Панин, 
политолог 
РОЛЬ АЗЕРБАЙДЖАНА В ПОЛИТИКЕ  
США НА КАВКАЗЕ 
 
В определенном смысле вся история человечества может 

быть представлена как история появления, развития и разрушения 
различных интеграционных структур, включая национальные,  
межэтнические и межгосударственные. Одними из наиболее важ-
ных элементов в геополитическом процессе традиционно высту-
пают этнические, религиозные, политико-идеологические и соци-
ально-экономические факторы. Соотношение же актуальности, 
влияния и значимости этих факторов как раз и определяет специ-
фику и характерные черты того или иного исторического периода. 
Характерными чертами современности являются ускорение поли-
тических изменений и увеличение степени их непредсказуемости, 
нарастание тенденций глобализации и международной интеграции, 
кардинальное изменение не только структуры, но и самой природы 
геополитической конструкции мира.  

Подобная специфика протекания современного геополитиче-
ского процесса характерна для многих регионов мира, в том числе 
и для Кавказского геополитического массива, который в настоящее 
время приобретает новую конфигурацию. Его особенность заклю-
чается в том, что на протяжении около двух столетий Кавказ нахо-
дился под геополитическим контролем России, которая, принимая 
во внимание его исключительную стратегическую значимость, 
прикладывала огромные усилия по удержанию в сфере своего 
влияния. С распадом же Советского Союза на Кавказе образовался 
так называемый «геополитический вакуум», который способство-
вал развитию дезинтеграционных тенденций, направленных на ос-
лабление геополитической региональной роли России. Причем 
данные тенденции характерны как для Южного Кавказа, где они 
более отчетливо выражены, так и, отчасти, для Северного. Анализ 
развития современного геополитического процесса на Кавказе по-
казывает, что в настоящее время изменения происходят не только в 
природе этого процесса и в составе его участников, но и в его са-
мой геополитической конфигурации.  

C распадом биполярной системы мирового порядка, осно-
ванного на жестком соперничестве двух идеологий, в качестве 
приоритетных начинают выступать в первую очередь экономиче-



 70

ские интересы, а также интересы стратегического порядка, реали-
зуемые подчас не только экономическими, но и военными средст-
вами. Подобное изменение природы геополитического процесса 
предопределило расширение состава его участников. Помимо тра-
диционных акторов субрегионального и регионального уровней, 
таких как Армения, Грузия, Азербайджан, Россия, Иран и Турция, 
их состав расширился за счет признанных Россией Абхазии и Юж-
ной Осетии, а также непризнанного Нагорного Карабаха. Одновре-
менно кавказское направление становится все более важным во 
внешней политике Соединенных Штатов Америки и подконтроль-
ных им военно-политических блоков, в первую очередь НАТО. 

Стратегический контроль над Кавказом обеспечивает опера-
тивный выход в регионы Центральной Азии, что, в свою очередь, 
является важным элементом сдерживания возрастающей геополи-
тической и экономической мощи Китая и, в перспективе, России. 
Одновременно контроль над Кавказом позволяет самым непосред-
ственным образом влиять на распределение и направления потоков 
углеводородных ресурсов Каспийского региона, по объему зани-
мающих 2-е место после Ближнего Востока, а также контролиро-
вать иные транспортно-торговые, социокультурные коммуникации, 
направленные как с севера на юг, так и с запада на восток. 

Данные обстоятельства предопределили развертывание на 
Кавказе так называемой «Большой геополитической игры», кото-
рая в настоящее время дирижируется по большей части из-за океа-
на. Не случайно еще в 90-е годы весь Кавказ был включен в зону 
жизненно важных интересов США. Это также полностью соответ-
ствует программным установкам «Стратегии национальной безо-
пасности Соединенных Штатов», направленной на достижение ми-
рового доминирования и являющейся определяющим ориентиром 
американской внешней политики. Таким образом, сегодня вокруг 
России развертывается кольцо натовских военных баз, что дает ос-
нование утверждать, что американская «Стратегия анаконды» пе-
риода «холодной войны» не канула в Лету. Исходя из одного из 
основных законов геополитики, в свое время разработанного еще 
X. Макиндером, для обладания мировым господством необходимо 
установление контроля над Евразией – «мировым островом», по-
скольку, кто владеет Евразией, тот владеет судьбами всего мира. 
Эта формула и реализуется в проведении своей внешней политики 
последними американскими администрациями. Политика США 
направлена на то, чтобы не допустить появления в мире противни-



 71 

ка, равного по силе США. Иными словами, США стремятся сохра-
нить и закрепить свое положение в системе международных отно-
шений в качестве единственной сверхдержавы. 

Администрация США следует курсу «легализации» глобаль-
ной интервенции с «превентивным» применением американской 
военной силы в любой точке планеты. Анализ персонального со-
става, предложенного Б. Обамой части кабинета, ответственного за 
проведение американской внешней политики, показывает, что су-
ществует мало оснований полагать, что внешнеполитический курс 
США претерпит кардинальные изменения. Однако время начинает 
играть не за (как непосредственно после событий 11 сентября), а 
против попыток облечь «гегемонию нового типа» в миссионерские 
одежды «глобальной войны с терроризмом». Причина тому – логи-
ка эволюции международно-политической повестки дня под влия-
нием оккупации Ирака и попытки силовым способом переделать 
сложившуюся расстановку геополитических сил на Кавказе. По-
давляющее большинство населения мира негативно отнеслось к 
подобной авантюре Вашингтона. Это внесло такой серьезный нега-
тивный диссонанс в состав американских союзников по НАТО, что 
все более часто со стороны зарубежных аналитиков раздаются го-
лоса о появлении раскола в движении. Подобная направленность 
внешней политики США увеличила, как и ожидалось, конфликто-
генный потенциал «Большого Ближнего Востока» – единого геопо-
литического района, в который американская стратегическая мысль 
включает традиционный Ближний Восток, бывшую советскую 
Среднюю Азию, Иран, Турцию, Афганистан и Кавказ. Это объяс-
няет, почему центр тяжести политики по установлению «гегемонии 
нового типа» стал переноситься с ближневосточной части «рим-
лэнда» на «осевую» для Великого континента территорию россий-
ского «хартлэнда», наиболее уязвимой частью которого является 
именно Кавказ. 

Главной целью данной политики на ближайшую и средне-
срочную перспективы является вывод Южного Кавказа из сферы 
влияния России и ослабление позиций Москвы в его северной час-
ти. Основными инструментами реализации данной цели остаются 
практика использования политики «двойных стандартов», камуф-
лирование истинных целей заявлениями о якобы необходимости 
построения либеральной демократии, обеспечении прав человека и 
прочих старых испытанных приемов из американского внешнепо-
литического багажа. В этих же целях в настоящее время заверша-



 72

ется создание антироссийского геополитического блока в составе 
Грузии, Азербайджана, Турции при лидирующей роли США.  
В случае полной реализации подобных планов нельзя исключать 
переориентацию на Соединенные Штаты и Армении, претендую-
щей на «особые отношения» с США. Нельзя полностью исключать 
и такого сценария, когда, в случае вступления Турции в Евросоюз и 
возможного ослабления геополитической оси Вашингтон–Анкара–
Баку в связи с усилением европейского присутствия на Кавказе, 
для Соединенных Штатов предпочтительным вариантом может 
стать создание оси Вашингтон–Ереван–Тбилиси, на что и рассчи-
тывают определенные армянские политические круги. Так, в част-
ности, по мнению лидера Либерально-прогрессивной партии Ар-
мении О. Ованисяна, только выйдя из СНГ и вступив в НАТО 
Армения окажется в безопасности и встанет на истинный путь раз-
вития. 

Закрепление «американских кавказских приобретений» так-
же планируется и за счет размещения на Южном Кавказе амери-
канских или им подконтрольных военных баз. Именно в этих целях 
на Россию в настоящее время оказывается массированное давле-
ние, направленное на окончательный вывод ее военных баз из Гру-
зии и полную замену российских миротворческих контингентов, 
размещенных в кризисных точках Южного Кавказа, на американ-
ские, либо натовские. 

 
*     *     * 

Немаловажная роль в американских планах отводится Азер-
байджану. Так, 12 апреля 2005 г. Вашингтон и Баку договорились в 
вопросе дислокации американских военных сил и баз на азербай-
джанской территории. Исходя из огромного интереса, который 
представляет для США Кавказский регион, американское военное 
присутствие будет здесь долгосрочным. Такие данные приводит 
Американо-израильский центр стратегических прогнозов 
«Stratfor». Со ссылкой на источник в правительстве Азербайджана, 
аналитики «Stratfor» утверждают, что окончательное соглашение 
между Вашингтоном и Баку в данном вопросе было достигнуто в 
ходе «бесшумного» и непубличного визита министра обороны 
США Дональда Рамсфельда в азербайджанскую столицу 12 апреля 
2005 г. 

Формально силы США в Азербайджане будут называться 
«Временно дислоцированные мобильные силы», однако их присут-



 73 

ствие будет также носить долгосрочный характер, в том числе и 
потому, что эффективность надолго закрепившихся баз США, про-
тиводействующих талибам в Центральной Азии, явно снизилась.  
В соответствии с соглашением американские силы будут дислоци-
рованы по трем базам: Кюрдамир (основная база), Насосная и  
Гуюллах, все три расположены в Центральном Азербайджане. Раз-
личные типы американских самолетов будут дислоцированы на 
всех трех базах, которые имеют взлетные полосы, уже модернизи-
рованные под американские военные нужды. Здесь также возведе-
ны ангары для Военно-воздушных сил США и бараки для сил спе-
циального назначения. Все эти базы – бывшие советские. 

В соответствии с новой стратегией передвижения малых баз 
Пентагона «лиловая подушка» («Lily Pad») размер и расположение 
сил в каждом конкретном случае варьируются в зависимости от 
задачи, а сами силы могут быть быстро передислоцированы для 
выполнения задачи в другой местности. Новые базы в Азербай-
джане будут небольшими, а их контингенты будут меняться в зави-
симости от военных нужд США в данном регионе. 

Предстоящая военная экспансия США в Азербайджан не яв-
ляется неожиданностью. Нажим США в данном направлении сов-
пал с готовностью Баку угодить Штатам. Президент Азербайджана 
Ильхам Алиев испытывал сомнения, опасаясь реакции Москвы. 
Поскольку Россия все еще имеет значение для Азербайджана – не-
сколько миллионов азербайджанцев работают в России и отправ-
ляют средства своим родственникам домой, помогая тем самым 
развитию экономики. Последняя соломинка для Алиева была сло-
мана, по-видимому, 4 апреля 2005 г., когда посол США Рино Хар-
ниш прямо заявил, что азербайджанский режим должен сделать 
«прогресс», если он не хочет стать свидетелем поддерживаемой 
Западом «бархатной революции», похожей на те, которые уже про-
изошли в некоторых постсоветских государствах. В Азербайджане 
Вооруженные силы США будут выполнять несколько миссий стра-
тегического назначения, которые американская администрация 
считает критически важными. Среди них: 

– протекция и защита стратегически важного нефтепровода 
Баку–Тбилиси–Джейхан; 

– командование США в Европе проводит подготовку «Кас-
пийских стражей», которые будут состоять из местных вооружен-
ных сил и специальных войск, основной задачей которых будет 
охрана нефтепроводов. Именно с целью подготовки «Каспийских 



 74

стражей» несколько десятков американских военных инструкторов 
на протяжении последних месяцев работают в Азербайджане. 

Среди прочих стратегически важных миссий Вооруженных 
сил США в Азербайджане можно отметить следующие:  

– завершение процесса геополитического окружения Ирана, 
что позволит США подготовить лучший плацдарм, на случай если 
Вашингтон решит атаковать Иран; 

– обеспечение геополитического контроля над стратегиче-
скими энергоресурсами региона и транспортно-коммуникацион- 
ным коридором из Европы в отдаленные районы Центральной 
Азии для транспортировки сил и техники; 

– защита проамериканских правительств в регионе и пере-
хват коммуникаций международных исламистских активистов в 
регионе. 

Подобный деструктивный вариант развития ситуации может 
быть и должен быть разрушен посредством проведения Россией 
активной наступательной политики с приоритетным использовани-
ем различных экономических механизмов в ближайшей историче-
ской перспективе. Фактор времени в данном случае работает про-
тив Москвы, поскольку молодые политические элиты, приходящие 
на смену старым в южнокавказских государствах, формировались 
уже вне единого советского цивилизационно-культурного и обра-
зовательного поля и в подавляющем своем большинстве отличают-
ся прозападной ориентацией. Москве следует также более настой-
чиво артикулировать заинтересованность в своих – российских – 
зонах жизненно важных интересов и выстраивать свою внешнюю 
политику с другими странами в зависимости от того, насколько те 
признают и приемлют право России на обладание подобными зо-
нами. 

Информационная модель (модель мира и модель сознания), 
внедряемая через «глобальные» СМИ и международные организа-
ции, деформирует в общественном мнении реальное состояние ми-
рового сообщества. Данная информационная модель является  
проекцией исторически молодого «евро-атлантического» («запад-
ного») культурно-исторического типа или цивилизации на весь 
мир. Ценности и интересы развития стран – представителей других 
цивилизаций – китайской и индийской, православно-христианской 
и исламской – из этой модели исключены.  

Начало новейшего этапа активных информационных опера-
ций по деформации картины мира (распространению представле-



 75 

ний о «гегемонии нового типа» и «глобальном верховенстве» 
США) восходит к 1997 г. – времени создания интеллектуального и 
организационного центра «Проект нового американского столе-
тия», публикации З. Бжезинским известной работы «Великая шах-
матная доска» и мощной единовременной инъекции в массовое 
сознание образа «глобализации». Деформированная карта мира как 
«глобальной американской системы», по мнению З. Бжезинского, 
обслуживает американскую «геостратегию для Евразии» – страте-
гию военно-политической экспансии с евро-атлантического плац-
дарма на Восток – в «хартлэнд», в районы концентрации важней-
ших ресурсов и коммуникаций планеты. 

Программа экспансии евро-атлантического мира на Восток и 
все последующие войны (в Югославии в 1999 г., в Афганистане в 
2001 г., в Ираке в 2003 г.) являются, по сути дела, попыткой выхода 
из той напряженной ситуации, которую создает для западной циви-
лизации близкое исчерпание ее собственных энергетических ресур-
сов. По оценкам многочисленных экспертов, через несколько лет 
мировое производство нефти сократится, тогда как спрос на нее в 
мире продолжает возрастать. Шок, вызванный структурным неф-
тяным голодом, неизбежен, настолько велика зависимость запад-
ных экономик от дешевой нефти, а возможность быстрого отказа 
от нее отсутствует. 

Ситуацию усугубляет тот факт, что на сегодняшний день на 
всех гигантских нефтяных полях добыча сокращается, кроме Пер-
сидского залива и Каспийского региона. По оценкам известного 
американского геолога Кинга Хабберта, пик добычи нефти на 
Ближнем Востоке будет достигнут около 2010 г. Именно это  
обстоятельство дает объяснение тому, что за последние 15 лет мно-
гочисленные конфликты на Балканах, на Ближнем Востоке, отчас-
ти и на Кавказе берут свои истоки в желании Запада оттеснить Рос-
сию от путей транспортировки нефти из Черного и Каспийского 
морей. Нефтяная геополитика допускает любые договоренности с 
любыми экстремистами и диктаторами. Нынешний американский 
проект создания «Большого Ближнего Востока», включая Кавказ и 
Каспий, одетый в гуманистические и демократические рассужде-
ния, является всего лишь попыткой окончательно наложить руку на 
нефтяные поля и транспортные углеводородные коммуникации 
региона. Из этого очевидного факта вытекает вполне логичный вы-
вод о том, что контроль над ведущими нефтедобывающими стра-
нами – это стратегическая цель политики Америки, как в равной 



 76

степени и осуществление геополитического контроля над основ-
ными регионами сосредоточения энергоресурсов. 

Увеличение числа членов НАТО с 16 до 26 в результате 
«мирного присоединения» Альянсом в 1999–2004 гг. десяти новых 
стран, включая четыре страны, входящие в сферу жизненно важ-
ных российских интересов (Эстония, Латвия, Литва и Польша), и 
новая стратегия «глобального верховенства» США являются есте-
ственным результатом геополитического ослабления России в 90-х 
годах прошлого столетия. Публичное обсуждение планов включе-
ния в состав НАТО Азербайджана, Грузии, Украины и Молдавии, а 
также планов создания военных баз США в Казахстане на побе- 
режье Каспийского моря, Азербайджане и Грузии – это не что 
иное, как подготовка общественного мирового сознания к следую-
щей фазе экспансии Запада. 

В военно-стратегическом плане следующая фаза экспансии 
готовится такими акциями и инициативами, как: 

– принятие в 2002 г. новой «Стратегии национальной безо-
пасности», предусматривающей «превентивное» применение  
Соединенными Штатами любых сил и средств, включая оружие 
массового поражения, в любой точке земного шара; 

– реализация программы военного строительства «Joint Vi-
sion 2010», которая нацеливает на достижение Соединенными 
Штатами к 2010 г. подавляющего превосходства в воздушно-
космическом пространстве при последовательном отказе от обяза-
тельств по всем «сдерживающим» международным договорам (До-
говор по ПРО 1972 г., Соглашение 1999 г. к договору по обычным 
вооружениям 1990 г. и др.); 

– реализация военной концепции «10-30-30», суть которой 
заключается в следующем: «10» – после получения соответствую-
щего приказа, за десять дней американские вооруженные силы 
должны быть переброшены в любую точку земного шара и начать 
боевые действия, «30» – за 30 дней они обязаны разбить войска 
противника и лишить его возможности возобновить организован-
ное сопротивление в обозримом будущем, «30» – в течение 30 дней 
вооруженные силы должны пройти перегруппировку, быть гото-
выми к выполнению нового боевого задания и переброске в иную 
точку; 

– занятие важнейшего стратегического плацдарма на Ближ-
нем Востоке (Ирак), где сконцентрирована крупнейшая группиров-



 77 

ка Вооруженных сил США за рубежом (около 150 тыс. военнослу-
жащих); 

– самая масштабная со времен Второй мировой войны пере-
группировка американских вооруженных сил (передислокации 
техники и персонала с военных баз США в Германии, Японии и 
Южной Кореи на линию Балтийское море–Черное море–
Каспийское море–Персидский залив–Аравийское море); 

– размещение элементов американской системы ПРО в стра-
нах Восточной Европы. 

Усиление влияния в регионах Кавказа и Средней Азии явля-
лось важной, но не главной целью евразийской политики США в 
1991–2001 гг. В фокусе американского внимания была Россия. До 
11 сентября 2001 г. основной целью американской политики в Ев-
разии было предотвращение возрождения советской империи. Вме-
сте с тем Вашингтон поощрял геополитический плюрализм на Кав-
казе, с акцентом на развитие местных национализмов и русофобии, 
имея главную цель – отторжение региона от российской сферы 
влияния. После 11 сентября геополитическая значимость как Кав-
каза, так и Средней Азии значительно возросла. Основная арена 
глобального военно-политического напряжения перенеслась в  
Центральную и Южную Азию. Кавказ стал одним из основных 
элементов американской стратегии по изоляции терроризма, с од-
ной стороны, и контроля за энергопотоками из Каспия – с другой. 
Поскольку в ближайшее время не ожидается значительного роста 
мировых резервных нефтедобывающих мощностей, которые сейчас 
составляют менее 1/3 от уровня 2002 г., любые перебои с постав-
ками или неожиданные изменения спроса на нефть могут вызвать 
резкий рост цен, предупреждает МВФ. Эксперты считают, что в 
Каспийском бассейне находится около 6% мировых запасов нефти 
и около 10% залежей природного газа. Проблема, однако, заключа-
ется в том, что за исключением России все остальные каспийские 
государства нуждаются в транзитных маршрутах по доставке своих 
энергоносителей на мировой рынок. Это объясняет тот факт, что 
после 11 сентября 2001 г. США перенаправили часть помощи для 
бывших республик Советского Союза от европейских к азиатским.  

Руководство Азербайджана дает себе отчет в том, что у него 
нет достаточного ресурсного потенциала выступать самостоятель-
ным геополитическим игроком, поэтому был выбран вариант при-
держиваться орбиты Вашингтона. Таким образом, США, которые 
отдалены на тысячи километров от Кавказа, практически превра-



 78

щаются в седьмое кавказское государство. В целом в регионе  
Кавказа постепенно оформляется новая геополитическая конфигу-
рация, при которой усиление присутствия американцев сбаланси-
ровано тем фактом, что Россия в основном контролирует главные 
маршруты экспорта нефти и газа. В ближайшем будущем проч-
ность возникших партнерских отношений между Москвой и Вашинг-
тоном будет испытана на геополитической арене, расположенной  
между Черным морем и Китаем. В Средней Азии и на Кавказе суще-
ствует возможность для осуществления российско-американского 
кондоминиума, который будет в состоянии бороться с проникновени-
ем исламского фундаментализма и парировать геополитические ам-
биции Китая. Но если Россия и США вступят в новый этап острого 
соперничества, то результаты этого соперничества могут самым дест-
руктивным образом отразиться на Кавказе. 

«Современный Кавказ: Геополитический выбор»,  
М.–Пятигорск, 2009 г., с. 224–233. 

 
Ж. Нургалиева, 
публицист 
КАЗАХСТАН:  
К ВОПРОСУ О КОНФЛИКТЕ ИДЕНТИЧНОСТЕЙ 
 
В настоящее время мы наблюдаем в Казахстане завершаю-

щийся процесс перехода от советской надэтнической идентично-
сти, с одной стороны, к собственно этнической, а с другой – к 
трансформации в сторону новой надэтнической идентичности – 
казахстанец. В результате этническая и гражданская идентичности 
образуют здесь сложный симбиоз. Выявление факторов, влияющих 
на процесс конструирования новой идентичности в современном 
Казахстане, и является основной целью моего исследования.  
В предпринимаемом анализе представляется важным проследить 
конструирование двух взаимосвязанных составляющих процесса 
формирования новой идентичности, найти ответы на вопросы: Что 
повлияло на смену советской общегражданской идентичности на 
новую гражданскую и/или этническую идентичность граждан  
Казахстана? При каких условиях в повседневной социальной прак-
тике активнее проявляется «этническая составляющая»? Какие со-
бытия и силы играют ведущую или подчиненную роль в происхо-
дящих трансформациях? Каковы инструменты и можно ли найти 
механизм, помогающий этой трансформации? 



 79 

В бывшем СССР государственная машина внедряла в обще-
ственное сознание идеологему «семьи народов» во главе со «стар-
шим братом» – русским этносом. Однако данная идеологема была 
внутренне противоречива, так как строилась на взаимоисключаю-
щих принципах: искусственное уравнивание уровня развития этни-
ческих общностей в разных сферах и этнонациональная иерархия; 
кроме того, реалии советской жизни также входили в противоречие 
с ней. Насаждение массовой культуры, интернационализации об-
щественных отношений привели к девальвации этических ценно-
стей. 

На территории развалившегося многонационального госу-
дарства под лозунгом той или иной этнокультурной общности воз-
никли национализирующие государства. К этому типу государств 
относится и Республика Казахстан. Кризис легитимности Казах-
стана как нового политического образования преодолевался путем 
конструирования идентичностей. Оформление в государствообра-
зующую структуру в значительной мере способствовало институ-
ционализации этничности и создало благоприятные условия для 
применения усилий интеллектуалов по легитимации этнического 
размежевания. 

Была приведена в действие концепция этнического суверени-
тета, что повлекло за собой деление населения «национальной» 
территории на представителей «коренной» и «некоренной» наций, 
а значит – различие в их правах. Национализирующее государство 
дает пример реализации принципа этновластия, для которого ха-
рактерно не просто доминирование «коренного» этноса над други-
ми, а еще и оправдание (идеологическое и политическое) этого до-
минирования, обеспечивающего его приоритет над интересами 
других этносов. В этом случае наблюдается ущемление прав иных 
этносов, что касается и экономики, и политики (участия в управле-
нии), и языка, и культуры. Основные вопросы жизни одного народа 
зачастую решаются в ущерб интересам и устремлениям других на-
ций и народностей. Произошел своеобразный «обмен статусов» 
доминирующей этнической группы и меньшинств. 

В Конституции Республики Казахстан 1993 г., к примеру, го-
сударство было объявлено формой самоопределения исключитель-
но казахской нации (ч. 1 Основ конституционного строя). Таким 
образом, единый «казахстанский народ» оказался поделенным ри-
торически на «самоопределившуюся казахскую нацию» и другие 
народы, населяющие Казахстан. Правда, в Конституции РК 1995 г. 



 80

первая строка звучит уже иначе: «Мы, народ Казахстана, объеди-
ненный общей исторической судьбой...» 

Национализирующая стратегия власти проявляется и в за-
креплении привилегированного положения представителей «ти-
тульного этноса», что выражается в «коренизации управления», в 
заполнении благоприятных «социальных ниш» именно «своим» 
народом. Это позволяет казахскому населению, как коренному, 
воспринимать себя в качестве обладателя особого статуса в систе-
ме взаимоотношений с властью и основного адресата мероприятий 
социальной и национальной политики государства.  

Одним из способов для формирования и поддержания систе-
мы господства–подчинения в Казахстане стало придание значимо-
сти определенным этническим категориям, проявляющееся в  
закреплении соотношения этносоциальных групповых статусов. 
Пьер Бурдье заметил: «Государство участвует в объединении куль-
турного рынка, унифицируя все коды: правовой, языковой, и про-
водя гомогенизацию форм коммуникации. С помощью систем 
классификации, вписанных в право, бюрократические процедуры, 
образовательные структуры, государство формирует ментальные 
структуры и навязывает общие принципы видения и деления, т.е. 
формы мышления. Тем самым они принимают участие в построе-
нии того, что обычно называют национальной идентичностью или, 
более традиционным языком, – национальным характером». В этой 
связи особое значение имеет конструктивистская деятельность 
элитных групп (правящей элиты, бюрократии и интеллигенции). 
Они конструируют систему отношений этнических групп, которая 
закрепляется и легитимируется посредством официальной идеоло-
гии. Порождаемые идеологами доктрины, с одной стороны, наце-
лены на постоянную поддержку в массовом сознании синдромов 
этнической солидарности и лояльности. С другой стороны, влия-
тельные социальные группы пытаются использовать идентичность 
в качестве инструмента в социальной инженерии. Под воздействи-
ем популярных доктрин меняются структурные элементы нацио-
нального менталитета, процесс отождествления себя с какой-либо 
этнической общностью становится для индивида актуальным.  
В национальном менталитете формируются легитимирующие 
власть государствообразующего этноса конструкты. Властная эли-
та задает определенный способ восприятия людьми социально-
политической действительности и поведения в ней. Поэтому инте-
ресы казахстанской элиты, риторическую активность казахских 



 81 

политиков и публицистов постсоветского периода по внедрению в 
массовое сознание людей желаемых представлений можно отнести 
к динамической составляющей процесса формирования республи-
канской идентичности. 

Вероятно, что изменения в социально-экономической струк-
туре общества влияют на этнические стереотипы и представления о 
собственных национальных интересах, лежащих в основе межэт-
нических установок, а значит, и отношений. Но в большей степени 
трансформация этнических стереотипов является результатом 
взаимодействия массового сознания с образами и представления-
ми, рожденными деятелями гуманитарной науки, кино, литерату-
ры, в сфере массовой информации и институтах образования. 
Творческие работники, журналисты и специалисты образования 
предлагают массовому сознанию уже интерпретированные образы 
прошлого и современной действительности. Недаром первейшей 
заботой властных органов в Казахстане стало установление  
контроля над деятельностью СМИ и создание новых учебников 
истории. 

В связи с этим большое значение в формировании казахской 
идентичности придается конструированию «общего прошлого», 
которое призвано поддержать и закрепить этнические ценности и 
идентичность казахов. Ведь этничность, как правило, ориентирует-
ся на прошлое, а категории этничности обязательно конструируют-
ся на основе «исторических корней». При этом решающая роль в 
таком конструировании принадлежит политическим элитам, заин-
тересованным в отождествлении своей интерпретации окружающе-
го мира с мнением народа. От их позиции зависит статус, который 
получает то или иное событие национальной (этнической) истории. 
Конечно, нельзя отрицать и конструктивистскую роль элит, в пер-
вую очередь этнографов, фольклористов, историков.  

С позиций этновластия идет процесс активного пересмотра 
истории, строится образный ряд этносимволизма (вожди, святые, 
герои, избранные победы и поражения) с облагораживанием  
прошлого, с героизацией этнического противостояния и его воз-
вышением, ведутся дискуссии о «древности» казахского народа по 
сравнению с другими народами. Следуя такой логике, ученые 
вольно или невольно легитимируют этническую вражду. История 
может объединять этносы, но она также может и разрушать со- 
циальную сплоченность общества. Хотя обходить вниманием при-
чины сложения полиэтничности Казахстана было бы, конечно,  



 82

несправедливо. Современная этническая ситуация в РК исследова-
телем А.Т. Малаевой определяется, например, как результат сме-
шения и насильственного замирения разнородных и разновремен-
ных этнических потоков. Отметим, однако, что в ходе пересмотра 
периодов Новой и Новейшей истории для казахских историков все 
же не характерно отрицание позитивного опыта совместной дея-
тельности в общих государствах – Российской империи и СССР, 
отрицание позитивного взаимодействия двух народов, их культур в 
этих государствах, хотя широкую популярность приобрела кон-
цепция «духовного колониализма». 

Все отмеченное в полной мере присутствует в процессе 
школьного изучения истории, которое для большинства учащихся 
не только закладывает фундамент исторических знаний, но и во 
многом определяет их позиции по отношению к тем или иным ис-
торическим событиям. Следовательно, авторы школьных учебни-
ков истории, хотят они того или нет, влияют на процесс формиро-
вания этнической идентичности молодого поколения. Конечно, 
историческое образование всегда и везде было и очевидно будет в 
той или иной мере идеологизировано. Но проблема в том, насколь-
ко эта идеология отражает интересы всех граждан государства.  

В настоящее время особую остроту приобретает проблема 
государственного языка. Одной из основ новой идентичности рас-
сматривается знание всеми гражданами Казахстана казахского 
языка. Видно стремление строить общегражданскую идентифика-
цию на принципе владения казахским языком в качестве основопо-
лагающего момента. Кроме того, расширение функций казахского 
языка направлено на повышение статуса титульного этноса. Одна-
ко реализация языковой политики имеет целый ряд проблем: 

– во-первых, применение Закона о языках до сих пор неодно-
значно воспринимается как русскими, так и казахами;  

– во-вторых, и по сей день наблюдается заметный разрыв 
между ожиданиями и реальным уровнем распространения государ-
ственного языка. Немалая часть представителей казахского этноса 
до сих пор не владеет родным языком, хотя среди них ширится по-
нимание необходимости его изучения;  

– в-третьих, утверждение государственного языка титульного 
этноса рассматривается большинством русских как антидемокра-
тическая мера, ставящая их в неравное положение по сравнению с 
казахами;  



 83 

– в-четвертых, определенная часть казахоязычного населе-
ния, особенно творческой интеллигенции, усматривает в офици-
альном двуязычии пренебрежение языком коренной нации;  

– в-пятых, практически весь казахский народ овладел рус-
ским языком и хотел бы видеть адекватное отношение к казахско-
му языку со стороны русскоязычного населения, рассматривая это 
как символ взаимопонимания и взаимоуважения. 

В то же время Б. Бектурганова, руководитель Ассоциации 
социологов и политологов Казахстана, утверждает, что, отслеживая 
в течение ряда лет реакцию населения на введение государственно-
го казахского языка, она видит данные, которые говорят о том, что 
идет постепенное признание государственного статуса казахского 
языка людьми разной этнической принадлежности. «Но торопить 
этот процесс нельзя, – замечает она. – Попытки ускорить на госу-
дарственном уровне перевод делопроизводства на казахский язык 
могут серьезно осложнить контекст межнациональных отноше-
ний». Ссылаясь на опросы, она приводит следующие доводы про-
тив поспешных мер: «Во-первых, при сокращении доли русских в 
национальной структуре общества сохраняется высокая доля рус-
скоговорящих; во-вторых, речевой опыт городских молодых людей 
обнаруживает несовпадение со стремлением государства ввести в 
жизнь один язык – государственный казахский язык; в-третьих, в 
казахско-русских городских агломерациях отмечается высокая то-
лерантность по отношению к двуязычию». 

Принятые на основе «Закона о языках» (1989) постановление 
Кабинета министров (1992) и «Концепция языковой политики» 
(ноябрь 1996 г.) жестко фиксировали сроки овладения государст-
венным языком различными категориями служащих. Новый вари-
ант «Закона о языках» (принят в июле 1997 г.) и «Государственная 
программа функционирования и развития языков» (октябрь 1998 г.) 
определили сроки окончательного перехода республиканского де-
лопроизводства всех областей страны на казахский язык – к 2008 г., 
что и было осуществлено. Но ситуация языковой конкуренции 
принимает форму долговременного фактора нестабильности и 
конфликта, так как казахский язык и основанная на нем культура 
становятся ресурсом для успешного социального продвижения и 
социального положения в обществе. Так, в 2004 г. был разработан 
список должностей, при вступлении в которые необходимо сдавать 
экзамен на знание государственного языка. Оценивая эти прави-
тельственные меры, газета «ВВС News» пишет: «Казахи пытаются 



 84

руководить страной на языке, на котором большинство из них не 
говорит. Бюрократы на всех уровнях теперь должны брать уроки 
казахского и сдавать экзамены, есть даже финансовые стимулы для 
тех, кто добьется успеха».  

Переход всего делопроизводства в РК исключительно на 
один государственный казахский язык сводит на нет официальный 
статус русского языка. В реальной жизни, в основном под предло-
гом незнания государственного языка, из сфер государственного 
управления, МВД, здравоохранения, торговли, судебной системы, 
управления образования и т.д. выдавлены практически все русско-
язычные. По данным директора Центра социальных и политиче-
ских исследований «Стратегия» Г. Илеуовой, полученным в ходе 
опроса о текущем состояние русского языка в республиках бывше-
го СССР, бизнесмены гораздо чаще, чем госчиновники, использу-
ют казахский язык в общении на работе (27 и 7% соответственно) и 
дома (40 и 28%). При этом при оценке степени владения русским 
языком более 90% госслужащих выбрали вариант «свободно гово-
рю, пишу и читаю на русском языке». 

Материалы этого исследования содержат и другие интерес-
ные данные. Они подтвердили широко бытующие в общественном 
мнении представления о различиях в вопросах использования го-
сударственного языка внутри самого казахского этноса. «По  
результатам опроса, среди казахов на родном языке в семье обща-
ется 61% опрошенных, с друзьями и коллегами – 38, по месту ра-
боты – 30%», – констатировала Г. Илеуова и отметила, что разли-
чия в использовании родного языка внутри казахов наиболее 
заметно проявляются в зависимости от места жительства респон-
дентов. «Вполне ожидаемыми оказались результаты, по которым 
казахи, проживающие в Южно-Казахстанской области, в 50% и 
более случаев используют родной язык для общения дома, на рабо-
те, с друзьями. Между тем в Северо-Казахстанской области 67% 
казахов говорят на русском. В целом использование родного языка 
самое низкое в Астане и Алма-Ате – не выше 20%», – подчеркнула 
она.  

Стремясь ограничить влияние русского языка, в 2000 г. ка-
захстанское руководство приняло закон, обязавший СМИ всех 
форм собственности не менее половины эфирного времени вещать 
на казахском языке. В 2001 г. были приняты законодательные акты, 
запрещающие с 2002 г. ретрансляцию местными СМИ иностран-
ных спутниковых радио- и телепередач более 50% эфирного вре-



 85 

мени (в программах ретрансляции местных СМИ российские ра-
дио- и телепередачи занимали до этого не менее 90%).  

Сложная языковая ситуация говорит о трудоемкости меха-
низма формирования новой казахстанской идентичности. Казах-
станские русские и представители других национальностей  
оказались поставлены перед необходимостью осознать себя этни-
ческими меньшинствами по сравнению с титульным этносом, 
пройти нелегкие этапы этнопсихологической адаптации к офици-
альному переходу страны на государственное казахское одноязы-
чие.  

Таким образом, в конструировании и воспроизводстве этно-
центристских стереотипов мышления, находящих воплощение в 
соответствующих политических решениях, очень высока роль ин-
теллектуалов. Поэтому они несут ответственность и за продуциро-
вание этнических конфликтов, которые нередко представляют  
собой так называемые «конфликты признания». Индивиды, ощу-
щающие себя дискриминированными на основании своей этниче-
ской принадлежности, вступают в борьбу за признание, в чем вид-
но стремление чувствовать себя комфортно, удовлетворять свои 
жизненные потребности, не быть ограниченными в своих граждан-
ских, имеющих и национальную характеристику, правах и свобо-
дах. Практика многих государств показала, что если в полиэтнич-
ном обществе этническая группа является не доминирующей, но 
одной из крупнейших, возникает ситуация, при которой любые 
примеры роста этнического самосознания крупнейшей этнической 
группы расцениваются иными этническими группами как угро-
жающие своему развитию.  

Русские Казахстана оказались совершенно не готовыми к 
курсу на построение национального государства с доминирующей 
титульной нацией. Ряд национализирующих мер казахских вла-
стей: утверждение казахского языка в качестве государственного, 
такие акции, как переименование русских городов и улиц, прини-
жение русской культуры по сравнению с казахской, привели к то-
му, что другие этнические группы, в особенности русские, заняли 
оборонительную позицию. М. Кайзер считает, что, поскольку толь-
ко 1% русскоязычного населения свободно владели казахским язы-
ком, для них это выглядело как дискриминационная политика. По 
его мнению, дискриминация была отмечена также и в других сфе-
рах, таких как жилищная политика и трудоустройство. По мнению 
А. Грозина, «суверенитет Казахстана так и не был воспринят боль-



 86

шинством русскоязычных казахстанцев. Русские в РК не иденти-
фицировали себя ни в качестве национального меньшинства, ни 
даже как русские в этническом смысле. Проживая в Казахстане, 
они привыкли чувствовать себя в качестве советских граждан.  
В итоге не произошло заметной политической и этнической консо-
лидации русской общины Казахстана». Ситуация для русскоязыч-
ного населения РК усугубляется психологическим дискомфортом и 
глубочайшим стрессом, который испытывает неказахское населе-
ние в процессе приспособления к государственной национализи-
рующей политике. 

Русскоязычное население нового суверенного государства 
оказалось не готово к принятию новой реальности. Многие его 
представители не понимают происходящие процессы, отказывают-
ся признать существующее положение вещей и хотели бы возврата 
к устойчивой позавчерашней жизни. Налицо ценностная психоло-
гическая дистанция между объективной реальностью и сознанием 
значительной части казахстанского общества. В этом обстоятель-
стве заключены риски, значение которых сложно переоценить. 

Несомненно, казахстанское руководство вполне осознает, что 
республика как многонациональное государство и зона интенсив-
ного межэтнического взаимодействия на практике выступает по-
тенциальной ареной этнического конфликта и пространством его 
разрешения. Поэтому официальный курс направлен на сдержива-
ние конкуренции доминирующих и подчиненных (субординиро-
ванных) этнических групп с тем, чтобы не допускать формирова-
ния у них готовности к конфликту, нарастания конфликтных 
ситуаций, эскалации этнической нетерпимости. На этих принципах 
строится официальная этнонациональная политика, представляю-
щая собой регулятивно-контрольную сферу, направляющую жизнь, 
деятельность и отношения между различными национальными и 
этническими сообществами. Ее вполне можно оценить как «пози-
тивную этнополитику». 

В настоящее время Казахстан является государством, где 
идет процесс формирования политической нации, когда форму 
общности можно описать как «казахстанский народ», но с домини-
рующим казахским и русским компонентом, что не вызывает 
принципиальных возражений среди других этносов, проживающих 
на территории РК. Этим задается внеэтническое понимание нацио-
нальной идентичности, предполагающее включенность представи-
телей иных этнических групп в состав казахстанской нации.  



 87 

Границы государства постепенно становятся осознаваемыми 
внутренними границами каждого гражданина, и это означает, что 
формируется одно общее «мы», которое отличает граждан Казах-
стана от иностранцев, «своих» от «чужих». На уровне самосозна-
ния общество определилось, к чему нужно стремиться и чего ему 
никак не обойти. Общенациональная консолидация и свой казах-
станский менталитет тоже находятся на стадии складывания. Идет 
процесс выработки новых общенациональных, надэтнических, об-
щегражданских идей, объединяющих все этносы. Эти общеграж-
данские идеи включают идею патриотизма: чувство любви к Роди-
не, лояльность государству, а также, отстаивание государственных 
интересов. Подобный подход вполне устраивает власти, поскольку  
в какой-то мере является гарантией сохранения стабильности в 
системах с полиэтническим компонентом. Сама идея патриотизма 
нейтральна, но исторический контекст, т.е. существовавшая с со-
ветских времен тенденция к нивелированию этнического самосоз-
нания, не позволяет воспринять ее как консолидирующую идею 
для всех этнических групп, а не только для этнодоминирующей 
группы казахов. Повышение привлекательности образа Казахстана 
как Родины в глазах большей части русскоязычного населения, 
включая определенную часть его титульной составляющей, остает-
ся проблематичным.  

Попытки молодого государства совместить потребность в 
возрождении этноказахской идентичности с необходимостью соз-
дания новой казахстанской идентичности на общегражданской ос-
нове привели к возникновению у населения проблем, связанных с 
функционированием этнического самосознания и стали причиной 
нередко переживаемого межэтнического дискомфорта. Поэтому 
еще много необходимо сделать, чтобы достичь согласия в пред-
ставлениях индивидов о своей принадлежности в общеразделяемой 
казахской идентичности. Однако политический экстремизм с этно-
националистической подкладкой не находит в Казахстане широкой 
общественной поддержки.  

«Санкт-Петербургский социологический ежегодник»,  
СПб., 2009 г., с. 270–278. 

 
 
 
 
 



 88

Н. Федулова, 
политолог 
РОССИЯ И СТРАНЫ ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
В первое десятилетие раздельного существования отношения 

России с бывшими союзными республиками Центральной Азии 
складывались отнюдь не просто. Тем не менее в конечном счете 
взаимное притяжение перевешивало дезинтеграционные тенден-
ции. С приходом к власти В. Путина взаимодействие РФ со стра-
нами региона стало приобретать все более интенсивный характер. 
В настоящее время сотрудничество РФ с государствами Централь-
ной Азии начинает выходить на качественно новый уровень. При 
этом для всех сторон открываются реальные перспективы вписать-
ся в процесс глобализации, используя все его преимущества для 
реализации своих национальных интересов. 

Главным объединяющим фактором в отношениях России и 
стран Центральной Азии на протяжении нынешнего десятилетия 
оставались проблемы безопасности. Военно-политическое и воен-
но-техническое сотрудничество с Москвой рассматривается в госу-
дарствах региона как средство защиты от религиозного экстремиз-
ма, практикующего в борьбе за власть террористические методы. 
Радикальные религиозные организации, загнанные властями в под-
полье, постоянно дают о себе знать и, получая поддержку извне, 
могут в любое время приступить к активным действиям. Интересы 
партнеров здесь совпадают. Москва не может допустить «ислами-
зации» Средней Азии, поскольку в этом случае РФ станет плац-
дармом для деятельности подобных организаций на ее собственной 
территории. В целях отражения возможных террористических атак 
Россия расширила двустороннее военно-техническое сотрудниче-
ство со странами Средней Азии. Активировалась деятельность 
ОДКБ (Организация Договора о коллективной безопасности, в ко-
торую входят Россия, Белоруссия, Армения, Казахстан, Киргизия и 
Таджикистан). В рамках этой организации была создана такая си-
ловая структура, как Коллективные силы быстрого развертывания 
(КСБР). Ее участниками стали РФ, Казахстан, Киргизия и Таджи-
кистан. Более того, руководство России и стран Средней Азии под-
держало коалиционные силы НАТО в борьбе с движением «Тали-
бан» в Афганистане, представлявшим общую террористическую 
угрозу. Однако США не преминули воспользоваться сложившейся 
ситуацией, чтобы утвердить свое военное присутствие в этом стра-



 89 

тегически важном регионе. Осенью 2002 г. Ташкент дал согласие 
на размещение базы американских ВВС в Узбекистане. США так-
же заняли военный плацдарм в Киргизии. Естественно, что такое 
развитие событий не могло устраивать Москву. Настораживало это 
и соседний Китай. Впрочем, и сами страны региона скоро начали 
осознавать, что военное сотрудничество с Вашингтоном может 
представлять серьезную угрозу для существующих там политиче-
ских режимов. 

Вторжение США и их союзников в Ирак под надуманными 
предлогами, «цветные» революции в ряде стран СНГ, проводив-
шиеся при прямом или косвенном участии Вашингтона, андижан-
ские события в Узбекистане в мае 2005 г., спровоцированные, по 
мнению Ташкента, американскими спецслужбами, – все это вызы-
вало не просто недоверие к США, как к надежному союзнику, но и 
страх оказаться очередной жертвой «знаменосца демократии». 
Опора на Москву в вопросах безопасности представлялась лидерам 
центральноазиатских государств не только более надежной, но и 
единственно возможной. Летом 2005 г. узбекское руководство об-
ратилось к США с требованием закрыть американскую базу «Ха-
набад», которая была ликвидирована в ноябре того же года. Вместе 
с тем шло сближение Ташкента с Москвой. Свидетельством тому 
стало подписание Договора о союзнических отношениях между 
Россией и Узбекистаном (25 ноября 2005 г.), по условиям которого 
стороны принимали на себя более широкие обязательства, чем это 
предусмотрено ОДКБ. Если применительно к членам ОДКБ речь 
идет о военной помощи друг другу в случае нападения извне, то 
российско-узбекский договор предусматривает еще и помощь при 
возникновении угрозы конституционному строю в одном из госу-
дарств. Впрочем, узбекское руководство проявляет возрастающий 
интерес и к многостороннему сотрудничеству. Об этом свидетель-
ствует восстановление участия Узбекистана в ОДКБ после восьми-
летнего перерыва. 13 декабря 2007 г. после подписания президен-
том Исламом Каримовым Закона «О ратификации Протокола о 
восстановлении членства Республики Узбекистан в Организации 
Договора о коллективной безопасности» эта стран де-юре снова 
стала полноправным членом ОДКБ. 

Власти Киргизии во главе с президентом К. Бакиевым также 
демонстрируют лояльность России и готовность укреплять с ней 
союзнические отношения по всем направлениям. Показательна в 
этом смысле договоренность между Москвой и Бишкеком весной 



 90

2006 г. о значительном расширении базы российских ВВС в Канте, 
которая имеет статус мобильной оперативной компоненты КСБР 
ОДКБ. Одновременно киргизское руководство выдвинуло перед 
США жесткие требования по изменению условий аренды авиабазы 
в Манасе. Прежде всего – это запрет на ее использование в качест-
ве плацдарма для проведения военных операций в регионе (подра-
зумеваются возможные силовые акции против Ирана). Что же каса-
ется попыток Вашингтона возобновить переговоры об открытии 
американской базы в Оше, начавшиеся еще при А. Акаеве, то они 
были пресечены киргизской стороной самым решительным обра-
зом.  

Определились и политические позиции Душанбе. Это позво-
лило Москве добиться того, чтобы расквартированная в Таджики-
стане 201-я мотострелковая дивизия РФ получила статус военной 
базы. Достигнута договоренность о создании в этой стране специ-
альной базы (перевалочного пункта) для доставки российского 
оружия, продаваемого Китаю. Решения, принятые в ходе встречи 
лидеров стран ОДКБ, проходившей в Душанбе в октябре 2007 г., 
свидетельствуют о расширении деятельности этой организации. 
Взаимодействие сторон будет проходить теперь не только по ли-
нии оборонных, но и с привлечением всех силовых ведомств и 
спецслужб государств-участников. Кроме того, и это необходимо 
отметить особо, стороны приняли документы, согласно которым в 
рамках ОДКБ создаются бригады миротворцев с международным 
статусом, причем операции по поддержанию стабильности в зоне 
ответственности ОДКБ эти бригады могут проводить без санкций 
ООН. Одновременно будут совершенствоваться и оснащаться  
современным вооружением Коллективные силы быстрого развер-
тывания, действующие в масштабах Центральной Азии. 

Весьма знаменательной новой тенденцией можно считать по-
явление элементов взаимодействия между ОДКБ и Шанхайской 
организацией сотрудничества (ШОС), в которую входят Россия, 
Китай, Казахстан, Узбекистан, Киргизия и Таджикистан. О том, что 
проблемы безопасности выходят за рамки взаимодействия стран 
СНГ, свидетельствует и встреча пяти прикаспийских государств 
(Россия, Казахстан, Туркмения, Азербайджан и Иран), проходив-
шая также в октябре 2007 г. В условиях, когда ядерная программа 
Тегерана подвергается жесткой критике со стороны ведущих за-
падных держав, участники встречи в совместной декларации под-
черкнули, что «ни при каких обстоятельствах не позволят исполь-



 91 

зовать свои территории для совершения агрессии и других военных 
действий против любой из сторон». Как показали события на Кав-
казе в августе 2008 г., страны Центральной Азии готовы в случае 
необходимости оказать политико-дипломатическую поддержку 
России. В ходе очередной сессии Совета коллективной безопасно-
сти ОДКБ (5 сентября 2008 г.) партнеры Москвы однозначно и 
единодушно осудили агрессию Грузии против Южной Осетии,  
поддержали активную миротворческую роль РФ, выступили за 
обеспечение безопасности Южной Осетии и Абхазии. Одновре-
менно члены ОДКБ призвали мировое сообщество подходить к 
оценке ситуации, не используя двойных стандартов. Военно-
политическое взаимодействие со странами Центральной Азии ос-
тается и, надо полагать, будет оставаться в поле самого присталь-
ного внимания руководства России. Ставки Москвы здесь слишком 
велики, чтобы не дорожить своим влиянием в зоне жизненно важ-
ных российских интересов. 

Центрально-Азиатский регион перестает быть периферий-
ным и активно вовлекается в мировую политику. Геополитическое 
положение Центральной Азии между Западом и Востоком предо-
пределяет особую значимость ее транзитного потенциала, которая 
со временем будет только возрастать. Но главным пока остается 
наличие в регионе богатых природных ресурсов, причем не только 
нефти и газа (здесь сосредоточено более трети мировых запасов 
урановых руд, добывается золото, медь, марганец, цинк, никель, 
алюминий и т.д.), что делает его чрезвычайно привлекательным 
для крупных мировых держав. Помимо России здесь все более ак-
тивно проявляют себя Евросоюз, США, Япония, Китай, Индия, 
Иран. При этом стороны преследуют собственные цели и жестко 
конкурируют друг с другом. Для Китая, Индии и Ирана Централь-
ная Азия – это находящаяся практически под боком сырьевая база. 
Евросоюз в целях укрепления своей энергобезопасности стремится 
к созданию независимых от России альтернативных маршрутов 
транспортировки нефти и газа. США поддерживают это стремле-
ние, однако для них важна не только экономическая составляющая, 
но и возможность ослабить позиции России. Более того, Вашинг-
тон пытается установить в регионе свой военно-политический  
контроль (как видно из вышесказанного, пока безуспешно), рас-
сматривая его как одно из звеньев своей стратегии глобальной ге-
гемонии. По словам сотрудника Института востоковедения РАН 
А. Ниязи, «не случайно провозглашаемые Вашингтоном зоны стра-



 92

тегических интересов напрямую совпадают с географическим по-
ложением крупнейших запасов углеводородов». Американские 
стратеги предпринимают энергичные усилия, чтобы «отсечь» Рос-
сию и Китай, как новых главных конкурентов на мировой арене, от 
центральноазиатских ресурсов и направить эти ресурсы непосред-
ственно в Западную Европу в обход РФ, а также в лояльные  
Соединенным Штатам азиатские страны, минуя КНР. 

Монопольное положение России в Центральной Азии ушло в 
прошлое, а для того чтобы сохранить здесь лидирующие позиции, 
ей необходимо постоянно подтверждать свое право на особое  
место в жизни региона. Восточные страны СНГ, усиленно подчер-
кивающие многовекторность своего внешнеполитического курса, 
должны быть заинтересованы в РФ не как в метрополии, а как в 
выгодном партнере. Иными словами, усилия Москвы должны быть 
направлены, прежде всего, на завоевание в ЦА прочных экономи-
ческих позиций. Между тем нетрудно заметить, что экономическая 
интеграция здесь, вопреки общим объединительным тенденциям, 
практически буксовала. Во многом это объясняется отсутствием 
внутренних предпосылок – слабой производственной базой и не-
развитостью рыночных отношений. Характерно, что даже Евразий-
ское экономическое сообщество (ЕврАзЭС), которое по своим 
функциям и заявленным целям представляет собой сугубо эконо-
мическое объединение, имеет для его участников прежде всего по-
литическое значение. Неэффективность ЕврАзЭС в качестве инст-
румента экономического взаимодействия, похоже, никого не 
смущает. Членство в нем играет роль своего рода опознавательного 
знака, сигнализирующего о намерении держаться вместе и опи-
раться на Россию. Показателен в этом смысле пример Узбекистана, 
который вступил в данную организацию во время обострения от-
ношений с западными странами, вызванного андижанскими собы-
тиями. 

Экономическое сотрудничество РФ со странами региона до 
недавнего времени ограничивалось, по сути, простым товарообме-
ном. Теперь, как представляется, наступает новая эпоха. Тесное 
взаимодействие на основе рыночных принципов и использования 
современных технологий в совместных производственных и  
инфраструктурных проектах способно поднять его на более высо-
кий уровень. Причем, если в середине нынешнего десятилетия та-
кая перспектива едва просматривалась, то в последние полтора-два 
года положение стало заметно меняться. Этот вывод основывается 



 93 

на ряде факторов. Прежде всего, речь идет о качественных сдвигах 
в положении самой России, о впечатляющем росте ее экономиче-
ского потенциала, о курсе Москвы на технологический прорыв в 
развитии производства, о линии на политическую поддержку част-
ного капитала, стремящегося к расширению своей деятельности за 
пределами национальных границ. Накопленные в последние годы 
внушительные финансовые ресурсы, как в государственном, так и в 
частном секторах, делают российский бизнес чрезвычайно привле-
кательным партнером для новых независимых государств, стремя-
щихся модернизировать свою экономику.  

В Центральной Азии наиболее впечатляющие успехи демон-
стрирует Казахстан, который уже сейчас, наряду с Россией и Кита-
ем, готов участвовать в реализации амбициозных и дорогостоящих 
проектов. Другим важным фактором, хотя и совершенно иного по-
рядка, влияющим на ситуацию в регионе, следует считать смену 
руководства в Туркмении. Выход страны из внешнеполитической 
самоизоляции, курс президента Г. Бердымухаммедова на ускорен-
ное развитие и модернизацию экономики, учитывая огромный 
энергетический потенциал Туркмении, делают ее чрезвычайно  
привлекательной для внешних инвесторов. 

Активное участие РФ в реализации проектов по добыче и 
транспортировке углеводородного сырья, в разработке таких при-
родных богатств Центральной Азии, как уран и золото, в строи-
тельстве электростанций, железно- и автодорожных магистралей 
обеспечивает не только чисто экономические, но и политические 
интересы нашей страны. Россия фактически получает контроль над 
экспортными поставками газа и нефти из этого региона, что, в свою 
очередь, облегчает путь к равноправному сотрудничеству с веду-
щими экономиками мира в процессе глобализации. Несомненным 
внешнеполитическим успехом российского руководства, имеющим 
далеко идущие последствия, можно считать то, что ему удалось 
добиться согласия партнеров сотрудничать в обеспечении доставки 
газа на внешние рынки по обоюдовыгодным маршрутам. В. Путин 
смог убедить Н. Назарбаева и Г. Бердымухаммедова в необходимо-
сти установить контроль производителей над потоками энергоре-
сурсов в Европу, чтобы его не установили потребители. 12 мая 
2007 г. в городе Туркменбаши президенты России, Казахстана и 
Туркмении подписали совместную декларацию о строительстве 
Прикаспийского газопровода. Одновременно была подписана и 
вторая, уже четырехсторонняя совместная декларация с участием 



 94

Узбекистана – о развитии газотранспортных мощностей в регионе 
Центральной Азии. В результате выигрывают все стороны. Казах-
стан и Туркмения получают доступ к относительно дешевой газо-
транспортной системе России. У Узбекистана появляется возмож-
ность обновить морально и физически устаревший газопровод 
Средняя Азия–Центр (САЦ), построенный еще в 70-е годы про-
шлого столетия, и увеличить его пропускную способность. РФ уси-
ливает свою роль в энергетике региона и укрепляет собственные 
позиции в диалоге с Западом. 

Вместе с тем нельзя не отметить, что путь к практической 
реализации достигнутых договоренностей был отнюдь не простым. 
Камнем преткновения стали разногласия по цене за газ. В конеч-
ном счете, «Газпром» вынужден был согласиться с условиями 
партнеров, прежде всего Туркмении, добивавшихся кратного уве-
личения этой цены. В результате 20 декабря 2007 г. Москва, Ашха-
бад и Астана подписали соглашение о начале строительства При-
каспийского газопровода, которое завершится через четыре года. 
Одновременно по дну Черного моря пойдет газопровод «Южный 
поток». В его создании кроме российского «Газпрома» примут  
участие государственные и коммерческие структуры Италии, Бол-
гарии, Сербии и Турции, а загрузка будет обеспечиваться как рос-
сийским, так и центральноазиатским газом. Таким образом, разра-
ботанный ЕС и Вашингтоном проект «Набукко» лишается 
практического смысла. Его инициаторы рассчитывали проложить 
трубу по дну Каспия и пустить туркменский газ по уже действую-
щему газопроводу Баку–Тбилиси–Эрзерум и дальше – по террито-
рии Турции, Болгарии, Румынии, Венгрии и Австрии. И хотя в  
июне 2006 г. между представителями ЕС, с одной стороны, и ми-
нистерствами иностранных дел Турции, Болгарии, Румынии, Венг-
рии и Австрии – с другой, был подписан документ о начале реали-
зации «Набукко», можно вполне определенно говорить о том, что 
данный проект не состоится. Без туркменского газа, который пой-
дет теперь по Прикаспийскому, а не по транскаспийскому маршру-
ту, в трубопровод «Набукко» просто нечего будет закачивать. Кро-
ме того, благодаря активной политике Москвы в обеспечении 
поставок нефти на внешние рынки и вовлечении в этот процесс 
Казахстана, утрачивают смысл не только строительство транскас-
пийского газопровода, но и не менее затратные проекты перебро-
ски казахстанской нефти по дну Каспия, лоббируемые ЕС и  
США. Речь идет о трехстороннем соглашении между Россией, Бол-



 95 

гарией и Грецией о прокладке нефтепровода Бургас (Болгария)–
Александруполис (Греция). К этому проекту присоединилась и Ас-
тана. Казахстанская нефть будет доставляться по уже действующей 
магистрали Каспийского трубопроводного консорциума (КТК), 
который проходит вдоль северного побережья Каспия в Новорос-
сийск, и вместе с российской нефтью танкерами направляться в 
Бургас, минуя проливы Босфор и Дарданеллы. Ввиду сооружения 
трансбалтийского нефтепровода Москва и Астана договорились 
расширить транспортные возможности КТК. 

Таким образом, шансы западных инвесторов на освоение  
месторождений восточной части прикаспийской зоны многократно 
сократились, а планы подрыва российского влияния в Центральной 
Азии терпят фиаско. 

Москва в последнее время явно стремится к новому уровню 
сотрудничества в прикаспийской зоне в целом, объединяющей не 
только Туркмению и Казахстан, но также Азербайджан и Иран. Ес-
ли говорить о двустороннем сотрудничестве, то бросается в глаза 
интенсификация деловых связей с Азербайджаном, который по 
темпам роста и глубине экономических преобразований не уступа-
ет Казахстану и представляет для российского бизнеса большой 
интерес. Договоренности сторон о совместной разработке углево-
дородов и транспортировке азербайджанского газа через террито-
рию России, которые состоялись в ходе визита Д. Медведева в Баку 
в июле 2008 г., свидетельствуют о качественном сдвиге в отноше-
ниях двух стран. Похоже, в Кремле осознали, что сотрудничество в 
энергетической сфере может быть плодотворным, если оно выгод-
но не только российским компаниям, но и их партнерам. Проще 
говоря, за поставки центральноазиатского и азербайджанского газа 
нужно платить по цене, близкой к европейской, иначе трубы пой-
дут в обход России. Таким образом, отношения нашей страны с 
участниками СНГ становятся более зрелыми, прагматичными и 
действительно взаимовыгодными. 

Вместе с тем кроме углеводородного сырья Центральная 
Азия располагает огромным потенциалом гидроэнергетики, сосре-
доточенным в Таджикистане и Киргизии. Со строительством  
электростанций эти пока еще экономически депрессивные страны 
связывают большие надежды. Следует отметить, что в потенциаль-
ных инвесторах недостатка нет. Среди них государственные и  
частные компании России, Китая, Казахстана, а в самое последнее 
время – Туркмении. Активную роль в производстве и распределе-



 96

нии электроэнергии пытались играть и США. В течение первой 
половины 2007 г. Вашингтон вел интенсивный диалог с государст-
вами региона по реализации американского проекта «Большой 
Центральной Азии». 

Предусматривалось формирование обширного рынка  
электроэнергии на базе строительства единых распределительных 
сетей. В качестве поставщиков должны были выступать Таджики-
стан и Киргизия, а в качестве потребителей – Казахстан, Афгани-
стан, Пакистан и Индия. При этом в изоляции от будущих электро-
потоков оказались бы Узбекистан, Иран и Китай, что по разным 
причинам, безусловно, выгодно США. Не менее важным, с точки 
зрения американских стратегов, было и ослабление растущего 
энергетического влияния России в Центральной Азии. Вместе с тем 
этот план, как и проект «Набукко», видимо, реализован не будет. 
На встрече членов Шанхайской организации сотрудничества, со-
стоявшейся в августе 2007 г., было решено создать энергетический 
клуб, призванный координировать и развивать энергетические  
проекты в интересах членов ШОС и стран, тяготеющих к сотруд-
ничеству с участниками «шестерки», – Туркмении, Афганистана, 
Индии, Ирана, Пакистана и Монголии. 

Для России и стран Центральной Азии, помимо сотрудниче-
ства в области ТЭК, существует широкое поле деятельности по  
совместному решению транспортных проблем, связанных с выхо-
дом на международные рынки. Так, во время встречи лидеров при-
каспийских государств в октябре 2007 г. между Ираном, Туркме- 
нией и Казахстаном было подписано соглашение о строительстве 
железной дороги, которая через их территории свяжет железнодо-
рожную систему России с портами Персидского залива. Экономи-
ческие, а в конечном счете, и политические выгоды от реализации 
принятого решения очевидны. 

Важным направлением политики России в Центральной Азии 
остается развитие двусторонних отношений с государствами ре-
гиона. Причем, в последнее время эти отношения становятся все 
более полнокровными. Сохраняя и укрепляя военно-политические 
связи, о чем говорилось выше, Москва делает все более заметный 
акцент на экономических и гуманитарных аспектах сотрудничест-
ва, стремясь в условиях жесткой конкурентной борьбы с другими 
внерегиональными державами закрепить и расширить здесь свои 
позиции в качестве делового партнера. 



 97 

Ключевым союзником России не только в Центрально-
Азиатском регионе, но и в СНГ в целом остается Казахстан, поли-
тику которого отличает последовательность и предсказуемость.  
И Россия, и Казахстан демонстрируют стабильные темпы роста, 
обеспеченные глубокими структурными преобразованиями в эко-
номике. И та, и другая страна ставят во главу своей промышленной 
политики преодоление технологического отставания от развитых 
государств. В последнее время наблюдается рост взаимных инве-
стиций, создание СП в наиболее перспективных отраслях экономи-
ки, не говоря уже о постоянном увеличении двустороннего товаро-
оборота. При этом для Астаны, как считает директор Группы 
экспертной оценки рисков Д. Сатпаев, активизация сотрудничества 
с РФ объясняется не только желанием реализовать экономический 
потенциал Казахстана, но и стремлением «найти геоэкономический 
противовес Западу». 

Впрочем сотрудничество между двумя государствами, даже 
ближайшими союзниками, не может быть абсолютно безоблачным, 
поскольку каждое из них имеет свои национальные интересы и 
преследует собственные цели. И чем шире сфера взаимодействия, 
тем больше возникает противоречий. Однако в данном случае они 
не носят системного характера и при наличии политической воли 
сторон преодолеваются на основе компромиссов. В целом можно 
отметить, что российско-казахстанские отношения находятся на 
подъеме, причем их значимость для каждого из государств будет 
возрастать и в двустороннем, и в региональном, и в более широком 
международном измерениях. Здесь важны и военно-политические, 
и экономические, и гуманитарные аспекты сотрудничества. Однако 
дело не только в этом. Казахстан является наиболее последова-
тельным сторонником развития интеграционных тенденций как в 
рамках СНГ, так и по линии ШОС, что совпадает с позицией Моск-
вы и отвечает российским интересам. 

Чрезвычайно привлекательным партнером для России стано-
вится Туркмения, отношения с которой обещают быть весьма на-
сыщенными и многоплановыми. При этом необходимо подчерк-
нуть, что в современных условиях за политическое влияние и 
активное участие в экономической жизни этой страны предстоит 
еще серьезная борьба. Осторожный С. Ниязов, опасавшийся кон-
тактов с внешним миром, свел не только внешнеполитические, но и 
внешнеэкономические связи к минимуму. Стратегическим партне-
ром в энергетике могла бы быть для него только Россия. В 2003 г. 



 98

туркменская сторона заключила с «Газпромом» соглашение о  
поставках газа этой компании сроком на 25 лет по цене в 41 долл. 
за тысячу кубометров. С приходом к власти Г. Бердымухаммедова, 
который открыл страну внешнему миру и заявил о многовекторном 
характере своей политики, влиятельные внерегиональные державы 
стали проявлять к Туркмении повышенный интерес, обусловлен-
ный ее богатыми энергоресурсами, причем по большей части еще 
неразведанными и неразработанными. Пока предпочтение отдается 
России, о чем свидетельствуют договоренности по важнейшим 
энергетическим проектам. Но Ашхабад уже диктует свои ценовые 
условия, и с этим приходится считаться. Гибкая политика Москвы, 
проводимая в отношении Туркмении, приносит свои плоды. Рос-
сийско-туркменское экономическое сотрудничество в последнее 
время развивается по нарастающей. По итогам переговоров между 
Д. Медведевым и Г. Бердымухаммедовым в июле 2008 г. туркмен-
ский президент заявил, что в сфере торгово-экономических отно-
шений Россия выступает самым крупным и надежным партнером 
его страны. Он отметил, что за последние два года объем двусто-
ронней торговли увеличился в 7,5 раза и по итогам 2007 г. прибли-
зился к 5 млрд. долл. Сотрудничество не ограничивается сферой 
торговли. Только в ТЭК республики работают 80 российских ком-
паний, в их числе такие гиганты, как ОАО «Стройтрансгаз», «Лен-
монтаж», «КАМАЗ», «Волгабурмаш», «Нефтемаш», «Русалпром», 
«Тяжмашмаркет». Всего в стране зарегистрированы 116 проектов и 
контрактов с участием российского капитала на общую сумму 
288,8 млн. долл. и 3,94 млрд. руб. Эти проекты предусматривают 
строительство газопроводов, поставки оборудования для ТЭК и т.д. 
Российские компании работают в сфере сервисных услуг, изучают 
возможности взаимодействия в поиске и разработке углеводород-
ных месторождений туркменского сектора Каспийского моря. Пло-
дотворно развивается российско-туркменское сотрудничество в 
сфере телекоммуникаций, в частности в области мобильной теле-
фонной связи. Одним из итогов встречи лидеров двух стран стала 
договоренность об открытии регулярного паромного сообщения по 
маршрутам Туркменбаши–Астрахань и Туркменбаши–Махачкала. 
В ходе встречи Д. Медведев подчеркнул значимость еще одной со-
ставляющей двустороннего сотрудничества. «Ключевым направле-
нием, – заявил Президент РФ, – являются наши контакты в гумани-
тарной сфере». Для Туркмении, которая после распада СССР 
пребывала в состоянии социально-политической и экономической 



 99 

стагнации, модернизация всех сторон жизни общества и превраще-
ние в современное государство просто немыслимы без развития 
образования, науки, подготовки квалифицированных специалистов 
для работы в народном хозяйстве. И здесь Ашхабад рассчитывает, 
прежде всего, на помощь России. В целом перспективы двусторон-
них отношений России с Туркменией, как и в случае с Казахста-
ном, представляются весьма многообещающими. 

Особого внимания заслуживает курс РФ на качественно но-
вый характер сотрудничества с Узбекистаном. После почти полу-
торадесятилетнего периода охлаждения в российско-узбекских от-
ношениях, похоже, наступает благоприятный этап для развития 
самого широкого двустороннего взаимодействия. Новые тенденции 
нашли свое отражение в таких основополагающих документах, как 
Договор о стратегическом партнерстве между Россией и Узбеки-
станом 2004 г. и Договор о союзнических отношениях между Рос-
сией и Узбекистаном 2005 г. Осознание Ташкентом ненадежности 
и даже опасности курса на военно-политическую поддержку со 
стороны США заставило Ташкент задуматься и о последствиях 
чрезмерной экономической зависимости от американского капита-
ла. В то же время возросшие материально-финансовые возможно-
сти российского бизнеса позволяют, с одной стороны, рассчиты-
вать на значительные инвестиции РФ в промышленное развитие 
республики, а с другой – уравновесить активность западных инве-
сторов, создав для всех участников экономической деятельности 
более конкурентную среду. «Россия и Узбекистан – уникальная 
пара стран СНГ: у них практически нет никаких конкурирующих 
отраслей промышленности, наоборот, они исторически дополняют 
друг друга», – считает председатель правления общества «Россия–
Узбекистан» И. Круговых. По его словам, даже простое налажива-
ние кооперационных связей между государствами позволяет в разы 
увеличить рост товарооборота, объем которого в 2007 г. составил 
5 млрд. долл., а в ближайшее время планируется довести его до 
10 млрд. долл. Разумеется, самой значимой и наиболее перспектив-
ной сферой вложения капитала для России является узбекский 
ТЭК. В настоящее время к геологоразведке, разработке и транспор-
тировке углеводородов допущены такие крупнейшие российские 
нефтегазовые компании, как «ЛУКОЙЛ», «Газпром», «Роснефть» и 
«Стройтрансгаз», действующие на основе соглашений о разделе 
продукции. «Газпром» уже приступил к освоению чрезвычайно 
перспективного месторождения Большой Устюг и вложил в его 



 100

разведку немалые средства. В совокупности капиталовложения 
этой компании в ТЭК Узбекистана уже к середине 2008 г. достигли 
3 млрд. долл. «ЛУКОЙЛ» осваивает Кадымское месторождение 
нефти и газа, причем стоимость проекта составит миллиардные 
суммы. Легкая промышленность Узбекистана также может рассчи-
тывать на крупные инвестиции из РФ. Узбекский хлопок остается 
вне конкуренции у российских текстильщиков. Треть производи-
мого в республике сырья экспортируется в Россию, и потребность в 
нем растет. Вместе с тем, оценивая общий уровень российско-
узбекского делового сотрудничества, следует подчеркнуть, что 
Россия, считаясь одним из основных экономических контрагентов 
Узбекистана, не является его главным партнером. Лидирующие 
позиции занимают США, которые успешно осваивают урановые и 
золотоносные месторождения республики. С 1992 г. фактически 
монопольным покупателем урана в Узбекистане является амери-
канская компания «Nukem Inc». США стремятся приобретать весь 
необогащенный узбекский уран и контролировать его переработку. 
Правда, около двух лет назад Ташкент пересмотрел свои соглаше-
ния с Вашингтоном, и стороны перешли с долгосрочных на еже-
годные контракты. В свою очередь Москва давно добивается права 
на полноценное участие в урановом бизнесе республики. Потепле-
ние российско-узбекских отношений позволяет рассчитывать на то, 
что отечественные компании потеснят (или вытеснят) США с уз-
бекских урановых рудников.  

Свою специфику имеют российско-таджикские отношения. 
Россия приняла непосредственное участие в прекращении граж-
данской войны в Таджикистане, грозившей катастрофическими 
последствиями для ее народа и общей дестабилизацией всего  
Центрально-Азиатского региона. Естественно поэтому, что военно-
политическое сотрудничество Москвы и Душанбе долгое время 
оставалось главной составляющей взаимодействия между двумя 
странами. Роль этого направления сотрудничества и сейчас весьма 
велика. В Таджикистане размещена военная база РФ, для нужд 
российских и таджикских ВВС реконструируется военный аэро-
дром, налажено тесное взаимодействие по пограничным вопросам, 
ведется совместная борьба с контрабандой наркотиков. Вместе с 
тем потребность в экономическом возрождении страны после  
военной разрухи и необходимость обеспечить ее дальнейшее раз-
витие становились для Душанбе все более неотложными задачами, 
причем опора на Россию в ее решении стала безусловным импера-



 101

тивом внешней политики Таджикистана. В 1999 г. был подписан 
ряд документов, регламентирующих вопросы двустороннего  
сотрудничества, особое место среди которых занимает Договор о 
союзническом взаимодействии РФ и РТ, ориентированном в XXI в. 
Однако реальное наполнение эти документы начали получать лишь 
с 2004 г., когда Москва и Душанбе положили практическое начало 
широкому взаимодействию, прежде всего в развитии гидроэнерге-
тики, цветной металлургии и инфраструктуры Таджикистана. 
Раньше у России просто не было для этого средств. В настоящее 
время в Таджикистане работают 120 российских компаний, в том 
числе «Газпром» и «ЛУКОЙЛ». Помимо энергетики сфера интере-
сов российских инвесторов распространяется на химическую про-
мышленность, металлургию, телекоммуникации, строительство и 
транспорт. В соответствии с соглашением от 29 августа 2008 г. 
российские компании будут вести в Таджикистане разведку урано-
вых месторождений. Таким образом, отношения между Москвой и 
Душанбе обретают сбалансированный характер и находятся в рус-
ле общих тенденций развития Центральной Азии. 

То же можно сказать и о сотрудничестве с Киргизией. Эта 
страна с самого начала обретения независимости проводит курс на 
стратегическое партнерство с РФ. Данный курс остается постоян-
ным независимо от внутриполитических изменений в республике. 
Москва ценит тесные военно-политические связи с Бишкеком и 
оказывает ему весьма существенную военно-техническую помощь. 
Российское военное присутствие в этой республике рассматривает-
ся Кремлем как стабилизирующий фактор для всей Центральной 
Азии. Сейчас Киргизия остро нуждается в ускоренном экономиче-
ском развитии. Она остается беднейшей страной региона, что дела-
ет ее уязвимой перед лицом политического и религиозного экстре-
мизма. Российское руководство не может оставаться к этому 
безучастным. С его стороны было сделано предложение о мас-
штабных капиталовложениях в киргизскую экономику. Москва 
преследовала двоякую цель. Это и стимул, побуждающий Бишкек к 
укреплению военно-политического взаимодействия, и масштабное 
освоение потенциально перспективного киргизского рынка. Преж-
де всего, речь идет о строительстве двух очередей Камбаратинской 
ГЭС, а также о развитии нефтегазового комплекса Киргизии, кото-
рым уже занимается «Газпром». Кроме энергетических проектов 
российский бизнес проявляет интерес к горно-добывающей про-
мышленности и цветной металлургии республики (производство 



 102

алюминия). При этом ситуация складывается так, что конкуренция 
среди желающих работать в экономике Киргизии довольно велика. 
Особенно сильные позиции занимают здесь Китай, США, Евросо-
юз и Казахстан. Шаги Кремля, направленные на активное продви-
жение российского бизнеса на киргизский рынок, представляются 
весьма своевременными. Реализация экономической стратегии РФ 
в этой республике, как и в случае с Таджикистаном, может стать 
надежной основой политического и военно-политического взаимо-
действия сторон на долгосрочную перспективу.  

 
*     *     * 

Необходимо остановиться еще на одном аспекте заявленной 
темы – взаимоотношениях между самими центральноазиатскими 
государствами, поскольку характер и динамика этих отношений в 
немалой степени влияют на позиции России в регионе. 

Как известно, на роль лидера здесь претендует Казахстан. 
Мощный экономический рывок, предпринятый республикой в  
последние годы, ставка руководства на инновационное развитие, 
успехи Астаны в проведении политических и социальных реформ, 
смысл которых, в конечном счете, состоит в переходе от авторита-
ризма к демократии, – все это выделяет Казахстан среди государств 
Центральной Азии. И еще один немаловажный факт. Эта страна 
перестала зависеть от внешних инвестиций. Напротив, она сама 
становится финансовым донором в регионе и может вкладывать 
капиталы за его пределами. Общий экспорт капитала превысил 
20 млрд. долл. Одновременно происходит повышение междуна-
родного престижа Казахстана. Свидетельством тому служит реше-
ние ОБСЕ о его председательстве в этой организации в 2010 г.,  
чего до сих пор не удостаивалось ни одно из постсоветских госу-
дарств. Нынешнее положение Казахстана позволяет Астане высту-
пать в роли объединяющего начала в Центральной Азии. Весной 
2007 г. Н. Назарбаев выступил с предложением о создании эконо-
мического союза центральноазиатских государств, куда должны 
войти Казахстан и Средняя Азия. По его словам, целесообразность 
такого союза очевидна – «55-миллионное население, нет языковых 
барьеров, взаимодополняемая экономика, находимся на одном  
пространстве, есть транспортные связи, энергетические. Эта инте-
грация экономически была бы выгодна и работала бы на нашу 
безопасность в целом». Вместе с тем идея создания самостоятель-
ного регионального рынка без участия внерегиональных держав по 



 103

ряду причин, во всяком случае, в ближайшее время, представляется 
нереализуемой. Прежде всего, потенциальные партнеры Казахста-
на не без оснований видят в этом предложении претензии Астаны 
на доминирование в регионе. Н. Назарбаев неоднократно говорил о 
том, что «именно Казахстан может стать экономическим и финан-
совым центром Средней Азии». Но это отнюдь не импонирует его 
партнерам. Во всяком случае никакой позитивной реакции на ини-
циативы Астаны пока не наблюдается. 

Напротив, в Ташкенте полагают, что именно Узбекистан 
имеет полное основание претендовать на объединяющую роль  
в регионе. Согласно мнению И. Каримова, озвученному еще в 
1996 г., эта страна «по всем своим показателям может достичь  
в мире высокого положения в культуре, науке, технологии и эко-
номике и стать интеграционным центром в Центральной Азии». 
Негласное соперничество между Ташкентом и Астаной продолжа-
ется и по сей день, хотя двусторонние контакты, в том числе и на 
высшем уровне, в последнее время несколько оживились. 

Трудно представить себе, что молодой амбициозный лидер 
Туркмении Г. Бердымухаммедов согласится на то, чтобы его стра-
на оказалась в роли ведомой. Ашхабад, опираясь на свой энергети-
ческий потенциал, сам проводит активную политику в регионе, 
проявляя патернализм, например в отношении Таджикистана, и 
разговаривая на равных с Узбекистаном и Казахстаном, которые 
считают себя наиболее «продвинутыми» странами Центральной 
Азии. Впрочем, это не только не мешает, но скорее способствует 
развитию двустороннего сотрудничества между Ашхабадом и Ас-
таной, Ашхабадом и Ташкентом. В частности, Узбекистан объявил 
о полной поддержке Г. Бердымухаммедова в вопросах строитель-
ства газопровода Туркмения–Узбекистан–Казахстан–Китай, кото-
рый сулит Ташкенту немалые выгоды. Дружбы с Туркменией ищет 
сейчас Таджикистан, рассчитывающий на поставки электроэнергии 
и заинтересованный в открытии регулярного воздушного и желез-
нодорожного сообщения с этой страной. А вот для Киргизии ре-
гиональным покровителем остается Казахстан. Именно отсюда  
поступает экономическая помощь, идут инвестиции в киргизскую 
экономику, причем доля казахстанского капитала в ней достигает 
60%. В случае необходимости Бишкек может рассчитывать и на 
политическую поддержку Астаны. 

Вместе с тем общая картина внутрирегиональных связей ос-
тается фрагментарной. И дело не только в некоторой напряженно-



 104

сти отношений между Ташкентом и Астаной. Неприязненные от-
ношения, временами переходившие в открытую вражду, сложились 
между Узбекистаном и Таджикистаном, Узбекистаном и Кирги- 
зией, Киргизией и Таджикистаном. Так, источником противоречий 
между Таджикистаном, Киргизией и Узбекистаном остается поря-
док распределения и использования водных ресурсов. Кроме того, 
практически в каждом из новых государств существуют этнические 
анклавы, жители которых принадлежат к титульной нации стран-
соседей, и это является непосредственным источником нестабиль-
ности. Строгий пропускной режим на границах также не способст-
вует внутрирегиональному объединению и сотрудничеству. 

Против интеграции работает и субъективный фактор. Страны 
Центральной Азии, получившие независимость совсем недавно, не  
желают делегировать свои права каким-либо наднациональным 
структурам. Тем более что польза от региональной интеграции и в 
глазах правящих элит, и в общественном сознании в целом пред-
ставляется спорной. А идея Н. Назарбаева вызывает подозритель-
ность предполагаемых партнеров, которые опасаются, что иниции-
руемое им начинание будет направлено не на общее благо, а на 
реализацию национальных интересов Казахстана. И для этого есть 
определенные основания – остальные страны региона к объедине-
нию на равных просто не готовы. По большому счету интеграции 
препятствуют неравномерность их экономического и социально-
политического развития, различия в глубине и характере проводи-
мых реформ, конкурентная борьба за иностранные инвестиции, а 
также столкновение региональных и международных амбиций их 
лидеров. Между тем членство в организациях, созданных по ини-
циативе и при участии России (СНГ, ЕврАзЭС, ОДКБ, КСБР), а в 
последнее время и при участии Китая (ШОС), высоко ценится 
странами Центральной Азии. Это говорит о том, что само по себе 
многостороннее сотрудничество воспринимается ими вполне пози-
тивно. Но ввиду разобщенности и подозрительности соседей в от-
ношении друг друга объединяющее начало может олицетворять 
собой только внерегиональная держава – сильная, уважаемая, заин-
тересованная во взаимовыгодном сотрудничестве, способная иг-
рать умиротворяющую роль во внутрирегиональных разногласиях. 
Такой державой является Россия (отчасти Китай, но в паре с РФ). 
Это позволяет Москве рассчитывать на сохранение и расширение 
своего влияния в стратегически важном Центрально-Азиатском 
регионе. Однако успех здесь не гарантирован автоматически. Тре-



 105

буется постоянное внимание к развитию обстановки и своевремен-
ное реагирование на ее возможные изменения. 

В начале текущего десятилетия Кремль пытался выработать 
концепцию развития СНГ как универсального интеграционного 
сообщества, вдохнуть в него новую жизнь. Однако этот замысел 
реализовать не удалось. В настоящее время российское руко- 
водство, не ставя под сомнение сохранение Содружества как некой 
политической и гуманитарной общности, делает акцент на разви-
тие отношений с отдельными странами или группами стран по 
конкретным вопросам, представляющим взаимный интерес. Пре-
обладающим становится принцип прагматизма и обоюдной выго-
ды. Сотрудничество России со странами Центральной Азии являет-
ся характерным примером современного подхода Москвы к 
взаимодействию с государствами – участниками СНГ. 

«Россия и новые государства Евразии»,  
М., 2009 г., с. 58–76. 

 
 
Б. Бабаджанов, 
востоковед (Ташкент) 
«ИСЛАМСКОЕ ДВИЖЕНИЕ УЗБЕКИСТАНА»:  
ДЖИХАД КАК ИДЕОЛОГИЯ «ИЗГОЕВ» 
 
Несколько лет назад была опубликована книга Ахмада Ра-

шида «Jihad». В книге, кроме всего прочего, впервые была предло-
жена весьма поверхностная информация о формировании ИДУ, его 
целях и некоторые сведения о связях этого движения с «Партией 
исламского возрождения Таджикистана» и некоторыми другими 
исламскими организациями. Автор пользовался в основном устны-
ми сведениями (интервью, беседы) и секретной информацией неко-
торых должностных лиц оппозиционных исламских движений.  
В целом книга пакистанского журналиста оказалась довольно по-
лезной для исследователей, хотя и лишена аналитического подхо-
да. К тому же большинство сведений (особенно ранние биографии 
лидеров ИДУ) были опубликованы без проверки и не могли пре-
тендовать на полную достоверность. 

Буквально за год до публикации А. Рашида в Москве вышли 
русский и английский варианты книги израильского журналиста 
Олега Якубова, представляющие собой журналистское расследова-
ние причин взрывов 16 февраля 1999 г. в Ташкенте. О. Якубов  



 106

написал свою книгу (претенциозно названную «Детективным ис-
следованием») на основе материалов судебного расследования. 
Очевидно по этим причинам материалы, опубликованные в его 
книге, не получили соответствующего резонанса, так как способ и 
метод интерпретации имеющегося у О. Якубова материала были 
явно пристрастными, а книга лишена даже попыток научного ана-
лиза. 

Те или иные аспекты деятельности ИДУ освещаются в Узбе-
кистане (в основном – в пропагандистском ключе), а также в неко-
торых средствах массовой информации других стран, особенно в 
российских. Эти публикации в подавляющем большинстве основа-
ны на случайно собранном и непроверенном материале, а потому 
не могут быть надежным источником для восстановления некото-
рых самых драматических эпизодов постсоветской реисламизации 
в Узбекистане. Мы не можем проанализировать весь комплекс 
опубликованных работ в этой статье. Здесь мы обращаемся лишь к 
неисследованному до сих пор вопросу – о формировании идеоло-
гии ИДУ, трансформации идеи джихада у его идеологов, толкова-
нии статуса шахида и т.д. Для более ясного понимания путей фор-
мирования идеологии ИДУ мы, естественно, должны обратиться к 
некоторым аспектам истории этого движения, особенно на ранних 
его этапах, так как этот период получил весьма сомнительную  
интерпретацию в опубликованных работах (прежде всего, у 
А. Рашида). 

К обозначенной тематике настоящего сборника разбираемые 
ниже вопросы имеют, на первый взгляд, несколько отдаленное от-
ношение. Однако напомню несколько обстоятельств, которые 
вполне могут показать, что заявленная тема не может быть отдале-
на от общерегиональных проблем и вызовов. 

1. Известно, что ИДУ сформировалось не только и даже не 
столько как антиузбекистанское движение. Его отряды были сфор-
мированы в рядах исламского крыла ОТО, принимая участие в «их 
джихаде». А Тахир Юлдашев некогда имел членский билет ПИВТ 
за № 2 (№ 1, естественно, был у покойного С. Абдулло Нури). За-
тем произошли Баткенские события. А теперь отколовшиеся от ам-
бициозного Тахира Юлдашева осколки ИДУ (так называемые 
«Джамааты») обстреливают таджикско-киргизские посты, сталки-
ваются со спецназом, укрываясь в Джалал-Абаде и других местах.  

2. Известно также, что в отрядах ИДУ были сотни молодых 
парней разных национальностей из всего региона. Это побудило 



 107

руководство ИДУ переименовать себя в ИДТ (Исламское движение 
Туркестана), что тоже говорит о наличии у них неких «региональ-
ных» притязаний, правда, пока остающихся плодом больной фан-
тазии их лидеров. 

Несколько слов о наших основных источниках. Мы уже упо-
мянули о тетрадях, представляющих собой конспекты боевиков 
ИДУ. Именно в них мы обнаружили специальные уроки по джиха-
ду и религиозной интерпретации статуса шахида в том виде, в ка-
ком это преподносилось молодым моджахедам. Кроме того, в на-
шем распоряжении имеются видеокассеты с речами (ma'ruza) 
лидера ИДУ Тахира Юлдашева, публикации этого движения (жур-
налы и прокламации), тексты клятв для вступающих в ряды мод-
жахедов и т.п. Из этого материала особенный интерес представляет 
текст «Jihod darsliklari» («Уроки джихада»), который существует в 
виде распечатки с компьютерного набора текстов на кириллице. 
Упомянем также и о наших интервью, которые мы провели со- 
вместно с М.Б. Олкотт. Среди опрашиваемых были бывшие боеви-
ки ИДУ, работники мэрии Намангана в 1989–1993 гг., религиозные 
деятели и т.п. 

Основная проблема в идеологии радикальных и террористи-
ческих групп современного исламского мира – методы толкования 
джихада (ал-джихад). При этом духовное истолкование этого тер-
мина (например, в качестве «Великого джихада» – как борьбы за 
духовное самосовершенствование и т.п.) большей частью игнори-
руется. И напротив, религиозно-милитаристское значение джихада 
(«война с неверными») обосновывается и сакрализируется посред-
ством обращения к священным текстам (Корану и хадисам), а  
также к средневековым сочинениям. С такими ограниченными тол-
кованиями джихада не соглашаются другие мусульманские бого-
словы, которые тоже обращаются к тем же священным текстам, 
отыскивая аргументы своей правоты. И этот спор, кажется, беспло-
ден и нескончаем. Пожалуй, основные «внутренние причины» та-
кого положения в теологических особенностях ислама, не при-
знающего посредников между индивидуумом и Богом. В исламе 
отсутствует особый институт (скажем, как в христианстве цер-
ковь), который бы узаконивал догматы, определял границу между 
«правоверием» и/или «ересью». Основные источники ислама – Ко-
ран и Сунна – допускают значительное разнообразие точек зрения 
и, соответственно, толкований. Это означало то, что никто не имеет 
исключительного права на интерпретацию Корана или Сунны. Это 



 108

право было, но оно не было исключительным. Однако редко кто из 
богословов сомневался в собственной правоте, стараясь доказать, 
что противоположная точка зрения ведет к неверию или, в лучшем 
случае, к заблуждению. 

Именно по этим причинам даже среди относительно умерен-
ных богословов-суннитов тоже существовали разные точки зрения 
на джихад. Например, знаменитый суннитский богослов ал-Багда- 
ди (ум. в 1037 г., или 429 г. хиджры) толковал джихад в смысле 
«борьбы с врагами ислама, пока они не примут ислам или не будут 
платить джизью» (подушную подать с иноверцев). Между тем зна-
менитый шафиитский богослов и суфий ал-Газали (ум. в 1111 г.) 
делает особый эмфазис на исключительно духовном толковании 
джихада. Существовало еще много точек зрения на виды джихада, 
или условий, когда может быть объявлена война «неверным».  
В Центральной Азии к вопросу о джихаде в основном обращались 
факихи или суфии, что тоже определило разнообразие акцентов в 
его толкованиях. Перманентно вопрос о значении этого термина 
как «войны против неверных» возникал в моменты прямого столк-
новения с представителями других религий (например, во время 
русской колонизации). 

Вопрос о джихаде в качестве «войны с неверными» вновь 
возникает среди верующих Центральной Азии перед самым разва-
лом СССР. Появляются новые интерпретаторы джихада, которые 
вновь отводят все иные его значения на второй план. При этом 
джихад получает наиболее агрессивные толкования и почти совер-
шенно не упоминается в качестве духовного самосовершенствова-
ния или иного подобного действия. Эволюция религиозно-
милитаристского понимания джихада по-своему уникальна и  
отражала многие аспекты и специфику религиозной жизни в ре-
гионе Центральной Азии. И самый показательный пример в этом 
отношении – Исламское движение Узбекистана. 

Местная форма бытования ислама в Центральной Азии фор-
мировалась в течение многих столетий. Ее особенности во многом 
определены взаимодействием и взаимовлиянием с традициями ко-
чевников, перманентно проникавших в регион Центральной Азии. 
Последующая исламизация кочевых племен (в очень специфиче-
ском виде) повлияла на многие аспекты местных форм бытования 
ислама (например, с разными формами культа «святых», признани-
ем возможности существования уммы в неисламском государстве  
и т.д.). Против этого «нечистого» ислама (или, пользуясь более 



 109

корректными определениями исследователей, «секулярного» 
[«степного»] ислама) всегда выступали многие пуристически на-
строенные 'улама'. Вспомним хотя бы известные фетвы Ибн Тай-
мии против так называемых «татарских обычаев». В советское 
время именно эта форма бытования ислама оказалась наиболее жи-
вучей, так как исторически имела достаточно сильные корни в тра-
диционных обрядах и повседневной жизни, семейном и общинном 
праве местных народов, особенно в провинции. Однако новое по-
коление 80–90-х годов из числа местных мусульманских богосло-
вов тоже увидело противоречия между ригористическими предпи-
саниями Корана и Сунны и существующим положением дел. Такое 
восприятие особенно усиливалось на фоне тотальной атеистиче-
ской политики. Это поколение начало свою деятельность с критики 
этого самого «нечистого ислама», во многом повторяя аргументы 
прежних критиков вроде Ибн Таймии. 

В Узбекистане одним из первых молодых богословов, кто 
критически взглянул на «местный ислам», стал известный лидер 
так называемых «ваххабитов» в Ферганской долине 'Абдували-
кори. Весной 1991 г. на пятничной молитве он произнес свою зна-
менитую речь (khutba), которую его сторонники записали на аудио- 
и видеокассеты и условно назвали «Ghuraba'». Словарное значение 
слова «ghuraba'» (множественное число от араб. «gharib») – «чужие, 
иностранцы», либо «бедные». В узбекском языке, кроме всего про-
чего, это слово (в форме «ghariblar») приобрело значение «изгнан-
ники». Речь 'Абдували-кори была направлена против упомянутого 
«секулярного» («степного») ислама, носители которого признавали 
и признают за религией ее культурное и ритуальное наследие, но 
не воспринимают призывы тотального контроля шариата во всех 
сферах жизни, особенно в быту, законодательстве, политической 
сфере. Речь начиналась с комментария хадиса Пророка «Ислам на-
чинался с изгнания (ghariba) и вернется к нему же». 'Абдували-
кори толкует этот хадис, прилагая его к советской и постсоветской 
ситуации, когда, по его мнению, «изгоями» (или «чужими» – 
«ghuraba'») в обществе стали те редкие мусульмане, кто призывал 
во всех сферах жизни общества «строго придерживаться предписа-
ний Корана и Сунны», тогда как остальные мусульмане «остава-
лись далеки от полного следования предписаниям Аллаха и Его 
посланника», будучи приверженцами обрядов и обычаев. 
'Абдували-кори много раз повторял мысль о том, что таких «ис-
тинных ревнителей ислама» очень мало и они стали «чужими» 



 110

(«изгоями» – ghariblar) не только в обществе, которое называет 
себя мусульманами, но и в собственных семьях. Речь 'Абдували-
кори сразу стала популярна среди части мусульман (особенно его 
молодых последователей), которые сочли необходимым бороться 
за «чистый ислам». Сторонники движения стали именовать себя 
«обновителями» (mujaddidiylar), тогда как остальные мусульмане 
назвали их «ваххабитами» (wohhobiylar). «Обновители» сочли, что 
многие ритуалы и обычаи местных мусульман являются непозво-
лительным новшеством (бид'ат). Это привело к разногласиям с 
остальными мусульманами, предпочитавшими придерживаться 
традиционных форм локального ислама. Последовавшие затем 
конфликты фактически означали религиозный раскол среди мест-
ных мусульман. Несмотря на свою первоначальную популярность, 
идеология «ghuraba'» была обречена стать идеологией меньшинст-
ва, что стало одной из причин ее последующей радикализации. 
Позже она превратилась в идеологический ориентир многих ради-
кально настроенных мусульман, что можно рассматривать как фак-
тическое признание за 'Абдували-кори статуса духовного отца та-
кой радикальной организации, как ИДУ. Эта и другие речи 
'Абдували-кори стали включаться в фильмы киностудии ИДУ – 
«Jundullah» («Воины Аллаха»), которые в значительной степени 
повлияли на последующее формирование идеологии ИДУ. Однако 
позже идеологи ИДУ (Тахир Юлдаш) по-своему интерпретировали 
речь 'Абдували-кори, целиком приложив ее к собственному движе-
нию. Они развивают идею «ghuraba'», используя ее для легитима-
ции другого религиозного предписания – «hijrat», которое означало 
вынужденную иммиграцию из «страны чужаков», прежде всего 
Узбекистана, территория которого была признана «дар ал-харб» 
(«территорией войны с “неверными”»). В интерпретации ИДУ че-
ловек, совершивший «hijrat», автоматически становится моджахе-
дом, или «воином Аллаха». Именно этот смысл был заложен в од-
ной из опубликованных статей ИДУ: «Хиджрат – первый этап 
джихада на пути Аллаха». 

Таковы вкратце первые идеологические клише ИДУ, которые 
несут на себе тот самый первородный отпечаток «чужой» идеоло-
гии изгнанников. Прежде чем мы приступим к более подробному 
анализу этапов формирования этой идеологии, обратимся к ранней 
истории формирования тех групп, которые затем стали основой 
ИДУ. 



 111

Отказ от атеистической политики, который стал частью ре-
форм М. Горбачёва, совпал с развалом старой идеологической и 
политической систем бывшего СССР. В целом реформы поставили 
перед всеми слоями общества массу проблем: политических, эко-
номических, социальных, духовных, этнических и др. Крах комму-
нистической идеологии и возрождение религиозных и националь-
ных ценностей отнюдь не означали, что все советское было забыто. 
Старые социальные, идеологические и даже политические пара-
дигмы всегда очень живучи и непременно отражаются в новых 
идеологических клише, хотя бы в формальной риторике и органи-
зационных структурах их носителей. Самым первым и в известном 
смысле забавным примером тому стал устав Партии исламского 
возрождения СССР. Этот документ был составлен в почти полном 
соответствии с уставом КПСС (за исключением, разве что, его зна-
менитой преамбулы). Однако в «провинциальных» республиках 
СССР (в число которых входил и Узбекистан) наблюдался другой 
парадокс перестройки: секретари компартии в провинциях уже об-
ращались к исламу не как к объекту борьбы, а как к «религии своих 
отцов». Особенно ярким примером в этом смысле стала карьера 
бывшего секретаря горкома КПСС г. Намангана (1990–1993) Бур-
гутали Рафикова (ум. в 1996 г.). Будучи еще секретарем райкома 
КПСС в Папском районе (западная часть Ферганской долины) 
Б. Рафиков активно участвовал в строительстве соборной мечети 
района (1989–1990). На ее открытии он произнес примечательную 
фразу: «У меня коммунизм в голове, а ислам в сердце». Тогда же 
Рафиков вместе с ближайшим окружением помолился (правда, в 
отдельной комнате мечети), и, по его же признанию, это была пер-
вая молитва в его жизни. С переводом в Наманган в качестве  
первого секретаря горкома КПСС (а затем автоматически и первого 
хакима/мэра города) Б. Рафиков застал крайне сложную ситуацию, 
предшествовавшую развалу СССР и продолжившуюся в начале 
независимости. Это время ознаменовалось быстрым и массовым 
подъемом исламского самосознания большинства населения. Уже 
тогда все осознавали, что «исламский фактор» будет иметь боль-
шой потенциал в будущем. 

С другой стороны, это был период полного экономического  
и финансового обвала. Хотя параллельно активизировалось так 
долго запрещаемое частное предпринимательство, оно породило  
преступный феномен – рэкет, т.е. принудительное и незаконное 
взимание денежной ренты (10–30% дохода) с мелких и средних 



 112

предпринимателей и торговцев. Рэкет особенно расцвел в 1988–
1990 гг. почти на всей территории бывшего СССР и контролиро-
вался преступными группировками, очень часто – при участии 
коррумпированных офицеров милиции и других правоохранитель-
ных органов. Предприниматели искали свои способы защиты от 
рэкета. В условиях Намангана такой поиск привел к появлению 
полувоенных и нелегитимных организаций вроде «Адолат», 
(«Справедливость»), «Ислом милицияси/Ислом лашкарлари» («Ис-
ламская милиция/Исламские воины»). 

Создателем «Адолат» стал Абдухаким (Хакимджон) Сатти-
мов. Основой его организации стала группа ДНД, которая была 
создана летом 1989 г. и охраняла небольшой цех по производству 
кустарного шелка, принадлежавший А. Саттимову. Группа имела 
свои тренировочные залы, инструкторов по ведению рукопашного 
боя и владению холодным и огнестрельным оружием. Именно в эту 
группу вошел Тахир Юлдашев, будущий лидер ИДУ. Через неко-
торое время к Саттимову стали обращаться за помощью мелкие и 
средние предприниматели города и пригорода с просьбой защитить 
от жестокого рэкета, так как органы правопорядка в условиях поч-
ти повальной коррупции были абсолютно неэффективны. Таким 
образом, группы «Адолат» взяли на себя функции защиты пред-
принимателей, а затем и патрулирования города в ночное время. 
Однако для нормального функционирования организации необхо-
димы были финансы. Были найдены два основных источника фи-
нансирования. Естественно, принимающие защиту групп «Адолат» 
предприниматели в знак благодарности вносили в общую кассу 
(«байт ал-мал») своих защитников определенные суммы денег. Эта 
новая система взимания денег была названа чисто исламским тер-
мином «’ушр». На быстро набирающие силу и авторитет группы 
«Адолат» обратили внимание также и некоторые религиозные ли-
деры города ('Умар-хон домулла, Обид-хон кори и др.). Именно 
они первыми стали жертвовать группе некоторые суммы денег из 
доходов мечетей. 

Сам Саттимов был совершенно нерелигиозным человеком, 
однако по-своему тоже начал оценивать значение набиравшего 
обороты процесса исламизации. К тому же основная часть рядово-
го состава его дружины происходила из религиозных семей. Имен-
но поэтому он выдвигает в качестве «исламского идеолога» своей 
организации Тахира Юлдашева. Этот последний настаивает на том, 
чтобы переименовать «Адолат» в организацию «Ислом адолати» 



 113

(«Исламская справедливость») и создать на ее основе группы «Ис-
лом милицияси» (другое название – «Ислом лашкарлари»). Таким 
образом, в январе 1990 г. в Намангане было объявлено о создании 
организации «Ислом адолати». Перемена названия означала также 
и расширение сферы деятельности, что было отражено в тексте 
клятвы (Bay'at-nomah): вступающий в ряды «Ислом адолати», кро-
ме всего прочего, клялся «всячески способствовать установлению 
шариатского порядка в Намангане и затем во всем Узбекистане». 
Были созданы специальные патрульные группы «Ислом адолати», 
состоявшие в основном из молодых людей, которые стали появ-
ляться на базарах, вылавливая мелких карманников и наказывая их 
ударами плетей. Другие патрульные насильно закрывали магазины, 
где продавались спиртные напитки, устраивали погромы дискотек 
в старогородской части, появлялись на свадьбах и принуждали уст-
роителей убирать со столов спиртные напитки и т.д. 

Таким образом, в Намангане сформировалась некая ислам-
ская полиция «шариатских нравов». Она представляла собой вну-
шительную силу и фактически стала «параллельной властью» в 
Намангане. Попытки местных властей остановить деятельность 
фактически незаконной организации были безуспешны. Например, 
главный прокурор Наманганской области Чори Джураев (ум. в 
2003 г.) завел 32 уголовных дела на членов «Ислом адолати» с об-
винениями в убийстве, незаконных избиениях людей, вторжении в 
частную жизнь и т.д. Однако реально осуществить следственные 
действия (задержание обвиняемых и т.п.) органы милиции не ре-
шались. Более решительными оказались боевые группы «Ислом 
адолати»: они осадили здание прокуратуры с целью изъять заве-
денные на них дела. При этом охрана здания не оказала никакого 
сопротивления и добровольно отдала оружие командирам отрядов 
«Ислом адолати». Главный прокурор был схвачен и избит. Его за-
ставили извиниться перед толпой и публично отречься от занимае-
мого поста. Заведенные дела были сожжены во дворе прокуратуры, 
при этом толпа скандировала: «Аллаху акбар». Городская и обла-
стная милиция, давно дискредитировавшие себя связями с рэкетом, 
не вмешивалась в подобные акции и демонстрировали полное бес-
силие. 

Напротив, после каждой подобной вылазки у участников 
«новой власти» росло ощущение своей силы и влияния. Не менее 
примечательными были так называемые «юришлар» – демонстра-
ции у здания городской мэрии (hokimiyat), организовываемые  



 114

боевыми группами «Ислом адолати». Различные требования 
предъявлялись в ультимативной форме, и городские власти были 
вынуждены выполнять их. Все эти события означали, что в Наман-
гане фактически установилось двоевластие. Причем власть «поли-
ции шариатских нравов» (как стали называть «Ислом адолати») 
являлась более авторитетной на фоне общего кризиса силовых ор-
ганов города и области. Интересно, что в той ситуации члены бое-
вых групп не называли себя моджахедами (мужохидлар) и не вос-
принимали свои действия в качестве джихада. Названия и 
самоназвания этих групп были скорее советского происхождения: 
«фаоллар» (активисты), «гурухлар» (группы), «Ислом милицияси» 
(«Исламская милиция»). Правда, к концу 1991 г. группы боевиков 
стали называть себя «Ислом лашкарлари» («Воины ислама»). Это 
самоназвание отражало скорее притязания на статус «параллельной 
власти» в городе, чем соответствовало действительному положе-
нию дел. Постепенно руководство организацией почти полностью 
перешло в руки Тахира Юлдашева. Он еще более активизировал 
действия своих боевых групп, организовав круглосуточное патру-
лирование города, увеличив количество групп, контролировавших 
въезд-выезд из города; другие группы не позволяли женщинам и 
девушкам появляться без хиджабов, следили за тем, чтобы во вре-
мя полуденных молитв (пешин/аз-зухр) все обязательно шли в ме-
чети и т.п. 

Последней и самой дерзкой акцией «Ислом адолати» стал за-
хват их боевиками здания мэрии (бывшее здание областного коми-
тета компартии) и организация там митинга (19 декабря 1991 г.). 
Акцию поддержали многие религиозные лидеры Намангана (среди 
них упомянутый 'Умар-хон домулла и др.) и даже приняли участие 
в митинге. Собственно митингующие из простых горожан собра-
лись снаружи на площади, а все молодые боевики из «Ислом адо-
лати» – во внутреннем дворике здания. Организаторы митинга сра-
зу потребовали приезда президента И.А. Каримова и собирались 
предъявить свои требования лично ему. И.А. Каримов прилетел в 
город и вошел в дворик захваченного здания. Его появление было 
встречено криками: «Аллаху акбар». Дальнейшие события очень 
важны для понимания первоначального контекста формирования и 
трансформации идеологии будущего ИДУ, и поэтому остановимся 
на них подробней. Тахир Юлдашев ощущал себя героем дня. Он 
буквально оттолкнул И.А. Каримова, попытавшегося взять в руки 
микрофон и обратиться к собравшимся. При этом Тахир Юлдашев 



 115

крикнул: «Нет! Здесь пока хозяин я! Здесь вы будете говорить, но 
только тогда, когда я вам дам слово. А пока молчите и слушайте». 
Затем, после некоторых общих фраз, И.А. Каримову были предъяв-
лены требования, которые зачитал Тахир Юлдашев. Причем эти 
требования были записаны на клочке бумаги и переданы из задних 
рядов, где сидели религиозные лидеры города. Тахир Юлдашев 
зачитал их, запинаясь и явно впервые видя этот текст. Это говорило 
о стихийности выдвинутых требований и что сам Т. Юлдашев едва 
ли мог стать генератором идей. 

Требования состояли из следующих пунктов: объявить Узбе-
кистан исламским государством, распустить парламент, выдвинуть 
кандидатом в президенты мусульманского лидера, передать захва-
ченное здание «Исламской партии» с тем, чтобы разместить в нем 
«Шариатский центр», не позволять в роддомах работать мужчинам. 
Сразу после этого к Т. Юлдашеву подошли несколько старейшин – 
представители митингующих снаружи здания горожан – и переда-
ли ему записку с дополнительными требованиями. Все эти требо-
вания были исключительно экономического характера (стабилиза-
ция цен на продукты, индексация и увеличение зарплат и т.п.). 
Т. Юлдашев ответил им, что нужно сначала установить исламское 
государство и шариатские порядки, и тогда, дескать, все подобные 
проблемы решатся сами собой. Однако представители митингую-
щих настаивали, чтобы их требования тоже зачитали, в противном 
случае они пригрозили, что разойдутся и организуют самостоя-
тельный митинг. При этом была сказана символическая фраза: 
«Тохирджон, те требования, которые вы огласили, – это ваши тре-
бования. А теперь мы требуем, чтобы зачитали и наши». 
Т. Юлдашев быстро посоветовался с религиозными лидерами и 
сразу огласил предъявленные экономические требования горожан. 
Таким образом, почти сразу обозначились разные стимулы и цели 
митингующих. Самое главное, те, кто выдвигал религиозно-поли- 
тические требования, были в меньшинстве. Этого не мог не заме-
тить И.А. Каримов, который построил свою речь перед митингую-
щими преимущественно в русле обсуждения экономических  
проблем, которые особенно обострились после развала СССР. Что 
касается предъявленных политических и религиозных требований, 
то И.А. Каримов заявил, что единолично такой вопрос он не может 
решить и что нужно это сделать по принятым правилам, включаю-
щим всенародный референдум и т.п. мероприятия. В целом 
И.А. Каримов, будучи опытным политиком, угадал настроения ос-



 116

новной части собравшихся и сумел отодвинуть обсуждение рели-
гиозно-политических требований на второй план и сосредоточить 
внимание толпы на экономических и политических проблемах. Та-
кая тактика погасила страсти, и митингующие разошлись. 

После митинга Т. Юлдашев и его боевики еще несколько 
дней занимали захваченное здание. «Ислом адолати» ощущали се-
бя победителями, в особенности их глава Тахир Юлдашев, который 
становится единоличным лидером организации. Именно с этого 
момента боевые группы «Ислом адолати» стали прилагать к себе 
название «муджохидлар» («моджахеды»). Хотя, судя по нашим 
интервью, в среде бывших молодых боевиков действительного 
значения этого термина почти никто не знал, включая и 
Т. Юлдашева. Религиозное толкование «нового статуса» новоиспе-
ченных моджахедов было довольно простым. Сразу после того, как 
Т. Юлдашев объявил себя «Верховным амиром» (Бош амир) мод-
жахедов Намангана, он старается закрепить свой новый статус 
расширением и укреплением структуры своей организации. Был 
составлен новый текст «Bay'at-namah» (клятвы, присяги), в которой 
член «Ислом адолати» впервые был назван моджахедом, в обязан-
ности которого входило беспрекословное подчинение приказам 
«Верховного амира» Тахира Юлдашева. Текст этой клятвы с не-
значительными изменениями стал позже клятвой членов ИДУ. По 
приказу Тахира Юлдашева во дворе здания мэрии был возведен 
особый трон (тахт), который, должен был стать символом «новой 
власти». Интересно, что сначала этот импровизированный трон 
был обит парчой красного цвета – любимого цвета в провинциях 
Центральной Азии. Реакция Тахира Юлдашева оказалась неожи-
данной – он заявил, что «красный цвет – цвет коммунистов», и 
приказал заменить эту обивку на парчу золотистого цвета. В этом 
эпизоде отразилось и внушенное представление о том, что каждому 
моджахеду в будущем мире «будет дан золотой трон». С другой 
стороны, распоряжение Т. Юлдашева возвести трон тоже весьма 
символично и вполне соответствовало его рано пробудившимся 
амбициям и политическим притязаниям. Как рассказывали бывшие 
члены «Ислом адолати», Тахир Юлдашев с удовольствием воссел 
на этот трон и произнес краткую, но довольно примечательную 
«тронную речь». Он обратился к своим боевикам и сказал: «Теперь 
забудьте, что мы изгои (ghariblar) в своей стране, теперь мы будем 
в ней хозяевами, а все неверные и отступники (малу'нлар) – изгоя-
ми». Однако Тахир Юлдашев поспешил со своей тронной речью. 



 117

Официальные власти Ташкента, дождавшись президентских выбо-
ров (середина января 1992 г.) и добившись на них значительного 
перевеса, постепенно стали возвращать власть на местах в свои ру-
ки. Многие члены «Ислом адолати» были арестованы и позже осу-
ждены. Тахир Юлдашев с ближайшим окружением сумел бежать 
из города и перебраться в соседний Таджикистан. Таким образом, 
задолго до теоретических поисков в обоснование собственного по-
нимания джихада успели сформироваться те бескомпромиссные 
методы борьбы и политическое кредо, которые и определили на-
правление дальнейшего поиска религиозной мотивации и религи-
озных обоснований своих позиций у лидеров и главных идеологов 
ИДУ. 

 
ИДУ в Таджикистане: Первые уроки по джихаду 
 
Гражданская война в Таджикистане в представлениях многих 

верующих Узбекистана была скорее «войной за веру». О ее клано-
вом или межрегиональном контексте верующие Узбекистана до 
сих пор имеют крайне смутное представление. По крайней мере, в 
начале 90-х годов таджикский конфликт воспринимался многими 
верующими региона как «джихад против коммунистов». Бежавшие 
в Таджикистан боевики «Ислом адолати» в этой войне были вос-
требованы, в особенности те из них, кто ранее прошел боевое обу-
чение во время службы в армии. Однако среди бежавших были и 
те, кто не служил в армии, и для участия в боевых действиях им 
нужно было пройти соответствующую подготовку. Уже к началу 
1993 г. в районах, контролируемых исламистами из Объединенной 
таджикской оппозиции (это, прежде всего, Тавильдара), были орга-
низованы специальные лагеря, где было начато обучение молодых 
моджахедов. Кроме уроков по вооружениям, топографии и другим 
«прикладным» предметам, молодые моджахеды обучались основам 
религиозных наук. Особое место в занятиях боевиков занимали 
специальные «уроки джихада» («jihod darsliklari»), которые по не-
которым ремаркам в тексте можно датировать примерно 1997 г. 
«Уроки» представляли собой фактически общие инструкции по 
ведению диверсий, партизанской войны и пропаганды на террито-
рии «врага». «Вражеской территорией» была признана территория 
Узбекистана и некоторых соседних стран. Как видно из фрагментов 
«уроков», предполагаемые боевые и диверсионные действия мод-
жахедов носили скорее партизанский характер, а религиозная мо-



 118

тивация была на достаточно примитивном уровне. В конспектах 
моджахедов мы также находим весьма краткие обоснования джи-
хада, который толковался очень абстрактно, как «война против 
всех неверных и отступников (мал'ун), называющих себя мусуль-
манами». 

Что касается статуса шахида, то в конспектах в тех или иных 
вариациях перечисляются следующие «преимущества, которые да-
рует Аллах своим шахидам»: боль, которую будет ощущать шахид 
во время смерти, равна укусу муравья; в раю он будет иметь разно-
образную пищу в том количестве, каком пожелает; в раю шахид 
будет женат на 72 красивых гуриях; все грехи шахида прощаются с 
первой каплей пролитой им крови; в Судный день он может быть 
спокоен за себя и будет иметь право вступиться за своих 70 родст-
венников. 

Как видим, толкования «преимуществ, дарованных шахи-
дам» на этом этапе сводились в основном к простейшим физиоло-
гическим потребностям молодых моджахедов. Такие скорее мир-
ские, чем потусторонние, обещания шахидам становятся вполне 
понятными, если учитывать те тяжелые условия, в которых жили 
большинство из них в своих лагерях. Вполне объяснимым выгля-
дит также и самый первый пункт, где мы видим желание снять у 
молодых боевиков естественный страх перед смертью и потенци-
альными физическими страданиями. По словам бывших членов 
ИДУ, подобные довольно простые пропагандистские трюки не ли-
шены были психологического эффекта, и многие молодые и неис-
кушенные боевики искренне ожидали перечисленных «наград на 
том свете», в особенности того, чего были лишены в суровых ла-
герных условиях. 

 
ИДУ в Афганистане: От партизанской борьбы  
к теологическим обоснованиям джихада 
 
Иммиграция (точнее – репатриация) в Афганистан (2000) 

привела к тому, что ИДУ было инсталлировано в наиболее благо-
приятную для себя среду. Всесторонние связи ИДУ с «Талибаном», 
а позже и с «Аль-Каидой», укрепляются. Усиливается также и 
идеологическое влияние последних на ИДУ. 2000–2001 гг. стано-
вятся наиболее продуктивными в смысле тиражирования пропа-
гандистской литературы (журналы, прокламации, переводы рели-
гиозных сочинений и пр.), а также видеофильмов. Прежние 



 119

случайные и вульгарные толкования джихада решено было  
прекратить. Для этого лидер движения Тахир Юлдашев создает 
собственный Совет улемов, состоящий в основном из узбекских 
иммигрантов, имеющих приличное богословское образование. 
Первоочередными задачами Совета стали поиск религиозного 
обоснования джихада, вынесение соответствующих богословско-
правовых решений (фатава) и обязательное введение их в те уро-
ки, которые преподавались моджахедам. Такую задачу Совета оп-
ределил сам Тахир Юлдашев в своем обращении ко всем моджахе-
дам ИДУ. В нем в частности сказано: «... Когда мы говорим о 
религиозных знаниях, наша цель состоит в том, что в скором вре-
мени и на деле (‘амалий) мы начнем наш джихад и должны узнать 
о нем, основываясь на шариате и боясь (только) Аллаха. Среди нас 
есть те, кто знает об этом [т.е. о джихаде]. Значит мы должны у 
них учиться. Ведь основное оружие, возвышающее нашу веру – уз-
нать об истинных догмах. Если мы укрепим нашу истинную веру и 
изучим положения фикха разных мазхабов о джихаде, мы никогда 
не собьемся с нашего пути. Поэтому наши преподаватели, ответ-
ственные за уроки по религии, должны с особой ответственно-
стью и усилием вести свои уроки. И мы обращаемся ко всем – на-
чиная от начальников и до поваров и хлебопекарей – пусть твердо 
осваивают все знания, связанные с джихадом. Если мы твердо ос-
воим эти знания, то достигнем довольства Аллаха, а это наша 
цель. Здесь мы не должны лениться, так как только с этими зна-
ниями о джихаде мы познаем нашего Аллаха. Только с этими зна-
ниями о джихаде, мы познаем догму (aqida), узнаем о дозволенном 
и запретном, и именно с этими знаниями мы будем делать джи-
хад. Давайте мы с вами будем готовы уйти к Аллаху. Да сделает 
Аллах нас истинными наследниками нашего Пророка. Аминь!» 

Итак, религиозная мотивация джихада и обоснование статуса 
шахида были заимствованы теологами ИДУ не только из идеоло-
гических клише «Талибана» или «Аль-Каиды». Идеологи ИДУ на-
чали самостоятельно обращаться к разработке подобных вопросов, 
которая шла в двух направлениях. С одной стороны, мы наблюдаем 
самостоятельное обращение к сакральным текстам (прежде всего, к 
Корану и хадисам) по вопросам религиозной легитимации джиха-
да. Здесь богословы ИДУ ограничивались попытками интерпрети-
ровать сакральные тексты применительно к ситуации в Централь-
ной Азии и, в частности, в Узбекистане. С другой стороны, 
обширная литература по джихаду тоже попадает в поле зрения тео-



 120

логов ИДУ и идет работа над переводами (прежде всего, на узбек-
ский язык), часть которых готовится к изданию. Одним из первых 
таких сочинений стала работа сирийского богослова Ибн  
Наххаса (ум. в 1411 г., или 814 г. хиджры), который подробно раз-
работал вопрос легитимации джихада, правил ведения военных 
действий, дележа добычи, отношения к пленным из «неверных» и 
т.п. В основу легитимации собственных действий идеологи ИДУ 
обязательно вводят понятие «отвращение к христианам и другим 
неверным». Подобные пассажи, очевидно, рассчитаны на закреп-
ление образа врага по религиозному признаку и усиление конфрон-
тации как способа поддерживать боевой дух моджахедов. 

Итак, в Афганистане наблюдается более интенсивная идео-
логическая подготовка моджахедов ИДУ. Очевидно, достаточно 
солидное финансирование позволяет Тахиру Юлдашеву печатать 
свои издания (журналы, переводы сочинений, листовки, проклама-
ции) и даже основать собственную киностудию «Jundullah». Все 
это создает хорошие условия идеологам ИДУ для того, чтобы ис-
кать дополнительные и максимально приближенные к сакральным 
текстам аргументы для обоснования джихада и «особого» статуса 
шахида. Прежде всего, была преодолена вольная (скорее физиоло-
гическая) интерпретация сакральных предписаний. Судя по публи-
кациям ИДУ в Афганистане, заметно более внимательное отноше-
ние преподавателей и теологов ИДУ к идеологической и, в 
известном смысле, духовной подготовке боевиков. В обучение мо-
лодых моджахедов ИДУ включаются специальные уроки по обос-
нованиям джихада и статуса шахида. Обоснования джихада уже 
апеллируют к соответствующим айатам Корана и хадисам, к дру-
гой религиозной литературе (в основном средневековой). При этом 
заметна интерпретация священных текстов и предписаний о джи-
хаде не только в контексте Узбекистана, но и остальных мусуль-
манских стран.  

Это особенно заметно в лекциях и статьях одного из идеоло-
гов ИДУ Зубайра ибн 'Абд ар-Рахима. Они представляют собой 
пример самостоятельного поиска аргументов для обоснования 
джихада в современных условиях Узбекистана и всего мира. Вот 
наиболее характерные фрагменты одной из его статей: «Сейчас му-
сульмане мира остаются под гнетом. Так как часть из них живет 
в странах, где правят неверные, а другие – в странах, находящихся 
под влиянием Америки, которая проводит политику, прикрываясь 
исламом. Поэтому вера этих [мусульман] в Аллаха несовершенна… 



 121

Если мусульмане [Узбекистана] могут совершать свои личные 
ритуалы веры, но все-таки они не в состоянии исполнять требо-
вания веры в политическом отношении... Значит, в жизни мусуль-
ман веления Корана воплощаются только частично, а остальное 
остается на страницах книг.… Для того, чтобы распространить 
ислам на весь мир, нужно государство, в котором были бы абсо-
лютно утверждены законы шариата. Например, религиозной обя-
занностью (фард/фарз) является ритуальное омовение (тахара) 
перед молитвой. И точно так же религиозной обязанностью яв-
ляются наши действия, направленные на то, чтобы путем джи-
хада очистить в системе [общественного] управления мусульман 
порядки неверных и установить истинно исламский порядок! Здесь 
нельзя допускать слабости! Нельзя оправдываться ни кознями  
иудеев, ни тем, что Америка помогает странам СНГ в борьбе 
против мусульман, ни тем, что у неверных есть ядерные бомбы... 
Кто оправдывает свое бездействие этим, думая, что они (невер-
ные) могут уничтожить мусульман с их городами и селами, тот 
не должен забывать о мощи Аллаха!.. (текст из Корана, 8:36)... 
Многомиллионная община мусульман Узбекистана под воздейст-
вием вредной политики забывает о своей религии и все больше за-
блуждается. А наши так называемые улемы, благодаря своим зна-
ниям и уму, хорошо знают об этом положении, но ведут себя так, 
словно стоят на горе и смотрят, как рядом в пропасть неверия 
сваливается община мусульман. Вместо того чтобы показать му-
сульманам правильный путь, они в своих тепличных условиях пи-
шут свои книги, стараясь найти решения мелких вопросов и спо-
рят по поводу них. А община продолжает сваливаться в пропасть. 
И так происходит во всем мире... Поэтому нужно сказать сле-
дующее: если в общине мусульман нет вдохновения к джихаду, эту 
общину нельзя назвать исламской. Это не община, а просто фор-
мальная организация. Асхабы, которых воспитал наш Пророк, сра-
зу, после того как уверовали, были готовы к войне с неверными. 
Они хорошо знали, что победа достигается не только количест-
вом [войск] или подготовкой к войне с неверными. Они хорошо по-
нимали, что победа будет дарована Аллахом, если крепка вера, а 
моджахеды имеют истинное исламское понимание и мировоззре-
ние. Не будет этого – значит не будет победы...» 

Кроме крайней нетерпимости, здесь обращают на себя вни-
мание следующие положения. Признается, что для победы «чисто-
го ислама» во всех сферах жизни мусульман необходим политиче-



 122

ский статус религии в исламском государстве, но только при усло-
вии полного избавления от влияния «системы неверных». Причем 
единственный путь воплощения такого положения видится в идее 
«всемирного джихада», в исключительно милитаристском значе-
нии этого термина. В этом же контексте толкуется джихад в Узбе-
кистане и в регионе. При этом заметно осознание собственного 
противостояния с местными богословами, большая часть которых 
признает существующее положение вполне благоприятными для 
признания исламской уммой. В конце своей статьи З. ар-Рахим 
пишет о важности формирования мировоззрения моджахедов, видя 
в этом гарантию противостояния перед сильным противником. 
Следовательно, идеологическая подготовка становится важной  
составной частью подготовки молодых моджахедов. В таких усло-
виях обоснования и толкования джихада обретают крайне ради-
кальные формы, где собственно джихад (исключительно в форме 
«войны с неверными») признан единственно легитимной формой 
существования ислама и «правильной исламской общины». 

 
*     *     * 

Идеология джихада у ИДУ сформировалась не сразу. Зача-
точная ее форма связана с идеологией «отчуждения гонимых» 
(«ghuraba'»), инициированной ревнителями «чистого ислама».  
После конфликта с государством и остальными верующими осно-
вой идеологических парадигм ИДУ становится предписание 
«hijrat» о вынужденной иммиграции из государства, признанного 
«территорией войны». «Hijrat» был признан первым этапом джиха-
да. Это усилило раскол с остальными мусульманами страны (ус-
ловно – «консерваторами»), которые считают, что имеющиеся ус-
ловия для свободного существования общины вполне достаточны 
(открытые мечети, возможность получить религиозное образова-
ние, признание на государственном уровне духовной ценности ре-
лигиозного наследия и т.п.). Отчуждение и, как следствие, взаим-
ная неприязнь еще больше стимулировали раскол среди верующих. 
Причем неприятие всего «чужого» характерная черта не только 
радикалов, но и консерваторов тоже. Последние были не менее  
воинственны в своем противостоянии с «инакомыслящими»,  
поспешив навесить традиционный уже ярлык «ваххабиты» на всех, 
кто привносит нетрадиционное понимание ритуала или статуса ис-
лама в государстве. Такая позиция еще больше стимулировала вза-
имное отчуждение. По крайней мере, формирование ИДУ и им по-



 123

добных организаций было не только результатом столкновений с 
государством. Противоречия и столкновения находятся в более 
обширной плоскости, и отношение к ИДУ в среде консерваторов 
несет в себе все признаки внутрирелигиозного конфликта. Напо-
минаем, что религиозная и прочие мотивации ИДУ и образ их дей-
ствий не воспринимаются большинством верующих региона без 
всякого давления со стороны местных режимов. Эта позиция  
традиционна для большинства богословов Центральной Азии и  
выработана за многие века существования уммы в условиях взаи-
моотношений с неисламскими политическими и культурными  
субстратами. Особенно уникальными следует признать методы 
приспособления верующих к советскому режиму и сохранения в 
этих условиях своей религиозной и в целом культурной идентифи-
кации. И именно поэтому нынешние условия большинство  
местных ханафитских богословов (консерваторов) сочло вполне 
приемлемыми для сосуществования уммы и светского секуляризи-
рованного государства. По их мнению, в имеющихся условиях ста-
вить вопрос о джихаде означало бы фактически начать граждан-
скую войну. К тому же, как показывают события последних лет, 
энтузиазм у местных мусульман относительно создания исламско-
го государства невелик. По крайней мере, идеи и призывы ИДУ к 
джихаду для «восстановления исламского государства» не встре-
чают поддержки среди большинства верующих ни в Узбекистане, 
ни в регионе в целом. Поэтому в случае с ИДУ следует говорить не 
о «межцивилизационных столкновениях», а в большей степени о 
религиозно мотивированных притязаниях на власть. 

Итак, мотивация и правила ведения джихада у ИДУ прошли 
эволюцию от партизанщины к поиску собственных и уже извест-
ных аргументов для религиозного обоснования джихада. Парал-
лельно шло заимствование идей о джихаде из опубликованной в 
арабском мире средневековой литературы (Ибн Наххас). С другой 
стороны, интернационализация джихада тоже оказала свое влияние 
на позицию ИДУ, идеологи которого с момента базирования в Аф-
ганистане рассматривали свои действия «по освобождению ислама 
и мусульман» как часть общемирового джихада. В этом отношении 
особый интерес представляет переписка ИДУ с официальными 
структурами «Талибана», пакистанскими руководителями медресе 
и лагерей по подготовке боевиков и др. В них постоянно подчерки-
ваются взаимная солидарность, единство целей. Между тем это не 
означало, что ИДУ, найдя таких сильных союзников, возвысило 



 124

собственное значение в глазах мусульман Центральной Азии. Кон-
такты с террористическими организациями еще больше дискреди-
тировали их в глазах мусульман региона, так как местные консер-
ваторы давно воспринимают могущественных союзников ИДУ как 
религиозно нелегитимных «ваххабитов». Лидер ИДУ Тахир Юл-
дашев естественно знает такое отношение местных мусульман и 
старается по-своему легитимировать эти контакты. Известно мно-
жество его заявлений (в виде листовок, распространяемых видео-
кассет и т.п.) о том, что возглавляемое им движение остается на 
позициях ханафизма, но все-таки выступает против господства 
среди местных мусульман нешариатских обрядов и ритуалов ('урф 
ва 'адат) и готово бороться за «чистоту мазхаба». И единственный 
способ борьбы, в понимании Т. Юлдашева, – это джихад с оружием 
в руках. Фактически исламом мотивируется насилие. 

Против данной позиции возражает большинство мусульман-
ских богословов Центральной Азии, особенно их консервативная 
часть. Например, они чаще всего прибегают к доводам, ставшим 
теперь своего рода клише, вроде того, что ислам – это религия ми-
ра, что в исламе нет принуждения (исходя из коранической цитаты 
«Ла икраха фи-д-дин» – «Нет принуждения в вере»; Коран, 2:256). 
Они также часто говорят, что экстремисты и террористы исполь-
зуют религию ислама только как прикрытие своих политических 
амбиций и что они не являются никакими мусульманами и не 
уполномочены говорить и действовать от имени ислама и т.д. Од-
нако такие заявления не дают основания утверждать, что религиоз-
но-догматические аргументы их оппонентов «слабы», либо религи-
озно нелегитимны. Напоминаем, что «несхождение взглядов и 
позиций» сторон исходит из теологической особенности ислама, в 
котором нет общепризнанного ортодоксального института. По 
крайней мере, повторяем, ощущение отчужденности (как отпечаток 
идеологии «ghuraba'») не покидает лидеров ИДУ, что особенно за-
метно из речей Тахира Юлдашева. И это обстоятельство побуждает 
идеологов движения искать более эффективные пути для собствен-
ной общинной интеграции (как «воинов Аллаха», моджахедов). 
Интегративное сознание моджахедов ИДУ воспитывается на край-
ней ненависти к иноверцам, ко всему «чужому и неисламскому». 
Ненависти придается сакральное обоснование. Общинная иденти-
фикация внутри ИДУ поддерживается также внушением особой 
миссии моджахеда – «освободителя ислама и мусульман». 



 125

И последнее. После военной операции в Афганистане (конец 
2001 г.) ИДУ понесло большие потери, утратило часть своих воен-
ных баз. Тем не менее собственно движение сумело сохраниться и 
даже восстанавливает свои лагеря. Едва ли можно ожидать от Та-
хира Юлдашева и его соратников отказа от своего понимания джи-
хада. Более того, в условиях, когда Афганистан вновь возрождается 
в качестве полигона для религиозных экстремистов и террористов, 
ИДУ (переименованное теперь в Исламское движение Туркестана), 
кажется, имеет все шансы на возрождение своей активности. Тем 
более что политические перемены в Центральной Азии (в частно-
сти, потеря США своих былых позиций в регионе) наверняка будет 
побуждать основных игроков за влияние в регионе использовать 
такого рода боевые радикальные движения в целях давления на 
местные режимы, в частности на Узбекистан. 

«Проект сотрудничества и интеграции  
для стран Центральной Азии»,  

Бишкек, 2007 г., с. 199–219. 
 
 

А. Разливаев,  
востоковед 
ТУРЦИЯ: ВОЗРОЖДЕНИЕ  
РЕЛИГИОЗНЫХ ОБЩИН 
 
За последние три десятилетия в Турции отчетливо наблюда-

ется возрождение деятельности различных суфийских орденов  
(тарикатов) и других религиозно-культурных общин (джемаатов). 
Она приобретает новые черты и нередко переходит национальные 
границы (в частности, в регионах распространения ислама на тер-
ритории постсоветских государств). Растущая активность религи-
озных общественных объединений обусловлена многими фактора-
ми. Но питательной почвой их возрождения стал, в первую 
очередь, «народный ислам» как форма бытования религии, нередко 
неотделимая от местных обычаев и традиций. Сохранение «народ-
ного ислама» и его регенерация в новых общественно-
политических формах коренятся в особенностях исторического 
развития страны и во многом объясняются характером революци-
онных кемалистских преобразований. Новая мировоззренческая 
модель насаждалась кемалистскими властями «сверху» авторитар-
ными методами и, будучи инструментом для решения политиче-



 126

ских задач, усиливала дихотомию государство – общество: госу-
дарственные институты осовременивались, тогда как общество в 
значительной своей части сохраняло верность традиционным соци-
ально-экономическим моделям. По замыслу кемалистов, политика 
лаи-цизации в условиях авторитарного типа управления должна 
была привести к отмиранию исламских институтов, идеалов и цен-
ностей, однако произошла их консервация в форме «народного  
ислама». 

По мере углубления кризиса кемалистского национализма 
запрещенные религиозные ордена, которые традиционно основы-
вались на объединении вокруг того или иного шейха и подчиня-
лись его авторитету не только в духовных, но и в сугубо жизнен-
ных вопросах, привлекали в свои ряды все более значительное 
число сторонников. Политика турецких правительств 1980–1990-х 
годов открыла перед религиозными объединениями новые возмож-
ности. После военного переворота 12 сентября 1980 г. властная 
элита пришла к решению о необходимости возрождения традици-
онных для Турции систем ценностей как наиболее эффективного 
препятствия распространению левых идей. В правительстве 
Т. Озала (1983–1989) также господствовало убеждение, что госу-
дарству надлежит открыть пути для развития религиозных органи-
заций, т.е. перестать, наконец, преследовать их и создать им воз-
можности для самообеспечения и развития. Конкретной мерой по 
реализации этих установок явилась государственная политика фи-
нансово-экономической поддержки религиозных фондов, связан-
ных с суфийскими братствами (тарикатами). Такие фонды вновь, 
как и во времена Османской империи, становились значимым фак-
тором мобилизации и повышения активности турецкого общества. 
Кроме того, властям представлялась крайне полезной идея поощ-
рять усилия религиозных общин по привлечению «мусульманско-
го» капитала и других источников инвестиций из стран Ближнего и 
Среднего Востока. 

Начиная с 1980-х годов религиозные фонды и ориентирован-
ный на «мусульманский капитал бизнес формируют особый пред-
принимательский слой, называемый в турецкой публицистике «зе-
леный капитал». В 1990-е годы он развивался особенно 
стремительно, обеспечив себе сегодня важное место в экономике 
Турции. 

Основой экономического роста религиозных общин стали 
неправительственные фонды, или вакфы. Эти традиционные для 



 127

мусульманских стран благотворительные фонды с началом кема-
листских преобразований перешли под управление государства. 
Созданные так называемые «светские» вакфы, не основанные на 
религиозных нормах, оказались невостребованными среди тради-
ционалистски настроенных масс Анатолии и вскоре исчезли. В 
1970-х годах новообразованные мусульманские благотворительные 
фонды действовали еще достаточно осторожно, обращаясь за под-
держкой к турецкой буржуазии, а позже – и к финансовым компа-
ниям из Саудовской Аравии и Кувейта, обосновавшимся в Турции 
с начала 1980-х годов. Вакуфные фонды активно использовались 
различными религиозными орденами и исламистскими течениями, 
образовав широкий слой так называемых «исламистских» вакфов, 
зарождение и дальнейшее развитие которых тесно связано с изме-
нением политической конъюнктуры. 

Сегодня выпускники финансируемых вакфами религиозных 
школ находят применение не столько в мечетях, сколько в сфере 
науки, бизнеса, во властных структурах. Используемый ислами-
стами институт вакфа играет важную роль носителя социализации 
и общественного единения, которую по разным причинам не спо-
собны выполнять ни государственная система образования, ни  
государственные религиозные институты. Порождаемый такой 
системой отношений «религиозный клиентелизм» стал фундамен-
тальной характеристикой турецкой политики, в частности, консер-
ва-тивных партий. 

В 1993 г. 16 вакфов, созданных самыми крупными турецкими 
промышленными группами, основали организацию «Вакф – третий 
сектор Турции» (TUSEV – Turkiye Ucuncu Sektor Vakfэ). Сегодня 
ТЮСЕВ объединяет уже более 120 благотворительных фондов, 
ассоциаций, негосударственных общественных организации и, как 
объявлено на официальном сайте этой организации, считает себя 
авангардом движения за «модернизацию турецкого социума, фор-
мирование подлинного гражданского общества и обеспечение ско-
рейшего вступления Турции в Европейский союз». Институт вакфа 
таким образом возвращает себе роль одной из организующих форм 
турецкого социума. 

Система турецкого «исламского» предпринимательства, кон-
центрируется вокруг «Ассоциации мусульманских независимых 
промышленников и предпринимателей» (МЮСИАД). Активное 
развитие этих двух вышеупомянутых ассоциаций в рамках эконо-
мической системы страны, свидетельствует о возвышении «му-



 128

сульманского» капитала, сравнявшегося уже по своему статусу с 
самым влиятельным в турецком бизнесе, давно учрежденным ста-
рой республиканской (прежде всего стамбульской, измирской, ан-
карской) буржуазией «Обществом промышленников и предприни-
мателей Турции» (ТЮСИАД).  

В условиях, когда многие политические партии не имеют 
четкой электоральной ориентации и внятных социально-
экономических программ, когда не сформировались развитые ме-
ханизмы и субъекты гражданского общества – профсоюзы, обще-
ственные организации и т.д., успешно функционирующие ТЮСЕВ, 
МЮСИАД и исламистские вакфы сумели стать влиятельными лоб-
бистскими организациями.  

«Мусульманский» капитал заметно представлен в экспорте 
текстиля, особенно в мусульманские страны, в строительных под-
рядах, главным образом выполняемых на Ближнем Востоке, на 
Балканах и Кавказе, в Центральной Азии. Холдинги «Йыпмаш» и 
«Комбассaн» (основаны в 1982 и 1985 гг. соответственно) стали 
пионерами «зеленого капитала», а число подобных им компаний 
увеличивается из года в год. Деятельность этих корпораций, а так-
же других холдингов – «Ихляс», «Анадолу», «Улъкер», «Иттифак», 
«Икрам» – давно перешагнула национальные границы и осуществ-
ляется теперь по всему миру – от Европы до Юго-Восточной Азии. 
Влиятельные «исламские» холдинги активно действуют не только 
в промышленности и торговле, но и в информационно-
пропагандистском бизнесе. Они имеют в своем распоряжении но-
вейшие средства полиграфии, издательского дела, активно исполь-
зуют такие технологические достижения глобализации, как единое 
информационное пространство, экономическую и финансово-
кредитную сферы. 

Со времен Озала в стране активно действуют саудовские фи-
нансовые компании – «Фейсал финанс», «Аль-Барака», Исламский 
банк развития, их турецкие филиалы в разной степени связаны с 
местными исламскими организациями. До крупных финансовых 
вливаний из арабских стран Ближнего Востока, последовавших по-
сле 2001 г., когда саудовские предприниматели начали постепенно 
уводить свои активы из США, капитал «исламских холдингов Тур-
ции развивался в значительной степени благодаря «эмигрантским» 
инвестициям, приходившим от турецких общин на Западе. «Зеле-
ные» холдинги и по сей день вкладывают крупные средства в 
строительство заводов и фабрик, которые производят товары, поль-



 129

зующиеся спросом у исламской части населения в районах ком-
пактного проживания турок в Европе. Средства от реализации этих 
товаров вместе с благотворительными сбережениями турецких об-
щин возвращаются в Турцию и инвестируются в «зеленые» хол-
динги. В результате процессов постепенной деэтатизации, т.е. ухо-
да государства из экономической и социальной сфер, роль 
религиозных объединений и афилированных с ними фондов рас-
ширяется, их деятельность становится более разнообразной – эти 
общественные объединения заполняют освобождаемое государст-
вом пространство в таких областях, как образование и наука. 

Поддержка и помощь со стороны финансовых кругов, наряду 
с возрождением интереса к религиозно-культурному наследию 
Турции и усилением религиозного фактора в политике, расширяют 
влияние исламских объединений, что хорошо видно на примере 
тарикатов. Распущенные в 1925 г. религиозные ордена и секты бы-
ли лишены всего своего имущества. Несмотря на либерализацию 
режима и изменения в отношении власти к религии в 80–90-е годы, 
юридический запрет па деятельность тарикатов сохранялся до  
2003 г. До недавнего времени ни одна религиозная община под уг-
розой уголовного преследования не могла действовать как само-
стоятельная общественная организация. Принятые в 2003 г. в рам-
ках курса на гармонизацию судебной системы и законодательства 
Турции с европейскими требованиями изменения в Законе об об-
ществах и Законе о фондах не только легализовали фактически уже 
давно действовавшие практики их деятельности, но и существенно 
расширили свободу их собраний.  

Тарикаты во времена Османской империи были одними из 
самых значимых субъектов политики. Например, большинство 
корпуса янычар состояло в братстве Бекташи. Руководители пред-
ставительств или монастырей (текке) этих братств имели колос-
сальное политическое влияние в провинциях империи. Несмотря на 
гонения в раннереспубликанский период, суфийские ордена сохра-
нились, поскольку представляли собой своеобразный вид социаль-
ных сетей, выполнявших не только религиозную, но и культурную, 
коммуникативную и социализирующую функции. Часто они имели 
устойчивую географическую привязку, формируя своего рода ме-
стническо-религиозную клановость. 

С 1950-х годов в эпоху правления Демократической партии 
начинается возрождение традиционных для Турции суфийских ор-
денов и даже формирование новых. Став в эпоху либерализации 



 130

Озала значительным субъектом экономической жизни страны и 
представляя собой уже влиятельные группы интересов, суфийские 
тарикаты вскоре вышли и на политическую арену. Руководство 
Партии верного пути (ПВП), сформировавшей в марте 1996 г. коа-
лиционное правительство с исламистами из Партии благоденствия 
(Рефах), вывело ордена из политического подполья, публично об-
ратившись к ним за поддержкой в ходе предвыборной кампании 
1995 г. На сегодняшний день в Турции насчитывается порядка двух 
десятков суфийских орденов; среди них обычно выделяют: Мевле-
ви, Кадийри, Кхалваттийя, Тиджани, Бибери, Cулейманджилар 
(Cyлейманистов). Самыми значительными общественно-религиоз-
ными группами в стране на сегодняшний день являются Накши-
бенди, нурджисты Ф. Гюлена и общественное движение «Нацио-
нальный взгляд» Н. Эрбакана.  

1. Орден Накшибенди (Накшбандийа) стоял у истоков дви-
жения политического ислама в Турции. Первые исламистские пар-
тии Эрбакана (Партия национального порядка и Партия нацио-
нального спасения) были сформированы при поддержке шейха 
Мехмета Заида Котку, бывшего главой джемаата Искендер-паша 
тариката Накшибенди в Стамбуле, который располагался в стенах 
мечети Искендер-паша. В рядах членов тариката значатся такие 
видные деятели, как бывший президент Тургут Озал, Коркут Озал 
(влиятельный политик и старший брат Т. Озала), нынешний пре-
мьер Реджеп Тайип Эрдоган, некоторое время – Н. Эрбакан. В 80-х 
годах XX в. некоторые последователи ордена Накшибенди вошли в 
состав Партии отечества Т. Озала. Много позже из состава органи-
зации Единый вакф, созданной К. Озалом и объединившей при по-
средничестве ордена консервативные и религиозные политические 
силы, сформировался основной костяк ныне правящей Партии 
справедливости и развития (ПСР). Еще одного главу джемаата Ис-
кендер-паша Эсада Джошана называют наставником премьер-
министра Эрдогана, который посещал семинары в мечети братства. 
Тарикат Искендер-паша имеет свою политическую партию – Пар-
тию благоразумия.  

2. В многочисленном сообществе нурджистов (другие назва-
ния: нурсисты, нурджулар, джемаат Нур) самую влиятельную об-
щину возглавляет ходжа Фетхуллах Гюлен. Его община часто упо-
минается в турецких СМИ как богатая и влиятельная общественная 
религиозная организация. Огромное количество созданных Гюле-
ном сетевых структур участвуют в проповеди ислама в его толко-



 131

вании – это около сотни различных вакуфных фондов, 20 обществ, 
около 200 фирм, оперирующих многими миллионами долларов. 
Самым влиятельным среди них является Акиязлинский фонд,  
финансирующий десятки школ, студенческих общежитий и более 
300 благотворительных учреждений. В 1980-х годах движение Гю-
лена поддерживало правоцентристов из Партии отечества Озала, но 
никогда не было на стороне Эрбакана. После того как он был от-
странен от власти военными в ходе «процесса 28 февраля», органи-
зации Гюлена посредством своих медиаресурсов всячески поддер-
живали реформистское крыло Партии благоденствия Эрбакана. 
Представители именно этой фракции впоследствии сформировали 
ныне правящую ПСР. Движение активно занимается пропагандой 
идеи создания постоянного и гармоничного диалога между авраа-
мическими религиями, проводя на эту тему всевозможные семина-
ры и конференции. Активная общественная деятельность по созда-
нию образовательных учреждений – от лицеев до вузов – является 
одной из характерных особенностей деятельности движения Нурд-
жулар и распространена далеко за пределами Турецкой Республи-
ки. В общей сложности только в Турции на данный момент суще-
ствует 103 школы, 460 курсов и около 500 общежитий этого 
тариката. В 1999 г. Анкарский суд государственной безопасности 
возбудил против Гюлена уголовное дело в соответствии со ст. 312, 
313 Уголовного кодекса Турции по обвинению в «деятельности, 
направленной на подрыв светского режима». К миссионерской дея-
тельности братства за пределами Турецкой Республики власти от-
носятся гораздо терпимее. Более того, многие эксперты считают, 
что религиозно-просветительская деятельность обществ нурджи-
стов Гюлена некоторым образом поддерживается турецкими спец-
службами: они якобы находят секту полезной с точки зрения реа-
лизации стратегических задач Турции по объединению «тюркского 
мира». Нередко группы Гюлена причисляют к движению полити-
ческого ислама на том основании, что они используют тактику за-
воевания умов, ведя активную пропаганду и организуя религиозное 
обучение. Однако многие политические эксперты утверждают, что 
движение Гюлена не является исламистским, поскольку не пресле-
дует цели установления теократической власти на манер халифата 
(напротив, этот тип государственного устройства движение полно-
стью отвергает), но лишь стремится распространить в Турецкой 
Республике османскую модель конфессионального плюрализма и 
терпимости. Известный турецкий социолог Хакан Явуз утверждает, 



 132

что роль движения нурджистов в жизни страны очень высока: «Без 
должного понимания сути идеологии движения Hyp и оценки его 
значения в обществе невозможно сложить представление о фено-
мене религиозных движений Турции в целом».  

3. Деятельность сподвижников Эрбакана из религиозного 
общественно-политического движения «Национальный взгляд» в 
Турции запрещена. Но группа успешно функционирует в Европе, 
особенно в Германии, где располагается ее штаб-квартира. В Гер-
мании ее название полностью звучит как «Исламская ассоциация 
“Национальный взгляд”». Исследователь деятельности исламистов 
в Европе Метин Гюр подсчитал, что в 2000 г. ассоциация имела 
лагеря и школы, где велись преподавание шариата и пропаганда 
политического ислама, в более чем 250 европейских городах. В не-
которых учебных центрах лекции читали депутаты меджлиса 
ВНСТ от Партии добродетели (Фазилет) Эрбакана. К Исламской 
ассоциации «Национальный взгляд», которая стремительно увели-
чивает численность своих приверженцев в Европе, в основном за 
счет безработной неприкаянной молодежи, пристально присматри-
ваются германские власти. Спецслужбы ФРГ причисляют эту орга-
низацию к экстремистским движениям, выступающим против су-
ществующего в стране строя. В опубликованном в 2006 г. докладе 
Федерального агентства внутренних расследований «Националь-
ный взгляд» классифицируется как исламистская экстремистская 
организация, способствующая созданию «атмосферы нетерпимости 
и социальной напряженности». Однако в этом же докладе агентства 
оговорено, что серьезных доказательств нарушений закона ассо-
циацией не существует, в связи с чем правоохранительным органам 
даны рекомендации лишь внимательно отслеживать ее деятель-
ность.  

 
*     *     * 

 
Антигосударственных религиозных объединений экстреми-

стского и террористического толка в истории Турецкой Республики 
насчитывалось немало. Но на сегодняшний день они не находят 
сколько-нибудь значимой поддержки со стороны населения. Это 
объясняют той особой ролью, которую ислам занимает в стране, 
принявшей принцип отделения религии от политики, а также исто-
рическими особенностями формирования религиозного сознания 
турок, а именно: толерантным характером ислама в Османской им-



 133

перии и определяющим влиянием идей суфизма, ориентированного 
на сохранение определенной дистанции по отношению к политике. 
Таким образом, по мере расширения политических свобод, населе-
ние Анатолии стало приспосабливать привычные формы самоорга-
низации к новым условиям. А переход к рыночной экономике по-
зволил религиозным общинам создавать собственные финансово-
экономические структуры, аккумулирующие сегодня значительные 
ресурсы.  

Исламские ордена, не без поддержки правительств 80–90-х 
годов, приобрели значительное влияние в турецком обществе, став 
самостоятельной силой. Наиболее крупные и влиятельные из них 
перешли от узкорелигиозной к широкой общественной и финансо-
вой деятельности, создав мощный институт фондов, которые те-
перь непросто контролировать из-за сложного механизма перерас-
пределения прибылей. 

К настоящему времени произошли существенные изменения 
в характере их взаимоотношений с властью и светским политиче-
ским режимом страны. Представляя собой на заре кемалистских 
преобразований идейно-политическую оппозицию светскому ре-
жиму на основе единых фундаментальных религиозных принци-
пов, сегодняшние ордена в своем подавляющем большинстве не 
посягают открыто на секулярный характер турецкого государст-
венного устройства. Они не поддерживают экстремистские дейст-
вия против правящего режима, предпочитая политику компромисса 
с властями и действующими политическими силами. Вряд ли мож-
но с достаточной степенью уверенности предполагать создание 
единого фронта религиозных организаций исламистской направ-
ленности, который был бы в состоянии создать сколько-нибудь 
серьезную угрозу республиканскому режиму, учитывающему на-
строения светского кемалистского генералитета. Это объясняется, 
помимо других факторов, их разобщенностью, отсутствием кон-
сенсуса по важнейшим политическим вопросам и просто нежела-
нием части из них вступать в коалиции друг с другом. В условиях 
светской политической системы и продолжающегося процесса ев-
ропеизации, наиболее заметно проявляющего себя в утверждении 
политического и экономического плюрализма в жизни турецкого 
общества, социально-политическая роль растущего числа религи-
озных объединений приобретает новые смыслы.  

Представляя интересы уже не только традиционалистских 
религиозно настроенных масс, но и формирующихся новых пред-



 134

принимательских слоев, средних слоев городского населения, они 
выступают своеобразными переходными протоэлементами, яв-
ляющими собой синтез традиции и современности, симбиозными 
структурами, включенными в формирование гражданского обще-
ства в Турции. Многие высокопоставленные политические лидеры 
вынуждены взаимодействовать с суфийскими общинами в целях 
получения от них электоральной и финансовой поддержки. Такая 
модель политического поведения представляется турецкому поли-
тологу Мехмету Арисану удачной, поскольку «именно эти ордена, 
а не партии, представляют собой исторически сложившиеся ме-
няющиеся социальные и культурные образы Анатолии, к нуждам 
которых и государство, и различные политические круги всегда 
проявляли безразличие».  

Взаимодействие представителей государственной власти с 
организованными общинами в значительной степени позволяет 
избежать потенциальных конфликтов, поскольку религиозные  
общины и созданные ими многочисленные неправительственные 
организации как протоэлементы гражданского общества являются 
эффективным инструментом обратной связи государства и общест-
ва. Такая связь особенно важна в отношениях с традиционными 
массами, не обладающими пока гражданским политическим созна-
нием, опытом выражения своих интересов и их продвижения, не  
успевшими принять или даже сопротивляющимися образцам со-
временных демократических процедур гражданского участия, ко-
торые Турция как претендент на вступление в Евросоюз стремится 
всячески развивать. 

«Азия и Африка сегодня»,  
М., 2009 г., № 9, с. 29–34.  

 
 
Вячеслав Белокреницкий, 
доктор исторических наук,  
(Институт востоковедения РАН) 
ПАКИСТАН – «ПРОВАЛЬНОЕ  
ГОСУДАРСТВО» В АЗИИ? 
 
Вопрос, является ли Пакистан провальным, несостоявшимся 

государством, приобретает на нынешнем этапе немаловажное гео-
политическое значение. Остроту проблеме придает отсутствие ис-
торических традиций у государства, возникшего лишь в 1947 г. по-



 135

сле ухода английских колонизаторов из Индии. Страна, облада-
ющая ядерным оружием (подземные испытания проведены в мае 
1998 г.) и ракетными средствами его доставки, находится на гео-
графическом стыке Южной, Западной и Центральной Азии. Рядом 
с Пакистаном расположено другое проблемное государство –  
Афганистан. Отделить их друг от друга трудно, они напоминают 
сиамских близнецов благодаря наличию сплошной, пересекающей 
границу между ними, зоны расселения пуштунов и пуштунских 
племен, но и трактовать их как единое целое тоже нельзя. Будем 
поэтому, говоря о нависающих над Пакистаном опасностях и разъ-
едающих изнутри «болезнях», по большей части абстрагироваться 
от Афганистана. 

Население Пакистана, по оценкам на 2009 г., достигает  
175 млн. человек. По этому показателю страна занимает 6-е место в 
мире после Китая, Индии, США, Индонезии и Бразилии. На фоне 
перечисленных стран Пакистан отличает высокая плотность – при-
мерно 220 человек на км2. Только для Индии характерна более 
плотная заселенность. Темпы роста населения, хотя и снижаются в 
последние десятилетия, все еще велики. Рождаемость в расчете на 
1000 человек равна 28, а смертность – 8, так что население растет 
на 2% в год, прирастая в среднем на 3,5 млн., или на 35 млн. чело-
век за 10 лет. При таких темпах население Пакистана к 2020 г. пре-
высит 200 млн. человек. Дети и молодые люди составляют почти 
половину жителей, а лиц старше 65 лет – всего 4%. Низка грамот-
ность населения. Не владеют элементарными навыками чтения и 
письма свыше трети мужчин и двух третей женщин. За пределами 
начальной школы все еще остаются 20–30% детей. Особенно много 
неграмотных в сельской местности. Вопиющая ситуация сохраня-
ется в периферийных западных и северозападных районах, в поло-
се обитания племен, сохраняющих во многом традиционный образ 
жизни. Там есть местности, где грамотны менее 3% женщин и ме-
нее четверти мужчин.  

На фоне относительной перенаселенности и быстрого, по со-
временным меркам, демографического роста в Пакистане ощутимо 
сказывается малая обеспеченность природными ресурсами. В пер-
вую очередь не хватает воды для искусственного орошения, от ко-
торого зависит более 80% посевов. Главными источниками воды 
служат реки Инд и впадающие в него Джелам и Чинаб. Крупные 
ирригационные работы были проведены в рамках международного 
проекта развития бассейна Инда в 1960–1970-х годах количество 



 136

воды для полива по сравнению с концом того периода уменьши-
лось почти в полтора раза, сокращаясь ныне на 7% в год. 

В Пакистане мало не только воды, но и полезных ископае-
мых. Добываемая в стране нефть составляет менее 20% от общего 
потребления сырой нефти. Природный газ – главное местное энер-
гетическое сырье. Но и его не хватает для растущих потребностей. 
Единственное богатство, имеющееся в достаточном количестве, – 
урановая руда. Скудость природных ресурсов сочетается с бедно-
стью накопленных людьми материальных ценностей. Пакистан 
традиционно отличался низкой нормой накопления. Причины этого 
разнообразны – тут и бедность основной массы населения, и малая 
склонность к сбережениям богатых, преуспевающих людей. Опре-
деленную роль играют искусственное занижение показателей 
внутреннего накопления вследствие уклонения от уплаты налогов в 
государственную казну, распространенность традиционной прак-
тики доверительного финансирования (типа хавала, хунди). Значе-
ние, по-видимому, имеет и фактор ислама с его антинакопитель-
ской, антииндивидуалистической моралью.  

Согласно докладу Министерства финансов, подготовленному 
к принятию бюджета на 2007/2008 фин. год, коэффициент Джини, 
которым обычно измеряется степень концентрации доходов, со-
ставлял 30,6 (значения этого показателя, говорящие о крайнем не-
равенстве, равны примерно 50). Фактически имущественное нера-
венство много глубже. Не учитываются доходы от функциониро-
вания теневой экономики – так называют сферу производства  
товаров и услуг, которая ничего не дает в государственную казну и 
отличается нередко антиобщественным характером. Неравномер-
ное распределение доходов усугубляет традиционное гендерное и 
сословное неравенство. Пакистан отличает исключительно упру-
гая, неэластичная к переменам времени социальная ткань. При ее 
характеристике трудно обойтись без слова «феодализм». Особенно 
подходит этот термин для описания земледельческого общества 
Синда и юга Пенджаба, где распространены крупные землевладе-
ния. Пуштунские и белуджские ареалы выделяются своеобразной 
племенной архаикой. 

Основная масса сельского населения полностью беззащитна 
перед произволом помещика, материально обездолена и социально 
принижена. Бедность охватывает около 40% всего пакистанского 
населения и до двух третей сельского. Крайней забитостью отлича-
ется крестьянство Синда и Южного Пенджаба. Несколько меньше 



 137

приниженность низов в традиционных племенных сообществах, 
особенно среди горских пуштунов. В горах сохранились обычаи 
мужского братства и соперничества, гостеприимства и кровной 
мести, представления о чести семьи и чистоте нравов. Там еще 
действует знаменитый кодекс правил «пуштунвали». 

Социальные различия явственно ощущаются и в городских 
анклавах. Формально в городской местности Пакистана проживает 
около трети жителей, но в черте крупных городов с миллионом и 
более жителей концентрируется только около 15% населения, а в 
кварталах современной застройки – не более 7–10%. Преобладаю-
щая часть горожан рассредоточена по средним и малым поселени-
ям, центрам местной торговли и администрации. Такие горожане 
тяготеют к привычным для данной местности культуре и образу 
жизни, отталкивая или преобразуя в традиционалистском ключе 
потоки информации, получаемые благодаря системе современного 
образования и средствам массовой коммуникации. 

Крайне остро проявляется в Пакистане неравенство полов. 
Весьма сильны традиции большой семьи и затворничества жен-
щин. Женскую честь охраняют мужчины – отец, братья, муж. 
Только по достижении солидного возраста, особенно в случае вос-
питания сыновей, отношение к женщине меняется. Как мать она 
чаще всего пользуется любовью детей и уважением мужа. Грамот-
ность и образованность при этом не играют решающей роли. В бо-
лее состоятельных семьях положение женщин обычно лучше, они 
получают образование, нередко высшее, хотя работа вне дома для 
них откладывается из-за выхода замуж и рождения детей. Относи-
тельно большей свободой женщины пользуются, как правило, в 
семьях мухаджиров, говорящих на урду, выходцев из Северной 
Индии. Именно они составляют средний слой таких городских  
агломераций, как Карачи. Влияние синкретической, мусульмано-
индусской, культуры чувствуется и в Лахоре, где девушки едва ли 
не преобладают среди студентов старейшего на территории Паки-
стана Пенджабского университета (основан в 1882 г.). 

В Пакистане существует федеративное устройство, довольно 
редкое для исламского мира. Оно досталось ему в наследство от 
колониальных времен. Четыре провинции Пакистана напоминают 
трапецию. Главную ее сторону образуют Пенджаб и Синд, распо-
ложенные, соответственно, в среднем и нижнем течении Инда.  
К западу от Пенджаба находится Северо-Западная пограничная 
провинция (СЗПП, пуштунская), а к западу от Синда – провинция 



 138

Белуджистан (округа к северу от ее главного города Кветты тоже 
пуштунские). В Пенджабе проживает более половины населения 
страны – 56%, в Синде – 23, в СЗПП – 13, а в Белуджистане – 5%. 
Население столичного округа Исламабад, находящегося в северо-
западной части Пенджаба, приближается к 1%. Еще 2,5% жителей 
приходится на примыкающую со стороны Афганистана к СЗПП 
чисто пуштунскую территорию племен федерального  
управления (ТПФУ). Нужно также заметить, что Пакистан контро-
лирует две области бывшего колониально-индийского княжества 
Джамму и Кашмир. Одна из них – провозглашенная в 1947 г. рес-
публика Азад Кашмир (Свободный Кашмир), поставившая себя 
(вплоть до решения вопроса о спорном статусе княжества) в зави-
симость от Пакистана, а другая – высокогорные Северные террито-
рии, выводящие Пакистан к границам Китая. В августе 2009 г. они 
переименованы в область Гилгит-Балтистан, получившую по указу 
президента самоуправление и представительные органы власти.  

Трапецеобразная форма страны позволяет легко представить 
особенности ее топографии, экологии и экономики. Восточная 
часть трапеции – равнинно-земледельческая, а западная – горно-па-
стушеская. Пенджаб и Синд являются более богатыми провинция-
ми, СЗПП и Белуджистан – существенно беднее. Но в Синде выде-
ляется лишь Карачи, сельский Синд почти столь же беден, сколь и 
Белуджистан. То же самое можно сказать о юге Пенджаба, где на-
селение говорит на языке серайки (долгое время он классифициро-
вался как западный диалект пенджабского языка). Характерным 
для Пакистана можно считать укоренившееся недоверие между 
наиболее значимыми национальностями – пенджабцами и синдха-
ми. Прослеживается и вражда между мухаджирами и наводнивши-
ми Карачи в последние десятилетия пуштунами. Несколько приту-
пилось острое до 1970-х годов соперничество между синдхами и 
мухаджирами. Часть белуджей продолжает ощущать свою инород-
ность в Пакистане и воспринимает пенджабцев и других предста-
вителей центра на административных должностях как новых коло-
низаторов, унаследовавших от англичан особенности стиля и дух 
управления. 

На этом непростом социальном фоне в Пакистане обостри-
лись, особенно в последние два–три года, политические коллизии, 
наметились угрозы безопасности и целостности страны. Первая из 
них – это угроза терроризма, исходящая от пакистанских талибов. 
Организация «Техрик-е талибан Пакистан» («Движение талибов 



 139

Пакистана») появилась только в конце 2004 г., но уже успела гром-
ко заявить о себе. Главный центр движения – вышеупомянутая по-
лоса племен, прежде всего ее округа (политические агентства): 
Южный и Северный Вазиристан. Главой организации с 2006 г. стал 
Бейтулла Масуд, уроженец Южного Вазиристана. Ему приписыва-
ли вину за подготовку покушений и убийство в декабре 2007 г. 
бывшего премьер-министра, лидера Пакистанской народной пар-
тии (ПНП) Беназир Бхутто. Талибский подъем в Вазиристане при-
шелся на лето–осень 2007 г. В начале 2008 г. пакистанская армия и 
пограничные войска провели серию карательных акций против та-
либов Вазиристана и сумели приглушить их активность. Значи-
тельный урон главари вазиристанских талибов понесли от ракет-
ных ударов американских беспилотных самолетов. Несмотря на 
успехи, связанные с налетами беспилотников, они нанесли и за-
метный урон реноме США и пакистанского руководства. Амери-
канцев обвиняли в нарушении суверенитета Пакистана, а власть – в 
проявлении слабости и предательстве национальных интересов. 
Осенью 2008 г. главным центром противостояния талибов с армией 
и силами безопасности стал самый северный регион в полосе пле-
мен – Баджаур. Главное племя этого района – моманды – разделено 
примерно поровну между Пакистаном и Афганистаном. После боев 
в Баджауре талибы перенесли центр борьбы в пограничные с ним 
округа СЗПП Дир и Сват. Живописная долина Свата, место отдыха 
состоятельных пакистанцев и иностранных туристов, оказалась зи-
мой 2008–2009 гг. почти целиком под контролем талибов во главе с 
Фазлуллой. Его тесть, Суфи Мухаммад, руководитель «Техрик-е 
низам-е шариат мухаммади» («Движения за установление законов 
шариата»), убедил правительство и общественность Пакистана 
пойти на мирное соглашение с талибами. В феврале 2009 г. после 
одобрения почти всеми представленными в парламенте политиче-
скими партиями президент подписал указ о введении в Свате ко-
декса «низам-е адль», предусматривающего верховенство шариата, 
окончательность решений исламских судей (кази). Умиротворение, 
однако, оказалось краткосрочным. Талибы установили жесткие 
правила повседневного поведения, особенно для женщин. Они 
продолжали чинить препятствия обучению женщин, закрыли и 
разрушили сотни школ для девочек. В конце апреля талибы атако-
вали и взяли под свой контроль соседний со Сватом округ Бунер, 
находящийся в 100 милях как от столицы СЗПП Пешавара, так и 
Исламабада. Заключенное с талибами соглашение уже изначально 



 140

вызывало смешанную реакцию в стране и за рубежом. Спустя два 
месяца отношение к нему в Пакистане стало намного более крити-
ческим. Это позволило правительству принять решение о начале  
2 мая 2009 г. антиталибской военной операции. Спецподразделения 
армии и пограничных сил, численностью в 15–20 тыс., выбили та-
либов из Бунера, Свата и Дира. Талибы, которых насчитывалось, 
по оценкам, от 4 до 5 тыс. человек, применяли проверенную такти-
ку партизанского боя – уклонялись от прямого столкновения, ис-
пользовали местных жителей как прикрытие, живой щит. Военное 
руководство заверило, что в ходе продолжавшихся более месяца 
боев было убито свыше 1,2 тыс. талибов. Сами войска понесли при 
этом небольшие потери (примерно 100 военнослужащих). Пред-
ставленные публике данные проверить трудно, так как журнали-
стов в места боевых действий не пускали. Очевидно, что несколько 
сотен боевиков погибло, а тысячи рассеялись, ушли в горы или 
скрылись под видом беженцев. Между тем военные действия с 
применением нередко тяжелого оружия вызвали гуманитарный 
кризис. Местное население массово покидало родные места, спус-
калось из горных районов в долины. Численность переместивших-
ся лиц сначала оценивалась в один, затем в 1,5–2 млн. человек.  

Вместе с пакистанской авиацией в операциях против талибов 
Вазиристана действовали и американские беспилотники. Именно 
им в начале августа удалось смертельно ранить Бейтуллу Масуда. 
Талибы долго отказывались подтвердить слухи о его смерти, но в 
конце концов были вынуждены сделать это. В том же месяце они 
потеряли ряд других предводителей. Но оказалось, что урон не на-
нес движению пакистанских талибов непоправимого ущерба. Но-
вым лидером организации стал Хикматулла Масуд. 26 сентября 
талибы провели две операции, убив с помощью террористов-
самоубийц свыше 20 и paнив около 100 человек в Пешаваре и в 
г. Банну в той же СЗПП.  

Угроза талибанизации в основном ограничена пуштунским 
фактором. Вошло в поговорку, что не все пуштуны талибы, но поч-
ти все талибы – пуштуны. Этот «ограничитель» преодолевается 
таким обстоятельством, как единство действий, даже объединение 
с афганскими талибами. Талибанизация угрожает захлестнуть Па-
кистан из-за вероятного перемещения в их районы афганских тали-
бов, уходящих от давления со стороны США. Оно должно усилить-
ся в 2009 г. в связи с тем, что по плану нового президента США 



 141

Б. Обамы уже и так солидная группировка американских войск в 
Афганистане увеличится на 21 тыс. человек. 

Другая опасность связана с возможностью расширения та-
либского движения за счет юго-западных и южных пенджабских 
областей. Они являются базой действия таких боевых исламист-
ских группировок, как «Джаиш-и Мухаммад» («Армия Мухамма-
да»), «Сипах-и сахаба Пакистан» («Пакистанские воины сподвиж-
ников Пророка»), «Лашкар-и Джангви» (ополчение, носящее имя 
Хак Наваза Джангви, дерзкого террориста, погибшего в 1990 г.). 
Эти организации, известные приверженностью суннитской орто-
доксии, отметились кровавыми диверсиями, направленными про-
тив мусульман-шиитов, а также суннитов умеренного толка, после-
дователей школы барелви. Наиболее известным из пенджабских 
боевиков-исламистов является Масуд Асгар, цитадель которого 
находится близ города Бахавалпур, недалеко от границы с Индией. 

В центральных и северных районах Пенджаба наиболее ак-
тивна организация «Лашкар-е тоиба» («Армия чистых»). В отличие 
от трех первых, деобандских по религиозной школе, последняя ор-
ганизация – ваххабитская, истоками уходящая в воинствующее пу-
ританство на индийской почве. Главным объектом их террористи-
ческой активности служит индийский штат Джамму и Кашмир  
(в пакистанских СМИ его называют не иначе, как «оккупирован-
ный Индией Кашмир»). Не ограничиваясь Кашмиром, «Лашкар-е 
тоиба» организует теракты по всей Индии. Ее считают ответствен-
ной за террористические акты в Кашмире в мае 2001 г. и налет на 
здание индийского парламента в Дели в декабре того же года. 
Именно после них индийско-пакистанские отношения накалились 
до предела, и в течение нескольких месяцев армии двух ядерных 
государств располагались вдоль границы друг с другом в состоя-
нии полной боеготовности. «Лашкар-е тоиба» была, можно сказать, 
схвачена за руку после кровавой резни в Мумбаи (Бомбее) в конце 
ноября 2008 г. В ходе атаки террористов на город, в результате ко-
торой погибли более 160 человек, в плен был взят один из напа-
давших, оказавшийся членом «Лашкар-е тоиба».  

Позиции исламистов более равномерно распределены по па-
кистанской территории, но между ними имеются разногласия, еди-
ного фронта нет, да и цель радикалов на данном этапе не в захвате 
власти в государстве, а в доведении ситуации в нем и в регионе во-
круг него до точки кипения, до состояния хаоса. В этом они схожи 
с «Аль-Каидой», лидеры которой (Усама бен Ладен, Айман аз-



 142

Завахири и др.), по данным американских военных, скрываются с 
некоторых пор в самом высокогорном округе СЗПП – Читрале. От-
туда они самим фактом своего существования поддерживают бое-
виков-исламистов. 

Отвлекаясь от таких интернациональных факторов, как ис-
ламский радикализм, нужно отметить, что перед Пакистаном как 
государством стоят и иные угрозы. Речь идет о вышеупомянутых 
межэтнических конфликтах и противоречиях. На их основе на про-
тяжении всей уже более чем 60-летней истории страны то вспыхи-
вали, то затухали движения за расширение национальных прав 
меньшинств, углубление федеративной природы государства, раз-
давались призывы к отделению. Наиболее опасным для Пакистана 
и хорошо организованным был этносепаратизм в Белуджистане. 
Белуджские националисты, выходцы по преимуществу из сохра-
нивших прочную структуру пастушеско-земледельческих племен, 
не раз поднимали восстания против центральной власти. Идеоло-
гически белуджские оппозиционеры чаще всего склонялись на сто-
рону левого популизма. Особенно ожесточенным их сопротивле-
ние было в 1974–1977 гг. С наступлением в 1980-х годов «афган-
ской эры» в истории Пакистана белуджи затаились, но с 2003 г. 
борьба вновь возобновилась и достигла пика в 2005–2006 гг.  
Гибель возглавлявшего сопротивление Акбара Хана Бугти в авгу-
сте 2006 г. ослабила сопротивление, но противостояние не прекра-
тилось. Националисты бойкотировали выборы в феврале 2008 г. и 
продолжают требовать полной провинциальной автономии либо 
независимого государства. Последнее видится и в узких границах – 
как Свободный Белуджистан, и в более широких, включающих на-
селенные белуджами районы Афганистана и Ирана. Впрочем, про-
ект образования Великого Белуджистана был популярен в 1970–
1980-х годах, но затем сошел на нет. 

Хотя в наихудшие перспективы всегда верится с трудом, оп-
ределенные круги в Пакистане, по всей видимости, осознают слож-
ность ситуации и недопустимость смертельных для страны рисков. 
Они пытаются найти возможности для снижения напряженности и 
выхода из тяжелой ситуации. Пакистанская правящая верхушка 
традиционно возлагает большие надежды на внешнюю помощь, 
которая поступает в настоящее время прежде всего от США, ЕС, 
Японии, Саудовской Аравии, ОАЭ и Китая. Однако ее эффектив-
ность в целом невелика и зависит как от предоставляющих средст-
ва доноров, так и от принимающей стороны. Значительная часть 



 143

денег и материальных ресурсов разбазаривается на «пути следова-
ния» от промежуточных к конечным инстанциям. Уповая на внеш-
нюю поддержку, пакистанские верхи понимают опасность внут-
ренних раздоров. После убийства Беназир Бхутто и проведения 
демократических выборов в 2008 г. определенное политическое 
согласие было в целом достигнуто. На выборах победили две пар-
тии, находившиеся в оппозиции к существовавшим с 1999 г. поли-
тическим порядкам, – ПНП и Пакистанская мусульманская лига 
(ПМЛ). Наибольшего успеха добилась первая партия, которую воз-
главил муж убитой Бхутто Асиф Али Зардари. Он провел в тюрьме 
более восьми лет – с ноября 1996 по март 2005 г. – по так и не до-
казанным обвинениям во взяточничестве. Освобожденный под за-
лог, Зардари выехал за границу и вернулся на родину только в са-
мом конце 2007 г. Несмотря на то что преследования против него 
начались при правительстве, которое возглавлял лидер ПМЛ Наваз 
Ша-риф, Зардари одобрил курс своей партии на союз с ним против 
полувоенного режима генерала Первеза Мушаррафа. 

На первых порах обе партии, победившие на выборах 2008 г., 
действовали сообща, образовав коалиционное федеральное прави-
тельство. Но уже в мае 2008 г. партия Шарифа отказалась от уча-
стия в нем и выступила против кандидатуры Зардари на непрямых, 
в соответствии с пакистанской Конституцией, выборах президента. 
Они состоялись в сентябре после добровольной отставки Мушар-
рафа и увенчались уверенной победой Зардари. Отношения между 
бывшими союзниками – правящей ПНП и ушедшей в оппозицию 
ПМЛ после этого еще более ухудшились. Камнем преткновения 
явился застарелый вопрос о восстановлении в должности главного 
судьи Пакистана (председателя Верховного суда) Ифтихара Чауд-
хри. Он был дважды отстранен от должности бывшим президентом 
Мушаррафом. Первый раз это случилось в марте 2007 г., вызвало 
бурю протестов, ознаменовавших начало рокового для режима по-
литического кризиса. Под давлением со стороны общественности и 
политических сил Чаудхри был восстановлен в должности в авгу-
сте того года, но спустя несколько месяцев, 3 ноября 2007 г., гене-
рал-президент ввел чрезвычайное положение и заменил состав 
Верховного суда. 

Быстрая отмена «чрезвычайки», произошедшая после утвер-
ждения Мушаррафа на посту президента новым составом Верхов-
ного суда и его ухода с поста начальника штаба армии, не сопро-
вождалась восстановлением в должностях уволенных судей. В 



 144

стране установилось судебное двоевластие – назначенный на пост 
председателя Верховного суда судья Догар и другие судьи, приве-
денные к присяге после учреждения чрезвычайного положения, 
оставались на своих местах, но и отстраненные судьи не смири-
лись. Пойдя на расширение количественного состава суда, власти 
постепенно вернули к исполнению прежних обязанностей опаль-
ных судей, за исключением главного судьи. В середине марта  
2009 г. противостояние между ПНП и ПМЛ достигло пика из-за 
вопроса о судье и правительственного кризиса в Пенджабе, вы-
званного уходом в отставку после принятия судом противоречиво-
го решения главного министра провинции Шахбаза Шарифа (брата 
Наваза). Оппозиция пригрозила провести серию «длинных мар-
шей», т.е. мирных процессий, направляющихся из разных городов 
в столицу, где намечалась грандиозная сидячая забастовка. Нака-
нуне объявленной даты правительство пошло на уступки – судья 
Чаудхри был восстановлен в должности одновременно с уходом 
судьи Догара в отставку по достижении предельного возраста в  
65 лет. Лидеры двух крупнейших партий договорились и по ряду 
других спорных вопросов. Было воссоздано коалиционное прави-
тельство в провинции Пенджаб. Однако в центральный кабинет 
министров представители партии Шарифа не вошли. 

Преодоление острого внутриполитического кризиса позитив-
но сказалось на дальнейшем развитии обстановки в стране. В нача-
ле мая 2009 г. ПМЛ и большинство других парламентских партий 
поддержали военную операцию правительственных войск против 
талибов. Еще одним ответом Пакистана на угрозы и вызовы могло 
бы стать снижение бремени военных расходов, особенно тех, кото-
рые вызваны продолжающейся десятилетиями конфронтацией с 
Индией. Пакистанские военные расходы ныне все более сущест-
венно отстают от индийских. По объему текущих бюджетных за-
трат на оборону Пакистан уступает Индии в пять раз. Впрочем, ос-
новная часть военной техники и снаряжения поступает из-за 
рубежа, не находя отражения в бюджете. Несмотря на отставание 
от Индии, затраты на содержание вооруженных сил для нынешнего 
состояния страны непомерно велики. На образование и здраво-
охранение расходуется лишь небольшая доля государственных 
средств, примерно вдвое уступающая бюджетным расходам на 
оборону. Улучшение отношений с Индией, конфронтация с кото-
рой, очевидно, не под силу Пакистану, позволило бы ему сосредо-
точиться на решении кардинальной важности социально-экономи-



 145

ческих проблем, таких как бедность, неграмотность, безработица. 
В случае перехода от противостояния с Индией к сотрудничеству с 
ней можно было бы найти решение водной проблемы, способной 
вызвать, как отмечалось выше, подлинную социально-экологи-
ческую катастрофу. 

Сокращение военных расходов, в том числе на ракетно-
ядерные цели, безусловно, оздоровило бы обстановку в стране и 
регионе. Однако данные изменения неминуемо повлекут за собой 
снижение роли армии и всего силового блока в политической сис-
теме Пакистана. Согласится ли армейская верхушка на такой вари-
ант? Скорее всего, нет, хотя на определенные подвижки в отноше-
ниях с Индией она сегодня может пойти. 

О «болезни» Пакистана говорят ныне многие. Сам президент 
Зардари заявил, что стране угрожает «раковая опухоль террориз-
ма». Бывший госсекретарь США Мадлен Олбрайт как-то обмолви-
лась, что Пакистан превратился в головную боль, мигрень мировой 
политики. Немало мрачных предсказаний сделано относительно 
будущего страны. Делаются предположения, как произойдет его 
крах, на сколько новых государств он распадется (два, три, четы-
ре?), как это скажется на судьбе Афганистана, Ирана, Индии. Вол-
нует вопрос о судьбе ядерного оружия Пакистана: надежно ли оно 
защищено от экстремистов? Все это очень тревожные вопросы. Но, 
подражая Марку Твену, можно, думается, утверждать, что слухи о 
смерти этого государства сильно преувеличены. Нынешний кризис 
вполне может стать очистительным процессом, ведущим к преодо-
лению болезненного состояния страны. Начавшееся в мае 2009 г. 
наступление на позиции боевиков – талибов вместе с рядом других 
подвижек в регионе имеет шанс привести к решению, пусть и не 
окончательному, наиболее сложной, разъедающей Пакистан изнут-
ри проблемы диверсионных актов терроризма. Складывающееся в 
стране общественное мнение ныне более решительно настроено 
против экстремистов и демонстрирует понимание необходимости 
решительной борьбы с террористами. Взрыв негодования вызвало 
осуществленное террористом-смертником в июне 2009 г. убийство 
в Лахоре одного из уважаемых богословов Алламы Ниами. Во мно-
гих городах страны люди соблюдали траур, закрылись рынки и ма-
газины. Считается, что за этим терактом стояли талибы Масуда, 
мстящие клирику за его проповеди против террора и использование 
в качестве орудия самоубийц. 



 146

В обществе наблюдается, хотя и медленный, отход от мне-
ния, что все беды в стране – следствие козней противников, прежде 
всего Индии, а также США и Афганистана. Публика, впрочем, еще 
охотно верит в теорию заговоров и подпольных махинаций, она 
легко поддается и трудно освобождается от проводимой сверху 
индоктринизации. Пакистанский патриотизм все еще цепко дер-
жится за постулаты сильной армии, борьбы за освобождение Каш-
мира, особой миссии идеологического государства и т.д. Но на об-
щественных установках и настроениях постепенно сказывается 
большая открытость для информации извне, свобода высказываний 
в печати и на телевидении. Многими отмечается высокий профес-
сионализм пакистанских СМИ, популярность частного телевидения 
(телеканалов GЕО и др.). За последние годы быстро расширилась 
мобильная связь (количество сотовых телефонов достигло 80 млн.), 
многократно увеличилось число пользователей Интернета. Паки-
стан, по мнению некоторых известных авторов, готов к тому, что-
бы превратиться из идеологического государства в нормальное, 
«функциональное».  

Характерно, что, несмотря на талибанизацию, а может быть, 
и благодаря ей, в Пакистане не произошло усиления популярности 
исламских партий. На выборах 2008 г. они потерпели неудачу, со-
брав менее 5% голосов. Не наблюдается также на данном этапе 
серьезного обострения этнонациональных и региональных разно-
гласий и противоречий. В стране сегодня нет ни одной политиче-
ской силы (за исключением отдельных маргинальных организаций 
Белуджистана и Синда), которые выступали бы с сепаратистскими 
лозунгами. Поэтому все страхи и сомнения относительно будущего 
Пакистана можно отнести к гипотетическим временам, которые 
могут наступить, на наш взгляд, в достаточно отдаленной перспек-
тиве. Большинство региональных и внерегиональных держав 
(включая Индию, Китай и Россию) не заинтересованы в усугубле-
нии трудностей, с которыми сталкивается Пакистан. Россия могла 
бы усилить свою активность на пакистанском направлении, расши-
рить политические и торгово-экономические связи с ним, осущест-
вить совместные проекты на многосторонней основе, в рамках 
Шанхайской организации сотрудничества (ШОС) и других между-
народных структур.  

«Азия и Африка сегодня»,  
М., 2009 г., № 11, с. 13–17.  

 



 147

Хак Мехаммад Сайфул,  
политолог 
ПОЛИТИЧЕСКИЙ ИСЛАМ 
В НАРОДНОЙ РЕСПУБЛИКЕ 
БАНГЛАДЕШ 
 
В условиях глобализации, включившей в свою орбиту прак-

тически весь мир, активно проявляются новые тенденции полити-
ческого развития. Одной из них является подъем исламского фун-
даментализма, который, пройдя в XX в. через различные этапы 
развития, в начале XXI в. превратился в общезначимый фактор, 
влияющий на политику как отдельных стран, так и международно-
го сообщества в целом. Став неотъемлемой частью глобальной по-
вестки дня, современный исламский фундаментализм привлекает к 
себе все большее внимание исследователей, анализирующих его 
умеренные и радикальные формы, стратегию и тактику, идеологи-
ческие направления. В связи с этим представляют интерес тенден-
ции развития исламского фундаментализма в четвертой по числен-
ности мусульманской стране в мире – Народной Республике 
Бангладеш. Основанная в 1971 г. в результате отделения от Паки-
стана, Республика Бангладеш в первые годы независимости разви-
валась как светское государство под руководством пришедшего к 
власти национально-освободительного движения во главе с шей-
хом Муджибуром Рахманом. Однако после военного переворота 
1975 г. Бангладеш начала активное движение в сторону исламиза-
ции, в результате чего в 1988 г. ислам стал по Конституции госу-
дарственной религией. После перехода к демократическому прав-
лению в результате народной революции 1990 г. проблема 
взаимоотношения политики и религии сохранилась, однако роль 
ислама в политике в целом не была пересмотрена по сравнению со 
второй половиной 70–80-х годов. В итоге политическая система 
включила в свой состав умеренные фундаменталистские политиче-
ски силы, одновременно противостоя исламским экстремистам.  
В результате на сегодняшний день исламский фундаментализм ук-
репился в Бангладеш как влиятельное политическое течение, 
имеющее свои исторические предпосылки и активно участвующее 
в формировании политической повестки дня в стране. 

Современный исламский фундаментализм в Бангладеш имеет 
исторические корни еще в колониальной Индии, когда его осново-
положник, журналист и философ шейх Сьед Абул А'аля Маудуди 



 148

(Маулана Mayдуди), основал в 1941 г. политическую партию 
Джаммат-и-Ислами. После краха колониализма партия имела отде-
ления как в Индии, так и Пакистане, а после образования Бангла-
деш в 1971 г. было создано новое отделение, которое стало назы-
ваться Джамаат-и-Ислами Бангладеш. 

С самого начала своей деятельности Джамаат-и-Ислами 
Бангладеш испытала на себе ряд факторов, затруднивших реализа-
цию партией своих целей и задач. Хотя около 90% бенгальцев ис-
поведуют ислам, который был распространен в этих местах еще со 
времен империи Великих Моголов, в Бангладеш получила широкое 
распространение нефундаменталистская версия ислама, ставшая 
одним из элементов идеологии бенгальского национализма. Проти-
воречия между различными версиями ислама наглядно проявились, 
когда нынешняя Республика Бангладеш являлась частью Пакиста-
на, созданного в соответствии с «теорией двух наций» основателя 
Пакистана Мохаммада Али Джинны. Согласно этой теории, в ос-
нову наций бывшей Британской Индии закладывался религиозный 
принцип, в соответствии с которым ее мусульманская часть фор-
мирует собственное государство – Пакистан, в отличие от Индии, 
народы которой исповедуют индуизм. Однако, поскольку вошед-
ший в Пакистан бенгальский народ имел существенные отличия по 
культуре, языку и экономическому положению от остальной части 
Пакистана, то среди него распространилась идеология бенгальско-
го национализма, имеющая светский характер и делающая акцент 
на национальной, а не религиозной идентичности. В этих условиях 
развернувшая активную деятельность на территории всего Паки-
стана Джамаат-и-Ислами сделала объектом своей атаки все виды и 
формы национализма, который партия считала несовместимым с 
исламом. Джамаат рассматривала национализм как препятствие 
для осуществления своего замысла – победа ислама во всемирном 
масштабе и формирование исламской теократии вне зависимости 
от нации, исповедующей ислам. Поэтому еще в 60-е годы партия  
начала «массивное культурное и идеологическое наступление на 
социализм и бенгальский национализм», обвиняя своих противни-
ков в Восточном Пакистане в том, что они действуют в интересах 
Индии. 

Суть бенгальского национализма, в понимании основателя 
бангладешского государства шейха Муджибура Рахмана, состоит в 
«необходимости для народа черпать вдохновение в бенгальской 
культуре, языке, фольклоре и в целом в бенгальской среде». По его 



 149

мнению, «такое вдохновение будет побуждать бенгальцев лучше 
трудиться во имя Золотой Бенгалии». После создания независимого 
государства пришедшие к власти бенгальские националисты запре-
тили деятельность религиозных партий, но сторонники Джамаат 
продолжили борьбу в условиях подполья. Их выход на политиче-
скую сцену страны смог состояться только после военного перево-
рота 1975 г., когда светские силы были отстранены от власти, а 
пришедшее им на смену военное руководство, стремясь заручиться 
поддержкой умеренных исламских фундаменталистов, начало про-
цесс исламизации страны. 

В результате во второй половине 70-х годов деятельность ис-
ламских партий была разрешена, из Конституции был изъят прин-
цип секуляризма и заменен на «абсолютную веру во Всемогущего 
Аллаха». Эти меры «усилили позиции правых религиозно-общин-
ных сил в стране, а назначение их представителей на ключевые по-
сты в госаппарате, укрепление их позиций в армии, оказание под-
держки со стороны внешних панисламистских кругов позволили 
им оказывать практическое влияние на внутреннюю и внешнюю 
политику Бангладеш». Светский принцип бенгальского национа-
лизма был заменен на принцип «бангладешского национализма», 
подчеркивающий мусульманскую идентичность большинства гра-
ждан Бангладеш в противовес большинству индуистов в индий-
ском штате Западная Бенгалия.  

С конца 70-х – начала 80-х годов тенденция исламизации 
страны продолжала нарастать по мере того, как сменявшие друг 
друга военные руководители стремились использовать ислам для 
легитимации своего правления. Такая политика, по мнению ряда 
наблюдателей, отражала авторитарную культуру гражданской и 
военной олигархий, стремящихся к собственной политической ле-
гитимации и замене идеи светского социально-ориентированного 
государства на идею ислама как государственной религии. В ре-
зультате в 1988 г. ислам становится государственной религией 
Бангладеш по Конституции. Конституция Бангладеш была принята 
в 1972 г. и первоначально носила секуляристский характер, однако 
после 1975 г. в нее вносились поправки, закрепляющие возрастаю-
щую роль ислама в государственной политике. В 80-е годы ислам-
ские фундаменталисты быстро наращивали свою активность, зару-
чившись поддержкой своих единомышленников в Пакистане, 
Саудовской Аравии и других странах, в основном Ближнего Восто-
ка. В это время быстро росло число мусульманских школ, мечетей, 



 150

шариатских судов, исламских неправительственных организаций. 
Помимо целей легитимации, военные диктатуры стремились ис-
пользовать исламских фундаменталистов в качестве противовеса 
сторонникам светского правления. Военные режимы не просто да-
ли возможность исламским фундаменталистам войти в большую 
политику, но и ввели исламизацию в государственную повестку 
дня, сделали ислам де-факто государственной идеологией. После 
краха авторитаризма в 1990 г. исламские фундаменталисты смогли 
быстро консолидировать свое влияние в условиях парламентской 
системы правления. Обе основные партии Бангладеш – левоцен-
тристская Народная лига и правоцентристская Бангладешская  
националистическая партия – стремились заручиться поддержкой 
умеренных сторонников ислама. В 2001 г. к власти пришла коа- 
лиция из Бангладешской националистической партии, одной из 
фракций Национальной партии бывшего военного диктатора  
Эршада, и исламских партий Джамаат-и-Ислами и Фронт ислам-
ского единства. 

Таким образом, на сегодняшний день исламский фундамен-
тализм глубоко укоренился в бангладешской политической систе-
ме. Он быстро адаптировался к переменам, произошедшим после 
смены политического курса в 1975 г., и превратился в одну из ве-
дущих сил бангладешской политики. В результате исламские фун-
даменталисты начали оказывать существенное влияние на полити-
ку, а основным выразителем их идей на бангладешской 
политической сцене стала умеренная исламская фундаменталист-
ская партия Джамаат-и-Ислами. 

История партии Джамаат-и-Ислами Бангладеш отражает дол-
гий и сложный путь исламского фундаментализма к занятию доми-
нирующих позиций в бангладешской политике. Основатель партии 
Маулана Маудуди (1903–1979) придерживался антимодернистско-
го, антисекуляристского течения в исламе, зародившегося в новом 
качестве еще в XVIII в., и был противником светского исламского 
национализма в духе основателя Пакистана Мухаммада Али 
Джинны и Мусульманской лиги. Вместе с тем, Джамаат-и-Ислами 
отвергает крайние методы борьбы за достижение своих целей и 
действует в рамках либерально-демократической политической 
системы, стремясь к ее мирной трансформации в исламскую поли-
тическую систему. Для достижения своей цели – создания ислам-
ского государства на основе законов шариата – партия Джамаат 
опирается на соблюдение закона, парламентские методы борьбы и 



 151

цивилизованный путь прихода к власти, в отличие от радикальных 
исламских фундаменталистских групп, использующих тактику на-
силия. Помимо основной цели – создания исламского государства – 
первоочередная задача партии состоит в агитационной деятельно-
сти и работе с общественным мнением с помощью расширения ор-
ганизации, проведения кампаний и обучения, развития обществен-
ных организаций. Идеология Джамаат отличается от идеологий тех 
мусульманских партий, которые придерживаются принципа разде-
ления религии с другими сферами общественной жизни. Маудуди 
придерживался теории, согласно которой необходимо создавать 
исламское правление во всех аспектах общественной жизни, т.е. 
исламскую экономику, исламское право, исламскую политическую 
организацию и т.д. Поэтому сторонники исламского фундамента-
лизма рассматривают политику, экономику и остальные сферы 
жизни общества как неотделимые от религии и как сферу для реа-
лизации ее принципов. 

Партия рассматривает исламское общество как опирающееся 
на три фундаментальные основы: 1) подчинение Богу против секу-
ляризма; 2) гуманизм против национализма; 3) суверенитет Бога и 
понятие вице-регентства (халифата) людей вместо суверенности.  

Политическая программа Джамаат-и-Ислами состоит из че-
тырех пунктов. Первый связан с пропагандой и агитацией, с помо-
щью которых предполагается реконструировать мысли людей на 
базе Священных Корана и Сунны. Второй пункт касается органи-
зации и образования, что предполагает организацию и обучение 
мусульман посредством практической деятельности. Третий состо-
ит в социальной реформе, преследующей цель повышения уровня 
жизни людей посредством широкого социального обеспечения. 
Четвертый касается реформы правительства и государственного 
управления в духе ислама. Маудуди отвергал национализм и про-
пагандировал идею всемирной исламской революции. Поэтому он 
противостоял как Индийскому национальному конгрессу, так и 
Мусульманской лиге, стоявшим у истоков, соответственно, индий-
ского и пакистанского государств, пропагандировал идею теодемо-
кратии, управляемой единственной партией, называемой Партией 
Бога. Идеология Джамаат-и-Ислами противостоит одновременно 
секуляризму, капитализму, социализму и национализму. 

Важная особенность идеологии Джамаат-и-Ислами состоит в 
том, что партия считает необходимым бороться не только с раз-
личными формами национализма, но и с идеологиями капитализма 



 152

и социализма. Партия в равной степени отвергает как капиталисти-
ческий путь развития, так и социалистическую систему, рассмат-
ривая обе системы как противоречащие исламу. Важную роль в 
достижении партией своих целей и задач играет ее организация, 
принципы построения которой подчинены, помимо идеологии, 
партийной стратегии и тактике. Основная ставка в партийной орга-
низации делается на относительно небольшой круг идеологически 
приверженных и тесно сплоченных людей, которые занимают свое 
место в соответствии с определенной иерархией в зависимости от 
своей роли в партии, а также идейной и профессиональной подго-
товки. Правила партийной жизни Джамаат носят строгий характер, 
а приоритет отдается не количеству членов, а их качеству. Чтобы 
стать полноправным членом партии, нужно долго изучать партий-
ную идеологию и пройти через сложную систему отбора. В 80-х 
годах партия имела 1 тыс. полноправных членов, происхождение 
большинства из них было связано со средним и низшими слоями 
общества. В студенческой организации в это же время большинст-
во членов были связаны с сельскохозяйственными профессиями. В 
целом основу социальной базы Джамаат-и-Ислами составляет об-
разованный средний класс. Особую роль в партии играет ее моло-
дежное крыло, созданное в 1977 г. и охватывающее школы, кол-
леджи и университеты в Бангладеш. Вступление в студенческую 
организацию Джамаат-и-Ислами состоит из нескольких шагов: 
первый уровень называется «работник», второй – «товарищ», тре-
тий – «член», которым становятся в случае демонстрации полной 
приверженности партии и активной практики исламского образа 
жизни, предписанного организацией. Сложный характер организа-
ционной структуры партии предполагает серьезный кадровый от-
бор, поэтому партия носит в целом элитарный характер. 

Помимо умеренного исламского фундаментализма, поддер-
живаемого партией Джамаат-и-Ислами, в республике получили 
развитие радикальные фундаменталистские организации, дейст-
вующие в подполье и использующие террор в качестве инструмен-
та политики. Благоприятную почву для деятельности этих органи-
заций составляет такое традиционное явление бангладешского 
общества, как коммунализм, уходящий корнями еще во времена 
колониализма. 

Под коммунализмом применительно к восточным обществам 
обычно понимается политика правых религиозных сил, направлен-
ная на разжигание межрелигиозной, межэтнической и т.п. вражды. 



 153

Коммунализм тесно связан с локализмом, так как он делает упор на 
местные органы власти, противопоставляя их центральному прави-
тельству. Коммунализм противостоит современному принципу го-
сударства-нации, основанного на территориальной и политической 
общности, поэтому для коммуналистских сил характерно отожде-
ствление понятий «нация» и «религиозная община». Коммунализм 
может принимать религиозные, этнические или племенные формы, 
отвергая светское строительство наций по западному образцу. 

Бангладешский коммунализм можно рассматривать как част-
ный случай более широкого южно-азиатского коммунализма – осо-
бого исторического феномена, уходящего своими корнями во вре-
мена колониализма. Британская Индия с ее большим количеством 
этносов и религий отличалась таким явлением, как вражда на мест-
ном уровне между различными кланами, этническими и религиоз-
ными группами, общинами и т.д. Эта борьба затем проявилась и 
после колониализма в новых независимых государствах: Индии, 
Пакистане и Бангладеш, став серьезным препятствием в ходе их 
национальной интеграции и государственного строительства. 

Коммуналистский конфликт – относительно недавний по ис-
торическим меркам феномен, зарождение которого относится ко 
второй половине XIX в. Различные религиозные группы или сооб-
щества много веков находились часто в иерархической социальной 
и экономической взаимозависимости, а значение сообщества силь-
но менялось в последние 200 лет, вначале под влиянием колониа-
лизма и затем в ответ на требования политической конкуренции в 
условиях универсального избирательного права. 

Многие исследователи сходятся на том, что коммунализм 
возник как крайняя форма реакции на модернизацию и демократи-
зацию. Индийский историк Бипан Чандра рассматривает коммуна-
лизм как мелкобуржуазный феномен колониальной Индии, увязы-
вающий религию той или иной группы с ее социальными, 
экономическими и политическими интересами. Можно согласиться 
с тем, что «этнические, расовые, религиозные и другие подобного 
рода коммуналистские конфликты сильно переплетаются в совре-
менной истории с тонкими линиями непримиримости, так что их 
понимание очень важно для миротворцев и политиков». Бангла-
дешский коммунализм, таким образом, унаследован от времен ко-
лониальной Индии, поэтому можно рассматривать и индийский, и 
бангладешский коммунализм как явления одного порядка. Если в 
случае Индии коммунализм проявляется в первую очередь в форме 



 154

индуистского экстремизма, то в Бангладеш основной формой коло-
ниализма стал исламский экстремизм. Являясь противником со-
временной формы национального государства, исламский комму-
нализм активно боролся против самого создания бангладешского 
государства, а затем – с секуляристскими и умеренными силами, 
противостоящими тенденции исламизации бангладешского госу-
дарства. В начале 70-х годов основатель бангладешского государ-
ства шейх Муджибур Рахман говорил о несовместимости комму-
нализма и социализма, который составлял один из основных 
принципов государственной политики в первые годы после незави-
симости. Оправившись от поражения 1971 г., коммунализм быстро 
реанимировался и адаптировался к новой ситуации. Взгляды бен-
гальского и индийского коммунализма на историю стали объектом 
критики со стороны проживающего в Бангладеш народа чакма, в 
основном исповедующего буддизм. Кроме того, исламский комму-
нализм, в ряде случаев, был неприемлем для многих представите-
лей других религий в Бангладеш, в том числе христиан, индуистов 
и т.д. Это связано с тем, что коммунализм создает благоприятную 
почву для религиозного экстремизма, что и проявилось особенно 
сильно к 90-м годам XX в. 

Конец XX – начало XXI в. отмечены значительным усилени-
ем бангладешских экстремистских исламских организаций, чис-
ленность которых достигла 100 тыс. человек, причем 15 тыс. из них 
являются активными членами этих организаций. Это привело к 
вспышкам террористической активности, в ходе которых некото-
рые группы проповедовали идею с помощью насилия добиваться 
исламской революции в Бангладеш. 

Сопутствующий коммунализму исламский экстремизм стал 
одним из важнейших вызовов бангладешской политике. Он во мно-
гом определяет политическую повестку дня Бангладеш не только 
во внутреннем, но и в международном измерении. На сегодняшний 
день в республике существуют несколько десятков религиозных 
боевых организаций. Как отмечает индийский журналист 
X. Карлекар, в то время как основное внимание мирового сообще-
ства было приковано к проблеме международного терроризма в 
Афганистане, Ираке и Пакистане, одним из главных экспортеров 
этого явления становится Бангладеш. В бангладешской политике 
особое положение занимают радикальные фундаменталистские 
группы, такие как Джамаат уль-Муджахиддин Бангладеш 
(ДЖУМБ) и Харкат-уль-Джихад аль-Ислами (ХУДЖИ). Они стре-



 155

мятся к замене парламентской системы исламским государством, 
действуя в подполье и отказываясь от сотрудничества с правитель-
ством. Эти группы требуют бескомпромиссного осуществления 
своих целей, стремятся к созданию халифата, и их главное тактиче-
ское средство состоит в терроре. ХУДЖИ рекрутирует в свои кад-
ры из мусульманских школ Бангладеш и насчитывает, по некото-
рым данным, около 15 тыс. последователей. В Бангладеш также 
активно действуют международные исламистские экстремистские 
группы. Многие из них финансируются неправительственными ор-
ганизациями Саудовской Аравии, ОАЭ и Кувейта, такими как Воз-
рождение общества исламского наследия, базирующаяся в Кувейте. 
Между тем не менее важную роль, чем международные исламские 
экстремистские организации, играют внутренние факторы ислам-
ского экстремизма в Бангладеш.  

Таким образом, коммунализм, а также исламский экстре-
мизм, рост которого является глобальной тенденцией, сопутст-
вующей глобализации, в полной мере проявили себя в Бангладеш. 
Это отразилось и на фокусе внимания к этой стране со стороны 
международного сообщества. Если на протяжении XX в. события в 
Бангладеш профессионально изучали в основном политологи-
востоковеды и специалисты по международным отношениям, то в 
начале XXI в. молодая южно-азиатская республика прочно вошла в 
фокус внимания стратегов и аналитиков в области борьбы с меж-
дународным терроризмом. 

Внимание международного сообщества к исламскому экс-
тремизму в Бангладеш значительно усилилось после событий  
11 сентября 2001 г. В сентябре 2006 г. в Нью-Йорке состоялась ме-
ждународная конференция под названием «Терроризм, демократия 
и экономическое развитие в Бангладеш», спонсорами которой вы-
ступили нью-йоркский Центр в поддержку исследований и органи-
зация «Американские бангладешцы против терроризма». Сам факт 
проведения этой и других подобных конференций говорит о рас-
тущей озабоченности международной общественности и отдель-
ных граждан, в том числе принадлежащих к бангладешской диас-
поре за рубежом, состоянием демократии, религиозной свободы и 
прав человека в Бангладеш в связи с тенденциями роста религиоз-
ного и политического экстремизма в стране. Правительство право-
центристов и умеренных исламских фундаменталистов подчерки-
вало свое стремление к борьбе с экстремизмом и запретило две 
влиятельные исламские экстремистские организации. Дальнейшее 



 156

повышение эффективности борьбы с экстремизмом может быть 
достигнуто при совместных усилиях власти, оппозиции, неправи-
тельственных организаций и других институтов гражданского об-
щества, опираясь при этом на поддержку со стороны мирового со-
общества и международных организаций, задействованных в деле 
борьбы с терроризмом. 

В отличие от экстремистских исламских фундаменталистов, 
представители умеренных исламистов готовы работать в коалиции 
с правящей Националистической партией и делают основную став-
ку на компромиссную реализацию цели исламизации бангладеш-
ского государства. Так, например, в 2001–2008 гг. умеренно исла-
мистская партия Джамаат-и-Ислами являлась членом правящей 
коалиции с Бангладешской националистической партией и другими 
партиями в кабинете Халеды Зии. Как показывает анализ проблем 
бангладешского исламского фундаментализма и коммунализма, в 
условиях политической культуры восточного типа большую роль в 
политическом процессе играют этнические и религиозные факто-
ры. В странах, не испытавших влияние секуляризации, этнорелиги-
озные факторы не отделены от политики, а часто используются как 
инструмент и способ ее легитимации.  

Религиозные противостояния усугубляется межэтническими 
конфликтами, часто угрожающими не только политической ста-
бильности, но и территориальной целостности государства. Поэто-
му для понимания политики Бангладеш, а также многих других 
стран Востока, важен анализ влияния, в том числе религиозных 
факторов, на политические процессы в этих странах. 

«Мир и политика»,  
М., 2009 г., № 5, с. 132–139. 

 
 
Б. Долгов,  
востоковед 
РАДИКАЛЬНЫЙ ИСЛАМИЗМ  
В АЛЖИРЕ, МАРОККО И ТУНИСЕ 
 
Исламистское движение и его экстремистское течение – ра-

дикальный исламизм, или джихадизм, – продолжают оставаться 
наиболее значительным феноменом XXI в. Рассмотрим проявления 
радикального исламизма в трех странах Северной Африки – Алжи-
ре, Тунисе и Марокко.  



 157

Причины подъема фундаменталистской идеологии в арабо-
мусульманском мире в целом и в Северной Африке в частности 
были обусловлены как внутренними причинами, специфическими 
для каждой страны, так и внешними факторами. Тем не менее 
можно констатировать, что общим явлением, характерным для 
внутренней ситуации в Алжире, Тунисе и Марокко, в конце 80-х 
годов XX в. стало обострение социально-экономических проблем. 
В Алжире и Тунисе это происходило на фоне политического кри-
зиса. Что касается внешних факторов, то они во многом были обу-
словлены следующими важными событиями истории XX в. 

Первое – исламская революция в Иране (1978–1979), сверг-
нувшая шахский режим, пытавшийся осуществить вестернизацию 
Ирана. Иранская исламская революция явилась своеобразным им-
пульсом для распространения и экспансии исламистских концеп-
ций в мусульманском мире, хотя и имела определенно ограничен-
ный характер в силу своей шиитской догматики, отличающейся в 
известной мере от суннитского «исламского проекта».  

Второе – гражданская война в Афганистане (1979–1992), 
привлекшая тысячи мусульман со всего исламского мира, в том 
числе из стран арабского Магриба, в ряды муджахидов (борцов за 
веру), воевавших против афганского правительства, стремившегося 
реализовать в Афганистане социалистическую идею, и поддержи-
вавших его советских войск. Необходимо отметить, что в тот пери-
од, характеризовавшийся глобальным противостоянием двух 
сверхдержав и соответственно двух военно-политических блоков, 
существенную роль в становлении радикального крыла исламист-
ского движения сыграли также США и Саудовская Аравия. Эти 
государства, стремясь ослабить своего главного стратегического 
противника – СССР, оказывали всевозможную поддержку ислами-
стским организациям, направлявшим наемников для борьбы с аф-
ганским правительством. Впоследствии афганские «муджахиды» 
(арабы и выходцы из других мусульманских стран) составили ядро 
многих радикальных исламистских группировок как в арабских 
странах, в том числе в Магрибе, так и в «горячих точках» по всему 
миру. В то же время развал советского блока и крах социалистиче-
ской доктрины, явившиеся наиболее важными событиями конца 
XX в., косвенным образом также стали факторами, способствовав-
шими распространению исламистской идеологии. Речь идет о том, 
что в результате коллапса «социалистического лагеря» на рубеже 
80–90-х годов XX в. происходит отказ ряда арабских стран от ранее 



 158

провозглашавшейся ими идеологии национализма с элементами 
социализма (национальный или исламский социализм). В результа-
те образовавшийся своеобразный идеологический вакуум стал за-
полняться различными исламистскими концепциями, отражавши-
ми, в том числе, социальный протест неимущих слоев населения, 
так как многие арабские страны переживали в этот период соци-
ально-экономический кризис.  

1. В Алжире на волне масштабной демократизации общест-
венно-политической жизни, проходившей на фоне системного кри-
зиса, переживавшегося страной, в начале 90-х годов сформирова-
лось и выросло в наиболее влиятельную политическую силу самое 
массовое в арабском мире исламистское движение – Исламский 
фронт спасения (ИФС). Легитимному приходу к власти исламистов 
после того, как на муниципальных и парламентских выборах за 
ИФС проголосовало около 50% избирателей, помешало вмеша-
тельство армии, традиционно занимавшей доминирующее положе-
ние в жизни алжирского общества. Это, в свою очередь, привело к 
радикализации исламистского движения, экстремистские силы  
которого развязали многолетнее вооруженное противостояние с 
властями. В своей активной форме оно продолжалось с 1992 по 
1999 г., в течение которых погибло более 150 тыс. алжирских гра-
ждан. Алжир был поставлен на грань гражданской войны и стал 
одним из очагов радикального исламизма, борьба с которым про-
должается до сих пор. Тем не менее руководство Алжира во главе с 
президентом Абдель Азизом Бутефликой, избранным в 1999 г. и 
переизбранным на второй срок в 2004 г., сумело, с одной стороны, 
в основном подавить радикальный исламизм и, с другой стороны, 
инициировать процесс восстановления гражданского согласия. Был 
принят закон об амнистии исламистам, добровольно прекратившим 
вооруженную борьбу. В 2005 г. была одобрена на общенациональ-
ном референдуме «Хартия за мир и национальное примирение», 
имевшая целью дать возможность вернуться к мирной жизни тем, 
кто был вовлечен в экстремистские группировки. Со значительной 
долей уверенности можно констатировать, что большинство ал-
жирцев и алжирского истеблишмента поддерживает политический 
курс президента Бутефлики, направленный на улучшение социаль-
но-экономической ситуации в стране, дальнейшее развитие демо-
кратических процессов и одновременно жесткое подавление экс-
тремизма. Отражением этого курса является завершение новой 
редакции гражданского, уголовного и семейного кодексов. Наряду 



 159

с этим планируется существенным образом повысить роль местных 
органов власти и совершенствовать процесс демократизации обще-
ственно-политической жизни. В связи с этим вносятся изменения и 
дополнения в законы о местном самоуправлении, политических 
партиях и СМИ. В целях инициирования развития местного само-
управления на основании бюджета на 2008 г. и разрабатываемых 
Министерством внутренних дел поправок к статусу балядий и ви-
лай (районных и областных органов власти) их бюджет увеличива-
ется почти в десять раз.  

При разработке перспективных программ дальнейшего соци-
ально-экономического развития страны алжирское руководство 
учитывает недавний исторический опыт «черного десятилетия» 
(так в Алжире называют период вооруженного противостояния 
властей и оппозиционных группировок в 1992–1999 гг.) и уделяет 
большое внимание как социальным вопросам, так и политике по 
отношению к той части населения, которая считает необходимым 
сохранение мусульманских исторических традиций и «исламских 
ценностей» в качестве непременного условия дальнейшего разви-
тия алжирского общества. В правительственной программе разви-
тия Алжира на 2004–2009 гг. планируется, в частности, ввод в 
строй более 1 млн. единиц жилья (к 2008 г. уже возведено около 
500 тыс. единиц жилья). В то же время провозглашается, что «ал-
жирский народ, внесший огромный вклад в развитие и распростра-
нение ислама, и впредь будет прилагать все усилия для сохранения 
и дальнейшего процветания великой арабо-мусульманской цивили-
зации». Большой интерес и дискуссию в обществе вызвало пред-
ложение, поддержанное парламентом, «Национальной организаци-
ей муджахидов» (ветеранов национально-освободительной борьбы 
1954–1962 гг.), Форумом руководителей предприятий (крупнейшей 
организацией представителей алжирского бизнеса, объединяющей 
руководителей как государственных, так и частных предприятий) и 
премьер-министром о внесении поправок в Конституцию Алжира, 
предусматривающих, в частности, предоставление третьего манда-
та для президента страны на президентских выборах в 2009 г. Со-
ответствующий закон, закрепляющий данные поправки, был при-
нят в ноябре 2008 г., а официальное выдвижение кандидатуры 
А. Бутефлики на пост президента Алжира в качестве независимого 
кандидата состоялось 13 февраля 2009 г. Несмотря на то что дейст-
вующий президент далеко не молод (род. в 1936 г.) и не совсем 
здоров (Бутефлика страдает язвой желудка. В 2005 г. он находился 



 160

на лечении во Франции, где ему была сделана операция), большин-
ство политических сил поддерживает Абдель Азиза Бутефлику и 
видит в нем харизматического лидера, которому нет равноценной 
альтернативы на настоящий момент.  

Необходимо подчеркнуть, что умеренное крыло алжирского 
исламистского движения достаточно полно представлено в алжир-
ском парламенте – Национальной народной ассамблее (ННА) тре-
мя политическими партиями. Причем они не представляют собой 
единого парламентского блока. Две из них – «Движение общества 
за мир» (ДОМ), руководимая Бугеррой Солтани, и «Нахда», во гла-
ве которой стоит Ляхбиб Адами, в настоящее время входят в пре-
зидентскую коалицию и полностью поддерживают президентский 
курс. Более того, партия ДОМ, обладающая достаточным полити-
ческим весом, наряду с партиями НДО и ФНО составляет основу 
президентской коалиции в ННА. Третья исламистская партия, 
представленная в ННА, «Движение за национальную реформу» 
(ДНР), возглавляемая одним из наиболее известных деятелей уме-
ренного исламизма Абдаллой Джабаллой, состоит в оппозиции 
официальному курсу, выступает против правительственной про-
граммы широкомасштабной приватизации и ратует за «исламскую 
социальную справедливость». ДНР, считавшееся наиболее много-
численной и влиятельной умеренной исламистской партией, в по-
следнее время утрачивает доверие у избирателей, получив на пар-
ламентских выборах 2007 г. всего три депутатских места (на 
прошлых парламентских выборах 2002 г. ДНР имело 43 места). В 
то же время руководство бывшего ИФС пытается добиться отмены 
судебного решения о его роспуске (принятого в 1992 г.) и вновь 
выйти на политическую авансцену. Бывшие лидеры ИФС и «Ис-
ламской армии спасения» (ИАС) в интервью алжирской прессе 
объявляют о своей готовности работать совместно с властями для 
возрождения Алжира. Так, например, Аббаси Мадани и Али Бен-
хадж (бывший президент ИФС и его бывший заместитель) заявили, 
что в результате их активного посредничества многие боевики из 
экстремистских группировок, действовавших в десяти центральных 
и восточных провинциях страны, сложили оружие и сдались вла-
стям. В свою очередь Мадани Мезраг, бывший эмир Исламской 
армии спасения (ИАС), проводивший посреднические переговоры 
с боевиками, объявил, что он не пожалеет усилий, чтобы вернуть 
обманутых алжирских братьев к мирной жизни. 



 161

В Алжире действует также радикальное течение исламизма, 
которое в настоящее время представлено в основном двумя воору-
женными группировками – «Салафитской группой для проповеди и 
боръбы» (СГПБ) и «Вооруженными исламскими группами» (ВИГ), 
которые насчитывают в своих рядах, по разным оценкам, от 650 до 
1 тыс. боевиков. Причем ВИГ в начале 2000-х годов распалась на 
несколько зачастую враждующих между собой группировок, а их 
бывший лидер отказался от вооруженной борьбы. СГПБ была соз-
дана в 1998 г. Хасаном Хаттабом, одним из командиров ВИГ, не 
согласным с такфиристской доктриной тогдашнего национального 
эмира ВИГ Антара Зуабри. Хасан Хаттаб, пользовавшийся под-
держкой Бен Ладена и иорданского исламистского идеолога Абу 
Катады, издававшего в 90-е годы в Лондоне исламистский журнал 
«Аль-Ансар» (Соратники Пророка), провозгласил возврат к «под-
линному салафизму», вышел со своими сторонниками из состава 
ВИГ и создал собственную группировку – СГПБ. Наряду с дейст-
виями внутри Алжира СГПБ, выполняя указания руководства 
«Аль-Каиды», с 2004 г. предпринимала попытки распространить 
джихад на территории других африканских государств, поддержи-
вавших, по заявлениям «Аль-Каиды», «агрессивную политику 
США». Такими странами были Мавритания, Республика Чад, Ма-
ли, Нигер и Буркина-Фасо, где появились салафитские проповед-
ники. Двое видных руководителей СГПБ Хасан Хаттаб и Абд ар-
Раззак аль-Пара возглавили отряды боевиков, пытавшиеся «экспор-
тировать» джихад за пределы Алжира. В 2006 г. «национальный 
эмир» СГПБ Абд аль-Ваххаб Друкдель объявил о присоединении 
СГПБ к «Аль-Каиде» и изменил ее название на «Аль-Каида ислам-
ского государства Магриб» (КИГМ). В 2006–2008 гг. КИГМ акти-
визировала свои террористические действия и осуществила ряд 
взрывов в различных городах Алжира, в том числе в столице. В 
результате погибли десятки алжирцев, как военнослужащих, так и 
мирных граждан, а также иностранцев, среди которых были 11 со-
трудников миссии ООН в Алжире. Достаточно значительную роль 
в КИГМ играют «алжирские иракцы», т.е. молодые алжирцы (по 
различным оценкам, их несколько сотен), получившие боевой опыт 
в Ираке, где они действовали против оккупационных сил США. По 
возвращении в Алжир часть из них вступает в ряды КИГM и при-
меняет здесь свой «иракский опыт». 

Необходимо отметить, что борьба с проявлениями экстре-
мизма является одной из наиболее важных задач, стоящих в на-



 162

стоящее время перед алжирским руководством, которое использует 
для ее решения в том числе международную помощь. В рамках 
подписанного между Алжиром и РФ в 2001 г. Договора о стратеги-
ческом партнерстве наряду с экономическим и политическим со-
трудничеством продолжается работа совместной алжирско-
российской группы по сотрудничеству в области борьбы с терро-
ризмом и по вопросам безопасности. В то же время в сентябре  
2008 г. началась подготовка к заключению договора о стратегиче-
ском сотрудничестве между Алжиром и США, одним из главных 
пунктов которого будет координация усилий двух стран в борьбе с 
международным терроризмом, в частности с КИГМ. В связи с уча-
стившимися террористическими актами в Алжире усилены меры 
безопасности и регулярно проводятся мероприятия по предотвра-
щению актов террора. Например, в марте–апреле 2007 г. объеди-
ненные силы армии, полиции и жандармерии провели войсковую 
операцию, в результате которой был разгромлен крупный отряд 
КИГМ (около 100 боевиков), его опорный пункт, склады с оружием 
и взрывчаткой. Таким образом, можно констатировать, что эскала-
ция террористической активности радикального исламизма в  
Алжире в 2006–2008 гг. не привела к дестабилизации внутриполи-
тической ситуации в стране. Основные силы экстремистских груп-
пировок в Алжире подавлены, но о полной стабилизации обстанов-
ки говорить еще рано.  

2. В Тунисе проходили во многом идентичные алжирским 
процессы, т.е. подъем исламистского движения на фоне социально-
экономического и политического кризиса, переживавшегося стра-
ной в конце 80-х годов. Тем не менее за последние годы Тунис до- 
стиг существенного прогресса как в экономическом развитии, так и 
в демократических преобразованиях. Его руководству удалось вы-
вести страну из кризисного состояния, существенно улучшить эко-
номическую ситуацию, а также в достаточной степени поднять 
жизненный уровень основной массы населения. Так, в среднем за 
период 2000–2005 гг. ВВП в расчете на душу населения в Тунисе 
составил 2321 долл. (94-е место в мире). Для сравнения: за тот же 
период в Алжире этот показатель равен 1978 долл. (103-е место), в 
Марокко – 1390 долл. (135-е место), в Египте – 1356 долл.  
(133-е место). В частности, в Тунисе были разработаны специаль-
ные программы (на общегосударственном и региональном уров-
нях) по профессиональной подготовке молодежи и созданию до-



 163

полнительных рабочих мест, а именно «Программа по вовлечению 
молодежи в профессиональную жизнь».  

Необходимо отметить также, что президент Бен Али после 
своего прихода к власти в 1987 г. упразднил существовавшие ранее 
в Тунисе суды государственной безопасности и чрезвычайные три-
буналы. Одним из первых законов, принятых новым руководством, 
стал Закон о политических партиях, согласно которому запрещает-
ся использовать религию в политических целях. Кроме того, пар-
тии должны оставаться независимыми от какого бы то ни было 
иностранного влияния, им также запрещено получать любую фор-
му помощи от зарубежных организаций и физических лиц. Важной 
особенностью нового закона явилась закрепленная в нем обязан-
ность министра внутренних дел обращаться в судебную инстанцию 
в случае принятия решения о роспуске политической партии, в то 
время как в предыдущем Законе об ассоциациях (1959) такая про-
цедура была необязательной.  

В настоящее время в Тунисе действуют девять политических 
партий, шесть из которых (Демократическое конституционное объ-
единение, Партия народного единства, Социально-либеральная 
партия, Движение «Ат-Тадждид» (Обновление), Движение демо-
кратов-социалистов и Демократический юнионистский союз) пред-
ставлены в парламенте и имеют официальное право участвовать в 
президентских, парламентских и муниципальных выборах. Особо 
следует выделить организации, официально не имеющие статуса 
политической партии, но в то же время пытающиеся влиять на об-
щественно-политическую жизнь, представляя на выборах своих 
кандидатов в качестве независимых. Это прежде всего находящая-
ся на полулегальном положении партия «Ан-Нахда», лидеры кото-
рой в начале 90-х годов ратовали за создание «исламского госу-
дарства» в Тунисе. В то же время в Тунисе действуют небольшие 
объединения различной политической направленности – от араб-
ских националистов, баасистов и насеристов до ультра-левых  
социалистов. 

Важным политическим событием в Тунисе стали проходив-
шие в 2004 г. президентские и парламентские выборы. Им предше-
ствовали произведенные в 2002 г. и одобренные на общенацио-
нальном референдуме изменения в тунисской Конституции.  
Согласно этим изменениям, была сформирована нижняя палата  
тунисского парламента – Консультативный совет. Ранее тунисский 
парламент состоял из одной палаты – Совета депутатов. Наряду с 



 164

этим были упразднены ограничения на переизбрание президента на 
следующий мандат и увеличен предельный возраст для претенден-
та на президентский пост (до 75 лет), что позволило действующему 
президентур Бен Али (род. в 1936 г.) выставить свою кандидатуру 
и быть избранным на пост президента на четвертый срок (2004–
2009). 

Необходимо отметить, что в последние годы как в Тунисе, 
так и в других арабских странах наблюдается усиление внимания к 
мусульманской идентификации и политизации ислама, особенно в 
молодежной среде. Это явление, скорее всего, нельзя назвать 
«подъемом исламизма». Тем не менее Калифа Шатер, представи-
тель тунисской профессуры, вице-президент Ассоциации междуна-
родных исследований, назвал его в беседе с автором этих строк 
«спящим исламизмом». Причем данный процесс имеет не только 
религиозный, но также культурологический и социально-политиче-
ский характер. В определенной мере этот феномен можно охарак-
теризовать как своеобразный ответ «арабской улицы», демонстри-
рующей таким образом свою мусульманскую самоидентификацию 
в ответ на определенные элементы исламофобии. А именно: кари-
катуры на Пророка Мухаммеда, опубликованные в некоторых ев-
ропейских газетах, неудачные высказывания по поводу ислама па-
пы Римского, а также продолжающееся военно-политическое 
давление Запада, и прежде всего США, проявляющееся в постоян-
ной поддержке Израиля в арабо-израильском конфликте, вторже-
нии в Ирак, а также ливанском, афганском, иранском кризисах. Тем 
более, что часть молодежи арабских стран является в достаточной 
степени политизированной и живо интересуется политическими 
событиями, происходящими в мире, чему способствует распро-
странение кабельного телевидения и сети Интернет. В то же время 
именно молодежь в наибольшей степени страдает от нерешенности 
внутренних социально-экономических проблем в арабском мире, и 
особенно безработицы.  

Главари террористических организаций, прикрывающиеся 
лозунгами ислама, используют такую ситуацию в своих целях, 
объявляя действия Запада «войной против ислама». Пытаясь таким 
образом усилить свое влияние в молодежной среде, они в некото-
рых случаях достигают своей цели. В январе 2007 г. спецслужбы 
Туниса в ходе успешной операции ликвидировали в пограничном с 
Алжиром районе группу боевиков, насчитывавшую 27 человек 
(граждан Туниса). Боевики имели на вооружении автоматы, грана-



 165

тометы, большое количество взрывчатых веществ и планировали 
осуществить террористические акции в столице Туниса и ряде 
крупных городов. В ходе следствия выяснилось, что боевики про-
никли на территорию Туниса из сопредельного района Алжира, где 
они проходили боевую подготовку в течение 45 дней на нелегаль-
ных тренировочных базах алжирской террористической группи-
ровки «Аль-Каида исламского государства Магриб». В этой связи 
необходимо отметить, что президент Бен Али проводит умелую и 
взвешенную политику. Он сохраняет принципиальную преемст-
венность с политическим наследием первого президента Туниса 
X. Бургибы и в то же время подтверждает арабо-исламскую иден-
тификацию Туниса. Наряду с этим президент Бен Али жестко пре-
следует любые проявления экстремизма и сохраняет имидж хариз-
матического лидера. Это в немалой степени способствовало тому, 
что ряд политических партий выдвинули кандидатуру Бен Али на 
пятый мандат на президентских выборах 2009 г.  

З. В Марокко король Мухаммед VI, вступивший на престол 
в 1999 г. после кончины своего отца короля, Хасана II, провел ряд 
достаточно важных политических и административных реформ с 
целью демократизации общественно-политической жизни страны. 
В феврале 2004 г. вступил в силу новый Семейный кодекс (Муда-
вана), предоставляющий больше прав женщинам. Больше свободы 
и возможностей получили политические партии. По инициативе 
короля была создана Комиссия по расследованию нарушений прав 
человека», имевших место в период правления короля Хасана II.  
В ходе административной реформы были приняты постановления  
с целью ограничения всевластия губернаторов, борьбы с корруп- 
цией и усиления роли выборных законодательных органов в про-
винциях.  

Коррумпированность государственного аппарата оставалась 
одной из главных проблем Марокко, о которой, в своем докладе 
упомянули эксперты Международного банка. В то же время необ-
ходимо подчеркнуть, что коррупции и злоупотреблениям власти в 
той или иной мере подвержены многие режимы арабских и му-
сульманских стран (и не только), и Марокко не является в этом 
смысле каким-то исключением. Тем не менее необходимо под-
черкнуть, что коррумпированность и неэффективность государст-
венного аппарата, а также всевозможные нарушения и злоупотреб-
ления властей дают беспроигрышный козырь в руки исламистских 
идеологов. Они предлагают простое и быстрое, по их заявлениям, 



 166

решение проблемы – свержение коррумпированного и «неверного 
режима» и построение «исламского государства» на основах 
«справедливых законов Корана и шариата», в котором воцарится 
«исламская социальная справедливость». В то же время необходи-
мо отметить, что в 2000-е годы в Марокко продолжался процесс 
расслоения общества, уровень жизни значительной части населе-
ния оставался низким, острые социально-экономические проблемы – 
безработица, жилищный кризис, неразвитость жилищно-комму-
нальной структуры в провинциях и бедных кварталах – оставались 
нерешенными. Практически по всем гуманитарным показателям, в 
том числе по количеству неграмотных, Марокко было аутсайдером 
среди арабских стран. 

Мухаммед VI, пытаясь осуществить модернизацию экономи-
ки, демократизацию и обновление госаппарата, с одной стороны, 
продолжал политику реформ Хасана II и в то же время в известной 
степени совершал «революцию сверху». Она затрагивала все ветви 
государственного аппарата, включая армию и правоохранительные 
органы. Причем вновь назначаемые руководящие кадры должны 
были соответствовать так называемой «схеме Мидауи», т.е. систе-
ме отбора, сформулированной ближайшим помощником короля 
Ахмедом Мидауи. Эта система включала в себя два основных кри-
терия – высокие моральные качества (честность, неподкупность) и 
профессионализм, подтвержденный предыдущей безукоризненной 
службой. Среди таких высших функционеров «поколения Мухам-
меда VI» можно отметить министра внутренних дел Шакиба Бен-
мусса (назначен на этот пост в 2006 г.), получившего высшее тех-
ническое и юридическое образование во Франции и США, и Амину 
Белькадра, министра энергетики, шахт, водных ресурсов и окру-
жающей среды, закончившую Высшую национальную техниче-
скую школу в г. Нанси во Франции. Амина Белькадра, которую в 
Марокко называют «мадам Энергетика», заняла этот пост в 2007 г. 

Что касается исламистского движения в Марокко 2000-х го-
дов, умеренные исламисты продолжали быть представлены двумя 
наиболее значительными организациями – политической Партией 
справедливости и развития (ПСР) во главе с ее генеральным секре-
тарем Саадом Дин Османи и движением «Справедливость и благо-
деяние» (Аль-Адль ва-ль-ихсан), которым руководит шейх Ясин. 
Наряду с ними функционируют также другие общественно-
религиозные организации, среди которых продолжают выделяться 
«Ассоциация исламской молодежи» (АИМ), «Группа Мухаммеда» 



 167

и «Священное братство Зейтуни». Наиболее влиятельной является 
ПСР, завоевавшая на последних парламентских выборах в сентябре 
2007 г. 40 депутатских мест из 450 (на предыдущих парламентских 
выборах в ноябре 2002 г. ПСР получила 38 мест). Причем руково-
дство ПСР заявляло, что успех партии мог бы быть еще большим, 
как и число завоеванных депутатских мест, если бы не использова-
ние властями «административного ресурса». В свою очередь ассо-
циация «Аль-Адль ва-ль-ихсан», возглавляемая шейхом Ясином, 
проявила значительную активность во время парламентских выбо-
ров 2007 г., организуя митинги своих сторонников и встречи с из-
бирателями (которые в некоторых случаях разгонялись полицией), 
но тем не менее смогла получить лишь одно депутатское место. 

Что касается радикальных исламистских группировок в Ма-
рокко, то одной из наиболее известных и многочисленных является 
«Салафитский джихад» (Салафийя джихадийя), боевики которой 
осуществили громкие террористические акты 16 мая 2003 г. в 
г. Касабланка, в результате чего погибли несколько десятков чело-
век. Полицией было арестовано около 4 тыс. исламистов, подозре-
ваемых в причастности к терактам (из них почти 3500 человек впо-
следствии были освобождены). 390 из них были приговорены 
судом к различным срокам заключения, причем 53 – к пожизнен-
ному заключению и 16 – к смертной казни. Наряду с «Салафитским 
джихадом» в стране в начале 2000-х годов действовали другие, ме-
нее значительные экстремистские группировки, такие как «Пра-
вильный путь» (Ас-сырат аль-мустакым), «Обвинение в неверности 
и хиджра» (Ат-такфир ва-ль-хиджра). В основном боевики «Сала-
фитского джихада» оперировали на севере страны, в районе Феса, 
Касабланки и Танжера. Их число приблизительно оценивается в  
1 тыс. человек, которые были разбиты на подпольно действовав-
шие ячейки по 10–12 человек.  

Попытки продолжить террористический «джихад» в Ма-
рокко исламистские экстремисты предприняли в 2006–2008 гг.  
В июле–августе 2006 г. марокканские спецслужбы раскрыли и 
обезвредили радикальную исламистскую группировку «Воины 
Махди» (Ансар аль-Махди), действовавшую в пригородах г. Рабата 
и в г. Марракеш. В ближайшие ее планы входило физическое унич-
тожение политических деятелей леводемократических взглядов, 
иностранцев-христиан и «плохих мусульман», а также взрывы в 
ресторанах и гостиницах, где проживали иностранные туристы, и 
на авиабазе в г. Сале. В феврале 2008 г. была раскрыта и ликвиди-



 168

рована террористическая исламистская организация, которая ору-
довала в районе городов Касабланка, Рабат и Надор. Она распола-
гала подпольным арсеналом оружия и крупными денежными сум-
мами (более 2,5 млн. евро). В связях с террористами были 
замешаны руководители легально действовавших с 2005 г. ислами-
стской политической партии «Аль-Бадиль аль-хадарий» (Цивили-
зационная альтернатива) и ассоциации «Аль-Харака мин аджли ль-
умма» (Движение за умму). Марокканская полиция арестовала 
около 40 членов экстремистской группировки, которых обвиняют в 
организации заговора и планировании террористических актов. 
Большинство арестованных являются жителями бидонвилей и бед-
нейших кварталов.  

В то же время необходимо отметить, что руководство Ма-
рокко предпринимает меры по ликвидации глубинных причин воз-
никновения экстремизма, т.е. решению социально-экономических 
проблем и сокращению числа неимущих. В частности, предполага-
ется формирование социальной инфраструктуры, открытие учеб-
ных заведений, создание новых рабочих мест и постепенная ликви-
дация бидонвилей. С этой целью создан специальный координи-
рующий государственный орган «Omrane» (Урбанизация), который 
строит в год 70 тыс. «социальных жилищ». Разработан проект лик-
видации Сиди Мумена, одного из самых крупных бидонвилей в 
окрестностях г. Касабланка, печально известного как рассадник 
исламистского экстремизма, где проживают около 300 тыс. бед-
нейших жителей. На его месте будут созданы объекты социальной 
инфраструктуры, включая стадион на 70 тыс. мест. Стратегические 
планы марокканских руководителей направлены на всеобъемлю-
щую модернизацию экономики страны в целом, в частности на 
создание «свободных экономических зон». В одной из таких зон, 
расположенной в районе городов Риф и Танжер, открыто 254 пред-
приятия и создано 26 тыс. рабочих мест. Наиболее амбициозными 
проектами являются строительство туннеля под проливом Гибрал-
тар и создание атомной энергетики, первый реактор для развития 
которой мощностью 2 МВт начал работать в мае 2007 г. 

 
*     *     * 

 
В заключение можно констатировать, что радикальный исла-

мизм продолжает, хотя и в разной степени, действовать в арабском 
Магрибе. Причем степень его активности прямо пропорциональна 



 169

уровню решения социально-экономических проблем в данных 
странах. Подтверждением этого является тунисский опыт. Извест-
но, что Тунис является наиболее благополучной страной в Магрибе 
в плане социально-экономических показателей, и в то же время на 
его территории отмечается наименьшая террористическая актив-
ность радикальных исламистов по сравнению с Алжиром и Марок-
ко. Тем не менее очевидно, что нельзя видеть в социально-эконо-
мическом факторе единственную причину исламистского экстре-
мизма. Здесь существует комплекс причин, как внутренних, так и 
внешних. Внутренние во многом специфичны для каждой страны и 
обусловлены ее историей, национальными и культурными тради-
циями, уровнем грамотности и экономического и политического 
развития, особенностями национального характера. Страны Маг-
риба имеют много общего в своем историческом развитии, и наря-
ду с этим у каждой есть свои особенности. Внешний фактор обу-
словлен общей тенденцией политического и экономического 
развития в мире. Такой тенденцией, от которой в очень большой 
степени зависит внутренняя ситуация в арабо-мусульманском ми-
ре, является усиление роли в мировой политике и экономике над-
национальных структур – транснациональных корпораций (ТНК) и 
во многом зависимых от них международных финансово-эконо-
мических институтов (ВТО, МВФ, МБ и др.).  

Ярким примером такого положения стал мировой финансо-
вый кризис 2008 г., обостривший социально-экономические про-
блемы, в том числе в арабском мире. Следствием такой ситуации 
является продолжение, а иногда и усиление влияния среди неиму-
щей (и не только) части мусульман исламистских идеологов, кото-
рые предлагают свое «исламское решение» социально-экономи-
ческих проблем и выставляют себя в роли защитников «исламских 
ценностей». В то же время продолжение кризисных политических 
ситуаций в мире, в которых так или иначе присутствует «исламская 
составляющая», воспринимается частью мусульман как «война 
против ислама». На наш взгляд, данная тенденция мирового раз-
вития в ближайшей перспективе не претерпит существенных изме-
нений, несмотря на декларированное во время мирового финансо-
вого кризиса намерение наиболее экономически мощных держав 
(G8 и G20) реформировать международную финансово-экономи-
ческую систему. В то же время стратегический вектор внешней по-
литики США вряд ли значительно изменит свое направление, хотя 



 170

избрание нового президента Б. Обамы дает определенные надежды 
на уменьшение конфронтационных ситуаций в мире. 

 «Мир и политика»,  
М., 2009 г., № 5, с. 132–139. 

 
 
Роберт Ланда,  
доктор исторических наук 
ПОЛИТИЧЕСКИЙ ИСЛАМ  
И ЗАПАДНОЕ ОБЩЕСТВО 
 
Политический ислам возник в ходе жестокой и бескомпро-

миссной борьбы исламистов и националистов за идейное лидерство 
и в национально-освободительной, и в социально-освободительной 
борьбе мусульманских народов. При этом «духовный фактор» и 
«определенное единство мусульман», усиленные их возросшей ре-
лигиозностью, обеспечивали исламистам «глобальное превосход-
ство над светскими движениями», будь то малочисленные комму-
нисты или терявшие популярность националисты. Ассоциация 
«Братья-мусульмане» в Египте (потом в Сирии и других странах) в 
сущности – первая организация исламистов, возникшая в ходе этой 
борьбы. Вместе с тем политический ислам – это порождение всего 
предшествующего политико-идеологического и социокультурного 
опыта мусульман. 

Новый «возврат к истокам» мира ислама в наши дни вызван 
и продолжением в рамках глобализации наступления Запада в сфе-
рах экономики, политики и технологии, и ползучей «вестерни-
зацией» быта, нравов, социальных связей между людьми, подры-
вающей традиционную монополию ислама в этих сферах жизни 
мусульманского общества, и болезненной ломкой структур этого 
общества в ходе его трудного приспособления к требованиям мо-
дернизации хозяйственных механизмов и «мондиализации» (т.е. 
всеобщности) мировых экономических связей. Прямым результа-
том этих процессов и явились быстрый рост обнищания Востока, 
высокие темпы разорения крестьянства и обильное пополнение со-
циальных низов восточного города гигантской массой сельских 
маргиналов. Около половины этих лиц навсегда остаются безра-
ботными или людьми без определенных занятий, что превращает 
города мусульманского Востока в социальный пороховой погреб. 
Частично это находит свое отражение в нарастании политического 



 171

и иного (например, криминального) насилия, прежде всего в горо-
дах мира ислама, в том числе даже в таких ранее относительно 
спокойных и благополучных государствах, как Саудовская Аравия.  

Сельские и городские общественные низы, для которых ха-
рактерны отчаяние и склонность к крайним методам социального 
протеста, составляют более трети мусульман от Марокко до Банг-
ладеш. В Иране к началу исламской революции только в крупных 
городах насчитывалось 1,5 млн. пауперов и люмпенов. В Пакиста-
не к началу 80-х годов прошлого века 3/4 горожан были неимущи-
ми или малоимущими. В Ливане примерно в это же время основная 
часть неимущих представлена шиитами (1,2 млн. человек, т.е. око-
ло 40% населения). Кроме того, эта страна только за 16 лет граж-
данской войны, завершившейся лишь к 1991 г., потеряла более  
168 тыс. человек убитых и 760 тыс. раненых, 750 заводов и мастер-
ских, множество отелей и магазинов, что довело долю безработных 
в этой стране до 35% экономически активного населения. Уже бо-
лее полувека на положении обездоленных беженцев находится до 
половины арабов Палестины. Удельный вес лишенных работы и 
лиц неопределенных занятий составлял к началу 80-х годов до 17% 
в Тунисе, до 20% в Марокко и до 22% в Алжире. В столице Егип-
та – Каире – тогда же до 56% жителей относились к городским  
низам.  

Неудача многих мусульманских правительств в попытках 
решить социальные проблемы с помощью рекомендованных Запа-
дом рецептов привела, по словам Хашима Джавада, к тому, что 
«мусульмане смотрят на ислам как на более справедливую эконо-
мическую систему». При этом многих из них, помимо коррупции и 
антидемократических методов управления, применяемых в боль-
шинстве стран ислама, возмущает прозападная ориентация прави-
телей ряда этих стран и даже их согласие с идущей из США верси-
ей всемирной «угрозы мусульманского заговора». К тому же, не 
только палестинцы и не только арабы, но практически все мусуль-
мане – от сенегальцев на западе до филиппинских «моро» на вос-
токе – осуждают США и в целом Запад за поддержку Израиля и 
считают готовность вести переговоры с Израилем на его условиях 
следствием «американского опекунства» и «унизительным фар-
сом». Тем более что проблема палестинских беженцев, ставших 
социальными маргиналами вследствие политических конфликтов, 
в которых все дружно винят прежде всего «врагов ислама» на За-
паде, достаточно близка сотням тысяч афганских, кашмирских, 



 172

таджикских, курдских, западносахарских беженцев, живущих в тя-
желых условиях от Алжира до Пакистана и Центральной Азии. Не 
видя выхода из своего положения, они невольно склоняются к экс-
тремизму.  

Каковы бы ни были первоначальные причины, толкающие их 
к этому, социально-психологическая логика их поведения доста-
точно схожа. Обычно они обращаются к архаичному эгалитаризму 
и уравнительным принципам ранней мусульманской общины, к 
традициям института «закят», предписывающего всем имущим му-
сульманам помогать нуждающимся единоверцам. Политически не 
искушенные, эти люди объясняют себе (вернее – чаще всего им 
объясняют это идеологи исламского фундаментализма) свои несча-
стья забвением Корана и шариата, заветов Пророка и других пред-
писаний ислама, а также – следствием «бидъа» (вредных нов-
шеств), вводимых «плохими мусульманами», стоящими у власти и 
достойными, в соответствии с традицией, изгнания, а то и смерти. 

Остается добавить, что этими неграмотными массами руко-
водят люди, хорошо подготовленные, с образованием и средства-
ми. Запад в какой-то мере сам содействовал этому, всячески под-
держивая исламистов в Афганистане, Пакистане и Саудовской 
Аравии, дабы их руками вести борьбу с СССР (что и привело  
в конце концов к превращению части афганских моджахедов в су-
губо антизападное реакционно-клерикальное движение «Тали-
бан»). Подобная же близорукость Запада (особенно США) прояв-
лялась (да и сейчас иногда проявляется) в Алжире, Палестине, 
Средней Азии. 

Вызреванию, структурированию и самоорганизации полити-
ческого ислама содействовал также такой важный фактор, как рост 
численности мусульман в неисламском мире, особенно на Западе. 
За последние полвека число исповедующих ислам в Европе и СНГ 
выросло в четыре раза, в США и Канаде – в 20 раз. Данные офици-
альной статистики существенно расходятся с цифрами, исходящи-
ми от религиозных организаций и различных мусульманских дея-
телей. Согласно первым, мусульман в США в 2000 г. было от 2 до 
5 млн., а вторые утверждают, что их то ли 7 млн., то ли 15 млн. че-
ловек. Столь же значительны расхождения, касающиеся мусульман 
в Великобритании (1,5 млн. и 4–5 млн. в 1997 г.), Франции  
(2,5 млн. и 6–7 млн. в 2000 г.), Германии, где численность мусуль-
ман выросла с 900 тыс. в 1970 г. до 3040 тыс. человек (3,7% всего 
населения) в 2000 г.  



 173

Подавляющее их большинство – трудовые иммигранты, 
«гастарбайтеры» (т.е. буквально «гости-рабочие»), сменившие в 
богатых западноевропейских странах преобладавших там ранее 
бедняков из Италии, Испании, Португалии, Греции, вернувшихся к 
родным очагам вследствие улучшения жизни на родине. Оказав-
шись на их месте, мигранты из арабских стран, Турции, Ирана, Па-
кистана, Индонезии, Малайзии и прочих государств ислама, убе-
дившись в преимуществах общества массового потребления, не 
спешат покинуть процветающий Запад, даже если им приходится 
туго, ибо на родине было еще труднее. Но положение становится 
все сложнее ввиду постоянного пополнения их рядов многочис-
ленными родственниками и просто беженцами, спасающимися от 
нищеты, войн, этнических и революционных конфликтов, а также 
всякого рода репрессий и преследований. Как писал известный 
британский этнограф Эрнст Геллнер, на мусульманском Востоке 
«насилие дает несравненно больше, чем может дать производство, 
и, соответственно, возникает борьба за место в иерархии насилия, 
которая, в свою очередь, подрывает всякое развитие производст-
венного сектора».  

Однако и на Западе, где мусульманские диаспоры живут не-
сравнимо лучше, чем их соотечественники у себя на родине, они 
страдают от угнетения, расизма, национально-конфессиональных 
предрассудков, фактически обрекающих их на отчуждение, замк-
нутость и сегрегацию, хотя формально (юридически), как правило, 
отсутствующую. Сталкиваясь с непониманием, травлей, нападе-
ниями погромщиков, мусульмане ожесточаются и отвечают ударом 
на улар. Только в Германии лет шесть назад уже действовали  
14 организаций исламоэкстремистов, в которых состояли более  
20 тыс. боевиков, в том числе – выходцы из Алжира, Сирии, Егип-
та, Ирана. Создаваемые ими мечети и исламские центры стали бук-
вально питомниками исламизма, как и разбросанные по всей Евро-
пе ячейки террористов-подпольщиков. В Германии у них есть и 
материальная база – мусульманам здесь принадлежат 37 тыс. пред-
приятий. Однако гражданством Германии обладали лишь  
40 тыс. из 2,2 млн. местных мусульман (по данным 1998 г.). В этом 
отношении несколько лучше положение во Франции, где вообще 
по закону игнорируются этнорелигиозные различия между жите-
лями страны, и поэтому каждый второй сын иммигрантов и каждая 
четвертая их дочь вступают в брак с коренными французами. И хо-
тя в стране пять соборных и более 1500 обычных мечетей, в кото-



 174

рых проповедуют до 600 дипломированных имамов, подавляющее 
большинство мусульман Франции далеки от исламоэкстремизма, 
дорожат возможностью жить и трудиться во Франции, где к тому 
же они обладают более широкими возможностями и правами, чем у 
себя на родине. Вспыхнувшие осенью 2005 г. молодежные бунты в 
мусульманских кварталах ряда городов Франции носили характер 
далеких от религии выступлений за гражданские права.  

В Великобритании мусульмане – это в основном выходцы из 
Индии, Пакистана и прочих бывших колоний Великобритании, 
частично – английские граждане, но также и нелегалы, каковых 
немало. Английское правило «живи и давай жить другим» приво-
дит к определенной отгороженности мусульман от британского 
общества (чего гораздо меньше, например, во Франции). Мусуль-
манские кварталы британских городов, особенно в Манчестере, 
Ноттингеме, Бирмингеме, отличаются от населенных англичанами 
районов, группируются обычно вокруг мечетей, характеризуются 
обилием экзотических лавок и магазинов, а также специфически 
мусульманскими деталями одежды или просто полностью тради-
ционными мусульманскими одеяниями, особенно женщин и лиц 
пожилого возраста. В этих кварталах никто никого не выдаст и во-
обще почти каждый предпочитает общаться лишь со своими. Это 
не мешает наличию трех мусульман в палате лордов и одного – в 
палате общин Британского парламента. Достаточно комфортно 
чувствуя себя в Великобритании, многочисленные объединения 
мусульман ведут здесь активную миссионерскую деятельность и 
учет числа своих приверженцев. Отсюда и значительные расхож-
дения в британских данных по поводу численности мусульман и 
количества мечетей и медресе в Англии, и еще недавно весьма рас-
пространенная репутация Лондона как «Бейрута на Темзе» и своего 
рода международного центра «освоения» Европы мусульманами. 

Подобное «освоение» с каждым годом приобретает все более 
значительные масштабы. В Бельгии за последние 20–25 лет коли-
чество мусульман выросло с 60 тыс. до 250 тыс. человек, в Нидер-
ландах – со 100 тыс. до 670 тыс., достигнув доли 4,3% всего насе-
ления. В Швеции уже в середине 90-х годов проживали 73 тыс. 
мусульман, хотя еще в начале последнего десятилетия XX в. всего 
мусульман, преимущественно выходцев из Северной Африки, во 
всех скандинавских странах – Дании, Норвегии, Финляндии и 
Швеции – было не более 7 тыс. человек.  



 175

Практически с начала XX в., а кое-где и раньше, сначала сот-
ни и тысячи, а потом – уже сотни тысяч и миллионы мусульман, 
оказавшихся на Западе, знакомились в Европе и Америке с различ-
ными формами организации и управления, в том числе – с деятель-
ностью партий и профсоюзов, муниципалитетов и прочих выбор-
ных органов, кооперативов и различных ассоциаций. Они 
наблюдали за избирательными кампаниями и выборами, за актив-
ностью прессы и вообще средств массовой информации, за ходом 
забастовок, различного рода манифестаций и митингов. И конечно, 
весь этот опыт сказывался на их взглядах и представлениях, на их 
общей и политической культуре. Начиная обычно с вступления в 
партии и организации, созданные европейцами, они затем создава-
ли свои собственные объединения, обычно – националистического 
характера, поскольку происходило это почти повсеместно в 20–40-
е годы, когда в странах ислама доминировал национализм. В по-
следующие десятилетия национализм сменился исламизмом, ис-
пользовавшим ранее наработанные националистами опыт, структу-
ры и принципы социальной мобилизации, пропаганды и агитации. 

Каковы бы ни были разновидности этого явления, на первый 
план по мере эволюции выступает его практическая роль в жизни 
мусульманского общества. «Политический ислам, – считает швед-
ский исследователь Лена Ионсон, – имеет несколько различных 
аспектов. Но решающим вопросом для будущего ... является воз-
можность развития политического ислама в фактор конфликтов и 
нестабильности». Именно этот вопрос и остается главным с момен-
та возникновения самого термина «политический ислам». Уже не 
одно столетие люди Запада с трудом постигают (чаще – не могут 
постичь) неприемлемость для мира ислама «западных стандартов 
жизни». Это – главная (хотя и не единственная) причина всех не-
удач в отношениях западных и восточных, прежде всего ислам-
ских, обществ. Не понимая причин исламоэкстремизма и рожден-
ного им терроризма, западный мир взирает на мир ислама со 
страхом и недоумением, квалифицируя ислам как «религию враж-
ды и ненависти», как источник постоянной и, как кажется боль-
шинству европейцев и американцев, неспровоцированной угрозы 
насилия. Эту тревогу начинают разделять постепенно все нему-
сульманские народы. Надежды же на то, что процесс глобализации 
все «отрегулирует» и поставит на место, в общем-то призрачны. И 
дело не только в том, что в этот процесс включаются (нередко – 
активно ему сопротивляясь) очень разные страны с их несхожими 



 176

проблемами, а в том, что за общей картиной глобализации страны 
ислама отчетливо видят глобализм субъективно-своекорыстной, 
эгоцентристской, по сути неоколониальной политики ряда держав, 
прежде всего США, стремящихся направить глобализацию в своих 
интересах, с целью извлечения выгод лишь для себя и за счет более 
экономически отсталых и в военном отношении слабых государств 
и народов. «Мы не хотим, – сказал в 1986 г. ат-Тураби, – ... для все-
го человечества только одной дороги европейской культуры... Мы 
хотим автономии. Мы хотим нашей самобытности, хотя мы сего-
дня более слабые и отсталые. Но мы хотим, по-братски и мирно, 
дать человечеству кое-что свое».  

Для людей на Западе все это или не существует, или было, да 
давно забыто, или является предметом внимания только крайне 
левых и анархистов-антиглобалистов, т.е. меньшинства. Но ника-
ких перемен в фактическом противостоянии Запада и мира ислама 
не будет, пока в Европе и Америке не поймут, что великодержав-
ный глобализм, имперское высокомерие, неоколониалистический 
подход практически к решению всех проблем в отношениях с ми-
ром ислама ведут в тупик. Собственно, отсутствие перспектив уре-
гулирования противоречий Восток–Запад на приемлемых для му-
сульман условиях и породило исламоэкстремизм, прибегающий к 
террору и запугиванию, к взрывам, разрушениям и созданию об-
становки ненависти и нетерпимости угрозами, подобными заявле-
нию «бригад Лбу Хафса аль-Масри» в июле 2004 г. («Мы разру-
шим европейские города, сровняем их с землей. Мы устроим 
водопады крови»).  

Однако политический ислам вовсе не сводится к необуздан-
ному терроризму. Он может быть умеренным и радикальным, про-
являть себя вполне вменяемо и, наоборот, сползать к терроризму и 
экстремизму. Многие на Западе (да и в России) не утруждают себя 
подобной дифференциацией, сваливая в одну кучу все виды исла-
мизма и предписывая миру ислама «избавиться от разъедающей его 
раковой опухоли». Но это – иллюзия. Мусульманский Восток уже 
более полувека переживает определенную и, как представляется 
автору этих строк, вполне закономерную фазу своего историческо-
го развития. И он может от нее «избавиться» не ранее, чем будут 
выполнены задачи этой фазы. Кроме того, эта фаза вовсе не обре-
кает страны ислама на превращение в источник терроризма. Мно-
гое зависит от поведения Запада, так как в мире ислама есть исла-
мистские течения, которые согласны бороться за свои цели 



 177

мирным путем и политическими средствами. Кстати, нельзя игно-
рировать наметившуюся в мусульманских странах дифференциа-
цию отношения к тем странам (скажем, части членов ЕС во главе с 
Францией), которые делают шаги к взаимопониманию с миром ис-
лама, и к тем, которые этого не делают (пример – CШA и их наи-
более близкие союзники). 

Политический ислам весьма влиятелен, даже не господствуя 
в той или иной стране. Поэтому правящая элита любого мусуль-
манского государства вынуждена считаться с самим фактором его 
присутствия и импульсами его воздействия на общество изнутри. 
Об этом говорит и «реисламизация» текстов конституций стран 
(например, Египта, Алжира, Бангладеш, Сирии), ранее придержи-
вавшихся ориентации на секуляризм. Об этом же свидетельствует 
массовый приток в исламистские и фундаменталистские организа-
ции молодой интеллигенции и студенчества, технократов и техно-
логов, физиков и математиков, озабоченных решением не религи-
озных, а политических задач, но – с помощью религии и в русле ее 
логики, что ранее не наблюдалось и стало возможным лишь в ус-
ловиях доминирования политического ислама в умах людей. От 
Центральной и Юго-Восточной Азии до стран Магриба в послед-
ние десятилетия XX в. интеллигенция и образованная молодежь 
обличали повсюду «упадок государства, коррупцию и обогащение 
правящих элит», ощущая в связи с кризисом в экономике и крахом 
социальных реформ свою невостребованность, даже маргиналь-
ностъ. А это имеет самое прямое отношение к упоминавшейся вы-
ше неоколониалистской политике Запада и вообще ко всему ком-
плексу отношений между странами ислама и западными державами. 

К длинному списку претензий мусульман к миру Запада, к 
проблемам, унаследованным от эпохи колониализма и еще более 
обострившимся с началом глобализации, следует присоединить 
также элементарное нежелание понять мусульман (да и вообще 
людей Востока) и стремление любой ценой «осчастливить» их  
ценностями западной цивилизации, особенно «свободой и демо-
кратией». При этом никого не беспокоит вопрос о том, являются ли 
эти ценности подлинными в глазах мусульман. Но ведь для по-
следних, как правило – связанных узами традиционного общества 
носителей патриархально-общинной или, по меньшей мере, орга-
нично коллективистской психологии, индивидуализм – это сугубо 
антиобщественное поведение, а демократия – покушение на узако-
ненные традицией священные права главы семьи, старейшины ро-



 178

да, вождя племени, религиозного авторитета, наследного монарха и 
т.п. Возможность смены таких лидеров путем свободных выборов 
для человека с подобным менталитетом – просто нонсенс или свя-
тотатство. И попытка навязать этот механизм тоже воспринимается 
как вмешательство извне и недопустимый диктат. А от себя доба-
вим – эта непродуманная акция «ускорения» обречена на провал. 
История не любит, когда ее торопят. Для любых перемен должны 
созреть условия. 

Давно пора осознать, что политический ислам – не игра слу-
чая, не то, что может бесследно исчезнуть после бомбардировок, 
ввода войск, репрессий и кампаний в СМИ. Это – определенная 
стадия развития мира ислама, оказывающая значительное воздей-
ствие и на немусульманские народы, о чем можно судить, наблю-
дая за ситуацией в России и на Западе. Ликвидировать ее в одноча-
сье или даже «изжить» за короткий срок не получится. Судя по 
всему, политический ислам слишком глубоко укоренился в му-
сульманское общество и требует к себе серьезного, вдумчивого 
отношения. Очевидно, надо не поучать мусульман и вообще людей 
Востока, как им жить, не навязывать им свои правила и представ-
ления, а стараться уважать их ценности и понятия, истоки их убеж-
дений и жизненных кредо. Взаимопознание и взаимопонимание – 
лучший способ избежать конфликта или погасить его, если он уже 
возник. Иные пути вряд ли приведут к успеху.  

«Восточный социум и религия»,  
М., 2009 г., с. 7–18.  



 179

 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
2010 – 3 (213) 

 
Научно-информационный бюллетень 

 
Содержит материалы по текущим политическим,  

социальным и религиозным вопросам 
 

Художественный редактор Т.П. Солдатова 
Технический редактор Н.И. Романова 

Корректор О.В. Шамова 
 

Гигиеническое заключение 
№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 

Подписано к печати 4/III-2010 г.  Формат 60х84/16 
Бум. офсетная № 1.   Печать офсетная.   Свободная цена 

Усл. печ. л. 11,5               Уч.-изд. л. 10,8 
Тираж 500 экз.      Заказ № 42 

 
Институт научной информации по общественным наукам РАН,  

Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

 

Отдел маркетинга и распространения информационных изданий 
Тел/ Факс (499) 120-4514 

E-mail: market @INION.ru 
 

E-mail: ani-2000@list.ru 
(по вопросам распространения изданий) 

 
Отпечатано в типографии ИНИОН РАН 

Нахимовский пр-кт, д. 51/21 
Москва В-418, ГСП-7, 117997 

042(02) 
 



 180

 


