
РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
 

ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
 

2012 – 8 (242) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 

Издается с 1992 года 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Москва 
2012 



 2 

Центр гуманитарных 
научно-информационных исследований 

 
 
 
 
 
 
 

Редакционная коллегия: 
 

Л.В. Скворцов – д-р филос. наук, шеф-редактор, А.Г. Бель-
ский – канд. ист. наук, автор проекта, научный консультант, 
Е.Л. Дмитриева – главный редактор, О.П. Бибикова – канд. ист. 
наук, первый зам. главного редактора, Д.Б. Малышева – д-р полит. 
наук, А.В. Малашенко – д-р ист. наук, А.Ш. Ниязи – канд. ист.  
наук, зам. главного редактора, В.Г. Садур – канд. ист. наук, 
В.Н. Сченснович – отв. за выпуск. 

Россия и мусульманский мир: Научно-информационный 
бюллетень / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ. исслед. – 
М., 2012. – № 8 (242). – 190 с. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

© ИНИОН РАН, 2012 



 3 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
СОДЕРЖАНИЕ 
 

И.П. Шмелёв. Россия в дихотомии Востока–Запада  
 через 50 лет ..................................................................................... 5 
Игорь Котин. Ислам в России и перспективы  
 мусульманско-христианского диалога....................................... 28 
А. Юнусова. Национальная политика и этноконфес- 
 сиональные процессы в Башкортостане  
 в контексте «Стратегии национальной безопасности  
 Российской Федерации до 2020 г.» ............................................ 56 
Ирина Кузнецова. Формирование социального капитала  
 мусульман: Роль благотворительности...................................... 64 
Е. Бабошина. Конфессиональный фактор в межнациональ- 
 ных отношениях (на примере Республики Дагестан)............... 77 
С. Сущий. Современный Северный Кавказ –  
 системный кризис или инерционное развитие? ........................ 81 
Лаура Ерекешева. Современные аспекты развития ислама  
 и христианства в Республике Казахстан .................................... 87 
Лариса Хоперская. Россия и Киргизия в учебниках  
 Киргизской Республики .............................................................. 97 
Алексей Малашенко. Таджикистан: Долгое эхо  
 гражданской войны.................................................................... 109 
Игорь Филькевич. Особенности роста экономического  
 потенциала Республики Узбекистан ........................................ 119 
Сергей Николаев. Центральная Азия в геополитических  
 планах США ............................................................................... 125 
Леонид Васильев. Некоторые особенности борьбы  
 с терроризмом в Центральной и Южной Азии ....................... 141 
Р. Омаров. События «арабской весны» в контексте  
 внешней политики Исламской Республики Иран ................... 152 
О. Пересыпкин. Йеменская Республика: Назад в будущее ........ 161 
 



 4 

В. Евсеев. О двойственности роли армии 
 на Большом Ближнем Востоке ..................................................172 
Т. Джакоби. «Мусульманская угроза», насилие  
 и деполитизирующие элементы «нового культурализма»......183 
 
 
 
 
 
 
 



 5 

КОНФЛИКТУ ЦИВИЛИЗАЦИЙ – НЕТ! 
ДИАЛОГУ И КУЛЬТУРНОМУ ОБМЕНУ 
МЕЖДУ ЦИВИЛИЗАЦИЯМИ – ДА! 

 
 
 
 
 
 
Н.П. Шмелёв, 
академик РАН, директор Института Европы РАН 
РОССИЯ В ДИХОТОМИИ ВОСТОКА–ЗАПАДА  
ЧЕРЕЗ 50 ЛЕТ 
 

Ибо, когда будут говорить: «мир и безопасность»  
тогда внезапно постигнет их пагуба… 

Первое послание святого апостола Павла  
к Фессалоникийцам, 5:3. 

 
Прежде чем прогнозировать, что ждет Россию через 50 лет, 

приведу несколько выдержек из этого интервью. На вопрос, мож-
но ли было предвидеть этот глобальный кризис, я откровенно ска-
зал: в США – да, у нас – нет. Мы могли бы избежать кризиса, 
только вернувшись в Средневековье: закрывшись от всего мира и 
введя монополию на внешнюю торговлю. Но это мы уже проходи-
ли, 70 лет были отгорожены стеной от всех. Хорошо, что у нас 
провозглашена социально ориентированная экономика. Очень хо-
рошо. Только сразу прийти к этому не удастся. Такова реальность.  

Последние 10–15 лет наша экономика была самой (!) соци-
ально несправедливой среди всех цивилизованных государств. 
Хроническое недоверие друг к другу, к бизнесу и государству ро-
дилось при правительстве Гайдара, которое лишило население 
95% их сбережений (даже Сталин в 1947 г. «ограбил» людей не так 
жестоко). Хорошо, что сейчас повышены гарантии по вкладам до 
700 тыс. руб. Хотя можно было бы позволить себе и 100%, выпла-
ту, как кое-где в Европе. Без рынка и кредитов уже нельзя. Их бра-
ли для покупки угодий, домов, яхт и футбольных клубов. А, к 
примеру, в геологоразведку нефтяных месторождений средства 
почти не вкладываются. Значит, через 10–15 лет страна останется 
без сырья? А вы, господа, все на Майами? Может, внуки нынеш-
них олигархов более интеллигентно будут вести дела? А пока нет 



 6 

ни культуры пользования богатством, ни вкуса, ни правил поведе-
ния. Сплошной «Куршевель»...  

Надо заметить, что «воровская» психология проникла во 
многие отрасли. Посмотрите – выделили деньги в помощь какому-
то предприятию или целой отрасли и сразу дали повод для подоз-
рений, что ее часть обменяли на доллары и увели за границу.  
А спасают их вынужденно. Нашу экономику (80% ВВП) все еще 
определяет олигархический капитал – это стратегическая ошибка 
предыдущих десятилетий. И если сейчас дать рухнуть крупным 
заемщикам, то рухнет и экономика в целом. Другой вопрос: поче-
му эти компании занимали на Западе, а не у нас? Почему мы мо-
жем дать кредит только под 10–15%, а в Лондоне – под 6–7%? Так 
что винить во всем только бизнес тоже нельзя. Какими должны 
быть реальные кредитные ставки по ипотеке? Напомним, что у нас 
зарплаты в 5–6 раз ниже, чем в Европе, а наценки на товары дохо-
дят до 80–100% и выше. Это не влияние кризиса, а бандитизм.  
Ну нельзя, чтобы квадратный метр жилья стоил 6 тыс. долл.! Пол-
торы – красная цена.  

Проблема – в человеческом факторе. Это поколение бизнес-
менов безнадежно избаловано заоблачной прибылью: в строитель-
стве годовая прибыль – 600%, в энергетике – 300% и т.д. В их кру-
гах считается: если 100% в год себе не обеспечил, ты идиот. А за 
рубежом 10–15% – уже удача. Так зачем нашим вкладывать деньги 
в перспективные отрасли, когда им и так хорошо? Без развития же 
несырьевых отраслей мы нормальные цены не получим. Так и ос-
танемся «в обнимку» с картельными сговорами, от которых, кста-
ти, та же Америка давно избавилась. Там, если суд подтвердит 
факт такого сговора, жестко наказывают. А у нас антимонополь-
ные меры – слезы одни. Значит ли это, что следом накатит очеред-
ная волна приватизации? Скорее всего, надо ожидать государст-
венно-частное партнерство. Пока наши «бароны» не научатся 
вести бизнес на цивилизованном уровне, можно вернуть предпри-
ятия государству, а потом их снова продать. В Великобритании так 
и делают: то приватизируют, то национализируют. Только сле-
дующий раунд приватизации надо проводить с учетом ошибок  
90-х годов, когда страна заработала всего лишь 9 млрд. долл., а 
нищая по сравнению с нами Боливия – в 10 раз больше. 

И еще. Вас не удивляет, почему половина американского 
концерна «Боинг» – россияне? Потому что у нас давали по 6 млрд. 
долл. в год под видом таможенных субсидий ветеранам-афганцам, 
а бюджет всей науки был всего 150 млн. долл. Сейчас в науку по-



 7 

шли деньги. Но их хватит только для поддержания оставшихся с 
советских времен «мозгов». А средств для привлечения новых я 
пока не вижу. 

Отношение к работягам и крестьянам у «высшего бизнес-
сословия» – пренебрежительное. Раньше был бандитский рэкет, 
сейчас – чиновничий беспредел. В Японии малый бизнес стал раз-
виваться только после того, как банки пошли на риск: тем, кто до-
казал, что его бизнес-проект перспективен, давали деньги на раз-
витие без процентов. А ведь именно малый бизнес может спасти и 
российское село.  

Что ждать от кризиса? Резервы государства небезграничны, 
а в неделю тратится по 15–20 млрд. долл. Но не исключено, что от 
кризиса общество выиграет. Богачам, чтобы выжить, придется по-
меньше думать о махинациях и побольше – о спросе на товары, 
которые производят их предприятия. Ведь не будут покупать – не 
будет и прибыли. 

Печальный эпиграф для этой статьи выбран мною не слу-
чайно. Думается, он в самой сжатой форме отражает то настрое-
ние, в каком живут россияне вот уже более пяти поколений под-
ряд, с начала XX в. по сегодняшний день. Вряд ли какой еще 
народ в истории пережил за 100 лет столько кровавых войн и не 
менее кровавых революций, не говоря уже о массовых, тотальных 
голодовках. Только полномасштабных войн было восемь: япон-
ская, Первая мировая, Гражданская, польская, финская, Великая 
Отечественная, афганская и последняя, кавказская, конца ей не 
видно даже и сегодня. И революции: 1905 г., Февральская 1917 г., 
Октябрьская 1917 г., невероятная по своим гибельным последст-
виям коллективизация 1929–1933 гг. и столь же гибельный «ста-
линский» террор 1937–1938 гг., наконец, нынешняя, «демократи-
ческая» революция. По своей «социальной цене» она тоже вполне 
сопоставима с теми, что были до нее. 

Естественно, что при подобных, скажем так, наследственных 
настроениях из двух главных сценариев развития России в бли-
жайшие 50 лет – пессимистического и оптимистического – первым 
в голову приходит именно пессимистический, с грядущей катаст-
рофой и «концом истории» России. К такому выводу подталкивает 
многое. 

Бытует мнение, в определенной степени обоснованное, что 
российский народ просто «выдохся», надорвался, что ему уже ни-
когда не восполнить тот чудовищный генетический ущерб, кото-
рый нанесен войнами и безжалостными экспериментами наших 



 8 

разномастных революционеров, что в соответствии с теориями 
таких мыслителей, как О. Шпенглер, А. Тойнби, Л.Н. Гумилёв  
и др., он уже прошел пик своей «пассионарности» и ему осталось 
только медленно, потихоньку (и хорошо бы безболезненно) вы- 
рождаться, растворяясь в более мощных, более жизнеспособных 
цивилизациях. Неоткуда, дескать, больше ему взять внутренней 
динамики: последнее, что у него оставалось из того, что было на-
коплено веками, истрачено в годы большевистского террора и в 
кровавой мясорубке Второй мировой войны. XX век сломал Рос-
сии хребет: доказательством этого стал самопроизвольный (как 
говорится, «на ровном месте») распад в 1991 г. великой сверхдер-
жавы. В результате – множество едва ли исторически жизнеспо-
собных осколков и территориально все еще огромный, но внут-
ренне аморфный, желеобразный массив собственно России, 
единственной гарантией существования которой является сохра-
нившийся от прежних времен ракетно-ядерный потенциал. Но и он – 
надолго ли? 

Не добавляют оптимизма и попытки представить себе рас-
клад сил на мировой арене в ближайшие полстолетия. Жизнь пока-
зала, что надежды человечества на всеобщий мир и «в человецех 
благоволение» в XXI в. столь же призрачны, что и во все предшест-
вующие времена. Своекорыстный интерес, произвол, стремление 
решать силой старые и новые проблемы, борьба за геополитиче-
ское пространство – все это как было с древнейших времен, так и 
остается движущей силой международных отношений вплоть до 
сегодняшнего дня. И нет сколько-нибудь серьезных оснований 
думать, что через пару поколений мир научится жить по другим 
законам – взаимной терпимости, компромиссов, учета интересов 
как больших, так и малых членов мирового сообщества, объедине-
ния усилий всех наций в решении общемировых неотложных  
проблем. 

Наиболее серьезными в перспективе представляются вызре-
вающий уже сегодня конфликт и борьба за общемировое влияние 
двух ведущих мировых центров силы – США и Китая. При сохра-
нении нынешней динамики – причем и в военно-политической, и в 
экономической, и даже в научно-технологических сферах – вполне 
вероятно, что к середине XXI в. США вынуждены будут уступить 
первенство на мировой арене Китаю (особенно если ему удастся 
без большой войны воссоединиться с Тайванем). Если разнообраз-
ное влияние Китая в Южной и Юго-Восточной Азии будет возрас-
тать нынешними темпами (а судя по всему, так оно и случится) и 



 9 

если ему удастся установить достаточно похожие на союзнические 
отношения с другим азиатским гигантом – Индией, то можно, на-
верное, говорить (пользуясь критериями «пассионарности») уже 
не только о «закате Европы», но о начинающемся закате всей  
евроатлантической цивилизации. 

В этой борьбе России (если исключить возможность ее глу-
хой самоизоляции и превращения вновь в «осажденную кре-
пость») придется выбирать, с кем ей быть: с США и Евросоюзом 
или с новым восточноазиатским сообществом, возглавляемым Ки-
таем. И в том, и в другом случае ее ждет подчиненная, подсобная, 
второстепенная роль ведомого, идущего в кильватере за лидером. 
Конец «самостоятельной истории» России при таком развитии со-
бытий представляется, естественно, лишь вопросом времени. 

Другой важнейший и, вероятно, долговременный фактор  
современной международной ситуации – всплеск исламского фун-
даментализма и международного терроризма, ставшего органиче-
ским его порождением. Трудно не согласиться с теми, кто утвержда-
ет, что новая – третья – мировая война уже началась, война без 
границ и без правил, и неизвестно, когда, где и как она закончится. 
Однако в отличие от борьбы двух ведущих мировых центров силы – 
евроатлантической цивилизации и восточноазиатского сообщест-
ва, – эта война вряд ли когда-либо примет вид прямого вооружен-
ного столкновения (тем более с применением всех современных 
вооружений). Агрессия исламского фундаментализма имеет ту 
особенность, что она с самого начала нацелена на вооруженную 
борьбу и, может быть, в конце концов будет так или иначе раздав-
лена силой. Будет ли такая сила организована в полномасштабную 
международную союзническую коалицию, ведущую прямую,  
открытую борьбу на всех фронтах, где ей бросают вызов фунда-
ментализм и терроризм, и будет ли новая Россия активным участ-
ником подобной коалиции, представить себе сейчас достаточно 
трудно. 

Но одно, похоже, ясно: при любом повороте событий Рос-
сию ожидает многолетняя, упорная и дорогостоящая борьба с ис-
ламским экстремизмом и международным терроризмом:  

во-первых, на ее границах с Центральной Азией и Кавказом;  
во-вторых, внутри страны, где многовековой межконфес-

сиональный мир тоже может оказаться достаточно хрупким.  
Все это, естественно, потребует от России серьезнейшей са-

моотдачи и, несомненно, как минимум сильно затруднит ее выход 
из нынешнего системного кризиса. 



 10

Наконец, еще одна общемировая угроза, которая и для Рос-
сии на ближайшие полвека останется, по-видимому, весьма акту-
альной. Речь идет о медленном, но верном расползании ядерного 
оружия по миру и угрозе его применения в каком-нибудь локаль-
ном конфликте или в ходе очередной атаки международного тер-
роризма. Потенциальных очагов возможной ядерной вспышки в 
мире уже достаточно: незатухающий ближневосточный конфликт 
и надвигающееся ядерное противостояние Ирана и Израиля; уг-
лубление иррационального, преимущественно идеологического 
конфликта между Ираном и США; застарелое соперничество меж-
ду Пакистаном и Индией, прежде всего по территориальным  
вопросам; конфликт между Северной и Южной Кореей (вкупе с 
союзником последней, США); наконец, возможное попадание 
ядерного оружия в руки самых оголтелых международных терро-
ристов, – все это делает мир и в перспективе столь же неустойчи-
вым, каким он есть сегодня. Не важно, далеко или близко от гра-
ниц России или вовсе внутри ее собственной территории может 
случиться ядерная вспышка. При любом, как говорится, раскладе, 
исходя из простого инстинкта самосохранения, Россия вынуждена 
будет в ближайшие десятилетия отвлекать на цели собственной 
безопасности силы и средства вряд ли намного меньшие, чем она 
это делала в советские времена. Что для полуразрушенной в ре-
зультате скоропалительных реформ страны может оказаться и  
непосильным. 

Разумеется, всех внешних угроз, ведущих в предстоящие де-
сятилетия не к усилению, а скорее, к ослаблению России, не пере-
числишь. В грядущий мировой хаос не могут не внести свой вклад 
и такие острейшие проблемы XXI в., как безудержная и безжалост-
ная глобализация в пользу «золотого миллиарда», оставляющая в 
стороне от своих достижений большинство населения планеты; 
многомиллионные потоки стихийной миграции, меняющие этни-
ческое и цивилизационное лицо современного мира, в первую оче-
редь стран, составляющих ядро евроатлантической цивилизации; 
кровавые региональные и межэтнические конфликты почти на 
всех континентах; наркотрафик и трансграничная преступность; 
экологические опасности, природные и техногенные катастрофы, 
эпидемии, болезни, голод, неграмотность многомиллионных масс 
и пр. Конечно, можно уповать на то, что за 50 лет человечество 
выработает, наконец, нечто похожее на мировое правительство, 
которое сумеет взять под контроль эти разрушительные процессы 
и остановить или, по крайней мере, ослабить вероятный мировой 



 11

хаос. Но, судя по прошлому опыту, надежда на подобное развитие 
событий очень и очень слаба. 

Как представляется, приближающийся конец «самостоя-
тельной истории» России (в традиционном ее облике) связан не 
столько даже с внешними факторами, сколько с нынешним внут-
ренним состоянием страны. Россия больна, больна наследственно, 
и примененная к ней после 1991 г. «революционная терапия» лишь 
усугубила те разрушающие процессы, которые назревали в ее  
недрах с советских времен. 

Первым в длинном списке болезней современной России 
следует, по-видимому, назвать резко ускорившийся процесс депо-
пуляции страны, углубляющийся демографический кризис и за-
пустение огромных ее территорий, заметные сдвиги в этнической 
структуре, отток населения из восточных районов на запад, а не 
наоборот (как это было до Октябрьского переворота), сократив-
шуюся под влиянием, прежде всего, искусственных политико-
административных причин иммиграцию в ее пределы. И одновре-
менно – возросшую эмиграцию, причем наиболее активной,  
дееспособной и образованной части населения. Все это порождает 
весьма обоснованные опасения, что в предстоящие полстолетия 
Россия не сможет удержать в своем составе по меньшей мере Вос-
точную Сибирь и Дальний Восток, а возможно, и пояс прикавказ-
ских автономий. Где будет пролегать восточная граница России в 
середине XXI в. – по Лене, по Енисею, а может быть, по Оби или 
по Уралу – предсказать сегодня не возьмется, конечно, никто. 

Но одно очевидно: без целенаправленных общегосударст-
венных усилий (причем с упором именно на государственные ин-
вестиции и поощрительную социальную политику, поскольку сти-
хии рынка решение подобных задач по определению не по силам) 
преодолеть опасность естественного, не вызванного никакими 
внешними силами, дальнейшего развала страны невозможно.  
К сожалению, руководствуясь ультралиберальной идеологией, се-
годняшняя власть пренебрегает этой крупнейшей проблемой  
современности, либо, и того хуже, сознательно ведет дело к избав-
лению страны от «излишнего бремени», как сознательно был ини-
циирован в 1991 г. развал Советского Союза под тем же предлогом 
избавления России от «бремени всяких нахлебников». 

Нет никакой уверенности и в том, что в предстоящие пол-
столетия (т.е. статистически – за время смены двух поколений) 
Россия сумеет преодолеть последствия тех жесточайших струк-
турных изменений в экономике, которые ей пришлось претерпеть 



 12

в последние 15–20 лет. За исключением энергосырьевого сектора и 
отчасти военно-промышленного комплекса старый, создававшийся 
десятилетиями экономический потенциал страны разрушен или 
почти разрушен: традиционное тяжелое машиностроение и прибо-
ростроение, авиационная и автомобильная промышленность,  
железнодорожное строительство, судостроение, весь комплекс  
потребительских отраслей, аграрный сектор и т.д. 

Надо сказать, что ситуация в стране с точки зрения здравого 
смысла оказалась абсурдной: когда деньги (т.е. инвестиционные и 
прочие средства) ей на деле не нужны. И это при тех колоссальных 
финансовых потребностях, которые она испытывает, для решения 
самых неотложных инвестиционных, социальных, общекультур-
ных задач. За последние полтора десятка лет, по разным оценкам, 
от 300 млрд. до 1  трлн. долл. частных капиталов «сбежало» из 
страны. Такого массового экономического «кровопускания» не 
было в истории нигде и никогда. Но и этого оказалось мало. Госу-
дарство само вывело за рубеж порядка 200 млрд. долл., которые 
оно аккумулировало в виде валютных резервов Центробанка и на-
коплений Стабилизационного фонда и «влило» на самых льготных 
для Запада условиях в его экономику, а не в собственное народное 
хозяйство. Политику России стал чуть ли не официально опреде-
лять невероятный для нормальных людей лозунг: «Чем меньше 
денег в стране, тем лучше!» Вернутся ли эти эмигрировавшие 
деньги, основная их масса, обратно и когда? Скорее всего, нико-
гда. Экономика Запада уже успела впитать их и переварить. 

Столь же призрачными представляются и упования на внут-
ренние российские накопления. Как известно, самым крупным ин-
вестором в мире является не Рокфеллер, а та старушка, которая 
отнесла в банк свои «гробовые». Но розничный российский дер-
жатель денег дважды, как минимум (в 1992 и 1998 гг.), подчистую 
ограбленный государством, не доверяет сегодня ни банкам, ни 
фондовому рынку, ни пенсионным фондам, ни государству вооб-
ще, и неизвестно, сколько потребуется десятилетий, чтобы его до-
верие восстановить. Пока он предпочитает «короткие», а не 
«длинные» деньги, причем сумма денег, хранимая «под матра-
цем», сегодня, по оценкам, не меньше той, что вложена в банки. 

Того, что остается внутри страны, явно недостаточно для 
решения ее основных структурных задач. Энергосырьевой сектор, 
торговля, гражданское строительство, спиртовое производство, 
финансовые спекуляции, криминальный оборот, ну и отчасти те-



 13

лекоммуникации – вот, собственно, и все, где оседают сегодня 
внутренние накопления нашего бизнеса. 

Остается еще один потенциально значительный источник 
средств – иностранные инвестиции. Но для них никакого серьез-
ного интереса Россия как производитель высокотехнологичной 
продукции (т.е. потенциальный их мощный конкурент) не пред-
ставляет. Россия привлекательна только как богатейший энерго-
сырьевой придаток передовых стран (США, Евросоюза, стреми-
тельно набирающего силу Китая). И еще, конечно, как 
значительный и недостаточно пока освоенный рынок для всего 
спектра потребительской продукции – от колготок до автомобилей 
и самолетов. Думается, что России в этом контексте предстоят 
серьезнейшие испытания с непредсказуемым пока исходом, осо-
бенно в связи с ее вступлением в ВТО и неизбежным резким уси-
лением иностранной конкуренции на внутренних товарных и фи-
нансовых рынках. По крайней мере, сегодня в профессиональной 
прессе на Западе нередко встречаются оценки, что при полном 
«открытии» России до 90% ее обрабатывающей промышленности 
просто «ляжет». 

Итак, что касается средств для массированного высокотех-
нологичного «прорыва» России, ситуация выглядит не очень обна-
деживающей (если не сказать сильнее). Но не лучше обстоит дело 
и с побудительными внутренними мотивами для организации и 
стимулирования подобного «прорыва». 

В сфере частного капиталообразования и автоматического, 
рыночного перелива капитала из отрасли в отрасль (прежде всего, 
из менее перспективных в более перспективные высокотехноло-
гичные, инновационные) России, видимо, еще очень долго придет-
ся расплачиваться за те фундаментальные ошибки, которые были 
совершены в 90-х годах прошлого столетия. Нет сегодня такого 
механизма, и никто не решится сказать, когда он будет. Это исто-
рическая плата, во-первых, за дармовую, организованную сверху 
приватизацию огромных государственных активов, в одночасье 
превращавшую всякого рода нахрапистых проходимцев в мульти-
миллионеров и миллиардеров, и, во-вторых, за государственные 
же авантюры, вроде выпуска пресловутых ГКО с доходностью до 
200–300% годовых, полностью развративших, растливших россий-
ский деловой мир, который и сегодня, что называется, «не нагнет-
ся», если ему не светит прибыль меньше 100% годовых (притом 
что весь мир, как об этом говорилось выше, удовлетворяется 5–
15% и считает это нормой). Первое поколение российского бизне-



 14

са (старший и средний возраст), которое сойдет со сцены через 20–
30 лет, в этом отношении представляется безнадежным. А будут 
ли их дети и внуки, которым предстоит действовать во второй чет-
верти XXI в., более цивилизованными, менее алчными, более от-
ветственными перед обществом и страной, – можно надеяться, но 
уверенности никакой. А вдруг эта болезнь приняла уже хрониче-
ский, даже генетический характер? Хотя, справедливости ради, 
надо заметить, что кое-какие надежды в связи с ростом образован-
ности и расширением кругозора нашего делового сообщества вро-
де бы начинают оправдываться. 

Как бы то ни было, приходится констатировать, что, по 
крайней мере до сих пор, серьезного побудительного мотива для 
частной инновационной деятельности и ускоренного развития  
высокотехнологичных отраслей у нас в стране нет. Но при нынеш-
ней идеологии, которой все еще руководствуются российские вер-
хи, и состоянии дел вряд ли государство возьмет на себя основное 
бремя организации подобного «прорыва». Лозунг «как можно 
меньше государства», тенденция к снижению государственной ак-
тивности во всех областях экономики – не только в промышлен-
ном строительстве, но даже и в инфраструктурных отраслях, фак-
тическое неучастие государства в кредитовании экономики и в 
поддержке инновационного предпринимательства, в первую оче-
редь малого и среднего бизнеса, наконец, все то же стремление 
вывести средства бюджетного профицита (кстати, безусловно, 
преждевременного) за рубеж и только малую часть возросших го-
сударственных доходов от мировых цен на нефть пустить в дело 
внутри страны – все это приводит к выводу, что в реальности в 
государственном секторе российской экономики действенного 
стимула к инновационному развитию тоже нет. 

И конечно, не придает сегодня оптимизма и третий важней-
ший фактор, определяющий перспективы инновационного «про-
рыва» страны, – состояние российских «мозгов». Последние 15 лет 
близорукая политика высшего руководства, если не на словах, то 
на деле, исходила из того, что фундаментальные и прикладные ис-
следования, образование, система здравоохранения, культура в тех 
масштабах, которые были достигнуты в советские времена, – из-
лишество для страны, непозволительная роскошь, непосильное 
бремя, от которого чем быстрее она избавится, тем лучше. Сокра-
щение расходов на науку в 10 раз и на образование в 5 раз, дове-
дение государственных ассигнований на исследовательские цели 
до абсурдных 0,3% ВВП (во всех высокоразвитых странах сегодня – 



 15

2–4% ВВП), нарочито нищенский, ниже даже среднего по стране, 
уровень зарплаты ученых, конструкторов, преподавателей, работ-
ников здравоохранения и культуры вытолкнули (и продолжают 
выталкивать) наиболее талантливую и активную часть нашей 
творческой интеллигенции за рубеж или в сферу бизнеса. 

Между прочим, после массовой эмиграции ученых из Гер-
мании в 30-х годах прошлого столетия она до сих пор, вот уже 
70 лет, не может в полную меру восстановить свой научный по-
тенциал. Что-то похожее, вероятно, ожидает и нас в перспективе. 
Даже при благоприятном развитии событий на то, чтобы воссоз-
дать разрушенное (речь идет о материальном обеспечении и, глав-
ное, о кадрах), потребуется вряд ли меньше 20 лет. Но это при бла-
гоприятном варианте. Пока же страна продолжает движение не 
вверх, а вниз. И многое говорит за то, что в ближайшие полвека 
Россия имеет все шансы превратиться в настоящее «мировое ин-
теллектуальное захолустье».  

Большую тревогу вызывает и общее социальное состояние 
страны. Конечно, ничего похожего на новую «пугачёвщину» или 
новый 1917 г. ожидать, думается, нет оснований. Россия на поко-
ления и на века вперед более чем насытилась насилием и кровью. 
Но вот апатия, недоверие к жизни, неустроенность и нищета мно-
гомиллионных слоев населения, стремительно увеличивающаяся 
социальная пропасть между немногими невероятно разбогатевши-
ми и основной массой населения, миллионы бездомных, беспри-
зорных, брошенных на произвол судьбы людей, наконец, корруп-
ция и криминал, превратившиеся, по существу, в норму жизни 
страны, – эти пороки современного российского общества про-
должают, как ржа, подтачивать его изнутри. 

Ни о каком «прорыве», ни о каком взлете энтузиазма и твор-
ческой энергии трудящегося российского человека не то что гово-
рить, но и мечтать нереально. Для «прорыва» необходимо решить 
основные социальные задачи страны, а именно:  

во-первых, ликвидировать глубочайший разрыв в средней 
зарплате между той, которая была и остается характерной для 
жизни вот уже по крайней мере четырех поколений россиян, и тем, 
что получают за такой же труд работники во всех высокоразвитых 
странах: он, этот разрыв, достигает сегодня величины порядка 6–
10 и более раз;  

во-вторых, уменьшить до социально безопасного уровня 
разницу в доходах между верхними и нижними по доходам 10% 
населения, составляющую у нас сегодня уже 15:1 (а неофициально 



 16

60:1) при 5–6:1 во всех странах, принадлежащих к евроатлантиче-
ской цивилизации;  

в-третьих, построить в стране не некий не виданный нигде 
социально-экономический мутант, а подлинное «социальное ры-
ночное хозяйство», гармонично сочетающее в себе рыночные и 
внерыночные (включая натуральные) формы удовлетворения об-
щественных потребностей прежде всего в социальной сфере. 

Одним словом, с реальной угрозой прекращения «самостоя-
тельной истории» России или ее превращения в историю уже дру-
гого государства, безусловно, европейского и безусловно регио-
нально очень значимого, но ограниченного теми пределами, в 
которых Московское царство находилось в эпоху царя Федора  
Иоанновича (конец XVI в.), следует, несомненно, считаться. Одна-
ко почти с той же степенью вероятности можно представить себе и 
другой сценарий будущего России к середине XXI в. – гораздо бо-
лее оптимистический. 

Прежде всего, исходя из прошлого России, сомнительными 
кажутся утверждения о том, что российский народ окончательно 
выдохся, устал, исчерпал запасы своей творческой энергии. Ги-
бельные иностранные нашествия, периодическое разорение, все-
возможные кровавые смуты и революции с удручающим постоян-
ством сопровождали практически всю тысячелетнюю историю 
страны. Не раз уже возрождалась Россия, по существу, из небытия. 
Но возрождалась отнюдь не ослабевшей, а напротив, еще более 
могущественной. 

Революция 1917 г., Гражданская война, коллективизация и 
сталинский террор, страшные потери во Второй мировой войне в 
своей совокупности – если говорить о крови и разрушении гено-
фонда страны – стоили России много больше, чем затянувшийся 
системный кризис. Нынешняя Россия расплачивается в основном 
еще по тем, старым счетам. Некоторые наши генетики имеют, ви-
димо, основания утверждать в этой связи, что потери в генофонде 
страны за период 1917–1953 гг. будут восстановлены лишь при-
мерно через пять поколений. Но это как раз и придется на середи-
ну XXI в.! То есть лицо и динамику развития России будут, веро-
ятно, определять люди, так сказать, первого сорта, а вовсе не то 
посредственное, худшее или даже наихудшее по качеству, что ос-
талось в целости после всех трагических событий и передряг XX в. 

Распространено также мнение: для того чтобы вдохнуть но-
вую жизнь в страну, в ее народ, нужна новая всеохватывающая 
национальная идея, которая объединила бы Россию. Причем эта 



 17

идея должна быть обязательно духоподъемной, равной по силе и 
размаху, скажем, идее духовного христианского спасения, или ве-
ликодержавной (вплоть до провозглашения панславизма). Думает-
ся, однако, что возможности возникновения подобного рода тота-
литарных идей исчерпаны в России если не окончательно, то на 
весьма и весьма длительную перспективу. Кроме, возможно, одно-
го случая: если Россия вновь подвергнется угрозе массированного 
нашествия извне. Но при сохранении на должном уровне ее потен-
циала современных вооружений (в первую очередь ракетно-
ядерного щита) такая угроза, чреватая гибелью для всего мира, 
вряд ли когда возникнет. Если, конечно, человечество по тем или 
иным причинам не сойдет когда-нибудь с ума. 

He следует ждать появления спасительной новой идеи, мо-
билизующей на подвиги российский народ, – ей просто неоткуда 
взяться. Для двух ближайших поколений российского общества (а 
вероятно, и много дольше) общей целью может быть сохранение и 
благополучие народа, созидание, строительство, дальнейшее ос-
воение и обустройство страны, достойная, надежная жизнь каждо-
го человека и его близких. Как моральной основы – этого, пред-
ставляется, вполне достаточно не только для выхода страны из ее 
нынешнего системного кризиса, но и для дальнейшего рывка, 
«прорыва» России и в политической, и в социально-экономиче- 
ской, и в культурной областях. Для современного мира такой 
стремительный подъем за жизнь одного-двух поколений вовсе не 
диковина. Примеры известны: Германия и Япония после пораже-
ния во Второй мировой войне, «азиатские тигры», некоторые 
арабские страны, Бразилия, Индия и, конечно, Китай. И нет ника-
ких объективных оснований считать, что российский человек в 
массе своей глупее, или ленивее, или нравственно слабее кого бы 
то ни было. 

Вполне возможно, что будущее развитие международной 
обстановки не будет неблагоприятным для России. Даже в случае 
усиления международного коллективного регулирования противо-
речивых мировых процессов (будь то реформированная Организа-
ция Объединенных Наций, или «Большая восьмерка» в ее нынеш-
нем, а скорее всего, расширенном составе, или сеть других 
авторитетных международных организаций), Россия в предстоя-
щие полвека вполне в состоянии выстроить систему независимых, 
равноправных и взаимовыгодных отношений практически по всем 
направлениям международной политики. 



 18

Возможно даже, что отношения России с двумя пока веду-
щими центрами силы – США и Евросоюзом – будут все более и 
более приближаться к отношениям прочного стратегического 
партнерства, основанного на взаимном доверии и интересе. После 
стольких десятилетий балансирования на грани взаимоуничтоже-
ния ни Соединенные Штаты, ни Россия не являются сегодня и, по-
хоже, не будут в перспективе реальной угрозой друг для друга.  
По существу, главной проблемой для США на будущее представ-
ляется возможный (что не обязательно) тесный союз России с их 
основным стратегическим соперником – Китаем. В то же время в 
борьбе против новой мировой опасности – международного терро-
ризма – США и Россия объективно уже стали союзниками.  
В дальнейшем России, по логике вещей, предстоит обеспечивать 
«северный фронт» против агрессии исламского фундаментализма, 
в первую очередь в Центральной Азии и, возможно, на Кавказе. 
Что касается линии США на противодействие укреплению СНГ и 
поддержку всякого рода «цветных революций», то в перспективе 
ее контуры не ясны. Взять на свое содержание (причем на неопре-
деленное время) некоторое число внутренне слабых новообразо-
ванных государств США в условиях кризиса вряд ли решатся. А с 
опорой только на собственные силы эти государства имеют весьма 
малые шансы войти на равных в международную политическую и, 
главное, экономическую жизнь. 

Ничем чрезмерно опасным не грозит России и перспектива 
ее взаимоотношений с Евросоюзом, даже если он продолжит рас-
ширяться. Уж во всяком случае с этой стороны конца «самостоя-
тельной истории» России ожидать не приходится. Потому, что  
военное столкновение между Россией и Евросоюзом невозможно, 
поглощение России европейским интеграционным процессом  
нереально (присоединение Турции, Балкан, Украины да еще и Рос-
сии – это было бы не усиление, а на деле развал всего историче-
ского проекта «Единая Европа»). Все имеющиеся сегодня разно-
гласия будут, вероятно, со временем разрешены на основе 
взаимных компромиссов в обычном договорном порядке. 

Более того, процесс дальнейшего «открытия» России (в том 
числе с вступлением в ВТО) значительно повышает ее привлека-
тельность для Евросоюза как весьма перспективного партнера – и 
как энергосырьевой базы европейского континента, и как при-
быльной сферы приложения капиталов, и как достаточно еще сла-
бого в конкурентном отношении, но довольно обширного рынка, 
и, наконец, как обладателя пока еще мощного военно-промышлен- 



 19

ного и научно-технического потенциала, который, в случае чего, 
мог бы быть весьма полезен для Объединенной Европы. 

Принятая уже сторонами на вооружение концепция «четы-
рех общих европейских пространств», хотя она и аморфна, имеет 
все шансы в течение ближайших десятилетий превратить Россию в 
безусловно европейское государство, ни в коей мере не затрагивая 
ее политическую самостоятельность. Свобода передвижения через 
все европейские границы товаров, капиталов, знаний и людей, 
сближение правовых основ государственности, гарантии прав че-
ловека – если подобная цель будет достигнута за период смены 
всего двух поколений, можно говорить о грандиозном историче-
ском успехе, и в первую очередь, несомненно, нашей страны. 

Конечно, Россия не только европейская, но и евроазиатская 
страна, и с этим нельзя не считаться. Будущее России (особенно ее 
восточных регионов) в значительной мере зависит от того, как ей 
удастся выстроить свои отношения с лидером восточноазиатского 
сообщества – Китаем. 

История многому учит: она, между прочим, учит и тому, что 
за одним, по существу, исключением (Индокитай) Срединная им-
перия за долгие тысячелетия своего существования никогда не от-
личалась стремлением к территориальной экспансии. Не террито-
рии интересуют Китай, а, во-первых, возможности укрепления его 
энергосырьевой и водной базы, во-вторых, новые рынки для  
его традиционной, а теперь и высокотехнологичной продукции,  
в-третьих, облегчение условий для миграции наиболее подвижной 
(но всегда лишь маргинальной) части его населения в поисках 
сфер занятости и приложения своих капиталов. К настоящему 
времени политическая база для долговременного сотрудничества и 
взаимодействия наших двух стран создана. Есть все основания 
ожидать, что даже такой сложный, деликатный вопрос, как трудо-
вая миграция (в которой, следует подчеркнуть, заинтересованы 
обе стороны), со временем тоже найдет свое нормальное, т.е. дого-
ворно-правовое, разрешение, что позволит взять под взаимный 
контроль и соответственно дозировать стихийно складывающиеся 
миграционные потоки. 

Отнюдь не мрачными можно представить себе и будущие 
отношения России со странами СНГ, остающимися традиционной 
сферой российского влияния даже после выхода Грузии из Содру-
жества. Конечно, прежний Советский Союз, вероятно, уже не  
будет восстановлен. Но создание и утверждение в грядущие пол-
столетия своего рода свободной конфедерации независимых пост-



 20

советских государств, костяк которой составят Россия, Белоруссия 
и Казахстан и присоединиться к которой, не исключено, смогут и 
ряд других постсоветских стран, – это вполне, по-видимому,  
реальная перспектива даже после пережитого кризиса в отношени-
ях с Украиной. Слишком многое и достаточно долго связывало эти 
страны во всех областях жизни, чтобы полностью отказаться от 
оценки так называемого «постсоветского развода» как историче-
ски кратковременного замешательства.  

Сами по себе эти новообразованные государства по большо-
му счету не нужны сегодня в мире никому, а самостоятельно, вне 
тесной связи друг с другом и с Россией, их реальный экономиче-
ский потенциал при нынешних масштабах международной конку-
ренции вряд ли стоит преувеличивать. И даже в такой специфиче-
ской области, как энергетика, каспийские и прикаспийские 
энергоресурсы (которые Запад сегодня рассматривает как резерв-
ные на случай широкомасштабного конфликта на Ближнем Восто-
ке или осложнений в Латинской Америке) могут быть эффективно 
и, главное, надежно освоены лишь в рамках крупнейшего много-
стороннего международного проекта, не противоречащего, а, на-
против, стимулирующего интеграционные процессы на постсовет-
ском пространстве, наряду, конечно, с самым активным участием 
всех заинтересованных западных партнеров. 

Однако безусловная необходимость свободы передвижения 
на постсоветском пространстве товаров, капиталов, знаний и лю-
дей, без чего немыслимо себе представить ни сохранения в этих 
странах оставшейся от прежних времен экономической специали-
зации (кому еще в мире нужен, например, украинский сахар?), ни 
поддержания занятости их населения, ни развития их науки и об-
разования, ни тем более серьезного прорыва на новые высокотех-
нологичные мировые рынки, – это лишь одна сторона вопроса. 
Другая же состоит в том, что без опоры на взаимное сотрудниче-
ство, и в первую очередь с Россией, в ближайшее полстолетия не 
может быть решен такой исторически наиважнейший вопрос, как 
обеспечение стран Центральной Азии водой, или реализовано на 
деле строительство новой системы коммуникаций Запад–Восток, 
или урегулирована проблема самопровозглашенных непризнанных 
государств, или, наконец, обеспечены традиционные гарантии су-
ществования Армении и той же Грузии, особенно в условиях нарас-
тающей агрессии воинствующего политического исламизма. Ду-
мается, что для решения этих проблем инициативы должны 
исходить не столько от России, сколько от постсоветских госу-



 21

дарств. России же следует навести наконец порядок в собственном 
доме и отойти от нынешней нейтральной (а иногда даже и дест-
руктивной) позиции в отношении постсоветских партнеров. 

Идти в кильватере в будущем России ни к чему. В нарас-
тающем соперничестве США с Китаем нам на самом деле незачем 
вставать на чью-то сторону, сохраняя максимально добрые отно-
шения с обоими соперниками. Россия, если ей удастся, наконец, 
преодолеть нынешний внутренний системный кризис, имеет все 
шансы оставаться и впредь влиятельнейшей, самодостаточной во 
всех отношениях страной с надежной обороной, мощной экономи-
кой, высокоразвитой наукой и культурой, страной, открытой для 
делового сотрудничества со всеми, кто проявляет к этому искрен-
ний интерес. Между прочим, это касается и ощутимой уже сегодня 
подспудной борьбы между США и Китаем за доступ в перспекти-
ве к разработке российских энергосырьевых ресурсов, особенно в 
восточных районах страны. Как говорил когда-то А.П. Чехов, «че-
го толкаться-то? Всем места хватит». И если новая Россия сумеет 
удержать в собственных руках политический контроль над посте-
пенным своим врастанием в глобальную экономику, ничего, кроме 
пользы, конкуренция между мировыми центрами силы в подобных 
областях для страны не принесет. 

В целом в обнадеживающем, думается, направлении разви-
вается и внутриполитическое устройство России. Страна всерьез 
приступила (по сути, впервые в своей истории) к строительству 
демократического общества. Будет ли у нас, учитывая российские 
традиции, своего рода «демократический цезаризм», или класси-
ческая парламентская демократия, или федерация с обширными 
полномочиями регионов, аналогичных, скажем, правам американ-
ских штатов или канадских провинций, или даже швейцарских 
кантонов – на предстоящее полстолетие не это представляется 
главным. 

Основная задача для двух, как минимум, ближайших поко-
лений – создание прочного фундамента под всем зданием россий-
ской демократии, а именно – действенной системы местного само-
управления. На это, между прочим, ведущие демократические 
страны потратили целые столетия. Дважды делала попытки и Рос-
сия: в середине XVI в. (в первой половине царствования Ивана 
Грозного) и во второй половине XIX – начале XX в. (земство).  
К сожалению, терпения, как говорится, не хватило. Сегодня же мы 
вновь лишь в начале пути. Но без выборной, ответственной и в 
финансовом смысле самостоятельной системы местного само-



 22

управления Россия вряд ли может рассчитывать на истинный 
подъем творческих сил народа, на утверждение законности и по-
рядка сверху донизу и если не на искоренение, то, по крайней  
мере, на обуздание разъедающих ее изнутри коррупции и преступ-
ности. А мелкие локальные конфликты, возникающие по самым 
разным причинам то тут, то там, будут ее преследовать, по-
видимому, еще долго. Показателен в этом отношении пример мно-
годесятилетней борьбы Великобритании с североирландскими се-
паратистами или Испании с движением басков.  

Не следует, думается, недооценивать и реальные возможно-
сти заметного ускорения социально-экономического развития Рос-
сии. 

Даже самая болезненная в смысле перспектив проблема 
страны – демографическая – при соответствующей целенаправ-
ленной политике может быть так или иначе решена. Конечно, это 
потребует колоссальных усилий не только со стороны государства, 
но и от всего российского общества.  

Во-первых, в самом близком времени государство должно 
изыскать необходимые средства (а они у него есть) для всемерной 
поддержки семьи, поощрения рождаемости, создания разветвлен-
ной системы льгот, в первую очередь жилищных, для молодых 
семей, ликвидации национального позора страны – бездомности, 
беспризорности, заброшенности миллионов людей, от детей-сирот 
до беспомощных стариков и инвалидов.  

Во-вторых, необходимо возродить прежнюю переселенче-
скую политику России, благодаря которой за исторически корот-
кие сроки ей удалось хотя бы отчасти освоить и заселить Сибирь и 
Дальний Восток.  

В-третьих, нужно устранить все административные препят-
ствия и, что, может быть, еще важнее, страх в массовом сознании 
перед иммиграцией на территорию России граждан из бывших со-
ветских республик. Вполне возможно, что именно такая иммигра-
ция может стать одним, если не главным способом заселения  
пустеющей российской деревни и малых городов.  

В-четвертых, не будет ничего удивительного, если в пред-
стоящие полстолетия российское руководство обратится вновь к 
политике, которую наиболее масштабно и успешно начала прово-
дить еще Екатерина II, организовавшая массовое переселение в 
Россию иммигрантов из других европейских стран. 

Будут ли это выходцы из стран Европы или из Китая, или 
это будет даже такой экзотический вариант (предлагаемый сего-



 23

дня, в частности, видным российским африканистом А.Б. Давид-
соном), как приглашение постепенно вытесняемых из Южной Аф-
рики буров и других потомков европейцев, – трудно сейчас гадать. 
Проблема, несомненно, требует самого добросовестного изучения. 
Но то, что Россия вновь может стать своеобразным «плавильным 
котлом» для разных национальностей, каким она практически на 
протяжении всей своей истории была для многих угро-финских, 
тюркских, монгольских, кавказских, не говоря уже о славянских, 
народов, – такую возможность сбрасывать со счетов нельзя. 

Вера в лучшее будущее России позволяет думать, что в не 
столь отдаленной перспективе в ней сложится экономическая сис-
тема, при которой исчезнет, наконец, во многом искусственный 
конфликт между государством и рынком, государственной и част-
ной собственностью, государственным регулированием и свобо-
дой предпринимательства. Уже сегодня просматриваются некото-
рые признаки того, что российское общество готово признать 
основные результаты пусть и скоропалительной, но ставшей не-
преложным фактом приватизации: новый передел собственности 
(не важно, в пользу ли государства или частных лиц) обойдется, 
что называется, себе дороже, он разрушит только-только наме-
тившуюся в стране стабильность. 

Можно, конечно, ожидать, что крупнейшие частные корпо-
рации будут вынуждены предоставить обществу в лице государст-
ва какую-то (одноразовую) компенсацию за, по существу, бес-
платно приватизированные активы, что вместо существующего 
распределения рентных доходов от энергосырьевых ресурсов  
между бизнесом и государством будет выработана новая формула, 
приближающаяся к той, что действует в таких, например, странах, 
как Норвегия и Саудовская Аравия. Весьма вероятно, что Россий-
ское государство перестроит в недалеком будущем и свою налого-
вую систему, с одной стороны, освободив от налогов все капита-
ловложения для расширения или модернизации производства, а с 
другой – отказавшись от «плоской шкалы» налогообложения част-
ных доходов без различия их уровня и происхождения (такого в 
мире сегодня, кроме России, нет нигде). 

Государство, учитывая наши конкретные условия, должно 
сосредоточиться на нескольких важнейших экономических функ-
циях, которые еще длительное время будет просто некому выпол-
нять, помимо него. 

Это, во-первых, дальнейшее развитие основной части  
инфраструктуры страны: дорог, коммуникаций, трубопроводов, 



 24

электроэнергетики, водохранилищ, мелиорации, крупных портов, 
общественных зданий и сооружений, школ, больниц, природо-
охранных систем и т.д.  

Во-вторых, еще долго (если не всегда) будет существовать 
необходимость в казенных заводах, прежде всего оборонного на-
значения.  

В-третьих, государство должно стать фундаментом всей 
кредитной системы страны, тем кредитором и страхователем  
«последней инстанции», каким оно является во всех благополуч-
ных странах. 

В-четвертых, без государственной помощи – в виде налого-
вых послаблений, льготных кредитов, защиты от бюрократическо-
го и криминального рэкета и пр. – малый и средний бизнес, давно 
уже ставший во всем мире основным двигателем экономического 
прогресса и источником инноваций, никогда не окрепнет и не 
выйдет из «тени», где сегодня создается, по различным оценкам, 
свыше 40% ВВП страны. 

Столь же необходима государственная помощь и аграрному 
сектору, будь то индивидуальное фермерство или нарождающиеся 
фермерские кооперативы, или агропромышленные компании: без 
прямой бюджетной поддержки этот сектор нигде в мире не обхо-
дится – ни в развитых, ни в развивающихся странах.  

И наконец, в-пятых, даже в самом «рыночном» обществе 
наука, образование, здравоохранение и культура не существуют 
без решающего участия государства в их финансировании. Рос-
сийский бизнес не сможет когда-либо взять эту функцию на себя. 

Разумеется, как регулятор общего экономического климата, 
норм и правил государство незаменимо в любой системе. Деньги, 
бюджет, налоги, валюта, общегражданское и общехозяйственное 
законодательство – это всегда было и останется прерогативой го-
сударства. Никто не оспаривает сам этот принцип, сомнениям и 
спорам подвергается реализация его на практике, особенно перво-
очередность задач. 

Представляется, что сегодня в регулирующей деятельности 
Российского государства особо важное значение приобретают сле-
дующие функции: во-первых, создание самых твердых гарантий 
неприкосновенности частной, индивидуальной и корпоративной 
собственности, принуждение к соблюдению бизнесом общеприня-
тых норм деловой этики, борьба против всех квазизаконных и во-
все незаконных способов захвата чужой собственности, против 
коррупции, организованной преступности и криминального оборо-



 25

та; во-вторых, восстановление (путем намного более существен-
ных, чем сегодня, государственных гарантий) подорванного дове-
рия внутренних и внешних инвесторов к российской кредитно-
финансовой системе; в-третьих, отказ от абсурдного (такого нет в 
мировой практике) бюджетного профицита, резко ограничиваю-
щего бюджетные расходы как раз тогда, когда сокращать их нель-
зя ни под каким видом; в-четвертых, проведение самой жесткой 
антимонопольной политики, поскольку безответственная деятель-
ность естественных и рукотворных монополий является основной 
причиной все еще не затухающей инфляции. 

Определенный оптимизм может внушать и то, что россий-
ский «дикий» рынок 1990-х годов начнет понемногу нормализо-
вываться. Эпоха «баронов-разбойников» в силу естественных при-
чин приближается, особенно после начавшегося уже глобального 
финансово-экономического кризиса, к своему закономерному кон-
цу. На смену им видится приход новых поколений деловых людей, 
привыкших или привыкающих соблюдать общепринятые в мире 
«правила игры». Остается все меньше и меньше сфер бизнеса, 
обеспечивающих заоблачно высокие прибыли, становится при-
вычной психология «клиент всегда прав», все шире распространя-
ется практика решения хозяйственных споров в судебном порядке, 
сама собой постепенно исчезает ничем и никогда, казалось бы, не-
истребимая многомиллионная армия «челноков», все больше по-
является признаков того, что социальная ответственность отнюдь 
не так уж и чужда российскому бизнесу, особенно если он уже 
прошел путь «первоначального накопления». Как говорил когда-то 
Л.Н. Толстой, в конце концов «все образуется»: российский бизнес 
только-только выходит из стадии очень активного, но все-таки 
детства, и те 5–6% населения, которые во всем мире составляют 
слой предприимчивых людей, как обнаружилось, сохранились и у 
нас, несмотря на все трагедии XX в. От государства этим людям 
нужно одно: не мешать им, а помогать, и не менять, по мере воз-
можности, слишком часто «правила игры». 

Отдельный, огромный по своему значению для страны,  
вопрос: как остановить утечку капитала из России, которая, после 
краткого замедления, в последние пару лет возобновилась с новой 
силой. Любые административные меры (да и налоговые тоже)  
могут в этом отношении дать лишь временный и весьма ограни-
ченный эффект. Между тем от решения проблемы прямо и непо-
средственно зависит будущее страны. Ключевое слово здесь,  
по-видимому, одно: гарантии. Иначе говоря, твердые государст-



 26

венные гарантии того, что никаких угроз для частной собственно-
сти Российское государство не допустит и что в стране всеми  
силами будет сохраняться политическая, экономическая и соци-
альная стабильность, не меньшая, чем в тех странах, куда наш ка-
питал убежал и продолжает убегать. Создания таких условий тре-
буют и наши надежды на то, что в недалеком будущем вслед за 
реэмиграцией российского капитала последует приток капитала 
истинно иностранного, но уже не в экспериментальном, так ска-
зать, а в массовом порядке. 

Два поколения – достаточный срок для того, чтобы изба-
виться от еще одного наследственного порока России: недопусти-
мо заниженной и до сих пор занижаемой оплаты человеческого 
труда. Доля зарплаты в ВВП страны сегодня составляет 30–32%, 
во всех экономически передовых странах – 50–70%. Нечего и го-
ворить, как это неблагоприятно сказывается на трудовой активно-
сти российского человека, на его творческой отдаче и морали. Вы-
нужденное безделье, преступность, алкоголизм, наркомания, 
неустойчивость семьи – это все в первую очередь порождение 
бедности, а не его, человека, греховной природы. 

Что нужно для проведения социальной реформы? Прежде 
всего, доведение в ВВП доли оплаты труда до уровня других  
высокоразвитых стран. Если бы сегодня был принят закон об обя-
зательной минимальной оплате труда, скажем, 3 долл. в час 
(500 долл. в месяц), это означало бы рост доли зарплаты в нашем 
ВВП примерно до 40–50%. Конечно, подобный, поистине ради-
кальный сдвиг в социальном устроении страны не может быть 
достигнут в одночасье. Однако без него трудно рассчитывать не 
только на резкий подъем производительности труда и оживление 
экономики, но и на создание какого-то социально устойчивого, 
эффективного баланса между рыночными и внерыночными фор-
мами предоставления населению жизненно важных социальных 
услуг. 

Будет ли подобный поворот достигнут в процессе цивилизо-
ванной парламентской борьбы, или он произойдет стихийно, или 
он станет результатом оживления широко распространенного в 
мире трехстороннего социального партнерства (государство – ра-
ботодатель – профсоюз), – трудно сейчас сказать. Но одно ясно: 
бедность, преднамеренно насаждавшаяся в течение многих деся-
тилетий в стране, всегда была и остается тем главным тормозом, 
который не позволяет России занять в мировой цивилизации  



 27

место, отвечающее ее масштабам, ее культуре, природным и чело-
веческим ресурсам. 

Таким образом, при благожелательном и по возможности 
непредвзятом взгляде на вещи баланс между пессимистическим и 
оптимистическим прогнозами развития России в ближайшие пол-
века складывается примерно в соотношении 49:51 в пользу  
последнего. Разумеется, еще более важную роль, чем логика, в по-
добных оценках играет вера: кто-то верит в катастрофу, кто-то в 
лучшее будущее, – так оно было и будет всегда. Но даже если ру-
ководствоваться одной чистой логикой, нельзя ни понять, ни тем 
более оправдать упорное отрицание нынешними российскими 
верхами необходимости иметь ясный для всех – и для властей, и 
для бизнеса, и для самой широкой общественности, и для наших 
зарубежных партнеров – стратегический, долгосрочный план раз-
вития страны, который, среди прочего, включал бы в себя также и 
долгосрочную структурную (промышленную) политику. «Авось 
куда-нибудь кривая сама вывезет» – этот известный принцип для 
многих, конечно, удобен. Но он никак не удобен для страны, вне-
запно вдруг потерявшей свою прежнюю цель и не обретшей до сих 
пор вместо нее ничего, что отвечало бы уверенному продолжению 
ее от века «самостоятельной истории». 

А в качестве своеобразного итога этой самонадеянной по-
пытки заглянуть в середину нынешнего века вспомним мысль,  
высказанную нашим крупнейшим математиком и футурологом, 
академиком Н.Н. Моисеевым (однажды всполошившим, между 
прочим, весь мир своим прогнозом «ядерной зимы»): нет смысла 
загадывать и прогнозировать дальше чем на 15–20 лет вперед, ибо 
за это время в мире обязательно произойдет что-нибудь такое, что 
перевернет все с ног на голову. Кто-нибудь мог, к примеру, пред-
сказать даже не за 20, а всего лишь за пять лет такое всемирно-
историческое событие, как внезапный самораспад Советского 
Союза? Или трагедию 11 сентября 2001 г. в Нью-Йорке? Или, ска-
жем, кто знает, как отреагирует мировое сообщество, если в пред-
стоящие полвека на Землю вдруг опустится корабль каких-нибудь 
инопланетян? 

В отношении же места России, будь то в дихотомии Востока 
и Запада или Севера и Юга, можно с достаточной уверенностью 
сказать лишь одно: через 15–20 лет Россия не сможет идентифи-
цировать себя ни с одним из этих миров. А что дальше будет – то 
знает, вероятно, лишь один Верховный Судия. По большому счету, 



 28

за все авансы и долги придется нашей стране еще долго расплачи-
ваться. 

«Триединство России перед близким Востоком  
и недалеким Западом», М., 2012 г., с. 337–358. 

 
 
Игорь Котин,  
доктор исторических наук  
(Музей антропологии и этнографии  
им. Петра Великого РАН, г. С.-Петербург) 
ИСЛАМ В РОССИИ И ПЕРСПЕКТИВЫ  
МУСУЛЬМАНСКО-ХРИСТИАНСКОГО ДИАЛОГА 
 
Ислам является второй по значению и числу адептов религией 

населения России. Это одна из исторических или традиционных 
религий Российской Федерации. Позиции ислама в традиционных 
центрах его существования, т.е. в Поволжье и на Северном Кавка-
зе, сильны. Сложнее ситуация в российских мегаполисах, где при-
сутствие мусульман воспринимается как «вторжение», хотя это не 
совсем верно. Ситуация осложняется все большей интеграцией 
России в международное пространство и, как следствие, установ-
лением многочисленных контактов российских мусульман с 
братьями по вере из других стран, в частности из Саудовской Ара-
вии, которые не всегда придерживаются умеренных форм ислама, 
но могут принадлежать к радикальным движениям в исламе, в  
частности к так называемым «ваххабитам». В результате подоб-
ных конфликтов, а также наличия ряда социальных проблем в  
современном российском обществе (безработица среди молодежи, 
особенно сельской, бедность населения отдельных регионов)  
наблюдается радикализация части мусульман, которые не только с 
христианами, но и с собратьями по вере не желают или не способ-
ны идти на диалог. Однако значительная часть мусульманского 
населения России, ее образованная и материально благополучная 
элита выступают за диалог с правящей российской элитой и с Рус-
ской православной церковью, а также с другими представителями 
христианских церквей, с хранителями других религиозных тради-
ций. Территорию Российской Федерации можно условно разде-
лить на три типа регионов, в которых вырисовываются три раз-
личные модели развития мусульманско-христианского диалога в 
зависимости от доли мусульман в населении и их роли в местном 
управлении. Это Поволжье, Северный Кавказ и остальная Россия. 



 29

Христианство и ислам являются двумя крупнейшими кон-
фессиями России. История распространения и взаимоотношения 
этих конфессий отражает основные этапы российской истории, и 
наоборот, любое важное событие в истории России так или иначе 
отражалось на судьбе представителей этих двух ведущих конфес-
сий. При этом не следует забывать, что, будучи доминирующими, 
эти религии никогда не были единственными, а также едиными. 
Межрелигиозный диалог в российской ситуации – это, прежде все-
го, хотя и не только, – диалог между представителями христианст-
ва и ислама. 

В настоящее время приблизительно 33–40% населения Рос-
сийской Федерации считают себя православными христианами, 
10–13% – мусульманами, около 1% составляют католики и протес-
танты, 0,7% – буддисты и столько же – иудаисты, а половина на-
селения страны сохраняет советское наследие – неверие в Бога. 
Как мы видим, православные и христиане – главные игроки на  
религиозном поле России, или, как сказали бы западные религио-
веды, на «рынке религий» России. Но в том-то и дело, что как пра-
вославные, так и мусульманские богословы отвергают понятие 
«рынок» в данном контексте, подчеркивая историческое домини-
рование своих конфессий в регионе. Соответственно, регионы ис-
торического доминирования этих двух религий воспринимаются 
многими мусульманскими и христианскими богословами как  
исторически обоснованные области принадлежности этим конфес-
сиям, и проблема диалога для многих из них – это проблема про-
ведения границ. 

Религия в России считается важным фактором этнической 
идентификации и политической мобилизации. Ислам остается 
важнейшим признаком культурной идентификации для этнических 
татар, башкир, чеченцев, аварцев и многих других групп россий-
ского населения, чье число превышает 50. Несмотря на лингвисти-
ческие и культурные различия между так называемыми «этниче-
скими мусульманами», ислам остается основой их культурного 
наследия. Ощущение общих корней и общих интересов у россий-
ских мусульман сказалось на формулировании некоторыми му-
сульманскими политиками требования введения категории «му-
сульманин» (или «конфессиональная принадлежность») вместо 
категории «этническая принадлежность» или наряду с ней. Это 
требование не было учтено в переписи населения Российской Фе-
дерации 2002 г., что и понятно. Политизация религии может при-
вести к непредсказуемым последствиям, а материалы переписи, 



 30

бесспорно, будут востребованы и по-своему интерпретированы 
разными группами российского населения. Мусульманские груп-
пы населения Татарстана, например, настороженно восприняли 
предложение ввести в качестве этнонима название «кряшены», 
используемое для обозначения христиан татарского происхожде-
ния. 

Ислам остается религией большинства так называемых «эт-
нических» мусульман Волго-Уральского региона и Северного 
Кавказа, где он является религией традиционной или «историче-
ской». В Санкт-Петербурге и Москве это также давняя, историче-
ская религия, в российской столице известная с XV в., а в городе 
на Неве – со времени его создания. Но там она часто трактуется 
как религия мигрантов. В регионах традиционного доминирования 
ислам выступает как религия правящей элиты, там исламу отдает-
ся предпочтение перед христианством, хотя последнее также оста-
ется под покровительством, как защищаемая религия «людей Кни-
ги». В Москве и Санкт-Петербурге ислам – религия терпимая, но 
контролируемая. Создание новых культовых сооружений ислама в 
столицах требует согласования с центральными и городскими вла-
стями, различными министерствами и службами. В регионах, где 
доминирует православное и атеистически настроенное население, 
сооружение мечетей вызывает настороженность. На общегосударст-
венном уровне мусульманские лоббисты добились для ислама ста-
туса «традиционной религии» наряду с христианством, иудаизмом 
и буддизмом. В то же время миссионеры из Саудовской Аравии, и 
особенно приверженцы салафитской или «ваххабитской» (сами 
они этим термином не пользуются) формы ислама, требуют при-
знания мусульманского превосходства в мире и в том числе в Рос-
сии. 

Среди молодых, нередко неустроенных, бедных мусульман 
Северного Кавказа эти лозунги порой находят сторонников, реже, 
но это случается и в Поволжье. Северо-Кавказский регион счита-
ется старейшим центром распространения ислама в России. Му-
сульманские миссионеры были в этих краях еще в VIII в. В госу-
дарстве Волжская Булгария ислам был государственной религией 
также очень давно, еще в X в., до прихода в эти края монголов. 
Вероятно, из Булгара прибыли на Русь и мусульманские миссио-
неры, которые наряду с иудейскими и христианскими (византий-
скими) проповедниками поведали о своей вере киевскому князю 
Владимиру, решившему объединить Русь под знаменем новой ве-
ры – единобожия. 



 31

Со времен святого Владимира православное христианство 
является главной религией территорий, населенных славянами. 
Однако территориальная экспансия Московского государства со 
времен Ивана Грозного привела к включению в состав наследника 
Древней Руси – Московского государства территорий с мусуль-
манским населением – Астраханского, Казанского ханств. Импер-
ская экспансия с XVIII до начала XX в. включила в состав России 
Кавказ, Закавказье, Среднюю Азию, Казахстан. После 1917 г. и 
особенно с образованием в 1922 г. СССР наблюдается равноуда-
ление всех религий от правящего центра с его коммунистической 
идеологией, разрушение и разграбление религиозных святынь, 
конфискация имущества религиозных общин. Немногочисленные 
оставшиеся действующими религиозные центры находились под 
строгим контролем атеистического государства. 

Развал Советского Союза привел в 1992 г. к образованию не-
зависимых государств из числа бывших союзных республик, что, в 
свою очередь, привело к уменьшению доли мусульман в составе 
государства – правопреемника СССР – Российской Федерации. 
Тем не менее и в нынешней России мусульмане составляют круп-
нейшее религиозное меньшинство. 

География расселения российских мусульман. Основные 
районы со значительным мусульманским населением расположе-
ны в Волго-Уральском регионе и на Северном Кавказе. Российские 
мусульмане доминируют в восьми автономных республиках: Та-
тарстане, Башкортостане, Адыгее, Кабардино-Балкарии, Карачае-
во-Черкесии, Ингушетии, Дагестане и Чечне. В этих республиках, 
коренное или титульное население которых исповедует ислам и 
порой трактуется как «этнические мусульмане», ислам имеет осо-
бенно твердые позиции, а исповедующие эту религию обладают 
своеобразным «административным ресурсом». Как было зафикси-
ровано в переписи населения Российской Федерации 2002 г., этни-
ческие группы, считающие ислам основой или частью своего 
культурного наследия, составляют не менее 10% населения нашей 
страны. 56 этнических групп из списка, предложенного пере- 
писью, традиционно ассоциируются с исламом, и их общая чис-
ленность составляла в 2002 г. 14,3 млн. человек, что как раз и со-
ставляло 1/10 от указанной переписью населения цифры для насе-
ления России в 145,1 млн. человек. Этого более чем достаточно, 
чтобы считать мусульман крупнейшим религиозным меньшинст-
вом в России. В то же время, это меньше, чем 20%, а именно о том, 
что мусульмане составляют 1/5 населения страны, нередко говорят 



 32

сами мусульмане. Между тем отказ от включения графы «конфес-
сиональная принадлежность» не позволил определить по результа-
там переписи процесс обращения в ислам части русских, о чем не 
так часто говорят представители как мусульманской, так и христи-
анской общин. В то же время исторически давно существовали 
группы обращенных в христианство татар («кряшены»), а переход 
отдельных представителей татарской интеллигенции в христиан-
ство происходит и сейчас, хотя вряд ли имеет массовый характер. 
Примечательно, что лоббисты идеи включения категории «му-
сульманин» в ответы переписи ожидали, что этот ответ заменит и 
ответ на вопрос о национальности респондента, ибо представление 
о мусульманах как о членах вселенской общины (уммы) оказалось 
востребовано в России, жители которой, в том числе мусульмане, 
долгое время жили в изоляции от братьев по вере. В то же время 
конфессиональное единство пока что не сняло напряженности ме-
жду этническими группами, исповедующими ислам, как в Повол-
жье, так и на Северном Кавказе. 

Крупнейший этнос России, представители которого испове-
дуют преимущественно ислам, – это татары. Их число по переписи 
2002 г. составляло 5 558 000 человек. Примечательно, что прирост 
этой группы составил всего лишь 0,7%, всего на 36 тыс. человек, в 
то время как число чеченцев за 11 лет (и каких непростых для Чеч-
ни!) с 1991 по 2002 г. увеличилось с 899 тыс. до 1 млн. 361 тыс.  
В общем и целом наблюдается значительно больший прирост на-
селения на Северном Кавказе, чем в Волго-Уральском районе, что 
способствует росту значения Северного Кавказа как одного из ос-
новных центров ислама в России. 

Итак, мы в настоящее время говорим о двух главных  
центрах концентрации мусульман России – Волго-Уральском ре-
гионе с 7 млн. «этнических мусульман» и Северном Кавказе с 
4 млн. «этнических мусульман», а также об остальной России, где, 
особенно в городах ее европейской части, сформировалась много-
численная, хотя и трудно уловимая и мало подверженная контро-
лю и учету диаспора народов, исповедующих ислам, представлен-
ная многочисленными таджиками, узбеками, азербайджанцами, 
дагестанцами и др. При этом наибольшая концентрация мусульман 
вне их этнических территорий – в столицах России, Москве и 
Санкт-Петербурге. В то же время значительна активность мусуль-
ман в российских областях, соседних с Татарстаном и Башкорто-
станом, о чем можно судить по большому числу в них мечетей. 
Это может свидетельствовать как о росте мигрантского мусуль-



 33

манского населения в регионах, так и о возрождении националь-
ных традиций среди «этнических мусульман», оказавшихся вне 
границ «этнических республик». 

Этнические различия – не единственные для мусульман Рос-
сии. Доктринальные различия для них также играют роль. Боль-
шинство российских мусульман придерживаются норм ханафит-
ского мазхаба (правовой школы) и являются суннитами. Однако 
часть дагестанцев и чеченцы признают более жесткие нормы ша-
фиитского мазхаба в рамках суннитского ислама. Среди суннитов 
Северного Кавказа велико влияние суфийских орденов. Сунниты 
Северного Кавказа и в меньшей степени Поволжья последнее время 
испытали большое влияние идей ривайвалистского салафитского 
движения, нередко (но не его последователями) называемого «вах-
хабизмом». Большая часть азербайджанцев в России (как и в са-
мом Азербайджане) – шииты. Имеет место организация мечетей 
по принадлежности прихожан к той или иной ветви ислама, этни-
ческой группе, мазхабу, течению, что противоречит изначальной 
эгалитаристской проповеди ислама, но отражает гетерогенность 
ислама российского. 

Таблица 1 
Этнические группы, для которых ислам является частью 
культурного наследия, размером более 100 тыс. человек,  

по данным переписей 1989 и 2002 гг. 
Этническая группа 1989 2002 

Татары 5 522 000 5 558 000 
Башкиры 1 345 000 1 674 000 
Чеченцы 899 000 1 361 000 
Аварцы 544 000 757 000 
Азербайджанцы 336 000 621 000 
Казахи 636 000 655 000 
Кабардинцы 386 000 520 000 
Даргинцы 353 000 510 000 
Кумыки 277 000 423 000 
Ингуши 215 000 412 000 
Лезгины 257 000 412 000 
Карачаевцы 150 000 192 000 
Лакцы 106 000 157 000 
Адыги 127 000 129 000 
Таджики No data 120 000 
Балкарцы 78 000 108 000 



 34

Таблица 2 
Регионы с наибольшим числом зарегистрированных  

при Министерстве юстиции мечетей  
(общее число по стране – 3445) по данным на 2003 г. 

Регион Число 
мечетей Регион Число 

мечетей 
Татарстан 971 Нижегородская область 62 
Дагестан 567 Свердловская область 62 
Башкортостан 405 Пензенская область 61 
Оренбургская область 129 Курганская область 42 
Карачаево-Черкесия 103 Астраханская область 38 
Ульяновская область 101 Омская область 36 
Кабардино-Балкария 99 Мордовия 31 
Самарская область 89 Саратовская область 25 
Тюменская область 84 Московская область 22 
Пермская область 75 Адыгея 16 
Челябинская область 65 Москва 14 

 
Наибольшее число мечетей зарегистрировано (данные на 

2002 г.) в Татарстане – 971. В Дагестане их на 404 меньше, но и 
населения там существенно меньше, так что мы наблюдаем  
приблизительно равное число мечетей на душу населения в этих 
республиках – по одной мечети на 10 тыс. человек. В Башкорто-
стане в 2003 г. было зарегистрировано 405 мечетей, в соседней 
Оренбургской области – 129, в Карачаево-Черкесии – 103, в Улья-
новской области – 101, в Кабардино-Балкарии – 99, в Самарской 
области – 89, в Тюменской области, исторически имевшей сущест-
венное татарское население, в советское время дополненное неф-
тяниками из Башкортостана, Татарстана и Азербайджана, – 84, в 
Пермской области – 75, в Челябинской – 65, в Нижегородской и 
Свердловской областях по 62, в Пензенской области – 61, в Кур-
ганской – 42, в Астраханской области – 38 мечетей. Таблица 2 по-
казывает, что еще в ряде областей и республик страны – более чем 
по 10 мечетей; к регионам с более чем 10 зарегистрированными 
мечетями относится и российская столица, в которой в 2003 г. бы-
ло зарегистрировано 14 мусульманских общин, имеющих центры 
религиозного поклонения – мечети. У нас нет статистики по пово-
ду того, какая часть из этих зданий – построенные по специально-
му плану мечети, а какая – прочие сооружения, переоборудован-
ные под центры религиозного поклонения мусульман, но, как 



 35

правило, в последние годы все больше в России именно специаль-
но построенных мечетей.  

В Москве есть и суннитские (в столице в 2002 г. было заре-
гистрировано 166 тыс. татар) и шиитские (в городе проживало 
96 тыс. азербайджанцев) мечети. Однако большое число мечетей в 
городе или регионе отражает не только значительное там число 
мусульман, но и степень их влияния. Так, татары в Москве – пред-
ставители достаточно старой и влиятельной общины, азербай-
джанцы – успешные предприниматели, «короли фруктово-овощ-
ных рынков» в российских городах. При этом следует отметить, 
что ни значение мусульманской общины в том или ином городе 
или центре, ни количество мечетей там не отражаются на структу-
ре их представительства, ибо церковная иерархия не прописана в 
исламе и является либо наследницей советских (и досоветских  
имперских) учреждений, призванных контролировать поведение 
мусульман, либо следствием активной реакции на их существова-
ние в постсоветское время. 

Государство и мусульманские организации. Мусульмане 
верят в равенство всех перед Аллахом, и потому любая иерархия в 
мусульманском социуме осуждается многими мусульманскими 
богословами. В теории государству и представителям немусуль-
манских религий следует вести диалог с уммой в целом. На прак-
тике это невозможно. Другая сложность в отношениях между го-
сударством и мусульманами заключается в том, что последним 
трудно признавать немусульманское государство. В Средние века 
сложились концепции «Дар-уль-ислам» («страна ислама») и «Дар-
уль-харб» («страна войны»), из которых первая применялась к 
странам, в которых ислам является государственной религией, а 
вторая – к странам (например, государство Великих Моголов в 
Индии при Аурангзебе), в которых шла борьба за доминирование 
ислама. Появление позднее категории «Дар-уль-сулх» («страна 
мира, соглашения») позволяло мусульманским государям заклю-
чать мир с соседними христианскими правителями, но не снимало 
проблемы существования мусульман под властью немусульман-
ского правителя. События позднейшей истории, в частности коло-
ниальные захваты европейских стран на Востоке, вывели данные 
вопросы из сферы практики в область схоластики, но возрождение 
ислама сейчас характеризуется и некритическим принятием нео-
фитами или молодыми ривайвалистами всех старых теологических 
и политологических концепций без учета их контекста. Как след-
ствие, мусульманские радикалы оспаривают авторитет российской 



 36

власти для мусульман. Между тем за столетия российской госу-
дарственности были сформированы структуры взаимодействия 
власти с ее подданными-мусульманами. В Российской империи 
таким органом было Духовное управление мусульман Российской 
империи, основанное еще при Екатерине II в 1789 г. Штаб-кварти- 
рой Управления был Оренбург, но позднее она была переведена в 
Уфу. Существование такого органа в регионе распространения ис-
лама делало возможным признание имперской власти легитимной 
для мусульман России. Духовное управление ведало изданием 
священной книги мусульман – Корана, другой религиозной лите-
ратуры, содержанием мечетей и медресе – мусульманских учеб-
ных заведений, выступало в роли верховного судебного авторитета 
для мусульман страны. В то же время частная жизнь и религиозная 
практика мусульман страны оставались внутриобщинным делом, 
что соответствовало эгалитаристским установкам ислама.  
В 1880-е годы при Александре III русификация, коснувшаяся мно-
гих жителей империи, проявилась в районах с мусульманским на-
селением активизацией православных христианских миссий. Сле-
дует, однако, отметить, что миссии работали преимущественно с 
населением, еще сохранившим многие пережитки традиционных 
шаманистских верований и вряд ли попадавшим под категорию 
«мусульмане». Однако соперничество христианских миссий и му-
сульманских активистов способствовало разграничению сфер их 
интересов и «зон влияния». В то же время определенные трения в 
отношениях между христианскими богословами и мусульмански-
ми муллами иногда чувствовались. 

В предреволюционные годы мусульмане России получили 
возможность политического представительства в Государственной 
думе. Либерально-демократическая партия татар-мусульман, из-
вестная как «Иттифак-ал-Муслимин», получила представительство 
в Думе в 1906 г. Вскоре число мусульманских представителей вы-
росло до 30, но в 1907 г. упало до восьми. Тем не менее голос рос-
сийских мусульман был достаточно громко слышен в российском 
парламенте предреволюционной поры. 

Развал Российской империи вызвал у народов мусульман-
ских регионов страны не только разочарование. Часть мусуль- 
манских политиков решили воспользоваться этой катастрофой и 
создать свои государства (эмираты) на Северном Кавказе, в Азер-
байджане, в Поволжье (Итиль-Уральская республика). Вскоре, од-
нако, большевики установили контроль над большей частью быв-
шей Российской империи, при этом с 1924 г. все интенсивней 



 37

велась антирелигиозная пропаганда в стране, поставившая служи-
телей всех религий, да и верующих в очень сложное положение, 
фактически – вне закона. В годы Второй мировой войны отноше-
ние советской власти к религии изменилось. В трудном 1943 г., 
дабы мобилизовать патриотические чувства верующих мусульман, 
советская власть создает четыре Духовных управления мусульман, 
в том числе – Духовное управление мусульман Европейской части 
России и Сибири (с центром в Уфе) и Духовное управление му-
сульман Северного Кавказа (с центром в Махачкале). Два других 
управления занимались делами мусульман Средней Азии и Закав-
казья.  

События 1990-х годов не только привели к отпадению тер-
риторий, подчиненных двум последним управлениям, но и к  
появлению региональных управлений – муфтиятов: Муфтията  
Москвы и Центральной России, Муфтията Татарстана, Муфтията 
Башкортостана. В то же время, потеряв часть своего влияния, 
бывший муфтият – Духовное управление мусульман Европейской 
части России и Сибири не было расформировано. Строгая иерар-
хия была нарушена в силу крушения таковой в стране в целом. 
Влияние того или иного муфтията определялось степенью его под-
держки со стороны региональных светских властей. В конце  
1990-х в России существовали: 

Центральное духовное управление мусульман России и Ев-
ропейской части Содружества Независимых Государств (СНГ), 
известное также как Верховный муфтият. Его возглавлял муфтий 
Талгат Таджуддин. Муфтият, по его утверждению, контролировал 
половину мечетей Европейской России; 

Верховный координационный центр мусульман России во 
главе с Габдуллой Галиуллой (позднее замененным Нафигуллой 
Ашировым), со штаб-квартирой в Казани;  

Совет муфтиев во главе с Равилем Гайнутдином, с центром в 
Москве. Нахождение центра в российской столице, ближе к вла-
сти, заинтересованной в голосах и лояльности мусульман, дает ему 
ряд преимуществ. 

В настоящее время число муфтиятов возросло до трех десят-
ков. Они стали региональными (в рамках республик или областей) 
комитетами мусульман, тесно связанными с региональными вла-
стями, в меньшей степени – со слабыми, номинально контроли-
рующими их центральными организациями. Муфтияты, выступая 
важным авторитетным органом для российских мусульман, в то же 
время не являются центрами политических движений. Политиче-



 38

скими партиями, выражающими интересы мусульман, называют 
себя движения «Мусульмане России», «Hyp» и «Всероссийский 
Союз Мусульман». В начале 1990-х годов относительно влиятель-
ной была Исламская партия возрождения. Влияние мусульманских 
партий на общероссийском уровне, однако, невелико. Правила из-
бирательной кампании не позволяют таким партиям идти на обще-
российские выборы под религиозными лозунгами. В то же время 
на местах гораздо бóльшую роль играют мусульмане – активисты 
влиятельных общероссийских партий, прежде всего – «Единой Рос-
сии». Рассмотрим подробнее ситуацию в наиболее важных регио-
нах со значительным мусульманским населением. 

Ислам в Республике Татарстан. Сегодняшний Татарстан – 
довольно благополучный регион с богатыми разработанными за-
пасами нефти и газа, развитой нефтеперерабатывающей промыш-
ленностью, урбанизированным населением, которое представлено 
многими национальностями, но самые многочисленные среди них – 
это приблизительно равные группы татар и русских. Большинство 
руководителей республики, партийных деятелей и крупных  
предпринимателей сформировались как советские партийные и 
хозяйственные деятели. Их прагматизм (и ресурсы республики) 
определил относительно мягкий переход Татарстана к новой эко-
номической политике. Хотя в 1990–1992 гг. лидеры Татарстана, 
наряду с руководством Чечни, ратовали за дезинтеграцию Россий-
ской Федерации. (Татарстан отказался подписать новый союзный 
договор в 1992 г.) Татарстану и Башкортостану удалось добиться 
перераспределения доли налогов между регионом и Центром в 
свою пользу, что при наличии у них богатых нефтяных и газовых 
месторождений способствовало сохранению довольно высокого 
уровня жизни и росту популярности их лидеров. 15 февраля 
1994 г. был подписан Договор о разграничении предметов ведения 
и взаимном делегировании полномочий между Москвой и Каза-
нью. Этот документ давал особые привилегии Татарстану в рамках 
Российской Федерации. Тогдашний глава республики Минтимер 
Шаймиев имел реноме как «волевая личность» и «удачливый пе-
реговорщик». Свои позиции внутри республики он также стал ук-
реплять, подчеркивая свою религиозность и заинтересованность в 
поддержке традиционных религий Татарстана, прежде всего – ис-
лама и христианства. 

Примечательно, что именно таков порядок в перечне тради-
ционных религий в республике. Если христианство доминирует в 
Российской Федерации в целом, то в Татарстане это – традицион-



 39

ная и охраняемая государством религия, но доминирует в Татар-
стане ислам. 

В Татарстане активны партии и общественные движения, 
широко использующие мусульманские символы. Это такие движе-
ния и партии, как Всетатарский общественный центр (ВТОЦ), пар-
тия «Иттифак» («Союз»), движение «Азатлик» («Свобода»). Мест-
ные отделения «Единой России» и других всероссийских партий 
также имеют в своих рядах членов, использующих исламские сим-
волы. Между тем главным показателем роста влияния ислама в 
республике является динамика роста там числа мечетей за послед-
ние годы. 

В 1986 г. в Татарстане было зарегистрировано 18 мусуль-
манских и 15 русских православных общин, что, как правило, со-
ответствует числу посещаемых их членами мечетей и церквей.  
В 1992-м число мусульманских общин (= мечетей) выросло до 333, 
а православных общин (= церквей) – до 89. К 1997 г. таких общин 
у мусульман было 802, у русских православных – 171. Вероятно, 
здесь сказывается не только большая религиозность мусульман, но 
и наличие «административного ресурса» у «этнических мусуль-
ман». 

Региональная власть, возглавляемая этническими мусульма-
нами, имеет возможность с 1992 г. издавать учебники по истории 
края, активно используя в них мусульманские символы. Регио-
нальная власть также имеет возможность поддержать базирую-
щийся в Казани муфтият. Позиция властей в Казани была  
определяющей в выходе мечетей Татарстана из-под контроля ба-
зирующегося в Уфе Духовного управления мусульман Европей-
ской части России и Сибири. В 1998 г. роль Минтимера Шаймиева 
в поддержке на выборах нового муфтия Татарстана Гусман-
хазрета была определяющей. При этом региональные власти тра-
диционно поддерживают умеренных мусульманских богословов, 
следующих путем мусульманских реформаторов-джадидистов 
предреволюционного (до 1917) периода. В то же время салафит-
ские миссионеры из Саудовской Аравии и Кувейта находят под-
держку у беднейших групп безработной молодежи, которые, полу-
чая определенное духовное образование, работу или возможность 
совершить хадж, естественно, склонны поддерживать своих новых 
спонсоров. 

В оппозиции региональной власти находятся и лидеры дви-
жения «Омет» («Надежда»), партии «Иттифак», также исполь-
зующие исламские символы и утверждающие, что их трактовка 



 40

ислама и приверженность исламу правильнее. Вообще со времен 
нападения террористов на города США 11 сентября 2001 г. среди 
мусульман, в том числе и в Татарстане, популярна дискуссия о 
«хороших» и «плохих» (неправильных) мусульманах. Соответст-
венно оппоненты активно пользуются обвинениями в неправиль-
ном толковании ислама в адрес своих соперников. Важен в их по-
лемике и социальный аспект эгалитаристского учения ислама.  
С точки зрения оппонентов нынешней региональной власти, их 
личное обогащение и «вхождение во власть» уже являются приме-
рами немусульманского поведения. В регионе наблюдается «борь-
ба исламов», отражающая на самом деле сложную расстановку сил 
и «стороннее влияние». 

В августе 1992 г. Конгресс имамов Татарстана избрал Габ-
дуллу Галиуллу муфтием Муфтията Татарстана, со штаб-кварти- 
рой в Казани. Этот шаг лишал влияния в республике верховного 
муфтия Талгата Таджуддина, и тот, в ответ, поддержал создание в 
Татарстане альтернативного муфтията в Зеленодольске. В конце 
XX в. контролируемый Казанью муфтият курировал 1200 мечетей, 
альтернативная организация – 470. 

Уход из большой политики Татарстана М. Шаймиева не из-
менил позиций руководства Татарстана в вопросе поддержки тра-
диционных конфессий мусульман и христиан и строгий контроль 
над ними. 

Таким образом, ситуация в Волго-Уральском регионе, рас-
смотренная на примере Татарстана, свидетельствует о непростой 
религиозной ситуации, осложненной тем, что не только этнически, 
но и политически мусульмане разъединены. Порой установление 
диалога с одной из их групп означает потерю контакта с другой. 
Отсутствие общепризнанной иерархии религиозных организаций 
мусульман делает договоренности, заключенные на одном уровне, 
необязательными к выполнению представителями организаций 
другого уровня. Ситуация на Северном Кавказе, рассмотренная на 
примере Дагестана, показывает как единство проблем ведения 
диалога, так и специфику региона, добавляющую особые сложно-
сти и проблемы. 

Ислам в Республике Дагестан. Дагестан – еще один регион 
России со значительным мусульманским населением. При этом в 
Дагестане мусульмане численно доминируют, чего нельзя сказать 
о Татарстане. Специфика Дагестана – характер региона, получаю-
щего, в отличие от Татарстана, дотации Центра. В регионе заметно 
относительное перенаселение, много недовольной безработной 



 41

молодежи. 14 основных этнических групп республики имеют раз-
ный доступ к административным ресурсам, их экономическое по-
ложение различно. Наиболее крупные группы дагестанского насе-
ления – это аварцы (757 тыс. человек), даргинцы (510 тыс.), 
кумыки (423 тыс.), лезгины (412 тыс.), лакцы (157 тыс.). Эти груп-
пы борются за лидерство в республике, традиционно контроли-
руемое аварцами, но оспариваемое даргинцами, кумыками, крити-
куемое лезгинами и лакцами. Меньшие группы коренного 
населения вынуждены входить в союз с более влиятельными груп-
пами либо мечутся между ними, а своеобразные аутсайдеры,  
бывшие кочевники – ногайцы порой являют собой благодарную 
аудиторию проповедников-салафитов. Чеченцы (92 217), азербай-
джанцы (88 327) и русские (150 054) могут рассчитывать на под-
держку соотечественников за пределами республики, но порой 
оказываются и заложниками «большой политики» соседей. Тради-
ционно Москва не вмешивается во внутренние разногласия этни-
ческих групп Дагестана до той поры, пока эти разногласия не вы-
зывают опасности целостности государства. Впрочем, появление в 
последние годы многочисленной и влиятельной дагестанской ди-
аспоры в российской столице может повлиять на характер отно-
шений между регионом и Центром. 

Дагестан – давний край ислама. С VIII в. – это доминирую-
щая в крае религия. Отличие Дагестана от Татарстана заключается 
в более заметных и давних связях мусульман региона с суфийски-
ми братствами. Первая суфийская община Абу Бакра Дербенди 
появилась в Дагестане на рубеже XI–XII вв. Сторонники суфий-
ских братств придают большое значение шейхам братств, которых 
считают святыми, и поклонению их могилам. Эта практика осуж-
дается мусульманами-ривайвалистами, в частности – салафитами. 
Суфийские связи являлись важными в советский период, ибо по-
зволяли сохранять партийную и исполнительную власть в рамках 
какого-то клана, как правило, из числа аварцев. В то же время 
именно связь партийной и советской элиты с суфиями ставится в 
вину последним теми представителями бедной неаварской моло-
дежи, для которой особенно неприемлемы эгалитаристские лозун-
ги ислама в ривайвалистской трактовке. 

XVIII–XIX вв. – период российской имперской экспансии на 
Кавказ и мусульманского сопротивления продвижению русских 
войск. С 1785 по 1790 г. шейх Мансур объединил Чечню и Даге-
стан в антиимперский союз. Позднее, с 1824 по 1859 г., имам Ша-
миль руководил антироссийскими действиями ополченцев Чечни и 



 42

Дагестана. В 1877–1878 гг. Северный Кавказ был окончательно 
покорен русскими войсками, но еще долго слава горских воинов, 
их популярность у населения напоминали российским войскам о 
том, что край покорен, но окончательно не замирен. В период 
Гражданской войны в этом крае был провозглашен Исламский 
имамат, упраздненный большевиками в 1921 г. В дальнейшем  
советские власти использовали политику «коренизации», поддер-
живая местных национальных лидеров, во многом опираясь на 
аварскую партийную и государственную элиту, связанную с су-
фийским братством Накшбанди. В 1943 г. на Северном Кавказе 
было создано Духовное управление мусульман Северного Кавказа, 
в значительной степени контролируемое аварцами-накшбанди. 

Дагестан остается бедной аграрной республикой, население 
которой особенно болезненно воспринимает случаи социальной 
несправедливости, неравенства, бедности. Неудивительно, что до-
минирование Накшбанди в руководстве республики в условиях 
весьма плачевной экономической ситуации в ней сказалось на  
настроениях значительной части населения, особенно молодежи. 
Салафитские проповедники нашли широкую поддержку у наибо-
лее бедных групп населения: молодежи, дагестанских чеченцев, 
ногайцев. В этой ситуации ведомые ваххабитами повстанцы стали 
рассматривать знаменитые суфийские святыни Дагестана как сим-
волы несправедливой власти и совершили на них нападения.  
В 1998 г. между ваххабитами и защитниками суфийских святынь 
произошли столкновения. В том же году в трех деревнях Буйнак-
ского района Дагестана был провозглашен исламский имамат. Эти 
выступления были подавлены, но до сих пор противостояние 
«власть – беднейшая часть народа» в Дагестане имеет как этниче-
ское проявление, так и религиозное (в форме «суфизм–
ваххабизм»). Диалог с мусульманами Дагестана возможен прежде 
всего в рамках разговора о судьбе Дагестана, об улучшении его 
экономического положения, гармонизации межэтнических, меж-
клановых, социальных отношений. 

Мусульманское население в российских столицах. В то 
время как в Волго-Уральском и Северо-Кавказском регионах му-
сульмане могут считать ислам своей «этнической религией» на 
своей «этнической территории», для Москвы и Санкт-Петербурга 
это религия мигрантов, впрочем, достаточно давно известная в 
обеих столицах – в Москве, вероятно, с XIV–XV вв., в Санкт-
Петербурге – со времени его основания.  



 43

Мусульманское население Москвы оценивается в 200–
250 тыс. человек. До 1994 г. в распоряжении верующих мусульман 
столицы была только одна мечеть – Соборная (Джами Масджит). 
В 1994 г. правительство Москвы вернуло мусульманам так назы-
ваемую «Историческую мечеть» в Замоскворечье. В 1997 г. были 
возведены мемориальная мечеть на Поклонной горе и еще одна – в 
Отрадном. Позднее в Отрадном появилась еще одна мечеть (шиит-
ская), а в Новых Черемушках стала функционировать шиитская 
мечеть при посольстве Республики Иран. Число мечетей в Москве 
к концу XX в. достигло 11, а в 2003 г. Министерством юстиции РФ 
их было зарегистрировано уже 14. При этом традиционно в Джами 
Масджит доминируют татары, в «Исторической мечети» – прихо-
жане с Северного Кавказа и арабы, в суннитской мечети в Отрад-
ном – нижегородские мусульмане, в шиитской (там же) – азербай-
джанцы. Хотя пожелания об открытии новых мечетей в Москве 
раздаются (так же, как и протесты против их открытия), их число 
достаточно внушительно, в то время как Санкт-Петербург, гордя-
щийся своей знаменитой Соборной мечетью, большим числом ме-
четей похвастать не может. Недавно на севере Санкт-Петербурга 
открылась вторая мечеть. Действуют также несколько полулегаль-
ных мусульманских молитвенных центров. Возникло даже новое 
Духовное управление мусульман Санкт-Петербурга и Северо-
Запада России. Однако в целом для мусульман Петербурга главная 
проблема – малое число мечетей. Диалог с мусульманами должен 
вестись и об их нуждах, т.е. о создании и поддержке новых куль-
товых сооружений ислама в Северной столице. 

Отношения мусульман и православных в России нельзя на-
звать безоблачными. Дело доходит порой до серьезных разногла-
сий даже в Межконфессиональном совете России. Формально одна 
из причин разногласий – строгая иерархичность Русской право-
славной церкви (РПЦ) и отсутствие подобной иерархии среди му-
сульман. Последнее обстоятельство трактуется одними как демо-
кратизм, другими – как досадное препятствие к диалогу на равных 
и обстоятельство, мешающее обоюдным решениям иерархов РПЦ 
и представителей мусульман быть принятыми рядовыми членами 
общин. 

Конечно, напоминают о себе и различия доктринального ха-
рактера, а также обстоятельства более чем тысячелетней истории 
Русского государства, когда христиане и мусульмане порой оказы-
вались в противоборствующих армиях, хотя чаще они воевали 
против общего врага. Немало войн велось на территории России с 



 44

политическими и экономическими целями, но при этом противо-
борствующие стороны выдвигали религиозные лозунги. Лозунги 
«церкви воинствующей» и «священной войны» – «джихада меча» 
одинаково далеки от идеалов изначального христианства и ислама, 
но активно привлекались теми или другими политиками для поли-
тической и военной мобилизации верующего населения. Вероятно, 
не следует и совершенно идеализировать ранний период сущест-
вования обеих религий, каждая из которых претендует на владение 
монополией на истинное знание и единственный путь к спасению. 
Отсюда проистекает серьезная проблема мировосприятия верую-
щим человеком мира – его религия представляется ему истинной, 
другая вера – в лучшем случае близкой истинной вере, но ото-
шедшей от правильного пути. Для истинно верующих христиан и 
мусульман другая вера так или иначе – ошибка, заблуждение. Но 
следует иметь в виду, что наш мир в данную эпоху переживает 
кризис веры, и это касается всех религий, включая христианство и 
ислам. Наличествует осознание культурной принадлежности к той 
или иной общине. 

Сама степень религиозности весьма трудно поддается анали-
зу, даже самоанализу, тем более – статистическому исследованию. 
В этой связи вопрос о «вере» и, возможно, ошибке представителей 
другой веры уступает по актуальности проблемам возрождения 
веры среди самих христиан и мусульман. Наконец, при обязатель-
ном уповании на Бога представителей двух названных авраамиче-
ских конфессий им не предписана пассивность в земной жизни, и 
проблемы войны и мира, голода и борьбы с ним, борьбы с нище-
той, избегания или предотвращения экологических бедствий и 
ядерной войны определенно должны быть среди их приоритетов. 
Здесь, а также в вопросах о будущем судеб самой России россий-
ские христиане могут и должны найти общий язык с российскими 
мусульманами. 

Из истории диалога православия и ислама на террито-
рии России. Российская Федерация признана правопреемницей 
Советского Союза, а тот, в свою очередь, унаследовал большую 
часть Российской империи с ее достоинствами и проблемами, на-
селением и религиозно-культурными традициями. Российская им-
перия не без основания претендовала на происхождение от Мос-
ковского государства, Владимирской и Киевской Руси. Именно 
крещение населения Киевской Руси в 988 г. стало важнейшим со-
бытием, определившим дальнейшее тысячелетие развития Вос-
точной Европы. Отметим, что в качестве альтернативы христиан-



 45

ству выступали иудаизм и ислам, уже тогда представленные в ка-
честве религий населения Поволжья. Иудаизм был официальной 
религией Хазарского каганата, а ислам в Поволжье распространя-
ли арабские миссионеры и купцы. С падением государства хазар 
ислам в Поволжье получил большое распространение, став госу-
дарственной религией у волжских булгар. Примечательно, что в 
качестве первого межконфессионального диалога можно рассмат-
ривать легендарный диспут между представителями христианства, 
ислама и иудаизма при дворе князя Владимира, сделавшего свой 
выбор в пользу христианства – религии южного соседа – Ромей-
ской (Византийской) империи. Позднее оформление раскола меж-
ду христианами Рима и Константинополя, еще более поздний  
раскол внутри католической церкви, появление национальных 
протестантских, а позднее – иных протестантских (методизм, бап-
тизм) деноминаций христианства заставляло жителей Восточной 
Европы определять свое отношение не только к христианству и 
исламу, но и к отдельным ветвям христианства, в порыве межцер-
ковных споров доходивших до крайних форм ненависти, недопус-
тимых даже по отношению к иноверцам. Наконец, раскол внутри 
самой православной церкви из-за реформ патриарха Никона при-
вел к выделению не признавших раскол старообрядцев, причем 
некоторые из них (казаки-некрасовцы) перешли на службу к Ос-
манскому султану и воевали против «князя тьмы», каковым счита-
ли православного царя. 

Основание Петром Великим Российской империи имело  
целью централизацию власти на огромной российской территории, 
и эта централизация затронула и религиозные общины страны.  
В 1721 г. в Санкт-Петербурге было создано министерство по делам 
православной религии – Священный Синод. Иные религии оказа-
лись под контролем, и, кстати, более щадящим, ведомства по де-
лам инородческих религий. Императрица Екатерина II, пришедшая 
к власти через несколько десятилетий после смерти Петра Велико-
го, считала себя его преемницей, в том числе и в вопросах органи-
зации и контроля над религиозной жизнью страны. В то же время 
Екатерина Великая подчеркивала свое душевное родство с фран-
цузскими просветителями, и, как просвещенный монарх, она в 
1773 г. издала Указ о религиозной терпимости, давший толчок раз-
витию «инородческих» общин, прежде всего мусульман и люте-
ран, появлению новых мечетей и кирх. Примечательно название 
Указа Священному Синоду – «О терпимости всех вероисповеда-
ний и о запрещении архиереям вступать в дела, касающиеся до 



 46

иноверных исповеданий и до построения по их заказу молитвен-
ных домов, предоставляя сие светским правительствам». 

Вскоре, в 1800 г., в Казани открылась типография, специали-
зировавшаяся на издании мусульманской религиозной литературы. 
Расширение прав верующих способствовало росту их интереса к 
просвещению. В мусульманской среде это породило реформатор-
ское («джадидистское») течение, связанное в первую очередь с 
деятельностью Исмаила Гаспринского (1851–1914). С 1888 г.  
Гаспринский издавал газету «Тарджиман» («Переводчик»), кото-
рая играла ведущую роль в модернизации мусульманского образо-
вания в Крыму, Поволжье, Туркестане. Гаспринский создал новые 
учебники и новые учебные программы, основал в Крыму так назы-
ваемые «новометодные школы», впоследствии получившие широ-
кое распространение на российских мусульманских территориях – 
вплоть до Самарканда, Ташкента и вассального Бухарского эмира-
та. Благодаря этим прогрессивным школам в первые полтора деся-
тилетия XX в. зарождается новая генерация мусульманских интел-
лектуалов, по-европейски образованных, но не утративших 
«мусульманской» идентичности. 

В период усиления политики русификации, характерной 
прежде всего для времени правления императора Александра III, 
намечается ослабление позиций реформаторов во всех конфессио-
нальных общинах и в то же время усиление консерваторов.  
В позднеимперский период Департамент духовных дел и зарубеж-
ных религий установил контроль за идеологическими движения-
ми, которые он считал враждебными как для православных, так и 
для мусульманских подданных Российской империи. При Нико-
лае II попытка продолжить консервативную политику предшест-
венника и опереться на наиболее традиционалистские силы среди 
представителей всех основных религий провалилась. В результате, 
под давлением общественности Николай II пошел на серьезные 
уступки старообрядцам, протестантам и в императорском манифе-
сте декларировал свободу вероисповеданий своих подданных. 

Февральская революция 1917 г. положила конец самодержа-
вию, а вместе с ним и особому положению православной церкви в 
качестве силы, подконтрольной монархии и этой монархией ак-
тивно поддерживаемой. В то же время возрождение института 
патриархов позволяло надеяться на восстановление авторитета 
церкви в период, когда личность экс-императора Николая II стала 
непопулярной у населения. 



 47

Октябрьская революция 1917 г. завершила период домини-
рования православия в России в качестве правящей идеологии. 
Формально все религии оказались сначала равно отделены от го-
сударства, а затем равно были преследуемы им. Особыми декрета-
ми нового режима церковь была отделена от государства, а школа – 
от церкви. Впрочем, православная церковь подверглась даже боль-
шим гонениям за связь с монархией, а то обстоятельство, что в си-
нодальный период церковь по существу была под контролем и 
опекой государства, определило ее большую беспомощность в 
сравнении, например, с баптистами или староверами. При этом 
известны примеры сотрудничества групп православных и мусуль-
ман с советским государством. Среди православных в качестве 
таких наиболее «социально» близких государству выступила так 
называемая «обновленческая церковь», среди мусульман же вах-
хабиты в Средней Азии пошли на сотрудничество с советской  
властью, объединенные лозунгами эгалитаризма. Для всех групп 
верующих сотрудничество с советской властью не было спасени-
ем, впрочем, как и оппозиция ей. В годы Второй мировой войны 
наметился компромисс верующих с атеистическим правительст-
вом, вновь сведенный на нет «возрождением большевизма» при 
Н.С. Хрущёве. При этом включение областей Западной Украины, 
Белоруссии и Прибалтики в состав СССР в 1939–1940 гг., репрес-
сии в отношении верующих на этой территории, ссылка многих из 
проживавших там баптистов и представителей других протестант-
ских церквей способствовали распространению протестантизма на 
значительную часть Азиатской России, ранее не знакомой с этой 
формой христианства. 

В период так называемого «брежневского застоя», насту-
пившего после сталинского деспотизма и хрущёвского волюнта-
ризма, возобладал прагматический подход к основным конфес- 
сиям и верующим. Ряд церквей, мечетей, храмов, синагог был со-
хранен за религиозными общинами, верующие могли свободно 
исповедовать свою религию, но религиозная агитация была  
запрещена. За священниками, имамами, главами общин существо-
вал надзор, и религия стала преимущественно достоянием семьи, 
что в условиях сохранения большесемейных и клановых связей в 
Средней Азии и на Кавказе сделало, например, ислам в большей 
степени «этнической религией», а православие теряло связь с 
большинством русского населения, лишенного государством се-
мейных, земляческих и прочих традиционных связей. В этом 
смысле православие даже в большей степени, чем ислам, вышло 



 48

ослабленным из периода советского атеизма, который сменился 
периодом анархии и пребывания без ориентиров и приоритетов 
(«без руля и без ветрил»), а затем наступило время поиска и выбо-
ра новой правящей идеологии или идеологий. 

Массовое возрождение православия наблюдалось в 1988 г., 
когда в СССР отмечали 1000-летие Крещения Руси. К тому време-
ни объявленная в 1986 Г. М.С. Горбачёвым перестройка экономи-
ки и гласность в области знаний уже дали свои первые плоды. На-
селение более открыто выражало интерес к религии, прежде всего 
к религии предков. При этом, если учесть, что подготовка празд-
нования началась еще в 1985 г., можно условно считать, что ини-
циаторы перестройки не исключали возможность замены коммуни-
стической идеологии православной. Для этого периода характерны 
возвращение церкви и другим религиозным организациям их 
имущества, реабилитация (большей частью посмертная) многих 
репрессированных духовных лиц. В апреле 1988 г. состоялся  
прием М.С. Горбачёвым (тогда – главой правящей партии и прави-
тельства) патриарха Пимена и членов Священного Синода в пери-
од подготовки к празднованию 1000-летия Крещения Руси. Имен-
но в этот период наблюдается обращение или возвращение в 
православие многих россиян. Для Русской православной церкви, 
как и для мусульманских общин, характерно появление большого 
числа неофитов – новообращенных верующих, для которых преж-
де всего и характерны как неведенье в основных вопросах веры, 
так и агрессивность по отношению к инаковерующим и неверую-
щим. 

С усилением позиций религиозных организаций государство 
попыталось законодательно выразить свое отношение к религии и 
основным конфессиям. Свидетельство тому федеральные законы 
«О свободе вероисповеданий» (1990) и «О свободе совести и о ре-
лигиозных объединениях» (1997). 

Закон о свободе вероисповеданий разрешал свободное вы-
ражение религиозности для всех. Однако эта свобода обернулась 
анархией, неадекватным ростом количества организаций, часто 
объединенных лишь названием новых религиозных движений. Не-
которые из них, включая печально известное Белое братство, име-
ли деструктивный характер. 

Закон Российской Федерации «О свободе совести и религи-
озных объединениях» был сформулирован жестче. Параграф 3.27 
этого закона выделял так называемые «традиционные конфессии». 
Принятие Федерального закона от 26 сентября 1997 г. «О свободе 



 49

совести и религиозных объединениях» сопровождалось острой 
дискуссией в прессе. В его преамбуле говорится: «Российская Фе-
дерация является светским государством, признавая роль Право-
славия в истории России, в становлении и развитии ее духовности 
и культуры, уважая христианство, ислам, буддизм, иудаизм и дру-
гие религии, составляющие неотъемлемую часть исторического 
наследия народов России». 

При этом включается и принцип сотрудничества государства 
с религиозными объединениями, заключающийся в том, что госу-
дарство содействует развитию общественно-полезной деятельно-
сти религиозных объединений, сохранению духовного и культур-
ного наследия традиционных религиозных организаций в 
соответствии с законодательством РФ. 

Несмотря на значительные достижения и огромную положи-
тельную роль руководства Русской православной церкви и му-
сульманских организаций, следует отметить и их «ахиллесову пя-
ту» – зависимость от центральных или региональных властей, 
привычку опираться на них, надежду на административный ре-
сурс. Это обстоятельство определяет негибкость многих местных 
православных и мусульманских организаций в ряде ситуаций,  
когда человеку или даже местной общине, порой – жителям целой 
деревни или города, нужна конкретная помощь. Оппоненты право-
славия и официальных представителей ислама часто оказываются 
более гибкими и способны оказать конкретную помощь стражду-
щим как из общегуманных соображений, так и в «ловле душ». 

Эта ощущаемая самими представителями православных и 
мусульман уязвимость перед новыми игроками на формирующем-
ся «рынке религий» порой делает их особенно ранимыми, даже 
агрессивными в отношении оппонентов. В ряде случаев такая аг-
рессивность, на наш взгляд, – излишняя. В частности, это касается 
деятельности Римско-католической церкви и некоторых баптист-
ских церквей. Однако стремление сохранить «свою» «этниче-
скую», «традиционную» паству несомненно созвучна интересам 
централизованного государства, природу которого мы не обсужда-
ем, но которое, в силу специфики развития в условиях Евразии, не 
является, да и не может быть государством либерально-
демократического типа. 

Одной из групп населения России, оказавшейся на фронто-
вой полосе между радикальными представителями двух конфес-
сий, стали так называемые «кряшены» – татары-христиане. Не в  
последнюю очередь в связи с дискуссией о происхождении и 



 50

судьбах кряшенов, а также в связи с ростом конфессионального 
самосознания как отдельного фактора, который не только является 
системообразующей частью понятия «национальное самосозна-
ние», но порой противостоящим или противопоставляемым ему, 
поднимался вопрос о включении категории «конфессиональная 
принадлежность» в число вопросов переписи населения. Сторон-
никами включения этой категории в перепись населения были, 
прежде всего, представители различных мусульманских организа-
ций. В переписи 2002 г. такой категории не появилось, хотя, на-
пример, в Великобритании подобная категория в переписи 2001 г. 
была введена, и это не привело к каким-либо серьезным негатив-
ным последствиям. Пока же мы можем лишь ориентироваться на 
оценки, сделанные этнологами. Можно предположить, что около 
половины населения России в 2002 г. не считали себя верующими, 
10–12% россиян исповедовали ислам, более 30% относили себя к 
православным, а из остальных протестанты и католики составляли 
менее 1% населения. Хотя сейчас выросла доля православных, сте-
пень их религиозности не слишком ясна. Скорее, можно говорить 
о более осознанном отождествлении себя с русскими и правосла-
вием как частью русской традиции. В то же время традиционными 
считаются в России и ислам, и буддизм, и иудаизм. 

Итак, в России усилиями правящей элиты создан режим  
покровительства четырем так называемым «традиционным» рели-
гиям. Но вопрос представительства этих религий не решен оконча-
тельно в силу как специфики той или иной общины, так и в силу 
тех или иных личных амбиций, расстановки сил в той или иной 
группе давления. В частности, отнюдь не проста проблема пред-
ставительства мусульман России в Межрелигиозном совете.  
Центральное духовное управление мусульман России и Совет 
муфтиев России наряду с Русской православной церковью,  
Конгрессом еврейских организаций России и Буддийской тради-
ционной сангхой выступили соучредителями этой организации, в 
которой каждая конфессия, по взаимной договоренности, должна 
быть представлена равным числом представителей. В идеале, это 
формула: одна религия – один голос. Однако на деле оказывается 
неучтенной позиция муфтиев ряда регионов России, в частности – 
Северного Кавказа и Татарстана, имеющих собственные незави-
симые управления, но не представленные в Межрелигиозном сове-
те России. При этом существует также Верховный муфтият СНГ, 
возглавляемый верховным муфтием Талгатом Таджуддином. Тра-
диционно дружеское и уважительное отношение к господину  



 51

Таджуддину со стороны Русской православной церкви не снимает 
еще одного возникающего при межрелигиозных контактах вопро-
са. Резонно задаться вопросом, является ли Русская православная 
церковь, которой подчинены многие церковные приходы Украины 
и Беларуси, собственно национальной организацией, или она – 
наднациональна, и тогда имеет смысл сравнивать ее с Муфтиятом 
СНГ, а Межрелигиозному совету нужно придать наднациональный 
характер. Очевидно, что вопросы иерархии, подчинения и соответ-
ствия не являются первостепенными, но при отсутствии их рацио-
нального решения наблюдается несогласованность действий  
заинтересованных сторон. 

Представители Русской православной церкви о межкон-
фессиональных проблемах и перспективах христианско-
мусульманского диалога. Еще будучи митрополитом Смолен-
ским и Калининградским, нынешний патриарх Всея Руси Кирилл 
осветил ряд важнейших вопросов взаимоотношений Русской пра-
вославной церкви и мусульманских организаций России в интервью 
изданию «НГ-религии». Он, в частности, сказал: «Существующие 
разногласия в исламском сообществе России являются его внут-
ренним делом, и Русская православная церковь не может в него 
вмешиваться. С другой стороны, наличие в современной россий-
ской умме нескольких сопоставимых по значению центров, пре-
тендующих на представление интересов всей общины на феде-
ральном уровне, в целом значительно осложняет контакты Русской 
православной церкви с исламом». Речь не идет, однако, о неразре-
шимой проблеме. Митрополит Кирилл заявил, в частности, что не 
считает, «что для эффективного диалога обязательно объединение 
всех российских мусульман под единым руководством. Было бы 
неправильно полагать, что административно-территориальная 
схема, принятая в Русской православной церкви, является опти-
мальной для любой конфессии, и требовать от исламского, буд-
дийского или иудейского сообщества России организационного 
единства как необходимого условия совместной работы. Ислам-
ская умма России неоднородна и в этническом и в религиозном 
аспектах. Сосуществование различных духовных центров для нее 
вполне оправдано при условии мира между ними». 

В то же время такую, на взгляд многих исследователей и 
журналистов, проблему, как обращение русских в ислам, митропо-
лит Кирилл не выделил в качестве пугающей, достаточно взве-
шенно обозначив ситуацию: «Ежегодно несколько десятков рус-
ских принимают ислам в результате духовных исканий или 



 52

смешанных браков, однако еще больше этнических мусульман се-
годня становятся христианами по этим же причинам. Подобные 
случаи смены веры не являются следствием целенаправленной 
деятельности Русской православной церкви или традиционных 
мусульманских центров России и не осложняют межрелигиозных 
отношений. Для наших религий первоочередной задачей является 
возрождение традиционной религиозности в своем собственном 
пространстве, и очевидно, что отказ от взаимного прозелитизма 
является одним из важнейших условий добрососедского сожи-
тельства». 

Как мы видим, виднейшие представители Русской право-
славной церкви и мусульманской общины России не склонны ак-
центировать догматические различия. Общим местом в их заявле-
ниях является акцентирование общих («авраамических») корней 
христианства и ислама, уважение к личности Иисуса Христа и Де-
вы Марии, почитаемых представителями обеих религий. В то же 
время вопрос религиозной символики и ее трактовки оказался не-
ожиданно болезненным для ряда мусульманских муфтиев. В част-
ности, так называемые «якорные кресты», на которых крест поме-
щен над полумесяцем, воспринимались некоторыми муфтиями как 
«попрание полумесяца крестом». В данной статье нет необходи-
мости подробно рассматривать происхождение христианской и 
мусульманской символики, хотя ошибочность такого утверждения 
мусульманских муфтиев специалистам очевидна. Полумесяц в  
христианской традиции – символ чистоты Девы Марии и ни в коем 
случае не несет никакого уничижительного смысла. Итак, христи-
анская символика, например, изображение Георгия Победоносца 
на гербе Москвы, воспринимается некоторыми муфтиями как сим-
вол союза центральной власти и православия. Между тем мы  
наблюдаем скорее оформление союза властей и ведущих местных 
религий. В Татарстане и Башкортостане, например, предпочтение 
властей явно отдается исламу. 

В связи с желанием многих жителей России дать детям хотя 
бы базовые знания об учении Христа и стремлением центральной 
власти найти или создать идеологию, которая смогла бы объеди-
нить большинство населения страны и обеспечить лояльность это-
го населения власти, возник вопрос о преподавании Закона Божье-
го в российских школах. Нужно отметить, что практические шаги 
в этом направлении не могли не вызвать возражений как среди му-
сульман, часть которых склонна требовать введения предметов, 
посвященных основам ислама, так и со стороны атеистически  



 53

настроенных деятелей культуры и науки. Шагом на пути предот-
вращения конфликта стало переосмысление уроков Закона Божия 
в виде курса «Основы православной культуры», что могло прими-
рить атеистическую оппозицию, но по-прежнему не устраивает 
многих мусульман. Точку зрения мусульманских авторитетов вы-
сказал ректор Московского исламского университета Марат-хазрат 
Муртазин, увидевший в этом противоречие с конституционным 
принципом равенства религий перед государством и светским ха-
рактером образования. В ряде регионов, в частности в Дагестане, 
предложили заменить уроки «Основы православной культуры» 
курсом «Религиоведение». При очевидном академическом пре-
имуществе подобного курса отметим, что введение его лишает 
смысла предпринятую пропагандистами инициативу курса «Осно-
вы православной культуры». По существу, вместо азов идеологии, 
объединяющей общество, предлагается академическая общеобра-
зовательная дисциплина. Последнее, бесспорно, важно, но, оче-
видно, что не соображениями повышения уровня образования 
учащихся руководствовались государственные и церковные мужи. 
Решить возникающее между представителями разных конфессий, 
да еще в рамках светского государства, противоречие очень слож-
но. Между тем в Министерство образования и науки Республики 
Дагестан уже обратились представители мусульман Дагестана с 
просьбой разрешить преподавание ислама в школах в качестве фа-
культатива. 

До некоторой степени введение религиозного обучения в 
школах является нарушением принципа государственной полити-
ки в сфере отношений с религиозными объединениями в Россий-
ской Федерации, а именно: принципа отделения религиозных  
объединений от государства (принцип светского характера госу-
дарства), предполагающий обеспечение государством соблюдения 
следующих условий: никакая религия либо нерелигиозная, вклю-
чая атеистическую, идеология не устанавливается в качестве госу-
дарственной или обязательной, государство не оказывает под-
держку пропаганде антирелигиозных идей и учений. 

Между тем серьезными лоббистами и критиками, стремя-
щимися влиять на политику Правительства Российской Федера-
ции, являются и убежденные атеисты, те, чей выбор в пользу неве-
рия в Бога определен не только атеистическим воспитанием, но и 
материалистическим мировоззрением. Примечательно, что до по-
явления так называемого «Письма десяти академиков» никакой 
серьезной оппозиции или критики деятельности религиозных об-



 54

щин в России со стороны образованных, но неверующих групп 
населения практически не звучало. Возвращение государством 
приоритетов, включая науку, придало этой науке голос, и «десять 
академиков» подняли этот голос против попыток «клерикализации 
общества». Серьезная проблема, поднятая в письме «десяти ака-
демиков», – это наличие влиятельной и заслуживающей уважения 
группы россиян, составляющих от трети до половины населения 
страны, чье безверие, точнее, неверие в Бога – как результат атеи-
стического воспитания, так и следствие сознательного выбора. 

А между тем вопреки мнению этой группы и чаяниям рели-
гиозных меньшинств наметился поиск правящей элитой новой го-
сударственной идеологии, которая смогла бы сплотить население 
России в борьбе с экономическими трудностями и идеологической 
экспансией. Радикально настроенные русские националисты уви-
дели такую идеологию в православии. Наметилось, в частности, 
сближение лидеров Русского национального единства (РНЕ) и 
наиболее консервативной части православного клира. Хотя край-
ностей, каковыми грозила концепция Русского православия в ка-
честве государственной идеологии, удалось избежать, концепция 
особого положения Русской православной церкви в России нашла 
отражение в черновом варианте закона, предложенного Государ-
ственной думе 5 июня 2001 г. 

Между тем обеспокоенность «десяти академиков» разделяют 
и многие мусульманские богословы и политики. Недавно россий-
скую общественность потрясли публичные заявления мусульман-
ских общественных деятелей. 15 августа 2007 г. ряд представите-
лей мусульманской общественности в России, включая главу 
Духовного управления мусульман Азиатской части России Нафи-
гуллу Аширова, подписали документ под названием «Клерикализм – 
угроза национальной безопасности России». Несколько ранее в 
интервью радиостанции «Эхо Москвы» лидер мусульманской пар-
тии России Гейдар Джемаль высказался против использования 
христианской символики в изображении российского герба, в ар-
мии, в государственных учреждениях. 

Итак, мы можем наблюдать вяло текущий конфликт пред-
ставителей ислама и православия, вызванный причинами истори-
ческого характера, который несколько обостряется из-за действий 
радикально настроенных верующих и политиков. Возможно ли 
предотвратить эскалацию межконфессионального конфликта? От-
вет мы находим в одном из выступлений патриарха Алексия II. 
«Не следует забывать о попытках искусственно углубить антаго-



 55

низм между мусульманской и христианской цивилизациями... Мы 
не можем, да и не должны останавливать процесс развития взаи-
мосвязей между народами. Людям всего мира надлежит вместе 
противостоять общим угрозам, таким как терроризм, рост конфликт-
ности, новые болезни, пагубное загрязнение окружающей среды», – 
говорится в обращении патриарха к участникам IV заседания  
совместной Российско-иранской богословской комиссии по диало-
гу «Ислам – Православие», проходившего в Москве 26–28 апреля 
2004 г. Одновременно предстоятель Русской православной церкви 
выразил беспокойство в связи с угрозами, встающими перед 
людьми в эпоху глобализации: «Не пытается ли кто-то поставить 
под контроль всю систему международных связей, чтобы утвер-
дить господство одного мировоззрения, одной идеологии, одной 
группы стран? Не приводит ли развитие глобальной экономики к 
тому, что богатые народы становятся еще богаче, а бедные – еще 
беднее? Сумеют ли люди и народы сохранить свою духовную сво-
боду?» – задает он вопросы. 

Важно отметить, что представители протестантских церквей, 
в частности баптисты, весьма активно сотрудничают друг с другом 
и привлекают представителей других церквей к сотрудничеству в 
решении важнейших гуманитарных вопросов. В феврале 2002 г. 
С.В. Ряховский, В.Д. Столяр и другие лидеры протестантских ор-
ганизаций подписали декларацию о создании консультативного 
совета глав протестантских церквей России в целях координации 
совместной деятельности по установлению в обществе граждан-
ского мира и согласия, по выработке единой позиции во взаимоот-
ношениях с государством и другими религиозными организациями 
и поддержке благотворительной деятельности и социального слу-
жения. 

До некоторой степени сходным шагом стало принятие Ар-
хиерейским собором православной церкви документа под названи-
ем «Основы социальной концепции Русской православной церкви» 
(2000). Шагом навстречу межконфессиональному диалогу высту-
пил документ РПЦ под названием «Основные принципы отноше-
ния Русской православной церкви к инославию» (2000). Опреде-
лять то, как преодолеть разногласия между православными и 
мусульманами, конечно, нужно прежде всего высшим иерархам 
Русской православной церкви и выдающимся представителям му-
сульманской общины. Но на деле осуществлять эти меры – мест-
ным иерархам и активистам религиозных общин. Есть уже поло-
жительные примеры сближения на местах. Например, в 



 56

Ставропольском крае в 2007 г. впервые был организован летний 
лагерь православной и мусульманской молодежи «Кавказ – наш 
общий дом». Многие конфликты коренятся в обыкновенном неве-
жестве, отметил один из организаторов акции, епископ Ставро-
польский и Владикавказский Феофан. «Очень часто межрелигиоз-
ные и межнациональные конфликты происходят из-за незнания 
культуры и традиций друг друга, из-за неумения найти общий 
язык. Помните “карикатурный скандал”? Ведь это произошло в 
том числе из-за элементарного непонимания культуры ислама и 
его значения как мировой религии. Подобное непонимание может 
привести к противостоянию различных культур и цивилизаций», – 
сказал владыка.  

Мусульманам России, как и православным, во многом еще 
предстоит определить свое отношение к неверующим, в том числе 
и к тем, для кого атеизм – твердое убеждение, к представителям 
неправославных христианских церквей – католикам, протестантам, 
к буддистам, иудеям, шаманистам, наконец, представителям но-
вейших религиозных движений, среди которых – учредители и 
последователи русского язычества, претендующие на возрождение 
древней религии славян. Представителям всех религий важно так-
же определить свое отношение к насилию и террору, в настоящее 
время (но так было не всегда) ассоциируемым с радикально  
настроенными исламистами. 

«Мировые религии в контексте современной культуры:  
Новые перспективы диалога и взаимопонимания»,  

СПб., 2011 г., с. 48–68. 
 
 
А. Юнусова,  
доктор исторических наук,  
директор ИЭП Уфимского НЦ РАН 
НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА  
И ЭТНОКОНФЕССИОНАЛЬНЫЕ ПРОЦЕССЫ  
В БАШКОРТОСТАНЕ В КОНТЕКСТЕ  
«СТРАТЕГИИ НАЦИОНАЛЬНОЙ БЕЗОПАСНОСТИ  
РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ ДО 2020 г.» 
 
Межнациональное единство в такой стране, как многона-

циональная и поликонфессиональная Россия, – важнейшее условие 
не просто дальнейшего развития и модернизации, но в первую оче-
редь самого существования государства. В постсоветской России 



 57

укрепление духовной общности россиян наряду с развитием на-
циональных культур и языков народов России было обозначено в 
качестве приоритетной задачи, что получило отражение в «Кон-
цепции государственной национальной политики Российской Фе-
дерации» (Указ Президента России от 15.06.1996 № 909). В ней 
говорится: основные цели государственной национальной полити-
ки Российской Федерации состоят в обеспечении условий для 
полноправного социального и национально-культурного развития 
всех народов России, упрочении общероссийской гражданской  
и духовно-нравственной общности на основе соблюдения прав и 
свобод человека и гражданина и признания его высшей ценностью. 

Концепция предусматривала и выработку государственных 
мер раннего предупреждения межнациональных конфликтов и 
связанных с ними криминальных проявлений и массовых беспо-
рядков. Но как показала практика, политика в области межнацио-
нальных отношений носила и носит скорее характер вынужденно-
го реагирования, когда многие решения принимаются вслед за 
событиями. И «пропаганда или агитация, возбуждающие социаль-
ную, расовую, национальную или религиозную ненависть и враж-
ду», и «пропаганда социального, расового, национального, рели-
гиозного или языкового превосходства» – все перечисленное, 
вопреки Конституции, стало реальностью современного общества. 
Об этом свидетельствуют не только ежедневные сводки крими-
нальной хроники, уголовные дела, возбужденные в отношении 
членов экстремистских группировок различной идеологической 
направленности, но потрясшие страну массовые беспорядки в  
Москве в декабре 2010 г. 

Сегодня очевидно, что концепция национальной политики 
не достигла желаемого и к тому же морально устарела, а проявле-
ния экстремизма составляют существенную угрозу национальной 
безопасности России. Отсюда усиленное внимание к вопросам ук-
репления гражданского согласия и межнационального взаимодей-
ствия в стране, в том числе в Республике Башкортостан. 2011 год 
указом президента Р.З. Хамитова объявлен Годом укрепления 
межнационального единства, что стало подтверждением высокой 
степени готовности республики адекватно реагировать на этно-
конфессиональные процессы. 

Благодаря здравомыслию проживающих в длительном и 
тесном взаимодействии народов в Башкортостане сформировалось 
устойчивое равновесие в области межнациональных отношений. 
Оно, в свою очередь, опирается на ряд законов и государственных 



 58

программ, направленных на удовлетворение культурных потреб-
ностей народов, особенно на предотвращение экстремистских 
проявлений на национальной и религиозной почве. 

В различных зонах возрастающей многоуровневой неста-
бильности – социально-политической, этнополитической, военно-
политической – присутствует исламский фактор, заметен рост ра-
дикальных исламских организаций, движений, группировок и ре-
жимов, образующих в своей совокупности радикальное исламское 
движение. Данная проблема имеет непосредственное отношение к 
российским регионам, в которых проживает население, традици-
онно исповедующее ислам, в том числе к Урало-Поволжью.  
В сложном по своему этноконфессиональному составу Урало-
Поволжском регионе наблюдаются новые тенденции в развитии 
как межрелигиозных, так и государственно-религиозных отноше-
ний. 

1. Имеет место перераспределение верующих между тради-
ционными и новыми конфессиями. Урало-Поволжский регион на-
зывают исламо-христианским пограничьем, но кроме ислама и 
православия в регионе исповедуются еще около 30 религиозных 
течений. Последователи новых протестантских, восточных, меж-
религиозных, экуменических учений не соотносят свою нацио-
нальность с религиозной принадлежностью. Среди них есть пред-
ставители русского, татарского, башкирского, еврейского, 
чувашского, украинского и других этносов, которые стали члена-
ми новых религиозных обществ как бы «вопреки» этнической тра-
диции. Так, протестантские общины Башкортостана сегодня на 
30% состоят из татар и башкир. Динамичное развитие протестант-
ских общин вызывает недовольство со стороны духовенства так 
называемых «традиционных» конфессий, особенно православного, 
тенденция определения протестантизма как сектантства является 
фактором обострения межконфессиональных отношений.  

2. Наблюдается передел исламского пространства Урало-По- 
волжья. Усиливается активность представителей Совета муфтиев 
России (CMP) и Духовного управления мусульман Азиатской час-
ти России (ДУМАЧР) в регионах, подведомственных Центрально-
му духовному управлению мусульман РФ (ЦДУМ). В пределах 
России формируется новый, не имеющий ничего общего с истори-
ческим исламом и местными реалиями, мусульманский духовный 
центр – своего рода исламский холдинг, который осуществляет 
захват мечетей, настраивает местное население против традицион-
ных служителей, провоцирует скандалы. В Свердловской, Тюмен-



 59

ской и Челябинской областях при вмешательстве новых структур 
имамами «избраны» представители диаспор Центральной Азии, 
Северного Кавказа, Закавказья, что привело к культурному отрыву 
мечети от прихожан. 

3. Передел исламского пространства осуществляется в усло-
виях интервенции радикальных идеологий в исламское простран-
ство России. В мусульманской среде заметен рост радикализма, 
экстремизма, терроризма. В 2005–2011 гг. в Челябинске, Магнито-
горске, Аргаяше, Оренбурге, Туймазах, Баймаке, Давлеканово, Бу-
гуруслане, Екатеринбурге – во всех областях Урала и Приуралья – 
были заведены уголовные дела по факту деятельности запрещен-
ной в Российской Федерации международной террористической 
организации «Хизб ут-Тахрир аль-Исламия», именующей себя ре-
лигиозно-политической партией, и других радикальных организа-
ций, построенных по системе разветвленных иерархических 
структур. Члены данных организаций находят поддержку у пред-
ставителей ДУМАЧР. Так, Нафигулла Аширов открыто обвинял 
правоохранительные органы в преследовании мусульман. Именно 
в тех регионах, где функционируют мусульманские приходы 
ДУМАЧР – Тюменская, Челябинская, Свердловская области, – 
создаются разного рода правозащитные организации с целью пра-
вовой поддержки экстремистов, издаются «правозащитные» газе-
ты типа «ХукмаТ», «Сакаафат» и др. Мусульманское духовенство 
зачастую является генератором радикальных требований и претен-
зий в отношении государства и власти («Манифест» Умара Идри-
сова, требования ввести пост вице-премьера из числа мусульман, 
квот в Госдуме по религиозному принципу и пр.). Оба этих явле-
ния – передел исламского пространства и интервенция радикаль-
ных идеологий – отражают общую тенденцию формирования в 
России новых структур – «нового ислама» и «новых мусульман». 
Первый этап этого процесса – противостояние традиционному ис-
ламу во всех его проявлениях – организационном, социокультур-
ном, ментальном. 

4. При этом ислам здесь по-прежнему характеризуется  
устойчиво сохраняющимся различием как «сельского» и «город-
ского» ислама, так и «стариковского» и «молодежного» ислама, 
низким уровнем социокультурной адаптации пожилых мусульман 
к меняющимся реалиям, ориентацией духовенства и лидеров на 
государство и демонстративной лояльностью по отношению к 
высшему руководству страны и региональным властям. 



 60

5. Последние два десятка лет отмечены высоким уровнем 
миграционной мобильности. В Башкортостане рынок труда и рын-
ки в буквальном смысле слова (базары) заполнили коренные жите-
ли центральноазиатских и юго-западных стран СНГ. В республике, 
кроме крупной армянской диаспоры, появились диаспоры таджи-
ков, азербайджанцев, молдаван, украинцев, занятых как торговлей, 
так и другой деятельностью – строительством, извозом. Предста-
вители диаспор предпочитают (вернее, вынуждены) жить в рамках 
замкнутых социальных групп, где все подчиняются традиционным 
поведенческим стереотипам. Они же преобладают во взаимоотно-
шениях с «внешним миром». Отсюда целый ряд социальных  
проблем: от уклонения от регистрации, бытовых конфликтов с ок-
ружающими до наркоторговли и криминализации этих сообществ 
в целом. 

Все вышеперечисленное актуализирует усиленное внимание 
к проблеме экстремизма в контексте Стратегии национальной 
безопасности, утвержденной Указом Президента Российской Фе-
дерации «О Стратегии национальной безопасности Российской 
Федерации до 2020 г.» от 12.05.2009 № 537-УП. Основные поло-
жения Стратегии исходят из того, что «Россия преодолела послед-
ствия социально-экономического кризиса конца XX века – остано-
вила падение уровня и качества жизни российских граждан, 
устояла под напором национализма, сепаратизма и международно-
го терроризма, предотвратила дискредитацию конституционного 
строя, сохранила суверенитет и территориальную целостность, 
восстановила возможности по наращиванию своей конкурентоспо-
собности и отстаиванию национальных интересов в качестве клю-
чевого субъекта формирующихся многополярных международных 
отношений». «В стране, – говорится в документе, – укрепляется 
общественное согласие на основе общих ценностей – свободы и 
независимости Российского государства, гуманизма, межнацио-
нального мира и единства культур многонационального народа 
Российской Федерации, уважения семейных традиций, патриотиз-
ма. ...Российская Федерация при обеспечении национальной безо-
пасности в сфере государственной и общественной безопасности 
на долгосрочную перспективу исходит из необходимости посто-
янного совершенствования правоохранительных мер по выявле-
нию, предупреждению, пресечению и раскрытию актов террориз-
ма, экстремизма, других преступных посягательств на права и 
свободы человека и гражданина, собственность, общественный 
порядок и общественную безопасность, конституционный строй 



 61

Российской Федерации. …Для противодействия угрозам в сфере 
культуры силы обеспечения национальной безопасности во взаи-
модействии с институтами гражданского общества обеспечивают 
эффективность государственно-правового регулирования под-
держки и развития разнообразия национальных культур, толерант-
ности и самоуважения, а также развития межнациональных и меж-
региональных культурных связей». 

Задачам реализации данной Стратегии РФ отвечает принятая 
в Приволжском федеральном округе «Стратегия социально-
экономического развития Приволжского федерального округа на 
период до 2020 г.», утвержденная Распоряжением Правительства 
Российской Федерации от 07.02.2011 № 165-р. Документ подчер-
кивает, что культурное многообразие округа является его конку-
рентным преимуществом. Международный имидж округа как уни-
кальной модельной площадки по продвижению межкультурного 
диалога формирует интерес к округу со стороны стран и междуна-
родных организаций, заинтересованных в изучении и использова-
нии опыта округа по обеспечению мирных этноконфессиональных 
отношений. 

Вместе с тем культурное многообразие может стать вызо-
вом, если этнический и религиозный факторы будут использовать 
в деструктивных целях. Это может подорвать гармоничные  
межэтнические отношения в округе, ослабить общероссийскую 
гражданскую идентичность представителей различных этнических 
и религиозных сообществ. В связи с этим созданная и успешно 
функционирующая в Приволжском федеральном округе система и 
инфраструктура взаимодействия всех ветвей власти, обществен-
ных и религиозных организаций, направленная на развитие меж-
культурного диалога, профилактику межнациональной и межкон-
фессиональной напряженности, должна совершенствоваться и 
дальше. В реализации Стратегии национальной безопасности Рос-
сийской Федерации до 2020 г. большое значение имеет разработка 
комплекса мер, направленных на профилактику экстремизма и 
терроризма. В основе деятельности государства и общества по 
предотвращению экстремизма и терроризма лежат федеральные 
законы от 06.03.2006 № 35-Ф3 «О противодействии терроризму», 
от 25.07.2002 № 114-ФЗ «О противодействии экстремистской дея-
тельности». 

В Республике Башкортостан в целях обеспечения профилак-
тики терроризма и экстремизма было принято решение Антитер-
рористической комиссии Республики Башкортостан от 01.04.2009 



 62

№ 3 «О Комплексном плане профилактики терроризма и экстре-
мизма, обеспечения безопасности населения и территории Респуб-
лики Башкортостан на 2009–2012 гг.». Уже в 2011 г. вышло  
Постановление Правительства Республики Башкортостан от 
08.02.2011 № 31 «Об утверждении Республиканской целевой  
программы “Профилактика терроризма и экстремизма в Республи-
ке Башкортостан на 2011–2013 гг.”». 

С момента принятия этой Программы в республике активи-
зировалась работа по идеологическому противодействию экстре-
мизму. В 2011 г. состоялись четыре семинара, две научные конфе-
ренции, посвященные проблемам экстремизма на религиозной 
почве, организованные комитетом по государственно-межконфес- 
сиональным отношениям при Президенте Республики Башкорто-
стан с участием духовенства, представителей МВД РБ, УФСБ по 
РБ, научного сообщества республики. Создана лекторская группа, 
регулярно выезжающая в районы республики. Важным моментом 
является участие представителей духовенства в работе с молодежью, 
наиболее подверженной влиянию экстремистской идеологии. 

Чрезвычайно важно, что в соответствии с п. 2 Постановле-
ния № 31 от 08.02.2011 аналогичные программы приняты в рай-
онах и городских муниципальных образованиях. Так, например, в 
Благоварском районе Республики Башкортостан принята програм-
ма «Профилактика терроризма и экстремизма, обеспечение безо-
пасности населения и территории муниципального района  
Благоварский Республики Башкортостан на 2011–2013 гг.», ут- 
вержденная решением Совета муниципального района Благовар-
ский Республики Башкортостан от 10.03.2011 № 32-384. Ее цель – 
реализация государственной политики Российской Федерации в 
области профилактики терроризма и экстремизма на территории 
муниципального района Благоварский Республики Башкортостан 
путем совершенствования системы профилактических мер анти-
террористической и противоэкстремистской направленности, 
формирования уважительного отношения к этнокультурным и 
конфессиональным ценностям народов, проживающих на террито-
рии муниципального района Благоварский район Республики Баш-
кортостан. Такая же программа принята в Федоровском (утвержде-
на решением Совета муниципального района Федоровский РБ от 
16.06.2010 № 20 (312)), Гафурийском, Чишминском, Алыпеевском 
и других районах. 

Вместе с тем следует отметить, что программы в МР одно-
типны, схематичны, не отражают специфику каждого конкретного 



 63

МР, в каждой из них намечены «активизация мер по профилактике 
и предотвращению конфликтов на социально-политической, рели-
гиозной, этнической почве; обеспечение социально-политической 
стабильности в республике и формирование на основе всесторон-
него и гармоничного этнокультурного развития ценностей обще-
российского гражданства у народов, проживающих на территории 
муниципального района Благоварский (Чишминский, Гафурий-
ский и т.д.) Республики Башкортостан». 

В целом при оценке эффективности проводимой политики, 
направленной на укрепление межнационального согласия, следует 
учитывать следующие компоненты региональной национальной 
политики: нормативно-правовая база, инструменты и механизмы 
реализации национальной политики; практика проведения нацио-
нальной политики; институциональные основы проведения на- 
циональной политики; финансовые ресурсы. Нормативно-правовая 
база национальной политики в Республике Башкортостан носит 
вполне развитой характер, приняты законы и нормативные доку-
менты министерств и ведомств, государственные программы.  
В реализации национальной политики используются как государ-
ственно-административные ресурсы, так и институты гражданско-
го общества. 

Основными характеристиками Республики Башкортостан с 
точки зрения оценки проводимой национальной политики являются: 

1.  Наличие основных условий и возможностей для обеспе-
чения устойчивого развития всех без исключения этносов в поли-
этническом регионе – национальной республике. 

2. Наличие системы государственного и общественного 
обеспечения прав национальных меньшинств. 

Но при этом отсутствуют нестандартные решения, а их ожи-
дали в связи с новым кадровым составом Администрации Прези-
дента РБ. 

При всей развитости институциональных основ, следует  
отметить, что: 

а) консультативный орган по вопросам национальной поли-
тики и межнациональных отношений при Президенте РБ функ-
ционирует номинально, малоэффективно и не в публичном режиме;  

б) работа общественного органа в виде Ассамблеи народов 
Башкортостана при всей активности руководителей национально-
культурных объединений в целом малоэффективна.  

Дает о себе знать отсутствие общероссийских конструктив-
ных программ национальной политики, а также необходимых 



 64

нормативных правовых актов, призванных регулировать различ-
ные стороны межнациональных, федеративных и национальных 
отношений. Очевидно, что государственная национальная полити-
ка России начала XXI в. должна быть превентивной, а не реактив-
ной. Сегодня мы видим, что, с одной стороны, эта политика опаз-
дывает реагировать на уже проявившиеся проблемы и конфликты; 
с другой стороны, является фрагментарной, направленной на ре-
шение лишь отдельных задач, вырванных из общеполитического 
контекста. Сегодня руководство Российской Федерации обращает 
усиленное внимание на состояние межнациональных отношений в 
России в целом и в ее субъектах, в том числе в Республике Баш-
кортостан. В 2011 г. президент Д.А. Медведев дважды посещал 
Башкортостан, где озвучил основные положения государственного 
подхода к вопросам укрепления межнационального согласия в ус-
ловиях усиления миграционных процессов и вызовов глобализа-
ции в виде распространения экстремизма и терроризма, подчерк-
нув при этом, что экстремизм не имеет национальности и 
религиозной принадлежности и является угрозой духовной безо-
пасности всему обществу. 

«Россия и ее регионы в поиске гражданского единства  
и межнационального согласия», Уфа, 2011 г., с. 20–27. 

 
 
Ирина Кузнецова, 
кандидат социологических наук,  
директор Института сравнительных исследований  
модернизации обществ Казанского (Приволжского)  
федерального университета 
ФОРМИРОВАНИЕ СОЦИАЛЬНОГО КАПИТАЛА  
МУСУЛЬМАН: РОЛЬ БЛАГОТВОРИТЕЛЬНОСТИ 
 
Социальный капитал. П. Бурдье определял его как «ресур-

сы, основанные на родственных отношениях и отношениях в 
группе членства». Социальная сеть, приносящая «выгоду», появ-
ляется из других групп, которые позволяют пользоваться другими 
видами ресурсов, увеличивать свой человеческий и культурный 
капитал. В.В. Радаев при систематизации теории социального ка-
питала, основываясь на выделенных П. Бурдье трех состояниях 
капитала – инкорпорированном, объективированном и институ-
ционализированном, – предлагает следующие виды социального 



 65

капитала: соблюдение обязательств без санкций (доверие); сетевые 
связи; социальные круги и списки контактов. 

В определении Дж. Коулмена социальный капитал пред-
ставляет собой потенциал взаимного доверия и взаимопомощи, 
целерационально формируемый в межличностных отношениях: 
обязательства и ожидания, информационные каналы и социальные 
нормы. Р.Д. Патнэм определяет его как сети, нормы и социальное 
доверие, которые способствуют координации и кооперации для 
взаимной выгоды. Фукуяма приравнивает доверие к социальному 
капиталу, который, согласно его трактовке, – «определенный по-
тенциал общества или его части, возникающий как результат на-
личия доверия между его членами...» Религия, на его взгляд,  
выступает одним из культурных механизмов создания и передачи 
социального капитала. 

Высокий уровень доверия предопределяет стабильность со-
циальных и экономических институтов, повышает значимость 
гражданского общества, положительно воздействует в целом на 
благополучие социума. Дефицит доверия, напротив, приводит ко 
многим издержкам как социального и культурного, так и экономи-
ческого характера. Ф. Фукуяма приводит в пример Россию, когда 
говорит о странах, переживающих кризис доверия. «Подлинно ин-
дивидуалистические общества, члены которых не умеют объеди-
няться друг с другом, действительно существуют. В таких общест-
вах слабыми являются и семья, и добровольные объединения, а 
наиболее крепкими сообществами подчас оказываются крими-
нальные группировки». Согласно опросу Edelman Trust Barometer, 
Россия занимает последнее место по индексу доверия правитель-
ству, массмедиа, бизнесу и НГО среди 12 стран, в которые входят 
страны БРИК, США, Мексика, Германия, Канада, Франция, Япо-
ния, Южная Корея и Великобритания. Trust barometer index в Рос-
сии составляет 40, в то время как у Бразилии – 80. 

Согласно опросу Левада-Центра, в 2007 г. 70% россиян  
назвали себя верующими людьми. В какой же степени вера и  
воцерковленность влияют на социальный капитал населения, пока 
мало изучено. Эмпирические исследования социального капитала 
фиксируют внимание, прежде всего, на членстве человека в раз-
личных организациях и доверии к социальным институтам и вла-
сти. К. Бьорнскоф и Г.Т. Свендсен, анализируя существующие 
подходы к измерению социального капитала, выделяют три уровня 
анализа: микро-, мезо- и макро-. На микроуровне в качестве ос-
новной переменной анализа используются: генерализованное до-



 66

верие (D. Narayan и L. Pritchett; A. Krishna N. Uphoff, J. Brehm и 
W. Rahn); фактор доверия (P.F. Whiteley); социальные сети (Роуз). 
Мезоуровень связан с исследованием таких переменных, как:  
участие в добровольческих организациях (R. Putnam, С. Grootaert, 
D. Narayan и L. Pritchett, A. Krishna N. Uphoff); гражданское уча-
стие (J. Brehm и W. Rahn); коррупция (Е.М. Urslaner). На макро-
уровне – доверие правительству (J. Brehm и W. Rahn, R. Rose), 
коррупция (Е.М. Urslaner), экономическая свобода (Всемирный 
банк), децентрализация (М. Paldam, G.T. Svendsen). 

В данной работе мы будем придерживаться комплексного 
подхода, рассматривая социальные сети, посреднические институ-
ты, нормы и ценности, доверие как источники и следствия соци-
ального капитала, проводя анализ на микро- и мезоуровне. На наш 
взгляд, степень укорененности мусульманских благотворительных 
практик в повседневности может свидетельствовать об особенно-
стях мусульманских «социальных сетей», уровне доверия и в це-
лом роли религиозных практик в социальном капитале различных 
групп населения. Мы рассмотрим два основных поля развертыва-
ния благотворительных практик среди людей, идентифицирующих 
себя с мусульманами – в рамках религиозных организаций и част-
ной жизни.  

Религиозная благотворительность и социальный капи-
тал: Опыт США. Дж. Грюбер показал, что в районах тех штатов 
США, где население в два раза чаще среднего по стране посещает 
церковь, доходы домохозяйств на 9,1% выше, чем в других. Там 
больше людей с высшим образованием (в среднем каждый житель 
такого района тратит на учебу на 0,5 года больше среднего), а чис-
ло супружеских пар на 4,4% выше, разводов – на 4% ниже средне-
го. Грюбер объясняет эти данные «накоплением социального ка-
питала», который обусловливает включение граждан в более 
интенсивные и широкие социальные взаимосвязи, обеспечивает 
рост уровня доверия в социальных группах и усиливает матери-
альную взаимопомощь. 

А. Брукс, основываясь на анализе Social Capital Community 
Benchmark Survay, проведенном в США в 2000 г. (выборка – 
30 тыс. человек), показал, что различные виды социального капи-
тала имеют неодинаковое влияние: одни (например, включение в 
гражданские группы) воздействуют на большой объем пожертво-
ваний, другие (например, участие в политике), напротив, приводят 
к малым объемам пожертвований. Он отмечает, что благотвори-
тельность сама по себе не является социальным капиталом, стано-



 67

вясь им только при постоянном взаимодействии дающего и беру-
щего. 

Известный теоретик социального капитала Патнэм также 
показал, что уровень волонтерства выше среди тех, кто чаще по-
сещает церкви, принадлежит к социальным клубам и неформаль-
ной социализации. 

Исследование К. Бейрлейна и Дж. Хиппа, основанное на  
статистическом анализе данных Американского исследования 
гражданского участия 1990 г., показало взаимосвязи между рели-
гиозным поведением и активностью включения в религиозные со-
общества. Согласно их выводам, «среди индивидуумов, кто еже-
недельно посещает религиозные службы и вовлечен пять часов в 
неделю в дополнительную церковную деятельность, “черные про-
тестанты” и протестанты имеют наивысшие уровни участия в бла-
готворительных организациях». 

Внимание к анализу социального капитала позволило Бейр-
лейну и Хиппу поставить под сомнение популярные социологиче-
ские данные о росте евангелистского протестантизма по сравне-
нию с другими тремя религиозными традициями («черные 
протестанты», протестанты, католики). Несмотря на большое ко-
личество посещений церковных служб, дополнительная конгрега-
ционная деятельность, переведенная в объединяющие гражданские 
обязательства, в евангелических церквях меньше, чем в других. 

Исламская благотворительность. Мусульманские инсти-
туты в США играют важную роль в поддержании благотворитель-
ности. Базисное понимание благотворительности в исламе, общее 
для всех ветвей этой религии, исходит из пяти его столпов: свиде-
тельства о том, что нет Бога, кроме Аллаха, и Мухаммад – послан-
ник Аллаха; совершения молитвы; выплаты закята; совершения 
хаджа; соблюдения поста в месяц Рамадан. Выплата закята обяза-
тельна для каждого мусульманина при условии, что он владеет 
определенным минимумом (нисаб) имущества, которое эквива-
лентно стоимости 85 г чистого золота и составляет сороковую 
часть (2,5%) от нажитого состояния. Налог взимается только с 
имущества определенной ценности, если человек владел им на 
протяжении целого года. Материальные ценности, собранные в 
качестве закята, согласно мусульманским канонам, могут исполь-
зоваться для оказания помощи следующим категориям людей: 
нищим, бедным, сборщикам закята, тем, кто склоняется к исламу 
(с целью привлечения их сердец или укрепления их в религии), 
несостоятельным должникам, путникам, не имеющим средств. Са-



 68

дака – это подаяние нуждающимся или просящим ее в виде денег 
или иных материальных средств существования либо проявление 
доброго внимания словом, улыбкой. В обыденной жизни под сада-
ка понимают милостыню в виде материальных средств. В отличие 
от закята размер садака не фиксируется и зависит от предпочтений 
дающего. Есть особая разновидность садака – садака-фитр – это 
милостыня, подаваемая в месяц Рамадан, которая является обяза-
тельной для каждого мусульманина, обладающего нисабом. Счи-
тается, что без подачи садака пост, который держит верующий, не 
принимается Всевышним. С милостыней связан и обряд жертво-
приношения на праздник Курбан-байрам (Ид аль-Адха), который 
установлен в память о послушании Пророка Ибрахима, согласив-
шегося принести в жертву своего сына. Закланное по мусульман-
ским обычаям животное – баран, коза, корова или верблюд, – де-
лится на три части, одну из которых верующий раздает 
нуждающимся, другую готовит на праздничный стол, а третью 
оставляет в запас. 

Согласно опросу 416 мусульманских лидеров, 90% мечетей 
в США оказывают помощь наличными, 66 – помощь заключен-
ным, 68 – предоставляют питание, 68 – одежду, 33 – бесплатное 
обучение, 32 – оказывают услуги по социальной защите наркома-
нам и преступникам, 19 – помогают в уходе за детьми, 22% мече-
тей предоставляют убежище детям и взрослым, пострадавшим от 
жестокого обращения. 

Если в США религиозная благотворительность существует 
как альтернативная форма социальной помощи, то в арабских 
странах она функционирует как официальный вид материальной 
поддержки. Дж. Кларк, исследовавшая исламскую благотвори-
тельность в Египте, Иордании и Йемене, показала, что исламская 
благотворительность не выступает вызовом для стратификацион-
ной системы данных стран и поддерживает ценности среднего 
класса. В центре отношений стоит тот факт, что исламская благо-
творительность имеет с государством прагматически ориентиро-
ванную сферу деятельности, которая стремится укрепить связи с 
министерствами, чтобы усилить эффект от работы. Благотвори-
тельность, по мнению Дж. Кларк, использует ислам в большей сте-
пени для достижения рынка услуг в сфере здравоохранения и об-
разования, поскольку они удовлетворяют религиозные нужды. 
Таким образом, благотворительная деятельность выступает частью 
государственной социальной политики. 



 69

Благотворительность и участие в деятельности мусуль-
манских организаций в Татарстане. К кому обращаются люди, 
испытывающие нехватку материальных средств? Какова роль ре-
лигиозных, в том числе мусульманских, организаций? Опрос, про-
веденный Центром перспективных экономических исследований 
под руководством автора в последней декаде 2008 г., показал, что 
нехватку материальных средств испытывают 57% населения, при-
чем большинство в качестве причины указывают на низкую зар-
плату, пенсию (покупки или кредит стали фактором подобной де-
привации для 15,6%). Из нуждающихся в материальной помощи 
28,8% обратились к различным людям либо организациям, чтобы 
решить эти проблемы. Структура агентов помощи выглядит сле-
дующим образом: 65,5% из тех, кто признался, что испытывал ма-
териальные затруднения в текущем году, обратились за помощью 
к родственникам, к знакомым – 27,4%, в центры социального  
обслуживания населения – 22,6, в бизнес-структуры – 8,9, к рабо-
тодателю – 7,7, в благотворительные организации – 1,2%. Из 
168 человек, апеллировавших к материальной помощи, никто не 
обращался в мечети и церкви. 

8,4% отметили потребность в помощи делами, услугах (на-
пример, сходить в магазин, сопроводить в театр и пр.), из них об-
ратились за помощью – 46,2%. Из 48 человек, обращающихся за 
посторонней помощью в делах, услугах, в религиозные организа-
ции обратился только один человек. 

Исследование также выявило некоторые аспекты оказания 
материальной помощи малознакомым людям. Чуть более одной 
пятой граждан время от времени оказывают материальную по-
мощь пожилым людям (22,7%), 13% – детям-инвалидам, 9,2% –  
помогают взрослым инвалидам, 3,9% – одаренным детям. Более 
двух третей опрошенных делает это раз в год либо реже, что сви-
детельствует об неукорененности подобных практик в повседнев-
ности. Безвозмездная поддержка включает в себя в большей сте-
пени семейно-ориентированные формы взаимопомощи, нежели 
благотворительные практики, официально действующие на базе 
специальных учреждений. 

Таким образом, благотворительность в целом не выступает 
популярным средством получения помощи у населения, которое, в 
свою очередь, также не занимается активной благотворительной 
деятельностью. Роль же религиозных организаций в данном  
вопросе практически не заметна, если говорить о населении в це-
лом. Ориентация исключительно на семью в социальной помощи, 



 70

показанная результатами массового опроса, косвенно свидетельст-
вует также о слабости других социальных сетей, в том числе рели-
гиозных. 

Другой опрос, проведенный в рамках проекта по исследова-
нию религиозности молодежи в 2009 г. (выборка составила 
1008 человек от 18 до 29 лет), в значительной степени подтвердил 
полученные данные. Молодежь редко выступает бенефициарами 
помощи со стороны религиозных институтов. Так, представителей 
мусульманской молодежи, отметивших, что «довольно часто» по-
лучают какую-либо помощь от религиозных организаций, – 2,3%, 
примерно столько же – среди православной молодежи – 2,8%. Ред-
ко получают подобную помощь 6,5% мусульманской молодежи и 
5,2% – православной, остальные опрошенные не получают ника-
кой помощи. Отвечая на вопрос, какую именно помощь получают 
от религиозных организаций, 21,8% (из числа ответивших на дан-
ный вопрос) отметили, что она носит духовный характер – «стало 
светло на душе», «духовную поддержку, веру», 5,5% отметили, 
что получают «психологическую помощь», «моральную помощь», 
3,6% – советы, 12,7% в качестве помощи расценивают молитву. 
Такая же доля опрошенных в качестве помощи рассматривают 
проведение религиозных ритуалов – венчания или никаха, похорон 
или рождения ребенка. 

17,5% молодых людей, приверженцев ислама, отметили, что 
помогают мечетям. Подобную же долю благотворителей можно 
отметить и среди православной молодежи (14,8%). 

Одновременно с этим стоит указать на то, что большинство 
молодых людей, не оказывающих помощь храмам, мечетям и ре-
лигиозным организациям, признают значимость подобной дея-
тельности. Так, 58,5% представителей ислама и 61,9% привержен-
цев православия отметили: «Считаю нужным помогать, но у меня 
нет возможности». 

Причины этого кроются в особенностях религиозного пове-
дения. Так, для представителей ислама и православия наиболее 
распространенной формой религиозной благотворительности, со-
гласно опросу, выступает дарение денег. Такие виды помощи, как 
предоставление своего времени на общение с людьми, требующи-
ми помощи, оказание бытовых услуг, организация мероприятий, 
чаще не входят в понимание благотворительности среди молоде-
жи. Основная причина этого – исключенность из жизни религиоз-
ных организаций. 



 71

Около двух третей (64,8%) из числа опрошенных указали на 
то, что не участвуют в деятельности ни религиозных, ни светских 
организаций. Религиозные организации оказались почти в конце 
списка организаций, популярных среди молодежи, – в их деятель-
ности принимают участие 1,3% среди молодежи, относящей себя к 
исламу, и столько же – православных. 

Данные опросов подтверждаются и материалами отчетности 
комитета «Закят» при Духовном управлении мусульман Республи-
ки Татарстан. Объем средств, собираемых на благотворительные 
нужды, невелик: так, в 2005 г. было собрано 14 437,5 руб., в 2006 – 
210 128,6 руб., в 2007 – 200 777 руб. и в 2008 г. комитет собрал 
189 550,81 руб. Очевидно, этой суммы не будет достаточно для 
поддержки нуждающихся даже одного микрорайона города. 
Структура средств формирования бюджета комитета «Закят» так-
же показывает низкую степень участия физических лиц в благо-
творительности. 

Социальный капитал предполагает реципрокность – так, не 
участвуя в жизни общины и не занимаясь благотворительностью, 
население не обращается за помощью. Религиозная благотвори-
тельность, признаваемая как ценность, не выходит на инструмен-
тальный уровень, не выступает частью социального капитала 
большей части населения. 

Мечеть как пространство социальной справедливости? 
Основными агентами благотворительности среди мусульманских 
учреждений выступают как крупные официальные институты – 
Духовное управление мусульман Республики Татарстана, Союз 
мусульманских женщин, Российский исламский университет, рас-
положенный в Казани, так и отдельные мечети. Большая часть су-
ществующих официальных мусульманских благотворительных 
практик направлена на исламское просвещение и распределение 
материальных средств, о чем свидетельствует поддержка ифтар-
меджлисов, закят аль-фитр, летних мусульманских лагерей для 
детей. 

Одним из ярких примеров благотворительности выступает 
деятельность мечети «Сулейман» и Национального исламского 
благотворительного фонда «Ярдем», которые совместно органи-
зуют обучение слабовидящих и слепых, а также слабослышащих 
людей основам ислама, создали и поддерживают специальную му-
сульманскую библиотеку для слепых и слабовидящих, выпускаю-
щую и распространяющую сотни книг по системе Брайля по раз-
ным регионам России. При мечети действуют специальные 



 72

детские лагеря, в том числе для воспитанников специальной шко-
лы для детей с девиантным поведением, регулярно организуются 
благотворительные обеды, действует всероссийская мусульман-
ская служба знакомств. 

Можно утверждать, что ведущим фактором инстуционали-
зации практик социальной помощи, оказываемой мусульманскими 
учреждениями, выступают индивидуальный жизненный опыт ее 
организаторов и частная инициатива отдельных прихожан. Дея-
тельность не носит системного характера по всей республике, а 
сконцентрирована вокруг отдельных фондов и мечетей. «Пока по-
ложение у нас такое: если не проявлять инициативу и не быть 
преданными этому делу, ничего не получиться. <...> Так сложи-
лось, что у нас есть Малика-ханум [преподаватель курсов для 
слабослышащих] <...> Пока есть такие люди, как она, инициа-
тивные, готовые работать – и работать много, а не за финансо-
вое вознаграждение, мы существуем. Есть и другие активисты: 
работают, преподают, жертвуют» – высказывание имама одной 
из мечетей, активно занимающейся благотворительностью, одно 
из многих подтверждений этого тезиса.  

Данные, собранные с помощью глубинных интервью с ве-
рующими, активными участниками общин, а также с мусульман-
скими религиозными деятелями, показывают наличие отдельных 
локализованных общин, как с развитой благотворительностью, так 
и с большой долей концентрации благотворительности на уровне 
семейных практик. Фокус-группы, проведенные с активными при-
хожанками двух казанских мечетей, и интервью с религиозными 
деятелями показали особое наполнение благотворительных прак-
тик, связанное с реализацией потребностей в безопасности и соци-
альной защищенности у пожилых людей. Женщины указали на то, 
что власть знает про проблемы бедности и неравенства, средства 
массовой информации поднимают эту тему, но правительство не 
заботится о повышении уровня жизни: «Подождите, про это мно-
го пишут, много спрашивают, а результата не видно. Вот это 
удивляет – почему нет результата? Много таких, кто ходит и 
расспрашивает про нашу жизнь, и в газетах пишут об этом, и по 
телевидению передают, а цены на все только растут. <...> Чи-
новники как жили, так и будут жить». 

Ощущение «исключенности» государства из социальной за-
боты и невозможность влиять на социальную политику предопре-
делили и отношение к учреждениям социальной защиты многих из 
тех, чья повседневность связана с религиозными общинами: «Мы 



 73

верим в Бога, ни на кого не надеемся». Ни одна из участниц фокус-
групп не выделила социальные службы как канал помощи. Что 
касается «социального круга» прихожанок – людей, на помощь 
которых они могут рассчитывать, то он состоит из знакомых и 
подруг из мечети, родственников и детей. Роль мечети в социаль-
ной поддержке признается как весьма значительная. Причем под 
помощью подразумевается содействие в укреплении веры, реше-
ние проблем за счет их переоценки с помощью Корана: «На себя и 
на Бога надеемся. А теперь приходим в мечеть, читаем молитвы, 
Коран, общаемся, раскрываем душу. Изливаем горе, успокаиваем 
друг друга»; «Мы приходим сюда и делимся своими проблемами и 
впечатлениями, мы ощущаем себя здесь по-другому. Дома мы за-
цикливаемся на своих проблемах, а здесь все хорошие люди. В ме-
чети я не встречала плохих людей». 

Понятие «здесь все хорошие люди» означает доверие, кото-
рое испытывает респондентка по отношению к другим прихожа-
нам мечети. В условиях настороженного и недоверчивого отноше-
ния к окружающим, к государственным организациям социальной 
помощи и к власти в целом, тревожности, подпитанной бытовой и 
материальной неустроенностью, мечеть олицетворяет социальную 
безопасность.  

Среди активных прихожан, формирующих религиозную об-
щину вокруг мечети, преобладают пожилые люди и молодежь. 
Объясняя этот факт, имам одной из мечетей отметил: «<....> это 
старшее поколение, наши старики, которые уже уходят, к сожа-
лению. Среднее поколение к религии не очень. Нашего возраста 
нет практически. Нас воспитали коммунистами. А теперь прихо-
дит молодежь, которая берет у своих бабушек, дедушек первона-
чально, потом идет в медресе, учебные мусульманские заведения». 

Между пожилыми и молодыми прихожанами происходит 
постоянная коммуникация, дружеское общение, формируется сре-
да «доверия»: «<...> и шакирды очень хорошие, мы очень дружим 
и относимся друг к другу, успокаиваем в тяжелые минуты. Так и 
живем». Типологизация людей на «простых» и «богатых» имеет 
значение в повседневном опыте прихожан и служителей. Так, сре-
ди жертвователей прихожанки отмечают, прежде всего, «простых 
людей»: «Простые люди более близки мне по духу, они стоят на 
первом месте по оказанию помощи друг другу и более доброже-
лательны»; «А люди из высшего общества, настолько уж они бо-
гатые, живут очень замкнуто, молятся на свое богатство, а ма-
лоимущие врачи, преподаватели готовы душу отдать за другого». 



 74

В данных высказываниях проявляется ощущение социальной дис-
танции и принятие людей сходного социального статуса. 

Община, сформированная вокруг мечети, позволяет прихо-
жанам ощутить социальное благополучие, получив своеобразную 
«легитимацию» малообеспеченности. В социальном статусе ощу-
щение причастности к «благому» и «справедливому» вытесняет 
депривацию, вызванную низким уровнем жизни и недоверием к 
другим общественным институтам. 

Ключевыми понятиями для наших информантов, как среди 
мусульманского духовенства, так и прихожанок, служит понятие 
«добра», которое в жизненных мирах многих служителей и при-
хожан различает исламский и светский мир. Новое понимание до-
бра делает их практики бескорыстными, лишенными выгоды: «Мы 
очистились духовно, научились читать Коран. Люди, которые 
ходят в мечеть, добрыми и великодушными стали. Хочу расска-
зать один случай из жизни: в соседней квартире умерла христи-
анка. Я убрала все, надела перчатки и вычистила всё. Когда я 
пришла в больницу, врач мне с порога говорит: низкий поклон вам, 
Гильмутдинова. Я хочу сказать: все те, кто посещает мечеть, по 
вере никого не различают; всем помогаем: и русскому, и предста-
вителю любой другой национальности все готовы оказать по-
мощь, а ведь тот, кто не ходит в мечеть, он даже не подумает 
помогать, посмотрит, развернется и уйдет». 

Благотворительные акции влияют на приобщение людей к 
исламу. Это особенно заметно и среди заключенных, и среди си-
рот и многих других категорий получателей помощи. «Каждая 
акция – это не просто “раздача” подарков или угощений. Люди, 
получающие здесь помощь, а главное – внимание, узнают о том, 
что мусульмане следуют призыву Всевышнего не оставлять боль-
ных и обездоленных. Они не просто приходят в мечеть, но видят 
Ислам собственными глазами...» 

Благотворительность как частные и семейные практики. 
В настоящее время в Татарстане практики мусульманской мило-
стыни в наибольшей степени распространены именно в семьях, а 
не в мечетях. Об этом свидетельствуют как небольшие по меркам 
такого крупного города, как Казань, суммы закята, так и отзывы 
самих мусульманских деятелей и верующих. 

Основной фактор неактивности мусульман в приходской 
жизни мечети кроется в малом количестве «маххаля» – мусуль-
манских сообществ. Отсутствие сообщества связано с нехваткой 
доверия официальным мусульманским учреждениям и их деяте-



 75

лям. В свою очередь, нехватка доверия приостанавливает рост му-
сульманского сообщества. 

В частности информантка, чья семья придерживается норм 
ислама, рассказала, что крупные мусульманские праздники они 
проводят в деревне, жертвовать также предпочитают местной ме-
чети: «Обычно мы в папину мечеть даем деньги, потому что мы 
знаем, куда они уходят. В городскую – нет. А там [в селе] деньги 
идут на содержание мечети, на все услуги, за счет этого они и 
содержатся». 

Выделяются следующие виды «частной» благотворительно-
сти: обычай жертвовать мясо барана на Курбан-байрам мечети и 
нуждающимся; садака (милостыня) и татарский обычай домашних 
духовных собраний – меджлисов. Цель подобных меджлисов – 
слушание Корана, хадисов, проповедей священнослужителей. 
Данные собрания организуются по случаю важнейших событий в 
жизни человека – рождения, вступления в брак, смерти. Кроме то-
го, меджлисы организуются в периоды, когда человек особенно 
нуждается в поддержке при болезни и различных неудачах. Осо-
бенно благополучные периоды в жизни также выступают повода-
ми собрания коранических меджлисов. Средства от их устроите-
лей передаются абыстай – почтенной пожилой женщине, 
читающей Коран, которая сама зачастую выступает распорядите-
лем средств для нуждающихся: «Они думают, что абыстай бога-
теет от садака. Как будто бы она богатеет и идет только для 
сбора денег. Это ведь неправда, абыстай отдает их детям-
сиротам. Обычно возвращает как подарок обратно тем, кто от-
дает садаку». 

Символическое наполнение практик меджлисов у их органи-
заторов очень разнообразно – помимо «поддержания традиций», 
зачастую упоминается обычай загадывать желание. Благодарение 
выступает в этом случае своеобразным гарантом его исполнения. 
Организация меджлисов по случаю ключевых событий в жизни 
человека позволяет людям признать новую расстановку социаль-
ных ролей и закрепить ее среди окружающих. 

Дар в этом случае участвует в распределении статусов – 
«взаимного признания членами общества друг друга, предпола-
гающего закрепление их социальных ролей, разграничение испол-
няемых ими функций и субординацию статуса». Практики  
милостыни помогают воспроизводить этническую и религиозную 
идентичности, поддерживать половой и возрастной статусы. Так, 
задача резать барашка достается старшему мужчине в семье, жен-



 76

щинам отводится роль приготовления пищи для праздничного 
стола. На семейных торжествах по этому поводу принято с особым 
почтением относиться к старшим. На праздниках вспоминаются 
семейные истории, зачастую поются татарские народные песни. 

Соглашаясь с А. Бруксом в том, что не все благотворитель-
ные практики становятся социальным капиталом, а только те, ко-
торые включены в относительно постоянное взаимодействие 
дающего и берущего, мы можем утверждать в то же время, что 
садака, не предполагающая прямого контакта с «реципиентом» 
(например, деньги, пожертвованные мечети), также может быть 
источником и следствием социального капитала, поскольку вклю-
чена в институционализированные формы мусульманской благо-
творительности, осуществляемой мечетью. Обмен в данном случае 
носит символический характер и служит поддержанию религиоз-
ной идентичности, чувства сопричастности с народом и пр. Одна-
ко с социальным капиталом такие действия связаны, если речь 
идет не об единичных случаях, а о повторяющихся практиках. 

Частные практики дарения в силу большого импульса полу-
чаемого взамен социального одобрения и надежды на чудо, про-
щение имеют тенденцию к воспроизводству и не выступают, как 
правило, в виде разовых действий. Кроме того, жертвователи 
транслируют свой опыт среди членов семьи и знакомых, что при-
водит к распространению этих практик. Большую роль имеет ра-
бота самих мечетей, осуществляющих призыв. Если дарение при-
водит к коммуникации между жертвователем и посредником или 
получателем помощи, то статус жертвователя закрепляется и так-
же имеет тенденцию к воспроизводству. 

Вывод. Формирование социального капитала внутри му-
сульманских общин в настоящее время имеет следующие особен-
ности. Мотивами включения в мусульманские социальные сети 
выступают стремление к социальной безопасности и защищенно-
сти у маргинальных групп (пожилые, молодежь), стремление к  
сакральному определению справедливости, которое снижает  
конфликтность между жизненными мирами человека, отдельных 
групп и окружающей действительность. Другая категория населе-
ния, не включенного в мусульманские социальные сети, но соблю-
дающего ритуальные практики благотворительности, участвует в 
символическом обмене, получая чувство сопричастности с рели- 
гией, этнической группой, семьей, воспроизводя традиции. Паде-
ние доверия в российском обществе выступает и фактором, и 
барьером на пути формирования социального капитала в религи-



 77

озных сообществах. Если для «маргинальных» групп мечети вы-
ступают значимым источником социальной поддержки, то для 
значительной доли населения религиозные институты не являются 
фактором коммуникации и средством решения материальных и 
бытовых проблем. Посещая службы, совершая ритуалы, не 
встраиваясь при этом в жизнь общины, люди усваивают лишь 
ценностно-нормативные аспекты религиозного социального капи-
тала. Формирование мусульманских общин не носит массовый 
характер, а локализовано активностью отдельных мечетей, форми-
рующих свои социальные сети, реализующих благотворительную 
и просветительскую деятельность. Можно предположить, что осо-
бенности религиозной идентификации и поведения не позволяют 
исламу стать весомым фактором социального капитала для боль-
шинства мусульман в Татарстане в настоящий период.  

«СоцИс: Социологические исследования»,  
М., 2012 г., № 2, с. 115–123. 

 
 
Е. Бабошина, 
кандидат юридических наук  
(ДГУ, Кизлярский филиал, г. Кизляр) 
КОНФЕССИОНАЛЬНЫЙ ФАКТОР  
В МЕЖНАЦИОНАЛЬНЫХ ОТНОШЕНИЯХ  
(на примере Республики Дагестан) 
 
Россия представляет собой яркий пример полиэтничного и 

поликонфессионального государства, в котором внутриконфес-
сиональные, а также межконфессиональные отношения приобрели 
большую значимость. 

Современная модель государственно-конфессиональных от-
ношений обогащена разнообразием региональных моделей в зави-
симости от специфики конфессионального пространства отдельно-
го региона. Особенно это характерно для обладающих более 
высоким политико-правовым статусом республик в составе РФ, 
где этническая и конфессиональная принадлежность во многом 
влияла на формирование национально-региональной идентичности 
(Башкортостан, Татарстан, Дагестан, Ингушетия, Чечня, Кабарди-
но-Балкария, Карачаево-Черкесия). 

В этноконфессиональном отношении Дагестан всегда счи-
тался одной из сложных республик, так как здесь живут предста-
вители 100 народов, из которых 32 коренных, и конфессиональное 



 78

пространство формируют почти все религиозные конфессии: ис-
ламская, христианская, иудейская. Невероятная конфессиональная 
пестрота и многонациональность республики связаны с историей 
Дагестана и его географическим расположением.  

Стоит подчеркнуть, что понятия «религиозное» и «нацио-
нальное» тесно взаимосвязаны в сознании мусульман Дагестана. 
Представление о единстве национального и религиозного факто-
ров утверждалось в сознании народов Дагестана на протяжении 
длительного исторического периода. После принятия ислама на-
родности Дагестана оказались объединенными на основе общно-
сти религии. Процесс формирования конфессионального на  
национальной почве сопровождался специфическими особенно-
стями, впитывающими местные национальные обычаи, традиции, 
обряды. Как отмечает К.Г. Гусаева, традиции и обычаи, облачен-
ные в религиозную форму, воспринимались как созданные самим 
Богом и имеющие религиозное содержание. Недопонимание и не-
правильная оценка национальных особенностей часто проявляют-
ся в отношении к существующим религиозным обрядам и тради-
циям. Например, организация похорон и поминок, проведение 
обряда имянаречения, сунната, которые не только верующими, но 
и неверующими в Дагестане воспринимаются как национальные 
обряды.  

Этот феномен объясняется еще и тем, что в советский пе- 
риод истории немало людей придерживались исламских обычаев и 
обрядов, воспринимая их как народные, а не религиозные. Это ха-
рактерно не только для Дагестана, но и для мусульман Поволжья, 
Приуралья, Северного Кавказа.  

Согласно социологическим исследованиям, если верующими 
себя считают 64,1% опрошенных, то соблюдают религиозные об-
ряды только 38,7%, а 25% опрошенных не соблюдают никаких  
религиозных обрядов. По подсчетам Э.Ф. Кисриева, глубоко рели-
гиозных мусульман примерно 200 тыс. человек. Результаты иссле-
дования свидетельствуют о том, что в Дагестане преобладает тип 
религиозности, не связанный с регулярной обрядовой практикой. 

Интересные явления наблюдаются в отношении к религии 
различных дагестанских этносов: аварцы – 38%, даргинцы – 20, 
кумыки – 14, лезгины – 10, лакцы – 4, другие национальности – 
14%. Доля ваххабитов и тарикатистов среди глубоко верующих 
мусульман весьма незначительна, в пределах 3–4%. Очевидно, что 
процесс реисламизации этнически выражен: наиболее интенсивен 
в северо-западных районах, особенно среди аварцев, даргинцев 



 79

(исключая кайтагов), кумыков, гораздо слабее – среди лезгин, лак-
цев, табасаранцев, даргинцев-кайтагов. 

Современная региональная модель конфессиональной поли-
тики в Республике Дагестан во многом определяется социально-
экономическим, политико-правовым развитием региона и конфес-
сиональной структурой населения, а также психологическими осо-
бенностями и деловыми качествами политических и конфессио-
нальных лидеров. Для современной конфессиональной ситуации 
Дагестана характерна относительная стабильность, характери-
зующаяся следующими признаками:  

1) рост религиозности населения, не связанный с регулярной 
культовой практикой; 

2) высокий уровень религиозности, зависящий от места рож-
дения и этнической принадлежности; 

3) развитая система религиозного образования (исламского);  
4) политизация традиционного ислама (дагестанское отделе-

ние «Нур» общероссийского мусульманского движения, Ислам-
ская партия Дагестана);  

5) присутствие различных религиозных течений, в том числе 
и религиозно-экстремистского толка – ваххабизма;  

6) поликонфессиональность.  
В свою очередь, такие факторы, как политизация традици-

онного ислама и религиозный экстремизм, представляют угрозу 
безопасности не только Дагестана, но и Северного Кавказа, Рос-
сийской Федерации. 

Для Республики Дагестан особенно актуальна проблема су-
ществования конфликтного потенциала как межэтнического и 
межконфессионального, так и внутриконфессионального. Что ка-
сается исламской конфессии, то здесь налицо раскол в мусульман-
ской умме на сторонников традиционного народного ислама и  
последователей реакционного крыла мазхаба ханбалитов (вахха-
бизм и салафизм). Причины распространения ваххабизма можно 
свести к двум факторам – внешним и внутренним. По мнению 
З. Абдулагатова, внешние факторы составляют: мусульманское 
образование за рубежом, миссионерская деятельность, деятель-
ность зарубежных неправительственных организаций, экономиче-
ские интересы транснациональных компаний, геополитические 
интересы отдельных государств и др. 

К важнейшим факторам распространения в Дагестане  
экстремистской идеологии ваххабизма относится изменение гео-
политической роли Республики Дагестан. После получения неза-



 80

висимости закавказскими республиками – Азербайджаном, Арме-
нией и Грузией – и начавшейся политической нестабильности в 
Чечне и других республиках Северо-Западного Кавказа именно 
Дагестан является ключевым субъектом геополитической ситуа-
ции на Юге России. Распространению идеологии ваххабизма спо-
собствовали многочисленные внутренние причины: социально-
экономическая нестабильность, безработица, обнищание населе-
ния, незащищенность личности, криминализация различных  
сторон жизни, деградация нравственности и морали, засилье кла-
новой системы в мусульманских северокавказских регионах, неоп-
ределенность политики Москвы в отношении региона, низкий ав-
торитет духовенства.  

Главная угроза общественной безопасности со стороны вах-
хабизма заключается в его стремлении навязать обществу модель 
«исламского государства», вплоть до вооруженного подавления 
инакомыслия. Причем тенденции его распространения в обществе 
носят глобальный характер. Вызов ваххабизма как формы ради-
кального политизированного ислама лежит не столько в религиоз-
ной, сколько в социально-политической плоскости. Ваххабизм на 
Северном Кавказе обладает определенной мобилизационной идео-
логией, опирается на поддержку международных исламистских 
организаций и других внешних сил, которые предоставляют им 
немалую финансовую, материальную, кадровую и пропагандист-
скую помощь. 

Для сохранения стабильности государственным органам, 
общественным и религиозным организациям Республики Дагестан 
необходимо создать программу комплексных мер, направленных 
на достижение этноконфессиональной толерантности, сохранение 
и укрепление этноконфессионального пространства республики, 
мирного сосуществования и сотрудничества различных народов и 
конфессий в рамках единого территориального и религиозного 
пространства Дагестана, России, а также выработать основы ре-
гиональной модели конфессиональной политики, учитывающей 
особенности региона. 

«Россия и ее регионы в поиске гражданского единства  
и межнационального согласия», Уфа, 2011 г., с. 77–80. 

 
 
 
 
 



 81

С. Сущий, 
политолог 
СОВРЕМЕННЫЙ СЕВЕРНЫЙ КАВКАЗ –  
СИСТЕМНЫЙ КРИЗИС  
ИЛИ ИНЕРЦИОННОЕ РАЗВИТИЕ? 
 
По мнению значительного части российского экспертного 

сообщества, ситуация на Юге России, и прежде всего на Северном 
Кавказе, в последние годы устойчиво ухудшается. Причем данное 
ухудшение носит системный характер. В этом отношении показа-
тельно само название конференции, проводимой ИСЭГИ ЮНЦ 
РАН. Системный кризис рассматривается как данность, не нуж-
дающаяся в специальном обосновании. 

В научной литературе имеется много определений понятия 
«кризис», которое понимается как переворот, перелом, быстрый 
рост негативных тенденций; выход организма / системы из зоны 
устойчивого развития в область непредсказуемого развития. При 
всех возможных различиях в дефинициях они подчеркивают рез-
кое ухудшение состояния исследуемого явления.  

По мнению В.А. Авксентьева, 2008 г. был последним годом, 
когда инерционный сценарий развития Северного Кавказа, реали-
зуемый с начала века, мог вывести данный национальный макро-
регион на конструктивную траекторию развития. Уже с 2009 г. 
реализуется негативный конфликтологический сценарий, требую-
щий принципиально иных управленческих усилий и решений.  
В качестве выхода предлагается как можно более быстрый пере-
ход в управлении самым сложным макрорегионом РФ к системно-
му «менеджменту» (комплексное использование последнего, заме-
тим, жизненно необходимо не только на проблемном Юге России, 
но и во всей остальной РФ – всех сферах федеральной и регио-
нальной управленческой практики).  

Анализ процессов, происходящих на Северном Кавказе,  
действительно обнаруживает длинный ряд негативных тенденций. 
Однако ими содержательная канва происходящего в данном край-
не сложном и разнообразном национальном макрорегионе не ис-
черпывается. Даже достаточно поверхностный обзор местной со-
циальной динамики последних лет обнаруживает ее многослойный 
и многосоставный характер, совокупность противоречивых трен-
дов, локальных достижений и потерь, соотношение которых раз-
нится не только по отдельным республикам, но и по каждому из 
аспектов их социальной жизни.  



 82

В этой связи возникает вопрос, насколько происходящее на 
современном Северном Кавказе может быть определено как сис-
темный кризис. В пределах данной ограниченной публикации 
столь «масштабный» вопрос может быть рассмотрен только в са-
мом первом приближении. Имеет смысл коротко остановиться на 
наиболее проблемных аспектах социальной действительности Се-
верного Кавказа, которые и дают повод говорить о его кризисном 
состоянии.  

Террористическая активность. Минимальный уровень тер-
рора в макрорегионе пришелся на середину «нулевых», когда ка-
залось, что после существенного сокращения НВФ Чечни в 2003–
2005 гг. дело постепенно близится к почти полной ликвидации ре-
гионального бандподполья. Вместо этого последовала его про-
странственная децентрализация, рост террористической активно-
сти в Дагестане и Ингушетии. На месте одного (чеченского) 
эпицентра на Северном Кавказе образовалось три сопоставимых 
по масштабам центра террора. При том, что их совокупный боевой 
потенциал уступал чеченскому образца 2001–2002 гг. 

В последние годы межреспубликанская «перецентровка» 
террора продолжалась. Из наиболее значимых подвижек отметим 
быстрый рост (с весны 2010 г.) активности бандподполья Кабар-
дино-Балкарии при параллельном, не менее ощутимом его сокра-
щении в Ингушетии на протяжении 2008–2009 гг., являвшейся ед-
ва ли не ведущим регионом Северного Кавказа по активности 
террора. Активность бандподполья в Дагестане и Чеченской Рес-
публике в 2010 г. сохранялась на уровне предыдущих двух лет, но 
для Чечни есть основания предполагать некоторое сокращение 
боевого потенциала республиканских НВФ. И в целом в силовой 
компоненте антитеррористической деятельности на Северном 
Кавказе в последние 1–2 года фиксируются определенные успехи, 
прежде всего связанные с повышением эффективности работы си-
ловых структур по ликвидации руководителей бандподполья, а 
также уничтожению и / или нейтрализации целых боевых групп  
(в 2010 г. было уничтожено порядка 400 боевиков, в том числе 
30 руководителей среднего и высшего звена, около 400 террори-
стов и пособников задержано). 

В настоящее время северокавказские НВФ успевают воспол-
нять понесенные потери. Однако это требует от них все возрас-
тающих усилий. С учетом демографического фактора (постепен-
ное сокращение молодежных генераций, представители которых 
формируют основной контингент боевиков), уже с 2014–2015 гг. 



 83

можно ожидать определенного сокращения количественных раз-
меров НВФ, как и сокращения обслуживающей террористическое 
вооруженное подполье инфраструктуры. Конечно, для его ликви-
дации или кардинального перелома в борьбе с региональным  
бандподпольем абсолютно недостаточно успешной работы одних 
силовиков. Но, повторим, ситуация на данном направлении в 2010 – 
начале 2011 г. в целом по Северному Кавказу не изменилась к 
худшему. Скорее наблюдаются колебательная динамика активно-
сти террора, пространственная трансформация общего его ареала и 
основных эпицентров, удельные сдвиги различных форм подрыв-
ной деятельности, изменение соотношения отдельных источников 
финансирования и т.д. Иными словами, террористический «ком-
плекс» Северного Кавказа в последние годы находится не в стадии 
активного роста, но пребывает в процессе непрерывной трансфор-
мации / адаптации, что вполне закономерно, учитывая масштабы 
антитеррористической кампании.  

Социально-экономическая сфера. Характер и масштаб эко-
номических проблем северокавказских республик хорошо извест-
ны. Постсоветская экономическая архаизация была связана не 
только с деиндустриализацией, утратой значительной части ос-
новных фондов, но «теневизацией» наиболее прибыльных сегмен-
тов экономики и потерей навыков производственной культуры у 
местного населения. Последняя, в свою очередь, является одной из 
причин крайне высокого уровня безработицы в ряде республик, 
сохранению которой способствует масштабное дотирование мест-
ной социальной сферы федеральным бюджетом и связанное с ним 
развитие в республиканских сообществах «иждивенческого  
комплекса». Как результат, сформировалась цепочка негативных 
социально-экономических корреляций, устойчиво воспроизводя-
щая себя на протяжении последних 10–15 лет. 

Однако положение существенно различается по отдельным 
республикам. Наиболее сложной в этом отношении является си-
туация в Ингушетии и Чечне, реального механизма вывода кото-
рых из состояния хронической экономической стагнации пока не 
найдено. Но ничего принципиально нового в экономику этих рес-
публик последние годы не принесли. И едва ли корректно гово-
рить об их «экономическом кризисе», тем более что республикан-
ские сообщества в значительной степени вполне адаптированы к 
существующей в них социально-экономической ситуации, а нали-
чие стабильного, масштабного финансирования из федерального 
центра – дополнительный серьезный фактор стабилизации. Эко-



 84

номика других республик Северного Кавказа более динамична.  
В каждой имеются свои серьезные проблемы, но и определенные 
успехи и достижения, определенный потенциал развития и свои 
направления роста. А сопредельный Чечне Дагестан на протяже-
нии ряда лет вообще демонстрирует достаточно быстрые темпы 
экономического (в том числе промышленного) роста, являясь на-
ряду со Ставропольским краем регионом – лидером СКФО (при 
всех возможных критических уточнениях экономический подъем 
республики несомненен). Безусловно, разработанная в 2010 г. и 
принятая к реализации «Стратегия социально-экономического раз-
вития СКФО до 2025 г.» – не панацея. И не станет таковой, даже в 
случае своей полной реализации (притом что реализуемость ее 
достаточно сомнительна). Экономическая сфера макрорегиона ос-
танется «высокопроблемной» на всю обозримую перспективу, а 
имеющийся в республиках потенциал роста, как свидетельствует 
практика, реализовать будет весьма сложно. Но ситуация в этом 
плане далеко не безнадежна. И представляется, что к происходя-
щему в экономике большинства северокавказских республик более 
приложимо определение «инерционное развитие», а не «систем-
ный кризис».  

Сфера государственного управления и правоохранительной 
деятельности. Низкие профессиональные качества управленче-
ского аппарата и правоохранительных органов, высокий уровень 
их коррупционности, этноклановость – еще одна «ахиллесова пя-
та» республиканских социумов. Однако весь набор «пороков»  
местной власти уходит корнями в советский период, а в современ-
ном «развернутом» виде фиксируется в республиканской жизни 
уже с середины 1990-х (т.е. как минимум 10–15 лет). На вопрос: 
существенно ли ухудшились показатели эффективности северо-
кавказской бюрократии в последние годы, скорее следует дать от-
рицательный ответ. Другое дело, что необходимо учитывать фак-
тор общественного «терпения» – с течением времени даже 
устоявшийся уровень «порочности / некомпетентности» воспри-
нимается обществом с нарастающим раздражением, становясь од-
ной из основных причин роста протестного потенциала в респуб-
ликах. 

Но Северный Кавказ в последние годы являет примеры и 
положительных подвижек в данной сфере. Укажем на Ингушетию – 
деятельность высшего руководства республики по «самоочище-
нию» управленческого аппарата, сокращению масштабов корруп-
ции и повышению профессионального уровня принимаемых ре-



 85

шений. При этом власть существенно расширила каналы обратной 
связи с обществом, позволяющие перейти от монолога к реально-
му двустороннему взаимодействию (один из результатов этой ра-
боты – сокращение масштабов террора). Едва ли в обозримой  
перспективе качество республиканских властей в регионе сущест-
венно вырастет, но маловероятно его дальнейшее ухудшение. 
Учитывая повышенное внимание федерального центра к данной 
проблеме, а также совокупность процессов в сопредельных сферах 
социальной жизни Северного Кавказа, не исключен и сценарий 
очень замедленного, но совершенствования работы республикан-
ских властей и правоохранительных органов. 

Сфера межнациональных отношений, религиозная жизнь. 
При всей очевидной сложности положения в сфере межнацио-
нальных взаимодействий на Северном Кавказе, при наличии  
множества локальных конфликтов в Дагестане, хронической этно-
политической напряженности в Кабардино-Балкарии и Карачаево-
Черкесии, выходящей время от времени в зону обострения,  
последние годы в макрорегионе обходятся без масштабных меж-
национальных конфликтов, аналогичных тем, которыми ознамено-
вались рубеж и первая половина 1990-х годов. Очевидно, что со-
стояние «дружбы народов», отличавшей макрорегион в период 
советской стабильности 1960–1970-х годов, в обозримой перспек-
тиве возврату не подлежит (напомним, впрочем, что стабильность 
межнациональных взаимодействий советского периода далеко не 
всегда означала их реальную сооптимизированность). Тектониче-
ские подвижки социальной жизни конца XX в. привели этнополи-
тику Северного Кавказа в состояние «стабильной нестабильно-
сти». И это надолго, может быть, даже по меркам истории.  

Задача федерального центра и республиканских властей – 
контролировать и оперативно регулировать данную этнополитиче-
скую «хронику», не позволяя ситуации выходить из-под контроля, 
«выскакивать» из области фонового или даже повышенного  
напряжения в критическую зону (точка социальной бифуркации), 
чреватую непредсказуемой динамикой. В определенной степени 
власть уже научилась отслеживать и управлять этноконфликтной 
энергетикой, тем более что принципиально новых угроз и рисков в 
сфере межнациональных взаимодействий на Северном Кавказе  
в последние годы не появилось. 

«Исламизация» общества, стремительное возрождение рели-
гии в постсоветский период являются одними из основных факто-
ров современной социальной динамики Северного Кавказа,  



 86

определяющих в том числе и его способности к системной модер-
низации. Влияние данного фактора на социальную жизнь много-
образно и противоречиво. Религиозная «истовость» части населе-
ния, сопряженная с социально-идеологическим радикализмом – 
одна из причин широкого распространения на Северном Кавказе 
экстремистских практик, важное условие живучести регионально-
го террористического подполья. Тем не менее есть определенные 
основания предполагать, что пиковые уровни религиозности мо-
лодежи в самых проблемных республиках макрорегиона уже дос-
тигнуты и доля «истовых» в последующих молодежных генераци-
ях должна быть несколько ниже. По крайней мере, для периода 
после 2015 г. более вероятным представляется определенное со-
кращение уровня религиозного фанатизма, нежели сохранение его 
существующего уровня, тем более его дальнейший рост. 

Итак, социальная динамика Северного Кавказа последних 
лет, как представляется, обнаруживает в целом не столько устой-
чиво негативный тренд, сколько сложную кривую, которая в свою 
очередь раскладывается на ряд «синусоид», каждая из которых 
отражает сложную динамику одного из сегментов этнополитиче-
ской, этноконфессиональной, социально-экономической, социо-
культурной жизни данного макрорегиона и отдельных его регио-
нальных сообществ. При этом контуры данных «отраслевых» 
синусоид не совпадают во времени. То есть в один и тот же вре-
менной отрезок по одним показателям фиксируется определенная 
стабилизация (или даже улучшение) ситуации, а по другим – ди-
намика оказывается отрицательной. 

Суммарная производная данных разнонаправленных векто-
ров оказывается слишком сложной и многослойной, чтобы можно 
было однозначно говорить об устойчивом переходе всего Север-
ного Кавказа на негативный сценарий развития. Учитывая  
сложноструктурированный характер данного макрорегиона, по-
добная «интегральная» оценка / констатация едва ли возможна во-
обще. Речь скорее должна идти только о фиксации основных трен-
дов отдельных республиканских социумов. 

Но, пожалуй, более существенно другое. Осмелимся пред-
положить, что для современной России вообще не существует от-
дельно взятой проблемы Северного Кавказа, но есть одна инте-
гральная проблема «России для самой себя» – проблема ее 
собственного системного состояния: общественно-политической 
устойчивости и социально-экономического динамизма, способно-
сти / неспособности решить основные проблемы своего развития 



 87

(от демографической до научно-технической). В обойму данных 
актуальных задач, формирующих общую «сверхзадачу», состав-
ным элементом входит и проблема Северного Кавказа. 

Анализ динамики РФ в первом десятилетии XXI в. позволяет 
говорить об инерционном сценарии ее развития, который с боль-
шой вероятностью будет продолжен и во втором десятилетии. 
Данный сценарий может быть обозначен как путь консервативно-
бюрократической эволюции, не позволяющий стране совершить 
прорыв в решении поставленных стратегических задач, но и не 
запускающих ситуацию в любой из сфер социальной жизни на-
столько, чтобы это дестабилизировало РФ до состояния глубокого 
кризиса, тем более привело ее к социальной революции. Данный 
инерционный сценарий развития с рельефной местной спецификой 
отчетливо просматривается и в социальной динамике современно-
го Северного Кавказа.  

«Народы Кавказа в пространстве  
российской цивилизации: Исторический опыт  

и современные проблемы», Ростов н/Д., 2011 г., с. 80–84. 
 
 
Лаура Ерекешева, 
доктор исторических наук  
(Институт востоковедения КН МОН РК) 
СОВРЕМЕННЫЕ АСПЕКТЫ РАЗВИТИЯ ИСЛАМА  
И ХРИСТИАНСТВА В РЕСПУБЛИКЕ КАЗАХСТАН 
 
История Казахстана как полиэтнического, поликонфессио-

нального государства, всегда была (и остается) связана с взаимо-
действием культур и религий Востока и Запада. Тесное переплете-
ние различных культурных систем в течение более чем двух 
тысячелетий приводило к их взаимному сосуществованию, а также 
выработке специфического кода, позволяющего синтезировать 
достижения различных культур. Маршруты Великого шёлкового 
пути способствовали распространению и закреплению данной па-
радигмы всеприятия и межкультурного взаимодействия. С одной 
стороны, это привело к распространению на территории Казахста-
на всех мировых религий (буддизма, христианства, ислама), а так-
же множества локальных и иных верований (тенгрианства, шама-
низма, зороастризма, манихейства, митраизма). С другой – к 
созданию особого синкретизма в культуре местного населения, 
впитавшего в себя различные культурные составляющие, что ис-



 88

торически всегда выгодно отличало регион и подготавливало та-
ким образом почву для распространения традиций толерантности 
и взаимоуважения. С распространением ислама данные векторы 
получили свое дальнейшее развитие. Мусульманский ренессанс 
X–XIV вв., имевший место в арабском мире и Средней Азии, стал 
той связующей нитью, которая соединила достижения древнегре-
ческой цивилизации с возникшим уже позднее европейским  
(христианским) ренессансом. Можно отметить, что без ярчайших 
представителей средневековой мусульманской философии на Вос-
токе, таких как аль-Газали, Ибн Рушд (Аверроэс), Ибн Сина (Ави-
ценна), аль-Фараби, не было бы возможным знакомство европей-
ских схоластов ни с Аристотелем, ни с Платоном. 

Впоследствии, с распространением в регионе идей западного 
просветительства, понимание необходимости сосуществования и 
взаимодействия культур не только не потеряло своей актуально-
сти, но, более того, даже усиливалось. Идею взаимодополняемости 
различных культур Востока и Запада настойчиво подчеркивали в 
своих трудах и пропагандировали крупнейшие казахстанские про-
светители, философы XIX–XX вв. – Ч. Валиханов, Абай, Шака-
рим, М.-Ж. Копейулы. Мысль о необходимости мирного сосуще-
ствования ценностей различных культур и религий стала, таким 
образом, основанием для последующего развития идей толерант-
ности. 

Спецификой современного Казахстана является поликон-
фессиональный характер казахстанского общества – в нем пред-
ставлены свыше 40 религиозных конфессий и деноминаций. Также 
как и в случае с полиэтничностью, поликонфессиональность в  
начале 1990-х годов потенциально могла стать фактором дестаби-
лизации. Однако в силу исторически сложившихся традиций мир-
ного сосуществования представителей различных конфессий, в 
первую очередь исламской (суннитского толка) и христианской 
(православия), изначально высокой степени толерантности  
номадной культуры, отсутствия исторических прецедентов межре-
лигиозного противостояния, а также сбалансированной политики 
государства, межконфессиональная терпимость стала нормой жизни. 

За годы независимости в религиозной сфере произошли зна-
чительные изменения. В целом, отмечалась тенденция роста числа 
религиозных объединений – от 661 в 1989 г. до 2192 в 1998 г. и 
3259 по состоянию на 1 января 2006 г. При этом доля религиозных 
объединений на основании вероисповедания выглядела следую-
щим образом (по состоянию на 2003 г.): приверженцев ислама – 



 89

53,7%; православия – 7,8; католицизма – 2,9; христиан-баптистов – 
12,3; лютеран – 3,2; новых религиозных движений – 11,1%; про- 
чих – 3% и т.д. Обращает на себя внимание факт неабсолютного 
доминирования представителей ислама в общем пропорциональ-
ном срезе, что являлось и продолжает оставаться характерной осо-
бенностью Казахстана как поликонфессионального государства: 
«За годы независимости количество православных приходов воз-
росло в четыре раза, католических – в два раза. Действуют более 
тысячи миссий и молитвенных домов протестантских объедине-
ний, в стране также функционирует 21 иудейская община, впервые 
за многие века построен буддистский храм». Произошел рост и 
числа приверженцев ислама в республике: 46 общин в 1989 г.,  
679 – в 1996, более 1000 – в 1998, 1652 – в 2003 г., 1766 по состоя-
нию на 1 января 2006 г. 

Данные Духовного управления мусульман Казахстана 
(ДУМК) свидетельствуют о более высоких показателях как числа 
мусульман, так и исламских религиозных объединений: в 2008 г. 
«в республике около 9 млн. мусульман, что составляет 67% насе-
ления. Из 2337 мусульманских объединений, действующих в Ка-
захстане, 2334 – суннитского, три объединения – шиитского  
направления»; «мусульманским объединениям принадлежат 2195 
мечетей». 

Исторически сложившимся видом ислама в Казахстане явля-
ется суннизм ханафитского мазхаба, отличающийся высокой сте-
пенью терпимости к инакомыслящим; использованием норм 
обычного права (адат); применением в правовых вопросах сужде-
ния по аналогии (аль-кийас), в теологическом плане открывающе-
го в фикхе простор для «использования рационалистического  
исследования правовых вопросов», восходящего к логике Аристо-
теля. Ханафитский мазхаб распространен среди абсолютного 
большинства мусульман Казахстана – представителей различных 
этнических групп. Исключение, однако, составляет чеченское и 
ингушское население республики, исповедующее суннизм шафи-
итского мазхаба, сложившегося «под сильнейшим влиянием хана-
фитского и маликитского мазхабов». «Организационно суннизм 
шафиитского мазхаба в республике не оформлен, хотя имеются 
отдельные мечети, в частности в 1998 г. открыта мечеть в г. Алма-
Ате. В Павлодаре действует официально зарегистрированная в 
феврале 2001 г. мечеть “Дом Казахстана”, или так называемая вай-
нахская мечеть. С усилением связей верующих с мусульманским 
миром в Казахстан стал проникать суннизм ханбалитского мазха-



 90

ба, отличающийся отрицанием свободы мнений в религии, фана-
тической строгостью в соблюдении обрядовых и правовых норм 
шариата, ограниченным применением кияса» (аль-кийаса). 

В институциональном плане изменения в религиозной сфере 
выразились, прежде всего, в образовании в январе 1990 г. Духов-
ного управления мусульман Казахстана (ДУМК), которое возгла-
вил муфтий Ратбек-кажи Нысанбайулы, а с июня 2000 г. – муфтий 
Абсаттар-кажи Дербисали. Специфика развития ислама в стране 
такова, что «большинство населения Казахстана считает себя му-
сульманами. Но хочу подчеркнуть, что доминанта ислама в Казах-
стане никаким образом не препятствует полноценному функцио-
нированию других вероисповеданий». 

Русская православная церковь (РПЦ) в Казахстане за годы 
независимости также получила свое институциональное закрепле-
ние. В целом православие в Казахстане к настоящему времени яв-
ляется вторым после ислама исторически сложившимся традици-
онным религиозным направлением. Если в 1956 г. в Казахстане 
функционировало всего 55 приходов, то на 1 января 2008 г. РПЦ 
имеет на территории республики 281 религиозное объединение, к 
которым относятся 257 культовых сооружений. По состоянию на 
1 января 2003 г. Русская православная церковь имела на террито-
рии республики 222 прихода и восемь монастырей. Для сравнения, 
в 1989 г. количество приходов РПЦ было 62, в 1993 г. – 131. 

Изначально в организационном отношении православие в 
Республике Казахстан представляло собой Казахстанскую епар-
хию, разделенную в 1991 г. на три епархиальных управления (Ал-
матинско-Семипалатинское, куда с 1999 г. входили также структу-
ры г. Астаны; Шымкентское; Уральское). Кроме того, с 2002 г. 
«Синодом Русской православной церкви архиепископу Астанай-
скому и Алматинскому Алексию было поручено также осуществ-
ление духовного окормления православных в Синьцзян-Уйгурском 
автономном округе КНР (в настоящее время в КНР отсутствуют 
церкви РПЦ)». 7 мая 2003 г. было принято решение Синода о соз-
дании в Казахстане митрополичьего округа, в состав которого во-
шли Астанайская, Уральская и Шымкентская епархии. Возглавил 
округ с центром в г. Астане митрополит Мефодий (Немцов). 

Визит Святейшего Патриарха Московского и Всея Руси Ки-
рилла в январе 2010 г. в Казахстан придал новый импульс разви-
тию православия в стране, а также стал важным шагом в укрепле-
нии отношений между православной и исламской общинами. 
Освященный им Успенский кафедральный собор (Успения Божьей 



 91

Матери) в г. Астане является самым большим христианским хра-
мом в Центральной Азии (его высота составляет 68 м, площадь – 
2000 м2), в котором одновременно могут молиться до 4 тыс. ве-
рующих. 

О статусе православия в республике и государственной по-
литике в религиозной сфере можно судить и по институционали-
зации, начиная с 2006 г., православного Рождества (наряду с Кур-
бан-айтом) в качестве нерабочего дня: «Впервые в нашей истории 
важнейшие религиозные праздники объявлены выходными днями, 
чтобы верующие могли полноценно проводить культовые меро-
приятия». Показательны уже ставшие традиционными обращения-
поздравления «со светлым праздником Рождества» президента 
Н.А. Назарбаева 7 января не только к православным, но и ко всем 
казахстанцам. 

Хотелось бы подчеркнуть, что в области межконфессио-
нального взаимодействия Казахстан, пожалуй, как никакое другое 
государство региона, постоянно делает упор на важности данного 
аспекта для стабильности в Евразии, что оправдано особенностями 
его исторического развития и географического положения. Свое 
выражение такая направленность получает, например, в виде ук-
репления диалога между исламом и христианством, причем, как в 
сфере внутри-, так и внешнеполитической деятельности. 

Государственная политика в области межконфессионального 
диалога с христианством включает в себя и развитие католицизма, 
а также тесное сотрудничество с Ватиканом. Развитие католициз-
ма в республике непосредственным образом связано с переселени-
ем на территорию Казахстана в различное время (начиная еще с 
XIX в.) ссыльных поляков, немцев, украинцев. За годы независи-
мости в структурно-административном отношении католицизм 
претерпел ряд трансформаций. В частности, весной 1991 г. была 
создана Апостольская администратура Казахстана и Средней 
Азии, в состав которой входили также Узбекистан, Таджикистан, 
Киргизстан и Туркменистан. Ее центром стала Караганда. С авгу-
ста 1999 г. Апостольская администратура Казахстана была преоб-
разована в Карагандинскую епархию (приходы Карагандинской и 
Восточно-Казахстанской областей) и образованы три Апостоль-
ские администратуры – Астанайская, Алматинская, Атырауская.  
В дальнейшем решениями, принятыми папой Иоанном-Павлом II, 
Апостольская администратура в Астане была возвышена до архи-
епархии Святой Марии, и в республике создана Епископская кон-
ференция. В настоящее время в структуре Римско-католической 



 92

церкви (РКЦ) в Казахстане функционируют 90 католических об-
щин, из которых 82 зарегистрированы как юридические лица и 
филиалы. В их распоряжении свыше 40 храмов, порядка 200 часо-
вен и молитвенных домов.  

Наряду с православием и католицизмом в Республике Казах-
стан достаточно широко представлен и протестантизм, также не-
разрывно связанный с исторической спецификой развития страны 
как полиэтнического государства. Начало распространения про-
тестантизма в республике относится еще к колониальному перио-
ду истории Казахстана и связано, прежде всего, с переселением 
немецкого населения в составе Российской колониальной армии и 
гражданских чиновников на территорию Казахстана. В XIX–
XX вв. переселение этнических немцев, в частности в период сто-
лыпинских реформ начала XX столетия, и особенно в годы Второй 
мировой войны, привело к значительному росту последователей 
протестантизма (его различных течений) в Казахстане. К началу 
XXI в., несмотря на эмиграцию немцев в результате распада 
СССР, протестантизм остается распространенным направлением в 
стране: функционируют свыше 850 объединений, более 30 кон-
фессий протестантского толка. По данным на октябрь 2007 г., по 
общему количеству всех протестантских религиозных объедине-
ний и групп (включая традиционных протестантов, пятидесятни-
ков, пресвитерианцев, а также представителей нетрадиционных 
протестантских (харизматических) направлений), составивших 
1173, протестантизм уступал только исламу, который насчитывал 
2345 религиозных объединений и групп. В целом необходимо от-
метить достаточно значительное присутствие этого направления 
христианства в стране. 

На сегодняшний день Казахстан представляет собой удоб-
ную площадку для диалога между религиями в рамках институ-
ционально закрепленных и успешно апробированных на междуна-
родном и внутреннем уровне таких структур, как съезды лидеров 
мировых и традиционных религий, проводившиеся в Казахстане  
в 2003, 2006 и 2009 гг., и Ассамблея народа Казахстана, которые 
призваны продвигать соответственно идеи «культуры мира» (в 
международном плане) и социального взаимодействия (на казах-
станском уровне). Съезды лидеров мировых и традиционных рели-
гий изначально задумывались как площадка для диалога между 
представителями различных конфессий в условиях мегатенден-
ции настоящего времени – глобализации и одновременно усили-



 93

вающейся дискретности мира и связанных с ними проблем иден-
тичности. Лейтмотив съездов условно можно свести к следующему: 

– выход из глобального культурного тупика невозможен с 
помощью одних лишь политических акций, «роль духовных учи-
телей здесь решающая»; 

– «культурное и религиозное разнообразие мира – это реаль-
ность, которую нужно понять и принять как данность рода челове-
ческого, любой иной подход политиков может просто взорвать 
мир»; 

– сегодня речь идет не о взаимодействии религии, а о гло-
бальном диалоге религиозного и светского миров; 

– необходим баланс между традицией и поиском нового. 
Пример съездов, позволяющий лучше представить более 

общие трансформации, происходящие на глобальном уровне, яв-
ляется репрезентативным, как в фокусе отражающим соотношение 
глобального и локального, в частности конкретные усилия отдель-
но взятого государства в условиях вызревания новых тенденций в 
области межрелигиозного, а также религиозно-светского диалогов. 

I съезд представителей мировых и традиционных религий 
проводился в г. Астане 23–24 сентября 2003 г. и собрал 17 делега-
ций. Динамика съездов такова, что на проведенном в 2006 г. 
II съезде присутствовали 29, а в 2009 г. на III съезде – уже 77 деле-
гаций из 35 стран мира. I съезд принял резолюцию, провозгла-
шающую межконфессиональный диалог наиболее значимым  
инструментом поддержания мира и согласия между странами. 
Кроме того, важными результатами этого съезда стали инсти-
туционализация самой идеи взаимодействия лидеров различных 
конфессий и закрепление ее на международном уровне в качестве 
одного из инструментов по поддержанию согласия и постоянной 
площадки для дискуссий. Как отметил Н.А. Назарбаев, «до этого 
столь универсального по представительству конфессий форума не 
было. Та астанинская встреча дала серьезный импульс для гло-
бального диалога религий, различных форумов, конференций как 
регионального, так и мирового масштаба». В ходе работы I съезда 
лидеров мировых и традиционных религий участниками форума 
было принято решение о создании рабочего органа съезда – секре-
тариата, организационную разработку которого было решено пре-
доставить Республике Казахстан как инициатору съезда.  

II съезд, состоявшийся в 2006 г., по-новому высветил  
проблему взаимоотношений между конфессиями и, соответствен-
но, потребность в усилении диалога в условиях эскалации  



 94

конфликтов, в частности в Ираке. Это отразилось на главной теме – 
«Религия, общество и международная безопасность», – а также 
решениях съезда, когда духовные лидеры, собравшиеся в Астане, 
обратились к государствам с призывом продолжать диалог и пред-
принять дальнейшие усилия по развитию культуры мира и согла-
сия, а также по повышению роли религиозных лидеров в укрепле-
нии международной безопасности. 

По итогам съезда участники приняли Декларацию, закре-
пившую их представления о роли религии в современном мире. 
Декларация воплотила в себе договоренности, достигнутые за пе-
риод трехлетнего диалога и совместной работы, направленные на 
усиление роли лидеров мировых религий в процессе установления 
глобального мира. На съезд были приглашены представители ис-
лама, христианства, буддизма, иудаизма, даосизма и синтоизма, 
международных религиозных организаций, включая Всемирную 
конференцию религий за мир, Всемирный совет церквей. Показа-
тельно, что концепция съездов была представлена и на символиче-
ском уровне в виде строительства Дворца мира и согласия, откры-
того ко времени проведения II съезда в 2006 г. Показательно в 
этом отношении и обращение президента Н.А. Назарбаева к  
участникам съезда, в котором наряду с традиционными проблема-
ми, связанными с прикладным значением религии для поддержа-
ния международной безопасности, был заявлен и ряд концепту-
альных положений философской направленности. В самом общем 
виде их можно свести к применению древнего «принципа ненаси-
лия в мыслях, словах и деяниях». Причем ненасилие в мыслях, т.е. 
во внутреннем, духовном поле человека относится им к полю ре-
лигиозных исканий; ненасилие в словах – к средствам массовой 
информации; в то время как ненасилие в деяниях – к политической 
сфере: «Только отказ от насилия на уровне религиозной доктрины, 
на уровне медийных средств и на уровне политического действия 
есть реальная база для выживания в современном мире». 

Эта своеобразная триада рассматривается им как первоосно-
ва мира, причем ненасилие в религиозной сфере – в качестве ее 
основания: «Когда религиозные деятели совершенно серьезно рас-
суждают о преимуществах одной религии над другой, то становит-
ся ясным, что конфликт закладывается изначально. Когда средства 
массовой информации смакуют издевательства над святыми  
чувствами иноверующих, то становится ясным, что этим журнали-
стам рано или поздно придется столкнуться с издевательством над 
собственными верованиями. Когда политики без колебаний дают 



 95

приказ на применение силового метода решения этнорелигиозных 
конфликтов, то становится ясным, что война придет на порог их 
собственного дома. В этом треугольнике не должно быть агрес-
сивных сторон. Но в основании должна отсутствовать агрессив-
ность в позиции религиозных деятелей». Данный «трехмерный» 
принцип ненасилия далее рассматривается им в контексте взаимо-
действия в современном мире и определяется как «каркас понима-
ния; это еще не диалог, это основа для его начала. Но без такой 
основы любой диалог превращается в пустую трату времени». 
Принципы эти следующие – отказ от стереотипов, отказ от втор-
жения в чужие сакральные сферы, совместный ответ мировых и 
традиционных религий на новые нестандартные угрозы. 

Отмеченные выше принципы можно определить как некую 
рамочную структуру, очерчивающую и собственно религиозный 
диалог. В этой сфере сакрального далее можно отметить постулат, 
подводящий непосредственно к теологическому уровню для того, 
чтобы «искать основу для диалога через божественное в человеке, 
а не через человеческое в божественном». Представляется, что 
данный сугубо теологический принцип в современных условиях 
развития несет особую нагрузку, поскольку позволяет найти осно-
ву для взаимопонимания в межрелигиозном взаимодействии, в той 
сфере сакрального, которая, как было отмечено ранее, является 
основой трехстороннего принципа ненасилия. 

Следующие два момента, на которые хотелось бы обратить 
внимание, связаны с понятиями культурного и религиозного раз-
нообразия, а также религиозно-светского диалога. С конца XX в. 
оба понятия уже достаточно широко представлены как в научной, 
теологической, так и в политической и общественной сферах, в 
том числе на уровне решений международных организаций,  
в частности ЮНЕСКО. Однако это не снимает их особой актуаль-
ности – не только в силу большой значимости в современном ми-
ре, но также и в силу приводимой в выступлении интерпретации, 
которая напрямую увязывается с отмеченным выше принципом 
«поиска божественного в человеке», имеющим непосредственное 
прикладное значение. Идея необходимости соблюдения культур-
ного и религиозного разнообразия отмечается Н.А. Назарбаевым в 
связи с множественностью культур, в основе которых лежит 
«культ Бога. Тысячелетиями культуры, основанные на вере, со-
храняли свое живое слово в истории. В некотором смысле сохра-
нение своего религиозного духа есть залог сохранения в истории 
целых народов». В этой связи логичен постулат и о множественно-



 96

сти цивилизационных проектов, напрямую связанный с тем, что 
«мир никогда не будет построен на базе одного цивилизационного 
проекта... Культурное и религиозное разнообразие мира – это  
реальность, которую нужно понять и принять как данность рода 
человеческого. Любой иной подход политиков может просто взо-
рвать мир. Желание одной культурной традиции навязать свои 
ценности другим культурам, попытки построить общественные 
отношения по чужим лекалам никогда не приведут к взаимопони-
манию. Напротив, такая жесткая культурная экспансия вызывает 
не менее жесткое сопротивление. Только уважение к историче-
ским традициям других народов, справедливость и искренность в 
отношениях цивилизаций, религий и народов способны создать 
мир согласия и духовности». 

III съезд лидеров мировых и традиционных религий состо-
ялся 1–2 июля 2009 г. в Астане. В работе III съезда, проходившего 
при техническом содействии институтов Организации Объединен-
ных Наций, приняли участие 77 делегаций из 35 стран мира.  
В 2009 г. ситуация в мире и регионах во многом определялась  
проблемами социальной нестабильности, мирового финансового 
кризиса, терроризма, ядерного разоружения и др. Данные пробле-
мы не могли не оказать влияния на тематическое содержание съез-
да – «Роль религиозных лидеров в построении мира, основанного 
на толерантности, взаимном уважении и сотрудничестве». Соци-
ально-экономические катаклизмы, прежде всего, вызванные миро-
вым финансовым кризисом, заставили по-новому взглянуть на те-
му духовности и морали, социальной солидарности, диалога. Идея 
о том, что, может быть, реальной причиной экономических и со-
циальных катаклизмов является недостаток или даже отсутствие 
духовности, получила свое развитие, равно как и тезис о духовно-
сти, морали, этике как важнейших императивах современного раз-
вития. Весьма показательно, что и секционные заседания во мно-
гом определялись данными темами: 1) «Моральные и духовные 
ценности, мировая этика»; 2) «Диалог и сотрудничество»; 3) «Со-
лидарность, особенно в период кризисов». Общая концепция съез-
да получила отражение и в выступлении Н.А. Назарбаева, который 
отметил, что нынешний кризис нельзя преодолеть без изменения 
сознания: «…без перемен в сознании, без твердого соблюдения 
моральных норм и высших нравственных принципов кризиса не 
преодолеть! Лишь справедливый миропорядок может стать осно-
вой процветания человеческого общества!» Эти вопросы должны 
стать основой деятельности созданного в Астане во Дворце мира и 



 97

согласия Международного центра культур и религий, призванного 
стать рабочей площадкой, своеобразной лабораторией съезда, ме-
стом, где будут формироваться новые идеи и политические реко-
мендации. 

Рост числа делегаций – участников съезда, актуальность рас-
сматриваемых вопросов, общий ход заседаний, а также организа-
ционное сопровождение способствовали тому, что съезды лидеров 
мировых и традиционных религий получили не только свое инсти-
туциональное оформление, но и стали эффективной международ-
ной диалоговой площадкой, а также составной частью глобального 
процесса по налаживанию сотрудничества между религиями (на-
ряду с другими инициативами, существующими в мире, такими 
как «Альянс цивилизаций», инициативы России (международная 
Группа религиозных лидеров высокого уровня, образование  
Консультативного совета при ООН по делам религий), а также 
инициативы Саудовской Аравии по межрелигиозному диалогу, 
приведшей к принятию в 2008 г. так называемой Мадридской дек-
ларации по межрелигиозному диалогу). 

Одним из конкретных результатов работы III съезда стало 
то, что по инициативе Казахстана обращение участников III съезда 
лидеров мировых и традиционных религий было распространено в 
Организации Объединенных Наций в качестве официального до-
кумента Генеральной Ассамблеи и Совета Безопасности, что мож-
но расценивать не только как успех казахстанской дипломатии, но 
и как продвижение идей, концепта данного форума о межрелиги-
озном взаимодействии. 

«Мировые религии в контексте современной культуры:  
Новые перспективы диалога и взаимопонимания»,  

СПб., 2011 г., с. 127, 135–143. 
 
 
Лариса Хоперская,  
доктор политических наук  
(Киргизско-Российский славянский университет) 
РОССИЯ И КИРГИЗИЯ  
В УЧЕБНИКАХ КИРГИЗСКОЙ РЕСПУБЛИКИ 
 
Проблема фальсификации истории, которая была поднята 

руководством Российской Федерации и нашла отклик в научном и 
экспертном сообществах, имеет множество аспектов. В данном 
случае, представляется необходимым сосредоточиться на одном – 



 98

с какими знаниями об истории взаимоотношений России с наро-
дами постсоветских государств прибывают из этих государств в 
Россию трудовые (легальные и нелегальные) мигранты. Остано-
вимся на анализе нескольких учебных пособий, изданных и ис-
пользующихся в образовательной системе Киргизии, число ми-
грантов из которой неуклонно растет и, по официальным данным, 
составляет несколько сотен тысяч человек. 

В частности, посмотрим на наиболее популярные издания на 
русском языке: Иманкулов М.К. История Кыргызстана XX–XXI вв. 
Учебник для 9 класса средней школы. Перевод с кырг. Б.: Изда-
тельство «Китеп компании», 2006. – 240 с.; Подкуйко Ю., Выгов-
ская В., Карабаев Э. Основные проблемы истории Кыргызстана: 
Учебное пособие. Б., 2007. – 104 с.; Осмонов О.Дж. История Кыр-
гызстана (с древнейших времен до наших дней). Экспресс-
справочник. Третье издание, дополненное. Б., 2007. – 364 с. 

Все эти учебные пособия при различной степени детализа-
ции и особенностях стиля изложения объединяет общий этно- 
центристский концептуальный подход. Несмотря на то что в  
названиях всех изданий фигурирует слово «Кыргызстан», посвя-
щены они истории киргизского народа. В дальнейшем тексте  
статьи автор использует правильное с точки зрения русской грам-
матики написание слова «киргиз» и его производных, но при  
цитировании учебников сохраняет написание «кыргыз», активно 
навязываемое в последние годы русскоязычному населению Кир-
гизии как форма официальной демонстрации неуважения русского 
языка. Впрочем, проблема преподавания русского языка в Кирги-
зии заслуживает самостоятельной статьи. Так, учебник М. Иман- 
кулова содержит эпиграф: «Эту историю для кыргызов написал, 
чтобы каждый народ о кыргызах узнавал». Авторы учебного посо-
бия «Основные проблемы истории Кыргызстана» подчеркивают, 
что в нем «основное внимание уделено истории кыргызов и прак-
тически не затрагивается история других народов, проживающих 
на современной территории республики до XV века», а справоч-
ник О.Дж. Осмонова подытоживает многовековую «борьбу кыр-
гызов против русских захватчиков».  

Итак, что же нужно знать школьнику Киргизской Республи-
ки в соответствии с Программой государственных экзаменов по 
истории Киргизстана для выпускников школ и вузов, утвержден-
ной Министерством образования и науки КР? Для ответа на этот 
вопрос составим конспект учебника «История Кыргызстана» для 
9 класса. 



 99

Первый параграф начинается с утверждения «Кыргызстан – 
колония Российской империи», при раскрытии которого поясняет-
ся, что «колониальные власти всячески препятствовали созданию 
условий для культурного развития кыргызского народа», 
«…проводилась политика раздробления целостности кыргызского 
народа, ...при этом русские, дунгане и представители других на-
циональностей были распределены по отдельным волостям». 

Характеристика экономического положения Киргизии тако-
ва: «Кыргызстан, как и другие колонии Российской империи, был 
превращен в источник дешевого сырья для российской промыш-
ленности, в ее аграрно-сырьевой придаток»; «В особенно сложном 
положении находились сезонные рабочие – большей частью пред-
ставители местных национальностей. Их заработная плата, не-
смотря на одинаковые условия труда, была в два раза ниже, чем у 
их коллег, приезжавших из метрополии: русских, украинцев, евре-
ев, татар и др.»; «Колонизаторов больше всего интересовали при-
родные богатства Кыргызстана, поэтому царское правительство 
объявило населяемые кыргызами земли, их недра, а также леса 
государственной собственностью. С целью окончательного овла-
дения землями кыргызов и создания в этих регионах надежной для 
себя опоры царское правительство с 1867 г. начало заселять Кыр-
гызстан русскими казаками и крестьянами-переселенцами»; «Пе-
реселенцы наделялись лучшими землями, отбиравшимися у мест-
ного населения»; «Где будут выпасать свой скот кочевавшие здесь 
кыргызы, власти совершенно не интересовало». 

Оценка восстания 1916 г. такова: «Это восстание явилось по 
своей сути национально-освободительной борьбой кыргызского 
народа против колонизаторской политики Российской империи»; 
«Император Николай II неукоснительно требовал подавления вос-
стания любыми способами... Каратели, отряженные для укроще-
ния восставших, с лихвой использовали данные им полномочия.  
К примеру, 14 августа в населенном пункте Беловодское каратель-
ный отряд совместно с группой ополчения из переселенцев унич-
тожил, не тратя ни одного патрона, более 600 кыргызов, забив их 
палками, топорами и вилами. Полуживых раздавливали гружены-
ми телегами. В этот же день озверевшие каратели совершили еще 
несколько рейдов в близлежащие волости, где сначала ограбили, a 
потом поголовно убили всех остававшихся в юртах кыргызов».  

Если конспектировать учебник дальше, то подобные цитаты 
можно найти практически на каждой странице. Например: «Боль-
шие надежды, возлагавшиеся кыргызским народом на советскую 



 100

власть, сразу после победы революции, не оправдались полностью. 
Среди местных большевистских лидеров русской национальности 
преобладало шовинистическое мировоззрение... В первые годы 
советской власти великодержавная колониальная политика про-
должала свое существование»; «Первая попытка представителей 
интеллигенции местного населения Туркестана достичь нацио-
нальной и государственной независимости была объявлена боль-
шевиками буржуазно-националистической, контрреволюционной 
деятельностью и подавлена с помощью вооруженных сил»; «Про-
тиворечия между большевиками и их противниками привели к 
гражданской войне»; «Местные жители поднялись на борьбу за 
свою национальную независимость и религиозные убеждения. Та-
ким образом, началась открытая борьба местного населения про-
тив советской власти, которую позже стали называть “басмаче-
ским движением”... Повстанческие или, по официальной версии, – 
“басмаческие” отряды стали возникать повсеместно... Народные 
борцы пользовались среди местного населения большим уважени-
ем»; «Кыргызы и после установления советской власти довольно 
длительное время были раздроблены по различным областям Тур-
кестанской АССР – Семиреченской, Сырдарьинской, Ферганской, 
Самаркандской и др. На этих территориях кыргызы составляли 
национальное меньшинство и в большинстве случаев их нацио-
нально-культурные интересы игнорировались». 

В 1930-е годы «для быстрорастущей промышленности Кыр-
гызстана одной из наиболее острых стала проблема кадров... Про-
должена испытанная практика направления в промышленные от-
расли Кыргызстана опытных рабочих кадров из центральных 
районов страны. Их в первую очередь обеспечивали жильем и дру-
гими социальными льготами... Из-за недостаточности знаний и 
профессиональной подготовки рабочие местных национальностей 
были вынуждены исполнять низкоквалифицированные и мало-
оплачиваемые работы»; «Формирование национального рабочего 
класса было пущено на самотек. При закладке новых предприятий, 
в том числе и по переработке сельскохозяйственной продукции, 
совершенно не учитывались такие демографические особенности, 
как низкая мобильность социальной миграции недавно перешед-
ших к оседлости кочевников... Все это оказало отрицательное 
влияние на уровень подготовки рабочих кадров коренной нацио-
нальности. Контингент рабочих строящихся в Кыргызстане пред-
приятий поднялся в основном за счет опытных рабочих Москвы, 
Ленинграда и других индустриальных центров». 



 101

О Социалистической Туранской партии (СТП), созданной в 
начал 1930-х годов: «Встревоженные создавшимся тяжелым эко-
номическим положением и отрицательными последствиями поли-
тики большевиков в сельском хозяйстве передовые представители 
национальной интеллигенции стали искать дальнейшие пути раз-
вития Кыргызстана»; «Оппозиционеры хотели обнародовать свою 
идеологическую точку зрения в программном “Обращении”, одна-
ко она не достигла широких кругов общественности. В программе 
была предпринята попытка связать идеи социализма с пантюркиз-
мом... В “Обращении” СТП говорилось, что за всю свою трехты-
сячелетнюю историю кыргызский народ не был в таком жалком 
состоянии, как при продолжателях дела царского империализма – 
красных милитаристах. В обществе главенствует военно-монархи- 
ческий строй, где правят секретари райкомов и ЦК. А индустриа-
лизация в Туране проводится в интересах России. Лучшие сыны 
его, которых большевики называют “басмачами”, на деле являют-
ся борцами с красным милитаризмом».  

Стоит обратить внимание, что на протяжении всего учебни-
ка автор использует такой «педагогический» прием, как противо-
поставление. Четко выделяются (и легко запоминаются ученика-
ми) следующие пары: «народные борцы» – «русские карательные 
отряды»; «передовые представители национальной интеллиген-
ции» – «русские колонизаторы»; «патриотически настроенная 
группа кыргызской интеллигенции» – «русские шовинисты»; «эли-
та национальных кадров» – «красные милитаристы» и т.п. 

При помощи этого приема автор делает важные для учени-
ков выводы: «Как показывает вышеизложенное, вокруг СТП наме-
рена была сплотиться думающая о судьбе народа, патриотически 
настроенная группа интеллигенции. После ареста ее участникам 
пришлось пережить все ужасы тюремного режима, допросов и пы-
ток»; «Уничтожение в результате массовых репрессий лучших хо-
зяйственных и партийных руководителей осуществлялось с целью 
отделения народа от элиты национальных кадров, сформировав-
шихся... в результате роста национального движения и самосозна-
ния. Назначение на партийное руководство шовинистически  
настроенного М.Л. Белоцкого облегчило эту задачу»; «Первые 
кыргызские интеллигенты были выходцами из состоятельных се-
мей, имевших средства на обучение своих детей, иначе говоря, 
являлись представителями бай-манапского сословия. В результате 
проводимой большевиками в послереволюционные годы классо-
вой политики большая часть образованных кыргызов не смогла 



 102

применить свои знания в практической деятельности»; «Преды-
дущие духовные ценности, необходимые для поддержания и  
дальнейшего развития национального интеллектуального самосоз-
нания, оказались невостребованными». 

Продолжая свое «историческое» повествование, автор сооб-
щает, что в 1930-е годы «множество акынов и писателей по обви-
нению в “бай-манапстве”, “контрреволюционности”, “буржуазном 
национализме” подверглись преследованиям, а их произведения 
были признаны вредными с политико-идеологических позиций и 
запрещены... Запрещено было даже продавать книги на кыргыз-
ском языке, где имелись стихи, статьи, заметки или хотя бы фото-
графии внесенных в список “врагов народа” и “буржуазных на-
ционалистов”». В 1950-е годы народные национальные эпосы, 
включая «кыргызский “Манас”, были охарактеризованы со сторо-
ны высшего руководства СССР как религиозно-пропагандист- 
ские и антинародные, подвергнуты критике и запрещены. Нацио-
нальная интеллигенция тюркоязычных республик безропотно  
восприняла этот удар по своему культурному наследию. Лишь в 
Кыргызстане нашлись люди, не согласные с таким подходом».  

Затем следует упрек в адрес советской исторической науки: 
«Дореволюционная история кыргызов интерпретировалась как че-
реда непрерывного укрепления дружбы кыргызского народа с рус-
ским. Царская империя перестала быть “тюрьмой народов”,  
наоборот, ее колонизаторская экспансия преподносилась как про-
светительское движение, а сама она превращалась в центр сплоче-
ния народов. Зато все это вместе с общероссийским революцион-
ным движением через Февральскую революцию подводилось к 
Великой Октябрьской революции. Если вначале историки называ-
ли колонизацию края “присоединением к России”, то позже это 
было заменено термином “вхождение в состав России”, который 
дополнялся определениями “добровольное”, “по своей инициати-
ве” и т.д. ...Представители национально-освободительного движе-
ния, выступавшие против царизма, стали считаться реакционерами».  

Характеристика КР в годы хрущёвской «оттепели»:  
«Центральным органам не было дела до национальных особенно-
стей республик»; «Работавший при институте языка и литературы 
Академии наук кружок по изучению и дальнейшему изданию  
наследия Молдо Калыча был закрыт специальным приказом. По-
видавшие сталинские лагеря за исследования произведений Молдо 
Калыча литературоведы на этот раз не решились отстаивать свои 
позиции». 



 103

В 1960-е годы «нехватка трудовых ресурсов восполнялась не 
путем подготовки квалифицированных кадров из числа местной 
сельской молодежи с последующим ее трудоустройством, а с упо-
ром на привлечение рабочих из районов, расположенных за преде-
лами республики. Из-за нерешенности жилищного вопроса и  
ввиду того, что молодежь из числа представителей местных на-
циональностей использовалась на неквалифицированных, низко-
оплачиваемых работах, она не смогла укорениться на крупных го-
родских предприятиях. Большая часть молодежи коренной 
национальности вернулась в сельскую местность и пополнила ря-
ды безработных. К середине 80-х годов число необеспеченных  
постоянной работой сельских жителей составило более 140 тыс. 
человек»; «Жесткая командно-административная система, всяче-
ски пресекавшая любое проявление самостоятельности, угнетала 
социальную активность сельских тружеников»; «Одна из главных 
отраслей сельского хозяйства Кыргызстана – животноводство, осо-
бенно овцеводство, – оказалась в крайне тяжелом положении...  
В этой отрасли в основном были задействованы представители 
коренной национальности, и на ее долю в высокогорных хозяйст-
вах приходилось 90% их общего дохода. В начале 80-х годов овце-
водческое хозяйство впервые стало убыточной отраслью, а множе-
ство колхозов и совхозов стали должниками государства»; «В 70–
80-х годах Кыргызстан по жизненному уровню населения среди 
всех республик Союза стоял на последнем месте. Жизненный же 
уровень самих кыргызов был намного ниже других народов, насе-
лявших Кыргызстан... Сотни тысяч людей нуждались в улучшении 
жилищных условий. Большая часть возведенной в столице жил-
площади выделялась привлеченным из других регионов СССР для 
работы на предприятиях союзного подчинения рабочим и инже-
нерно-техническим специалистам. Что касается жителей самого 
Кыргызстана, то они были вынуждены по 20–30 лет стоять в оче-
редях на получение жилья. Не имея возможности в течение многих 
лет получить жилье, сотни тысяч молодых людей местных нацио-
нальностей, приехавшие работать на городских промышленных 
предприятиях, возвращались обратно в села. Многие люди, поте-
ряв надежду в обозримом будущем получить жилье, стихийно за-
нимали в окрестностях столицы земельные участки и самостоя-
тельно строили себе крышу над головой. Ввиду того, что 
самовольное строительство в столичном городе было запрещено, 
их подвергали преследованиям, не давали городской прописки». 



 104

В годы перестройки «значительная часть передовой кыргыз-
ской национальной интеллигенции активно поднимала вопросы 
восстановления исторического наследия, памятников националь-
ной истории и культуры, переименования улиц и площадей, оп-
равдания безвинно осужденных, о будущем кыргызского языка и 
другие проблемы»; «Кыргызстан, как и другие республики Сред-
ней Азии, был превращен в сырьевую базу, уровень его социаль-
ного развития и социального обеспечения был намного ниже, чем 
у большинства европейских республик. При распределении и пе-
рераспределении национального дохода допускалась неприкрытая 
несправедливость».  

Зато, по словам автора учебника, после принятия «Деклара-
ции о государственном суверенитете» в 1990 г. «в течение всего 
лишь одного года Кыргызстан из темного бастиона консерватизма 
превратился в активно действующий и ищущий новые пути разви-
тия субъект постсоветского пространства». 

Описывая мартовскую революцию 2005 г., значение которой 
в том, «что произошли большие изменения в сознании людей, они 
освободились от инертного сознания, беспрекословного подчине-
ния властям», автор обращает внимание на то, что «некоторые 
российские политики выступили с резким осуждением акций про-
теста и призвали президента к жестким действиям». 

Параграф «Внешняя политика и международные взаимоот-
ношения суверенного Кыргызстана» начинается с информации о 
том, что «27 декабря 1991 г. независимость Кыргызстана признали 
США. 1 февраля 1992 г. впервые в истории Средней Азии и Кыр-
гызстана в городе Бишкек открылось посольство США, а в Ва-
шингтоне – посольство Кыргызской Республики». Далее перечис-
лены названия семи государств, с которыми КР поддерживает 
активные международные отношения, но Россия в этом перечне 
отсутствует, входя в группу «и другие страны дальнего и ближне-
го зарубежья». 

При характеристике внешнеэкономических связей подчерк-
нуто, что «использование зарубежных капиталов играет важную 
роль в успешном проведении экономических реформ в Кыргыз-
стане», названы канадская горнорудная компания «Камеко», аме-
риканская корпорация «Моррисон Кнудсен», швейцарский  
консорциум «Андре», но опять же не упомянуто ни об одной рос-
сийской компании, оказывающей весьма заметное влияние на эко-
номику КР, например «ГазпромнефтьАзия» и «Зарубежнефтегаз». 



 105

В списке приоритетных для республики международных ор-
ганизаций – ООН, ЮНЕСКО, Всемирная торговая организация, 
Международный валютный фонд, Европейский банк реконструк-
ции и развития, Организация Исламская конференция, Исламский 
банк развития, Meждународная финансовая корпорация, Азиат-
ский банк, Всемирный банк и Международное агентство гаранти-
рования инвестиций. 

«В Декларации о государственной независимости Кыргыз-
ской Республики четко определено, что государство обязуется за-
ботиться о сохранении генофонда, этноса, национальной государ-
ственности, культурного и языкового наследия кыргызского 
народа, способствовать удовлетворению национально-культурных 
и языковых потребностей проживающих за пределами республики 
кыргызов». 

«Превалирование русского языка в социальной жизни рес-
публики приводило к постепенной утрате общественных функций 
кыргызского языка. В городах и районных центрах юноши и де-
вушки кыргызской национальности, окончившие русские школы, 
слабо владели родным языком или не знали его вовсе... Высокое 
партийное руководство Кыргызстана, полностью зависевшее от 
центральных органов, не решалось открыто противостоять такой 
дискриминации кыргызского языка. Этому в немалой степени спо-
собствовала и деятельность “наместника” Кыргызстана из центра, 
второго секретаря ЦК КП Кыргызстана Г. Киселёва, а также пред-
седателя КГБ В. Рябоконя и других ответственных лиц». 

Прием противопоставления используется вновь: «Духовные 
ценности кыргызского народа интерпретировались в соответствии 
с идеологическими критериями тоталитарной системы, а которые 
не укладывались в эти рамки – замалчивались или отвергались».  
В условиях «становления суверенного кыргызского государства 
эпос “Манас” становится символом единства и духовного возрож-
дения, взлета культуры, утверждения национального достоинства 
и самосознания кыргызского народа»; «Во времена СССР Кыргыз-
стан, включенный в общесоюзный экономический комплекс, был 
одним из его самых отсталых регионов, специализированных на 
производстве и поставках сырья»; «В настоящее время народ Кыр-
гызстана, целеустремленно решая сложные задачи укрепления не-
зависимости своей страны, уверенной поступью движется к  
открытому демократическому обществу». (О том, что движение 
это сопровождается массовой трудовой миграцией в Россию и в 



 106

целом о роли России в обеспечении независимости и безопасности 
Киргизии в учебнике не сказано ничего.) 

Учебное пособие Ю. Подкуйко, В. Выговской и Э. Карабае-
ва «Основные проблемы истории Кыргызстана» предназначено 
для студентов 1-го курса вузов. Оно имеет подзаголовок: «Эффек-
тивное учебное пособие по подготовке к сдаче экзамена по исто-
рии Кыргызстана». В аннотации авторы заявляют, что в нем 
«представлен обзор истории кыргызского народа. Изложены ос-
новные этнические, политические, социально-экономические  
проблемы кочевой цивилизации кыргызов»; что работа с учебным 
пособием «предполагает предварительное освоение студентами 
учебного материала, содержащегося в учебных пособиях по исто-
рии Кыргызстана». С содержанием этого учебного материала и 
приемами его изложения мы уже имели возможность ознакомиться. 

Квинтэссенция изложения вопроса о взаимоотношениях 
России и Киргизии содержится в заключительной главе пособия, 
посвященной этапам модернизации в Киргизстане. Выделяются 
три этапа: колониальная модернизация; социалистическая модер-
низация; национальная модернизация. 

«На первом этапе Россия в Кыргызстане преследовала свои 
имперские интересы – использовать природные богатства и ресур-
сы края и переселить сюда часть крестьян из центральных регио-
нов империи для снятия напряженности в аграрном вопросе»; 
«Проводимые реформы объективно способствовали ускорению 
развития Кыргызстана, но шли вразрез с многовековыми тради-
циями и проводились без учета национальных особенностей. Ре-
формы с одновременным ростом налогов привели к обеднению и 
разорению значительной части кочевников, к разрушению при-
вычного уклада жизни, утрате жизненных ориентиров». 

«В ходе социалистического строительства большевистскому 
режиму удалось выполнить отрицательную задачу модернизации – 
самым решительным и беспощадным образом осуществить ради-
кальную ломку традиционного общества (курсив авторов. – Л.Х.). 
…Опорой в проведении модернизации национальных окраин яв-
лялись партийные организации и русскоязычные анклавы»; «Ре-
формы игнорировали исторический опыт кыргызского народа, что 
носило в большей степени разрушительный, чем созидательный 
характер, приводило к их непониманию, отрицанию, состоянию 
внутренней напряженности и сопротивлению».  



 107

«С обретением независимости начался третий этап модерни-
зации – национальный. Кыргызский народ получил возможность 
самостоятельно выбирать варианты дальнейшего развития». 

В обоих учебниках можно выделить некий «каркас знаний», 
некие исторические аксиомы, которыми должны овладеть учащие-
ся. Прежде всего, это утверждение: «Кыргызстан – колония Рос-
сийской империи», раскрывая которое, выстраивается картина ис-
тории киргизского народа. И в этой картине обязательными 
оказываются следующие сюжеты:  

– Россия на всех этапах исторического развития эксплуати-
ровала недра и природные ресурсы Киргизии;  

– Россия препятствовала развитию киргизской культуры; 
– русские колонизаторы нещадно обращались с местным на-

селением; 
– Россия обеспечивала потребности только специально заве-

зенных в Киргизию переселенцев (предоставляла землю, жилье, 
высокие доходы) и не заботилась об уровне жизни киргизов; 

– Россия проводила политику русификации и дискримина-
ции киргизского языка; 

– патриотами Киргизстана всегда выступали только киргизы; 
– восстания против русских колонизаторов – это националь-

но-освободительная борьба киргизов и прогрессивный процесс; 
– киргизы – борцы за независимость (в частности, басмачи и 

лидеры Социалистической Туранской партии) – герои; 
– противопоставление отношения русских исследователей и 

киргизского общества к эпосу «Манас». 
Особого внимания заслуживает экспресс-справочник члена-

корреспондента Национальной академии наук КР О.Дж. Осмонова 
«История Кыргызстана (с древнейших времен до наших дней)». 
Справочник предназначен для выпускников школ и вузов при под-
готовке к сдаче государственного экзамена по истории Киргизста-
на. Подробный анализ изложения в справочнике периода «исто-
рии, когда Восток в Кыргызстане впервые столкнулся с Западом – 
а это годы вхождения Туркестана в состав Российской империи и 
существования внутри нее вплоть до Февральской революции 
1917 года», содержится в статье И. Звягинцева «Колонизация, не-
зависимость и прочие “радости”». 

И. Звягинцев подчеркивает, что «на передний план в исто-
рии Средней Азии выходит противоборство Российской империи, 
уже не раз проходившей модернизацию, и молодого Кокандского 
ханства – типичной восточной деспотии, обосновавшейся в Фер-



 108

ганской долине. Это и есть тот минимум, который должен остаться 
после прочтения материала у школьника». Но что делает автор, 
О.Дж. Осмонов? «Раскрашивает иллюзию национального самосоз-
нания кыргызов и красок не жалеет. Тут же появляется “героиче-
ски сражавшийся с русскими войсками” на стороне кокандцев от-
ряд кыргызских джигитов под началом Шабдана Жантай уулу. 
Вопрос в том, чем заслужили эту посмертную героизацию кыргыз-
ские воины, сражавшиеся под кокандскими знаменами? Отстаива-
нием каких-то идеалов (непременный атрибут героизма)? Да нет 
же, бойцы просто выполняли свою работу, защищая интересы ко-
кандских феодалов. Получается, весь героизм в том, что... с рус-
скими воевали? Похоже на условно-исторический шовинизм». 

И. Звягинцев делает вывод: «Даже в сухом тексте экспресс-
справочника сквозит скрытая симпатия по отношению к Коканду 
(очень мало критики) и открытая антипатия по отношению к Рос-
сии и русским... Весь период существования Кыргызстана в соста-
ве Российской империи описывается как эстафета народных вос-
станий против колонизаторов... Создается впечатление, что 
основным критерием прогрессивности являются именно антирус-
ские настроения бунтующих масс». Особенно возмутителен «ди-
кий, безосновательный вывод» О.Дж. Осмонова о том, что  
«застрелить кыргыза, ставшего на защиту своей земли и своих 
прав, стало в порядке вещей». 

По мнению И. Звягинцева, с которым мы полностью соглас-
ны, «такое заявление в учебнике истории, т.е. книге, которой нель-
зя не верить школьнику, – это провокация. И цель ее – изъять из 
народной памяти все лучшее, что связывало русских и кыргызов 
на протяжении полутора веков “колонизации” и последующего 
существования в составе СССР».  

Разделы справочника, посвященные более близким истори-
ческим периодам, концептуально ничем не отличаются от рас-
смотренных выше учебников. Как считает доктор исторических 
наук А. Князев, они ориентированы на «огромный слой маргина-
лов, не имеющих больших возможностей для продолжения  
образования и профессионального роста, с ограниченным провин-
циальным мировоззрением и гипертрофированными представле-
ниями о собственной исключительности». 

Для автора настоящей статьи, как гражданина России, оста-
ется нерешенным вопрос: является ли такое преподавание истории 
ее фальсификацией и может ли Российская Федерация признавать 



 109

аттестаты и дипломы, выданные Киргизской Республикой людям, 
желающим жить и работать в России?  

«Вестник Российской нации»,  
М., 2011 г., № 4–5, с. 124–135. 

 
 

Алексей Малашенко,  
доктор исторических наук  
ТАДЖИКИСТАН: ДОЛГОЕ ЭХО  
ГРАЖДАНСКОЙ ВОЙНЫ 
 
С точки зрения внутренней и внешней безопасности Таджи-

кистан является одной из наиболее проблемных стран Централь-
ной Азии. Это единственное государство в регионе, перенесшее 
длительную гражданскую войну 1992–1997 гг., которая унесла, по 
разным данным, от 23,5 до 100 тыс. человек (возможно, и больше), 
полностью разрушила его экономику. Одной из причин, сопутст-
вовавших этой войне, было не только политическое, но и межре-
гиональное, клановое, межличностное, а также религиозное, внут-
риисламское противостояние между сторонниками создания, с 
одной стороны, светского, а с другой – исламского государства. 

Таджикистан для Центральной Азии – исключение в этниче-
ском и языковом плане. Таджики в отличие от остального корен-
ного населения региона, тюрков, принадлежат к иранской группе 
и, имея много общих черт с соседними народами, сохраняют этно-
культурную самобытность. Таджики – оседлый народ, что отлича-
ет их традиции, нормы поведения, психологию от соседей –  
недавних кочевников. Таджики более религиозны, что предопре-
делило самое раннее и интенсивное, начавшееся еще в последние 
советские годы возрождение ислама и его последовательную по-
литизацию. Именно в Таджикистане возникла первая и единствен-
ная уцелевшая на постсоветском пространстве легальная религи-
озная партия – Партия исламского возрождения Таджикистана 
(ПИВТ). 

Как ни одно другое центральноазиатское государство, Тад-
жикистан зависим от событий в Афганистане, от 27 до 38% насе-
ления которого составляют таджики. Таджикско-афганская грани-
ца, протяженность которой составляет 1400 км, – одна из самых 
взрывоопасных зон Центрально-Азиатского региона, и поэтому 
Таджикистан заинтересован в установлении мира в Афганистане.  



 110

Афганский конфликт отзывается в Таджикистане незамол-
кающим трагическим эхом. С другой стороны, теперь уже мало 
кто помнит, что в середине 1990-х годов афганские политики, в 
свою очередь, были обеспокоены гражданской войной в Таджики-
стане. Именно в Кабуле по инициативе тогдашнего президента 
Бурхануддина Раббани и выдающегося афганского таджика Ах-
мадшаха Масуда в 1995 г. прошли первые полноценные перегово-
ры между воюющими таджикскими сторонами. Участвовавший в 
них известный кинорежиссер и общественный деятель Давлат Ху-
доназаров считает, что выбор Кабула для этой встречи был удачен 
еще и потому, что «сама атмосфера этого разрушенного города как 
бы предостерегала таджиков от вооруженного противостояния в 
пользу мира». 

В 1997 г. гражданская война завершилась компромиссом 
между Народным фронтом и Объединенной таджикской оппози-
цией (ОТО), основу которой составляла ПИВТ, подписавшими 
Соглашение о мире и национальном согласии. Однако в Народном 
фронте этот компромисс был воспринят как победа. Президент 
Эмомали Рахмонов (впоследствии окончание «ов» в его фамилии 
было отброшено) приступил к выстраиванию авторитарного ре-
жима.  

Уверенность в успехе ему придавали три обстоятельства:  
– во-первых, после гражданской войны наиболее желанными 

для простого человека становились безопасность и стабильность, 
которые в глазах большинства общества был способен обеспечить 
прочный жесткий режим;  

– во-вторых, идею авторитарного (фактически диктаторско-
го) правления негласно поддерживала Россия, которая, будучи  
посредником на таджикско-таджикских переговорах (впрочем, как 
и во время битвы Рахмонова с оппозицией), фактически была на 
eгo стороне; 

– в-третьих, он, как и другие центральноазиатские президен-
ты, позиционировал себя как главного борца с исламским экстре-
мизмом, единственного, кто способен спасти Таджикистан от «та-
либанизации» (талибы пришли к власти в Афганистане в 1996 г.). 

Рахмон находится во главе государства с 1992 г., когда  
он стал председателем Верховного совета республики. В 1994 г. он 
был избран президентом на пятилетний срок, в 1997 и 2006 гг. из-
бирался вновь уже на семилетний срок (в 2003 г. в Конституцию 
были внесены соответствующие изменения). Выстраивая режим 
своей власти, он целенаправленно избавлялся от конкурентов из 



 111

числа бывшей ОТО, тем самым отказываясь от национального пе-
ремирия, и постепенно отстранял от власти даже своих соратни-
ков, способных конкурировать с ним. Из политики были вытесне-
ны Абдумалик Абдулладжанов (премьер-министр в 1992–1993 гг.), 
Сафарали Кенжаев (основатель Народного фронта, был убит в 
1999 г.), Якуб Салимов (бывший глава МВД), Абдужалил Самадов 
(премьер-министр в 1993–1994 гг., скончался в Москве в 2004 г.). 
Этот список можно продолжить. 

Рахмон прибегал к политике кнута и пряника. После 1997 г. 
многие видные деятели оппозиции, в том числе полевые команди-
ры, получили во владение крупные земельные наделы, предпри-
ятия, контроль над некоторыми местными рынками. Все это было 
платой за отказ от политической деятельности. Пассивную пози-
цию занял и глава ОТО Сайд Абдулло Нури, поселившийся в 
особняке в центре Душанбе. ПИВТ имела два голоса в таджикском 
парламенте. Постепенно, однако, Рахмон переходил к более жест-
ким мерам, чтобы избавиться от реальных и потенциальных со-
перников. Например, в 2009 г. при неясных обстоятельствах погиб 
бывший глава МЧС Мирзо Зеев, одна из наиболее заметных фигур 
ОТО. 

Усилилось давление на прессу. По словам известного оппо-
зиционного журналиста Дододжона Атовуллоева, «свобода СМИ 
была в Таджикистане до Рахмона. ...При Рахмоне Набиеве (преж-
нем президенте) после каждого выпуска нашей газеты “Чароги 
руз” в редакцию звонил... глава администрации Набиева... десятки 
чиновников... были сняты с работы. Министры дрожали, когда к 
ним приходил журналист из “Чароги руз”. Приход Рахмона... – это 
День похорон свободной прессы». В опубликованном организа-
цией «Репортеры без границ» «Индексе свободы прессы» на 2011–
2012 гг. среди 179 стран Таджикистан занимает 122-е место (ранее 
115-е). 

Перед правящим режимом стоит несколько внутренних уг-
роз: постоянный экономический кризис, регионализм, внутрипо-
литическое противостояние, наличие радикального ислама. Все 
эти угрозы тесно переплетены: так, политическое противостояние 
в значительной степени определяется противоречиями между ре-
гионами – Согдийской областью, Гармом, Кулябом, Горным  
Бадахшаном, а радикальный ислам, который исповедуют оппози-
ционеры, опирается на Гарм и Горный Бадахшан... В годы граж-
данской войны в Горно-Бадахшанской автономной области даже 



 112

обозначились сепаратистские тенденции (реализация которых вряд 
ли возможна в силу этнической пестроты ГБАО). 

После наступившей вслед за гражданской войной мирной 
паузы исламисты постепенно возобновили активность. Поначалу 
Рахмон делал вид, что речь идет просто о неких криминальных 
группировках, но с 2007 г. под разными предлогами начал посы-
лать войска в Раштскую долину, где исламские оппозиционеры 
пользуются наибольшей поддержкой (например, в 2009 г. войска 
якобы были направлены для уничтожения посевов мака, который в 
долине никогда не выращивали).  

Ситуация обострилась в 2010 г., когда в ряде районов страны 
появились боевики во главе с непримиримыми полевыми коман-
дирами Абдулло Рахимовым и А. Давлатовым, которых стали  
называть «таджикскими талибами». Между ними и армейскими 
подразделениями произошли вооруженные столкновения, в ре-
зультате которых обе стороны понесли потери, в частности, было 
убито около 50 военнослужащих, а десятки были взяты в плен 
муджахедами. 

Абдулло Рахимов (шейх Абдулло), один из наиболее извест-
ных деятелей ОТО, в 1997 г. отказался подписывать Соглашение о 
мире и национальном согласии, в 1999 г. ушел в Афганистан, а в 
2009 г., вернувшись в Таджикистан, возобновил борьбу против 
правящего режима. В стране действуют примерно 300 боевиков, 
однако при определенных обстоятельствах к ним может примк-
нуть несколько десятков тысяч недовольных, кроме того, боевики 
могут получить поддержку из-за границы. 

На отношения между исламскими оппозиционерами и ре-
жимом оказывает влияние позиция ПИВТ. Ее после кончины в 
2006 г. Сайда Абдулло Нури возглавил разделяющий реформатор-
ские взгляды Мохиддин Кабири, которого можно считать прагма-
тичным оппозиционером, готовым к диалогу с властью. Любопыт-
но, что одной из причин этого диалога является растущая 
популярность не признанной партии «Хизб ут-Тахрир» и органи-
зации «Байат», которые действуют независимо от ПИВТ, имея  
целью построение в Центральной Азии халифата. Это противоре-
чит идеологии ПИВТ, стремящейся к созданию таджикского ис-
ламского государства. За последние годы Кабири приобрел авто-
ритет среди мусульман. Показательно, что одним из важных 
направлений его деятельности является поддержка таджикских 
мигрантов в России, куда для встречи с ними он и приезжает.  



 113

В Таджикистане развернулась борьба за ислам, за право 
быть единственным и истинным хранителем традиции и выступать 
от ее имени, использовать ислам в качестве политического инст-
румента. Рахмон добивался «монополизации» ислама, всячески 
способствуя углублению его влияния на общество. Он создал под-
контрольную себе систему религиозного образования, построил в 
Душанбе колоссальную мечеть на 100, по некоторым данным – на 
150 тыс. человек, поддерживал, а фактически сам проповедовал 
ислам ханафитского толка в противовес иным направлениям,  
прежде всего салафитскому. 2009 год он провозгласил «Годом Ве-
ликого имама» (с этой точки зрения Эмомали Рахмона можно 
сравнить с главой Чеченской Республики Рамзаном Кадыровым, 
который, также будучи светским политиком, является сторонни-
ком тотальной исламизации Чечни). 

Однако заявленная Рахмоном исламизация стала выходить 
из-под его контроля. В Таджикистане сложилась параллельная, не 
подчиненная президенту система частного религиозного образова-
ния, читавшиеся в мечетях проповеди не всегда соответствовали 
ханафизму, равно как и официальным идеологическим установ-
кам. Не все духовенство лояльно режиму. Рахмон вскоре осознал, 
что ему не удалось взять ислам под контроль, в результате чего 
усиление в обществе исламского фактора стало превращаться в 
угрозу режиму. Он предпринял меры по ограничению политиче-
ского влияния религии.  

В 2010 г. стали закрываться мечети, в которых проповедова-
ли нелояльные режиму священнослужители, из зарубежных ис-
ламских институтов было возвращено 1400 студентов (в том числе 
200 человек – из Ирана), запрещено ношение женщинами тради-
ционной мусульманской одежды в общественных местах, в пер-
вую очередь в государственных учреждениях. Венцом «деислами-
зации» стал принятый в 2011 г. Закон «Об ответственности 
родителей за обучение и воспитание детей», который запрещал 
посещать мечеть лицам, не достигшим 18 лет, без сопровождения 
старших членов семьи. Закон вызвал массу нареканий со стороны 
верующих и нарушается в массовом порядке.  

Проигрывая на «исламском поле», Рахмон продолжал укре-
плять авторитарный режим, стремясь исключить реальную конку-
ренцию себе. На февральских выборах 2010 г. в Маджлис Оли за 
президентскую Народно-демократическую партию проголосовали 
70,6% избирателей, и она получила 52 из 85 мест в парламенте. По 
два голоса получили ПИВТ (собравшая 8,2% – второе место после 



 114

НДП), Коммунистическая партия, Партия экономических реформ, 
Аграрная партия. Оппозиция не без основания обвинила власть в 
фальсификации выборов, а лидер не прошедшей в Маджлис Оли 
Социал-демократической партии Рахматулло Заиров заявил «об 
«узурпации власти».  

Порой стремление Рахмона быть абсолютным правителем 
доходит до смешного. Так, в Таджикистане стало принято обра-
щаться к президенту «Чаноби Оли», что тождественно выражению 
«Ваше Величество». Политическая система обернулась типичным 
для Центральной Азии непотизмом, при котором едва ли не каж-
дый родственник главы государства (у Рахмона девять детей) по-
лучает солидный пост. 

Режим в Таджикистане вызывает ассоциации со свергнутым 
в Киргизии режимом Курманбека Бакиева. На сайте «Tajikistan 
News» можно обнаружить совсем уж многозначительные, даже 
провокативные сравнения Таджикистана с Киргизией. Автор од-
ной из реплик пишет: «Киргизы договорились, объединились и за 
один день выгнали Бакиева, да, были раненые, были жертвы, но 
зато выгнали, добились!» 

«Таджикистан, – писала в 2010 г. журналист и аналитик  
Санобар Шерматова, – пройдя через стабилизацию, снова оказался 
у той же кризисной точки, что и в начале 1990-х, когда открытая 
борьба власти и региональных элит вылилась в гражданскую  
войну». 

В 2010–2011 гг. Рахмон, очевидно, понял (это подсказало 
ему чувство самосохранения), что дальше закручивать гайки опас-
но, тем более что страна находится в бедственном экономическом 
положении. Доход на душу населения, по данным Национального 
банка Таджикистана, в 2009 г. составил в пересчете на текущие 
цены 879 долл. За чертой бедности в стране проживают 45% насе-
ления. В 2011 г. состояние экономики несколько улучшилось, од-
нако это практически никак не сказалось на уровне жизни боль-
шинства населения. 

Так или иначе, но режим «намекнул», что готов пойти на не-
которую либерализацию и выступает против культа личности его 
главы. В марте 2011 г. исчезли с улиц фотографии Рахмона и пла-
каты с его изображениями. Примерно тогда же были амнистирова-
ны несколько боевиков. В августе 2011 г. Рахмон подписал при-
уроченный к 20-й годовщине независимости Закон об амнистии, 
которая стала самой масштабной за всю историю страны: под ее 
действие попали 15 тыс. заключенных, причем около 4 тыс. были 



 115

освобождены. Спикер верхней палаты парламента, мэр Душанбе 
Махмадсаид Абдуллаев призвал не допускать нарушений прав 
личности, действовать в рамках закона. Рахмон предложил исклю-
чить из Уголовного кодекса ст. 135 и 136 (клевета и оскорбление) 
и перенести их в Гражданский кодекс, что можно рассматривать 
как расширение свободы прессы (правда, 12 января 2012 г. было 
совершено покушение на независимого журналиста и противника 
режима Дододжона Атовуллоева, хотя выяснить, кто являлся за-
казчиком этого преступления, оказалось практически невозможно). 

Наконец, из-за роста цен на продовольствие в феврале 
2011 г. Рахмон дал распоряжение выбросить на рынок стратегиче-
ские запасы гречки, риса, муки. Однако все эти меры представля-
ются не более чем паллиативом. Недовольство продолжает нарас-
тать, социальная напряженность остается высокой. Дододжон 
Атовуллоев считает, что единственный путь смены нынешнего 
режима – «организовать свой таджикский “тахрир”».  

Однако организовать «майдан-тахрир», т.е. аналог массовых 
выступлений весной 2011 г. на главной площади Каира, которые 
привели к свержению египетского президента Мубарака, вряд ли 
будет легко, если вообще возможно. У режима Рахмона найдутся 
сторонники, в первую очередь, среди многочисленных бюрокра-
тов, за каждым из которых стоит свой клан. Поддержит президента 
и город Куляб, выходцем откуда он является.  

Нынешняя обстановка устраивает местную наркомафию, в 
которую инкорпорирована немалая часть чиновников. Так что ес-
ли оппозиция сумеет организовать массовые выступления, они 
встретят серьезное сопротивление. И тогда это будет напоминать 
конфронтацию в канун гражданской войны двух столичных пло-
щадей – Шахидон, куда сходились сторонники так называемой 
исламско-демократической оппозиции, и Озоди, где собирались 
защитники власти. Новое противостояние может привести не к 
безболезненной смене власти, но ко второй гражданской войне. 

Однако даже в случае успеха противников Рахмона совер-
шенно не ясно, кто придет к власти. На нее претендуют ПИВТ, 
обиженные рахмоновцами и уставшие от правления кулябцев ре-
гиональные кланы, представители местной наркомафии. Это, в 
свою очередь, не снизит существенно уровень внутренней неста-
бильности. В 2010–2012 гг. авторитет ПИВТ заметно вырос, и сей-
час доля ее сторонников превосходит 5–10%, которые эксперты 
отдавали ей в прежние времена. Очевидно, сыграли свою роль по-
беды исламистов в результате арабских революций на Ближнем 



 116

Востоке. ПИВТ считает себя их единомышленницей и готова по-
сле свержения авторитарного режима принять власть на свои пле-
чи. Критика режима со стороны ПИВТ в 2011–2012 гг. заметно 
усилилась и становится все более бескомпромиссной. 

Каково воздействие на ситуацию в Таджикистане внешних 
акторов – России, США, Китая, ближайших соседей, в первую оче-
редь Узбекистана? Очевидно, что никто из них не заинтересован в 
крайнем обострении обстановки в Таджикистане, тем более в его 
распаде.  

Во-первых, это приведет к дестабилизации во всем  
Центрально-Азиатском регионе;  

Во-вторых, может выдвинуть на авансцену радикальных ис-
ламистов, связанных с единомышленниками в Афганистане, и 
превратить страну в еще один плацдарм международного терро-
ризма;  

В-третьих, это неизбежно вызовет новый разнонаправлен-
ный поток беженцев, чье присутствие окажет влияние на положе-
ние в сопредельных государствах, а также в России. 

Вот почему, как бы ни складывались отношения внешних 
акторов с режимом Душанбе, оказывать поддержку противникам 
Рахмона никто не собирается. Пекин вполне устраивает то, что, 
как полагают некоторые эксперты, Таджикистан «стремится за-
воевать статус китайской провинции». Вашингтон наращивает фи-
нансовую помощь таджикскому режиму, приобщая его к своей 
стратегии безопасности в регионе. В гипотетической «таджикской 
весне» ни США, ни Китай явно не заинтересованы.  

Разумеется, не хочет ничего подобного и Россия, которая 
надеется сохранить Таджикистан в сфере своего влияния, участвуя 
в ключевых для него, в том числе энергетических, проектах, пре-
доставляя ему военную помощь. Основы военного сотрудничества 
между Таджикистаном и Россией были заложены во времена граж-
данской войны, когда Москва приняла на себя 50% затрат по обо-
роне таджикско-афганской границы. Это обоюдовыгодное взаимо-
действие сыграло важную роль в сохранении власти Рахмона.  
В дальнейшем – пусть и негласно – таджикский президент мог рас-
считывать на поддержку оставшейся в Таджикистане 201-й рос-
сийской дивизии, на основе которой в 2004 г. была создана рос-
сийская военная база. 

После принятия Москвой решения о переоснащении базы 
новой техникой оцениваемое в 1 млрд. долл. российское вооруже-
ние будет передано Таджикистану, в том числе 160 танков (Т-62, 



 117

Т-72), 140 БТР, 169 БМП, дивизионная артиллерийская ремонтная 
база, переносной зенитный комплекс «Игла», зенитные самоход-
ные установки «Шилка» и «Оса» (30 единиц), 4 вертолета. Это 
оружие, пусть и устаревшее, является существенным подспорьем 
режиму в борьбе с внутренними противниками и может послужить 
для обороны границ, в том числе и как «сдерживающий фактор в 
таджикско-узбекских отношениях». 

Другим важнейшим фактором привязки Таджикистана к 
России остается миграция. У каждой третьей таджикской семьи 
хотя бы один человек работает за пределами страны, в подавляю-
щем большинстве в России. По данным Управления миграционно-
го контроля Таджикистана, к концу 2011 г. в России находилось 
1032 тыс. таджиков (с весны 2012 г. в Душанбе для них даже вы-
ходит специальная газета «Муходжир»). Мигрантами перечислено 
на родину 2960 млн. долл., что составляет 45,4% ВВП. 

В 2011 г. между Россией и Таджикистаном разразился  
конфликт, связанный с задержанием и арестом российского летчи-
ка Владимира Садовничего (вместе с ним был арестован гражда-
нин Эстонии Алексей Руденко), обвиненного в контрабанде  
авиационных запчастей, незаконном пересечении границы и на-
рушении правил международных перевозок. Летчик был осужден 
на восемь с половиной лет лишения свободы, что вызвало крайне 
негативную реакцию российских политиков, включая президента 
Медведева, и привело к росту националистического возбуждения в 
российском обществе. В качестве наказания Таджикистана неко-
торые депутаты Госдумы требовали высылки из России таджик-
ских мигрантов и введения визового режима.  

Напряженность спала после того, как Садовничий по реше-
нию Рахмона был отпущен на свободу и вернулся на родину. Од-
нако то, что Москва показала готовность использовать миграцию 
как рычаг давления на Таджикистан, вне всяких сомнений, в бу-
дущем негативно повлияет на отношения между двумя странами, 
вынуждая Душанбе сделать еще больший акцент на многовектор-
ность, на поиск альтернативного России партнерства. 

К тому же конфликт вокруг ареста российского пилота при-
шелся на неудачное для России время: всю вторую половину 
2011 г. Кремль усиленно пропагандировал идею Таможенного 
союза и Евразийского союза, пытаясь вовлечь туда в том числе и 
Таджикистан. В Душанбе же вопрос о вступлении в эти организа-
ции на высшем уровне практически не рассматривался. Оттуда 



 118

исходили лишь некие намеки на теоретическую возможность при-
общения к ним. 

Рассуждая о вступлении Таджикистана в Таможенный союз, 
а тем более в Евразийский союз, таджикские аналитики также учи-
тывают негативное отношение к ним Узбекистана, считая, что без 
него участие Таджикистана в обеих организациях не будет столь 
выгодно. Конечно, с одной стороны, участие в них Таджикистана 
сделает беспрепятственным движение в Россию мигрантов, снизит 
цены на импорт нефтепродуктов, зерно, некоторые другие товары, 
зато поставит под удар импорт ныне дешевых товаров из Ирана, 
Турции, Китая, приведет к разорению завязанных на торговле с 
этим странами бизнесменов. По словам министра иностранных дел 
Хамрохона Зарифи, «если Таджикистан сегодня войдет в Тамо-
женный союз, эффект от этого будет незначительный». Тем не ме-
нее Россия надеется на позитивное решение по поводу новых 
форм сотрудничества в рамках этих организаций. 

В 2013 г. предстоят президентские выборы. Какими они бу-
дут, сказать пока нельзя. С одной стороны, в соответствии с  
Конституцией Рахмон не имеет права выдвигать свою кандидатуру 
на следующий срок. С другой – опыт центральноазиатских госу-
дарств свидетельствует, что все их правители обходили закон, 
принимали соответствующие поправки к конституциям, позво-
лявшие им продолжать правление. Пойдет ли на это Рахмон, неяс-
но. Во всяком случае, если он рискнет уступить президентское 
кресло кому бы то ни было, то потребует от преемника жестких 
гарантий безопасности для себя и своих близких. 

Еще один вариант – ротация, или формирование по аналогии 
с Россией некоего тандема, когда следующий президент станет 
своего рода «местоблюстителем» президентского трона, на кото-
рый Рахмон вернется через семь лет. Этот вариант маловероятен, 
поскольку за последующие годы в нестабильном Таджикистане 
могут произойти события, которые навсегда отлучат Рахмона и его 
клан от власти. 

Если же ситуация будет развиваться в соответствии с Кон-
ституцией, то у власти окажется новый человек, которому придет-
ся решать оставшиеся от предшественника проблемы, вносить 
коррективы в политическую систему. Станет ли новый президент 
на путь дальнейшего укрепления авторитаризма или вдруг рискнет 
хотя бы частично воспользоваться опытом Киргизии, предсказать 
невозможно. 



 119

Новому главе государства предстоит действовать на двух в 
каком-то смысле взаимоисключающих направлениях: поддержи-
вать хрупкую стабильность и одновременно проводить реформы, 
бороться с коррупцией, с наркомафией. Успешно совмещать оба 
направления – задача практически невыполнимая. 

«Таджикистан: Долгое эхо гражданской войны.  
Брифинг Московского центра Карнеги»,  
М., 2012 г., апрель, т. 14, вып. 3, с. 1–10.  

 
 
Игорь Филькевич,  
доктор экономических наук 
ОСОБЕННОСТИ РОСТА ЭКОНОМИЧЕСКОГО  
ПОТЕНЦИАЛА РЕСПУБЛИКИ УЗБЕКИСТАН  
 
Республика Узбекистан имеет территорию 0,45 млн. км2 и  

по ее размеру занимает 55-е место в мире. Население составляет 
28,1 млн. человек, и по количеству жителей республика занимает 
42-е место в мире. 

Объем произведенного Республикой Узбекистан валового 
внутреннего продукта, рассчитанного по паритету покупательной 
способности, составил в 2008 г. почти 64,2 млрд. долл., и по дан-
ному показателю Узбекистан занимал 85-е место в мире (его доля 
в мировом ВВП составляла 0,08%). В то же время объем ВВП Уз-
бекистана, рассчитанный по методике атласа Всемирного банка, в 
2006 г. составил около 17,2 млрд. долл., и по данному показателю 
республика находилась на 93-м месте в мире (ее доля в мировом 
ВВП составляла менее 0,035%). 

Узбекистан располагает богатыми природными ресурсами. 
На территории Республики Узбекистан выявлен широкий ком-
плекс полезных ископаемых, включающий около 100 видов мине-
рального сырья, из которых 60 уже используются в народном  
хозяйстве. 

По подтвержденным запасам таких полезных ископаемых, 
как золото, уран, медь, природный газ, вольфрам, калийные соли, 
фосфориты, каолины, Узбекистан занимает ведущие места не 
только в СНГ, но и во всем мире. При этом по запасам золота рес-
публика занимает 4-е место в мире, а по уровню его добычи нахо-
дится на 7-м месте; по урану 7-е и 11-е места соответственно; по 
меди 10-е и 11-е места соответственно. По итогам 2008 г. респуб-



 120

лика занимает 6-е место по производству хлопка и 3-е место в ми-
ре по его экспорту. 

Узбекистан – аграрно-индустриальная страна, при этом 44% 
трудоспособного населения занято в сельском хозяйстве, 20 – в 
промышленности, 36% – в сфере услуг. 

В ноябре 2008 г. в Узбекистане был утвержден антикризис-
ный план развития республики. При этом полный комплекс  
антикризисных мер Республики Узбекистан содержится в книге 
президента Узбекистана И. Каримова «Мировой финансово-
экономический кризис, пути и меры по его преодолению в услови-
ях Узбекистана». Реализация антикризисной программы рассчита-
на на 2009–2012 гг. При этом важнейшими приоритетами в соци-
ально-экономическом развитии Узбекистана в условиях кризиса 
выступают:  

– дальнейшее ускоренное проведение модернизации, техни-
ческого и технологического перевооружения предприятий, широ-
кое внедрение современных гибких технологий, прежде всего,  
это касается базовых отраслей экономики, экспортно-ориенти-
рованных и локализуемых производств; 

– реализация конкретных мер по поддержке предприятий-
экспортеров в обеспечении их конкурентоспособности на внешних 
рынках в условиях резкого ухудшения текущей конъюнктуры, 
создание дополнительных стимулов для экспорта; 

– повышение конкурентоспособности предприятий за счет 
введения жесткого режима экономии, стимулирования снижения 
производственных затрат и себестоимости продукции; 

– реализация мер по модернизации электроэнергетики, со-
кращению энергоемкости и внедрению эффективной системы 
энергосбережения; 

– поддержка отечественных производителей путем стимули-
рования спроса на внутреннем рынке. 

В рамках программы и плана антикризисных мероприятий 
основное внимание уделено сокращению налоговых обязательств 
узбекских микрофирм и малых предприятий, решению проблем 
занятости населения, стимулированию расширения фермерского 
движения, развитию финансово-банковской системы республики и 
поддержке дальнейшего экономического роста и структурных 
преобразований.  

Следует отметить, что в отличие от антикризисных про-
грамм государств – участников СНГ программа и план антикри-
зисных мероприятий Республики Узбекистан ориентированы не 



 121

только на материальную поддержку реального сектора или кре-
дитных организаций для преодоления текущих кризисных явле-
ний, но и направлены на модернизацию национальной экономики 
на среднесрочную перспективу. При этом для решения проблемы 
занятости в Республике Узбекистан используется оригинальный 
метод развития надомного труда, который строится на базе коопе-
рации с производственными предприятиями.  

В рамках антикризисных мер с 2011 г. стала реализовы-
ваться Программа приоритетных направлений дальнейшего ре-
формирования и повышения устойчивости финансово-банковской 
системы республики в 2011–2015 гг., направленная на достижение 
высоких международных рейтинговых показателей и качественное 
изменение основных показателей деятельности банковского  
сектора.  

Принятая стратегия борьбы с кризисом и нейтрализации его 
последствий позволила Республике Узбекистан, в числе немногих 
государств мира, обеспечить устойчивые темпы экономического 
развития. В 2009 г. ВВП республики вырос на 8,1%, промышлен-
ное производство – на 9, сельское хозяйство – на 5,7, объем инве-
стиций в экономику – на 25%, прямые иностранные инвестиции 
возросли в 1,8 раза. Причем значительный прирост инвестиций в 
национальную экономику был обеспечен благодаря Программе по 
реализации важнейших проектов по модернизации, техническому 
и технологическому перевооружению производства на 2009– 
2014 гг., в которую включено свыше 300 проектов общей стоимо-
стью более 42,5 млрд. долл. 

Следует отметить, что в 2009 г. в структуре ВВП Узбекиста-
на 81,3% общего объема приходилось на негосударственный сек-
тор экономики. При этом субъектами малого предпринимательства 
было произведено 50,1% общего объема ВВП.  

В 2010 г. Узбекистан сохранил высокие темпы развития на-
циональной экономики, при этом ВВП республики по сравнению с 
2009 г. увеличился на 8,1%. При этом Республика Узбекистан вхо-
дила в число трех наиболее динамично развивающихся экономик 
Содружества Независимых Государств наряду с Туркменистаном 
и Азербайджаном.  

В целом по республике за 2009 г. произведено промышлен-
ной продукции на сумму 28 009,3 млрд. сум. По сравнению с 
2008 г. индекс объема производства промышленной продукции 
составил 109%. В 2010 г. промышленное производство по сравне-
нию с предыдущим годом возросло на 8,3%. В 2010 г. доля гото-



 122

вой продукции с высокой добавленной стоимостью в структуре 
промышленного производства Узбекистана составила свыше 50%.  

В структуре современной промышленности Узбекистана 
преобладает топливная промышленность, на которую в 2009 г. 
приходилось 21,5% объема промышленного производства. Эта от-
расль в основном представлена добычей природного газа, а также 
ангренского бурого угля. Роль нефти в топливном балансе респуб-
лики пока незначительна. Существующая на сегодняшний день 
величина прогнозных ресурсов нефти и газа оценивается в денеж-
ном эквиваленте в сумму более 1 трлн. долл. В отрасли разработа-
на «Генеральная схема развития нефтяной и газовой промышлен-
ности до 2010 г., в которой взаимосвязаны вопросы геологии,  
производительности имеющегося или необходимого оборудова-
ния, возможности газотранспортной системы с потребностями  
Узбекистана. Основными объектами газопереработки остаются 
Мубарекский газоперерабатывающий завод и перерабатывающие 
установки дочернего унитарного предприятия «Шуртаннефтегаз». 

Республика Узбекистан располагает хорошо разветвленными 
и достаточно мощными системами как промысловых, так и маги-
стральных газопроводов, которые позволяют транспортировать 
топливо потребителям в республике и на экспорт. Отличительной 
особенностью газотранспортной системы Узбекистана является то, 
что она имеет межгосударственное значение. Соседние республи-
ки – Казахстан (южная часть), Киргизстан и Таджикистан – снаб-
жаются узбекским газом. Кроме того, Туркменистан использует ее 
для экспорта своего газа. Предполагается, что в 2010 г. объем  
поставок товарного газа в целом по газотранспортной системе Уз-
бекистана составит около 70 млрд. м3. В настоящее время в Узбе-
кистане реализуются проекты «Строительство осушки газа на КС 
“Кунград”» и «Строительство магистрального газопровода “Ахан-
гаран–Пунган”» через перевал Камчик», а также осуществляется 
строительство Бухарского нефтеперерабатывающего завода и ре-
конструкция Ферганского нефтеперерабатывающего завода. 

Второй по значимости отраслью промышленности Узбеки-
стана выступает машиностроение, на которое в 2009 г. приходи-
лось 16,2% общего объема промышленного производства. При 
этом основной объем машиностроительной продукции приходится 
на выпуск легковых автомобилей и запчастей к ним. Так, в 2009 г. 
в Узбекистане было произведено 205 тыс. легковых автомобилей. 
В целях дальнейшего стимулирования увеличения выпуска совре-
менной конкурентоспособной экспортно-ориентированной и  



 123

импортозамещающей продукции Постановлением Президента Рес-
публики Узбекистан от 27 января 2009 г. № ПП-1048 одобрена 
Программа локализации производства готовой продукции,  
комплектующих изделий и материалов на основе промышленной 
кооперации на 2009 г.  

В настоящее время в рамках Программы локализации освое-
но производство 181 нового вида продукции, в том числе кон-
тейнеровозов, автовозов, пассажирских вагонов купейного типа, 
колонного и реакторного оборудования и др. 

Третьей по значимости отраслью промышленности выступа-
ет легкая промышленность, на которую в 2009 г. приходилось 
12,2% общего промышленного производства. Эта отрасль является 
центральным звеном в стабилизации промышленного производст-
ва, так как производит товары для народа, а также обеспечивает 
республику большим числом рабочих мест (в ней сосредоточена 
треть всех работников, занятых в промышленности республики). 
Легкая промышленность обеспечивает условия для наращивания 
экспортного потенциала республики.  

Для структурирования системы управления текстильной 
промышленностью в 2002 г. была создана Государственная акцио-
нерная компания «Узбекенгилсаноат», объединившая в себе пред-
приятия хлопчатобумажной, трикотажной, швейной и шелковой 
отраслей. Сейчас в компанию входит свыше 170 предприятий с 
общей годовой мощностью по производству хлопчатобумажной 
пряжи и тканей в 300 тыс. т и 111,7 млн. м2 соответственно. 

Внешнеторговый оборот Республики Узбекистан за 2009 г. 
составил 21 209,6 млн. долл. и увеличился на 0,1% по сравнению с 
2008 г. При этом внешнеторговый оборот со странами СНГ соста-
вил в 2009 г. 8 млрд. долл., а с другими странами – 13,2 млрд. 
долл. На экспортные операции приходилось 11,8 млрд. долл.  
от общего объема внешнеторгового оборота. Положительный тор-
говый баланс внешнеторговых операций Узбекистана составил 
2,3 млрд. долл. Основными внешнеторговыми партнерами Узбеки-
стана выступали в 2009 г. Российская Федерация, на которую при-
ходился 21% в общем объеме товарооборота республики; Китай –
9,7 и Швейцария – 7,9%. Данные о внешнеторговом обороте Узбе-
кистана с государствами – участниками СНГ представлены в  
таблице. 

 
 
 



 124

Таблица 
Товарооборот Республики Узбекистан  

с государствами – участниками СНГ в 2009 г. 
Государства – участники 

СНГ Экспорт, тыс. долл. Импорт, тыс. долл. 

Азербайджан 37,8 8,5 
Армения 2,4 1,1 
Беларусь 12,3 143,5 
Казахстан 513,7 793,5 
Киргизстан 136,3 22,9 
Молдова 2,0 6,5 
Российская Федерация 2257,2 2186,3 
Таджикистан 143,5 26,8 
Туркменистан 125,0 60,7 
Украина 691,1 835,1 
Итого 3921,3 4084,9 

По данным Государственного комитета Республики Узбекистан по стати-
стике. 

 
Как видно из таблицы, основными внешнеторговыми парт-

нерами Узбекистана среди стран Содружества в 2009 г. были Рос-
сийская Федерация, на которую приходилось 55,2% общего объема 
товарооборота республики с государствами – участниками СНГ, 
Украина – 19,1 и Казахстан – 16,3%. В 2010 г. данные страны оста-
вались основными торговыми партнерами республики, причем на 
долю Российской Федерации приходилось 67,7% от общего объема 
товарооборота Узбекистана с государствами – участниками СНГ.  

В заключение, следует отметить, что Республика Узбекистан 
является одним из наиболее динамично развивающихся государств 
Содружества, где основное внимание уделяется развитию реально-
го сектора национальной экономики на основе внедрения иннова-
ционных технологий и модернизации промышленного производ-
ства, а также решению социальных проблем, имеющих место в 
республике. Причем во внешнеэкономической политике Узбеки-
стана приоритет отдается развитию более тесного экономического 
сотрудничества с государствами – участниками СНГ. 

«Перспективы развития экономического потенциала  
Содружества Независимых Государств:  

Двадцать лет интеграции» (Монография),  
М., 2011 г., c. 251–256, 259–260, 263.  



 125

Сергей Николаев,  
кандидат политических наук (МИД РФ) 
ЦЕНТРАЛЬНАЯ АЗИЯ  
В ГЕОПОЛИТИЧЕСКИХ ПЛАНАХ США 
 
Центральная Азия имеет богатую историю. Когда-то через 

нее проходил Великий шелковый путь, по которому шла торговля 
между Европой и Китаем. На ее просторах разворачивались ожес-
точенные баталии между армиями китайских, монгольских, пер-
сидских, турецких и арабских полководцев, строились и разруша-
лись цветущие города, возникали и исчезали огромные империи. 
Поэтому в свое время этот регион рассматривался исследователя-
ми в самых различных географических конфигурациях. 

После распада СССР Центральная Азия превратилась в са-
мостоятельную геополитическую единицу, включающую в себя 
Казахстан, Киргизию, Таджикистан, Туркменистан и Узбекистан. 
Подобный подход прочно утвердился в России (хотя в советский 
период данный регион обозначался как республики Средней Азии 
и Казахстан), его придерживается подавляющее большинство экс-
пертов на Западе и Востоке. В ОБСЕ под Центральной Азией так-
же понимают именно эти пять бывших республик СССР. Можно 
привести в качестве примера и такие хорошо известные специали-
стам концепции развития связей с государствами региона, как 
«Стратегия Евросоюза для Центральной Азии», Диалог «Япония – 
Центральная Азия».  

Не углубляясь в совсем уже далекое прошлое, остановимся 
на некоторых основных вехах вхождения региона в геополитику.  

Пожалуй, впервые о Центральной Азии достаточно активно 
заговорили в XIX в., когда Российская империя приступила к фор-
мированию своих южных рубежей. Решение этой задачи было свя-
зано с ее отношениями не только с азиатскими соседями – Цин-
ской империей, Афганистаном, Ираном и Турцией, но и с 
европейскими державами. Речь идет, прежде всего, о Британской 
империи, которая стремилась расширить свои колониальные вла-
дения за счет прилегающих к Индии стран. Столкновение интере-
сов Санкт-Петербурга и Лондона на центральноазиатском  
пространстве во второй половине и конце XIX столетия и поиск 
ими взаимоприемлемых компромиссов для урегулирования воз-
никших проблем получили название «Большой игры». Этот тер-
мин до сих пop употребляется в контексте соперничества ведущих 
мировых игроков за влияние в Центральной Азии. 



 126

В начале XX в. стратегическое значение данного региона 
получило новое подтверждение. И здесь нельзя не вспомнить о 
концептуальных идеях одного из классиков геополитики, британ-
ского географа и историка Х.Дж. Маккиндера. 25 января 1904 г. он 
выступил в Королевском географическом обществе с докладом 
«Географическая ось истории», посвященным взаимосвязи гео-
графии с историей и политикой. Его публикация часто рассматри-
вается как отправная точка развития геополитики как науки (хотя 
сам этот термин в тексте не употребляется). Рассуждая о балансе 
сил между морскими и сухопутными державами, Маккиндер дела-
ет предположение, что после 1900 г., ознаменовавшего окончание 
эпохи Великих географических открытий («эпохи Колумба»), он 
будет меняться в пользу последних. При этом на авансцену выйдет 
Евразия (в докладе – Евро-Азия), а внутри нее – богатый природ-
ными ресурсами, окаймляемый горами и недоступный флотам се-
веро-восточный район, включающий в себя Центральную Азию, а 
также часть Урала и Сибири, где будет быстрыми темпами разви-
ваться сеть трансконтинентальных железных дорог. Его британ-
ский ученый определяет в качестве «осевого региона» в мировой 
политике, в котором главенствующая роль принадлежит России. 

В 1919 г. в своей более поздней работе «Демократические 
идеалы и реальность» Маккиндер заменяет «осевой регион» поня-
тием «Хартленд» («сердцевинная земля», «срединная земля»). То-
гда же появляется его знаменитая формула: «Кто контролирует 
Восточную Европу, тот командует Хартлендом. Кто контролирует 
Хартленд, тот командует Мировым островом (т.е. Евразией и Аф-
рикой). Кто контролирует Мировой остров, тот командует миром». 

Взгляды Маккиндера с различными вариациями нашли свое 
отражение в трудах ряда других известных геополитиков, напри-
мер, американца Н. Спайкмена и немца К. Хаусхофера. Их воззре-
ния до сих пор популярны на Западе и так или иначе продолжают 
воздействовать на формирование стратегической линии по отно-
шению к Центрально-Азиатскому региону.  

Отдал им дань и один из творцов американской внешней по-
литики второй половины XX в. З. Бжезинский. В своей книге  
«Великая шахматная доска», говоря о месте Евразии в системе 
международных отношений, он вспоминает о маккиндеровской 
концепции «Хартленда». Правда, бывший советник по националь-
ной безопасности американского президента несколько «поправ-
ляет» британского ученого, утверждая, что «сегодня геополитиче-
ский вопрос более не сводится к тому, какая географическая часть 



 127

Евразии является отправной точкой для господства над континен-
том, или к тому, что важнее: власть на суше или на море. Геополи-
тика продвинулась от регионального мышления к глобальному, 
при этом превосходство над всем евразийским континентом слу-
жит центральной основой для глобального главенства».  

Вместе с тем «Евразийские Балканы», включающие в себя, 
по мнению Бжезинского, все пять республик Центральной Азии, 
Азербайджан, Армению, Грузию, а также Афганистан, характери-
зуются им как важнейший по своему геостратегическому положе-
нию и обилию природных ресурсов район евразийского континен-
та. Американский геополитик подчеркивает, что он является 
ареной многостороннего соперничества и ценным опорным пунк-
том для обеспечения глобального лидерства.  

Небезынтересно и то, что пишет о ситуации вокруг региона 
после распада СССР ветеран британской секретной службы 
П. Хопкирк. Он, в частности, отмечает: «Сегодня в Центральной 
Азии разгорается новая схватка между странами, расположенными 
вне этого региона, но соперничающими в стремлении заполнить 
политический и экономический вакуум, оставшийся после неожи-
данного ухода Москвы. Политические аналитики и авторы передо-
виц уже называют это новой Большой игрой. Ведь ни для кого не 
секрет, что Центральная Азия располагает одним из величайших 
сокровищ двадцатого века – фантастическими запасами нефти и 
природного газа, намного превышающими потенциал Саудовской 
Аравии и прочих государств Персидского залива. Добавьте к это-
му золото, серебро, медь, цинк, свинец, железную руду, уголь и 
хлопок – и станет ясно, почему внешние силы так усиленно обха-
живают новые власти Центральной Азии».  

Сегодня геополитическая карта Центрально-Азиатского ре-
гиона отличается завидным разнообразием. Он находится в фокусе 
внимания многих влиятельных мировых игроков. 

Традиционно прочные позиции занимает в нем Россия. Ук-
репляется на центральноазиатском пространстве Китай. Евросоюз 
реализует там собственную стратегию «нового партнерства». Дей-
ствует механизм диалога «Япония – Центральная Азия». Активно 
развивают сотрудничество с государствами региона Турция, Иран, 
Индия, Пакистан, Республика Корея, ряд арабских стран. 

Не стоит, разумеется, в стороне от этого процесса и такая 
мощная держава, как США. Вашингтон стремится расширять по-
литические и экономические связи с центральноазиатскими госу-
дарствами, взаимодействует с ними по вопросам обеспечения 



 128

безопасности в регионе. Особое значение приобретает сейчас  
сотрудничество в целях решения всего комплекса проблем, свя-
занных с урегулированием конфликта в Афганистане. Исходя из 
этого, было бы полезно, на наш взгляд, сделать попытку разо-
браться в том, что же представляет собой американский вектор 
региональной геополитики. 

Анализируя стратегию США в современной Центральной 
Азии, эксперты стараются обычно выделить какие-то основные 
этапы ее эволюции. Делают они это по-разному. С момента распа-
да СССР и появления на карте мира независимых центральноази-
атских государств прошло уже два десятилетия. За эти годы за-
кончились сроки президентства Дж. Буша-старшего, У. Клинтона, 
Дж. Буша-младшего, а в Белом доме появился уже четвертый по 
счету хозяин – Б. Обама. Серьезные изменения происходили на 
международной арене в целом, в самом Центрально-Азиатском 
регионе и вокруг него. Важнейшим из них следует признать нача-
ло после событий 11 сентября 2001 г. глобальной борьбы с терро-
ризмом. Поэтому, на наш взгляд, можно было бы взять за точку 
отсчета именно эту дату и предложить следующий вариант перио-
дизации курса Вашингтона в Центральной Азии – до и после тер-
рористических атак «Аль-Каиды» против США. 

Демонтаж советской системы, являвшийся заветной страте-
гической целью США, произошел столь стремительно, что амери-
канцы, лишившись в одночасье своего извечного соперника по 
биполярному миру, пребывали одновременно и в эйфории и в рас-
терянности. Постсоветское пространство, названное З. Бжезин-
ским «черной дырой», пугало американских политиков как своими 
размерами, так и чрезвычайным многообразием развернувшихся 
на нем процессов, предсказать развитие которых они, в общем-то, 
затруднялись. В этих условиях было решено заняться в первую 
очередь «демократическим переустройством» России, а все ос-
тальное, включая и Центральную Азию, отложить, что называется, 
«на потом». К тому же регион был мало знаком для США и рас-
сматривался как отсталая периферийная часть бывшей советской 
империи, где продвижение к демократии и рыночным реформам 
будет сопряжено с куда более серьезными трудностями, нежели в 
России. Наряду с этим, признав новые центральноазиатские госу-
дарства, Вашингтон продекларировал свое стремление оказывать 
поддержку достижению именно этой цели. Правда, особой актив-
ности американцы не проявляли.  



 129

Объяснялось это двумя основными причинами. Во-первых, 
экономическая ценность Центральной Азии была для них не впол-
не очевидна, так как о нефтегазовых богатствах того же Каспия 
хотя и было известно еще со времен СССР, но изучены они были 
не достаточно. Во-вторых, препятствием для экономического ос-
воения региона служила политическая нестабильность в нем. На-
чавшаяся в 1992 г. гражданская война в Таджикистане не только 
подтвердила это, но и вызвала в США опасения, что вся  
Центральная Азия может попасть в руки исламских фундамента-
листов, воодушевляемых из соседнего Ирана. Поэтому американ-
цы сосредоточились на тех проблемах, которые, по их мнению, в 
первую очередь мешали обеспечению спокойствия в регионе.  

Как отмечает казахстанский дипломат и политик  
К.-Ж. Токаев, самую серьезную тревогу вызывала в Белом доме 
судьба советских ядерных арсеналов в Казахстане. Эта тема  
обсуждалась в ходе официального визита президента Н.А. Назар-
баева в США в мае 1992 г. Суть вопроса состояла в том, что после 
обретения независимости Казахстан стал де-факто ядерным госу-
дарством. Значительная часть находившихся там ракет СС-18  
были нацелены на США. Это служило препятствием для нормаль-
ного развития американско-казахстанских политических и эконо-
миических отношений. С учетом этого, в мае 1992 г. Казахстан 
подписал Лиссабонский протокол к Договору СНВ-1, присоеди-
нился к Договору о нераспространении ядерного оружия (ДНЯО), 
взяв на себя обязательство вывезти его на территорию России. Для 
практического решения этой задачи США предоставили ему по-
мощь по программе Нанна-Лугара по сокращению ядерной угрозы 
в постсоветских странах. В декабре 1994 г. Россия, США и Вели-
кобритания предоставили свои гарантии безопасности Казахстану 
за его отказ от ядерного оружия. Соответствующий меморандум 
был подписан президентами Б.Н. Ельциным, У. Клинтоном и пре-
мьер-министром Дж. Мэйджором в рамках саммита ОБСЕ в Буда-
пеште. Позднее подобные же гарантии предоставили Франция и 
КНР. Вскоре из Казахстана была вывезена последняя ядерная бое-
головка.  

В целом же, в первой половине 1990-х годов Центральная 
Азия еще не воспринималась в Вашингтоне как зона каких-то чет-
ко сформулированных американских интересов. С их определени-
ем, как считалось, можно было подождать, в том числе в связи с 
тем, что Россия, занятая собственными проблемами, будет неук-



 130

лонно терять свои позиции в Центрально-Азиатском регионе. Од-
нако эти ожидания оказались несколько преувеличенными. 

Примерно с 1995 г. линия США в отношении Центральной 
Азии стала меняться. Это происходило под воздействием целого 
ряда различных обстоятельств. Крен российской внешней полити-
ки в сторону преимущественного развития связей с Западом  
стал постепенно выравниваться. 14 сентября 1995 г. президент 
Б.Н. Ельцин утвердил своим указом «Стратегический курс России 
с государствами – участниками Содружества Независимых Госу-
дарств». В соответствии с ним, «укрепление России в качестве ве-
дущей силы формирования новой системы межгосударственных, 
политических и экономических отношений на территории пост- 
союзного пространства» объявлялось основной задачей россий-
ской политики в СНГ. Это было воспринято в Белом доме как  
проявление «неоимперских амбиций». 

В результате, с началом в 1997 г. второго срока президентст-
ва У. Клинтона «между Вашингтоном и Москвой возникла новая 
сфера напряженности – в бывших советских республиках». С этого 
момента можно говорить о переходе американской администрации 
к соперничеству с Россией за влияние в Центральной Азии. 

В тот же период активизировалась энергетическая диплома-
тия США. При этом в фокусе внимания оказался Каспийский ре-
гион. Претендуя на «единоличную сверхдержавность», Вашингтон 
просто не мог оставить без собственного «присмотра» его обшир-
ные нефтегазовые ресурсы. К тому времени американская корпо-
рация «Шеврон» уже работала на Тенгизском нефтяном место-
рождении в казахстанской части Каспия. В апреле 1993 г. она под-
писала с правительством Казахстана учредительные документы о 
создании совместного предприятия «Тенгизшевройл», что ознаме-
новало выход американского капитала на постсоветское простран-
ство. Затем казахстанский рынок стали осваивать и другие амери-
канские энергетические мегакомпании – «Мобил», «Эксон», 
«Амоко». За счет развития двустороннего сотрудничества в неф-
тяной отрасли США заняли лидирующие позиции по объему инве-
стиций в Казахстане. 

Проведенные западными экспертами дополнительные ис-
следования показали, что на дне Каспия действительно имеются 
большие запасы нефти и газа. Эти оценки были доложены Госде-
партаментом в Конгресс США в 1997 г. Каспийские углеводороды 
стали рассматриваться американцами в качестве серьезного фак-
тора, способного в том числе несколько уменьшить их зависи-



 131

мость от импорта этого сырья из стран Персидского залива. Тогда 
же Каспийский регион был включен в сферу стратегических инте-
ресов США. Кстати, к нему американцы относили все централь-
ноазиатские республики, а не только непосредственно прикаспий-
ские – Казахстан и Туркменистан. Госдепартамент оказывал 
активную дипломатическую поддержку американским нефтегазо-
вым компаниям, приступившим к освоению углеводородных  
богатств региона. В ответ они там решали как собственные корпо-
ративные задачи, так и содействовали достижению внешнеполи-
тических целей США. Они, кстати, состояли в том, чтобы через 
участие в развитии нефтегазового сектора экономик центрально-
азиатских стран способствовать укреплению их независимости и 
сближению с Западом. Так начался новый этап энергетической 
политики Вашингтона, который российские ученые С.С. Жильцов 
и И.С. Зонн образно назвали «погоней за Каспием». В ее рамках 
США ставили задачу взять под свой контроль не только разведку и 
добычу центральноазиатских углеводородов, но и их транспорти-
ровку на внешние рынки. Исходя из этого, американцы начали 
разрабатывать проекты строительства трубопроводов по маршру-
там в обход России.  

За время пребывания в Белом доме У. Клинтона заметно 
усилились «демократизаторский» и «правозащитный» компоненты 
курса США в Центральной Азии. Оказание различных форм эко-
номического и финансового содействия государствам региона так 
или иначе увязывалось с прогрессом, достигнутым ими в этих об-
ластях. В связи с тем, что этот прогресс в целом оценивался как 
недостаточный, объемы реальной американской помощи были 
сравнительно невелики. Таким образом, в те годы характерная для 
всей внешнеполитической стратегии Вашингтона дилемма «цен-
ностей и интересов» зачастую разрешалась на централь-
ноазиатском направлении в пользу универсальных ценностей. Это, 
принимая во внимание местную специфику, снижало привлека-
тельность американской политики. Время покажет, что наличие 
данной дилеммы будет и дальше сказываться на развитии отноше-
ний США с центральноазиатскими странами, предопределяя их 
волнообразный характер с неизбежным чередованием приливов и 
отливов. 

На рубеже XX–XXI вв. задачи США в Центральной Азии 
формулировались примерно следующим образом: 



 132

– не допустить ситуации, когда одна из держав или группа 
держав, таких как Россия и КНР, будут доминировать в регионе в 
степени, исключающей там американское присутствие; 

– предотвратить трансформацию Центральной Азии в базу 
для развертывания экстремистских исламских сил; 

– воспрепятствовать превращению региона в коридор для 
нелегального распространения наркотиков; 

– обеспечить американским компаниям доступ к энергетиче-
ским ресурсам Центральной Азии; 

– способствовать развитию в государствах региона граждан-
ского общества, власти закона и прозрачной рыночной экономики. 

Вместе с тем к началу нового тысячелетия американская по-
литика в Центральной Азии так и не приобрела целостного харак-
тера. И хотя Вашингтону удалось укрепить свое влияние в регио-
не, добиться каких-то явных преимуществ над Москвой пока не 
получалось. Как представляется, суть их взаимоотношений можно 
было бы определить как «игру с нулевой суммой». 

Заложенные еще в советский период торгово-экономические 
связи России с центральноазиатскими республиками продолжали 
развиваться. Несмотря на то что государства Центральной Азии 
стали с 1994 г. сотрудничать с НАТО в рамках программы «Парт-
нерство ради мира», они по-прежнему ориентировались в области 
обороны на российские вооружения и военную технику. 

Российские позиции в сфере обеспечения региональной 
безопасности также выглядели достаточно прочными. Именно 
Россия внесла решающий вклад в прекращение чреватой непред-
сказуемыми последствиями для всего Центрально-Азиатского ре-
гиона гражданской войны в Таджикистане (1992–1996), задейство-
вав в этих целях все имевшиеся у нее возможности, в том числе 
свой высокий международный авторитет. Это позволило, по сути 
дела, сохранить территориальную целостность Таджикистана и 
обеспечить политическое урегулирование конфликта. После втор-
жения в августе-сентябре 1999 г. в Баткенский и Чон-Алайский 
районы Киргизии боевиков Исламского движения Узбекистана 
(ИДУ) Россия оказала ей существенную помощь в ликвидации 
этой вылазки исламских экстремистов. 

События 11 сентября 2001 г. послужили мощным катализа-
тором резкого роста внимания к Центрально-Азиатскому региону, 
оказавшемуся на переднем крае борьбы с терроризмом. Они при-
вели к существенной переоценке Вашингтоном места Центральной 
Азии в системе своих внешнеполитических приоритетов, так как 



 133

она приобрела важнейшее значение для осуществления операции 
«Несокрушимая свобода» в Афганистане. 

Россия и центральноазиатские страны, уже хорошо знавшие, 
какую серьезную опасность представляет собой международный 
терроризм, выступили в поддержку коллективных усилий по про-
тиводействию этой глобальной угрозе. 

Россия заявила о готовности предоставить свое воздушное 
пространство для пролета самолетов с гуманитарными грузами в 
район проведения антитеррористической операции. При этом от-
мечалось, что такая позиция была согласована с ее союзниками из 
числа государств Центральной Азии, которые также не исключали 
для себя возможности предоставления своих аэродромов. Кон-
кретные вопросы сотрудничества с участниками этой операции 
решались центральноазиатскими лидерами, разумеется, самостоя-
тельно. 

В скором времени авиация сформированной США коалиции 
получила возможность использовать для тылового обеспечения 
боевых действий против «Аль-Каиды» соответствующую инфра-
структуру центральноазиатских стран. В большинстве случаев 
достигнутые с ними договоренности предусматривали транзитные 
полеты и дозаправку топливом. Вместе с тем в международном 
аэропорту «Манас» в Бишкеке (Киргизия) и на аэродроме в Хана-
баде (Узбекистан) были развернуты полноценные американские 
авиабазы. 

Появление военнослужащих США и их союзников по НАТО 
в Центральной Азии в условиях, когда Альянс продолжал строить 
планы дальнейшего расширения на Восток, вызвало неоднознач-
ную реакцию. В России оказалось немало политиков, которые счи-
тали, что нельзя было допускать такого разворота событий. За 
океаном многие эксперты полагали, что это стало всего лишь за-
кономерным результатом ослабления влияния Москвы в регионе. 
Наверное, и у тех и у других имелись аргументы в пользу подоб-
ной точки зрения. 

Однако, по нашему мнению, главное заключалось в том, что 
после терактов в США российское руководство заняло ясную в 
политическом и моральном отношениях позицию. Как отмечается 
в статье министра иностранных дел России С.В. Лаврова в одном 
из ноябрьских номеров журнала «Итоги» за 2010 г., подставив свое 
плечо попавшей в беду Америке, Россия меньше всего думала о 
том, связана ли она союзническими обязательствами с США. Ее 
решение было следствием убежденности в том, что блоковый под-



 134

ход в современном мире – анахронизм, который не дает реализо-
вать имеющиеся возможности для совместного укрепления общей 
неделимой безопасности. Во многом благодаря такой российской 
позиции удалось создать максимально широкий на тот момент 
фронт государств, объединившихся в борьбе с терроризмом.  

После терактов 11 сентября 2001 г. президент Дж. Буш в 
ультимативной форме потребовал от движения «Талибан», нахо-
дившегося у власти в Афганистане с сентября 1996 г., выдать аме-
риканскому правосудию руководителей «Аль-Каиды» во главе с 
У. бен Ладеном. Получив отказ, США начали 7 октября военную 
операцию против талибов. В ней участвовали также силы сопер-
ничавшего с ними «Северного альянса», которому оказывала по-
мощь вооружениями и боевой техникой Россия. Продолжавшиеся 
в течение месяца массированные бомбардировки с воздуха выну-
дили талибов оставить 13 ноября Кабул, а 25 ноября Кундуз. Затем 
уже при поддержке наземных частей армии США 7 декабря 2001 г. 
был взят Кандагар. Режим талибов был ликвидирован. Оказались 
разгромленными и выступавшие на его стороне боевые формиро-
вания ИДУ – наиболее опасной из центральноазиатских экстре-
мистских организаций. Достигнутые в ходе «горячей» фазы анти-
террористической операции успехи, безусловно, привели к суще-
ственному снижению угроз безопасности Центральной Азии, ис-
ходивших из соседнего Афганистана. Соответственно, стабильнее 
стала обстановка на южных рубежах России. 

В сложившейся на тот момент ситуации США получили  
реальную возможность для активизации сотрудничества с  
центральноазиатскими государствами. Как отмечает известный 
американский специалист по проблемам Центральной Азии 
М. Олкотт, до 11 сентября стратегические обязательства Вашинг-
тона в регионе определялись энергетической политикой. Это  
позволило американским компаниям занять ведущие позиции в 
разработке нефтяных и газовых ресурсов Каспия. Теперь, казалось, 
ничто не мешало сделать это сотрудничество более разнообразным. 

Главный вопрос заключался, однако, в том, удастся ли при 
этом обеспечить баланс интересов сторон, которые где-то совпа-
дали, а где-то серьезно различались. Важным представляется и 
другое обстоятельство. После начала операции «Несокрушимая 
свобода» весь комплекс связей с республиками Центральной Азии 
рассматривался в Белом доме в основном через призму его поли-
тики на афганском направлении, что предопределяло акцент на 
вопросы безопасности.  



 135

Подтверждением этому могут служить данные о помощи 
странам региона, оказанной правительственными организациями 
США в рамках программ содействия на 2003 фин. г. (табл. 1). 

 
Таблица 1 

Помощь правительственных организаций США  
в рамках программ содействия в 2003 г., в млн. долл. 

 

К
аз
ах
ст
ан

 

К
ир
ги
зи
я 

Та
дж

ик
ис
та
н 

Ту
рк
ме
ни
ст
ан

 

У
зб
ек
ис
та
н 

Программы развития демократии 13,9 13,5 7,3 4,7 14,7 
Проведение экономических  
и социальных реформ 24,4 19,9 14,3 2,4 18,2 

Безопасность и правопорядок 49,2 10,3 1,1 1,4 30,2 
Гуманитарная помощь 0,5 9,1 21,8 0,5 18,5 
Межсекторные инициативы 5,0 3,8 4,5 2,1 4,5 
Всего 92 56,6 49 11,1 86,1 

 
Как видно из таблицы, на помощь выделялись не столь уж 

значительные средства. По большей части они направлялись тем 
государствам, которых США считали наиболее важными для обес-
печения своей энергетической и военной безопасности, – Казах-
стану и Узбекистану. Более половины всего объема помощи Ка-
захстану и более трети средств, предоставленных Узбекистану, 
шло на поддержку их правоохранительной деятельности и укреп-
ление безопасности. В Казахстане эта помощь использовалась для 
реализации программ в области нераспространения ОМУ, на фи-
нансирование процесса вывода из эксплуатации АЭС в Актау, а 
также на подготовку органов правопорядка и антинаркотических 
служб. В Узбекистане она направлялась, главным образом, на ук-
репление пограничной безопасности, предотвращение распростра-
нения биологического оружия, усиление возможностей страны в 
сфере борьбы с терроризмом и наркотиками. В Киргизии упор де-
лался на образовательные программы, развитие инфраструктуры и 
системы здравоохранения, поощрение малого и среднего бизнеса. 
В Таджикистане почти половина финансовой помощи шла на  
гуманитарные цели – обеспечение медикаментами, продовольст-
вием, одеждой и жильем, хотя важное внимание уделялось также 



 136

укреплению границ для противодействия терроризму и наркотор-
говле. Такая структура американской помощи сохранялась с раз-
личными вариациями и в последующие годы. 

Военная кампания по уничтожению террористов в Афгани-
стане, тыловая поддержка которой осуществлялась из Централь-
ной Азии, побудила США к тому, чтобы серьезно заняться про-
блемами обеспечения стабильности в регионе. Без этого, кстати, 
не смогли бы нормально функционировать американские военные 
объекты на территории центральноазиатских стран. В 2002–
2003 гг. Вашингтон активно развивал сотрудничество с ними в 
оборонной сфере, на подъеме находились и политические отноше-
ния (за исключением Туркменистана).  

Как представляется, именно тогда завершился период опре-
деленной отстраненности США от центральноазиатских дел. По-
литика Белого дома в регионе стала более напористой, что дало 
повод некоторым американским экспертам обозначить ее как «аг-
рессивный реализм». Центральная Азия уже не воспринималась 
как «задний двор» России, а приобретала для Вашингтона само-
стоятельное значение. 

Оценивая ситуацию в регионе, американцы исходили из то-
го, что попытки России и КНР порознь и совместно добиться ее 
стабилизации не увенчались успехом. Теперь решение данной 
проблемы США берут в свои руки, и это во многом отвечает инте-
ресам как Москвы, так и Пекина. Трудно сказать, на чем основы-
валось такое предположение, но уже скоро выяснится, что оно ока-
залось неверным. Даже с учетом совпадения позиций трех держав 
в отношении международного терроризма сложно было предста-
вить, что Россия и Китай снимут с себя ответственность за разви-
тие обстановки в Центральной Азии и отдадут ее на откуп Ва-
шингтону. Имелся у них, естественно, и собственный взгляд на 
американское военное присутствие в регионе. Нельзя забывать и о 
том, что еще в июне 2001 г. была создана Шанхайская организация 
сотрудничества (ШОС). В ее состав вошли Россия, Китай, Казах-
стан, Киргизия, Таджикистан и Узбекистан. Со временем она пре-
вратится в важный фактор всей политики на центральноазиатском 
пространстве. В мае 2002 г. принимается решение о создании  
Организации Договора о коллективной безопасности (ОДКБ),  
одной из ключевых задач которой объявляется обеспечение ста-
бильности в Центральной Азии. Ее членами, наряду с Россией,  
Белоруссией и Арменией, стали Казахстан, Киргизия и Таджики-
стан. В октябре 2003 г. российская военная база открывается в го-



 137

роде Кант в Киргизии, недалеко от Бишкека, где уже находилась 
авиабаза США.  

Первые победы над движением «Талибан» не позволили, к 
сожалению, надолго успокоить ситуацию в Афганистане. Талибам 
понадобилось не многим более года, чтобы восстановиться и раз-
вернуть партизанскую войну против сил коалиции. В тот момент 
уже осуществляли свою миссию Международные силы содействия 
безопасности (МССБ), сформированные в соответствии с резолю-
цией 1386 Совета Безопасности ООН от 20 декабря 2001 г. С авгу-
ста 2003 г. командование ими перешло к НАТО. Сначала в зону их 
ответственности входил только Кабул, но в октябре 2003 г. было 
решено расширить ее за пределы афганской столицы.  

Однако ни США, ни МССБ не удавалось сломить сопротив-
ление талибов. Вследствие этого очаги терроризма в Афганистане 
не были ликвидированы, а производство наркотиков даже вырос-
ло. Основным транзитным коридором для их доставки в страны 
СНГ, прежде всего в Россию, и далее в Европу служила как раз 
Центральная Азия. Не завершив войну в Афганистане, США  
начали в марте 2003 г. новую – в Ираке. Боевые действия сразу на 
двух фронтах требовали огромных финансовых средств, причем их 
большая часть выделялась тогда на иракскую кампанию. В этих 
условиях рассчитывать на то, что американская помощь  
Центрально-Азиатскому региону, особенно на нужды социально-
экономического развития, будет увеличиваться, уже не приходи-
лось. 

Политика «агрессивного реализма» вновь выдвинула на пе-
редний план дилемму «ценностей и интересов». По мнению декана 
факультета политологии университета Луисвилла (США) Ч. Зиг-
лера, как в годы президентства У. Клинтона, так и при Дж. Буше-
младшем правительству Соединенных Штатов было непросто со-
вместить усилия по вовлечению государств Центральной Азии в 
процесс сотрудничества в области безопасности с оказанием дав-
ления на них по вопросам прав человека, экономических и поли-
тических реформ. При этом подходы к урегулированию данного 
противоречия Госдепартамента и Министерства обороны не сов-
падали. В дипломатическом ведомстве считали, что содействие 
развитию демократии в регионе более значимо именно в тот мо-
мент, когда он оказался на переднем крае войны с терроризмом.  

Программы Госдепартамента были направлены на поддерж-
ку и финансирование политического плюрализма, независимых 
СМИ, обеспечение верховенства закона и религиозных свобод.  



 138

В его докладах по правам человека центральноазиатские страны 
подвергались жесткой критике. Военные же, напротив, обращали 
внимание в первую очередь на преимущества сотрудничества с 
ними в сфере безопасности и пытались зачастую приглушить кри-
тические замечания дипломатов. Зиглер полагает маловероятным, 
что американской администрации, республиканской или демокра-
тической, удастся примирить противоречия во внешней политике 
США между потребностью в обеспечении безопасности и стрем-
лением следовать идеалам содействия развитию демократии и 
прав человека, так как этот конфликт существовал задолго до на-
чала войны с терроризмом.  

Впрочем, в 2003–2005 гг. США попытались выйти из сло-
жившейся ситуации следующим образом. Был взят за основу тезис 
о том, что успех американской политики в регионе будет зависеть 
прежде всего от того, насколько прочные корни пустит там демо-
кратия. Поэтому было решено форсировать демократические  
процессы в центральноазиатских республиках. Одновременно  
утверждалось, что это укрепит региональную безопасность и по-
высит результативность борьбы с международной террористиче-
ской сетью в Афганистане. 

Известный российский ученый Г. Чуфрин отмечает, что 
страны Запада во главе с США, вдохновленные «цветными рево-
люциями» в Грузии и на Украине, постарались использовать недо-
вольство широких слоев населения Центральной Азии условиями 
своей жизни для замены существующих режимов на откровенно 
прозападные под лозунгами развития демократии. 

К выполнению этой задачи были привлечены опытные по-
литтехнологи из ведущих американских правительственных и об-
щественных структур, специализирующихся на распространении в 
мире демократических ценностей. Таких, например, как Бюро по 
вопросам демократии, прав человека и труда Госдепартамента, 
федеральное Агентство США по международному развитию, На-
циональный фонд за демократию, Фонд Сороса. Они занимались 
финансированием местных неправительственных организаций, 
изданием и распространением соответствующей пропагандистской 
литературы, оказывали поддержку оппозиционным политическим 
силам, ориентировавшимся на Запад.  

В марте 2005 г. в результате «революции тюльпанов» был 
свергнут президент Киргизии А. Акаев, считавшийся, кстати, в 
Вашингтоне образцовым либеральным лидером. «Революционной 



 139

ситуацией» воспользовались криминальные и экстремистские 
группировки, что привело к массовым беспорядкам и грабежам. 

Буквально вслед за этим, в мае 2005 г., вспыхнули волнения 
в Андижане в узбекской части Ферганской долины. Мятежники, 
связанные с исламистской организацией «Акрамийя», захватили 
оружие и заложников. Властям пришлось применить силу для вос-
становления порядка.  

События в Киргизии и Узбекистане подтвердили, что вызо-
вы стабильности в регионе исходят не только от исламского  
экстремизма и международного терроризма, но и от США, встав-
ших на путь экспорта демократии и прямой поддержки «цветных 
революций». Они вызвали вполне обоснованную тревогу у правя-
щих элит центральноазиатских государств. С озабоченностью  
восприняли их в России и Китае. 

Вскоре на Западе была развернута шумная кампания осуж-
дения узбекских властей и лично президента И. Каримова за «гру-
бые нарушения прав человека и несоразмерное применение силы 
против мирного населения» в ходе инцидента в Андижане. Тон 
этой кампании задавали США. В результате отношения между 
Ташкентом и Вашингтоном были серьезно и надолго испорчены. 

В тот период у многих центральноазиатских политиков поя-
вились сомнения относительно того, что американское военное 
присутствие действительно может содействовать укреплению 
безопасности в регионе. 

5 июля 2005 г. на саммите ШОС в Астане была принята кон-
сенсусом рекомендация странам международной коалиции, прово-
дящей антитеррористическую операцию в Афганистане, опреде-
литься со сроками пребывания их воинских контингентов  
на территории государств Центральной Азии. 29 июля 2005 г.  
Узбекистан предупредил США о том, что им дается шесть месяцев 
на вывод их авиабазы из Ханабада. 22 ноября 2005 г. она была 
официально закрыта. 

Тогда же ведущими американскими исследовательскими 
центрами была разработана концепция «Большой Центральной 
Азии» (БЦА). Она предполагала образование единого пространст-
ва Центральной и Южной Азии, которое включало бы в себя  
Казахстан, Киргизию, Таджикистан, Туркменистан, Узбекистан, а 
также Афганистан, Индию и Пакистан. Ее главный идеолог 
Ф. Старр сформулировал цели Вашингтона применительно к это-
му проекту следующим образом: ведение наступательной войны 
против терроризма и создание замкнутых на США инфраструктур 



 140

безопасности; предоставление Афганистану и его соседям воз-
можности защитить себя от радикального ислама и наркоторгов-
цев; усилия по укреплению региональной экономики и наиболее 
значимых государственных институтов до уровня, когда регион 
окажется способным служить в качестве экономического и поли-
тического моста между Ближним Востоком и Южной и Восточной 
Азией; работа в плане упрочения региональных торговых связей и 
адекватной транспортной инфраструктуры; стимулирование демо-
кратических политических систем, способных служить образцом 
для других стран с многочисленным мусульманским населением. 

Об этой концепции сказано уже достаточно много. Остано-
вимся, пожалуй, на точке зрения авторов вышедшей в 2009 г. кни-
ги «Годы, которые изменили Центральную Азию». Они полагают, 
что БЦА нужна США все же не столько для ухаживания за рост-
ками демократии, сколько для того, чтобы безраздельно управлять 
всеми экономическими и политическими процессами в регионе без 
помех со стороны других внешнеполитических игроков (России и 
Китая), а также структур, где эти игроки лидируют (ОДКБ, ШОС). 
Между тем переводом стрелок в основном на демократизацию 
Центральной Азии по западным лекалам, а также на сдерживание 
здесь России и Китая администрация Дж. Буша предопределила 
результаты своей политики в регионе, которая характеризуется 
ныне значительным снижением эффективности, поскольку по-
требности транзитных экономик государств региона требуют иных 
мер и подходов. 

От себя же добавим, что осуществление этого амбициозного 
проекта со всеми его экономическими «плюсами» и военно-
политическими «минусами» в любом случае невозможно без кар-
динального улучшения ситуации в Афганистане. 

Подводя итог, можно выделить несколько ключевых, на наш 
взгляд, моментов, обозначившихся к началу президентских выбо-
ров в США 2008 г. 

В рамках доктрины «агрессивного реализма» Вашингтону 
так и не удалось разрешить дилемму «ценностей и интересов». 
Приоритеты американской политики в Центральной Азии посто-
янно менялись, что не позволяло выстроить их четкую иерархию. 
Оставался открытым вопрос, что представляет для США наиболь-
шую ценность: энергетические ресурсы или военное присутствие и 
сотрудничество в сфере безопасности, или же прозрачность выбо-
ров и свобода СМИ. Пока за океаном рассуждали о том, что Моск-
ва является слабым игроком в регионе, вдруг выяснилось, что там 



 141

уже укоренились такие интеграционные структуры с участием 
России, как ЕврАзЭС, ОДКБ и ШОС. У США же механизм, обес-
печивающий взаимодействие с центральноазиатскими странами на 
постоянной основе, отсутствует. И еще. Линия на ускоренную де-
мократизацию государств региона не оправдала себя не потому, 
что те категорически отказывались от демократических преобра-
зований, а потому, что она не учитывала их мировоззренческие 
традиции. Для восточных обществ всегда была характерна склон-
ность к постепенным и неспешным переменам. 

Все эти проблемы достались в наследство новой админист-
рации во главе с Б. Обамой. Сейчас в «мозговых центрах» США 
предпринимается попытка переосмыслить стратегию Вашингтона 
в Центральной Азии, приблизив ее к современным геополитиче-
ским реалиям. Как представляется, они как раз подталкивают к 
тому, чтобы превратить этот регион в зону активного междуна-
родного сотрудничества в целях обеспечения его безопасности и 
устойчивого экономического развития. Начавшаяся «перезагруз-
ка» российско-американских отношений открывает в этом плане 
широкое окно возможностей. Во всяком случае, общие интересы у 
России и США в Центральной Азии, несомненно, присутствуют. 
Насколько успешно их удастся реализовать, покажет будущее, 
Россия к совместной работе готова.  

«Вестник Российской нации»,  
М., 2011 г., № 4–5, c. 297–314. 

 
 
Леонид Васильев,  
старший научный сотрудник (ИДВ РАН) 
НЕКОТОРЫЕ ОСОБЕННОСТИ БОРЬБЫ  
С ТЕРРОРИЗМОМ В ЦЕНТРАЛЬНОЙ  
И ЮЖНОЙ АЗИИ 
 
Причины терроризма, экстремизма и сепаратизма в  

Центральной и Южной Азии лежат как в плоскости исторических 
условий формирования государств этих регионов и общих тенден-
ций мирового развития, так и субъективных факторов, связанных с 
внутренней политикой расположенных там государств. Поэтому, 
рассматривая причины распространения и особенности проявле-
ния терроризма и экстремизма в данной части Азии, необходимо 
учитывать как национальные особенности соответствующих 
стран, так и обстановку в соседних с ними государствах, которая 



 142

объективно влияет на общее развитие ситуации в этой части  
Евразии. 

На сегодня главная угроза распространения терроризма и 
экстремизма для государств Центральной и Южной Азии исходит 
из Афганистана. Здесь, несмотря на проводящуюся международ-
ной коалицией во главе с США уже почти десять лет антитеррори-
стическую операцию, обстановка далека от нормализации. Заяв-
ленные цели Вашингтона – создать в этой стране дееспособную 
армию и эффективные силы безопасности, способные противосто-
ять экстремистам, а также заложить экономическую основу поли-
тической стабильности в ней, – все еще не достигнуты. В общем 
плане обстановка в Афганистане в настоящее время характеризу-
ется следующим. 

1. Происходит расширение территории, подвластной движе-
нию «Талибан». Войска коалиции более или менее контролируют 
только города, где дислоцируются их гарнизоны. Даже в ходе от-
носительно успешной операции в провинции Гельменд вооружен-
ные формирования талибов уничтожить не удалось: они просто 
сменили места дислокации. То же произошло в результате взятия 
так называемого «центра логистики наркотиков» в г. Маруджа в 
феврале 2010 г. По сообщениям информационных агентств, потери 
талибов в этом месте составили до двух десятков человек, тогда как, 
по данным разведки, там располагалось не менее 1000 боевиков. 

2. Сохраняется широкая поддержка «Талибана», Исламской 
партии Хакматиара и других сил сопротивления иностранной ок-
купации, которая, по некоторым данным, достигает 3/4 населения 
страны. К тому же, стремясь снизить свои потери, НАТО все чаще 
прибегает к воздушным ударам, которые приводят к жертвам сре-
ди мирного населения, усиливая рост антизападных и антиправи-
тельственных настроений. 

3. Становится все более очевидной неспособность режима 
X. Карзая переломить негативную ситуацию в стране, усугубляе-
мую тотальной коррупцией в органах власти, из-за чего с трудом 
удалось обеспечить его победу на последних выборах. 

4. Происходит беспрецедентное наращивание производства 
наркотиков. Несмотря на последние пиар-акции в СМИ на тему 
борьбы с наркопроизводством в Афганистане, коалиция не в со-
стоянии реализовать эффективные меры по борьбе с этим злом как 
из-за саботажа их участвующими в наркобизнесе реальными поли-
тическими силами страны, в том числе представителями властных 



 143

структур, так и опасения вызвать этим еще более активное проти-
водействие населения. 

Не снижаются повсеместная безработица и массовая нищета 
населения, способствующие распространению бандитизма и кри-
минализации жизни афганского общества. 

Из этого видно, что для США и их союзников в Афганистане 
складывается патовая ситуация. В связи с этим Вашингтон коррек-
тирует свою стратегию действий в этой стране. Среди ее положе-
ний присутствуют и заявления о возможном выводе оттуда своих 
воинских контингентов. 

Однако полного оставления ими этой страны ожидать вряд 
ли стоит. Политика США в Евразии показывает, что американцы 
приложат максимум усилий для сохранения своего контроля над 
Афганистаном. Это находится в русле реализации их концепции 
создания региона «Большая Центральная Азия», сохранение при-
сутствия в котором даст им рычаг воздействия на геополитические 
процессы на пространстве всего континента. К тому же появив-
шиеся данные о том, что на севере Афганистана возможно наличие 
крупных запасов нефти и газа, еще больше повышает их интерес к 
данным территориям.  

С другой стороны, сами по себе разговоры об уходе из Аф-
ганистана могут принести Вашингтону определенные дивиденды. 
Мировое сообщество, особенно страны Центральной и Южной 
Азии, отдает себе отчет о том, что в этом случае почти неизбежен 
приход к власти талибов. А это – нарастание напряженности и 
прямая угроза безопасности для соседей, прежде всего Пакистана 
с его ядерным оружием и государств Центральной Азии с их запа-
сами урана. Осознание же перспективы такого развития событий 
будет делать их сторонниками новых инициатив США в данном 
регионе.  

Не может оставаться в стороне от ситуации в Афганистане и 
не учитывать возможных направлений её развития и крупнейшая 
международная организация региона – ШОС. Ее руководство уже 
не первый год предпринимает усилия для содействия правительст-
ву республики по стабилизации обстановки в стране. В настоящее 
время активизирован диалог в рамках Организации по афганской 
тематике. Его участники признают важность использования по-
тенциала ШОС как одного из участников международного меха-
низма сотрудничества в борьбе с террористической и наркотиче-
ской угрозами. 



 144

Так, на специальной конференции по Афганистану, прове-
денной под эгидой ШОС в Москве в марте 2009 г., было отмечено, 
что государства – члены ШОС поддерживают усилия правительст-
ва Афганистана и международного сообщества, направленные на 
восстановление социально-экономической стабильности в этой 
стране, строительство в ней демократических институтов, повы-
шение боеспособности национальной армии и полиции, а также 
эффективности деятельности правоохранительных органов. При-
чем подчеркивался взаимозависимый характер вызовов, с которы-
ми сталкиваются Афганистан и регион в целом. К ним относятся: 
продолжающаяся террористическая активность в регионе, а также 
нарастание производства и оборота наркотических веществ, дохо-
ды от которых являются источником финансирования террористи-
ческой деятельности как в Афганистане, так и за его пределами, 
что представляет серьезную угрозу стабильности всего региона. 

На конференции была подчеркнута необходимость укрепле-
ния международного и регионального сотрудничества в противо-
действии наркоугрозе, в том числе по линии ООН, ОДКБ, СНГ, ЕС 
и ОБСЕ, а также объединения усилий всех заинтересованных го-
сударств и организаций по созданию «поясов антинаркотической и 
финансовой безопасности» в регионе. 

В плане противодействия терроризму прозвучал также при-
зыв к скорейшему принятию Всеобъемлющей конвенции о между-
народном терроризме, а также созданию региональных антитерро-
ристических международно-правовых инструментов. Государства – 
члены ШОС призывали мировое сообщество к противодействию 
попыткам идейной экспансии терроризма, к неукоснительному 
соблюдению резолюции 1624 СБ ООН от 2005 г., осуждающей 
любые террористические акты независимо от мотивов и побужде-
ний при их осуществлении. Со своей стороны, участники конфе-
ренции заявили о наращивании усилий по пресечению террори-
стической угрозы путем активизации использования потенциала 
Региональной антитеррористической структуры ШОС и улучше-
ния подготовки соответствующих сил на совместных антитерро-
ристических учениях в рамках Организации. 

Итогом конференции стало принятие Плана действий ШОС 
и Исламской Республики Афганистан, конкретизирующего совмест-
ные усилия сторон, в котором на направлении борьбы с террориз-
мом предусматривается: усиление пограничного контроля; нала-
живание обмена информацией о деятельности террористов и их 
организаций, а также опытом борьбы с ними; оказание содействия 



 145

в поимке и передаче террористов; проведение совместных опера-
ций по противодействию террористическим угрозам; создание эф-
фективных механизмов предотвращения и пресечения террори-
стической деятельности; подключение на поэтапной основе 
спецслужб Афганистана к взаимодействию в рамках ШОС по 
борьбе с терроризмом в регионе; получение совместными усилия-
ми информации о террористических организациях, угрожающих 
безопасности государств – членов ШОС и Республики Афгани-
стан; создание механизма экспертных консультаций по линии  
Региональной антитеррористической структуры ШОС и соответ-
ствующих органов Афганистана; выявление и перекрытие источ-
ников и каналов финансирования террористических организаций. 

В области борьбы с незаконным оборотом наркотиков пре-
дусматривается: проведение сравнительного анализа соответст-
вующей правовой базы государств – членов ШОС, а также ее со-
вершенствование для расширения сотрудничества в борьбе с 
незаконным оборотом наркотиков и их прекурсоров; межведомст-
венный информационный обмен; проведение совместных опера-
ций по пресечению деятельности наркосиндикатов; контроль за 
оборотом наркотических средств, психотропных веществ и их 
прекурсоров; противодействие легализации доходов, полученных 
от незаконного оборота наркотических средств, психотропных ве-
ществ и их прекурсоров; подготовка кадров для антинаркотиче-
ских структур. 

В заключительном документе отмечено, что регулярный 
диалог на базе ШОС по вопросам совместного противодействия 
угрозам безопасности в регионе с привлечением заинтересованных 
государств и международных организаций может эффективно до-
полнить уже существующие международные форматы противо-
действия здесь вызовам терроризма, незаконного оборота нарко-
тиков и организованной преступности. 

 
Внутриполитическая обстановка в Пакистане  
как один из источников активизации  
террористической деятельности в регионе 
 
К основным причинам распространения и активизации дея-

тельности террористических организаций в Пакистане можно от-
нести следующие. 

1. Резкий прирост населения страны в сочетании с массовой 
безработицей, особенно среди молодежи. 



 146

2. Территориальные споры с Индией (Кашмир) и Афгани-
станом (линия Дюранда). 

3. Слабость национальной экономики. По уровню социаль-
но-экономического развития Пакистан занимает 144-е место в ми-
ре. В 2009 г. обстановка в Пакистане еще более осложнилась в  
связи с мировым экономическим кризисом. Это выразилось в де-
фиците продовольствия, в стремительном подорожании топлива, в 
обесценивании национальной валюты и массовом оттоке ино-
странного капитала. 

4. Высокий уровень религиозности населения, при котором, 
по некоторым данным, ортодоксальные исламисты составляют 
98,7% его общей численности. 

В настоящее время основными политическими силами в Па-
кистане являются: 

– Пакистанская народная партия парламентариев, возглав-
ляемая избранным в 2008 г. президентом А. Зардари, из членов 
которой состоит центральная администрация страны;  

– движение «Талибан»;  
– Пакистанская мусульманская лига (лидер – Н. Шариф), 

стоящая на позициях фундаментализма, и ряд других исламских  
организаций;  

– пакистанская армия. 
При этом позиции Пакистанской народной партии парла-

ментариев обеспечиваются поддержкой крупных землевладельцев 
юга страны и ее промышленных кругов. Движение «Талибан» опи-
рается на широкую поддержку населения северных провинций. 
Одним из ведущих его лозунгов является борьба за создание само-
стоятельного государства на северо-западе Пакистана, где прожи-
вают пуштунские племена. С этой целью они готовят условия для 
свержения светского правительства Пакистана и установления в 
стране исламского режима по типу иранского. На данной плат-
форме они блокируются с исламскими фундаменталистами. При-
чем и те, и другие склонны активно использовать методы террора 
для достижения своих целей. 

В связи с этим следует отметить, что одной из немаловаж-
ных причин такого положения дел выступают просчеты в полити-
ке США, проводимой до недавнего времени в этом регионе. Так, 
использование американцами двойных стандартов в виде принци-
па деления террористов на «хороших» и «плохих» в течение де-
сятков лет не только содействовало «воспитанию» целых поколе-
ний местных террористов, но и способствовало утверждению 



 147

мнения в определенных кругах общества, что терроризм является 
одним из неотъемлемых атрибутов современной политической 
борьбы.  

К такому мнению приходят многие аналитики и даже поли-
тики. В свое время бывший президент Пакистана П. Мушарраф 
возложил на США и страны Запада ответственность за нынешнюю 
ситуацию в его стране и соседнем Афганистане. Выступая в штаб-
квартире Евросоюза в Брюсселе, он заявил, что нынешнее положе-
ние вещей в регионе – прямое следствие событий 26-летней давно-
сти, когда Пакистан, США и другие страны Запада активно  
поддерживали движение моджахедов, действовавших против кон-
тингента советских войск в Афганистане. «Мы вместе запустили 
джихад, привлекая моджахедов со всего мусульманского мира. 
Мы создали “Талибан”, снабдили его оружием и пустили в Афга-
нистан. А в 1989 г. все наши союзники покинули Пакистан, оста-
вив нас с 30 тыс. вооруженных моджахедов и движением “Тали-
бан” в придачу». 

Действующий ныне президент А. Зардари заявляет, что его 
страна страдает от «раковой опухоли терроризма». И уже через 
несколько часов после того, как он в своем первом президентском 
обращении к нации пообещал искоренить терроризм, боевики взо-
рвали бомбу у отеля «Марриот», жертвами которой стали 53 чело-
века и 271 – получили ранения. 

На сегодня самым сильным государственным институтом в 
Пакистане, способным противостоять терроризму и экстремизму, 
является армия. Даже когда у власти находилось гражданское пра-
вительство, основные решения по управлению страной принима-
лись армией. При П. Мушаррафе она еще глубже внедрилась в по-
литику и экономику государства. Практически любую сколько-
нибудь значимую государственную структуру возглавлял армей-
ский офицер в отставке. 

Однако, оценивая возможности, а также степень желания 
руководства вооруженных сил бороться с терроризмом и экстре-
мизмом, тем более совместно с США, необходимо учитывать сле-
дующее. 

1. 60 лет двустороннего сотрудничества Исламабада и  
Вашингтона не убедили пакистанцев в незыблемости такого по-
ложения, тем более в свете сближения США и Индии. Поэтому 
армейское руководство вынуждено «страховаться» на случай воз-
можного полного ухода американцев и изменения внутренней по-
литической ситуации. 



 148

2. Не секрет, что многие офицеры пакистанской армии, осо-
бенно представители спецслужб, поддерживают тесные связи с 
группами боевиков, в том числе и со сторонниками талибов.  
Армия и разведслужбы Пакистана не одно десятилетие использо-
вали религиозные партии для пополнения своих рядов. Представи-
тели исламских экстремистов задействовались при подавлении 
националистов в 1971 г. в тогдашнем Восточном Пакистане, вое-
вали с советскими войсками в 1980-х годах в Афганистане, актив-
но привлекались для диверсионных акций в Кашмире. Вследствие 
этого можно констатировать, что в самом мощном институте госу-
дарственной власти в Пакистане имеется достаточно широкий 
слой людей, которые при определенных обстоятельствах могут 
поддержать приход к власти исламских экстремистов. 

3. Пакистанские военные и представители спецслужб «не 
поддаются» давлению США и по большинству вопросов старают-
ся отстаивать национальные интересы, что, кстати, и явилось од-
ной из основных причин «принуждения к отставке» президента 
П. Мушаррафа. Так, армейское руководство категорически против 
проведения любых военных операций коалиционных войск на  
своей территории. Кроме того, оно резко выступает против меж-
дународной инспекции государственных ядерных объектов в Па-
кистане.  

4. Слаборазвитые гражданские институты в настоящее время 
не способны установить в стране демократические порядки. Более 
того, сами американцы считают армию наиболее реальной силой  
в борьбе с терроризмом, а поддержка ими демократических сил в 
стране – скорее способ сдерживания амбиций военных.  

Наряду с движением «Талибан» и исламскими радикалами 
методы террора активно применяют и пакистанские сепаратисты, 
в частности Армия освобождения Белуджистана и Белуджская ли-
беральная армия, целью которых тоже является создание своего 
независимого государства – Великого Белуджистана. 

Провинция Белуджистан занимает 48% территории страны, а 
проживают на ней лишь 5% населения. Белуджи – этнос, большая 
часть которого живет в Пакистане и Иране. Есть они и в Афгани-
стане. После раздела Британской Индии, а впоследствии отделения 
от Пакистана Бангладеш этнический состав Белуджистана изме-
нился кардинально, в основном за счет переселенцев – мухаджи-
ров. Мигранты оказались более активными в экономической дея-
тельности и через некоторое время сосредоточили в своих руках 
значительную часть экономики провинции. В настоящее время 



 149

потомки этих мигрантов в основном определяют социально-
экономическое развитие и политическую ситуацию в этой провин-
ции. Кстати, бывший президент Пакистана П. Мушарраф – выхо-
дец из мухаджиров. Но такое положение дел не устраивает  
белуджей. 

Немаловажным фактором, влияющим на ситуацию в про-
винции, является наличие в ней значительных запасов нефти и га-
за. Проблема заключается в том, что, получая значительные при-
были от эксплуатации газовых и нефтяных месторождений 
Белуджистана, федеральный центр слабо инвестирует инфраструк-
турное и экономическое развитие провинции. Кроме того, белуджи 
постоянно указывают на «несправедливое» представительство 
«малых провинций» в парламенте Пакистана. Так, в соответствии 
с пропорциями численности населения, Пенджаб представлен в 
Национальном собрании 55% мест, в то время как Белуджистан – 
5%.Это, по мнению этнического меньшинства, существенно огра-
ничивает возможности «легальных» способов борьбы за развитие 
их малой родины, а следовательно, создает предпосылки для веде-
ния борьбы с использованием террористических методов дости-
жения своей цели. 

Учитывая тот факт, что движение «Талибан» совместно с 
лидерами пуштунских племен стремится создать на северо-западе 
Пакистана самостоятельное государство, а сепаратисты Белуджи-
стана – выступают за образование Великого Белуджистана, неко-
торые эксперты не исключают распада и «балканизации» Паки-
стана. Причиной такого развития событий могут стать 
гражданская война между племенами, возможная талибанизация 
отдельных провинций или отстранение от власти светского прави-
тельства с последующей борьбой за обладание ядерным оружием. 
Причем, сепаратистам могут оказать помощь соседние государства 
(Индия, Иран, Китай и даже Афганистан), которые заинтересованы 
в ослаблении Пакистана и установлении контроля над его энерге-
тическими запасами. 

К особенностям проявления терроризма в Пакистане в на-
стоящее время можно отнести следующее: значительное расшире-
ние «географии» террористических акций (если ранее основные 
теракты отмечались на территории племен федерального управле-
ния, в Северо-Западной пограничной провинции и Белуджистане, 
то после событий в Красной мечети в июле 2007 г. террористы раз-
вернули активную деятельность в Исламабаде, Пенджабе,  
Синде и других городах); рост числа терактов, осуществляемых 



 150

пакистанскими смертниками (к примеру, 3 из 4 террористов-
смертников, участвовавших в акции в Лондоне в 2005 г., были па-
кистанцами); нарастание в последнее время тенденции постепен-
ной утраты местными террористическими организациями нацио-
нального характера и превращение их в ячейки международных 
террористических организаций. 

Следует также отметить, что ныне ряд государств, помимо 
США и их союзников, также стали предъявлять требования к па-
кистанскому руководству по усилению противодействия терро-
ризму. Так, Саудовская Аравия, Египет и Алжир требуют выдачи 
боевиков – граждан этих стран; Дели обвиняет Исламабад в подго-
товке и засылке на территорию Индии сепаратистов; Китай, Узбе-
кистан и другие государства Центральной Азии требуют пресече-
ния деятельности на контролируемых Пакистаном территориях баз 
уйгурских сепаратистов, боевиков «Исламского движения Узбеки-
стана» и других террористических организаций, проникающих 
оттуда на территории их стран; Россия и центральноазиатские го-
сударства требует от властей Пакистана пресечения деятельности 
клерикалов, осуществляющих материально-финансовую поддерж-
ку чеченских боевиков и исламской оппозиции в Центрально-
Азиатском регионе, а также оказания любой помощи талибам. 

Отношения между Пакистаном и Афганистаном тоже оста-
ются сложными, хотя объективно оба государства заинтересованы 
в их нормализации. Это подтверждается довольно регулярными 
встречами их президентов, последняя из которых состоялась в мае 
2009 г. в Тегеране. В то же время не так давно Кабул обвинил  
Исламабад в подготовке покушения на афганского президента на 
параде в столице 25 июня 2008 г. Представляется, что препятстви-
ем для налаживания этого процесса являются: слабость централь-
ной власти в обоих государствах; непризнание Кабулом «линии 
Дюранда» в качестве границы между Афганистаном и Пакиста-
ном; нахождение на территории Пакистана 2,5–3 млн. афганских 
беженцев; активные действия «Талибана» на территории обеих 
стран; политика в регионе некоторых внешних государств, стре-
мящихся использовать противоречия между Афганистаном и  
Пакистаном в собственных интересах. 

И все же под давлением мирового сообщества Исламабад 
предпринял усилия по противодействию распространению терро-
ризма, сепаратизма и экстремизма в стране. Причем следует отме-
тить, что, несмотря на недовольство армейского руководства  



 151

отставкой П. Мушаррафа, армия принимает активное участие в 
этой борьбе. 

Так, в мае 2009 г. пакистанская армия начала масштабные 
боевые действия в районе Макаланд (Северо-Западная провинция), 
в частности в долине Сват. Летом того же года боевые действия 
продолжились в Южном Вазиристане. Причем проведение этих 
операции активно поддерживали американцы. В связи с этим 
спецпредставитель американского президента Р. Холбрук заявил, 
что «причина, по которой США считают Пакистан одним из важ-
нейших, если не наиважнейшим, приоритетом, состоит в том, что 
экстремисты в этой стране угрожают непосредственно им». 

Следует отметить, что в ходе указанных действий против та-
либов пакистанская армия имела определенный военный успех. 
Важным явилось и то, что столь масштабные операции пакистан-
ская армия впервые проводила на своей территории, а значит, па-
кистанское руководство признало боевиков «Талибана» угрозой 
собственному государству. 

К основным итогам войсковых операций пакистанской ар-
мии в долине Сват и Южном Вазиристане следует отнести сле-
дующее.  

1. Проведение данных операций силами только пакистан-
ской армии без участия войск США и НАТО способствовало кон-
солидации пакистанского общества и укреплению суверенитета 
Пакистана. 

2. Эти операции подняли авторитет Пакистана в глазах  
мирового сообщества как государства, активно противостоящего 
международному терроризму. 

3. События в долине Сват и Южном Вазиристане показали 
слабость местной администрации, ее неумение оперативно решать 
сложные социально-экономические проблемы. Армия вновь вы-
шла на первое место в общественной жизни страны, став гарантом 
целостности государства. 

4. С военной точки зрения, ход операций выявил ряд недос-
татков в действиях пакистанской армии, что, скорее всего, даст 
толчок к ее перевооружению и оснащению более современным 
оружием.  

Однако следует отметить, что за время боевых действий в 
2009 г. была практически разрушена экономическая инфраструк-
тура долины Сват и Южного Вазиристана, разорваны все линии 
электропередач Северо-Западной пограничной провинции. Госу-
дарство получило около 2,5 млн. беженцев, многочисленные жерт-



 152

вы среди мирного населения и гуманитарную катастрофу в  
районах боевых действий. 

В то же время, по некоторым данным, талибы не были пол-
ностью разгромлены. Они, скорее всего, рассредоточились: одни 
ушли в горы, другие скрылись в равнинных землях, а часть попы-
тались перебраться в соседние страны, в том числе в государства 
Центральной Азии. По заявлениям лидеров «Талибана», их движе-
ние не сломлено, и они «никогда не прекратят свою борьбу». И к 
таким заявлениям, а также к фактам, подтверждающим это, нужно 
относиться с полной серьезностью. 

«Возможность изменения ситуации в Афганистане»,  
М., 2011 г., с. 74–87. 

 
 
Р. Омаров,  
политолог 
СОБЫТИЯ «АРАБСКОЙ ВЕСНЫ»  
В КОНТЕКСТЕ ВНЕШНЕЙ ПОЛИТИКИ  
ИСЛАМСКОЙ РЕСПУБЛИКИ ИРАН 
 
В конце XX – начале XXI в. на Арабском Востоке произо-

шел ряд очень важных геополитических изменений.  
Во-первых, впервые за всю новейшую историю произошла 

исламская революция, и в Иране был реализован «исламский про-
ект» развития.  

Во-вторых, после падения Советского Союза образовалось 
новое геополитическое пространство, где ведущую роль пытаются 
играть Соединенные Штаты. Однако в то же время усилилось со-
перничество за региональное лидерство среди самих стран этого 
региона (Иран, Саудовская Аравия, дореволюционный Египет), к 
которым примкнула и Турция после неудачных попыток вступить 
в Европейский союз. 

Несомненно, большого внимания заслуживает Иран и его 
«исламский проект». Несмотря не все заявления нынешнего руко-
водства о невмешательстве во внутренние дела других стран и  
отказе от идеи экспорта революции в другие страны, события  
последнего десятилетия показывают совершенно обратное. В от-
ношении шиитских общин в других странах Иран проводит поли-
тику их сплачивания вокруг Тегерана с целью обеспечения своей 
внешней политики. Это Ирак, Ливан, Азербайджан, страны Пер-
сидского залива, Афганистан, Йемен, Азербайджан. События  



 153

этих последних лет в таких странах, как Ирак, Сирия, Ливан, Бах-
рейн, наглядно показывают, что от завещания аятоллы Хомейни, 
который сказал: «Мы желаем экспортировать нашу революцию, но  
не при помощи меча, а посредством пропаганды», – никто не  
отходит. 

Амбиции Ирана не заканчиваются шиитским миром. Уже 
начиная с 90-х в Иране заговорили о том, что страна в ближайшем 
будущем должна превратиться не только в ведущую региональную 
державу на Ближнем и Среднем Востоке, особенно в зоне Персид-
ского залива, но и должна войти в число великих держав мира, и 
стремление создать ядерное оружие обусловлено, в первую оче-
редь, именно этим. И взаимоотношения Ирана с арабскими стра-
нами обусловлены не только национальными, но и идеологиче-
скими (исламскими) интересами. 

И сейчас на первом месте после соседей во внешней полити-
ке Ирана стоит исламский мир, а не Израиль, как полагают многие. 
Антиизраильская риторика – это всего лишь один из инструментов 
популизма в исламском мире. 

Хорошо известно, что ни аятолла Хомейни, ни аятолла Ха-
менеи не считали себя какой-то отдельной, только шиитской,  
частью исламского мира. Любопытны их высказывания по этому 
поводу: «Хочу отметить, что мой религиозно-политический завет 
адресован не только великому иранскому народу, но и всем му-
сульманским народам и угнетённым всего мира всех национально-
стей и любого вероисповедания»; «Любой успех, которого дости-
гает иранский народ, является одновременно и успехом всей 
исламской уммы, но и любой удар, наносимый врагом по ИРИ и 
иранскому народу, направлен в то же время на всю исламскую 
умму». Несмотря на использование мусульманской риторики, 
Иран не забывает о своих национальных интересах, что отражает-
ся на формировании внешней политики страны, на характере ее 
отношений с отдельными арабскими странами и тенденциях раз-
вития этих отношений. 

Отношения Ирана с арабо-исламским миром прошли не-
сколько важных этапов. 

В 80-е годы в Иране под руководством имама Хомейни был 
разработан внешнеполитический курс Исламской Республики 
Иран, который стал осуществляться путем экспорта исламской 
революции, проводимой как военными, насильственными метода-
ми, так и мирными средствами, политическим путем. Тегеран на 
этом этапе явное предпочтение отдавал военным методам. 



 154

В первую очередь Иран хотел применить эту модель по  
отношению к Ираку. Осуществлению этого плана должен был  
помочь ряд факторов: Ирак первым начал войну, и Тегеран был 
вынужден вступить; в Ираке около 60% населения составляли 
шииты, которые должны были помочь разгромить Ирак и сверг-
нуть суннитского президента Саддама Хусейна. После превраще-
ния Ирака в исламскую республику по иранскому образцу намеча-
лось распространить «исламскую революцию» в Афганистан и 
Ливан, где также имелись крупные общины шиитов. Для осущест-
вления своих планов иранские власти стали предпринимать прак-
тические меры.  

Однако на Ближнем Востоке попытка осуществить экспорт 
революции путем прямого вмешательства не увенчалась успехом, 
кроме Ливана, где с помощью КСИР в 1982 г. была создана партия 
«Хезболла», которая активно проводит политику Ирана в этом ре-
гионе. К тому же сам авторитет КСИР после ирано-иракской вой-
ны сильно упал, так как основная вина за неудачные действия 
иранской армии на последних этапах возлагалась на них. 

По тому же сценарию Иран пытался распространить свое 
влияние в странах Персидского залива, где главным соперником 
была Саудовская Аравия. Здесь Иран работал в двух направлени-
ях: во-первых, активно использовал рабочих-шиитов из восточных 
областей страны, где сосредоточены важные нефтедобывающие 
предприятия; во-вторых, поездка иранских паломников в хадж в 
80-е превратилась в своего рода попытку начать антимонархиче-
ские выступления в стране. Каждый год во время хаджа иранские 
паломники активно распространяли свою литературу и пытались 
организовывать антиправительственные митинги и демонстрации. 

По схожему сценарию в 80-е годы действовал Иран во всех 
странах Персидского залива, Ближнего и Среднего Востока. 

В целом этот период можно охарактеризовать следующим 
образом: во-первых, все проходило под глобальными лозунгами. 
Это идея о создании «Соединенных Штатов Ислама», где руково-
дящую роль будет играть Иран, это и призывы Хомейни к созда-
нию 20-миллионной армии с резервом в 100 млн. человек для  
осуществления «первой волны» экспорта исламской революции  
и т.д.; во-вторых, для достижения этих целей Иран стал претворять 
в жизнь политику так называемой первой волны исламского воз-
рождения, стержнем которой стал курс на экспорт исламской 
(иранской, шиитской) революции в другие страны, прежде всего 
исламские. Фактически этот курс отличался агрессией и экспан-



 155

сионизмом, где на первом плане были военные, насильственные 
методы, особо проявившиеся в отношении к Ираку, Афганистану 
и Ливану. Наряду с этим в арабских странах применялись и полу-
военные приемы, включавшие в себя терроризм и подрывные  
действия в таких странах, как Саудовская Аравия, ОАЭ, Бахрейн и 
др. И, наконец, этот курс предполагал в арабских странах Африки 
мирные невоенные акции. 

Естественно, это вызвало волну возмущения со стороны 
этих стран. Особенно негативное отношение наблюдалось в тех 
странах, где большинство населения составляют мусульмане-
сунниты, которые считают шиитов еретиками. К тому же эта рево-
люция прямо угрожала существующим формам правления,  
особенно монархиям Персидского залива. 

Именно поэтому и в силу ряда других причин идея активно-
го экспорта революции оказалась безуспешной. И в Иране в конце 
80-х заговорили о необходимости серьезных перемен. В частности, 
было решено отказаться от насильственного курса на экспорт ис-
ламской революции и перейти к более мирным, невоенным мето-
дам, или экспорту исламской культурной революции. 

В 90-е годы в Иране шел постепенный отход от этого курса. 
Очень наглядно это проявилось во время нахождения на посту 
президента Хакани, который на первое место поставил интересы 
страны и пытался установить дружеские отношения со всеми 
странами региона и даже начать хорошие партнерские отношения 
со странами Европы. Однако в это же время в Иране начало уси-
ливаться влияние духовенства во главе с аятоллой Хаменеи, кото-
рый активно выступал против этого курса, и в начале XXI в. иран-
ская внешняя политика начала возвращаться к курсу открытого 
противостояния с Западом и странами Персидского залива, прави-
тели которых неоднократно призывали США начать военную опе-
рацию против Ирана. Также на территории многих стран – соседей 
Ирана проживает шиитское меньшинство, которое рассматривает-
ся суннитскими правителями в качестве «пятой колонны», нахо-
дящейся на службе у Ирана. 

События «арабской весны» дали очень хорошую возмож-
ность для стран этого региона упрочить свое влияние. Сейчас мож-
но долго рассуждать о том, кто за этим стоит: Иран, Саудовская 
Аравия, США, Турция. На мой взгляд, определить это на данном 
этапе невозможно. Это будет возможно, когда мы увидим плоды 
этих революций, когда станет ясно, кто получает от этого наиболь-
шую выгоду. Сейчас же ясно то, что эти все процессы неоднородны. 



 156

Тунисскую, египетскую революцию и события в Йемене можно 
охарактеризовать как антизападные, антиамериканские, чего нель-
зя сказать о событиях в Ливии и Сирии.  

На мой взгляд, эти события начались как антизападные, 
происламские, так как в Тунисе единственной силой, которая мог-
ла совершить революцию таким путем, была исламская партия 
«Ан-Нахда», также сложно предположить, как развивалась бы си-
туация в Египте, если бы движение «Братья-мусульмане» открыто 
не призвало народ выйти на улицы и свергнуть диктатуру Мубара-
ка. Однако потом каждая держава попыталась использовать эту 
волну массовых антиправительственных выступлений в своих це-
лях. Например, США и их ближайшие союзники, о ком совершен-
но точно можно говорить, что в дальнесрочной перспективе они 
очень сильно проиграли (США потеряли одного из своих самых 
больших союзников на Ближнем Востоке в лице Хосни Мубарака). 
Такая же ситуация в Тунисе, где на парламентских выборах уже 
победила умеренная исламистская партия «Ан-Нахда». Такое же 
развитие событий ждет и ситуация в Йемене, где шансы остаться у 
власти Али Абдуллы Салиха просто ничтожны. Еще неизвестно, 
как будут развиваться события в Бахрейне, Иордании и других 
прозападно настроенных странах. Об этом также говорит то, что 
США уже считаются с «Братьями-мусульманами» и ищут контак-
та, хотя до этого эта организация считалась террористической. 
Уже потом США использовали эту волну для своих целей в Ливии 
и устранения ненавистного правителя, который открыто противо-
стоял около полувека; по схожему сценарию развиваются и собы-
тия в Сирии, американское руководство уже не раз заявляло о воз-
можности проведения военной операции против президента 
Башара Асада. 

На мой взгляд, в этой ситуации сейчас важно другое. Важно 
оценить возможности стран и предложить варианты развития со-
бытий. Именно интересы Ирана затрагивают события во всех араб-
ских странах, возможно, кроме Ливии, куда Иран не пустили Запад 
и Турция, но степень заинтересованности Ирана и выгоды очень 
разнятся по странам.  

Об «иранской» угрозе на современном этапе заговорили еще 
в начале века, когда король Иордании Абдалла II озвучил тезис 
«об опасности для арабских государств образования «шиитского 
полумесяца» от Ирана через Ирак к Ливану». 

Наиболее перспективной для Ирана выглядит ситуация в 
Египте. Здесь к власти, если не на этих выборах, то с большой до-



 157

лей вероятности на следующих, придут «Братья-мусульмане», и 
здесь перед Ираном откроются большие возможности для заклю-
чения с этой страной военно-стратегического союза, что невоз-
можно было при Мубараке, который, во-первых, был одним из 
главных союзников США в регионе, и, во-вторых, Египет при  
Мубараке активно пытался вместе с Иорданией и странами 
ССАГПЗ создать военный щит против Ирана, особенно в условиях 
ослабления Ирака. 

Египет Хосни Мубарака почти целых три десятилетия был 
антиподом исламского Ирана: в Каире правил по сути антиислам-
ский светский режим, который почти дружил с Израилем, не верил 
в возможность уммы и иные популярные почти 1300 лет в ислам-
ском мире политические проекты, за исключением политических 
свобод поддерживал всякие другие свободы и вместо хомейнист-
ского принципа «ни Запад, ни Восток», определяющего антаго-
низм Ирана со всеми центрами силы, дружил и с Западом, и с Вос-
током. Американский союзник Мубарак поддерживал отличные 
отношения с Россией, с Европой, с арабскими странами, с Израи-
лем, да и в общем-то со всеми, кроме Ирана, режим которого он 
оценивал почти в тех же выражениях, что и американские прези-
денты. 

В пользу этого также говорят сведения, которые просочи-
лись в прессу после скандальных публикаций Wikileaks, где  
тогдашний генерал и нынешний глава переходного правительства 
Омар Сулейман говорит о «конкретной» иранской угрозе и помо-
щи Тегерана организации «Братья-мусульмане». 

Генерал Сулейман заявил: «Египет страдает от конкретного 
иранского вмешательства посредством их сателлитов ХАМАС и 
“Хезболлы”, от поддержки Ираном “Братьев-мусульман”. Мы мо-
жем только надеяться на то, что Иран прекратит поддержку 
“Братьев-мусульман”». 

Также иранское руководство в лице аятоллы Хаменеи офи-
циально поддержало события египетской революции и заявило, 
что они являются прямым продолжением иранской революции 
1978–1979 гг.; даже несмотря на довольно-таки жёсткий и грубый 
ответ на это со стороны «Братьев», иранское руководство не отхо-
дит от своего курса на открытую поддержку революционных со-
бытий в Тунисе, Египте и других странах. 

Тем более Иран уже имеет большой опыт открытого прове-
дения такой политики в Судане и организацией ХАМАС. В Судане 
«Братья-мусульмане» во главе с Хасаном ат-Тураби поддержали и 



 158

поддерживают идеи и принципы учения Хомейни. Ат-Тураби  
считает, что исламская революция в Иране является неким приме-
ром прихода к власти исламистов. И Иран, как известно, оказывал 
Судану огромную материальную помощь и продолжает это  
делать. 

По тому же принципу строятся и отношения Ирана с органи-
зацией ХАМАС, которую Иран также активно поддерживает. На-
глядным примером служит то, что Ахмадинеджад во время своего 
визита в Сирию отдельно встретился с одним из руководителей 
ХАМАС, Халидом Машалем. 

По данным социологического опроса, проведенного Pew  
Research Center в декабре 2010 г., 30% египтян относятся с симпа-
тией к движению «Хезболла» и 49% – к ХАМАС. 

Очевидно, что Иран по тому же принципу будет строить 
свои отношения и с египетскими «Братьями-мусульманами». Если 
задаться вопросом, почему именно с «Братьями-мусульмана- 
ми», а не с другими, более радикальными направлениями в исламе, 
как, например, салафитами, то причина здесь кроется в идеологии 
этих направлений. У салафитов на первом месте стоит вероубеж-
дение (акыда), по которому шииты в лучшем случае считаются 
«заблудшими мусульманами». По большому счету никакое актив-
ное сотрудничество с салафитами не может получиться, что  
наглядно можно проследить в критике иранскими духовными ав-
торитетами Саудовской Аравии не столько за проамериканскую 
политику, сколько за официальную салафитскую идеологию в 
стране. И даже если руководство КСА пойдет на активное  
сотрудничество с Ираном, то народ совершенно точно не поддер-
жит такую политику, так как салафитская идеология строится  
на трех основных столпах: строгое единобожие; отвержение  
любых новшеств; критика всеобщего таклида (бездумное следова-
ние какой-либо одной школе исламской правовой мысли или уче-
ному). 

Из этого видно, что шииты в глазах саудитов-салафитов яв-
ляются и отошедшими от единобожия, и нововведенцами (араб. 
мубтади), и придерживающимися таклида. 

В качестве другого примера можно привести политику  
Ирана в Афганистане в 90-е годы, которая носила сильно выра-
женный антиталибский характер. Талибы, которые находились под 
сильным идеологическим влиянием КСА, не признавали шиитов  
настоящими мусульманами, а политику Ирана не считали ислам-
ской, что чуть не привело к войне в этом регионе между талибами 



 159

и Ираном. Поэтому автор данной работы считает совсем непра-
вильными публикации некоторых западных аналитиков, которые  
постоянно обвиняют Иран в том, что он помогает «Аль-Каиде» и 
талибам, так как те же «Аль-Каида» в Ираке и «Талибан» в Афга-
нистане и Пакистане постоянно предпринимают враждебные  
действия против шиитов. 

Совсем по-другому обстоит дело с «Братьями-мусульма-
нами», у которых во главе угла стоит не вероубеждение (ислам-
ское «акыда»), а политические интересы. Эти принципы сформу-
лированы еще такими основоположниками партии, как Хасан  
аль-Банна, Сайд Рамадан и др., которые во главу угла поставили 
принцип: «Забудем, что у нас вызывает разногласия, и объединим-
ся на том, что нас объединяет». Это наглядно подтвердил и сам 
Сайд Рамадан, который открыто поддержал исламскую револю-
цию в Иране. К тому же официальная риторика и Ирана, и  
«Братьев-мусульман» носит явный антиизраильский, антизапад-
ный характер, что очень сильно сближает их. 

Так что уход Мубарака открывает для Ирана широкие ре-
гиональные возможности, не воспользоваться которыми было бы 
преступлением для любого состоявшегося и амбициозного госу-
дарства, каким и является Исламская республика. 

По этой схеме Иран сможет строить отношения и с другими 
исламскими странами в случае прихода к власти партий близких к 
«Братьям-мусульманам». Что уже произошло в Тунисе, где на 
парламентских выборах победила партия «Ан-Нахда». 

Еще более перспективной для Ирана выглядит ситуация в 
Йемене, где проживает значительная часть шиитов-зейдитов, с ко-
торыми нынешнее правительство Йемена проводило очень жест-
кий курс. 

Если ставить вопрос: почему любую общину шиитов вне 
Ирана можно считать потенциальным союзником Ирана, то здесь, 
с одной стороны, нужно понимать, какую роль играет религия в 
жизни населения в арабских странах, и с другой – учитывать тот 
факт, что почти все религиозные авторитеты шиитов всего мира 
получают высшее религиозное образование в университетах Кума 
и Мешхеда, и, следовательно, они изначально проирански  
настроены. 

Иранские власти также изначально поддерживали выступле-
ния в Ливии против Каддафи, но одновременно были против за-
падного вмешательства в страну. И сейчас после убийства Кадда-
фи и вывода войск НАТО иранское руководство положительно 



 160

отзывается о факте свержения Каддафи, видимо, пытаясь найти 
союзника в лице не «Аль-Каиды», а организаций, подобных 
«Братьям-мусульманам», в Ливии. 

Однако все вышеперечисленные перспективы Ирана – это 
всего лишь одна сторона медали. С другой стороны, ни Иран, ни 
США, ни Израиль, ни Россия не заинтересованы в переходе волны 
этих революций за Синай (исключение для Ирана составляет  
Иордания). 

Это, в первую очередь, события в Сирии. Свержение алавит-
ских кланов в Сирии может обернуться для Ирана полным крахом 
своей внешней политики в этом регионе. Если нынешняя сирий-
ская власть будет свергнута и Сирия пойдет на сближение с Иор-
данией и странами ССАГПЗ, то Иран окажется фактически отре-
занным от очень важного геостратегического региона. Поэтому 
Иран сейчас делает все для того, чтобы события в Сирии не пошли 
по ливийскому сценарию, который, по мнению автора, единствен-
но возможен здесь для свержения Башара Асада. Это отнюдь не 
означает, что новое руководство Сирии вообще не будет сотруд-
ничать с Ираном, просто Иран потеряет то влияние в регионе, ко-
торое он сейчас имеет. Здесь интересы Ирана и России полностью 
совпадают. 

Также сложно предположить, что в Сирии все пойдет по еги-
петскому сценарию, так как у Сирии есть мощные союзники в ли-
це Ирана, «Хезболлы» и России, чего не было у египетского пре-
зидента, от которого все сразу отвернулись. Здесь, на мой взгляд, 
для быстрого свержения Башара Асада возможен только ливий-
ский сценарий развития событий, или же очень жестокая и долгая 
гражданская война внутри страны, в которой этноконфессиональ-
ный состав очень разнородный (сунниты, алавиты, друзы, курды, 
арабы-христиане и др.).  

Также эти революции могут отрицательно повлиять на си-
туацию внутри самого Ирана, активизировать действия оппозиции 
во главе с Мир-Хосейном Мусави, который также поддержал еги-
петскую революцию и заявил, что такое произошло только из-за 
того, что египетское правительство фальсифицировало выборы, 
недвусмысленно намекая и на выборы в самом Иране. 

Несомненно, что все эти события «арабской весны» носят 
очень неоднородный и противоречивый характер, и Иран здесь 
может приобрести многое (в Египте, Тунисе, Ливии, Йемене, Бах-
рейне), но также может многое потерять (в Сирии в случае свер-
жения Б. Асада, например). В такой же ситуации находятся  



 161

Соединенные Штаты и их союзники, которые, на мой взгляд, не 
являлись зачинателями этих процессов, но которые сумели ис-
пользовать их в своих интересах (убийство Каддафи, санкции про-
тив Сирии и намеки на военную операцию в этой стране). Единст-
венный геополитический игрок, который только выиграет от 
«арабской весны», – это Турция во главе с Эрдоганом. В пользу 
этого говорит и то, что почти все эти происламски настроенные 
силы в этих странах взяли за модель приход в Турции к власти 
Партии справедливости. И реакция в этих странах на недавний ви-
зит Эрдогана наглядно демонстрирует это. 

«Взаимодействие мировых цивилизаций: История  
и современность», М., 2011 г., с. 110–122.  

 
 
О. Пересыпкин,  
доктор исторических наук 
(советник ректора Дипломатической  
академии МИД РФ) 
ЙЕМЕНСКАЯ РЕСПУБЛИКА: НАЗАД В БУДУЩЕЕ  
 
В настоящее время диалог цивилизаций, культур или рели-

гий вошел в повседневную жизнь политических элит практически 
всех государств мира. Ученые и дипломаты, политики и религиоз-
ные деятели пытаются найти общий знаменатель нашей непростой 
жизни, которую все хотят сделать лучше, спокойнее, без терро-
ристов и коррупционеров. Говоря о диалоге цивилизаций, мы, в 
частности, имеем в виду диалог разных религий – христианства и 
ислама, иудаизма и ислама, христианства и буддизма и др. Однако 
цивилизации и религии расколоты сегодня на различные течения, 
школы, секты и сами нуждаются в поиске согласия и взаимопони-
мания, без которых диалог на более высоком уровне  вряд ли будет 
продуктивным.  

Примеров внутрицивилизационных, или межконфессио-
нальных, локальных конфликтов накопилось достаточно много.  
В Ираке мусульмане-сунниты и мусульмане-шииты продолжают 
конфликтовать, причем нередко конфликты принимают формы 
масштабных столкновений. Сторонники ФАТХ и ХАМАС в сек-
торе Газа учинили кровавые разборки, которые унесли десятки 
жизней, однако, к счастью, в мае 2011 г. стороны договорились о 
межпалестинском согласии. Разумеется, в основе внутрицивилиза-
ционных конфликтов лежат политические причины, различные 



 162

подходы к решению острых внутриполитических проблем и внеш-
неполитической ориентации. Пожалуй, самым характерным при-
мером такой непростой ситуации, перегруженной межконфессио-
нальными конфликтами и внутриполитическими проблемами, 
является ситуация в Йеменской Республике, арабском государстве 
на юго-западе Аравийского полуострова.  

Анализ складывающейся сегодня в Йемене ситуации тем бо-
лее заслуживает внимания, что по сведениям, полученным из за-
рубежных средств массовой информации, южнойеменский город 
Занжибар в дельте Абъян захватили члены «Аль-Каиды», а конфе-
дерация йеменских племен хашид, которую вместе с большим пле-
менем бакиль в монархический период называли «крыльями  
зейдитского имамата», отказала в поддержке президенту Йемена 
Али А. Салеху. Об этом заявил шейх Садык аль-Ахмар, нынешний 
вождь конфедерации племен хашид, хотя сам президент Йемена по 
своей религиозной принадлежности является мусульманином-
зейдитом и происходит из племени сахнан, входящего в конфеде-
рацию.  

В настоящее время улицы йеменской столицы и других  
городов заполнены демонстрантами, требующими отставки прези-
дента Али А. Салеха, проведения политических реформ и улучше-
ния тяжелого социально-экономического положения подавляюще-
го большинства населения страны. Однако этому предшествовали 
другие важные политические события, прежде всего – антиправи-
тельственный мятеж на севере Йемена, проходящий под лозунгами 
возвращения к теократической монархии имамов шиитской секты 
зейдитов. 

К секте зейдитов в настоящее время относят две трети  
25-миллионного населения Йемена. Она возникла в IX в. в север-
ной части страны, в районе города Саада. Основатель секты имам 
аль-Хади и его сторонники поставили своей целью сделать насе-
ление Йемена, принявшее ислам еще при жизни Пророка Мухам-
меда, в 628 г., лояльным исключительно потомкам Пророка. Как 
известно, двоюродный брат Пророка Али Абу Талеб был женат на 
дочери пророка Фатыме. От этого брака родились имам Хусейн и 
его брат Хасан, которые вместе с Али Абу Талебом стали осново-
положниками шиитского направления ислама. Свое название секта 
получила от имени Зейда ибн Али, внука Хусейна, брата пятого 
шиитского имама Мухаммеда аль-Бакира (ум. 732).  

Политическая цель секты зейдитов, согласно догматам ее 
основателей, – создание теократического государства во главе с 



 163

имамом. В Северной Африке (Тунис) в 791–926 гг. существовал 
зейдитский султанат, на севере Ирана в 863–928 гг. были созданы 
небольшие зейдитские эмираты. Под давлением сторонников бо-
лее радикальных шиитских проповедников зейдиты были вынуж-
дены бежать из Ирана на север Йемена, где уже проживали их 
единоверцы. В сегодняшнем Йемене есть семья Дейлеми, пересе-
лившаяся в раннее Средневековье из иранской провинции Дейлем. 
Фамилия семьи – это «нисба», т.е. географическая привязка имени 
к конкретному месту. 

К концу X в. зейдитские проповедники распространили свое 
влияние на большую часть Йемена. В 1904 г. имамом зейдитов 
был избран Яхья бен Хамид эд-Дин, который возглавил освободи-
тельную войну против Османской империи, в состав которой  
входил Северный Йемен. В 1918 г., после развала Османской им-
перии, имам Яхья стал королем независимого Йеменского мута-
ваккилийского королевства, где слово «мутаваккиль» переводится 
как «уповающий на Аллаха». 

Монархический режим был свергнут в результате сентябрь-
ской революции 1962 г., в Йемене началась гражданская война, 
причем район Саады превратился в центр монархических сил, ко-
торые возглавил Мухаммед аль-Бадр, просидевший на троне  
эд-Динов всего несколько дней. Одним из главных пропагандист-
ских тезисов монархистов в то время было утверждение о незрело-
сти йеменского общества и трудности его перехода по этой причи-
не к республиканской форме правления. Именно этот тезис 
сегодня широко используется в пропаганде мятежников на севере 
Йемена, которые утверждают, что возвращение правления зейдит-
ских имамов даст возможность решить социально-экономические 
и политические проблемы. 

Семья аль-Хуси, члены которой возглавили в 2004 г. мятеж 
против режима Али А. Салеха, относится к числу весьма уважае-
мых семей «сейидов», т.е. лиц, ведущих свое происхождение от 
потомков Пророка. Бадр эд-Дин аль-Хуси, отец главарей мятежа 
Хусейна аль-Хуси и Абдель Малика аль-Хуси, до своей смерти 
считался одним из крупнейших в Йемене зейдитских авторитетов 
в области мусульманского права. 

Члены семьи аль-Хуси были в числе основателей организа-
ции «Правоверная молодежь» (Аш-шабаб аль-му’минин), которая 
в период своего формирования призывала к терпимости, отказу от 
экстремизма, выступала за модернизацию вероучений зейдитов. 
Режим Али А. Салеха оказывал материальную и моральную под-



 164

держку этой организации, рассматривая ее как противовес партии 
«Йеменское объединение за реформы» («Ислах»), вокруг которой 
группировались представители племенной верхушки и сторонники 
организации «Братья-мусульмане». Именно поэтому члены семьи 
аль-Хуси могли в течение нескольких лет работать легально, соз-
давать свои религиозные центры, вербовать сторонников среди 
безработной молодежи, собирать пожертвования и открыто изла-
гать ставшую впоследствии радикальной интерпретацию зейдит-
ского вероучения.  

Политическая нестабильность, тяжелое экономическое  
положение, массовая безработица, особенно среди не очень гра-
мотной, но весьма религиозной молодежи (прежде всего в глубин-
ных горных районах, где ситуацию контролируют шейхи племен), 
побудили хусистов взяться за оружие. Они изгнали представите-
лей власти из ряда северных территорий, отказывались платить 
налоги, нередко грозили взять заложников из числа иностранцев, 
выбивая от центрального правительства дополнительные денеж-
ные вливания.  

В январе 2007 г. хусисты выгнали из домов 50 ремесленни-
ков-иудеев, издавна проживающих в провинции Саада. Это пере-
полнило чашу терпения политического руководства Йемена, и 
10 февраля 2007 г. парламент дал официальное разрешение на 
массированное применение силы против мятежников. Наиболее 
активные военные действия имели место в октябре-ноябре 2009 г. 
Под давлением правительственных войск хусисты перешли грани-
цу Саудовской Аравии, захватили военную базу аль-Джабир и 
большие трофеи. Саудовские войска начали военные действия 
против хусистов, что придало этому внутриполитическому кон-
фликту в Йемене региональный характер.  

Али А. Салех и его окружение были против интернациона-
лизации внутриполитического конфликта, к чему стремились ху-
систы, рассчитывавшие на поддержку Ирана, Ирака и Ливии. Пра-
вители Государства Катар в июне 2007 г., не дав никаких 
разъяснений, вмешались в переговоры хусистов и официальных 
властей, добивавшихся прекращения военных действий. В Санаа 
были вынуждены приветствовать «братскую инициативу» богато-
го Катара, подчеркнув при этом, что проблема хусистов не имеет 
международного характера. Посредничество Катара объясняется, 
по мнению экспертов, политическими амбициями его правителей 
и, возможно, просьбами Ирана защитить шиитов Йемена от режи-



 165

ма Али А. Салеха, находящегося, как полагают в Тегеране, в орби-
те влияния Саудовской Аравии. 

Анализ имеющейся информации свидетельствует о том, что 
Иран под предлогом защиты зейдитов пытается создать в  
северных районах Йемена подконтрольную ему структуру типа 
ливанской «Хезболлы», инкорпорированной в существующую по-
литическую систему Ливана. Официальные СМИ в Тегеране ис-
пользуют пропагандистскую риторику хусистов и требуют прекра-
тить преследование мятежников, называя события в северных 
районах Йемена «войной против шиитов». В районах, контроли-
руемых хусистами, развеваются желтые флаги ливанской «Хез-
боллы», развешаны портреты ее лидера, шейха Насраллы. В каче-
стве попытки создания шиитского анклава следует рассматривать 
и текст открытого письма зейдитских богословов президенту Али 
А. Салеху с предложением сделать город и окрестности Саады 
«закрытой зоной», запретить в ней деятельность саудовских вах-
хабитских центров и отозвать правительственных чиновников, не 
исповедующих зейдитского вероучения. Дело в том, что в мае 
1990 г. Северный Йемен (Йеменская Арабская Республика) и Юж-
ный Йемен (Народно-Демократическая Республика Йемен) объе-
динились в одно государство – Йеменскую Республику. Члены 
большинства йеменских племен придерживаются зейдитского 
толка ислама, а остальные принадлежат к ортодоксальному сун-
нитскому его направлению. В процессе формирования органов 
власти зейдиты оказались на юге страны, а сунниты – на севере, в 
зейдитских районах. 

Правительство Йемена, не желая интернационализации  
конфликта на севере страны, по дипломатическим каналам пыта-
лось разъяснить Тегерану ситуацию, однако успеха не достигло. 
Более того, одна из улиц Тегерана была названа именем убитого 
Хусейна аль-Хуси, с тем чтобы «увековечить его имя». Более ус-
пешной оказалась работа йеменского руководства с Ливией: Али 
А. Салех лично встретился с М. Каддафи и убедил его не вмеши-
ваться во внутренние дела Йемена. 

Арабские страны Персидского залива объективно заинтере-
сованы в прекращении вооруженного конфликта на севере Йеме-
на, поскольку около 15% населения стран этого региона являются 
шиитами. Шииты проживают в нефтедобывающих восточных 
районах Саудовской Аравии, имеют влиятельные общины в Госу-
дарстве Катар и султанате Оман, а на Бахрейне составляют  
70% населения этого небольшого королевства. Массовые протест-



 166

ные выступления в начале 2011 г. на Бахрейне формировались 
именно в шиитской среде, причем они приняли такой масштаб, что 
побудили Саудовскую Аравию и ОАЭ выступить в защиту коро-
левской семьи Бахрейна. Кстати, члены правящей семьи аль-
Халифа, как и семей аль-Сауд и аль-Сабах в Кувейте, являются 
выходцами из бедуинского племени анейза, которое и сегодня ко-
чует в северной части Аравийского полуострова и в Сирийской 
пустыне. Поэтому саудовцы фактически помогали своим прожи-
вающим на о. Бахрейн родственникам по крови и по религиозным 
убеждениям. 

В январе 2010 г. была достигнута договоренность о прекра-
щении огня на севере Йемена. Хусисты обязались сдать тяжелое 
вооружение, передать карты минных полей, прекратить вооружен-
ное сопротивление и отказаться от агитации за воссоздание зей-
дитского имамата. Со своей стороны, режим Али А. Салеха дол-
жен выпустить из тюрем арестованных хусистов, отказаться от их 
преследования, создать смешанную комиссию по выработке пла-
нов экономического развития северных районов. Правительство 
Йемена начало выполнять свои обещания, однако хусисты до  
последнего времени не сдали тяжелого оружия и не передали кар-
ты минных полей, которых, скорее всего, у них просто нет. На-
чавшиеся в начале 2011 г. по примеру Туниса и Египта выступле-
ния в йеменских городах отодвинули на задний план проблему 
хусистов и их попыток создать в районе Саады зейдитский имамат. 

Население Йемена отличается большой религиозностью и 
приверженностью исламским традициям. Независимо от полити-
ческих воззрений, жители Йемена гордятся тем, что ислам был 
принят в стране еще при жизни Пророка Мухаммеда, а большин-
ство его ближайших сподвижников, так называемые ансары – на-
зывают число 12 тыс. бойцов, – были выходцами из йеменских 
племен. Более того, один из углов священной Каабы в Мекке на-
зывается Рукн аль-Йемен, т.е. «Угол Йемена». В 1933–1934 гг.  
между Йеменским мутаваккилийским королевством и Саудовской 
Аравией разразилась война, которая закончилась победой Сауди-
тов и солидными для них территориальными приобретениями. Ко-
гда саудовский представитель спросил, где йеменцы хотели бы 
провести саудовско-йеменскую границу, Абдалла аль-Вазир, глава 
йеменской делегации, назвал Рукн аль-Йемен на священной Каабе. 

Мусульманское право положено в основу судебной системы 
и общественной жизни Йемена, повсеместно работают школы по 
изучению Корана, проводятся конкурсы чтецов Корана, идет ак-



 167

тивное приобщение молодежи к мусульманским обрядам. Все это 
способствует консервации исламских традиций и сохранению вы-
сокого авторитета мусульманских богословов и шариатских судей. 

Подобная обстановка создает благоприятные условия для 
деятельности экстремистских мусульманских организаций, в кото-
рые охотно вступают молодые люди, живущие в глубинных  
районах страны, в большинстве безработные. Достаточно сказать, 
что организация «Братья-мусульмане» работает в Йемене с 1940-х 
годов прошлого века, а член ее руководства, алжирец Фудейль 
Варталани, стал государственным министром в правительстве за-
говорщиков, убивших в 1948 г. имама Яхью. Существованию яче-
ек организации «Аль-Каида» на территории Йемена способствуют, 
по мнению экспертов, пережитки племенного строя в стране и то 
обстоятельство, что ее основатель Усама бен Ладен был родом из 
Хадрамаута, восточной провинции Йемена. Однако некоторые 
эксперты арабских стран считают, что «Аль-Каида» и ее мифиче-
ский основатель Усама бен Ладен, убитый при загадочных обстоя-
тельствах, являются «проектом США» с целью создания сильного 
врага, для борьбы с которым необходимы огромные средства для 
силовых структур и ВПК США и стран НАТО.  

В настоящее время «Аль-Каида» имеет лагеря в Йемене в 
районах Абъян, Шабва и Архаб. Правительственные войска не ре-
шаются на наземную операцию против «Аль-Каиды», ограничива-
ясь периодической бомбардировкой наземных объектов.  

Режим Али А. Салеха ведет двойственную политику в отно-
шении «Аль-Каиды». В стране проходят аресты и даже казни чле-
нов «Аль-Каиды». Однако наряду с этими жесткими мерами Али 
А. Салех и лица из его ближайшего окружения публично заявляют 
о готовности вести переговоры с террористами и содействовать их 
переходу к нормальной жизни. «Диалог – это лучший путь... и да-
же с “Аль-Каидой”, если ее члены сложат оружие», – заявил Али 
А. Салех в январе 2010 г. Столь «тревожно мягкий подход» к тер-
рористам вызывает озабоченность США, которые считают своим 
долгом помогать всему миру в борьбе против международного 
терроризма, в частности «Аль-Каиды». США и Великобритания 
рассматривали вопрос о формировании спецподразделения для 
отправки в Йемен, планировали привлечь султанат Омана и его 
спецназ или направить международный контингент для борьбы с 
«Аль-Каидой» на территории Йемена. Однако все эти проекты не 
были реализованы в результате активного противодействия прави-
тельства Йемена. 



 168

Мягкая позиция режима Али А. Салеха в отношении «Аль-
Каиды» объясняется тем, что большая часть населения Йемена в 
известной степени симпатизирует членам «Аль-Каиды», активно 
борющимся против «новых крестоносцев» – формулировка бен 
Ладена 2004 г. – в лице США и их союзников, оккупирующих 
Ирак и Афганистан, выступающих против Исламской Республики 
Иран и поддерживающих Израиль в его борьбе против палестинцев.  

Али А. Салех в узком кругу своих сторонников говорил, что 
безработная 15–17-летняя молодежь, которая получила начальное 
и даже среднее образование, с интересом смотрит телевизионные 
передачи о странах Европы, США и соседних нефтедобывающих 
арабских государствах. Молодые люди в Йемене, живущие в бед-
ности, в тяжелых бытовых условиях где-то в горах под гнетом 
шейхов племен, понимают, что они никогда не будут жить так хо-
рошо и сытно, как телевизионные герои. В этот момент к этим мо-
лодым людям подходит проповедник – от «Аль-Каиды», «Братьев-
мусульман» или хусистов – и предлагает им начать бороться за 
«свое светлое будущее». При этом вручают каждому автомат Ка-
лашникова и 10 долл. США. Эти парни вливаются в отряд, сфор-
мированный из таких же юнцов, насмотревшихся цветных карти-
нок по телевидению и наслушавшихся рассказов своих 
родственников, которым повезло уехать за границу и найти рабо-
ту. Этих мальчишек ловят, отнимают оружие и отправляют домой, 
поскольку сажать их в тюрьму, кормить и охранять было бы  
накладно для небогатого государства. Проходит какое-то время, 
этих мальчишек ловят в другом месте, и история повторяется. Мне 
лично известен факт, когда охрана одной тюрьмы в Йемене выпус-
тила арестованных членов «Аль-Каиды» и вместе с ними ушла в 
горы. В этих условиях любой перегиб в борьбе с «Аль-Каидой», 
как справедливо полагают официальные власти Йемена, неминуе-
мо приводит к росту внутриполитической напряженности. 

Одной из проблем, которая волнует политическое руково-
дство Йемена, считается антиправительственная деятельность 
южнойеменских сепаратистов. Эта проблема несколько выбивает-
ся из концепции диалога цивилизаций и религий, но деятельность 
сепаратистов проходит в районах, где работает «Аль-Каида» и 
сильны пережитки племенных традиций. 

Идея йеменского единства была в программах политическо-
го руководства двух йеменских государств – Йеменской Арабской 
Республики, созданной в 1962 г. на обломках теократической  
монархии зейдитов, и Народной Демократической Республики  



 169

Йемен, образованной в 1967 г. на базе английских протекторатов 
Южной Аравии. Отношения между двумя государствами склады-
вались не всегда дружественно, однако идея йеменского единства 
пробивала себе дорогу. Всего было подписано 43 документа по 
проблемам единства между двумя йеменскими государствами.  

Особенно активно процесс пошел после распада Советского 
Союза, который содействовал южнойеменским марксистам, и по-
следовавшего после этого ухудшения социально-экономической 
ситуации Южного Йемена, оказавшегося фактически в междуна-
родной изоляции по причине поддержки левацких элементов в со-
седних арабских странах (компартия Саудовской Аравии, Фронт 
освобождения Дофара, Фронт освобождения Бахрейна и стран За-
лива, палестинские организации экстремистского толка и др.).  
В условиях социалистической ориентации Южного Йемена при-
влечь иностранные инвестиции и организовать добычу нефти в 
районах Шабва и в Хадрамауте, о наличии запасов которой знали 
давно, было практически невозможно. Поэтому объединение двух 
йеменских государств, с одной стороны, отвечало национальным 
чаяниям йеменского народа и, с другой, создало условия для при-
влечения иностранных инвестиций и развития национальной эко-
номики. Именно это ставится в заслугу Али А. Салеху, который 
терпеливо, с большим тактом добивался йеменского единства.  

22 мая 1990 г. Северный и Южный Йемен объединились в 
единую Йеменскую республику. Северянин Али А. Салех был из-
бран президентом нового государства, Али Салем аль-Бейд, быв-
ший Генеральный секретарь ЦК Йеменской социалистической 
партии, стал вице-президентом, а южанин Абу Бакр Аттас –  
премьер-министром. В августе 1993 г. после зарубежной поездки 
аль-Бейд вернулся в Аден и потребовал отчета о расходовании 
средств, получаемых от экспорта нефти. Он обвинил Али А. Сале-
ха также в том, что после объединения по его указанию было уби-
то 150 членов ЦК ЙСП. 

Первое вооруженное столкновение произошло в конце апре-
ля 1994 г. и переросло в гражданскую войну, завершившуюся в 
июле 1994 г. победой Али А. Салеха. Аль-Бейд, успевший провоз-
гласить Республику Южного Йемена, бежал в соседний султанат 
Оман, где получил убежище при условии отказа от политической 
деятельности против режима Али А. Салеха. 

Главные требования южнойеменских сепаратистов сегодня – 
устранение дисбаланса в кадровых назначениях на руководящие 
посты и увеличение финансирования проектов экономического 



 170

развития южных провинций. Они не исключают в будущем созда-
ния в этих провинциях независимого государства. Основными ор-
ганизаторами публичной критики остаются аль-Бейд, высланный 
из султаната Оман и находящийся сегодня в Западной Европе, а 
также южнойеменский деятель Али Насер Мухаммед, проживаю-
щий в Дамаске. Наиболее серьезные выступления сепаратистов 
произошли в провинции Абъян, где активно работает «Аль-
Каида», в районах Дале и Лахедж. Несмотря на жесткую риторику 
и критику сепаратистов – Али А. Салех называет их предателями, 
убийцами, шпионами и иностранными агентами, – официальные 
власти не видят в их движении серьезной угрозы. Однако столь 
жесткие оценки подтолкнули некоторых местных полицейских 
чинов на применение карательных мер в отношении задержанных 
в ходе демонстраций и вооруженных столкновений в Адене,  
Абъяне, Дале и Радфане. 

Ядро движения южнойеменских сепаратистов составляют 
бывшие члены ЙСП с завышенными личными амбициями и лица, 
не получившие заметных должностей в государственных структу-
рах единого Йемена. Однако идея отделения южных провинций и 
создания самостоятельного государства не находит массовой под-
держки на юге страны, где хорошо понимают, что даже при полу-
чении значительных доходов от экспорта нефти существование 
экономически жизнеспособного государства на юге Йемена в  
настоящее время весьма проблематично. 

После объединения в Йемене отмечают новый националь-
ный праздник – 22 мая. Поэтому День антимонархической рево-
люции 26 сентября в объединенном Йемене не празднуется так 
широко, как раньше. В то же время никто не отрицает, что рево-
люция 26 сентября 1962 г. и последующее затем выступление 
14 октября 1963 г. южнойеменских патриотов против английских 
колонизаторов и их местных пособников были отправными точка-
ми достигнутого впоследствии единства. 

26 сентября 1991 г. я оказался в Санаа и был на приурочен-
ном ко Дню сентябрьской революции торжественном выпуске ка-
детов военных колледжей. Передо мной четким строем под бра-
вурные марши проходили роты выпускников. А я вспоминал 
северойеменскую армию в период монархии, этих босоногих, 
увешанных патронташами и старыми ружьями «аскери», поющих 
тонкими голосами гимны, славившие «мавляну», т.е. «владыку 
нашего», имама Ахмеда, короля Йеменского мутаваккилийского 
королевства. 



 171

Наша помощь Йемену Северному и Южному в создании на-
циональной армии очень существенна и высоко оценивается руко-
водством и народом этой страны. Особенно сильные чувства ис-
пытал я, когда перед трибуной под звуки знаменитого марша 
«Прощание славянки» прошла рота выпускников колледжа воен-
но-воздушных сил. Оркестр с большим энтузиазмом и точностью 
передал все нюансы этого классического русского марша, бывше-
го когда-то гимном армии Колчака – Верховного правителя Сиби-
ри – и поэтому не исполнявшегося долгие годы в советской России 
публично. Впечатление незабываемое – яркое экваториальное 
солнце и курсанты с автоматами Калашникова наперевес, чеканя-
щие шаг под звуки гимна сибирской Белой армии. 

Демонстрации протеста, бушующие сегодня в Йемене, на-
правлены против лично Али А. Салеха и его команды. Разумеется, 
в стране накопилось много проблем, но уход Али А. Салеха, авто-
ритетного национального лидера, вряд ли решит существующие 
проблемы, которые требуют кропотливой работы и учета всех 
внутриполитических нюансов. 

Поскольку для реализации проектов социально-экономиче- 
ского развития Йемена потребуется по всем меркам значительное 
время, нельзя исключать возможность рецидива мятежных высту-
плений в Йемене под религиозными или иными лозунгами в бу-
дущем. 

По-видимому, Али А. Салеху, правящему Всеобщему на-
родному конгрессу и нынешнему руководству Йемена нужно дать 
возможность поработать над своими ошибками, по крайней мере, 
до окончания президентских полномочий в 2013 г. Насколько это 
возможно сегодня, никто не возьмет на себя смелость утверждать 
определенно. Покушение на Али А. Салеха два месяца назад во 
время пятничной молитвы, серьезные ранения и отъезд йеменско-
го президента на лечение в Саудовскую Аравию создают новую 
ситуацию, развитие которой трудно предугадать. 

Предлагаемая статья не случайно имеет подзаголовок «назад 
в будущее». Ликвидация режима Али А. Салеха, осуществившего 
вековую мечту йеменского народа о единстве Северного и Южно-
го Йемена, создавшего государство со всеми признаками демокра-
тического устройства, такими как двухпалатный парламент, сво-
бодные выборы, свобода слова, наличие многочисленных партий, 
в том числе оппозиционных, и обеспечившего рывок в социально-
экономическом развитии страны, здравоохранении и образовании, 
чревато, по моему мнению, возвращением в прошлое и превраще-



 172

нием Йеменской Республики (кстати, первой и единственной на 
Аравийском полуострове) в «музей Средневековья под открытым 
небом», каким она была ранее. При худшем развитии событий на 
севере Йемена, скорее всего, будет создан зейдитский имамат во 
главе с правителем из семейства аль-Хуси, центральная часть 
страны останется зоной влияния крупных йеменских племен и 
«Аль-Каиды» с их союзниками и вооруженными разборками. 
Древний Хадрамаут, где до 1967 г. существовало два султаната, а 
тысячи жителей, как и известные семьи Бен Ладен, Бен Махфуз и 
другие, перебрались в Саудовскую Аравию, возможно, попросится 
в Саудовское королевство, южнойеменские сепаратисты поспешат 
создать независимое государство, которое вряд ли будет жизне-
способным. 

Возможная «сомализация» Йемена, занимающего важное 
стратегическое положение, создаст новый очаг напряженности на 
Ближнем Востоке и реанимирует застарелые пограничные кон-
фликты с соседними арабскими государствами, удачно разрешен-
ные Али А. Салехом и его командой. Такое развитие ситуации в 
Йеменской Республике вряд ли отвечает интересам йеменского 
народа, арабских государств, да и международного сообщества в 
целом. Именно поэтому следует помочь йеменскому народу нор-
мализовать внутриполитическую ситуацию с учетом положений 
Конституции и существующих законов. Это предложение адресо-
вано не только членам Совета сотрудничества арабских стран За-
лива, США и западным государствам, но и Российской Федерации, 
поскольку наша страна имеет с Йеменом четыре договора о друж-
бе, причем два из них в Москве подписал Али А. Салех. 

«Партнерство цивилизаций – нет разумной  
альтернативы», М., 2011 г., с. 164–177. 

 
 
В. Евсеев, 
кандидат технических наук (ИМЭМО РАН) 
О ДВОЙСТВЕННОСТИ РОЛИ АРМИИ  
НА БОЛЬШОМ БЛИЖНЕМ ВОСТОКЕ 
 
3она нестабильности на Большом Ближнем Востоке, куда 

принято включать не только Ближний и Средний Восток, но и 
страны Магриба, продолжает расширяться. Если раньше говорили 
об израильско-палестинском конфликте, Ираке и Афганистане, то 
теперь, после трагических событий в Тунисе, всколыхнулся весь 



 173

арабский мир. Отставка президента Бен Али стала первой ласточ-
кой для дальнейших потрясений, которые затронули в той или 
иной степени практически все страны. Возникла реальная угроза 
так называемого «эффекта домино», т.е. цепной реакции государ-
ственных переворотов. С этой угрозой в каждом государстве боро-
лись самостоятельно, исходя из наличия внутренних ресурсов, ис-
торического опыта и профессионализма высшего руководства. Как 
следствие, результаты также были различными. В основном пра-
вящим режимам удалось устоять, хотя и пришлось пойти на опре-
деленные уступки оппозиции. Однако этого оказалось недостаточ-
но в Египте, где под давлением как армии, так и международного 
сообщества президент Хосни Мубарак был вынужден сложить 
свои полномочия. Ливия все более погружается в пучину граждан-
ской войны. Смерть Муаммара Каддафи отнюдь не означает ее 
завершения. 

Причины происходящего общеизвестны: высокий уровень 
безработицы, особенно среди специалистов с высшим образовани-
ем, повсеместная коррупция, семейственность правящей элиты и 
крайне низкая степень участия людей в политической жизни стра-
ны. Все это существовало уже давно, и не хватало только повода 
для массовых акций протеста. Таким поводом стал акт демонстра-
тивного самосожжения 26-летнего тунисца Мохаммеда Буазизи.  
В дальнейшем события носили в основном стихийный характер, а 
внешние силы и исламисты на них практически не влияли. При 
этом армия не стала вмешиваться в противостояние президента с 
собственным народом. Но именно она удержала страну от полного 
хаоса, взяв под контроль стратегически важные объекты. 

Существовавшая в Египте исламистская организация «Бра-
тья-мусульмане», которая с 1982 г. косвенно принимала участие в 
парламентских выборах, поддержала акции протеста, но даже не 
попыталась их возглавить. Скорее всего, она учла свой негативный 
опыт 1990-х годов и решила не торопиться, опасаясь прямого 
столкновения с армией. Последняя проводила политику активного 
нейтралитета, что спасло страну от массовых жертв и беззакония. 
Видя, что режим Хосни Мубарака спасти невозможно, армия на-
стояла на передаче всей полноты власти Высшему военному сове-
ту. Но это не означало военного переворота, так как президент 
ушел в отставку добровольно, оставшись на территории страны. 
Высший военный совет обеспечил его охрану, обязался через 
шесть месяцев передать мирным путем власть демократически вы-
бранному лидеру и прекратить, после завершения волнений,  



 174

действие закона о чрезвычайном положении. В качестве уступок 
оппозиции можно также рассматривать роспуск избранного с 
серьезными нарушениями парламента и приостановку действия 
вызывающей многочисленные нарекания Конституции страны. 

Самый худший сценарий реализовался в Ливии, где истори-
чески многочисленные местные племена имели значительную са-
мостоятельность, а стабильность государства обеспечивалась за 
счет лояльности их лидеров. Именно в городе Бенгази, основном 
центре Киренаики (одна из трех провинций, существовавших в 
Объединенном королевстве Ливия в период 1951–1969 гг.), нача-
лись массовые акции протеста. Пытаясь предотвратить эскалацию 
конфликта, правящая власть выпустила из столичной тюрьмы 
«Абу Салим» 110 членов Исламской группы ливийской борьбы. 
Но было уже поздно: 18 февраля противники Муаммара Каддафи 
захватили крупный город Мисрата на востоке страны. Власть  
направила против восставших армию, которая оказалась недоста-
точно надежной. Применение против народа наемников только 
обострило складывающуюся ситуацию. Из Ливии в спешном по-
рядке стали эвакуировать иностранных граждан. Все это привело к 
введению 26 февраля против Муаммара Каддафи, членов его  
семьи и ближайшего окружения санкций со стороны Совета Безо-
пасности ООН. Одновременно была запрещена продажа Ливии 
любых видов оружия, а Международному уголовному суду пору-
чено расследовать обстоятельства гибели ее мирных граждан. 

Описанные выше события заставляют по-новому взглянуть 
на роль армии в разрешении серьезных социально-экономических 
проблем Большого Ближнего Востока. 

 
Египет 

С момента своего создания в 1936 г. армия в Египте всегда 
занимала особое положение в обществе, которое понимало необ-
ходимость постоянного сдерживания основного внешнего против-
ника – Израиля. Ее позиции еще более укрепились в июле 1952 г., 
когда под руководством организации «Свободные офицеры» был 
отстранен от власти король Фарух. 

До середины 1960-х годов роль Вооруженных сил (ВС) в по-
литической жизни Египта неуклонно возрастала. Военные в значи-
тельной степени сформировали новую элиту, заняв ключевые по-
сты исполнительной власти. Так, в 1967 г. все посты губернаторов 
провинций занимали представители армии или полиции, а до  



 175

90% послов являлись выходцами из офицерского корпуса, кото-
рый получил широкие привилегии. Однако сохранялся кастовый 
состав армии, а взаимоотношения солдат и офицеров оставались 
такими же, как и при короле. 

Позднее ВС уже не играли в Египте определяющей роли, но 
они продолжали оказывать существенное влияние на процесс при-
нятия важнейших решений. 

Было бы неверно думать, что армия всегда поддерживала 
действующую власть. Наоборот, военнослужащие неоднократно 
пытались изменить курс страны. Так, в августе 1967 г. Абдель 
Амер, уже снятый с постов вице-президента и командующего ВС, 
попытался организовать заговор с целью свержения Насера. В мае 
1971 г. был отдан под суд генерал Мохаммад Фавзи, ранее ми-
нистр обороны, за несогласие с курсом президента Анвара Садата. 
Осенью 1973 г. был отстранен от власти начальник Генерального 
штаба ВС Арабской Республики Египет (АРЕ), генерал Саад эль 
Шазли, пытавшийся возражать президенту страны. В 1978 г. он 
создал оппозиционный Египетский патриотический фронт, кото-
рый не получил в стране значительной поддержки. В октябре 
1981 г. во время военного парада был убит президент Анвар Садат. 
В 1989 г. был вынужден уйти в отставку министр обороны маршал 
Абу Газаль, пытавшийся сделать из армии «государство в государ-
стве». В мае 1991 г. был снят излишне самостоятельный министр 
обороны генерал Абу Талеб. И это при том, что все президенты: 
Мохаммад Нагиб, Гамаль Насер, Анвар Садат и Хосни Мубарак, – 
были выходцами из военной среды. 

Однако не следует отождествлять с армией ее высший ко-
мандный состав. В целом ВС сохраняли лояльность политическо-
му руководству. Это ярко проявилось после убийства президента 
Садата, когда твердая позиция армии пресекла все попытки исла-
мистов захватить в стране власть, а также в феврале 1986 г. при 
ликвидации антиправительственного выступления солдат внут-
ренних войск.  

В 1990-е годы армия сыграла важную роль в борьбе с исла-
мистами, которые развернули в АРЕ масштабную террористиче-
скую деятельность. Для этого были задействованы военные трибу-
налы, в составе ВС создано специальное антитеррористическое 
подразделение, оказана существенная помощь органам правопо-
рядка, а также усилена деятельность военной контрразведки.  
Одним из результатов этого стало прекращение вооруженной дея-
тельности исламистской организации «Аль-Джамаа аль-Исла-



 176

мийя», представители которой в ноябре 1997 г. убили 62 ино-
странных туриста, прибывших на экскурсию в Луксор. 

Необходимо отметить, что в 1990–2000 гг. руководство АРЕ 
целенаправленно усиливало контроль над армией, проводило по-
литику ее деполитизации, пыталось размыть «надклассовый» ха-
рактер военной касты и ослабить ее самостоятельность. Это было 
оправданно в условиях достаточно стабильного государства,  
но не сейчас, когда военные были вынуждены взять власть в свои 
руки. Как следствие, в военной среде не оказалось лидера, способ-
ного осуществить реформы и не допустить к власти исламистов. 
Хотя некоторые считают, что с подобной ролью мог бы справиться 
генерал-лейтенант Сами Энан, начальник Генерального штаба ВС 
и одновременно командующий сухопутными войсками. Пока он не 
проявил своих президентских амбиций. 

Тем не менее армия в египетском обществе продолжает 
пользоваться уважением и осуществляет важные социальные 
функции.  

Во-первых, многочисленные национальные ВС (600 тыс. че-
ловек во всех силовых структурах) обеспечивают занятость избы-
точной рабочей силы, сдерживая рост безработицы.  

Во-вторых, военная служба является престижной в первую 
очередь для малообразованных и бедных слоев населения из сель-
ской местности, ввиду возможности карьерного роста и высокой 
социальной защищенности.  

В-третьих, военнослужащие активно способствуют эконо-
мическому развитию страны, строя больницы, школы и дороги, 
возводя мосты и осваивая пустынные земли.  

В-четвертых, именно сильные национальные ВС являются 
веским аргументом АРЕ для лидерства в арабском мире.  

В-пятых, только армия может обеспечить Египту стабиль-
ность в переходный период. Следовательно, она и в будущем со-
хранит свое особое положение в обществе. 

Последние события в Египте, когда армия в тяжелые дни  
января-февраля 2011 г. предотвратила сползание страны в хаос 
гражданской войны, только подтвердили это. Национальные ВС 
смогли выступить в качестве верховного арбитра, избежав прямо-
го противостояния с оппозицией. В то же время вооруженные  
силы АРЕ косвенно поддерживали своего представителя – прези-
дента Мубарака вплоть до его отставки, что говорит об их двойст-
венной роли: с одной стороны, они являлись арбитром при разре-
шении конфликта между народом и властью, а с другой – служили 



 177

опорой уходящему режиму. И только дальнейшие события пока-
жут, насколько они смогут справиться с этой трудной ролью в 
дальнейшем. 

 
Ливия 

Получив власть в ходе военного переворота, капитан (позд-
нее полковник) Муаммар Каддафи не стал делать основную ставку 
на армию, начав сложный процесс ее реорганизации. Серьезное 
влияние на это оказал факт того, что в марте 1977 г. Ливия была 
провозглашена Джамахирией, т.е. государством прямого народо-
властия. Как следствие, вместо Министерства обороны и Гене-
рального штаба создали Главное командование, армию разделили 
на «войска отпора» и «войска охраны». Одновременно ввели все-
общую воинскую повинность и разрешили брать на военную 
службу женщин.  

Летом 1977 г. началась война с Египтом, которая носила ско-
ротечный характер и не оказала серьезного влияния на последо-
вавшие события. Тогда, по-видимому, ВС Ливии, при наличии со-
ветских военных советников, еще были способны воевать с 
внешним врагом. Хуже стало в середине 1980-х, когда стала реа-
лизовываться идея о «вооруженном народе», способном, как счи-
талось, заменить армию и полицию. В результате национальные 
ВС лишили монопольного права на осуществление функции обо-
роны страны. Они стали лишь одним компонентом Сил вооружен-
ного народа, куда также вошли пять элитных бригад «войск охра-
ны Джамахирии», формирования Местной народной обороны и 
Вооруженного народного дежурства, а также Исламский панафри-
канский легион первоначальной численностью до 7 тыс. человек, 
сформированный добровольцами и наемниками из Алжира, Егип-
та, Иордании, Нигерии, Пакистана и Туниса. 

Постепенно Муаммар Каддафи полностью отстранил армию 
от участия в политической жизни страны. Возможной причиной 
этого стала предпринятая в августе 1975 г. попытка военного пе-
реворота, организованная его соратником – министром планиро-
вания и научных исследований Омаром Мохейши. В 1985 г. он 
был выдан властями Марокко и расстрелян. По некоторым дан-
ным, неоднократные попытки военных переворотов предпринима-
лись и в первой половине 1980-х годов. 

В период 1980–1986 гг. Ливия провела закупки за рубежом 
крупных партий вооружений и военной техники, несоизмеримые с 



 178

реальными потребностями страны и возможностями националь-
ных ВС по их освоению. Непосредственно в войска поступило от 
30 до 50% закупленного оружия, остальное было складировано, 
часто в неподготовленных для этого местах. Но даже эту часть 
вооружений ливийцы не смогли эффективно использовать ввиду 
низкого профессионального уровня командных кадров и техниче-
ских специалистов. Это ярко проявилось во время вооруженных 
конфликтов с ВС США и в Чаде. Как следствие, существенно 
ухудшилось моральное состояние ВС и усилилось недовольство 
авантюристическим курсом Муаммара Каддафи, который в декаб-
ре 1990 г. объявил о создании «народной гвардии» как альтернати-
вы армии.  

Введенные в апреле 1992 г. против Ливии международные 
санкции негативно сказались на боеспособности ливийских ВС, 
так как они привели к отъезду иностранных специалистов,  
прекращению поставок новых вооружений и запасных частей к 
уже поставленной технике. Частично эту проблему удалось ре-
шить путем нелегальной закупки наиболее дефицитных запасных 
частей и ремонтного оборудования, а также привлечения от 300 до 
500 иностранных военных специалистов по индивидуальным кон-
трактам. Тем не менее боеспособность армии еще более снизилась 
при одновременном усилении влияния на военнослужащих со сто-
роны исламистов. Как следствие, в 1993–1995 гг. были совершены 
попытки военных переворотов. После этого в армии провели мас-
совые чистки, в первую очередь среди офицерского состава. 

В 2000-х годах ситуация продолжала ухудшаться. Так и не 
были возобновлены, во многом под влиянием США, массовые за-
купки вооружений и военной техники. Интенсивность боевой под-
готовки оставалась крайне низкой, укомплектованность воинских 
соединений и частей личным составом составляла 25–30%. У всех 
категорий военнослужащих отмечалось ослабление мотивации к 
службе, несмотря на относительно высокую зарплату кадровых 
военных. 

О непонимании роли армии в обществе свидетельствует сде-
ланное в январе 2006 г. лидером революции заявление о том, что в 
условиях современных войн нет необходимости в тяжелом воору-
жении, а требуются асимметричные методы в виде заминирован-
ных автомобилей и поясов с взрывчаткой. В рамках этого курса 
Ливия в течение многих лет активно оказывала масштабную воен-
ную помощь различным экстремистским и антиправительствен-
ным организациям по всему миру. 



 179

Учитывая вышеизложенное, становится понятным, что ли-
вийские ВС не могли быть эффективно использованы против соб-
ственного народа. Этому также препятствовали следующие  
причины: призывной принцип комплектования (призывники со-
ставляли 56% военнослужащих в сухопутных войсках и 65% в  
военно-воздушных силах), низкая техническая готовность мораль-
но и физически устаревших вооружений и военной техники, малая 
мобильность войск, невысокий уровень подготовки командных 
кадров и технических специалистов. 

Во время последних событий в своем большинстве войска 
охраны Джамахирии сохранили верность правящему режиму. 
Иначе повела себя армия, которая не имела авторитета в обществе. 
Часть ее разбежалась, другая примкнула к восставшим, а третья, 
применив оружие против народа, полностью себя дискредитиро-
вала. Возможно, что войск охраны хватило бы для подавления 
массовых акций протеста безоружных людей. Но Муаммар Кадда-
фи сам создал себе проблему, развернув военную подготовку всего 
населения страны и создав войска Местной народной обороны, 
которые были не только обучены, но и вооружены. В реальности 
он сразу получил вооруженную оппозицию, подавить которую при 
отсутствии армии было достаточно сложно. 

Следовательно, озлобленные постоянными чистками и ре-
формами, плохо обученные и морально деморализованные ВС Ли-
вии уже не могли быть опорой правящему режиму. Они не пользо-
вались уважением как со стороны власти, которая панически 
боялась военного переворота, так и в обществе, которое, по-
видимому, воспринимало их как излишнюю обузу. В этих услови-
ях армия не смогла обеспечить в Ливии стабильность. Более того, 
она раскололась и частично примкнула к враждующим группиров-
кам, что, при развитии событий по негативному сценарию и учи-
тывая нахождение под контролем восставших значительных запа-
сов нефти, ведет к продолжительной гражданской войне. 

 
Алжир 

Национальная народная армия Алжира была создана на базе 
Армии национального освобождения, что ей позволило сразу за-
нять особое место в обществе и унаследовать влияние на принятие 
всех важнейших внутри- и внешнеполитических решений. 

Как и Муаммар Каддафи, министр обороны Хуари Бумедьен 
получил власть в результате военного переворота, состоявшегося в 



 180

июне 1965 г. Он возглавил Революционный совет Алжира и, опи-
раясь на внешнюю помощь со стороны Советского Союза и на  
военных внутри страны, смог обеспечить стабильное развитие го-
сударства вплоть до своей смерти в декабре 1978 г. В этот период 
политическое руководство стремилось утвердить господствующее 
положение Алжира в Магрибе (государства Северной Африки за-
паднее Египта), что стало одной из причин конфронтации с Ма-
рокко по вопросу независимости Западной Сахары. Это требовало 
постоянного повышения технической оснащенности и боеспособ-
ности ВС Египта, которые строились по советским образцам.  

Для Хуари Бумедьена, ставшего в декабре 1976 г. президен-
том страны, армия представляла главную опору, что ей позволяло 
быть над правящей партией – Фронтом национального освобожде-
ния. Это привело к излишней политизации ВС, особенно офицер-
ских кадров и высшего командного звена. 

После смерти президента Бумедьена развернулась острая 
борьба внутри правящей партии, и в итоге страну и партию воз-
главил компромиссный кандидат – координатор армии в рамках 
Революционного совета, полковник Шадли Бенджедид. Став в 
феврале 1979 г. президентом, он попытался выйти из-под контроля 
армии, используя в целом стабильную внутриполитическую  
обстановку и отсутствие серьезных внешних угроз. Президент 
Бенджедид сократил вмешательство государства в экономику и 
ослабил государственный надзор за населением, но не смог вос-
препятствовать ухудшению экономической ситуации после паде-
ния цен на нефть. Как следствие, в октябре 1988 г. прошли массо-
вые акции протеста, подавленные силами полиции и армии. Власть 
попыталась перейти к многопартийной системе государственного 
управления. Однако в конце 1991 г. в первом туре выборов победу 
одержал Исламский фронт спасения. В этих условиях военные от-
менили второй тур и отстранили от власти президента Бенджеди-
да. В стране началась гражданская война. 

В 1990-х годах военные проявили необходимую для борьбы 
с исламистами твердость, в том числе внутри собственных рядов. 
Они не только осуществляли классические военные операции про-
тив мобильных отрядов радикальной оппозиции, но и проводили 
эвакуацию местного населения из опасных зон и вели тщательный 
контроль за перемещением людей. В тяжелейших условиях, при 
отсутствии военной помощи со стороны России или Запада, армия 
смогла сохранить целостность страны и не допустить к власти  



 181

исламистов. Этим она подтвердила свою лидирующую роль в об-
ществе.  

В последнее десятилетие роль ВС в политической жизни 
Алжира стала ослабевать. Этому способствовали следующие при-
чины: омоложение руководящих военных кадров, назначение в 
2004 г. начальником штаба армии генерал-майора Салаха Ганди, 
преданного нынешнему президенту Абделю Бутефлике, постепен-
ный переход к контрактному принципу комплектования.  

Армии Алжира также свойственна некоторая двойствен-
ность, хотя и в меньшей степени, чем в Египте. Это проявляется в 
том, что, находясь в постоянном силовом противостоянии с исла-
мистами, военнослужащие, в свою очередь, подвергаются их 
влиянию. В этих условиях нельзя быть абсолютно уверенными в 
надежности алжирских ВС. 

 
Марокко 

Королевская армия Марокко возникла в 1956 г., когда страна 
получила независимость. Именно тогда разрозненные партизан-
ские отряды были сведены в корпуса, командование над которыми 
приняли король Мухаммед V и генерал М. Уфкир, который стал 
единственным министром обороны страны. С 1972 г., после не-
удачной попытки генерала Уфкира осуществить государственный 
переворот, исполнение этих обязанностей, как и начальника Гене-
рального штаба, было возложено на монарха (непосредственное 
руководство осуществляет генеральный инспектор), который при 
реализации внутренней политики стал больше опираться на элит-
ное формирование ВС – жандармерию. В частности, под ее  
контроль были переданы склады с вооружением. Это привело к 
существенному снижению боеготовности королевской армии и 
затруднило управление войсками. 

Одновременно с целью ослабления протестных настроений 
офицерам был предоставлен широкий комплекс различного рода 
льгот. Среди командного состава наряду с арабами появились и 
берберы, которые стали назначаться даже на высшие командные 
должности. Самым важным критерием продвижения по службе 
стала личная преданность правящему режиму. 

Наиболее серьезным испытанием для королевской армии 
стал продолжавшийся 16 лет (вплоть до 1991 г.) вооруженный 
конфликт в Западной Сахаре. Это привело к значительному увели-
чению численности ВС и росту бюджетных расходов. Как следст-



 182

вие, в настоящее время достаточно многочисленная (свыше 
200 тыс. военнослужащих) марокканская армия считается в Афри-
ке подготовленной на высоком уровне. Воинская служба хорошо 
оплачивается и является весьма престижной ввиду социальной за-
щищенности и устойчивых военных традиций среди марокканцев. 
Однако рядовой и сержантский состав, а также некоторая часть 
офицеров королевской армии находятся под влиянием исламистов. 
Об этом свидетельствует предпринятая в мае 1991 г. при участии 
военных попытка государственного переворота, за которой после-
довала масштабная чистка в войсках. 

Марокканская армия не играет заметной роли в политиче-
ской жизни страны. В целом она сохраняет верность монархиче-
скому режиму. Однако нет уверенности, что армия готова к подав-
лению массовых акций протеста, особенно под исламистскими 
лозунгами. Следовательно, и этой армии характерна некоторая 
двойственность. 

 
*     *     * 

Таким образом, в большинстве государств Северной Африки 
армия выполняет двойственную роль. С одной стороны, она явля-
ется главным гарантом национального суверенитета и безопасно-
сти. Как правило (за исключением Ливии), национальные ВС 
пользуются авторитетом в обществе, а военная служба является 
престижной, дает гарантированный материальный достаток, пре-
доставляет возможность карьерного роста и позволяет приобрести 
определенный статус в обществе. 

Исторически военные в этом регионе занимали особое по-
ложение, оказывая порой определяющее влияние на принятие 
важнейших решений внешней и внутренней политики страны, что 
приводило к политизации армии, активно участвовавшей в раз-
личных государственных и военных переворотах. Наиболее харак-
терно это для Мавритании, как бы застывшей в 1960-х годах. Во 
всех остальных государствах, включая Египет и Алжир, команд-
ный состав старается минимизировать свое участие в политической 
жизни. Еще более критично в армии относятся к подавлению массо-
вых акций протеста собственного народа, не желая становиться  
между властью и обществом. Такая двойственность, по-видимому, 
характерна и для других неспокойных регионов земного шара. 

«Триединство. Россия перед близким Востоком  
и недалеким Западом», М., 2011 г., с. 115–143. 



 183

Т. Джакоби,  
Манчестерский университет (Великобритания)  
«МУСУЛЬМАНСКАЯ УГРОЗА», НАСИЛИЕ  
И ДЕПОЛИТИЗИРУЮЩИЕ ЭЛЕМЕНТЫ  
«НОВОГО КУЛЬТУРАЛИЗМА»* 
 
Автор критически рассматривает широко распространив-

шееся в настоящее время представление о том, что политическое 
насилие может быть объяснено некой причиной, лежащей вне по-
литического поля, а именно врожденной человеческой склонно-
стью к агрессии, более присущей одним людям по сравнению с 
другими. Именно это воззрение, внедренное в массовое сознание в 
связи с балканскими событиями в 90-е годы, теперь используется 
для того, чтобы продемонстрировать якобы изначально зловред-
ную природу ислама. «Под воздействием предполагаемой бес-
смысленности так называемых “новых форм военных действий”, 
ведущихся где-то за семью морями, и все более бросающейся в 
глаза “религиозности” мусульманской активности как у себя дома, 
так и за рубежом, фокус в поиске причин данной активности сме-
стился от политической мотивации к подчеркиванию роли, кото-
рую играют  культура, идеология и представления атaвиcтичecкoго 
характера».  

С окончанием «холодной войны» термин «культура» стал 
использоваться все чаще, насыщаясь политическим смыслом.  
Каждая культура, согласно данной точке зрения, имеет некую 
только ей присущую природу, которая и определяет стиль полити-
ческого поведения ее представителей. Таким образом, оказывает-
ся, что не рыночный характер экономики и не демократическое 
государственное устройство являются главными причинами миро-
любия, как это широковещательно внушалось прежде, – а некие 
культурные особенности, которым неведомым образом удалось 
превратиться в своего рода вторую природу того или иного со-
циума. Подобные представления стало модным подтверждать 
«эволюционистскими нарративами» – попытками представить со-
циальную жизнь логическим продолжением биологии в чистом 
виде (с якобы присушим последней «выживанием сильнейших»). 
«Эволюционистские нарративы – наряду с теми задатками генети-
                                                 

* Jacoby Т. The «Muslim menace», violence and the de-politicising elements of 
the new culturalism // J. of Muslim minority affairs. – Abingdon, 2010, Vol. 30, N 2. – 
P. 167–181. 



 184

ческого и расового характера, которыми они наделяют людей, – 
используются с тем, чтобы... подтвердить тезис о якобы опреде-
ляющем влиянии врожденных факторов на то, какие отношения 
складываются у человека с его окружением. Таким образом, созда-
ется впечатление, что существуют никоим образом не поддающие-
ся изменению культурные особенности. Одним из наиболее впе-
чатляющих примеров последних и является... терроризм». Так, 
например, согласно П. Ван Ден Бергу, причины эволюционного 
характера объясняют склонность людей формировать сообщества 
по принципу исключения чужаков (так называемая «теория этни-
ческого непотизма»), что и служит основой политической конку-
ренции, причем последняя отличается особой жестокостью там, 
где этническое разнообразие особенно велико (например, в Афри-
ке южнее Сахары). Религиозные культы, способствующие объеди-
нению социума, лишь прикрывают подлинные – биологические – 
мотивы насилия и легитимируют природную по своей сути агрес-
сию, придавая ей идеологический характер. 

Развивая тезис о генетической удаленности этнических 
групп одна от другой как об основном факторе, способствующем 
росту конфликтности, другой автор, Т. Ванханен, выдвигает тезис, 
гласящий, что рост насилия в этнически гомогенных обществах 
Западной Европы обусловлен иммиграцией из беднейших стран 
мира (т.е. этничность подменяется уровнем благосостояния в по-
добных рассуждениях). «Таким образом, шовинистские предрас-
судки преподносятся аудитории как вполне понятные опасения на-
счет инородцев... Препятствием на пути перерождения нашего 
якобы врожденного недоверия к чужаку в открытое насилие к по-
следнему является, согласно этой теории, лишь индивидуальная 
оценка пяти “маркеров узнаваемости”: физического облика, про-
исхождения, языка, исторической родины и религиозной принад-
лежности. Поскольку таковые якобы служат преградой на пути 
возникновения конфликта, гетерогенные сообщества... предска-
зуемо оказываются более подверженными напряженности в отно-
шениях между людьми...» 

Подобные наблюдения на удивление быстро подхватывают 
журналисты и политики, превращая их в идеологическую основу 
для принятия решений. Так, Дж. Тейлор, влиятельный журналист 
и директор «New century foundation», выступающий под псевдо-
нимом «Томас Джексон», призывает извлечь надлежащие уроки из 
теории Ванханена – прежде всего, тот урок, что поощрение имми-
грации лишь сеет семена конфликта. О том, сколь далеки данные 



 185

взгляды от реальности, говорит хотя бы тот факт, что «конфликт – 
пропорционально ко всей совокупности отношений между людьми – 
встречается не столь уж часто. Хотя споры между людьми возни-
кают с высокой степенью регулярности, однако агрессивное пове-
дение для большинства из их числа – нечто непривычное, а наси-
лие – еще более редкое явление. В самом деле... во всех странах 
света больше времени тратится на просмотр телепрограмм, чем на 
выяснение отношений, однако по какой-то неведомой причине сия 
особенность человеческого поведения никем не рассматривается 
как от природы данная склонность».  

Похожие тенденции дают о себе знать и на международном 
уровне – в частности, в попытках выстроить иерархию государств, 
зачислив некоторые из них в группу склонных к хаосу и насилию 
(как во внутренней, так и во внешней политике). Таким образом, 
якобы наличествующие у них имманентные свойства просто не 
позволяют им вести себя каким-либо иным образом. Абсурдность 
подобных утверждений ясна каждому мало-мальски знакомому  
с историей человеку. Так, согласно Ванханену, Эстония и Канада – с 
их этническим разнообразием – были бы должны в два раза чаще, 
чем, например, Алжир или Эль Сальвадор, вступать в периоды 
беспорядков и гражданских войн. На деле конфликтность / воин-
ственность тех или иных обществ объясняется иными причинами 
и дает о себе знать весьма неожиданно – как это было со Швецией 
в IX и XVII вв. Несмотря на все возрастающее увеличение населе-
ния Земли, большинство стран за последние несколько веков все 
же тяготели к миролюбию, и война для них превращалась (в про-
центном соотношении) во все более редкое явление по сравнению 
с прошлыми временами. 

Отдельный вопрос вызывает постулируемое понятие «чело-
веческая природа», которой, согласно Ванханену, внутренне  
присущи агрессивность и насилие политического характера. «Зна-
чение этого клише едва ли может рассматриваться как самооче-
видное; несмотря на то что оно используется часто, мало кто пы-
тается дать ему определение... Что, помимо насилия, можно было 
бы отнести к специфическим чертам человеческой природы»? За-
разные заболевания, эпидемии, засуху, например, можно рассмат-
ривать как “природные” явления, а гомосексуализм, иммуниза-
цию, мир между народами, одежду... и бескорыстность – как нечто 
“противоестественное”... Кроме того, человеческое и природное 
также связаны между собой совсем не однозначным образом... 
ведь мы как вид уникальны в том, что касается нашей способности 



 186

преодолевать императивы, по-видимому, носящие чисто эволюци-
онный характер. Как ни одно другое животное, мы можем подав-
лять – вплоть до смерти – нашу потребность в пище и сознательно 
отказываться от... продолжения рода». 

Еще один миф, создаваемый этой теорией, – тезис о куль-
турной предрасположенности одних народов к миру, а других –  
к войне. Раз капиталистическая экономика и демократическое го-
сударственное устройство непредставимы без тех ценностей мо-
рального порядка, которыми обладали люди, их создававшие, то 
насилие джихадистов – по Ванханену – связано с тем, что идеоло-
гия тех стран, откуда они родом, более склонна к воинственным 
обертонам, навязыванию своей позиции, пренебрежению к дости-
жениям других культур. Таким образом, одни культуры историче-
ски обречены развиваться в сторону универсализма и прогресса, а 
другие – воспроизводить партикуляризм и недоразвитость.  

Логика фундаментальной несовместимости культур, обна-
руженная С. Хантингтоном, с неизбежностью приводит к столкно-
вению, которое по определению должно быть столкновением  
систем ценностей, носить культурный характер. Блоки с несогла-
сующимися между собой системами ценностей (западный, конфу-
цианский, японский, индийский, славянско-православный, ислам-
ский, африканский и латино-американский) едва ли способны 
избежать конфликтов. Наиболее вероятным, по Хантингтону, про-
тивником Запада является мусульманский мир. Идентичность 
смертников, совершивших теракты 11 сентября 2001 г. (с которой, 
как показывает полицейское расследование, пока далеко до пол-
ной ясности, но Хантингтона такие «мелочи» не смущают), для 
публики послужила блестящим подтверждением его гипотезы, и 
его книга – дотоле  высмеиваемая – в мгновение ока стала бест-
селлером. «Таким образом, насилие, чинимое террористами, изо-
бражается и анализируется не как часть политической в своей ос-
нове борьбы – что и является главной темой их коммюнике, – но 
как продукт мировоззрения, окоченевшего в своей неискоренимой 
враждебности, а оно, в свою очередь, – не что иное, как логическое 
продолжение врожденной агрессивности “чуждых Западу инород-
цев”. Среди последних мусульмане рассматриваются в настоящее 
время как наименее склонные признать “естественный характер” 
лидерства Запада». В такой перспективе борьба мусульман пред-
ставляется абсолютно иррациональной – ведь она не продиктована 
конкретными, реализуемыми соображениями и не имеет внятных 
целей, являясь по сути инстинктивным отторжением секулярной, 



 187

научной, рациональной и коммерческой цивилизации Запада, 
стремлением унизить и опорочить ее.  

Идеологическим оформлением данного стремления исламу 
было суждено стать в силу изначально заложенного в этой религии 
общинного духа и ее обращенности в прошлое. Наилучшим под-
тверждением такой интерпретации ислама и стала деятельность 
«Аль-Каиды»; последнюю изображают не столько как группу  
вооруженных активистов-профессионалов, сколько как сообщест-
во идеологов, сделавших новый шаг в развитии ислама. Адепты 
этой версии не желают принимать в расчет тот факт, что для 
большинства мусульман «Аль-Каида» – маргиналы и еретики. Как 
это обычно происходит при создании образа врага, мусульман 
адепты подобной «культурологии» изображают необразованными, 
нездоровыми и не соблюдающими норм элементарной гигиены 
людьми, которые тем не менее задались утопической целью исла-
мизировать Запад. «Аль-Каида», таким образом, – авангард значи-
тельных сил (их «масштабы» легко представит себе воспаленное 
мышление, обработанное «новым культурализмом»). «Для авто-
ров... подобных Марку Сэйджману из “Foreign research institute” – 
американского экспертного сообщества консервативного толка, 
задавшегося целью способствовать тому, чтобы прорывы в науч-
ной сфере влияли на принятие политических решений, которые бы 
обеспечивали национальные интересы США, – “Аль-Каида” лишь 
часть более обширного социального движения, направленного на 
возрождение влияния религии». Влияние данных идей на вполне 
реальную политику подтверждает заявление Дж. Буша о том, что 
мусульманские экстремисты ставят своей целью «навязать миру 
мрачное мировоззрение, в соответствии с которым любое инако-
мыслие должно быть подавлено; каждый будет жить в бесцветном 
единообразии... женщин станут сечь, а детей – воспитывать в духе 
ненависти, убийства и самоубийства». 

Это – как и многие другие заявления западных лидеров – 
свидетельствует о сдвиге от субъективистского принятия собст-
венных заявлений террористов (о «попранной справедливости»  
и т.д.) к объективистскому приписыванию всему мусульманскому 
миру врожденной ненависти к Западу (олицетворяющему все 
«нормальное и доброе»), – причем как первое, так и второе в рав-
ной мере далеко от действительности и не подтверждено никакими 
серьезными научными исследованиями; и стало возможным соз-
дание мифа об «Аль-Каиде» как о некой внутренне согласованной 
и иерархической организации, опирающейся на поддержку акти-



 188

вистов во всем мире и на сочувствие около 400 млн. мусульман, в 
том числе и в самих странах Запада. Раздуванию исламофобской 
истерии способствует и снижение рождаемости на Западе, что по-
зволяет весьма активной когорте авторов во главе с Хантингтоном 
грозить доверчивой аудитории неизбежным разрушением запад-
ной цивилизации, если не будут приняты жесткие меры, способ-
ные предотвратить «мусульманскую угрозу». Нечто подобное в 
США уже имело место по отношению к афроамериканцам – в 20–
30-е годы, когда Ку-клукс-клан насчитывал более 3 млн. человек. 

«Исламский интернационал» представляется адептам «ново-
го культурализма» особенно опасным еще и потому, что в отличие 
от прежних случаев массовой истерии (по поводу «желтой угро-
зы», испаноговорящих наркогангстеров, «отемнокоживания» всей 
планеты и тому подобных вещей) мусульманские террористы час-
то являются обращенцами из числа коренных жителей Запада, и по 
внешним признакам их распознать не представляется возможным. 
Из этого делается вывод о необходимости жестких мер, – напри-
мер, «превентивного задержания» адептов действительно много-
численных – особенно в США – ваххабитских и шиитских шейхов. 
Некоторые особо рьяные идеологи выдвигают задачу «полного 
уничтожения ислама как идеи, идеала и религии» – только так 
можно было бы устранить корень «враждебной инаковости», ко-
торая теперь заключается уже не в том, что ты по-другому выгля-
дишь или говоришь, а в том, что ты по-другому думаешь, пребы-
вая в иной системе ментальных координат. Весьма печально, что 
стремление затушевать политический характер конфликтов охотно 
подхватывают средства массовой информации, где уже стали при-
вычными разговоры о борьбе архаики против современности, вар-
варов против культурных людей. Аудиторию подводят к мысли  
о том, что политические и дипломатические методы более не яв-
ляются эффективными, ведь враждебность носит тотальный ха-
рактер.  

Данная деполитизация едва ли носит случайный характер. 
«Воззрение на общество, согласно которому оно состоит из имма-
нентно различных элементов, которые не сталкиваются друг с дру-
гом лишь благодаря силовым действиям централизованных вла-
стей, способствует укреплению позиций и системы ценностей 
существующих элит. Чтобы обосновать этот “дискурс оппозиций”, 
поневоле приходится игнорировать тот факт, что политические 
ценности в огромном числе обществ обладают поразительным 
сходством. То обстоятельство, что внутригрупповое насилие 



 189

встречается чаще, чем межгрупповое... подменяется мифом о еди-
ной сплоченной нации, и это делают те... кому выгодно изобра-
жать разнообразие как нечто, неизбежно ведущее к конфликту... 
“Новый культурализм” всячески пытается протащить представле-
ние о том, что насилию “чужаков” можно должным образом про-
тивостоять лишь при помощи развитых служб безопасности...» 
(с. 176). Благодаря всем этим хитросплетениям и подменам адепты 
этой теории по сути возрождают расистскую теорию, лишь заме-
нив старые категории (иерархия, превосходство и т.д.) более «по-
литически корректными», например, «культурными различиями», 
которые, как нас пытаются убедить, и являются «корнем зла». 

Реферат подготовил К.Б. Демидов 
«Востоковедение и африканистика: 

РЖ ИНИОН РАН», М., 2011, № 4, с. 24–31. 
 
 
 



 190

 
РОССИЯ 

И 
МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 

2012 – 8 (242) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 
 

Содержит материалы по текущим политическим,  
социальным и религиозным вопросам 

 
 

Художественный редактор Т.П. Солдатова 
Технический редактор Н.И. Романова 

Корректор О.В. Шамова 
 
 

Гигиеническое заключение 
№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 

Подписано к печати 5/VII-2012 г. Формат 60х84/16 
Бум. офсетная № 1. Печать офсетная. Свободная цена 

Усл. печ. л. 12,0 Уч.-изд. л. 11,8 
Тираж 500 экз. Заказ № 113 

 
Институт научной информации  
по общественным наукам РАН,  
Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

 
Отдел маркетинга и распространения  

информационных изданий 
Тел. Факс (499) 120-4514 

E-mail: inion@bk.ru 
 

E-mail: ani-2000@list.ru 
(по вопросам распространения изданий) 

 
Отпечатано в ИНИОН РАН 
Нахимовский пр-кт, д. 51/21 
Москва В-418, ГСП-7, 117997 

042(02)9 
 



 191

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 192

 
 
 
 
 
 
 


