
 1

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
 

ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
 

2012 – 10 (244) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 

Издается с 1992 года 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Москва 
2012 



 2 

Центр гуманитарных 
научно-информационных исследований 

 
 
 
 
 
 
 

Редакционная коллегия: 
 

Л.В. Скворцов – д-р филос. наук, шеф-редактор, А.Г. Бель-
ский – канд. ист. наук, автор проекта, научный консультант, 
Е.Л. Дмитриева – главный редактор, О.П. Бибикова – канд. ист. 
наук, первый зам. главного редактора, Д.Б. Малышева – д-р полит. 
наук, А.В. Малашенко – д-р ист. наук, А.Ш. Ниязи – канд. ист.  
наук, зам. главного редактора, В.Г. Садур – канд. ист. наук, 
В.Н. Сченснович – отв. за выпуск. 

Россия и мусульманский мир: Научно-информацион- 
ный бюллетень / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ. 
исслед. – М., 2012. – № 10 (244). – 168 с. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

© ИНИОН РАН, 2012 



 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ  
 
Дмитрий Ефременко. В ожидании штормовых порывов.  
 Российская внешняя политика в эпоху перемен ........................ 5 
Стивен Коэн. Провалившаяся американская двухпартийная  
 политика в отношении России.................................................... 20 
Дмитрий Фролов, Александр Макеев. Геополитическая  
 конкуренция в информационном пространстве  
 современного российского общества ......................................... 28 
Мариэтта Степанянц. Роль диалога культур в иденти- 
 фикационных процессах постсоветской России ....................... 33 
Л. Изиляева. Анализ региональной безопасности сквозь приз- 
 му межэтнических отношений. 
 (На примере Республики Башкортостан)................................... 44 
А. Набиуллина. Формирование национального самосознания  
 личности в полиэтническом регионе на примере  
 Республики Татарстан ................................................................. 47 
В. Меркурьев. Терроризм и преступные сообщества,  
 действующие на Северном Кавказе ........................................... 51 
Анатолий Кулябин. Реставрация монархий на пост- 
 советском пространстве?............................................................. 60 
А. Салиев. Современная роль ислама в общественном  
 и политическом пространстве Киргизской Республики........... 69 
Людмила Максакова. Оценка трудового потенциала  
 Узбекистана с позиций перспектив миграции ......................... 90 
А. Умнов. Афганистан–Пакистан: Вчера и сегодня ...................... 96 
Максим Братерский. Иранский кризис разрешится  
 в Сирии?...................................................................................... 100 
Дина Малышева. Новая ближневосточная стратегия  
 Турции......................................................................................... 108 
Борис Долгов. Исламистское движение в Тунисе и Марокко .... 115 
 



 4 

Ольга Бибикова. Арабы и французы: Трудности взаимного  
 восприятия ...................................................................................122 
И. Титаренко. Межкультурная коммуникация в эпоху  
 глобализации: Толерантность или борьба за культурную  
 идентичность? .............................................................................135 
Суфизм в современном мире ..........................................................143 
Влияние религиозного фактора на общественно- 
 политическую ситуацию на Юге России..................................158 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 5

КОНФЛИКТУ ЦИВИЛИЗАЦИЙ – НЕТ! 
ДИАЛОГУ И КУЛЬТУРНОМУ ОБМЕНУ 
МЕЖДУ ЦИВИЛИЗАЦИЯМИ – ДА! 

 
 
 
 
 
 
Дмитрий Ефременко,  
доктор политических наук, руководитель  
Центра социальных научно-информационных  
исследований ИНИОН РАН 
В ОЖИДАНИИ ШТОРМОВЫХ ПОРЫВОВ. 
РОССИЙСКАЯ ВНЕШНЯЯ ПОЛИТИКА  
В ЭПОХУ ПЕРЕМЕН  
 
Описание мировых процессов в терминах турбулентности 

стало широко распространенным. Росту популярности этого под-
хода способствовал мировой финансовый и экономический кри-
зис, выход из которого и сегодня кажется не менее далеким, чем  
в 2008 г. Неуверенность в способности контролировать собствен-
ное будущее, о которой применительно к индивиду говорил Пьер 
Бурдьё на исходе XX в., сегодня распространяется на государства, 
их политические и экономические системы, а также транснацио-
нальные объединения. Ничего не исключено и не предрешено – 
вот та тревожная система координат, в которой мировым лидерам 
приходится принимать решения. Владимир Путин, продливший 
(но не гарантировавший) свое пребывание у власти до 2018 г., уже 
с основанием может считаться одним из старейшин среди них. Но 
мир и страна, в которой он третий раз становится президентом, 
радикально изменились по сравнению с тем временем, когда Борис 
Ельцин передал ему бразды правления. В том, что изменения ока-
зались столь значительными, есть немалая заслуга самого Путина. 
Однако это не упрощает его будущую задачу. 

 
О нашей недореволюции 

Выбор российским руководством внешнеполитических  
опций в значительно большей степени, чем в начале прошлого де-
сятилетия, будет определяться (или ограничиваться) внутриполи-



 6 

тическими возможностями. В предыдущей статье в журнале «Рос-
сия в глобальной политике» (2011, № 3) автор уже высказывал 
предположение, что в период электоральных кампаний конца  
2011 – начала 2012 г. российская внешняя политика может ока-
заться заложницей неконтролируемого развития событий, которое 
связано с дефицитом легитимности власти, сформированной в ре-
зультате выборов без реальной политической конкуренции. Те-
перь, когда драматический рубеж пройден, стоит задуматься о том, 
не превратится ли Россия в результате случившихся изменений в 
новый очаг мировой турбулентности. Но прежде нужно сказать 
несколько слов о том, что же все-таки произошло в период между 
4 декабря 2011 и 4 марта 2012 г. 

Наиболее уместным будет слово «недореволюция». В свое 
время такой термин использовали некоторые лидеры студенческих 
волнений 1968 г., оценивая масштаб воздействия молодежных 
протестов на социальный и политический строй в странах Запада. 

Снижение электоральной поддержки правящей партии 
«Единая Россия» (согласно официальным результатам думских 
выборов) и особенно последовавшие за голосованием 4 декабря 
протестные выступления показали, что политический консенсус 
начала 2000-х годов перестал существовать. Масштаб демонстра-
ций на Болотной площади и проспекте Сахарова засвидетельство-
вал кумулятивный рост числа тех, кто имеет «стилистические» 
разногласия с существующей властью. Хотя детальный социоло-
гический портрет «людей с белыми ленточками» еще только пред-
стоит создать, можно говорить о том, что система вертикали вла-
сти лишилась поддержки существенной части среднего класса 
крупных российских городов. 

По всей видимости, осознание новой ситуации вызвало у 
правящего тандема Путин–Медведев определенную растерян-
ность. Протестные выступления побудили дуумвират приступить к 
частичной политической либерализации, планы которой обсужда-
лись задолго до декабрьских демонстраций. Одновременно про-
изошли изменения в информационной политике государственных 
электронных СМИ, сопоставимые с прорывом к гласности в конце 
1980-х годов. 

Но уже в январе 2012 г. команда Путина изменила предвы-
борную тактику, перейдя к конфронтационной риторике по отно-
шению к протестующим и сочувствующим им внешним силам 
(под раздачу попал и вновь назначенный американский посол 
Майкл Макфол). Тем самым удалось консолидировать новую базу 



 7

электоральной поддержки Путина и создать предпосылки для су-
щественного изменения соотношения сил на уровне политической 
элиты. Президентские выборы неожиданно оказались состязатель-
ными, но это было состязание власти с разнородной оппозицией, 
не представленной в избирательных бюллетенях. Уже в феврале 
пропутинские силы добились перевеса в масштабах митинговой 
активности. В итоге Владимир Путин впервые одержал победу в 
условиях политического противостояния, и этот факт будет иметь 
серьезные последствия для российской политики. 

По всей видимости, для лидеров антипутинской оппозиции 
масштаб протестных выступлений оказался не менее неожидан-
ным, чем для власти. Почти спонтанно возникла причудливая коа-
лиция, объединяющая сторонников либеральных ценностей, левых 
радикалов и националистов. В этой конфигурации появление еди-
ного координирующего центра, способного сформулировать внут-
ренне целостный набор политических требований, оказалось не-
возможным. Ради поддержания массовости демонстраций лидеры 
оппозиции упустили шанс своевременно дистанцироваться от  
сомнительных фигур и организаций, на начальном этапе присоеди-
нившихся к протестным выступлениям. В результате еще до выбо-
ров 4 марта протестная активность пошла на спад. В целом не 
только масштаб, но и интенсивность низовой поддержки оппози-
ционных выступлений оказались недостаточными для того, чтобы 
дестабилизировать режим. Однако ничего не кончено. Число про-
тивников системы, отождествляемой с Владимиром Путиным, не 
уменьшилось, и нельзя быть уверенным, что они будут спокойно 
дожидаться завершения его третьего президентского срока. 

С момента инаугурации Владимир Путин окажется перед 
дилеммой – либо всячески укреплять прежнюю авторитарную мо-
дель власти, либо пойти на глубокие политические преобразования 
вплоть до конституционной реформы, которая, наконец, обеспечит 
встраивание института президентства в систему разделения вла-
стей, создаст гарантии независимости судов и средств массовой 
информации, сделает неизбежным проведение в полном смысле 
свободных выборов. Скорее всего, Путин и его окружение вначале 
попытаются консолидировать власть с учетом новых политиче-
ских реалий. Недореволюция зимы 2011–2012 гг. выявила дис-
функциональность прежней коалиции силовиков и системных ли-
бералов, на которую Путин опирался с 2000 г. В изменившихся 
условиях появится потребность в рекрутировании нового поколе-
ния управленческой и политической элиты, на которое Путин 



 8 

сможет опереться. В дальнейшем «новые люди» в нарастающей 
степени начнут определять будущее страны. 

Практически все значимые шаги российской власти в бли-
жайшее время будут делаться с оглядкой, поскольку высока веро-
ятность очередного всплеска протестов. Политические противники 
Путина будут и впредь ставить под сомнение легитимность и его 
третьего президентского срока, и нынешнего состава Государст-
венной думы. В случае новой волны экономического кризиса Пу-
тину вновь придется налаживать диалог с разными политическими 
силами, включая и сторонников либеральной демократии западно-
го образца, и радикальных националистов. Задача политического 
руководства, очевидно, будет состоять в том, чтобы интегрировать 
в легальный политический процесс и тех и других, предоставив им 
возможность полноценного участия в региональных и муници-
пальных выборах, а затем и в электоральных кампаниях федераль-
ного уровня. Нормализации политических процессов мог бы спо-
собствовать недвусмысленный сигнал о том, что Путин и его 
окружение готовы ограничиться только шестилетним периодом 
президентства и не будут стремиться продлить его до 2024 г.  
В сущности, Путину уже сейчас следовало бы начать разрабаты-
вать стратегию цивилизованного выхода из власти в определенные 
российской Конституцией сроки. 

Российская недореволюция продемонстрировала индиффе-
рентность оппозиции к внешнеполитической проблематике. Реак-
ция оппозиционеров на соответствующие высказывания Путина в 
период предвыборной кампании была довольно вялой, никто из 
них даже не пытался предложить какие-либо программные уста-
новки в этой области хотя бы в порядке реакции на статью канди-
дата, опубликованную в «Московских новостях». Маловероятно, 
что в сфере внешней политики существует широкий консенсус 
между сторонниками и противниками Путина. Нежелание оппози-
ционеров всерьез втягиваться в дискуссию по внешнеполитиче-
ской проблематике было скорее связано с тем, что альтернативная 
платформа пока не выглядит достаточно привлекательной с точки 
зрения мобилизации электората и политических активистов.  
По сути дела, оппозиция сохранила за Путиным монополию  
на определение и истолкование российской внешнеполитической 
повестки. 

Общественные процессы, разворачивающиеся в России с 
конца 2011 г., несомненно, соответствовали основным характери-
стикам политической турбулентности. Но если рассматривать вы-



 9

боры 4 марта 2012 г. как промежуточный рубеж, то к моменту его 
преодоления Россия все-таки избежала превращения в новый ис-
точник хаотизации мировой обстановки. Внешняя политика пока 
не превратилась в заложницу внутриполитических изменений, о 
чем свидетельствует хотя бы самостоятельная линия в сирийском 
вопросе в начале 2012 г. Тем не менее симпатии и антипатии ос-
новных внешних партнеров по отношению к акторам российского 
политического процесса уже обозначились. В будущем, особенно 
в условиях нарастания внутриполитической турбулентности, 
внешнее давление, направленное на поддержку тех или иных сил в 
России, будет усиливаться. В свою очередь, внешнеполитический 
выбор кремлевского руководства может оказаться производным от 
распознавания по принципу «свой–чужой», тогда как другие зна-
чимые факторы отойдут на второй план. 

 
Евразийская (постсоветская) 
интеграция 
 
В период нахождения у власти дуумвирата Путин–Медведев 

произошли значимые изменения в процессах межгосударственно-
го взаимодействия на постсоветском пространстве. Фактически 
впервые с 1991 г. наметилась смена тренда. Конечно, слишком 
смело утверждать, что дезинтеграцию и строительство националь-
ных государств окончательно сменил объединительный бум. Од-
нако создание Таможенного союза и формирование Единого эко-
номического пространства в составе России, Белоруссии и 
Казахстана все чаще рассматривается обозревателями как проект, 
шансы которого на успех уже отличны от нуля. Стоит заметить 
также, что именно Владимир Путин, в целом избегавший оспари-
вать внешнеполитические прерогативы Дмитрия Медведева, сыг-
рал важнейшую роль в запуске этого начинания. 

Почему это стало возможным? Внешние условия если и не 
благоприятствовали экономической интеграции России, Белорус-
сии и Казахстана, то, во всяком случае, были почти нейтральными. 
Мировой экономический кризис заметно снизил дееспособность 
ключевых мировых игроков на постсоветском пространстве. К то-
му же, как можно предположить, российско-американская переза-
грузка включала неафишируемое сторонами понимание, что  
активность США в вопросах, связанных с политическим и эконо-
мическим развитием стран СНГ, будет меньшей, чем при прези-
денте Джордже Буше. Не признавая за Россией права на зону  



 10 

привилегированных интересов, Соединенные Штаты при Бараке 
Обаме, видимо, не считали возможным слишком решительно пре-
пятствовать укреплению российских позиций на постсоветском 
пространстве. Что касается Европейского союза, то разработанная 
по инициативе Польши и Швеции программа «Восточное партнер-
ство» так и не стала эффективным инструментом влияния на пост-
советском пространстве. Таким образом, к 2012 г. Россия смогла 
добиться существенного продвижения интеграционной инициативы. 

Эта инициатива, безусловно, остается преимущественно по-
литическим проектом. Идея Евразийского союза, возрожденная к 
жизни Путиным осенью 2011 г., еще подпитывает политическую 
составляющую интеграционной активности. Однако в этом кроют-
ся и определенные опасности, чреватые подрывом объединитель-
ных усилий. Формирование в трехстороннем формате Таможенно-
го союза и предполагаемое образование на его базе Евразийского 
союза – это проект трех персоналистских авторитарных режимов, 
из которых российский, особенно после бурной политической зи-
мы 2011–2012 гг., оказывается наиболее мягким. Поэтому логично 
сконцентрировать усилия на максимальной экономизации проекта, 
позволяющей сделать интеграционный тренд необратимым и 
обеспечивающей устойчивость союзных структур вне зависимости 
от того, что будет происходить «после Назарбаева», «после Лука-
шенко» или «после Путина». Напротив, шаги в сторону простран-
ственного расширения Таможенного союза и Евразийского союза, 
например, за счет Киргизии и Таджикистана, едва ли способству-
ют укреплению экономической основы интеграции. Помимо уве-
личения экономической нагрузки это будет означать импорт не-
стабильности и конфликтов. В частности, учитывая напряженные 
отношения между Таджикистаном и Узбекистаном, было бы оп-
рометчиво пойти на решительное сближение с Душанбе, тем са-
мым значительно осложнив диалог с Ташкентом. 

Создание крепкого и здорового (хотя бы экономически) ин-
теграционного ядра постсоветского пространства – важнейшая за-
дача на годы, если не десятилетия. За пределами «большой трой-
ки» в составе России, Белоруссии и Казахстана оправдан выбор в 
пользу модели разноскоростной интеграции, позволяющей посте-
пенно создавать экономические и политические предпосылки для 
более тесного сближения все большего числа стран постсоветского 
пространства. Оптимальный сценарий применительно к Украине 
мог бы состоять в ее нахождении во втором интеграционном эше-
лоне. Гипотетическое вхождение Украины в Таможенный союз, 



 11

ЕЭП и далее – в Евразийский союз привело бы к значительному 
ослаблению интеграционного импульса, а в случае очередной сме-
ны власти в Киеве – и к деконструкции формирующихся объеди-
нений. Создается впечатление, что в Москве стремятся использо-
вать слабость позиций нынешней украинской власти для решения 
задач, связанных с судьбой газотранспортной системы, а также для 
вовлечения Киева в какую-либо схему партнерских отношений, 
предотвращающую «окончательную переориентацию» Украины 
на Европейский союз. Однако развитие событий в соседней стране 
после «оранжевой революции» убедительно продемонстрировало 
невозможность там никаких «окончательных» решений. Для  
Москвы разумно исходить именно из этого понимания украинской 
специфики. И если всерьез рассматривать идею Большой Европы 
«от Лиссабона до Владивостока», то в таком европейском «кон-
церте» у Киева могла бы быть скромная, но самостоятельная пар-
тия. России следовало бы признать это и даже помочь Украине 
найти конструктивную роль связующего звена между Европей-
ским и Евразийским союзами. 

 
Европейский тупик 
 
О том, что отношения между Москвой и Евросоюзом уже не 

первый год пребывают в тупике, не пишет разве ленивый. Уста-
лость чувствуется даже у тех, кто еще готов предлагать рецепты 
преодоления застоя. России остается лишь наблюдать за тем, как 
ЕС будет искать выход из долгового и институционального кризи-
са. Безусловно, она может внести скромный вклад в решение дол-
говых проблем и в дальнейшем занять тактически выгодную пози-
цию кредитора. В масштабах всего Европейского союза поддержка 
Москвы будет малозаметной, хотя и ощутимой для отдельных 
стран (например, Кипра). Возможно, что нынешний момент наи-
более удобен для приобретения подешевевших европейских акти-
вов, но скупки на корню самых лакомых кусков, например, в вы-
сокотехнологичных отраслях, не произойдет. 

В последней из своих предвыборных статей Владимир Пу-
тин дал ясно понять, что его симпатии на стороне той версии ан-
тикризисных реформ и институциональной трансформации, кото-
рую отстаивают Берлин и Париж. Точнее, дело даже не в самой 
версии, а в том, что ее реализация поможет закрепить германо-
французское доминирование в единой Европе. Предполагается, 
что именно такая трансформация окажет благоприятное воздейст-



 12 

вие на отношения России и ЕС. Но если сдвиг и произойдет, то 
явно не в ближайшем будущем. 

Долговой кризис Европы обнажил то, что и прежде было 
всем известно, но старательно камуфлировалось: если до кризиса 
экономическое лидерство Германии всячески прикрывалось меха-
низмами консенсусного принятия политических решений (даже с 
известными коррективами, внесенными Лиссабонским догово-
ром), означающими распыление политической ответственности, то 
теперь Берлин просто вынужден брать на себя роль полноценного 
лидера. Осторожная Ангела Меркель, канцлер Германии, все еще 
пытается разделить бремя ответственности с Францией, но по сути 
это мало что меняет. Скорее всего, в момент наивысшей остроты 
кризиса большинство стран Европейского союза примут диктуе-
мые Берлином условия выхода из долговой ямы, но укрепится и 
лагерь оппонентов, возглавляемый Лондоном. По мере выхода из 
кризиса число стран, готовых оспаривать ключевую роль Герма-
нии в решении разных проблем, будет возрастать. И здесь воз-
можны разные варианты. 

Один из них состоит в том, что механизм принятия решений 
в ЕС достаточно быстро приведут в соответствие с новыми эконо-
мическими реалиями, а принцип «Европа разных скоростей» за-
крепится на институциональном уровне. Это наиболее благопри-
ятно для начала практических шагов в пользу реализации идеи 
«Европы от Лиссабона до Владивостока». Расслоение Евросоюза 
на несколько интеграционных эшелонов способствовало бы появ-
лению дополнительных зон кооперации, служащих «мостиками» 
от Европейского союза (его основного ядра) к Евразийскому сою-
зу. Реализация дифференцированной модели разноскоростной ин-
теграции заложила бы основу нового мегапроекта с опорными 
точками в Париже, Берлине, Варшаве, Киеве и Москве. Пока, 
впрочем, такой сценарий выглядит чисто гипотетическим. 

Другой вариант предполагает затягивание процесса пере-
форматирования ЕС, при котором Берлину придется идти на ус-
тупки партнерам по второстепенным вопросам. Вероятно, одной 
из жертв окажется курс в отношении России и стран постсоветско-
го пространства. Именно на восточном направлении симулякр еди-
ной внешней политики Евросоюза имеет шанс продлить свою 
жизнь. Тогда застой в отношениях между Москвой и претерпе-
вающим внутреннюю трансформацию Европейским союзом затя-
нется на годы. Европа будет заведомо неспособна всерьез обсуж-
дать с Москвой вопросы стратегического партнерства, а самой 



 13

России едва ли придется по душе бесконечное переминание с ноги 
на ногу у закрытого парадного подъезда европейского дома. Соот-
ветственно, партнерство Москвы с Брюсселем не станет значимым 
фактором, способствующим укреплению позиций России в Азиат-
ско-Тихоокеанском регионе, как о том писал Владимир Путин  
в своей предвыборной статье «Россия и меняющийся мир». Ско-
рее, напротив, решительная активизация российской политики в 
АТР рано или поздно заставит страны ЕС по-новому взглянуть на 
перспективы взаимоотношений с крупнейшей страной Евразии. 

Третий вариант может быть связан с резким обострением 
военно-политической ситуации на Ближнем и Среднем Востоке, а 
также с его долгосрочными геополитическими и геоэкономиче-
скими последствиями. Кажущееся все более вероятным столкно-
вение Израиля и США с Ираном актуализирует проблемы энерге-
тической безопасности. Но долгосрочные вызовы связаны уже с 
последствиями этого столкновения – перспективой перекройки 
государственных границ на Ближнем и Среднем Востоке, потока-
ми беженцев, борьбой Турции за реализацию амбиций региональ-
ного гегемона в Восточном Средиземноморье, на Южном Кавказе 
и в Центральной Азии, возрождением призрака суннитского хали-
фата от Мекки до Касабланки. Осознание общности угроз, несо-
мненно, является одним из самых мощных стимулов сближения 
государств. 

 
Азиатско-Тихоокеанское «окно возможностей» 

Знаменательно, что приходящееся на 2012 г. председатель-
ство России в форуме Азиатско-Тихоокеанского экономического 
сотрудничества совпало с перемещением фокуса мировой полити-
ки в этот регион. Если определяющим фактором трансформации 
системы международных отношений становится борьба за гло-
бальное лидерство между Соединенными Штатами и Китаем, то 
поле противостояния, очевидно, – пространство Восточной Азии и 
Тихого океана. Тем более что центр тяжести мировой индустри-
альной и финансовой активности сдвигается из Евро-Атлантики в 
АТР. Происходит перегруппировка сил, в которой Россия пока не 
принимает активного участия, избегая преждевременного встраи-
вания в какую-либо политико-экономическую конфигурацию. Од-
нако, несмотря на усиливающееся напряжение, связанное с этой 
перегруппировкой, АТР остается вполне стабильной и сравни-
тельно экономически благополучной частью мира, присутствие в 



 14 

которой для Москвы есть важнейшее условие успешного развития 
в XXI в. «Поворот на Восток» сопряжен с рисками, но намного 
больше риск бездействия, когда окно возможностей просто-
напросто захлопнется. 

Радикальное изменение повестки российско-американских 
отношений вероятно только в том случае, если обе стороны суме-
ют совместно определить новый баланс интересов в АТР и именно 
его рассматривать в качестве контекстообразующего фактора для 
всего комплекса взаимодействий между Москвой и Вашингтоном. 
Во-первых, этот баланс интересов должен включать в себя эконо-
мическую кооперацию, в том числе формирование и развитие ре-
гиональных зон свободной торговли. Во-вторых, он предполагает 
поддержку активного вклада России в обеспечение АТР энергоре-
сурсами, включая широкую диверсификацию каналов и направле-
ний этих поставок. Такое взаимопонимание в вопросах обеспече-
ния АТР энергоносителями должно предполагать отход от 
конфронтационной политики в области европейской энергобезо-
пасности, где до последнего времени США выступали в роли ос-
новного лоббиста альтернативных маршрутов поставок нефти  
и газа, позволяющих снизить зависимость Европы от России.  
В-третьих, для Соединенных Штатов и ориентированных на них 
стран АТР должны открыться широкие возможности участия в 
развитии Сибири и российского Дальнего Востока. По крайней 
мере, такие же, как у КНР. В-четвертых, Россия могла бы при-
знать, что существенное военное присутствие США в АТР не уг-
рожает ее безопасности. Более того, перспектива дальнейшего на-
ращивания американской военной мощи в регионе приемлема при 
условии, что она не будет вести к подрыву усилий самой России в  
области стратегической безопасности. Однако для этого и Соеди-
ненным Штатам придется продемонстрировать готовность учиты-
вать интересы безопасности России на постсоветском пространст-
ве, в Европе, на Ближнем и Среднем Востоке. 

Впрочем, шансы на позитивную «перезагрузку перезагруз-
ки» российско-американских отношений не очень велики, по 
крайней мере в ближайшие годы. Отношения с Россией давно пе-
рестали быть в Вашингтоне предметом двухпартийного консенсу-
са. Вероятно, еще долгое время серьезные усилия по российско-
американскому сближению будут блокироваться влиятельной 
группой американских законодателей, заинтересованных в голосах 
антироссийски настроенных выходцев из стран Центральной и 
Восточной Европы. Возможно, риторическая составляющая рос-



 15

сийско-американских интеракций даже усилится. В частности, 
предлагаемый Джоном Маккейном и рядом его коллег «размен» 
винтажной поправки Джексона-Вэника на «Акт Сергея Магницко-
го», не решив ни одной практической проблемы, усугубит недове-
рие между сторонами. История со случайным обнародованием 
разговора Барака Обамы и Дмитрия Медведева в Сеуле и последо-
вавшая антиобамовская и одновременно антироссийская кампания 
со стороны Митта Ромни и прочих республиканцев – еще одна ил-
люстрация невозможности вырваться за рамки клише. 

Вместо совместного поиска возможностей сотрудничества в 
АТР как основы новой повестки российско-американских отноше-
ний произойдет дальнейшая эрозия скромных достижений переза-
грузки. Нынешняя повестка двусторонних отношений, в которой 
центральную роль играет проблема ПРО, окажется законсервиро-
ванной до конца текущего десятилетия. И тогда, особенно в усло-
виях нарастания внутриполитической напряженности в России 
либо в случае очередного обострения отношений с Западом,  
Москва может сделать шаг в пользу еще более тесного сближения 
с Пекином. 

Нынешний уровень российско-китайских отношений в це-
лом оптимален. Попытка поиска баланса интересов и новых меха-
низмов сотрудничества России и США в Азиатско-Тихоокеанском 
регионе могла бы позволить достичь большего равновесия, избе-
жать односторонней зависимости от КНР. Москве равным образом 
опасно втягиваться и в антикитайские, и в антиамериканские аль-
янсы. Просто сейчас было бы оправданно уменьшить диспропор-
цию в пользу Китая за счет активизации сотрудничества с Соеди-
ненными Штатами. Такое восстановление равновесия стало бы 
наиболее удобной платформой для дальнейшего продвижения ин-
тересов России в АТР. 

К ним в первую очередь относятся возможности экономиче-
ского взаимодействия и развития торговли. После вступления Рос-
сии в ВТО актуальна задача выбора партнеров для установления 
режимов свободной торговли. Уже сейчас обсуждаются соглаше-
ния о свободной торговле стран Таможенного союза с Новой Зе-
ландией, Вьетнамом, Монголией, за пределами АТР консультации 
ведутся с государствами Европейской ассоциации свободной тор-
говли. Переговоры могут послужить моделью для будущих более 
масштабных диалогов, нацеленных на установление взаимоотно-
шений с существующими или формирующимися зонами свобод-
ной торговли или даже полноправное участие в одной из них.  



 16 

В отличие от Евросоюза, многосторонние структуры экономиче-
ского сотрудничества и свободной торговли в АТР продолжают 
формироваться. Здесь возможно не только принятие выработан-
ных ранее и другими условий сотрудничества, но и участие в оп-
ределении правил игры. 

В АТР пока нет лидирующего проекта многостороннего 
экономического сотрудничества, но имеет место конкуренция раз-
личных проектов. В конечном счете выбор заключается в том, ка-
кой проект предпочесть – с участием США или Китая. Эта ситуа-
ция не будет долговечной, но сейчас Россия имеет возможность 
рассматривать различные варианты. Режим свободной торговли – 
вещь далеко не безобидная, особенно для такой однобокой эконо-
мики, как российская. Тем не менее имеет смысл очень серьезно 
проанализировать существующие опции, прежде всего – возмож-
ность сближения с Транстихоокеанским партнерством (ТТП). По-
скольку в этой формирующейся экономической группировке будут 
доминировать Соединенные Штаты, зондаж на предмет тесной 
кооперации с ТТП станет проверкой возможностей «перезагрузки 
перезагрузки» на основе баланса интересов Вашингтона и Москвы 
в Азиатско-Тихоокеанском регионе. Не следует заведомо отбрасы-
вать и возможность участия в какой-либо иной конфигурации, на-
пример, подключения к формату АСЕАН+6.  

Нужно искать региональных партнеров (или «шерпов», если 
использовать дипломатический сленг), готовых оказать содействие 
повороту России на Восток. Они не должны быть более мощными, 
чем сама Россия, а также иметь с ней какие-либо непреодолимые 
разногласия, наподобие территориального спора. Понятно, что и 
Москве следует создать серьезные стимулы для того, чтобы эти 
страны были готовы всерьез учитывать ее интересы. Такие стиму-
лы могут быть различными – обеспечение энергоносителями, воз-
можность совместной реализации инфраструктурных проектов, 
открытие российского рынка труда, создание благоприятных усло-
вий для экономической деятельности, содействие в разрешении 
конфликтов и т.д. 

Такими региональными игроками вполне могут стать Вьет-
нам и Южная Корея. С Вьетнамом Россию связывает прежде всего 
политическое и экономическое наследие советской эпохи. Оно, 
разумеется, подверглось сильной эрозии, но, несмотря на годы 
взаимного дистанцирования, сохранился ряд успешных проектов 
экономической кооперации, а также немалое число людей в обеих 
странах, заинтересованных в возрождении на новой основе рос-



 17

сийско-вьетнамского сотрудничества. Во многом следуя китай-
ской модели модернизации, Вьетнам в структурном отношении,  
а также с точки зрения качества рабочей силы похож на Китай 
пятнадцатилетней давности, но разрыв сокращается. Вместе с тем 
объем экономики Вьетнама составляет лишь малую часть китай-
ской. К тому же Россия и Вьетнам не имеют общей границы, что 
снимает озабоченность, возникающую каждый раз, когда обсуж-
даются планы массированного привлечения в Россию китайской 
рабочей силы. Наконец, Вьетнам – не только член АСЕАН, но и 
один из участников ТТП, причем специфика вьетнамского поли-
тического режима не является для этого преградой. 

Ситуация с Республикой Корея, разумеется, иная, но и в 
этом случае для России существуют потенциально благоприятные 
возможности. Прежде всего, Москва искренне заинтересована в 
мирном урегулировании разногласий, связанных с ядерной про-
граммой КНДР. У России есть все основания демонстрировать 
поддержку конструктивного диалога между двумя корейскими  
государствами, поскольку он является необходимым условием реа-
лизации проектов развития транспортной и энергетической инфра-
структуры на Корейском полуострове. В стратегическом отноше-
нии российским интересам соответствует и мирное объединение 
Кореи. Разумеется, предпочтительны не драматические сценарии, 
наподобие падения Берлинской стены, но постепенное и поступа-
тельное развитие межкорейского диалога на основе принципа  
«одна страна – две системы». У Москвы достаточно оснований 
стремиться получить в лице пока еще разделенной Кореи привиле-
гированного партнера в Восточной Азии, подобно Германии в Ев-
ропе. При этом Корея могла бы отчасти уравновешивать влияние 
Китая и Японии. 

При всех благоприятных внешнеполитических возможно-
стях «поворот на Восток» может быть обеспечен прежде всего за 
счет решительных внутриполитических действий. Планы создания 
государственной корпорации по развитию Дальнего Востока как 
будто свидетельствуют о серьезности намерений. Однако они, 
скорее всего, уже не соответствуют темпам истощения человече-
ского потенциала региона и масштабу внешних вызовов. В совре-
менных условиях переломить негативные тенденции мог бы пере-
нос в этот регион центра политической власти. Прошлогодняя 
инициатива Дмитрия Медведева расширить территорию Москвы в 
два с лишним раза и перевести структуры политического управле-
ния на новую площадку решают лишь часть проблем столичного 



 18 

мегаполиса. Вместе с тем проект ведет к дальнейшему нарастанию 
диспропорций между столичным регионом и остальной Россией. 
Перенос столицы в азиатскую часть страны или по крайней мере 
географическое рассредоточение столичных функций могли бы не 
только подчеркнуть, что Россия стремится вписаться в новую 
конфигурацию мировой политической и экономической мощи, но 
и свидетельствовать о начале новой политической эры. Наконец, 
перенос на Восток центра российской власти позволил бы ей гео-
графически дистанцироваться от такого очага политической тур-
булентности, как московский мегаполис. 

 
*     *     * 

Турбулентность – это состояние, при котором ценность дол-
госрочных прогнозов снижается до предела. Малые причины мо-
гут запускать макропроцессы, в результате которых реализуются 
сценарии, еще совсем недавно казавшиеся экзотическими или не-
вероятными. Большинство факторов глобальной турбулентности 
лежит за пределами России, и не во власти ее лидеров здесь что-то 
радикально изменить. Экономическая система глобального капи-
тализма накопила огромный потенциал внутреннего разрушения и 
хаотизации, и этот потенциал не только не сократился, но и про-
должал нарастать в годы экономического кризиса. Глобализация, 
положив предел пространственной экспансии мирового капита-
лизма, побудила его к экспансии темпоральной, к попытке обеспе-
чить экономический рост и благосостояние за счет будущего. Ны-
нешний кризис представляется особенно опасным именно потому, 
что и этот ресурс, похоже, исчерпан. Неизвестно только, будут ли 
все счета предъявлены сразу или же нескольким поколениям при-
дется погашать их в рассрочку. Старый, американоцентричный 
мировой порядок одну за другой утрачивает свои опоры. Москва 
может наблюдать за этими процессами со смешанными чувствами 
удовлетворения и тревоги. Но оснований для тревоги больше, по-
скольку даже контуры еще не обозначились, и, следовательно, 
турбулентный переход затягивается надолго. Россия, разумеется, 
способна внести вклад в постепенную кристаллизацию нового ми-
рового порядка, рассчитывая занять в нем достойное место. Нель-
зя, однако, исключить синергии внутренней дестабилизации и 
внешней турбулентности, как не раз бывало и прежде, например, 
во втором десятилетии XX в. Можно уверенно говорить лишь об 



 19

отсутствии предопределенности того или иного направления исто-
рической эволюции. 

Описанные выше варианты действий России на междуна-
родной арене в период третьего президентства Владимира Путина 
основываются на предположении об относительно инерционном 
характере трансформации мирового порядка, они ориентированы 
на умеренную турбулентность. При этом нет никаких гарантий, 
что в период 2012–2018 гг. мир и вместе с ним Россия не попадут в 
настоящий шторм. Причины и поводы могут быть разными – эска-
лация валютных войн, серия дефолтов национальных государств 
по суверенным долговым обязательствам, наконец, перерастание 
напряженности на Ближнем и Среднем Востоке в крупномасштаб-
ный военный конфликт. Сама безрезультатность антикризисных 
действий может усилить соблазн неконвенционального выхода из 
кризиса через военную встряску. Об этом писали и пишут многие, 
но показательно, что в последнее время такие варианты всерьез 
начинают рассматриваться и наиболее авторитетными аналитика-
ми, к числу которых, в частности, относится Пол Кругман. 

В многолетней эпопее вокруг ядерной программы Ирана 
наиболее угрожающей представляется именно динамика нараста-
ния напряженности. Ее характерными особенностями являются 
сужение пространства маневра для принимающих решения поли-
тиков и резкое возрастание роли случайных факторов, способных 
привести к полной утрате контроля. Эта динамика в чем-то напо-
минает нарастание напряженности вокруг Балкан в период от Бос-
нийского кризиса 1908 г. и вплоть до сараевского убийства.  
К счастью, в отличие от событий столетней давности, нынешняя 
ситуация дает основания рассчитывать, что России удастся избе-
жать прямой вовлеченности в конфликт. Но и совсем остаться в 
стороне не получится, поскольку экономические последствия  
военного катаклизма будут глобальными. Соответственно, расчеты 
на сравнительно мягкую трансформацию мирового порядка ока-
жутся опрокинутыми. Хорошая новость состоит в том, что турбу-
лентность не равнозначна предопределенности того или иного 
сценария. Сочетание факторов, благоприятствуюших военному 
сценарию, является преходящим. Малый толчок может запустить 
цепную реакцию решений и действий, делающую конфликт неиз-
бежным. Но возможно также, что «провоенная» комбинация фак-
торов станет подвергаться эрозии, начнут усиливаться тренды,  
позволяющие отойти от опасной черты. 



 20 

Однако планирование и принятие политических решений в 
условиях турбулентности все же должны учитывать возможность 
реализации наихудшего сценария. Пока нет уверенности, что по-
литическое планирование осуществляется в России на соответст-
вующем уровне. Еще меньше ее в том, что в период третьего пре-
зидентства Владимира Путина страна окажется устойчивой к 
штормовым порывам. Назревшие преобразования политической 
системы, создавая дополнительные сложности в момент их осуще-
ствления, в долгосрочном плане могут способствовать большей 
устойчивости к внешним вызовам. Эти преобразования не гаран-
тируют успехов Москвы на мировой арене, но по крайней мере 
уменьшат риски, связанные с внутренней политической поляриза-
цией. 

«Россия в глобальной политике»,  
М., 2012 г., № 2, март-апрель, с. 8–22. 

 
 
Стивен Коэн,  
профессор русских исследований  
Нью-Йоркского университета (США) 
ПРОВАЛИВШАЯСЯ АМЕРИКАНСКАЯ  
ДВУХПАРТИЙНАЯ ПОЛИТИКА В ОТНОШЕНИИ  
РОССИИ  
 
Соединенные Штаты и Россия находятся на потенциально 

провальном перекрестке своих взаимоотношений*. Через 20 лет 
после конца Советского Союза эти отношения несут в себе больше 
конфликтных элементов периода «холодной войны», чем стабиль-
ного сотрудничества. Более того, последнее развитие событий, 
включая президентские кампании и другие политические измене-
ния в обеих странах, скоро смогут еще более ухудшить эти взаи-
моотношения. 

И при этом в Соединенных Штатах практически не происхо-
дит критических дискуссий и уж точно никаких дебатов по поводу 
американской политики в отношении России. Этот провал нашего 
собственного демократического процесса – в особенности провал 
нашего политического и медийного истеблишмента – остро  
контрастирует с яростными дебатами в отношении политики США 
                                                 

* Данная статья основана на выступлении Стивена Ф. Коэна на Мировом 
русском форуме в Вашингтоне, федеральный округ Колумбия, 27 февраля 2012 г. 



 21

на русском направлении, которые имели место в Конгрессе, на-
циональных СМИ, университетах, мозговых центрах и даже на 
уровне рядовых граждан в 1970-х и 1980-х годах. 

В результате серьезная критика вашингтонской политики в 
отношении Москвы, которая должна быть высказана публично 
именно американцами, а не русскими, так и не прозвучала со сто-
роны наших ведущих политических сил или в СМИ. Я сегодня со-
бираюсь выступить с подобного рода критикой очень кратко и  
откровенно и как ученый, изучающий российскую историю и по-
литику на протяжении 50 лет, и как американский патриот. Боль-
шая часть того, что я скажу, является не просто личным мнением, 
а историческим и политическим фактом. Все это может быть 
обобщено по пяти главным направлениям. 

Первое. Сегодня, так же как и ранее, дорога к американской 
национальной безопасности лежит через Москву, никакие двух-
сторонние отношения Соединенных Штатов с другими странами 
не являются для нас более жизненно важными. Причины этого 
должны быть известны каждому политику, хотя, судя по всему, 
это не так. Речь идет о следующем: 

– необъятные российские запасы ядерного и других видов 
оружия массового уничтожения превращают эту страну в единст-
венную, способную уничтожить Соединенные Штаты. Точно так 
же это единственное правительство наряду с нашим, способное 
предотвратить распространение подобного оружия; 

– беспрецедентная доля находящихся в России критически 
важных мировых ресурсов, не только нефти и естественного газа, 
но также металлов, чернозема, древесины, пресной воды и многого 
другого, придающего Москве критическую важность в глобальной 
экономике; 

– в дополнение к этому Россия продолжает быть крупней-
шей в мире страной по размеру территории. В частности, геополи-
тическая важность ее размещения на евразийской границе проис-
ходящих сегодня конфликтов между западной и восточной 
цивилизациями, так же как и миллионы ее граждан мусульманско-
го вероисповедания, вряд ли могут быть переоценены; 

– нельзя забывать, что русские – это талантливый и нацио-
налистический народ, причем даже в трудные для них времена. 
Нам надо помнить и о традициях их государства в мировых делах. 
Это также означает, что Россия всегда будет играть в мире круп-
нейшую роль; 



 22 

– и в значительной мере как результат этих обстоятельств, у 
Москвы имеется особая способность учитывать или отвергать ин-
тересы США во многих регионах, начиная от Афганистана, Ирана, 
Северной Кореи и Китая до Европы, всего Ближнего Востока и 
Латинской Америки. 

В целом эта очевидная всем реальность означает, что парт-
нерство с Россией является императивом американской нацио-
нальной безопасности. 

Второе. Сегодня не существует настоящего американо-
российского партнерства. Так же как его не было со времен окон-
чания существования Советского Союза в 1991 г., несмотря на  
периодическое появление деклараций на эту тему (в основном де-
коративного характера) в Вашингтоне. Более того, сейчас сущест-
вует еще более низкий уровень сотрудничества между Вашингто-
ном и Москвой, чем это было в годы «холодной войны» при 
президентах Рональде Рейгане, Джордже Буше-старшем и Михаи-
ле Горбачёве. Более того, важные элементы существующего  
сотрудничества – в Афганистане, Иране и в отношении ядерного 
оружия – являются очень хрупкими и вскоре вообще могут пре-
рваться. Короче, Соединенные Штаты сегодня дальше от партнер-
ства с Россией, чем это было 20 лет назад. 

Третье. Должен быть задан вопрос: кого же винить за этот 
исторический провал в отношениях между Америкой и постсовет-
ской Россией? В США почти единогласно обвиняют одну только 
Москву, однако факты этому противоречат. Существовали три 
убедительные возможности установления подобного партнерства:  

– первая такая возможность появилась непосредственно по 
окончании существования Советского Союза в 1990-х годах. Вме-
сто этого администрация Клинтона приняла на вооружение агрес-
сивный триумфалистский подход к Москве. Эта администрация 
пыталась диктовать России курс ее посткоммунистического разви-
тия, а затем вообще превратить эту страну в государство – клиента 
США. Та же администрация продвинула возглавляемый США  
военный блок НАТО в бывшую российскую зону безопасности. 
Она бомбардировала остающегося европейского союзника Моск-
вы Сербию. И на этом пути клинтоновская администрация нару-
шила свои стратегические обязательства, данные ею Москве; 

– вторая возможность для партнерства возникла после собы-
тий 9 сентября 2001 г., когда администрация Буша «отблагодари-
ла» Россию за экстраординарную помощь, предоставленную рос-
сийским президентом Владимиром Путиным в войне США против 



 23

Талибана в Афганистане, еще более усилив экспансию НАТО к 
российским границам и односторонне выйдя из противоракетного 
договора 1972 г., который Москва рассматривала в качестве пер-
воосновы своей национальной безопасности; 

– теперь же, начиная с 2008 г., администрация Обамы выхо-
лащивает третью возможность – провозглашенную ею самой «пе-
резагрузку», отказываясь ответить на уступки Москвы по Афгани-
стану и Ирану ответными соглашениями по ведущим российским 
приоритетам – экспансии НАТО и проблеме ПРО. 

Короче, любая возможность для российско-американского 
сотрудничества на протяжении последних 20 лет была упущена 
или упускается сегодня, причем Вашингтоном, а не Москвой.  

Четвертое. Остается спросить, в чем причина подобной не-
умной американской политики на протяжении столь долгого пе-
риода? Главное объяснение состоит в том, что такова суть соот-
ветствующей политики или идеологии, которая совмещает в себе 
наихудшее наследие «холодной войны» с наихудшей американ-
ской реакцией на конец Советского Союза: 

– два наиболее закономерных (и в то же время вредоносных) 
решения Вашингтона касательно постсоветской России продол-
жили милитаризированный подход «холодной войны»: продвиже-
ние НАТО на Восток и создание установок ПРО вокруг россий-
ской границы; 

– в то же самое время триумфалистская реакция Вашингтона 
на конец Советского Союза породила отличающийся предельной 
агрессивностью дипломатический подход по принципу «победи-
тель забирает себе все». 

Рассмотрим три главных компонента этой так называемой 
дипломатии. 

1. Исходя из убеждения, что интересы России за рубежом 
менее легитимны, чем американские, Вашингтон действовал в от-
ношениях с Москвой по принципу двойного стандарта. Безоши-
бочным примером подобного поведения является то, что, создавая 
гигантскую сферу военно-политического влияния США / НАТО 
вокруг России, Вашингтон в то же самое время непреклонно от-
вергает поиски Москвой хоть какой-то зоны безопасности, хотя бы 
вокруг ее собственных границ. 

2. Аналогичным образом переговорные позиции США по 
жизненно важным вопросам базировались на предпосылке (назы-
ваемой «селективной кооперацией»), исходящей из того, что  
Москва должна делать все основные уступки, в то время как Ва-



 24 

шингтон не делает ни одной. В тех редких случаях, когда Вашинг-
тон все же обещал крупные уступки, он увиливал от них. Экспан-
сия НАТО на Восток была только началом (пусть кто-нибудь,  
сомневающийся в подобных обобщениях, приведет хотя бы одну 
значимую уступку – любую взаимность, которую Москва в дейст-
вительности получила от Соединенных Штатов, начиная с 1992 г.). 

3. Тем не менее, исходя из убеждения, что политический су-
веренитет России в области ее внутренней политики менее важен, 
чем его собственный суверенитет, Вашингтон продолжал осуще-
ствлять меры по «продвижению демократии», которые означали 
вопиющее вмешательство во внутренние дела Москвы. Подобная 
практика началась еще в 1990-е годы с прямых директив Вашинг-
тона московским министерствам и с легионов, засланных на места 
американских «советников». Это же продолжается и сегодня – к 
примеру, не так давно вице-президент США проводил лоббист-
скую кампанию в Москве против возвращения Владимира Путина 
к должности президента. То же касалось явно не к месту организо-
ванной встречи лидеров московских уличных протестов с новым 
американским послом. 

Короче, клеймя В. Путина за антиамериканизм в России, как 
это делают Госдепартамент и СМИ США, мы игнорируем подлин-
ную его причину: 20 лет американской военной и дипломатиче-
ской политики убедили большую часть российского политическо-
го класса (и интеллигенции), что намерения Вашингтона являются 
агрессивными, направленными на самовозвеличивание и злокоз-
ненными, что они представляют собой что угодно, но только не 
пример отношений между партнерами (в этом контексте часть 
российской политической элиты критиковала Владимира Путина 
за то, что он проводил «проамериканскую» политику). 

Пятое. Вся эта неумная контрпродуктивная политика США 
в отношении России, начиная с 1990-х годов, не была специфиче-
ски демократической или республиканской, она была двухпартий-
ной, осуществляемой и поддерживаемой как демократическим и 
республиканским президентами, так и соответствующими соста-
вами Конгресса. Она стала целиком двухпартийным провалом аме-
риканского руководства и американской политики в целом.  

К этому должна быть добавлена сообщническая роль амери-
канских СМИ: 

1. С 1990-х годов освещение политики России большой 
прессой США было удручающе менее профессиональным, чем во 
времена существования Советского Союза. Оно было в значитель-



 25

но большей мере идеологизированным; основанным на меньшем 
количестве источников и перспектив; менее расположенным к не-
стандартным точкам зрения; менее внимательным к соблюдению 
необходимой грани между репортажами и анализом новостей; и 
что хуже всего – в значительно меньшей степени основанным на 
фактах и объективным. 

2. Освещение в прессе было также в значительно меньшей 
степени независимым от официальной политики США, чем это 
было в советское время. В 1990-е годы содержание публикаций 
большой прессы, прославлявшей российского президента Бориса 
Ельцина, было с трудом отличимо от позиции клинтоновского Бе-
лого дома. В последние годы содержание СМИ, как и мнение офи-
циального Вашингтона, было преобладающе антипутинским. 

3. Более того, анализ американской прессой российской по-
литики был заменен рефлективной психологической травлей Пу-
тина, сравнивающей его с Саддамом, Каддафи и даже со Стали-
ным, основанным на не соответствующих действительности или 
не представляющих серьезного значения обвинениях. 

4. К примеру, ликвидация российской демократии, создание 
коррумпированной российской олигархии (являющейся главным 
препятствием демократии) и убийства журналистов начались не 
при Путине, который стал президентом в 2000 г., а при Ельцине в 
1990-е годы. Нет ни фактов, ни логики в поддержке стандартных 
утверждений американской прессы о том, что Путин был лично 
ответственен за убийство журналистки Анны Политковской, пред-
полагаемого перебежчика КГБ в Лондоне Александра Литвиненко 
и любого из других его оппонентов в России. 

Было бы неверно утверждать, что подобная дурная журналист-
ская практика не связана с американской политикой. Она загряз-
нила общественную дискуссию в США в отношении России спо-
собами, которые поощряют наихудшие инстинкты наших 
политиков и препятствуют любому переосмыслению политики 
США. 

 
Вперед, к новой политике в отношении России! 

Очевидно, что США нуждаются в фундаментально иной по-
литике в отношении России. При наличии правильного подхода 
партнерство с Москвой все еще возможно вне зависимости от то-
го, кто окажется в Белом доме или Кремле после выборов этого 
года. Но окно возможностей закрывается, и не только из-за факто-



 26 

ров, которые были мною упомянуты ранее, а потому, что Москва 
все меньше доверяет Вашингтону и не нуждается больше ни в чем 
от США, кроме военной безопасности. Все остальное, включая 
средства на модернизацию, технологии и рынки, Россия может 
получить от своего процветающего партнерства с Китаем и Евро-
пой.  

В своей политике в отношении России Америка кровно ну-
ждается как минимум в четырех фундаментальных изменениях, 
каждое из которых должно базироваться на новом мышлении.  

1. Эта политика должна быть демилитаризирована в пользу 
политической дипломатии. И ведущим дипломатическим принци-
пом должно быть признание равенства России с Соединенными 
Штатами в качестве суверенного государства и легитимной вели-
кой державы. В частности, это означает те же самые правила меж-
дународного поведения, в равной степени применимые к Вашинг-
тону и Москве, а также то, что переговоры требуют равных 
уступок, как это и предусматривает партнерство. Подобный под-
ход со стороны США почти наверняка приведет к новым и расши-
ренным областям сотрудничества.  

2. Тем не менее сотрудничество по жизненно важным вопро-
сам не станет возможным (или стабильным) до тех пор, пока Ва-
шингтон продолжит экспансию НАТО к российским границам. 
Это должно быть остановлено, что означает: далее не будет поощ-
ряться членство в НАТО для Грузии или Украины. Участие каж-
дой из этих стран в данном блоке означало бы пересечение прове-
денной Москвой «красной линии». Косвенная война между 
Россией и Америкой в Грузии в августе 2008 г., грозившая ядер-
ной конфронтацией, наподобие Карибского кризиса 1962 г., яви-
лась в этой связи безошибочным предупреждением: Россия имеет 
такое же право, как и США, не иметь иностранных военных баз 
вблизи своей территории. 

3. Однако длящаяся 13 лет экспансия НАТО к российским 
границам уже породила худший геополитический и потенциально 
военный конфликт между США и Россией. Новые члены НАТО не 
могут быть исключены из блока, однако Вашингтон должен в кон-
це концов начать уважать нарушенное им обязательство, что эти 
страны не будут разрешать размещать на своей территории любые 
военные объекты НАТО. Уважение подобного обязательства смо-
жет фактически демилитаризировать экспансию НАТО и значи-
тельно уменьшить озабоченность Москвы, ее возмущение и со-
противление новым формам кооперации в области безопасности, 



 27

включая сотрудничество в области ПРО и более глубокие сокра-
щения ядерного потенциала обеих стран. 

4. Наконец, меры по «продвижению демократии» внутри 
России также должны прекратиться. Многие сторонники длящейся 
два десятилетия подобной американской политики искренне в нее 
верят. Но она неверна по всем параметрам:  

– мы, Соединенные Штаты, не имеем права, эрудиции или 
власти для столь прямого или глубокого вмешательства во внут-
ренние дела другой великой державы, тем более такой, чья исто-
рия является более древней, чем наша, столь отличается от нас и 
вызывает не меньшую гордость, чем наша собственная история 
(русские показали, что они сами знают, как демократизировать 
свою страну. Утверждение обратного является проявлением высо-
комерия и оскорбительно с этической точки зрения); 

– и здесь доказательством являются реальные события.  
С 1990-х годов спонсированное США «продвижение демократии» 
внутри России и сделало значительно больше для подрыва демо-
кратических перспектив в этой стране, чем для их продвижения; 

– хуже того, «двигатели демократии» и лидеры оппозицион-
ных групп, которых они спонсируют, идут по явно безрассудному 
пути. Они все чаще говорят о «делегитимизации» и «дестабилиза-
ции» российской политической системы, даже о «революции»,  
не задаваясь при этом вопросом, что все это может означать для 
огромного государства с неочевидным контролем над его неверо-
ятным по размеру и рассредоточенным количеством оружия  
массового уничтожения. Когда Русское государство вдруг дезин-
тегрировалось в 1991 г., подобного рода катастрофы удалось из-
бежать. Но чудеса редко случаются дважды, если они вообще про-
исходят. 

Предложенные мною изменения в политике, само собой, 
вряд ли будут приняты. На протяжении 20 лет многие важнейшие 
американские интересы были инвестированы в ныне проводимую 
политику, какие бы провалы она ни терпела. Однако недостаточно 
просто клеймить американский политический и медийный истеб-
лишмент. Американские критики традиционного подхода Вашинг-
тона к Москве также несут определенную долю ответственности: 
они не боролись за лучшие интересы своей страны. 

И это тоже было совсем по-другому 40 лет назад, когда су-
ществовала такая организация, как Американский комитет по со-
трудничеству между Востоком и Западом. Находящийся в Ва-
шингтоне, с Советом директоров, состоящим из руководителей 



 28 

крупнейших корпораций, профессуры, политических интеллектуа-
лов, ученых-ядерщиков, журналистов и представителей общест-
венных организаций, Комитет в то время на многих фронтах  
боролся с нашими воителями «холодной войны», начиная от Кон-
гресса и кончая СМИ. В конце концов эта борьба позволила до-
биться исторического прорыва, достигнутого Рейганом и Горбачё-
вым в 1980-е годы. Если бы подобные американцы и подобные 
организации существовали сегодня, был ли бы потерян последний 
шанс для партнерства США–Россия? 

Перевод Л.Н. Доброхотова 
«Национальные интересы», М., 2012 г., № 2, с. 34–37. 

 
 
Дмитрий Фролов,  
доктор политических наук,  
Александр Макеев, 
доктор политических наук 
ГЕОПОЛИТИЧЕСКАЯ КОНКУРЕНЦИЯ  
В ИНФОРМАЦИОННОМ ПРОСТРАНСТВЕ 
СОВРЕМЕННОГО РОССИЙСКОГО ОБЩЕСТВА 
 
Одно из современных определений геополитики раскрывает 

ее как отрасль знания, изучающую закономерности взаимодейст-
вия политики с системой неполитических факторов, формирую-
щих географическую среду (характер расположения, рельеф, кли-
мат, ландшафт, полезные ископаемые, экономика, экология, 
демография, социальная стратификация, военная мощь). 

Геополитика традиционно подразделяется на фундаменталь-
ный и прикладной разделы. Прикладной раздел геополитики ино-
гда именуется геостратегией и рассматривает условия принятия 
оптимальных политических решений, затрагивающих вышепере-
численные факторы.  

Под геополитической конкуренцией понимается соперниче-
ство между геополитическими субъектами за влияние на то или 
иное пространство, в результате которого одни субъекты получа-
ют преимущества, а другие его теряют, что отражается на состоя-
нии их безопасности.  

Энергетический принцип развития сообщества (государства, 
цивилизации в целом) на основе информационных технологий  
заключается в том, что преимущества имеет система, которая 
структурно организована так, что извлекает для использования из 



 29

внешней среды большее количество энергии из разнообразных 
источников. Как известно, информация (знания) создается на ос-
нове затрат ряда энергетических ресурсов (природных, человече-
ских, технических). Получение доступа к этой информации (зна-
ниям) несоизмеримо по энергетическим затратам с процессом их 
создания. При этом высвободившиеся собственные ресурсы  
направляются на создание технологического и экономического 
отрыва от конкурентов.  

Те страны, которые создали механизмы получения необхо-
димых знаний (информации) извне, смогли фактически превратить 
информационных доноров в своего рода «неоколониальные» обра-
зования информационного общества. Примером может служить 
организация рядом стран Запада контролируемой «утечки мозгов» 
из развивающихся стран, а также из стран бывшего СССР. Выгод-
но использовав, а зачастую и прямо или косвенно инспирировав 
экономические и социально-политические кризисы и конфликты в 
ряде стран и регионов, наиболее развитые государства, активно 
рекламируя свой образ жизни, предлагая выгодные условия труда 
(самореализации) прежде всего для интеллектуальной элиты, 
смогли существенно усилить собственный потенциал в этой сфере, 
истощив интеллектуальную составляющую ресурсов конкурентов.  

Основным способом достижения геополитического превос-
ходства является экспансия – расширение сферы господства,  
осуществляемое как экономическими, так и внеэкономическими 
(вооруженный захват дипломатическое давление, информационно-
психологическая война) методами.  

Традиционно под экспансией в геополитике понимались 
прежде всего территориальные приобретения и установление  
военно-политических сфер влияния, а также деятельность в дан-
ном направлении (политика экспансии). Сегодня экспансия – это 
непрерывный полилинейный процесс, нацеленный на множество 
объектов и потому порождающий в результате столкновения инте-
ресов целый комплекс разноплановых конфликтов. Так называе-
мая «мирная» экспансия осуществляется многими государствами и 
их группировками в отношении друг друга одновременно, поэтому 
можно говорить об их взаимопроникновении или, иными словами, 
образовании комплекса взаимозависимостей и противоречий (на-
пример, обеспечение информационного превосходства). Внутри-
коалиционная экспансия периодически сопровождается «добро-
вольными» взаимными уступками сторон, хотя общий их баланс, 
конечно, благоприятствует сильнейшей из них. В условиях ин-



 30 

формационного общества важным аспектом геополитической экс-
пансии является экспансия в информационном пространстве (ин-
формационная экспансия).  

Информационная геополитика в фундаментальном аспекте 
может рассматриваться как раздел геополитической науки, изу-
чающий зависимость (взаимосвязь) социально-политической жиз-
ни (политических событий) от виртуализированного совокупного 
жизненного пространства, с появлением глобальной инфосферы 
интегрирующего в себя через информационные технологии, ин-
формационно-телекоммуникационные системы и информацион-
ные ресурсы, помимо географически детерминируемых, также и 
пространства, имеющие кроме территориального (измеряемого в 
однозначно локализуемых в привычной физической реальности 
географических или пространственных координатах) виртуальные 
измерения – информационное, экономическое, научно-техниче-
ское, социально-политическое, культурное, военное. 

Выделение информационной геополитики в самостоятельное 
направление геополитической науки обусловлено тем, что инфор-
мационное пространство в своем развитии достигло того качест-
венного уровня, который позволяет рассматривать его на равных 
наряду с традиционными географически детерминируемыми гео-
политическими пространствами как вид жизненного пространства, 
влияющего на состояние и изменения социально-политической 
жизни.  

В прикладном аспекте информационная геополитика пред-
ставляет собой деятельность по принятию и реализации политиче-
ских (управленческих) решений в зависимости от условий,  
складывающихся в вышеописанных интегральных виртуализиро-
ванных пространственных координатах. 

Целью информационной геополитики является достижение, 
поддержание, укрепление и расширение власти (влияния) в этих 
координатах (пространствах). Эта цель достигается преимущест-
венно путем решения задач ослабления (устранения из простран-
ства борьбы) конкурирующих сообществ и завоевания, удержания 
и расширения контроля над жизненно важными ресурсами, интег-
рированными или целиком находящимися в информационном 
пространстве. 

Для этого может использоваться комплексный арсенал сил и 
средств, основу которого составляют в основном информационные 
средства и формы воздействия на конкурирующие сообщества, 
такие как информационные технологии, информационное оружие, 



 31

различные приемы и способы информационно-психологического 
воздействия, информационная (информационно-психологическая) 
экспансия, информационное противоборство (информационная 
война). Данный арсенал дополняется различными формами и 
средствами идеологического и культурного влияния и оказания 
экономического, политического, дипломатического и военного 
давления на конкурирующие сообщества, применение которых в 
случае реализации задач информационной геополитики подчинено 
замыслу использования вышеупомянутой информационной со-
ставляющей.  

В общем случае поведение субъекта геополитических отно-
шений при реализации им информационной геополитики в целях 
установления господства в информационном пространстве и пол-
ного доминирования над конкурентами во всем совокупном жиз-
ненном пространстве может состоять из следующих действий, по-
этапно переходящих одно в другое по мере роста напряженности 
отношений с другими субъектами геополитической конкуренции. 

1. Скрытое (информационное) управление процессами внут-
ри системы конкурирующего сообщества, достигаемое посредст-
вом создания условий, побуждающих государственную власть 
данного субъекта геополитической конкуренции к тем или иным 
действиям не столько в собственных, сколько в чужих интересах, 
осуществляемое на фоне информационной, идеологической, куль-
турной и экономической экспансии.  

2. Информационная (информационно-психологическая) агрес-
сия, подкрепляемая экономическим, политическим и дипломатиче-
ским давлением (санкциями), угрозой применения военной силы. 

3. Информационная война, сопровождаемая экономической 
блокадой, военно-силовыми акциями.  

Потенциал субъекта геополитических отношений (конку-
ренции) в информационной сфере и других взаимосвязанных с ней 
сферах геополитической конкуренции характеризуется интеграль-
ным показателем информационной силы (мощи). 

Оценка мощи государства – субъекта геополитической кон-
куренции в информационном пространстве основывается на учете 
уровня развития информационной инфраструктуры, объемов по-
токов накопленной и циркулирующей в ней информации, лидерст-
ва в разработке и внедрении высоких технологий (и информаци-
онного оружия), степени информационного доминирования по 
отношению к другим субъектам геополитической конкуренции, 
которое, в частности, может выражаться в информационной (эко-



 32 

номической, политической, культурной) зависимости националь-
ной информационной инфраструктуры этих субъектов от импорта 
стратегически важной информации и информационных техноло-
гий из субъекта-донора. Также в настоящее время, когда основная 
схватка за сферы влияния, достигающая размаха борьбы за пере-
дел мира, ведется в информационном пространстве особыми мето-
дами и средствами, в понятие мощи (силы) геополитического 
субъекта входит потенциал отражения информационной агрессии. 

Так, общая оценка информационной мощи того или иного 
геополитического субъекта в информационном пространстве мо-
жет производиться путем оценки по следующим позициям: 

– качественные характеристики совокупного информацион-
ного потенциала этого субъекта, включающего в себя информаци-
онную инфраструктуру, научно-технический потенциал в сфере 
высоких технологий (прежде всего – информационных), общий 
интеллектуальный и духовный потенциал общества, отраженный в 
информационной сфере, силы и средства информационного про-
тивоборства и пр.;  

– возможности субъекта в самостоятельном развитии по 
ключевым направлениям формирования национальной информа-
ционной инфраструктуры (национального информационного про-
странства) и научно-технического прогресса в сфере информаци-
онных технологий и средств информационного противоборства, 
сохранения и укрепления интеллектуального и духовного потен-
циала общества и степень его зависимости от достижений в этой 
области других стран; 

– возможности информационного воздействия на данного 
субъекта, его информационное пространство и связанные с ним 
сферы;  

– способности данного субъекта к устойчивому развитию в 
условиях информационного противоборства и острой геополити-
ческой конкуренции в информационном пространстве; 

– восприимчивость к информационному трансферту, скры-
тому перераспределению информационного ресурса данного субъ-
екта силами, средствами и способами информационного воздействия. 

В целом, геополитика информационного общества – этап в 
эволюции геополитики как научно-практического знания на фоне 
перехода от энергетической эпохи развития цивилизации к ин-
формационной.  

Эта эволюция имеет в своей основе естественную потреб-
ность участников мировых геополитических процессов в  



 33

обеспечении устойчивости собственного развития. В условиях ог-
раниченности природных физико-географических координат су-
ществования человечества на Земле и естественных планетарных 
ресурсов непрерывно возникают задачи обеспечения сообщества 
новыми жизненно важными пространствами и ресурсами.  

В новейший исторический период человеческая деятель-
ность в таких областях, как информационные технологии и освое-
ние космоса, существенно расширила множество пространств, 
рассматриваемых субъектами геополитики как сферы своих жиз-
ненно важных интересов, за доминирующие позиции и контроль 
над которыми ведется конкурентная борьба между различными 
сообществами. 

Геополитика информационного общества оперирует различ-
ными формами пространства, формирующими совокупную среду 
существования человечества на этом этапе развития. К таким про-
странствам относятся, например, экономическое, социально-
политическое, культурное, информационное и другие пространства, 
наиболее характерной особенностью которых для эпохи построения 
информационного общества можно считать их виртуализацию и 
взаимную интеграцию через информационное пространство. 

При этом задача завоевания и удержания контроля над тра-
диционными географическими территориями (регионами) планеты 
и распределенными на них природными, техногенными (цивили-
зационными) и людскими ресурсами, необходимыми для устойчи-
вого развития государства, обеспечения его интересов и безопас-
ности, остается для геополитики информационного общества не 
менее значимой и актуальной, чем аналогичные задачи в виртуа-
лизированных пространствах. 

«Вестник Российской нации»,  
М., 2012 г., № 1, с. 234–239. 

 
 
Мариэтта Степанянц,  
доктор философских наук 
(Институт философии РАН) 
РОЛЬ ДИАЛОГА КУЛЬТУР  
В ИДЕНТИФИКАЦИОННЫХ ПРОЦЕССАХ 
ПОСТСОВЕТСКОЙ РОССИИ 
 
Диалог культур жизненно значим для России не только, а 

может быть, и не столько, с точки зрения современной междуна-



 34 

родной ситуации, сколько в связи с проблемами внутриполитиче-
скими. С распадом Советского Союза и крушением социалистиче-
ской системы россияне утратили прежнюю коллективную иден-
тичность, именовавшуюся «советским народом». Важнейшей 
проблемой для каждого и для всех стало обретение новой иден-
тичности взамен утраченной. 

В иерархии факторов самоидентификации особо значима эт-
ническая принадлежность. Опросы, проведенные Институтом со-
циологии РАН в 1999 г., показали, что в ответах на вопрос: «О ком 
Вы могли бы сказать – это мы?», подавляющее большинство рес-
пондентов отдало предпочтение этнической общности по сравне-
нию с общностью республиканской или общероссийской. В то же 
время этническая идентичность в значительной мере определяется 
вероисповеданием, рассматриваемым в качестве важнейшей ком-
поненты культуры в целом. 

При рассмотрении идентификационного воздействия ислам-
ского фактора следует иметь в виду доктринальные особенности 
этой мировой религии, а также отличие этногенеза так называемых 
мусульманских народов России от государственно укорененного в 
течение столетий русского этноса. 

В исламе с самого начала была заложена идея государствен-
ности как общности религиозной: возникшая в седьмом веке в Ме-
дине община верующих – умма была надродовой, надплеменной 
организацией, создание которой ознаменовало первый этап на пу-
ти становления государственности. В этом одно из отличий ислама 
от христианства, возникновение которого в рамках развитого го-
сударства обусловило известную самостоятельность церкви и обо-
собленность ее от светской власти. Тесная, нередко практически 
неразрывная, связь православной церкви с дореволюционным Рос-
сийским государством (возрождение которой желали бы и сегодня 
некоторые из религиозно ориентированных державников) не была 
в своей основе доктринально оправданной. Она явилась продол-
жением и дальнейшим развитием унаследованных Россией тради-
ций Византии, т.е. следствием истории, а не доктринальных поло-
жений религии. В исламе же, напротив, идея тождественности  
религии и государства заложена изначально, а потому фундамен-
тальна. 

Мухаммад был не только пророком, посланником Божьим, 
но и непосредственным организатором объединения разрозненных 
арабских племен в умму, вскоре оформившуюся как государство – 
халифат. Правовой фундамент мусульманского государства – ша-



 35

риат, закон Божий. «Знайте, – утверждал один из самых автори-
тетнейших мусульманских теологов Газали, – шариат есть основа, 
а государство – страж. Если что-либо не имеет основы, оно неиз-
бежно потерпит крах, а если что-нибудь не охраняется, оно может 
быть разрушено и утрачено». Современные исламские фундамен-
талисты неустанно подчеркивают указанную особенность ислам-
ского вероучения. По словам Хасана аль-Банны, основателя дви-
жения «Братья-мусульмане», «в исламе исключен характерный для 
Европы конфликт между духовным и светским началами, между 
религией и государством... Христианская идея “Богу – Богово, ке-
сарю – кесарево” здесь отсутствует, поскольку все принадлежит 
всемогущему Аллаху».  

Абсолютизация принципа общности людей на основе веры 
на протяжении последующей истории ислама позволяла оправды-
вать консолидацию этнически разнородных групп населения в 
пределах одной империи. Поэтому национализм как идеология, 
утверждающая в качестве фундамента государственности нацио-
нальное единство и рассматривающая религиозную общность не 
как приоритетную, а лишь наряду с общностью языковой, терри-
ториальной, экономической, культурной и т.д., кажется несовмес-
тимым с исламом. 

С точки зрения доктринального ислама, национализм – это 
асабийя (букв. «сознание единства», «любовь ко всему своему»), 
групповая солидарность, сравнимая с лояльностью исключительно 
по отношению к своему племени, что было характерно для самого 
раннего периода существования арабского общества. По преда-
нию, Пророк Мухаммад осудил этот принцип: «Тот, кто обращает-
ся к асабийя, не принадлежит к нашей общине». 

Подобно тому, как в прошлом асабийя вела к межплеменной 
борьбе, национализм, ставя превыше всего интересы той или иной 
нации, видится как источник войн, причина порабощения одного 
народа другим. Он оценивается как эгоистическая, безнравствен-
ная и материалистическая философия, породившая колониализм. 
«И по духу и по целям, – утверждал основатель и идеолог одной из 
наиболее влиятельных исламских фундаменталистских организа-
ций “Джамаат-и-ислами” Абул Ала Маудуди, – ислам и национа-
лизм прямо противоположны друг другу... Конечная цель ислама – 
мировое государство, в котором будут ликвидированы расовые и 
национальные предрассудки; все человечество образует единую 
культурную и политическую систему».  



 36 

Наиболее последовательное выражение «антинационализм» 
получил в идеологии и движении панисламизма, возникших в 
конце XIX в. и связанных с именем Джемала ад-Дина аля Афгани. 
Исходя из того, что националистические настроения препятствуют 
объединению мусульман против общего врага – колониализма, 
Афгани противопоставлял национальной солидарности религиоз-
ную. Ислам рассматривался им и его сторонниками как единая 
идеологическая платформа, способная сплотить народы в борьбе 
против колониального гнета и вселить в них уверенность в воз-
можность возрождения. 

Заложенная в панисламизме мысль о несовместимости ис-
лама с национализмом была особенно популярна на первых этапах 
национально-освободительного движения, когда народы мусуль-
манского мира не решались один на один выступить против коло-
ниального владычества. Рост местной буржуазии, усиление нацио-
налистических настроений в бывших колониях и полуколониях 
определили постепенный отход от панисламизма (хотя в преобра-
зованном виде он продолжает существовать и в наши дни). Харак-
теризуя атмосферу, сложившуюся уже к 30-м годам XX столетия, 
Джавахарлал Неру писал: «Старый панисламистский идеал поте-
рял всякое значение; халифата не существовало, а каждая мусуль-
манская страна, а больше всех Турция, со всей страстью занима-
лась своими национальными проблемами, мало интересуясь 
судьбой других мусульманских народов. Национализм был факти-
чески господствующей силой в Азии». 

Самым поразительным было то, что исламские идеологи 
бросились из одной крайности в другую: от полного отрицания 
идеи нации они перешли к отождествлению ее с религиозной 
общностью. Наиболее показателен в этом смысле пример образо-
вания Пакистана, обоснованию создания которого послужила кон-
цепция мусульманского национализма, опирающаяся на положе-
ние о существовании в Индии двух наций – индусов и мусульман. 

Многочисленные примеры изменения сопряженности исла-
ма с национализмом в зависимости от исторических обстоятельств, 
от конкретной социально-политической ситуации демонстрирует 
мусульманство в России. 

Прежде чем рассмотреть один из таких примеров – татар-
ский, отметим некоторые общие характеристики идентификаци-
онных процессов среди российских мусульман в сопоставлении с 
теми, что типичны для православных русских. 



 37

Индивидуальный уровень самоидентификации русских 
включает в себя православную компоненту в силу необходимости 
найти себя после того, как бывшие советские люди оказались в 
духовном вакууме, вызванном крушением политической и идеоло-
гической системы, основанной на коммунистических идеалах. 
Русские обращаются к православному христианству в надежде об-
рести смысл жизни и нравственные ориентиры. На коллективном 
уровне апелляция русских к православию вызвана мучительным 
поиском национальной идеи, которая могла бы быть основой их 
единения и воодушевления-мобилизации для решения общена-
циональных проблем государственного переустройства. 

Мотивы обращения к своему традиционному вероисповеда-
нию российских мусульман при самоидентификации на индивиду-
альном уровне совпадают с теми, что у православных русских. Но, 
пожалуй, еще более значима для них идентификация на уровне 
коллективном, этническом. В связи с распадом Советского Союза 
у татар, башкир, чеченцев и других российских мусульман, так же 
как и у других компактно проживающих этнических меньшинств, 
появилась возможность заявить о себе как о нации, т.е. общности 
не только культурной, но и политической. В соответствии с исто-
рическим прошлым этноса и условиями его бытования в границах 
Российской Федерации (до этого в Российской империи и СССР) 
формируются представления о государственности и степени суве-
ренности. 

Наиболее многочисленным и во всех отношениях самым 
развитым из всех мусульманских народов России являются тата-
ры. Проблема их национальной идентификации стала в центре 
общественного дискурса татар приблизительно во второй полови-
не XIX в., который историки характеризуют как начало первого 
этапа формирования татарской этнокультурной нации. Становле-
ние же так называемой политической татарской нации относят ко 
второму этапу (1905–1907 – 20-е годы XX в.). Тогда же и обозна-
чались три основных идеологических направления: исламизм, 
тюркизм и татаризм. 

Идеологи исламизма утверждают в качестве приоритетной 
для татар самоидентификации их принадлежность к мусульман-
скому вероисповеданию, называя татар мусульманской нацией. 
Они аргументируют свою позицию, ссылаясь на историю татар, 
которую ведут от Волжской Булгарии, вошедшей в состав Золотой 
Орды как ее автономная часть (922–1552). 



 38 

Идентификация татар с тюркской нацией связана со стрем-
лением нарождавшейся татарской буржуазии и части интеллиген-
ции, выделить татар из общей массы мусульманских народов, под-
черкнуть их особое место среди них. Это связано также и с 
возникновением движения за объединение всех тюркских народов 
России, родоначальником которого был крымский татарин Исмаил 
Гаспринский. Некоторые из идеологов тюркизма (например, Юсуф 
Акчура) солидаризировались с пантюркизмом, ориентированным 
на объединение всех тюркских народов во главе с Турцией, другие 
же (Ф. Карими, Дж. Валиди, X. Максуди) полагали, что именно 
татары должны объединить другие тюркские народы. 

В становлении и формулировании концепции татарской на-
ции особая роль принадлежит видному теологу Ш. Марджани, 
первым из татар обратившемуся к проблеме этногенеза своего на-
рода. Марджани настаивал на булгарском происхождении татар и 
считал, что для их самоидентификации решающим является не 
конфессиональный, а этнический фактор. «Некоторые (из наших 
соплеменников), – писал он, – считают пороком называться тата-
рами, избегая этого имени, и заявляют, что мы не татары, а му-
сульмане... Бедняги! ...Если ты не татарин и не араб, таджик, нога-
ец; и не китаец, русский, француз, пруссак и не немец, так кто  
же ты?» 

Детальная формулировка концепции татарской нации при-
надлежит Каюму Насыри. В написанной им «Краткой татарской 
грамматике, изложенной в примерах» (Казань, 1860) он отнес к ее 
основным признакам происхождение («народ тюркского племе-
ни»), общность территории («татары, живущие в Сибири, Орен-
бургской, Казанской и других губерниях правой стороны Волги и 
в Астраханской губернии»), общность государства («живущие в 
России»), культуру («имеют свою литературу») и язык (наречие 
«среднее или татарское, на котором говорят народы тюркского 
племени, мы обычно называем татарским языком»). 

По ходу истории меняется удельный вес религиозной ком-
поненты в самоидентификации татар. От полного доминирования 
до практического сведения ее к минимуму. Хотя в современном 
Татарстане наблюдается возрождение упомянутых выше подходов 
(преимущественно первого и третьего), появился и новый – так 
называемый «татарстанизм». Политическая элита, желая заполу-
чить как можно больше суверенитета – независимости от феде-
рального центра, – в то же время учитывает, во-первых, этниче-
ский состав Татарстана (по данным переписи 1989 г., население 



 39

республики составляют 48% татар, 43% русских), а во-вторых, 
географическое положение, при котором практически не возможен 
выход из границ Российской Федерации.  

Желая избежать этнических столкновений, сохранить поли-
тическую стабильность и одновременно добиться максимально 
возможной самостоятельности, руководство республики провоз-
глашает суверенитет Татарстана в Декларации от 30 августа 
1990 г. В ней от «имени многонационального народа» утверждает-
ся «неотъемлемое право татарской нации, всего народа Республи-
ки на самоопределение». Уже спустя два года, в Конституции  
Республики Татарстан, принятой 6 ноября 1992 г., официальная 
Казань идет на замену формулировки «татарская нация» понятием 
«народ Татарстана». В основу концепции «татарстанизма» поло-
жена идея, выдвинутая советником по политическим вопросам при 
президенте М. Шаймиеве, директором Института истории Акаде-
мии наук Татарстана, Рустамом Хакимовым, о татарстанском  
народе как нации. Р. Хакимов считает ситуацию в Татарстане ана-
логичной той, что характерна для Швейцарии – наличие поли- 
этнической нации, состоящей из нескольких равноправных этно-
сов. Здесь также складывается «полиэтническое, поликультурное 
сообщество, опирающееся на принцип территориального (а не эт-
нического) суверенитета».  

Хотя на официальном уровне «татарстанизм» и пользуется 
поддержкой, критики концепции, ссылаясь на объективные дан-
ные о широком общественном мнении в республике, утверждают, 
что «идея татарстанизма не имеет будущего, а имела и продолжает 
иметь место как идеология, необходимая партии власти в респуб-
лике для большей самостоятельности в управлении экономикой и 
культурой». Подобная оценка, безусловно, не лишена основания. 
Но судить о будущем данного идеологического конструкта кажет-
ся преждевременным. Нельзя исключать возможности, по крайней 
мере, двух сценариев. Преобладающий по численности этнос (та-
тары) может предпочесть единолично претендовать на статус  
нации в Татарстане, что, конечно, осложнит межэтнические отно-
шения в республике, а главное – отношения Татарстана с феде-
ральным центром, поскольку в таком выборе заложена для  
последнего мина замедленного действия – реальность следующего 
шага, а именно: требования полного национального самоопреде-
ления. 

Но не исключен и другой вариант: политической элите уда-
стся убедить общественное мнение, что, учитывая расстановку  



 40 

сил на республиканском и федеральном уровнях, полиэтническая 
нация – оптимально выгодный для титульного этноса выбор. Мо-
жет произойти то, о чем писал норвежский антрополог Т. Эриксен: 
нация возникает «с момента, когда группа влиятельных людей ре-
шает, что именно так должно быть. И в большинстве случаев на-
ция начинается как явление, порождаемое элитой. Тем не менее, 
чтобы стать эффективным политическим средством, эта идея 
должна распространиться на массовом уровне». 

Выбор в Татарстане находится в определенной зависимости 
от общероссийской ситуации, от того, как будут развиваться иден-
тификационные процессы в других регионах. Примечательно, что 
и в других республиках политический прагматизм местной элиты, 
а иногда и здравый смысл людей в целом, направлены на поиск 
решения общественных проблем путем конструирования нового 
типа идентичности, который мог бы объединить проживающие  
на одной территории этносы, избавить их от межэтнических  
конфликтов, наносящих ущерб всем участникам. Яркий пример 
тому – Дагестан. 

На территории Дагестана проживают 102 этноса, при этом 
ни один из них не является титульным. Количественно преобла-
дают пять этносов (аварцы, даргинцы, кумыки, лезгины и рус-
ские), составляющие вместе две трети населения. Республика яв-
ляется поликофессиональной. Традиционное вероисповедание 
подавляющего большинства населения (более 90%) – ислам. 
Большинство дагестанских мусульман – приверженцы суфизма 
(мистического направления в исламе), различных тарикатов (му-
сульманских братств-орденов). Наконец, в регионе сохраняют 
сильное влияние клановые отношения, а также нормы и нравы 
адата (обычное право), наиболее укорененные среди горцев. 

После распада СССР и начала реформ ситуация в Дагестане 
чрезвычайно осложнилась. Экономический спад, поставивший 
значительную часть населения на грань нищеты, борьба вокруг 
перераспределения государственной собственности и политиче-
ских рычагов власти обусловили высокую степень напряженности 
в межэтнических отношениях. В республике возникли очаги всех 
типов этпоконфессиональных конфликтов, которые известны  
отечественной науке: 1) конфликты, обусловленные борьбой на-
ционально-территориальных образований, отдельных националь-
ных групп за право компактного проживания на своих историче-
ских землях; 2) конфликты территориальные, возникающие 
вследствие того, что границы разделения этнических общностей 



 41

не всегда совпадают с политико-административными границами; 
3) конфликты, обусловленные социально-экономическими и гео-
политическими причинами. 

Политическое руководство республики видит выход из соз-
давшейся ситуации в «формировании практических путей и мето-
дов деэтнизации». Подобный курс, видимо, должен, в конечном 
счете, привести к формированию «дагестанской идентичности», 
которая сходна с «татарстанской нацией» в том, что обе ориенти-
рованы на приоритет общереспубликанской идентичности. Разни-
ца, однако, существенна. Полиэтничность татарстанской нации 
призвана отодвинуть на задний план конфессиональную принад-
лежность в иерархии факторов, определяющих идентичность жи-
телей Татарстана, а в случае Дагестана, напротив, ориентации на 
деэтничность сопутствует акцентирование конфессиональной 
идентичности. Исламский фактор в Дагестане скорее объединяет 
жителей республики, чем разъединяет их, как в Татарстане. 

Объективно исторически ислам действительно содействовал 
поддержанию целостности Дагестана. Не малую роль в этом сыг-
рали доктринальные особенности мусульманского вероучения. 
Начиная с Пророка Мухаммада и его сподвижников, последовате-
ли ислама ставили задачу государственного объединения сначала 
арабских родов и племен, а позже представителей различных рас и 
этносов. Хотя, по официальным данным, к разряду верующих му-
сульман относятся только 20–25% дагестанцев (те, кто полностью 
соблюдает обязательные для мусульман предписания и обряды), 
никто не в состоянии отрицать, что значительно большее число 
людей идентифицирует себя с исламом и тем самым расположено 
к сосуществованию в едином политическом пространстве с пред-
ставителями иных кланов и этносов. Тому же способствует при-
верженность дагестанцев к суфизму, поскольку в отличие от по-
следователей двух официальных толков – суннизма и шиизма – 
мусульманские мистики склонны индифферентно относиться к 
делам светской жизни, в частности, к политике. Так, тарикат кади-
рийя, учрежденный Кунта-хаджи Кишиевым в 60-е годы XIX в., 
прямо признавал законной любую власть, в том числе и русских 
царей, считая ее проявлением лишь внешней жизни, а потому без-
различной для личного духовного мира суфия. (Правда, в XIX в. 
антирусское сопротивление возглавлял тарикат накшбандийя, что 
не в последнюю очередь связано с субъективным фактором – лич-
ностью и амбициями накшбандийского имама Шамиля.) 



 42 

В начале 1990-х годов дагестанские политические аналитики 
рассчитывали на интегрирующую роль ислама. «Возрождению» 
ислама был дан зеленый свет: стремительно растет число мечетей 
(с 27 в 1985 до 1600 в 2001), мусульманских учебных заведений  
(в настоящее время здесь 17 исламских вузов и 44 филиала, 
132 средних медресе и 245 начальных примечетских школ по чте-
нию Корана), широко распространяется религиозная литература  
и т.д. Однако расчеты и планы политического руководства Даге-
стана были нарушены непредвиденным внедрением в жизнь даге-
станцев так называемого исламского фундаментализма, чаще всего 
именуемого ваххабизмом. Последний, как известно, отличается 
агрессивным вмешательством в политику, неприятием отделения 
религии от государства, идеализацией ислама периода его возник-
новения, непримиримостью к какому-либо инакомыслию, ново-
введениям, реформам, нетерпимостью и враждебностью по отно-
шению ко всем немусульманам, решимостью использовать 
насильственные, вплоть до вооруженных, способы для достижения 
своих целей. Появление фундаментализма на дагестанской поли-
тической арене было обусловлено как внутриреспубликанскими 
причинами, так и внешними – прежде всего событиями, происхо-
дящими в соседней Чечне.  

Для идеологии исламского фундаментализма характерно 
полное отождествление национальной или этнической идентично-
сти с религиозной. Отсюда название одного из наиболее влиятель-
ных фундаменталистских движений – «Исламская нация», заявив-
шего о своем намерении заменить существующую в Дагестане 
систему национальной интеграции системой, основанной на ша-
риате, который представляет собой единственную силу, способ-
ную «погасить в зародыше семена раздоров и взаимной ненависти». 

Активизация фундаменталистов – открытый вызов как свет-
ской власти, так и суфийским тарикатам (дагестанский ислам при-
нято именовать тарикатизмом), т.е. до сих пор господствовавшему 
направлению ислама в Дагестане, наиболее соответствующему 
системе сохраняющихся здесь клановых связей. Осознав угрозу 
своей власти и духовному влиянию, государство и тарикатизм ока-
зались на «одной баррикаде» для того, чтобы объединенными уси-
лиями отразить наступление фундаменталистов. Суфийские орде-
на в лице своих лидеров, еще в 1998 г. находившихся в прямой 
оппозиции к власти и призывавших к отставке дагестанского ру-
ководства, фактически объединились с последним на общей плат-
форме антифундаментализма. В сентябре 1999 г. был принят Закон 



 43

«О запрете ваххабитской и иной экстремистской деятельности на 
территории Республики Дагестан», который, помимо всего проче-
го, фактически означал официальное признание властями тарика-
тизма в качестве единственной законной и укорененной формы 
ислама в республике. Тарикатисты же со своей стороны сделали 
как бы ответный шаг навстречу, создав в 2001 г. на базе суфийски 
ориентированного движения «Hyp» общероссийскую политиче-
скую организацию «Исламская партия России», лояльную по от-
ношению не только к республиканской, но и федеральной власти. 

Воздействие религиозного фактора на идентификационные 
процессы среди российских мусульман подтверждает справедли-
вость мнения о том, что нация по своей природе «ни естественна, 
ни примордиальна», она есть результат «интеллектуальной и по-
литической деятельности одновременно элит и масс». Каковы бу-
дут эти результаты в России, предсказать пока сложно. Ясно лишь 
одно, что в наше время общественное, коллективное действитель-
но уже не имеет подлинно религиозного смысла. Религиозная 
идентификация на ином, чем индивидуальный, уровне обусловле-
на скорее намерениями прагматически-политического характера, 
чем стремлением «нести» духовные идеалы вероучения. 

Поиск идентичности повсеместно сопряжен с процессом 
разделения и обособления. Именно поэтому, характеризуя «эпоху 
идентичности», говорят, что она «полна шума и ярости». При обо-
соблении Другой начинает восприниматься не просто как иной, но 
как чужак и даже враг. На это есть вполне объяснимые причины. 
Ведь речь идет о территориальном разграничении, о дележе земли, 
плодородных участков, богатств недр, водных ресурсов, доступов 
к морским путям и т.д. Одновременно решаются вопросы, связан-
ные с перераспределением владения и власти. Противоборствую-
щие бизнес-группы и политические элиты для достижения успеха 
используют широкий арсенал средств. Манипуляция культурны-
ми, в особенности религиозными, различиями становится самым 
массовым и разрушительным оружием. Догматическая интерпре-
тация вероучений; оправдание собственных действий исполнени-
ем воли Божьей; напоминание (далеко не всегда корректное)  
религиозного противостояния в прошлом – мощные средства эмо-
циональной массовой ажитации, при которой утрачивается  
контроль над словом и поступком. В противостоянии с Другим 
особую роль играет интеллигенция – историки и философы, поэты 
и писатели, кинорежиссеры и журналисты. Их слову доверяют 
больше, чем политической агитке, полагаясь на присущую им об-



 44 

разованность и бескорыстность. Именно поэтому ответственность 
представителей культуры особенно велика. Снять недоверие,  
враждебность и даже ожесточенность, переведя процессы иденти-
фикации в русло трезвого, взвешенного и конструктивного поиска, 
может лишь налаженный культурный диалог. 

«Мировые религии в контексте современной культуры:  
Перспективы диалога и взаимопонимания»,  

СПб., 2011 г., с. 38–46. 
 
 
Л. Изиляева,  
кандидат политических наук, АГСУ РБ (г. Уфа) 
АНАЛИЗ РЕГИОНАЛЬНОЙ БЕЗОПАСНОСТИ  
СКВОЗЬ ПРИЗМУ МЕЖЭТНИЧЕСКИХ ОТНОШЕНИЙ 
(на примере Республики Башкортостан) 
 
Единство, государственная целостность, эффективность 

функционирования и развития Российской Федерации определя-
ются природно-климатическими, социально-экономическими, по-
литическими и культурными факторами внешнего и внутреннего 
характера. Одними из важнейших параметров, определяющих тер-
риториальное единство и безопасность страны, являются регио-
нальные процессы.  

В современных условиях именно регион представляется той 
оптимальной единицей, в рамках которой должен проходить про-
цесс принятия основных решений, в том числе по проблеме обес-
печения безопасности. Сегодня национальное государство, неко-
гда являющееся монопольным провайдером безопасности, 
вынуждено отдавать значительный объем своих функций иным 
политическим акторам. Перенос центра тяжести с федерального на 
региональный и местный уровни представляет собой не только 
ответную реакцию социума на глобализационные процессы, но и 
естественный научно и практически обоснованный процесс при-
ближения политико-властной системы к человеку. Ибо в крупных 
государствах, подобных Российской Федерации, наблюдается тен-
денция централизации управления и принятия решения. В услови-
ях чрезвычайных ситуаций, когда речь идет о жизни конкретных 
людей, как никогда актуальным является комплекс своевременных 
и адекватных мер, обеспечить который, на наш взгляд, возможно в 
первую очередь на региональном уровне. 



 45

Еще одним фактором, обуславливающим необходимость пе-
реноса системы противостояния угрозам безопасности личности и 
социальных групп с федерального на региональный уровень, явля-
ется дифференциация поселений, а соответственно, источников и 
масштабов угроз. 

В силу вышесказанного анализ региональной безопасности, 
факторов и угроз, дестабилизирующих социум региона, затруд-
няющих его нормальное развитие, представляется нам особо акту-
альным и важным. И рассматривается нами в качестве одного из 
приоритетных направлений государственной политики. 

Важно не «перегибать палку». Если каждый регион будет 
действовать автономно, то возникает опасность несогласованности 
и распада системы. Поэтому необходима сбалансированность  
между федеральным и региональными уровнями безопасности. 

Собственные наблюдения автора, анализ публикаций 
средств массовой информации и изучение научной литературы по 
проблематике региональной безопасности  позволили выделить 
четыре наиболее актуальные группы региональных угроз безопас-
ности:  

– экологические угрозы;  
– угрозы экономического порядка; 
– угрозы политического характера;  
– угрозы социетального характера, затрагивающие вопросы 

взаимодействия между представителями различных социальных 
групп и общностей. 

Следует отметить, что в настоящее время угрозы экономиче-
ского, политического и социетального характера больше волнуют 
жителей региона. Основная причина этого кроется в их социально-
психологических последствиях, которые могут колебаться от  
состояния фрустрации и страха до деградации (разрушения) обще-
ственного организма. Особое место среди обозначенных угроз 
принадлежит этническим и конфессиональным проблемам (социе-
тальная группа) в силу того, что полиэтничность и поликонфес-
сиональность Российской Федерации в результате заинтересован-
ности определенных сил превращаются в конфликтогенный 
потенциал и используются для дестабилизации ситуации в отдель-
ных российских регионах и в стране в целом. Причем национали-
стические угрозы исходят не только от радикально настроенных 
организаций, но и от так называемого «бытового» национализма, 
ксенофобии, особенно ярко проявляющихся в молодежной среде и 



 46 

накладывающихся на специфику процесса социализации личности 
в современных условиях.  

Этническо-конфессиональные проблемы время от времени 
всплывают и на территории Республики Башкортостан, где ком-
пактно проживают представители более 130 национальностей. Са-
мыми болезненными вопросами являются: 

– расширение сферы использования башкирского языка: 
введение квалификационных требований к знанию государствен-
ного языка для Президента Республики Башкортостан; наличие 
возможности использования башкирского языка в органах госу-
дарственной власти, местного самоуправления и государственных 
учреждениях Республики Башкортостан; введение обязательного 
изучения башкирского языка в систему общего образования и др.; 

– достоверность статистического учета национальной при-
надлежности жителей республики. По этому вопросу обществен-
ное объединение татар Башкортостана неоднократно обращалось к 
жителям и отправило письменное обращение к Президенту Рос-
сийской Федерации Д. Медведеву, в котором выражалось недове-
рие к итогам переписи населения в Башкирии; 

– правомерность установления нерабочих дней во время му-
сульманских праздников Ураза-байрам и Курбан-байрам. 

Мы полагаем, что отмеченные проблемы «раздуваются» и 
политизируются искусственно. За разжиганием межэтнической и 
межконфессиональной неприязни стоят заинтересованные в том 
объединения. Провоцируя этнические конфликты, они пытаются 
увести общество от сути дела, отвлечь внимание от решения  
актуальных проблем. Задача системы обеспечения региональной 
безопасности состоит в проведении агитационных, социально-
психологических мероприятий, направленных на предотвращение 
и нивелирование последствий соответствующих акций. 

Мы полностью согласны с Президентом Республики Баш-
кортостан Р. Хамитовым, считающим, что «Республика Башкорто-
стан является одним из примеров доброжелательного отношения 
людей разных национальностей друг к другу». Самым ярким под-
тверждением тому являются межнациональные браки, получившие 
широкое распространение на территории региона. 

Для республики проблема межнациональных отношений не 
является первоочередной. Вместе с тем руководство региона осоз-
нает значимость толерантных отношений между представителями 
различных этнических и конфессиональных общностей. Не слу-



 47

чайно 2011 г. объявлен в Башкортостане Годом укрепления меж-
национального согласия. 

«Россия и ее регионы в поиске гражданского единства  
и межнационального согласия», Уфа, 2011 г.  

 
 
A. Набиуллина, 
социолог  
Казанский федеральный университет (г. Казань) 
ФОРМИРОВАНИЕ НАЦИОНАЛЬНОГО  
САМОСОЗНАНИЯ ЛИЧНОСТИ  
В ПОЛИЭТНИЧЕСКОМ РЕГИОНЕ  
НА ПРИМЕРЕ РЕСПУБЛИКИ ТАТАРСТАН 
 
Национальное самосознание личности является одним из 

основных понятий, анализируемых этносоциологами в процессе 
изучения межэтнических отношений. Национальное самосознание 
имеет сложную структуру. Этносоциолог Л.М. Дробижева в 
структуру национального самосознания по горизонтали включает 
осознание принадлежности к этнической группе (этническую 
идентичность), «образмы» и «этнические интересы». Однако 
М.О. Мнацканян считает, что необходимо также учитывать, что 
структура национального самосознания имеет не только горизон-
тальный, но и фундаментальный – вертикальный срез. В этом 
смысле, по мнению ученого, можно говорить о глубоких основах 
национального самосознания: психологических, культурных и ис-
торических. 

Исследователи также отмечают, что рост национального са-
мосознания может идти как по пути сплочения членов этнической 
общности, так и игнорирования интересов других народов. Выде-
ляют три негативные формы проявления национального «я»:  
этноограниченность (нежелание идти на контакты за пределами 
своего этноса); этноэгоизм (стремление к обеспечению преиму-
ществ своему народу за счет других народов); этнофобию (прямая 
враждебность по отношению к другим народам). 

Национальное самосознание личности, включенной в кон-
кретную этническую общность, формируется в процессе социали-
зации. Результат этого процесса во многом зависит и от этнокуль-
турной среды, в которой происходит социализация личности. 
Республика Татарстан входит в многонациональный Волго-
Уральский регион, отличающийся культурным многообразием. 



 48 

Здесь в течение более чем тысячелетия сформировалось три этни-
ческих слоя: финно-угорские народы (мордва, мари, удмурты); 
тюркские народы (татары, башкиры, чуваши) и славяне (русские, 
украинцы, белорусы). 

Р. Абдрахманов и Э. Маврина отмечают, что сразу после за-
воевания Казанского ханства Иваном Грозным в татарском обще-
стве складываются две основные отрицательные установки: «рус-
ские – колонизаторы» и «русские – преследователи мусульман». 
Со второй половины XVIII в., со времени правления Екатерины II, 
легитимизировавшей институт мусульманского духовенства и раз-
решившей строить мечети, актуальность первой установки отчасти 
была нейтрализована. В последующие годы с развитием товарно-
денежных отношений происходит актуализация другого стереоти-
па – «русские – колонизаторы», так как потребности формирую-
щегося класса татарской буржуазии сильно ограничивались  
Российским государством.  

Наиболее напряженный период в истории Татарстана –  
90-е годы XX в. – был ознаменован резким всплеском национа-
лизма, как политического, так и культурного, что не могло не вы-
звать определенной напряженности в отношениях между народами 
республики. Но, по утверждению исследователей, несмотря на 
различия в культуре, языке и религии и имевшиеся в отдельные 
исторические периоды противоречия, отношения между народами 
в основном носили дружественный характер, а напряженность в 
отношениях была следствием непродуманной национальной поли-
тики. Таковы были условия формирования национального само-
сознания народов Республики Татарстан. 

В ходе изучения межэтнических отношений в Республике 
Татарстан в 2007 г. нами был проведен опрос мнения жителей 
г. Казани о характере межэтнических отношений в республике с 
использованием метода полуформализованного интервью с эле-
ментами глубинного. Нами исследовались такие компоненты на-
ционального самосознания татар и русских как основных народов, 
проживающих в республике, как этническая идентичность, авто-
стереотипы и этнические интересы. Нами были опрошены 36 че-
ловек, являвшихся представителями трех основных возрастных 
групп, равное количество опрошенных были татарами и русскими, 
а также представителями мужского и женского пола.  

Для определения места этнической идентичности в ряду 
других идентичностей мы задавали респондентам вопрос о важно-
сти для них осознания принадлежности к своему народу и просили 



 49

проранжировать предложенные идентичности в порядке убывания 
значимости их для респондента. Был предложен список из девяти 
идентичностей: гражданин мира, житель Евразии, россиянин, та-
тарстанец, татарин (русский), мусульманин (православный, дру-
гое), член профессионального коллектива, мать (отец, сын, дочь), 
жена (муж, девушка, парень), – и предоставлена возможность на-
звать свой вариант, но ей никто не воспользовался. 

У опрошенных нами респондентов преобладало мнение о 
важности для них осознания близости со своим народом незави-
симо от национальности, отрицательные ответы также встречались 
и у татар, и у русских. Спектр мнений по поводу места этнической 
идентичности в ряду других идентичностей широк как у русских, 
так и у татар, однако определенные различия все же просматрива-
ются. Так, ни один из респондентов русской национальности не 
поставил свою этническую идентичность на первое место, в сред-
нем это четвертое–пятое место. Более важными русские считают 
свою принадлежность к семье, религиозную идентичность, граж-
данскую идентичность (принадлежность к России), принадлеж-
ность ко всему миру, принадлежность к профессиональному  
коллективу и т.д.  

Среди респондентов татарской национальности присутство-
вали респонденты, которые поставили свою этническую идентич-
ность на первое место, а некоторые респонденты вообще не внесли 
этническую идентичность в список значимых для них идентично-
стей. В целом прослеживается тенденция, что татары более склон-
ны ставить свою этническую идентичность на первые места в своей 
классификации по степени важности, в среднем это второе–третье 
место. Также важными респонденты считают свою гражданскую 
идентичность (принадлежность к России и Татарстану), религиоз-
ную идентичность, принадлежность ко всему миру, принадлеж-
ность к своей семье. 

При выявлении и анализе автостереотипов у русских и татар 
было выявлено, что не все респонденты имеют их, а среди респон-
дентов, имеющих автостереотипы, преобладают такие, кто строит 
свои суждения о моральных и коммуникативных качествах, но 
есть также и те, кто оценивает особенности образа жизни и трудо-
вые навыки представителей обоих народов. Что же касается оце-
нок внешнего облика, то респонденты татарской и русской нацио-
нальностей единогласно заявляют о том, что за долгие годы 
совместного проживания все народы настолько смешались между 
собой, что очень трудно, если вообще возможно, говорить о каких-



 50 

либо значительных различиях во внешнем облике татар и русских. 
Сходно также и то, что для респондентов обеих национальностей 
характерны как положительные, так и отрицательные автостерео-
типы, что позволяет говорить о более или менее обдуманной, аде-
кватной и критической оценке респондентами своего народа. 

У респондентов татарской национальности были выявлены 
следующие автостереотипы: татары – более порядочные, сдержан-
ные, миролюбивые, трудолюбивые, гостеприимные, общительные, 
татарские женщины очень терпеливые, умеют прощать. У респон-
дентов русской национальности были выявлены следующие авто-
стереотипы: русские – более покладистые, имеют более непосред-
ственные отношения между собой, миролюбивые, более 
беспечные и менее дисциплинированные. 

В процессе измерения актуальности и значимости для рес-
пондентов этнических интересов мы решали задачу выявления на-
личия или отсутствия у респондентов этноэгонзма – стремления к 
обеспечению преимуществ своему народу за счет других народов, 
условно обозначив, что если он характерен для респондента, то он 
может проявляться в слабой и сильной форме, что мы измеряли 
при помощи шкалы суммарных оценок Лайкерта. 

Нами была обнаружена тенденция, что этноэгоизм скорее 
свойственен для русских, чем для татар. В основном этноэгоизм 
проявляется в слабой форме во всех возрастных группах и у рес-
пондентов обоих полов, но у нескольких молодых респондентов 
мужского пола русской национальности была выявлена сильная 
форма этноэгоизма, недовольство сегодняшним состоянием удов-
летворенности их этнических интересов. Что интересно, эти же 
респонденты сталкивались с негативным отношением со стороны 
татар и утверждают наличие в Татарстане дискриминации по на-
циональному признаку. У респондентов татарской национальности 
этноэгоизм в слабой форме также был выявлен у представителей 
всех возрастных групп, примерно у равного количества мужчин и 
женщин. Сильная форма этноэгоизма обнаружена не была. 

Согласно полученным в ходе исследования данным, был 
сделан вывод о том, что отношения между русскими и татарами 
являются дружественными, в некоторых случаях склонными к 
нейтральным, но ни в коем случае не конфликтными. Таким обра-
зом, можно сделать вывод о том, что в Республике Татарстан на-
циональное самосознание и татар, и русских в основном формиро-
валось в условиях дружественных добрососедских отношений и, 
несмотря на негативное влияние непродуманной национальной 



 51

политики и частные случаи негативного опыта, основано на вза-
имной толерантности. 

«Казанская наука», Казань, 2011 г., № 10, c. 350–352. 
 
 
В. Меркурьев,  
доктор юридических наук  
(Академия Генеральной прокуратуры РФ) 
ТЕРРОРИЗМ И ПРЕСТУПНЫЕ СООБЩЕСТВА,  
ДЕЙСТВУЮЩИЕ НА СЕВЕРНОМ КАВКАЗЕ 
 
В процессе анализа организованной преступности на Север-

ном Кавказе (СК) важно учитывать как наличие определенного 
числа организованных преступных формирований с их характери-
стиками, так и характер взаимосвязей между ними, а также спосо-
бы обеспечения этих взаимосвязей и согласованного осуществле-
ния террористической деятельности. В связи с этим вызывает не 
столько научный, сколько практический интерес вопрос о системе 
организованных преступных формирований и месте «Имарата 
Кавказ» в этой системе. Северо-Кавказский регион, где в 2010 г. 
зафиксировано более 76% зарегистрированных в стране преступ-
лений террористического характера, продолжает оставаться ос-
новным источником террористических угроз безопасности Рос-
сийской Федерации (РФ). Верховный суд РФ установил, что 
деятельность указанной организации угрожает территориальной 
целостности России. Ее стратегической целью является отделение 
СК от РФ и создание в этом регионе независимого шариатского 
государства, что подразумевает насильственное свержение  
конституционного строя и отмену действующего на его террито-
рии российского законодательства. 

Следует отметить, что точными данными о структуре орга-
низации и ее деятельности в полной мере не располагают даже 
российские спецслужбы. Тем не менее из материалов уголовных 
дел, приговоров судов, обвинительных заключений и др. источни-
ков складывается определенная картина. Действительно, в ходе 
расследования уголовного дела в отношении ряда руководителей и 
участников незаконных вооруженных формирований (далее – 
НВФ), входящих в «Имарат Кавказ», установлено, что в октябре 
2007 г. Д. Умаровым провозглашено создание так называемого 
«Имарата Кавказ», охватывающего субъекты РФ Южного и Севе-
ро-Кавказского федеральных округов преимущественно с мусуль-



 52 

манским населением. Заявление Д. Умарова было опубликовано на 
экстремистских сайтах, и в его развитие им был издан ряд «ука-
зов», в том числе: о введении на всей территории имарата шариат-
ского правления, об административно-территориальном делении 
имарата, в который вошли Дагестан, Чечня, Осетия и другие  
регионы СК. Таким образом, деятельность организованных пре-
ступных формирований, входящих в состав «Имарата Кавказ»,  
направлена на изменение основ конституционного строя, федера-
тивного устройства, судебной власти, местного самоуправления и, 
таким образом, имеет своей целью оказание воздействия на приня-
тие органами власти решений, способствующих указанным изме-
нениям. 

Еще несколько лет назад представители ФСБ России пояс-
няли, что у правоохранительных органов есть как минимум три 
основных критерия, которые позволяют выходить с ходатайством 
о признании организации террористической. Первый – проведение 
деятельности, направленной на изменение конституционного 
строя РФ насильственным, вооруженным способом, в том числе с 
использованием террористических методов. Второй – связь с неза-
конными вооруженными формированиями и другими экстремист-
скими структурами, действующими на территории Северо-
Кавказского региона. Третий – принадлежность к организациям, 
признанным международным сообществом террористическими, 
или связь с ними. Очевидно, указанные основания в полном объе-
ме соответствуют тем, что регламентированы ч. 2 ст. 24 «Ответ-
ственность организаций за причастность к терроризму» Федераль-
ного закона от 6 марта 2006 г. № 35-ФЗ «О противодействии  
терроризму». 

Организовав широкомасштабную криминальную деятель-
ность, ваххабиты решили одновременно две задачи. Во-первых, 
использовали священную для каждого мусульманина форму кол-
лективного объединения – «джамааты». Во-вторых, обеспечили 
сплочение группы сторонников на принципах жесткого подчине-
ния руководителю или амиру. Отсюда и возможности формирова-
ния «горизонтальных связей» между лидерами бандподполья из 
разных кавказских республик. Сегодня они тесно взаимодейству-
ют с религиозными, общественными и правозащитными организа-
циями, средствами массовой информации, создают собственные 
информационные ресурсы. И что очень важно подчеркнуть – име-
ют своих сторонников и пособников в правоохранительных орга-
нах, структурах исполнительной, представительной власти, среди 



 53

религиозных деятелей. По характерным признакам можно судить о 
том, что «Имарат Кавказ» возник и функционирует в форме кри-
минального сообщества, которое выполняет координирующие, 
организационно-управленческие функции по отношению к крими-
нальным организациям: организованные группы, незаконные  
вооруженные формирования, банды, преступные организации,  
экстремистские сообщества, экстремистские организации. Причем 
координация террористической деятельности обеспечивается на 
территории без определения точных границ, поскольку лидеры 
имарата утверждают, что их стратегические интересы распростра-
няются на любые другие регионы, которые «оккупированы» не-
верными и где «истинные мусульмане» ведут борьбу. 

Как нам представляется, современный терроризм в России 
является сложной организованной преступной деятельностью. 
Внешняя идеологическая оболочка выполняет лишь функции мас-
кировки реальных участников и конечных целей. Источниками 
кадровых, материальных, финансовых и прочих ресурсов террори-
стической активности выступают вполне прагматичные современ-
ные корпоративные структуры, выполняющие конкретные терро-
ристические заказы, связанные с перераспределением финансовых 
потоков, властных полномочий в экономической и политической 
сферах. В доказательство тому можно приводить различные фак-
ты. Например, не случайно террористическая активность участни-
ков НВФ имеет не только сезонные колебания, но и напрямую за-
висит от поступления финансовых средств из-за рубежа, а также 
внутренних источников финансирования. Так, среди вещей лидера 
дагестанского бандподполья Умалата Магомедова (Аль-Бара), ко-
торый был уничтожен вместе с заместителем главаря «губден-
ской» диверсионно-террористической группы (ДТГ) Шамилем 
Магомедовым (Куппа-Шамиль) и главарем «казбековской» ДТГ 
Ибрагимом Ибиевым в Хасавюрте 31 декабря 2009 г., обнаружена 
записная книжка с отметками о доходах и расходах боевиков. Бое-
вики вели учет доходам, полученным от известных дагестанских 
предпринимателей путем вымогательства и поступавшим из-за 
рубежа, в частности из Саудовской Аравии, Турции и Азербай-
джана. В записной книжке также фиксировались расходы на воз-
награждение членам бандподполья и их семьям, на сооружение 
блиндажей, закупку оружия, боеприпасов, технических средств, 
медикаментов, продуктов питания и автомобилей. Как отметили в 
пресс-службе УФСБ по Дагестану, с момента назначения так на-
зываемым «командующим дагестанским фронтом» в апреле 



 54 

2009 г. Магомедов оперировал суммами в десятки миллионов  
рублей. 

Расширение масштабов преступной деятельности участни-
ков незаконных вооруженных формирований, изменение форм и 
способов совершения преступлений является ответной реакцией 
боевиков на действия правоохранительных органов по пресечению 
их деятельности. Решая задачи по физическому устранению  
сотрудников правоохранительной системы и представителей вла-
сти как основной стабилизирующей силы и опоры российской го-
сударственности в регионе, бандиты пытаются демонстрировать 
свою боеспособность. Поступающая информация свидетельствует, 
что активизация действий бандгрупп на СК поддерживается путем 
непрерывного финансирования их деятельности как из-за рубежа 
со стороны международных террористических и религиозно-
экстремистских организаций, так и из внутренних источников. Ак-
тивная работа по оказанию финансовой и иной помощи бандпод-
полью развернута в ряде зарубежных стран в районах компактного 
проживания выходцев из Северо-Кавказского региона. Наиболее 
распространенной формой является сбор денежных средств этни-
ческими общинами за рубежом или общественными организация-
ми, декларирующими своей целью оказание гуманитарной помо-
щи исторической родине. Кроме того, бандиты все больше 
обращаются к внутренним источникам финансирования, беря под 
контроль криминальный бизнес, в частности торговлю наркотика-
ми, похищение людей, рэкет и вымогательство денежных средств 
как у коммерсантов, так и у коррумпированной части чиновников. 
Так, в Республике Ингушетия (РК) члены бандформирований об-
ложили данью представителей малого и среднего бизнеса под уг-
розой смерти и уничтожения имущества. 

В Кабардино-Балкарской Республике (КБР) отмечаются 
проблемы с кражами и угонами транспортных средств, не менее 
четверти от общего числа которых возвращаются владельцам  
после уплаты денежных средств похитителям. При этом, по дан-
ным УФСБ РФ по республике, преступные доходы от указанных 
преступлений при минимальном риске затрат являются одним из 
основных источников финансирования деятельности организован-
ных преступных групп и незаконных вооруженных формирований, 
участвующих в террористической деятельности. Поэтому ключе-
вым элементом в системе осуществления мер по противодействию 
терроризму является пресечение его финансирования. Нужно по-
строить работу так, чтобы пресечь как внешние, так и внутренние 



 55

источники поступления денежных средств для бандформирований. 
Результативная борьба здесь возможна только в условиях полно-
ценного взаимодействия всех правоохранительных органов. Не 
случайно в СКФО создана межведомственная рабочая группа по 
противодействию легализации преступных доходов и финансиро-
ванию терроризма. В поле зрения данной группы находятся вопро-
сы противодействия незаконному обороту оружия, боеприпасов, 
взрывчатых веществ и наркотических средств, поскольку и терро-
ристическая и экстремистская деятельность подпитываются день-
гами, полученными от их реализации. Возникает еще очень  
важный вопрос: коль скоро мы имеем дело с преступным сообще-
ством, не менее важной представляется правильная уголовно-
правовая оценка действий и деятельности тех лиц, которые созда-
вали его, руководили им и участвовали в нем. В соответствии с 
ч. 5 ст. 35 УК РФ (в ред. Федерального закона РФ от 3 ноября 
2009 г. № 245-ФЗ) лицо, создавшее организованную группу или 
преступное сообщество (преступную организацию) либо руково-
дившее ими, подлежит уголовной ответственности за их организа-
цию и руководство ими в случаях, предусмотренных ст. 208, 209, 
210 и 282.1 УК РФ, а также за все совершенные организованной 
группой или преступным сообществом (преступной организацией) 
преступления, если они охватывались его умыслом. Другие участ-
ники организованной группы или преступного сообщества (пре-
ступной организации) несут уголовную ответственность за участие 
в них в случаях, предусмотренных ст. 208, 209, 210 и 282.1 УК РФ, 
а также за преступления, в подготовке или совершении которых 
они участвовали. 

Естественно, решая вопрос о виновности лица в совершении 
преступления, предусмотренного ст. 210 УК РФ, судам надлежит 
учитывать, что, исходя из положений ч. 4 ст. 35 УК РФ, преступ-
ное сообщество (преступная организация) отличается от иных ви-
дов преступных групп, в том числе от организованной группы, бо-
лее сложной внутренней структурой, наличием цели совместного 
совершения тяжких или особо тяжких преступлений для получе-
ния прямо или косвенно финансовой или иной материальной  
выгоды, а также возможностью объединения двух или более орга-
низованных групп с той же целью. Как разъяснил Пленум Верхов-
ного суда РФ в Постановлении от 10 июня 2010 г. № 12 «О судеб-
ной практике рассмотрения уголовных дел об организации 
преступного сообщества (преступной организации) или участии в 
нем (ней)», под прямым получением финансовой или иной мате-



 56 

риальной выгоды понимается совершение одного или нескольких 
тяжких либо особо тяжких преступлений (например, мошенниче-
ства, совершенного организованной группой либо в особо круп-
ном размере), в результате которых осуществляется непосредст-
венное противоправное обращение в пользу членов преступного 
сообщества (преступной организации) денежных средств, иного 
имущества, включая ценные бумаги и т.п. 

Под косвенным получением финансовой или иной матери-
альной выгоды понимается совершение одного или нескольких 
тяжких либо особо тяжких преступлений, которые непосредствен-
но не посягают на чужое имущество, однако обусловливают в 
дальнейшем получение денежных средств и прав на имущество 
или иной имущественной выгоды не только членами сообщества 
(организации), но и другими лицами. Таким образом, правильно 
организованное расследование уголовных дел о преступлениях, 
совершенных лицами, создавшими либо руководившими преступ-
ным сообществом (преступной организации) «Имарат Кавказ», а 
также другими входящими в его структуры участниками, при тща-
тельном документировании их преступной деятельности позволит 
выстроить систему доказательств в суде для установления винов-
ности лидеров и активных членов террористической организации в 
совершении преступления, предусмотренного ст. 210 УК РФ.  
В частности, необходимо учитывать, что ответственность по ч. 1 
ст. 210 УК РФ за координацию преступных действий, создание 
устойчивых связей между различными самостоятельно действую-
щими организованными группами, разработку планов и создание 
условий для совершения преступлений такими группами или раз-
дел сфер преступного влияния и преступных доходов между ними, 
совершенные лицом с использованием своего влияния на участни-
ков организованных групп, наступает с момента фактического ус-
тановления контактов и взаимодействия в целях совершения ука-
занных преступных действий. При этом следствию необходимо 
представить систему доказательств, а суду надлежит установить, в 
чем конкретно выражалось оказанное на участников организован-
ных групп влияние, и указать в приговоре мотивы принятого ре-
шения. Если участники преступного сообщества (преступной ор-
ганизации), наряду с участием в сообществе (организации), 
создали устойчивую вооруженную группу (банду) в целях нападе-
ния на граждан или организации, а равно руководили такой груп-
пой (бандой), содеянное образует реальную совокупность преступ-
лений и подлежит квалификации по ст. 209 и 210 УК РФ, а при 



 57

наличии к тому оснований также по соответствующим статьям 
Уголовного кодекса РФ, предусматривающим ответственность за 
участие в других конкретных преступлениях, например, преду-
смотренных ст. 205, 2051, 206, 208, 278, 281, 317 УК РФ. 

В связи с этим заслуживает одобрения позиция Следствен-
ного управления ФСБ России и Генеральной прокуратуры РФ в 
отношении уголовно-правовой оценки террористической деятель-
ности «Имарата Кавказ» и входящих в его структуру самостоя-
тельно действующих организованных групп и банд. Соответствен-
но, все взрывы, создающие опасность гибели людей, причинения 
значительного имущественного ущерба либо наступления иных 
тяжких последствий, совершенные членами НВФ, входящих в со-
став «Имарата Кавказ», необходимо квалифицировать по совокуп-
ности как террористические акты либо содействие террористиче-
ской деятельности и участие в преступном сообществе (ст. 205, 
205 и 210 УК РФ). Так, в марте 2010 г. заместитель Генерального 
прокурора Российской Федерации Виктор Гринь утвердил обвини-
тельное заключение по уголовному делу в отношении участников 
незаконного вооруженного формирования Абдулахи Байсагурова 
и Аслана Бекботова. Следствием установлено, что Байсагуров в 
июле 2007 г., а Бекботов в январе 2008 г., находясь на территории 
Чеченской Республики (ЧР), добровольно вступили в незаконные 
вооруженные формирования, являвшиеся структурными подразде-
лениями единого незаконного вооруженного формирования «Има-
рат Кавказ», которым руководил один из лидеров чеченских сепа-
ратистов Дока Умаров. Получив огнестрельное оружие, они несли 
караульную службу, занимались обустройством баз боевиков, 
проходили обучение основам тактики ведения войны против феде-
ральных сил, изучали минно-подрывное дело, устройство различ-
ных видов вооружения. Кроме того, Бекботов приобрел на терри-
тории Республики Ингушетия (РИ) огнестрельное оружие, 
боеприпасы и самодельное взрывное устройство в целях их ис-
пользования против федеральных сил. В апреле 2009 г. сотрудники 
правоохранительных органов в ходе оперативно-разыскных меро-
приятий задержали Байсагурова на территории ЧР. Задержание 
Бекботова было проведено в июне 2009 г. на территории РИ. Рас-
следование данного уголовного дела осуществляло Следственное 
управление Федеральной службы безопасности РФ. Байсагурову и 
Бекботову предъявлены обвинения в совершении преступлений, 
предусмотренных ч. 2 ст. 208 (участие в незаконном вооруженном 
формировании), ч. 3 ст. 222 (незаконный оборот оружия, его ос-



 58 

новных частей, боеприпасов, взрывчатых веществ и взрывных 
устройств, совершенный организованной группой) и ч. 1 ст. 205.1 
(содействие террористической деятельности) УК РФ. После ут-
верждения обвинительного заключения материалы уголовного де-
ла направлены в Верховный суд ЧР для рассмотрения по существу. 

Анализ обстоятельств совершения террористических актов 
свидетельствует о тщательно и профессионально планируемом, 
координируемом и групповом характере этих преступлений, обес-
печении причинения максимально тяжких последствий в виде 
многочисленных жертв и разрушений. Совершению терактов 
предшествует определенная подготовительная деятельность: вы-
бор места и времени, разработка путей подхода и отхода с места 
совершения преступления. Террористические группы отличаются 
внутренней сплоченностью, вооруженностью, распределением  
ролей и жесткой дисциплиной. Недооценка характера и степени 
общественной опасности деятельности лидеров и активных участ-
ников террористической организации «Имарат Кавказ», организо-
вавших ее по типу свободного объединения полуавтономных 
бандформирований, чревата самыми неблагоприятными последст-
виями для организации всей борьбы с терроризмом на СК и за его 
пределами. Свободные объединения представляют самую боль-
шую проблему для правоохранительной системы по той причине, 
что их трудно (а подчас почти невозможно) идентифицировать, 
собрать о них информацию и противостоять им. То, что кажется 
единственной ОПТ, действующей в отдельно взятом районе, горо-
де или местности, часто является только маленькой ячейкой  
преступных структур, которые могут охватить весь Северо-
Кавказский федеральный округ и даже РФ и в которые может вхо-
дить большое число свободно объединенных участников и груп-
пировок. Даже если такая ячейка ликвидируется, это ни в коем 
случае не затрагивает всю структуру, которая существует благода-
ря совместным действиям ее многочисленных легко заменяемых 
частей. Особенно если деятельность ведется на всей территории 
РФ, эти структуры могут стать чрезвычайно сложными и комплекс-
ными преступными системами, которым можно противостоять 
только совместными усилиями различных правоохранительных 
органов. Главным следственным управлением Следственного ко-
митета РФ по Северо-Кавказскому и Южному федеральным окру-
гам во взаимодействии с МВД и ФСБ России был проведен  
комплекс следственных действий и оперативно-разыскных меро-
приятий, в результате чего установлены пять лиц, непосредствен-



 59

но причастных к организации и исполнению террористического 
акта у входа в Центральный рынок г. Владикавказа 9 сентября 
2010 г., в результате которого погибли 19 человек, 1 террорист-
смертник, около 200 человек получили ранения различной степени 
тяжести, повреждено не менее 46 автомобилей, имущество физи-
ческих и юридических лиц. Все подозреваемые являются членами 
банды, входящей в состав «вилайата» (сектора) «Имарата Кавказ» 
по РИ, который находится под контролем лидера всего «Имарата 
Кавказ», находящегося в международном розыске Доку Умарова. 
В ходе следственно-оперативных мероприятий в лесном массиве, 
расположенном на территории Назрановского района РИ, обнару-
жены и изъяты три полимерные бочки. В них находилось более 
160 кг смеси аммиачной селитры и алюминиевой пудры, которая 
использовалась при изготовлении взрывного устройства для со-
вершения 9 сентября 2010 г. террористического акта в г. Влади-
кавказе. Также в результате производства следственных действий 
по данному уголовному делу получены достоверные сведения о 
совершении установленными членами банды ингушского вилайата 
«Имарата Кавказ» другого преступления – посягательства на 
жизнь сотрудников Мобильного отряда МВД России и сотрудни-
ков ДПС ГИБДД МВД России по Республике Северная Осетия-
Алания, произошедшего 17 августа 2010 г. на контрольном посту 
милиции № 105, расположенном на границе Республики Северная 
Осетия–Алания и Республики Ингушетия, повлекшего смерть од-
ного сотрудника. 

В настоящее время по уголовному делу продолжается  
комплекс следственных действий и оперативно-разыскных меро-
приятий, направленных на задержание всех лиц, причастных к со-
вершению террористического акта в г. Владикавказе и других 
тяжких и особо тяжких преступлений.  

Во-первых, необходимо учитывать результаты анализа борь-
бы с организованной преступностью в Северо-Кавказском регио-
не, которые свидетельствуют о том, что незаконные вооруженные 
формирования, терроризм и экстремизм – вторичные явления по 
отношению к высокоорганизованной экономической и политиче-
ской преступности в республиках.  

Во-вторых, чаще всего террористические преступления и 
преступления экономической направленности тесно связаны меж-
ду собой и с коррупцией, которая на СК переросла в практику 
прямого пособничества сепаратистам и международным терро-
ристам.  



 60 

В-третьих, в сфере борьбы с коррупцией  важно  организо-
вать  эффективную  оперативно-разыскную работу. Это должны 
быть инициативные оперативно-разыскные меры, связанные с 
внедрением и разоблачением организованных групп, совершаю-
щих коррупционные преступления.  

В-четвертых, надо создавать прочные оперативные позиции 
в сферах, наиболее пораженных взяточничеством. Необходимо 
квалифицированно документировать преступную деятельность, 
используя современные оперативно-технические средства контро-
ля за действиями разрабатываемых лиц. Эта работа должна прово-
диться постоянно на высоком профессиональном уровне, с безус-
ловным соблюдением конституционных прав граждан. 

«Терроризм и экстремизм в России и странах АТР:  
Правовое регулирование и противодействие»,  

М., 2010 г., с. 48–60.  
 
 
Анатолий Кулябин,  
кандидат социологических наук (г. Тюмень) 
РЕСТАВРАЦИЯ МОНАРХИЙ 
НА ПОСТСОВЕТСКОМ ПРОСТРАНСТВЕ? 
 
Из 193 государств мира более 60 являются президентскими 

республиками. С 1990-х годов президентскими стали большинство 
республик бывшего СССР, в том числе и Российская Федерация. 
Поэтому исследование правовых, политико-экономических и иных 
последствий функционирования данного государственного строя 
стало весьма актуальным. Самым большим злоупотреблением 
полномочиями президента является попытка превратить времен-
ную выборную должность в постоянную, а республику – в монар-
хию. Многие главы президентских республик желают обладать 
властью непрерывно из-за выгод, связанных с нахождением у вла-
сти, и бесконтрольности. Юридической основой таких злоупот-
реблений является обилие полномочий президента, совмещение в 
одном лице функций главы государства, главнокомандующего  
и многих других. Президенты используют обилие полномочий и 
злоупотребляют властью в личных целях. Как пишет В.Е. Чиркин, 
«в президентской республике появились формы всевластия прези-
дента, превращения его в единственный институт государственной 
власти». 



 61

Зло властолюбия – злейшее из зол человечества, писал Чин-
гиз Айтматов в своем гениальном произведении «Плаха». Пере-
фразируя слова К. Маркса в предисловии к «Капиталу», можно 
сказать, что нет такого преступления, которого не мог бы совер-
шить человек, стремящийся к пожизненной и бесконтрольной вла-
сти. И примеров тому в истории президентских республик более 
чем достаточно. В XX в. единоличные диктаторы были повсемест-
ным явлением в Латинской Америке: достаточно вспомнить, что 
династия Ф. Дювалье издевалась над народом Гаити 29 лет, режим 
Р. Трухильо в Доминиканской Республике – 31 год, режим 
А. Стреснера в Парагвае – 34 года, династия Сомоса в Никарагуа – 
43 года, династия Кастро на Кубе – более 50 лет. И чем дольше у 
власти находится один и тот же человек, тем ниже уровень жизни 
народа. Это прекрасно знают жители так называемой Корейской 
Народно-Демократической Республики, где династия Ким правит 
уже более 70 лет. 

В тех республиках бывшего СССР, где руководители избра-
ли государственное устройство в форме президентской республи-
ки, процесс установления монархий (единоличной бесконтрольной 
власти, передаваемой по наследству или по назначению) пошел 
полным ходом. Академик О.Т. Богомолов отмечает: «Уже есть 
примеры передачи верховной власти прямым или назначенным 
наследникам, что превращает демократические режимы в “выбор-
ную” монархию».  

При этом объем полномочий президента сопоставим с пол-
номочиями монарха при восточном деспотизме. Но способ леги-
тимации власти и конституционный статус главы государства 
формально другие: он считается всенародно избранным и ответст-
венным перед гражданами президентом.  

Система выборного самодержавия имеет для власти ряд не-
сомненных плюсов для первого лица: легче поддерживать спокой-
ствие и стабильность, полный простор для культа, монополизма, 
правового волюнтаризма и коррупции. Для этой системы харак-
терны игнорирование норм демократии, чисто формальное разде-
ление ветвей власти, полное отсутствие каких-либо сдержек и про-
тивовесов и как следствие – ничем не ограниченная власть 
президента и его команды. Главный ее минус состоит в том, что 
эта система не работает на всех граждан, она неизбежно ведет 
страну к застою; падение доверия к президенту неизбежно обора-
чивается деградацией государственной власти, а полнота власти в 
такой системе – это и полнота персональной безответственности. 



 62 

Обратим внимание на примеры «выборного» самодержавия 
на постсоветском пространстве. 

Азербайджан уже 20 лет является президентской республи-
кой. За это время у руля государства побывали четыре президента. 
По одному году были у власти Аяз Муталибов и Абульфаз Эльчи-
бей. В отличие от них Гейдар Алиев – единственный из президен-
тов стран СНГ, сумевший проработать два полных срока и обеспе-
чить переход власти в руки сына. Именно при нем эта система 
выродилась до примитивного «выборного» самодержавия. Один из 
видных политологов Закавказья Левон Мелик-Шахназарян ком-
ментирует создавшееся в государстве положение: «Следующим 
президентом после Ильхама будет его супруга Мехрибан, после 
которой на престол взойдет Гейдар Алиев-младший. В Азербай-
джане сегодня для этого делается все».  

Казахстан. Первая Конституция независимого Казахстана 
была принята 28 января 1993 г. Конституция утвердила народный 
суверенитет, независимость государства, принцип разделения вла-
стей, признание казахского языка государственным, признание 
президента главой государства, органов суда – Верховного,  
Конституционного и Высшего арбитражного судов и др. Прези-
дент и большинство членов парламента думали о благе народа, о 
будущем страны, поэтому в основу Конституции 1993 г. легла мо-
дель парламентской республики, по которой основные политиче-
ские полномочия принадлежали коллективным органам: парла-
менту, правительству, партиям. Ho ужe осенью 1993 г. в России 
была принята Конституция, согласно которой все основные пол-
номочия исполнительной, законодательной и судебной властей 
стали принадлежать президенту. Он назначает правительство, все 
военное руководство, начиная с командира отдельной воинской 
части, всех дипломатов, предлагает кандидатуры судей, Генераль-
ного прокурора. В результате политическое разделение властей 
подменялось функциональным. Окружение стало предлагать пре-
зиденту Н.А. Назарбаеву переписать Конституцию Казахстана, 
взяв за пример Конституцию России. И президент от такого пред-
ложения не смог отказаться. 

30 августа 1995 г. на всенародном референдуме была приня-
та действующая Конституция, по которой Казахстан стал прези-
дентской республикой. В основу Конституции 1995 года легла  
модель российской Конституции. По этому Основному закону 
президент избирался всенародным голосованием на пять лет. Пре-
зидент должен был быть гражданином Казахстана по рождению, 



 63

не моложе 35 и не старше 65 лет, свободно владеть государствен-
ным (казахским) языком и проживать в Казахстане не менее 
15 лет. Один человек не мог занимать пост президента более двух 
сроков подряд. Выборы президента признавались состоявшимися, 
если в них приняли участие более 50% избирателей. 

7 октября 1998 г. в Конституцию Казахстана были внесены 
существенные изменения: срок полномочий президента увеличен с 
5 до 7 лет, отменено ограничение на срок пребывания в должности 
одного и того же человека, минимальный возраст президента был 
увеличен до 40 лет, отменена необходимость обязательного уча-
стия в президентских выборах 50% избирателей, отменены огра-
ничения по максимальному возрасту президента (т.е. интересы 
первого лица ставятся выше интересов страны) одновременно с 
отменой аналогичного ограничения для всех государственных 
служащих Казахстана. В 2007 г. в Конституцию внесены значи-
тельные изменения, перераспределяющие полномочия парламента 
в пользу президента. Изменениями 2011 г. президенту было пре-
доставлено право проведения досрочных президентских выборов.  

В результате произошел государственный переворот: Казах-
стан перешел от парламентской республики к сверхпрезидентской. 
И хотя дело пока не дошло до передачи власти по наследству, но 
культ первого президента Н.А. Назарбаева, который руководит 
Казахстаном с 22 июня 1989 г., уже создан. Его статус и полномо-
чия определяются не только Конституцией, но и отдельным кон-
ституционным законом. Согласно этому закону Назарбаев облада-
ет полной, безусловной и бессрочной неприкосновенностью за все 
действия, совершенные им во время нахождения в должности. Он 
также до конца жизни сохраняет: статус государственного деятеля, 
право обращения к народу Казахстана; охрану, связь, транспорт; 
государственное обеспечение деятельности, а также в его собст-
венность переходят служебная квартира и дача с государственным 
обеспечением их обслуживания. Отдельно оговаривается меди-
цинское, санаторное, пенсионное обеспечение и страхование.  
В честь первого президента учреждаются государственный орден 
и государственная премия, создаются фонд, личная библиотека и 
архив. 

Тем не менее вариант выборного самодержавия еще возмо-
жен. Советник Назарбаева по политическим вопросам Ермухамет 
Ертысбаев 25 июля 2011 г. заявил, что возможным преемником  
71-летнего президента может стать его зять Тимур Кулибаев.  
«В случае возникновения чрезвычайной ситуации, связанной с 



 64 

внезапным уходом главы государства, именно Кулибаев сможет 
продолжить стратегический курс президента», – отметил Ермуха-
мет Ертысбаев. Разговоры о преемнике президента Казахстана 
стали звучать особенно часто после того, как в июле прошлого го-
да стало известно об операции, которую перенес Назарбаев.  

Если в течение ближайших лет Н.А. Назарбаев не оставит 
свой пост по состоянию здоровья или другим уважительным при-
чинам, Казахстану грозят полный застой государственной службы, 
отсутствие сменяемости, дальнейший расцвет коррупции, вакуум в 
подготовке молодых, перспективных кадров руководителей всех 
уровней, вакуум новых идей, технологическая отсталость и «смут-
ное время», грозящее чехардой временных лидеров и политиче-
ской нестабильностью. 

Киргизия. 15 лет (1990–2005) Киргизию возглавлял акаде-
мик Аскар Акаев. За это время страна стала вотчиной президента и 
его семьи. Его жена Майрам Акаева продавала административные 
должности. Старший сын Айдар стал советником министра фи-
нансов, его жена Сайкал – ведущей телеканала. А муж Бермет, 
старшей дочери президента, – Адиль Тойгонбаев, гражданин Ка-
захстана, контролировал все доходные отрасли республиканской 
экономики: алкогольный сектор (АО «Киргизалко» и Кара-
Балтинский спиртзавод), Кантский цементно-шиферный завод, 
кабельное телевидение, многотиражную газету «Вечерний Биш-
кек». 

После «тюльпановой» революции новый руководитель рес-
публики К. Бакиев выступал страстным обвинителем акаевской 
семьи, списывая на «семейный подряд» Акаевых обнищание наро-
да Киргизии и все другие беды. Он заверял, что подобного разви-
тия «новая Киргизия» не потерпит. Однако на деле «произошел 
всего лишь верхушечный клановый переворот. Это захват семей-
ного бизнеса Акаевых семьей Бакиевых», – пишет в интернет-
издании «Gazeta KG» аналитик Акыл Стамов. «Сын Бакиева – Ма-
рат Бакиев, – продолжает А. Стамов, – занял должность Майрам 
Акаевой и Айдара Акаева – ему принадлежит монополия на про-
дажу административных должностей. Брат президента – Адыл Ба-
киев назначен торговым представителем Киргизии в Китае. Самый 
скромный брат президента – Жаныбек Бакиев возглавляет Управ-
ление транспортной милиции при МВД». Один из братьев стал 
руководителем службы Государственной охраны, которая подмяла 
под себя все спецслужбы страны. 



 65

Новый президент делал все, чтобы навсегда остаться у вла-
сти. В 2007 г. была создана его личная, пропрезидентская партия 
«Ак Жол», которая получила подавляющее большинство мест в 
парламенте. В итоге парламент стал послушным придатком адми-
нистрации президента. Осенью 2007 г. принята новая Конституция 
(аналогичная российской). Основная цель новой Конституции, по 
мнению Европейской конституционной комиссии, – установление 
бесспорного превосходства президента над всеми другими ветвя-
ми власти. Президент по этому закону – главный игрок и арбитр 
политической системы. При отсутствии законных ограничений на 
полномочия президента у оппозиции мало возможностей быть ус-
лышанной. Последствием может стать насильственная, а не мир-
ная смена власти. По мнению политолога Э. Байсалова, «прикры-
ваясь лозунгами об оптимизации системы государственного 
управления, К. Бакиев сконцентрировал власть в своих руках. Уже 
нет смысла говорить о суперпрезидентской республике – налицо 
квазимонархическая система управления. Речь идет о строительст-
ве за ширмой демократии ханско-монархической системы. Воз-
никла перспектива передачи власти от отца к сыну по наследству».  

7 апреля 2010 г. произошла действительно насильственная 
смена власти: К. Бакиев был свергнут во время очередной револю-
ции. 27 июня того же года в Киргизии прошел референдум, на ко-
тором была принята новая Конституция, утверждающая в стране 
парламентско-президентскую форму правления – аналогичную 
той, что установлена во Франции. 

Таджикистан. Здесь уже с 1992 г. бессменно правит Эмома-
ли Рахмонов. С 1998 г. Эмомали Рахмонов начал избавляться от 
бывших соратников и влиятельных оппозиционеров. В 2003 г. 
бывший глава МВД Таджикистана Якуб Салимов был задержан в 
Москве, экстрадирован в Таджикистан и приговорен к 15 годам 
тюрьмы строгого режима. В декабре 2004 г. в Москве был аресто-
ван глава Демократической партии Таджикистана Махмадрузи 
Искандаров. В мае 2005 г. он оказался в СИЗО Министерства безо-
пасности Таджикистана, а впоследствии был приговорен к 23 го-
дам тюрьмы. 

В 2003 г. Рахмонов провел референдум по внесению измене-
ний в Конституцию страны, по которым, начиная с 2006 г., может 
занимать президентский пост еще два семилетних срока. Кроме 
того, из Конституции удалены ограничения на возраст кандидата в 
президенты, т.е. созданы все предпосылки для того, чтобы Э. Рах-
монов правил Таджикистаном пожизненно. Политолог А. Куртов 



 66 

уверен: к следующим выборам в 2013 г. зачищенное политическое 
поле Таджикистана искусственно подготовлено к сокрушительной 
победе только одного лица – нынешнего президента.  

Туркмения. Сапармурат Ниязов после обретения страной 
независимости привел с собой свое окружение – бывший ЦК ком-
партии республики, и прочно закрепился во власти. Во второй по-
ловине 1990-х годов он начал избавляться от своего прежнего ок-
ружения, назначать на административные должности людей, не 
имевших должной квалификации, но совершенно послушных.  
В результате, возникла высочайшая степень централизации власти 
с Ниязовым во главе. 

В стране создан мощный культ личности президента. О его 
мании величия говорят беспрецедентные факты: за 16 лет пребы-
вания у власти он наградил себя 22 медалями, в том числе семь раз 
Золотой медалью «Герой Туркменистана» (Л.И. Брежнев отдыха-
ет!), и 16 орденами. Очень любил принимать многочисленные  
международные премии за что угодно и от кого угодно: от Меж-
дународной академии информатизации ООН; Золотая медаль «Ав-
тору научного открытия» от Академии имени Петра Капицы; юби-
лейная Золотая медаль Фонда 200-летия А.С. Пушкина; медаль 
Петра Первого Российской академии естественных наук; Золотая 
медаль Международного эпизоотического бюро; Золотая медаль 
Всемирной организации интеллектуальной собственности; Золотая 
медаль «За особый вклад в развитие авиации» Межгосударствен-
ного авиационного комитета; Золотая медаль имени Льва Толстого. 

В декабре 1999 г. на заседании Совета старейшин Халк Мас-
лахаты и Общенационального движения «Галкыныш» своим исто-
рическим решением всетуркменский форум предоставил первому 
президенту республики исключительное право осуществлять пол-
номочия главы государства без ограничения срока.  Эксцентрич-
ный президент Туркменистана, «отец всех туркмен» Ниязов скон-
чался в возрасте 66 лет.  

Узбекистан. Бессменный президент Узбекистана Ислам Ка-
римов руководит страной уже 22 года, сменив 23 июня 1989 г. на 
посту первого секретаря ЦК республиканской компартии Рафика 
Нишанова. Многие узбекские оппозиционеры и иностранные экс-
перты ставят под вопрос легитимность пребывания Ислама Кари-
мова во главе Узбекистана: президентские полномочия Каримов 
продлевал дважды путем всенародных выборов и дважды с по- 
мощью проведения общенационального референдума. Отдельно 
надо отметить, что действующая Конституция Узбекистана не 



 67

предусматривает продления президентских полномочий посредст-
вом референдума. Согласно логике оппонентов Каримова, его пре-
зидентские полномочия истекли еще в 2005 г. 

Не будет большим преувеличением сказать, что Узбекистан 
2010 г. чем-то похож на Румынию Николае Чаушеску образца 
1989 г. Все, что может дать валютную выручку, идет на экспорт, 
интересы местного населения практически не учитываются. Рас-
тущее недовольство предполагается гасить силовыми мерами и 
усилением государственной пропаганды. Узбекистан – крайне за-
крытая страна, где нет оппозиции, свободы прессы, независимого 
суда и практически невозможна нормальная работа журналистов 
по оценке политических перспектив режима.  

 
*     *     * 

Итак, в большинстве из 15 президентских республик, образо-
вавшихся на постсоветском пространстве формально демократи-
ческие режимы превратились в «выборную» монархию», но, как 
правило, без реальных выборов. К сравнению: в Латинской Аме-
рике из 20 президентских республик две – Венесуэла и Куба – 
имеют «выборную монархию». Только Африка обладает примерно 
такой же долей «выборных монархий». Однако восстания против 
«выборных» монархов в Египте, Йемене, Ливии, Тунисе показы-
вают, что и там их доля резко снизится. Чтобы как-то оправдать 
свое антидемократическое, бессрочное пребывание у власти, пре-
зиденты придумывают примерно одни и те же объяснения:  

1. «Я заслужил это, потому что до кризиса 2008 г. наша 
страна развивалась уверенно». Во-первых, да, некоторые из прези-
дентских республик (Азербайджан, Казахстан, Туркмения и Узбе-
кистан) с 2000 по 2008 г. имели темпы развития выше среднеми-
ровых. Но у всех у них развитие шло за счет роста мировых цен на 
нефть и газ. Тем не менее по темпам развития им далеко до «ази-
атских тигров» – Сингапура, Тайваня, Южной Кореи, дополни-
тельным стимулом развития которых был переход к выборной, 
сменяемой власти. Во-вторых, а другие – не заслужили? 

2. «Мне надо довести начатые реформы до логического кон-
ца». Но, во-первых, любой руководитель государства просто обре-
чен проводить реформы, и вполне возможно, что другие лица про-
вели бы более эффективные реформы, например переход к 
реальной демократии; во-вторых, логический конец длительного 
руководства одного и того же лица хорошо виден на примере Ку-



 68 

бы, Северной Кореи, Египта, Йемена, Сирии, Туниса и большин-
ства стран Африки, все более отстающих в экономическом разви-
тии от демократических стран. 

В тех республиках бывшего СССР, где правящая элита  
избрала государственное устройство в форме парламентской рес-
публики, не было ни одного случая пожизненного правления.  
В Эстонии за 20 лет (начиная с 1990) сменилось три президента, 
при этом Леонарт Мери избирался дважды (в 1992 и 1997). В Лат-
вии с 1991 по 2011 г. сменилось четыре президента, при этом Вай-
ра Вике-Фрейберга избиралась дважды (в 1999 и 2003). В Литве с 
1991 по 2009 г. сменилось четыре президента, при этом дважды  
(в 1993 и 2004) переизбирался Валдае Адамкус, но никому из них 
и в голову не могла прийти мысль о пожизненном пребывании в 
должности. Поэтому республики Балтии, не имеющие нефти, газа 
и других важных сырьевых ресурсов, развиваются быстрее, чем 
президентские республики с огромными ресурсами полезных ис-
копаемых. 

Подводя итоги, отметим, что чем больше полномочий у гла-
вы государства, чем зависимей от главы государства правоохрани-
тельные органы, чем слабее в стране оппозиция, тем легче прези-
денту поменять выборную и сменяемую власть на пожизненную. 
Этим воспользовались главы государств большинства президент-
ских республик на постсоветском пространстве: Азербайджана, 
Казахстана, Киргизии (до 2010), Таджикистана, Туркменистана, 
Узбекистана. Используя огромные президентские полномочия, они 
превратили сменяемую и выборную власть в бессменную,  
самоназначаемую. При этом в Азербайджане республика превра-
тилась в классическую монархию: сын унаследовал полномочия от 
отца. 

Пересмотр конституций, ограничение полномочий главы го-
сударства и передача их коллегиальным органам с большим ин-
теллектуальным потенциалом (парламенту, правительству), как 
это сделали в Киргизии, – главный путь предупреждения появле-
ния «выборных монархий», обрекающих экономики на неконку-
рентность, государство – на нестабильность и «смутное время», а 
их народы – на бедность и нищету.  

«Свободная мысль», М., 2011 г., № 10, с. 35–45. 
 
 
 
 



 69

А. Салиев,  
политолог 
(Киргизская Республика) 
СОВРЕМЕННАЯ РОЛЬ ИСЛАМА  
В ОБЩЕСТВЕННОМ И ПОЛИТИЧЕСКОМ  
ПРОСТРАНСТВЕ КИРГИЗСКОЙ РЕСПУБЛИКИ  
 
Возрождение ислама и его активизацию в наши дни можно 

считать естественной реакцией на глубокий кризис в политиче-
ской, социальной, духовно-нравственной и экономической сферах, 
переживаемый сегодня странами Центральной Азии. Это также 
определяется и внешними факторами – глобализацией, изменени-
ем геополитического баланса, модернизацией и т.д. Реисламизация 
идет параллельно (или сопрягается) с этнической мобилизацией, а 
значит, прямо или косвенно имеется попытка его стимулирования 
на официальном уровне с целью формирования и укрепления на-
циональной государственности и идентичности. 

Однако при этом остается открытым вопрос: как это все 
можно реализовать на практике, поскольку даже в историческом 
прошлом ислам не был основным консолидирующим фактором 
внутри Ферганской долины: национальная, племенная, родовая, 
политическая и экономическая составляющие определили процесс 
консолидации в первую очередь. 

Наличие различных уровней идентификации мусульман, 
связанных с региональной и национальной принадлежностью, оз-
начает также и то, что в идеологическом плане разрозненные 
группы, составляющие мусульманскую общину Киргизстана, 
представляют собой довольно пеструю картину. В данном разделе 
мы рассмотрим основные идеологические направления развития 
тех или иных групп или сообществ (джамаатов) Ферганской доли-
ны Киргизстана, взгляды которых относительно имплементации 
исламской доктрины в обществе страны различаются. 

Характерная черта идеологической картины Киргизстана – 
резкий рост религиозного самосознания населения республики, 
что наглядно показали результаты социологического исследова-
ния, проведенного автором этих строк летом 2005 г. в двух южных 
областях страны (Ошской и Джалал-Абадской), двух северных 
(Чуйской и Иссык-Кульской), а также в городе Бишкеке. Подав-
ляющее большинство (81,7%) респондентов ответили, что верят в 
Аллаха (причем 81,6% имеют высшее образование). Значительная 
часть (25,75%) полностью следуют религиозным законам и посто-



 70 

янно исполняют мусульманские обряды. Свыше половины опро-
шенных (51,7%) заявили, что соблюдают религиозные обряды, хо-
тя и не всегда, и имеют дома Коран (64,45%).  

Применительно к Киргизстану, под идеологическими аспек-
тами развития мусульманской общины мы подразумеваем сово-
купность исламских ценностей, т.е. общеисламскую мораль,  
право, религиозно-культурную специфику, куда входят также на-
циональные традиции и обычаи киргизов, узбеков и других нацио-
нальностей, проживающих в стране, исторически находящихся в 
тесном и постоянном взаимодействии друг с другом.  

Поэтому, когда мы даем идеологическую характеристику 
мусульманской общины Киргизстана, то представляется важным 
определить, какие из представленных в Центральной Азии идей 
развития ислама и реализаций исламской доктрины в целом наи-
более распространены в мусульманской среде страны. Возникает 
также вопрос: существует ли взаимосвязь между этнической при-
надлежностью мусульман и их восприимчивостью к той или иной 
идеологии, построенной на исламе?  

В настоящее время мусульманская община Киргизстана с 
каждым годом все больше становится объектом политического 
процесса. На волне дальнейших демократических преобразований, 
которые привели к принятию новой Конституции страны в 2007 г. 
и к формированию парламента по партийным спискам, различные 
партии весьма активно втягивают несекулярных мусульман в по-
литическую жизнь республики. 

В действительности, мусульманский ресурс Киргизстана 
представляет собой потенциально влиятельную силу, правда, пока 
еще не задействованную в полной мере в своих интересах ни госу-
дарством, ни различными политическими партиями, ни неправи-
тельственными организациями. Иными словами, Киргизстан стоит 
на пороге реальной борьбы различных политических сил за при-
влечение мусульманского ресурса на свою сторону. Особый инте-
рес представляет вопрос практического характера – можно ли ис-
пользовать в политических целях мусульманскую общину как 
единую политическую силу в условиях ее многонационального 
состава, родоплеменных и клановых различий. Согласно данным 
на 2001 г., национальный состав Киргизстана, принимая в расчет 
различные народы, исповедующие ислам, включает: 

киргизы – 3225 тыс. человек; 
узбеки – 683 тыс. человек; 
татары – 45 тыс. человек; 



 71

дунгане – 51 тыс. человек; 
уйгуры – 46 тыс. человек; 
казахи – 42 тыс. человек;  
таджики – 43 тыс. человек;  
турки – 33 тыс. человек; 
азербайджанцы – 14 тыс. человек. 
Соответственно, из приведенных выше данных мы видим, 

что особое значение, с точки зрения объекта политики, представ-
ляют собой две группы внутри мусульманской общины – киргизы 
и узбеки, в то время как представители других национальностей, в 
силу их малочисленности, не могут являться весомым фактором  
в назревающей политической борьбе за «мусульманский ресурс». 
По крайней мере, значение других национальностей намного 
меньше, по сравнению с двумя главными этническими группами. 

Также не исключено и то, что с ростом в последнее время 
киргизского национализма может возникнуть «исламский альянс» 
между представителями нетитульной нации, например узбеками, 
уйгурами, дунганами, таджиками и т.д. Численность последних, 
ввиду миграции и естественного прироста, может превышать бо-
лее 1 млн. человек. 

Ha протяжении длительного периода в экспертных кругах 
господствовало мнение, что киргизы, ввиду кочевого уклада их 
жизни в прошлом и в условиях атеистического советского правле-
ния, не восприимчивы к исламу. Действительно, «традиционный» 
(«бытовой») ислам, распространенный среди киргизского населе-
ния страны, всегда имел довольно причудливые и странные формы 
в виде смешения шаманистских представлений и концепции ис-
ламского единобожия. Это, безусловно, вело к укоренению мнения 
о том, что киргизы в своей основной массе менее религиозны, чем, 
скажем, другие народы Центральной Азии, которые имели пре-
имущественно оседлый уклад жизни.  

Ранее уже отмечались особенности ислама в эпоху бурного 
развития информационных технологий, а также общие тенденции 
развития ислама в постсоветский период. Одним из значимых ре-
зультатов открытия Центральной Азии внешнему влиянию и про-
цесса «возрождения» ислама стало то, что за 17 лет независимого 
развития Киргизстана ислам значительно упрочил свои позиции 
среди киргизов. Он постепенно расширял горизонты своего влия-
ния на систему общественных отношений. Теперь ислам все 
больше становится нормой «обычного права».  



 72 

Однако следует отметить, что ислам все еще не может вы-
полнять одну из важных своих функций в обществе Киргизстана – 
интегративную. Потенциал ислама как инструмента интеграции 
общества до сих пор не реализован ни на общенациональном, ни 
на внутринациональном уровнях, и в частности, когда мы говорим 
о титульной нации Киргизстана. И этому во многом препятствует 
родоплеменное устройство киргизского общества и, как следствие, 
особенности внутринациональной идентификации киргизов.  
В данном контексте эксперты и ученные в Киргизстане теоретиче-
ски ищут модель отношения государства и ислама, границ свет-
скости. Основная проблема заключается в механизмах таких взаи-
моотношений: либо это огосударствление ислама с включением в 
него киргизских национальных элементов, либо это деидеологиза-
ция власти, где власть занимает нейтральную позицию. Особую 
остроту родоплеменное деление приобретает при распределении 
властных полномочий и представительства в органах государст-
венного управления. 

Более высокий уровень идентификации киргизов проходит 
по линии географического разделения страны на Север и Юг. И в 
настоящее время он представляет куда более важный фактор в по-
литике страны по сравнению с мелким родоплеменным делением 
как внутри северных, так и южных кланов. По сути, многолетние 
попытки изжить родоплеменную структуру киргизского общества 
привели к сдвигу в сторону регионального принципа деления и 
представительства во властных структурах. Это всегда отражалось 
на смене группировок во властных структурах, которая осуществ-
лялась в соответствии с негласной очередью на управление стра-
ной. Следует также отметить, что вопрос самоидентификации на-
прямую зависит от возраста, социального статуса и образования 
респондентов. При этом теологическое образование или средняя 
специальная подготовка в этой области не являются ключевыми 
факторами для определения природы данных воззрений. 

Проведенный в 2008 г. опрос среди студентов – выходцев из 
регионов в возрасте от 18 до 25 лет, обучавшихся в светских вузах 
Бишкека и Оша, показал, что большинство респондентов не ис-
полняли религиозных обрядов. Между тем существует тенденция 
роста религиозности среди молодежи, а это примерно от 25 до 30% 
студентов светских вузов, которые нерегулярно, но посещают в 
мечети пятничные молитвы. Сравнивая полученные данные такого 
же опроса среди молодежи, который был проведен в 2003 г., из 
которого следует, что от 8 до 10% студентов светских вузов посе-



 73

щали пятничную молитву, можно видеть геометрический рост по-
сещения молодежью пятничных намазов. Притом, что более чем 
52,76% молодежи «нерелигиозны», вместе с тем 62,8% идентифи-
цируют себя, в первую очередь, как мусульмане, и только во вто-
рую – киргизами по национальности. Это показывает, что моло-
дежь помимо культурной идентификации ищет политическую и 
идейную основу в исламе (хотя 55,53% респондентов ответили, 
что ислам – только религия, в то время как для 32,66% опрошен-
ных – ислам есть религия и одновременно идеология и политика). 

Таким образом, постепенно ломается утвердившийся стерео-
тип о поверхностной «религиозности» киргизов в отличие, напри-
мер, от узбеков. Духовный вакуум, коррупция и падение авторите-
та светских институтов власти приводят к тому, что молодежь 
сегодня видит в исламе ценностный ориентир, некую политико-
идеологическую систему, а не просто традицию. Обращает на себя 
внимание и тот факт, что современная молодежь находится на на-
чальных этапах процесса идейной трансформации: от чисто тра-
диционного национального понимания ислама (киргиз – значит, 
мусульманин) к приверженности общеисламским ценностям, ре-
лигиозному ориентиру в идентификации, что означает повышение 
возможности появления в перспективе протестной идейно-
политической позиции.  

Большинство (68%) опрошенных студентов, в основном, 
сельской молодежи (представителей регионов) от 20 до 23 лет, по-
зитивно оценивают участие высших государственных чиновников 
в религиозных ритуалах верующих. Можно считать, что в целом 
около 66,9% респондентов допускают, что верующие имеют право 
на создание политических партий. В то же время обращает на себя 
внимание тот факт, что идеологическому «единообразию» свет-
ских политических партий КР молодежь может в будущем усмот-
реть некую альтернативу в виде новой политической силы, а 
именно: «светской партии, но с происламской риторикой». Сего-
дня большинство респондентов из регионов (64,6%) считают, что 
ислам и демократия являются совместимыми при определенных 
условиях. Это дает возможность говорить как о позитивном вос-
приятии демократии, так и о традиционном восприятии ислама.  
В то же время 51,1% респондентов видят будущее Киргизстана в 
смешанной форме светской системы, где определяющую роль иг-
рают исламские ценности, как, например, в Малайзии и Турции. 
Также 14,32% видят Киргизстан чисто исламским государством, 
таким, например, как Иран. Заставляет задуматься и тот факт, что 



 74 

1,26% опрошенных из сельских местностей видят Киргизстан  
демократической страной с западной моделью развития, как, на-
пример, США. 

По сути, мы можем наблюдать формирование сугубо ислам-
ского уровня идентификации и выхода мышления за националь-
ные рамки. Однако стоит признать, что эти тенденции только  
начинают расти в среде мусульман, и данная категория людей 
представляет пусть и постепенно растущее, но все же меньшинст-
во в киргизской части мусульманской общины республики. 

В противоположность этому мы видим, что основная масса 
населения страны в возрасте от 30 до 64 лет настроена на иденти-
фикацию себя в рамках национально-ориентированного ислама. 
Это, безусловно, ведет к обособлению мусульманской общины 
республики от других национальностей, исповедующих ислам в 
Киргизстане.  

В настоящее время актуальной проблемой киргизов-
мусульман остается укоренившееся в сознании региональное и 
родоплеменное деление. Проявление региональных трений, недо-
верие или отчуждение внутри киргизской части мусульманской 
общины не имеют открытого и явного проявления. Тем более это 
не придается огласке в прессе. Однако неофициально региональ-
ное деление при распределении полномочии внутри организации и 
учреждений в религиозной сфере является прямым следствием, 
отчасти отражением, ситуации, сложившейся за все годы незави-
симости в обществе. 

Монополия южной региональной группы в религиозной 
сфере является сложившейся традицией еще со времен советской 
власти. Это, в свою очередь, привело к тому, что практически во 
всех областях страны, за исключением Таласской, главы мусуль-
манских общин были выходцами из южного региона, в частности 
из Ошской и Баткентской областей.  

Это обстоятельство во многом раскрывает суть основных ре-
гиональных противоречий Юг – Север внутри киргизской части 
мусульманской общины. Они всегда имели не столько теологиче-
ское, сколько традиционное измерение. 

Первый пласт противоречий заключается в различном пони-
мании традиционного ислама, который в основном затрагивает 
обрядовую и культурную стороны жизни рядового киргиза. Има-
мы мечетей, назначаемые в северные области страны, привносили 
с собой культурную специфику Юга, стереотипы и психологию 



 75

религиозного мышления, которые не находили понимания в му-
сульманской среде Севера. 

Например, на Юге под влиянием оседлого образа жизни 
других народов укоренились воззрения, не имеющие ничего обще-
го с исламом. В качестве примера можно привести следующее: 
женщины не должны ходить в мечеть; имам имеет особый статус 
«святого человека» в обществе и др., что, безусловно, на севере 
страны, с учетом периода советской власти и сохранения многих 
традиций, присущих кочевым обществам, не находило поддержки. 

Другой чертой так называемого «южного ислама» является 
открытая коммерциализация обрядовых услуг. Одним из наиболее 
ярких примеров может служить такое явление, как давран, имею-
щее большое распространение на юге республики. Давран, скорее 
всего, имеет происхождение от таджикского языка и является тер-
мином позднего суфийского ислама. В его основе лежит арабский 
корень дау'р, т.е. обход, круг, очередь. В традиционном «южном» 
исламе давран означает подсчитывание пропущенных намазов. Со 
времени совершеннолетия и вплоть до погребальной молитвы это 
переводится на материальную основу в виде единовременной вы-
платы продуктами (зерном), которая потом переводится в деньги. 

Имамы на Юге имеют собственную теологическую трактов-
ку этого сомнительного, с точки зрения ислама, явления, но не 
подкрепляют это никакими религиозными источниками. Следует 
особо подчеркнуть, что такого термина как «давран», равно как и 
подобной практики оплаты пропущенных молитв, в исламе не су-
ществует. Это, по сути, местное, довольно извращенное и опасное, 
с точки зрения теологии, искажение принципов религии, так как 
оно отражается на материальном благосостоянии семьи умершего. 
Между тем на Юге это явление уже давно приобрело большие и 
угрожающие масштабы. Некоторые семьи вынуждены продавать 
скот или недвижимость для того, чтобы таким образом «откупить-
ся» за усопшего. Попытки применять давран на Севере вызвали 
недовольство, и имамы мечетей вынуждены были отказаться от 
этого. Но это в любом случае накладывало негативный отпечаток 
на отношения между общиной и ее главой. Однако ряд оплачивае-
мых услуг все же вошел в практику имамов, правда, не в таких 
размерах, как это принято на Юге.  

Другой, не менее важной проблемой в этой области остается 
образование и подготовка кадров. Предметом недовольства в среде 
киргизов-мусульман Севера в настоящее время является то, что 
результатом многолетней «монополии Юга» в духовной сфере 



 76 

стал перекос в распределении квот на образование в ведущих уни-
верситетах мусульманского мира в сторону выходцев с Юга.  
Выходцы с Севера практически не имеют возможности быть  
отправленными на учебу от Духовного управления мусульман 
Киргизстана. 

Таким образом, фактор региональной принадлежности ока-
зывает сильнейшее влияние на киргизскую часть мусульманской 
общины, и это разделение, будучи сугубо внутренним и не афи-
шируемым явлением, все же представляет серьезную проблему как 
для общества, так и для государства, особенно с точки зрения со-
циально-общественной стабильности. 

Другим важным фактором, повлиявшим на отсутствие кон-
фликтов на почве регионального деления, являлось то, что на про-
тяжении длительного времени на Севере религиозное самосозна-
ние населения было значительно ниже, чем на Юге. Можно даже 
выдвинуть тезис о том, что «возрождение» ислама на Юге привело 
к тому, что мусульмане смогли более открыто выполнять обрядо-
вые стороны ислама, возможно, даже с большим рвением, чем 
раньше. Иными словами, то, что раньше всегда исполнялось не так 
открыто, впоследствии стало обыденной практикой большинства 
населения. Но в дальнейшем это нисколько не приблизило модер-
низацию религиозного мышления, а только усилило традицион-
ную (бытовую) форму ислама. 

Ситуация на севере страны несколько отличалась от ситуа-
ции в южных областях Киргизстана. Традиционно сложилось так, 
что на Севере уровень светской образованности киргизов всегда 
был выше. Еще с советских времен, в процессе слома традицион-
ного образа жизни кочевого населения, киргизы активно привле-
кались к получению специального и высшего образования. Но, 
безусловно, большинство населения, остававшегося в сельской 
местности, так же как и на Юге, придерживалось приоритетов, 
обусловленных традиционными видами хозяйственной и частно-
предпринимательской деятельности. Как и на Юге, «возрождение» 
ислама привело к усилению его традиционно-обрядовой роли в 
общественных отношениях. Но в дальнейшем, по мере роста рели-
гиозного самосознания населения, его отношение к исламу стало 
постепенно приобретать черты осмысленного изучения и попыток 
применения в повседневной жизни не только в качестве религиоз-
ной традиции. 

Не последнюю роль в этом сыграло внешнее влияние со сто-
роны стран мусульманского мира, открытие различных институ-



 77

тов, образовательных и просветительских центров исламского ха-
рактера. Главным итогом этой деятельности за последние 16 лет 
стало то, что образовательный уровень обычного мусульманина 
значительно вырос, способствуя более осознанному подходу к ис-
ламу. С каждым годом понимание ислама постепенно выходит за 
рамки его привычной традиционно-обрядовой стороны. 

Процесс исламизации северных областей республики про-
должается, и это постепенно оказывает влияние на представитель-
ство выходцев с Севера в местных казиятах, мечетях и админист-
рации муфтията. По всей видимости, «монополия» в духовной 
сфере представителей Юга будет постепенно уменьшаться, хотя 
пост главы муфтията будет по-прежнему сохранен за южанином. 
Это обусловлено и тем, что за годы традиционного контроля в 
этой сфере духовные лидеры общин и образовательных учрежде-
ний в значительной степени «застряли» в плане дальнейшего раз-
вития исламской мысли, ограничиваясь лишь обрядовой и быто-
вой сторонами толкования шариата. Длительная концентрация 
власти в рамках одной региональной группы привела уже к внут-
рирегиональному соперничеству за пост главы муфтията. Это от-
четливо осознается некоторыми духовными деятелями на Севере. 
И то, что в областях назначаются имамы из числа местного насе-
ления, является первым сигналом к тому, что в духовной сфере 
Киргизстана начинают происходить серьезные изменения.  

По признанию одного из имамов в Чуйской области,  
контроль южан в этой сфере привел к тому, что были нарушены 
основные принципы выбора главы общины мусульман. «В муф-
тияте и правительстве идет ожесточенная борьба за право быть 
муфтием, и главное здесь не знания, не личные качества человека, 
а деньги». Регионализация духовной сферы, безусловно, является 
негативным явлением в киргизской части мусульманской общины. 
Но это естественный процесс, вызванный ростом религиозности 
среди населения и обусловленный остающейся проблемой регио-
нального деления на Север – Юг. Однако именно ислам остается 
главным механизмом консолидации в условиях многонациональ-
ного характера мусульманской общины Киргизстана.  

Многочисленной национальной группой, входящей в му-
сульманскую общину страны, являются представители узбекского 
народа. Традиционно сложилось так, что узбеки были более рели-
гиозны, чем киргизы, сохраняя в большей степени религиозно-
обрядовую часть ислама в качестве важнейшего элемента повсе-
дневной жизни и идентичности даже в период советской власти. 



 78 

Впоследствии религиозность узбекского населения легла в основу 
стереотипов в обществе – «узбеки более религиозны, чем киргизы».  

В действительности же, когда мы говорим о степени религи-
озности узбеков, то в советское время это относилось больше к 
традиционно-обрядовой части ислама, которая, впрочем, органич-
но вписывалась в их культуру. В период «возрождения» ислама 
это привело к более открытому проявлению обрядовой части ис-
лама в повседневной жизни и росту числа мечетей. 

Другой особенностью, проявившейся в большей мере во 
время «возрождения» ислама, стало развитие «национального» 
ислама внутри страны, под которым мы подразумеваем неофици-
альную закрытость национальных мусульманских общин. С объ-
ективной точки зрения, это естественное явление, ввиду того, что в 
местах компактного проживания других мусульманских народно-
стей всегда имелись мечети, которым обычно присваивалось на-
звание по национальности прихожан, их посещающих, – узбек-
ская, уйгурская или дунганская. 

Это деление по национальному признаку всегда было осо-
бенностью религиозной сферы Киргизстана, которая сохраняется и 
до сих пор. Это также является большой проблемой для государст-
ва в долгосрочной перспективе, поскольку неизбежно поднимается 
вопрос интеграции общества Киргизстана для решения внутрипо-
литических задач, иными словами – создания отвечающего инте-
ресам государства интегрированного общества.  

Учитывая общее число узбекского населения в Киргизстане, 
места его компактного проживания в непосредственной близости 
от исторической родины, задача большей интеграции узбекского 
населения в общую структуру общества Киргизстана представля-
ется весьма актуальной. Возможное решение этой проблемы не 
должно, однако, строиться на принципах подавления либо на  
жестких ограничениях. Здесь должен работать принцип вовлече-
ния в общественную и политическую жизнь страны, одна из сту-
пеней к которому, с учетом религиозности узбеков, может прохо-
дить на внутриобщинном уровне. 

В действительности идентичность узбеков складывается из 
двух главных составляющих: во-первых, национальность, а  
во-вторых, религиозная принадлежность. Причем этничность за-
нимает первое место, поскольку в сознании она тождественна ре-
лигиозной принадлежности.  

По сути, мы говорим о реализации принципа исламского 
единства не на государственном уровне, учитывая его светский 



 79

характер, а на уровне мусульманской общины Киргизстана. Необ-
ходимость устранения национальных барьеров в мусульманской 
среде очевидна, но она требует больших усилий, которые должны 
подкрепляться практическими шагами как со стороны муфтията, 
так и со стороны других официальных органов государства. И это 
относится не только к узбекскому этносу, но и к другим нацио-
нальностям – уйгурам, дунганам и т.д.  

Мы осознаем, что выработка принципа представительства во 
власти по национальным квотам, как это было в СССР, задача в 
настоящее время практически невыполнимая, прежде всего в силу 
особенностей киргизского менталитета. Однако первым шагом в 
этом направлении может стать привлечение узбеков и представи-
телей других национальностей к работе муфтията и его органов. 
Это будет способствовать внутриобщинной интеграции, повыше-
нию статуса мусульманской общины как отдельного, влиятельного 
фактора в общественных отношениях и, соответственно, укрепле-
нию авторитета муфтията как органа, способствующего гармони-
зации межнациональных отношений. Здесь мы приходим также к 
выводу, что в условиях светского характера власти в Киргизстане 
государство не может открыто вмешиваться в религиозную сферу 
и брать на себя функции регулятора отношений внутри одной 
конфессиональной общности. При этом объективным фактором 
является то, что государство не располагает в настоящее время 
необходимыми возможностями выработки и осуществления на-
циональной политики по причине отсутствия средств, а также вви-
ду отсутствия какой-либо общенациональной идеологии, способ-
ствующей интеграции общества.  

Дело в том, что в отношении киргизов, часть которых при-
держивается атеистических взглядов, а также других немусуль-
манских народов, могла бы подойти идеология, построенная на 
общечеловеческих принципах, но при этом лишенная религии. Для 
мусульманской части населения, т.е. киргизов, узбеков, уйгур, 
дунган и др., невозможно найти альтернативу мусульманскому 
пути развития и системе ценностей ислама. Любая идеология, не 
учитывающая эту особенность, обречена на отторжение, особенно 
у народов с сильной мусульманской традицией, а также исламизи-
рованной части киргизов. Принятие же любой идеологии на осно-
ве ислама является нарушением норм Конституции.  

Полная реализация интегративной функции ислама видится 
только в рамках мусульманской общины Киргизстана. Более того, 
ислам уже содержит правовые нормы регулирования отношений 



 80 

внутри общины, которые не всегда применимы в условиях свет-
ского государства. Именно повышение роли мусульманской об-
щины в общественных отношениях будет способствовать реше-
нию межнациональных проблем и вносить вклад в стабильное 
развитие страны. 

В современной политической науке, затрагивающей анализ 
процессов в исламском мире, сейчас распространено условное и, 
можно сказать, упрощенное деление ислама на традиционный, 
умеренный либо радикальный виды. Но, безусловно, мы осознаем, 
что ислам как система общечеловеческих морально-нравственных 
ценностей и общественно-политических принципов – целостная и 
неделимая система. Иными словами, не существует различных ви-
дов ислама. Ислам один, но его понимание и оценка его роли в том 
или ином обществе в определенные исторические периоды раз-
личны. 

В мусульманской общине Киргизстана в результате процес-
са реисламизации и политизации сегодня происходят столкнове-
ния между различными группами улама (учеными). Если говорить 
проще, конфликт имеет место между двумя типами религиозного 
мышления – традиционным для Центральной Азии принятием ха-
нафитского мазхаба и матуридитской акиды и салафитским, часто 
политическим, привнесенным из других стран мусульманского 
мира, но впоследствии принявшим устойчивые формы и содержа-
ние не без активного вмешательства извне. Появление двух «ви-
дов» ислама в рамках одного государства явление не новое. Впер-
вые это было отмечено в странах Ближнего и Среднего Востока. 
Причины появления параллельного ислама в этом регионе кроют-
ся в несогласии с официальной властью в политической плоско-
сти, когда политика государства отходит от существующих прин-
ципов религии. При этом, если традиционный тип религиозного 
мышления зачастую означает консервативный подход в понятии 
традиции определенного мазхаба и акиды, то взгляды, привнесен-
ные извне, представляют собой весьма пеструю картину – от фун-
даментально-консервативного до модернистского и радикального 
типов религиозного мышления. 

На данный момент Киргизстан является самым активным 
государством по части проповеди и количеству «дааватистов» сре-
ди стран Центральной Азии. Этому факту способствовал обмен 
опытом и знаниями между джамаатами Киргизстана и иностран-
ными мусульманскими государствами. Но зачастую, приняв  
участие в непродолжительном даавате и получив неполные или 



 81

недостоверные знания об исламе, мусульманин становится легкой 
добычей для радикальных исламских течений. В настоящий мо-
мент, численный состав дааватистов, по некоторым подсчетам, 
постоянно колеблется от 20 до 35 тыс. человек, участвующих в 
даавате, и в основном это киргизская сельская молодежь. Основ-
ная задача Таблиги Даават состоит в проповеднической деятель-
ности. 

Движение Таблиги Даават в Киргизстане имеет четкую  
организационную структуру и программу действий. В стране соз-
даны «машвары» – советы республиканского, областного и район-
ного уровней, куда входят обычные граждане, независимо от воз-
раста, религиозного образования, должностей в светском обществе 
и наличия финансовых средств. Главными критериями являются 
наличие опыта проповеднической работы и постоянство в этом 
богоугодном деле. Республиканский совет с участием делегатов из 
областей собирается ежемесячно в мечетях Бишкека или Кара-
Балты. 

Цель «машвары» – обсуждение проблем эффективного рас-
пространения ислама среди населения. На каждом совещании его 
участники открытым голосованием избирают амир-сапа, ответст-
венного за проведение данного мероприятия. В работе совета мо-
жет принять участие любой священнослужитель или рядовой му-
сульманин и высказать свое мнение. На такие заседания зачастую 
приглашаются представители местного самоуправления или пра-
воохранительных органов. 

В настоящее время в Киргизстане практикуется трехднев-
ный, сорокадневный и четырехмесячный даават, планируется вве-
дение проповедничества сроком в семь месяцев. Следует отметить, 
что выход на даават рекомендуется проводить в четкой последова-
тельности от малого срока к большему.  

На сегодня в нашей республике существует около 80 джа-
маатов, т.е. групп мусульман, которые осуществляют проповеди 
по распространению и укреплению мусульманской веры в Киргиз-
стане. Проповедники условно делят даават на три группы: для  
мусульман, для немусульман и для атеистов. В отличие от пропо-
ведников других религий мусульманским проповедникам запре-
щается навязывание своих взглядов кому бы то ни было. Они ни-
когда не будут призывать к исламу, если к ним не станут 
обращаться с вопросами или если не будет проявлена хоть какая-
то заинтересованность.  



 82 

В ходе посещения сел, районных и областных центров про-
поведники учат людей правильно молиться, вести здоровый, пра-
ведный образ жизни, говорят о необходимости получения светских 
и религиозных знаний. Проповедуется полный отказ от курения, 
употребления алкогольных напитков, наркотиков и других одур-
манивающих сознание веществ. Ведутся разъяснительные беседы 
по вопросам веры и шариата. При проведении призыва «даавати-
стам» предписано жестко соблюдать ряд правил, которые касают-
ся их поведения при общении с собеседниками. В частности, при 
ведении дискуссий важно не оскорбить и не унизить оппонента. 

Приверженцам этого движение строго предписано в любой, 
даже самой затруднительной ситуации, говорить только правду, не 
нарушая слов Аллаха. Участникам призыва категорически запре-
щается обсуждать темы, связанные с политикой. 

Стоит особо подчеркнуть, что в процессе становления дея-
тельности движения Таблиги Даават выяснилось: его сторонники 
эффективно и доходчиво разъясняют верующим смысл и сущность 
заблуждений исламских деструктивных течений. Представителями 
этого движения уже наработан большой опыт профилактики среди 
лиц, попавших под негативное влияние радикальных религиозных 
течений. Проповедуя ненасилие, терпимость и невмешательство в 
политику, так называемые «дааватчики» фактически нейтрализуют 
усилия представителей радикальных исламских течений, которые 
убеждены, что действовать необходимо немедленно, не давая не-
верным править собой.  

Проблема модернизации общества и вовлечения в этот про-
цесс религии была всегда актуальной. На рубеже XX–XXI вв. эта 
проблема для мусульманской общины – «уммы» стран ЦА, и в  
частности Киргизстана, приобрела еще большую значимость. Мо-
дернизация общества, в том числе и религиозного, подразумеваю-
щая, в первую очередь, внедрение материальных атрибутов совре-
менной жизни, проникновение новых нетрадиционных идей, 
новой системы экономического устройства и системы образова-
ния, влечет за собой появление таких понятий, как «отношение» к 
новым переменам. 

Переход от традиционного общества к современному явля-
ется, на наш взгляд, тесно связанным с процессами глобализации, 
но в то же время традиция продолжает оказывать активное влия-
ние на модернизационные процессы и, соответственно, сама  
модернизация может со временем принять форму культурных тра-
диций. С учетом того, что общество разделяется на традиционали-



 83

стов и модернистов как в светской (мирской) жизни, так и в рели-
гиозной, они по-разному относятся к модернизации исламского 
образования, а также вкладываемому в него смыслу. Все это обо-
стряет настороженность и недоверие между светскими и религи-
озными представителями. 

Необходимо также отметить, что ввиду того, что сама мо-
дернизация в западном понятии возвела «сомнение» в норму, сво-
бода выбора и право на сомнение невозможны без рациональной 
дискуссии и полемики. То есть концептуальные основы решения 
этой проблемы были заложена еще во времена Реформации. 
Именно реформаторы выдвинули на первый план индивидуальную 
веру, положили начало исследованию и новому истолкованию 
Священного Писания и церковной истории, узаконили плюрализм 
религиозных позиций и т.д. 

Но в исламском мире этого не произошло по различным 
причинам. Среди таковых можно назвать «закрытия» теоретиче-
ских интеллектуально-правовых разработок «иджтихада», начиная 
примерно с XII в., а также саму специфику ислама в плане неиз-
менности характера его основных принципов и т.д. В данном слу-
чае, мы не проводим аналогию ислама с реформаторским движе-
нием христианства, так как они имеют разные природу и характер. 
Мы имеем в виду модернизацию в исламе не базисных принципов, 
а некоторых инструментов, т.е. подходов в видении и новом реше-
нии современных проблем. Можно констатировать тот факт, что 
современному мусульманину приходится жить в некотором раз-
рыве с религиозным мировоззрением, полученным в традицион-
ном медресе, и реальностью современной жизни. Они иногда 
вступают в противоречие друг с другом, заставляя по-новому ис-
кать ответы в исламе.  

Вопросы модернизации в сфере религиозного образования в 
Киргизстане являются на сегодняшний день наиболее актуальны-
ми ввиду того, что опасность для стабильности Киргизстана, в 
первую очередь, могут представлять радикализация верующих и 
условия, толкающие их на это. Остроту данной проблематике при-
дает и то, что между религиозными организациями и светской го-
сударственной властью существует так называемый «фактор недо-
верия». Трудность, главным образом, заключается не столько в 
политико-правовой базе, сколько в излишней идеологизированно-
сти подходов. Это имеет место как со стороны духовенства, так и 
со стороны светской части населения. Можно увидеть проявление 
этой тенденции в проведении реформирования исламского образо-



 84 

вания, в отсутствии непрерывного и постоянного взаимодействия 
между религиозными организациями и светской государственной 
властью, притом что главным стратегическим ресурсом Киргиз-
стана должен быть интеллектуальный, человеческий потенциал, 
основанный на высоком уровне образования граждан. 

Однако в 1990-е годы система светского образования стала 
все меньше отвечать современным потребностям развития страны, 
запросам общества и государства. Падало качество светского 
школьного образования, особенно на селе. Впервые за многие го-
ды появился значительный процент выпускников школ, не умею-
щих грамотно читать и писать. Многие дети, родители которых не 
имеют высоких доходов, вынуждены получать бесплатное религи-
озное образование в медресе. Количественный рост исламских об-
разовательных учреждений заставляет обращать внимание на  
качественный уровень получаемого религиозного образования. 

Традиционная для стран Центральной Азии методика препо-
давания в исламских учреждениях «хужра», дающая только узко-
религиозное образование, на сегодняшний день является основной 
причиной консервативного религиозного мышления и, по сути, 
«тормозом» на пути развития современного исламского образова-
ния. Традиционный институт религиозного образования, к сожа-
лению, оказался неспособным соединить новые вызовы современ-
ности, и ислам фактически не может «интеллектуально» 
противостоять радикальным идеологиям на своем поле. Не находя 
нужных ответов на свои вопросы, молодежь ищет их за пределами 
официальных мечетей, пополняя ряды радикальных течений. При-
чиной часто становится низкий уровень образования, полученного 
в медресе, а также искаженное представление о светских науках, 
слабая материальная база медресе, дефицит кадров и компетент-
ных преподавателей, проблема признания дипломов и проблема 
последующего трудоустройства.  

Однобокое религиозное образование влияет на стереотипное 
понимание сущности ислама и целей шариата, которое выражается 
в искажении некоторых доктрин ислама. Это приводит к формиро-
ванию стереотипов религиозного мышления, его консервативно-
сти, к низкому уровню толерантности, неспособности реагировать 
на современные вызовы времени, к представлению о светской вла-
сти как об угрозе. 

Существует также и проблема цивилизационного разрыва 
между светской и религиозной интеллигенцией республики, и в 
будущем она может повлиять на зарождение в одном националь-



 85

ном государстве двух идейно-политических сообществ – верую-
щих и светских.  

Необходимо отметить и то, что также существует ярко вы-
раженная тенденция к появлению «светского» радикализма, обу-
словленная в основном «религиозной» неграмотностью и крайне 
низким уровнем информированности светского населения об ис-
ламских образовательных учреждениях столицы. 

Нужно задаться вопросами: какая модернизация исламского 
образования необходима самим мусульманам и как они понимают 
это? С чем связаны призывы ряда исламских интеллектуалов «ре-
формировать» методологию исламского преподавания, «вернуться 
к истинному пониманию ислама»? Можно сказать, что в прошлом 
веке в Киргизстане уже имелся такой прецедент, а именно появле-
ние новометодных (джадитских) школ – медресе, которые дали 
Киргизстану первую национальную религиозно-светскую интел-
лигенцию. 

Для понимания психологии верующих важно учитывать и 
тот факт, что для мусульман любая реформа и новое понимание 
проблем в исламском праве по четырем мазхабам должны исхо-
дить изнутри ислама, от самих авторитетных исламских ученых. 
Навязывать мусульманам какие-то внешние методологии, не гово-
ря уже об идеях, бесполезно, особенно в такой стратегической об-
ласти для верующих, как исламское образование. Необходимо 
подчеркнуть, что при проведении углубленного опроса среди ре-
лигиозных экспертов возникла проблема в толковании терминов 
«нововведение» и «модернизация». Поэтому мы условно разделя-
ем религиозных лидеров Киргизстана на три основные группы: 
традиционалисты, умеренные реформаторы и модернисты. 

Две последние группы представлены молодым поколением 
верующих мусульман Киргизстана. В первую группу (традициона-
листов) входят сторонники старой системы преподавания, т.е. тра-
диционного метода преподавания «хужра». Традиционалисты от-
рицают любое нововведение в медресе, и, как правило, их можно 
называть консерваторами ввиду того, что они являются строгими 
последователями определенной юридико-правовой школы (в дан-
ном случае ханафитской) и придерживаются «матуридитской аки-
ды» (вероубеждения).  

Вторую группу умеренных реформаторов представляют, как 
правило, те, кто получил теологическое образование за рубежом, в 
Турции или Египте. Те студенты, которые получили образование 
за рубежом, в основном в арабских странах, являются привержен-



 86 

цами различных нетрадиционных идейных течений, в том числе и 
радикальных. Представители данной группы выступают за изме-
нение программы преподавания, но по примеру арабских стран. На 
наш взгляд, именно выпускники учебных заведений стран Ближ-
него Востока имеют идейно-политический потенциал, способный 
повлиять на активизацию политической протестной формы исла-
ма. В то же время именно выпускники исламских образовательных 
учреждений дальнего зарубежья переносят идеологию с нацио-
нальной спецификой той или иной страны (Египта, Турции или 
Пакистана) на Kиргизстан, стараясь привить ее к условиям тради-
ционного понимания ислама, что и вызывает конфликт внутри му-
сульманской общины. 

Третья группа модернистов состоит, как правило, из тех, кто 
получил религиозное и одновременно высшее светское образова-
ние за рубежом (в основном, в Турции, Малайзии, Египте, Иорда-
нии) и продолжил его в светских вузах. США, Великобритании, 
Франции и других стран. Модернисты не только поддерживают 
введение некоторых светских предметов в медресе, но и активно 
способствуют модернизации всей системы и нового прочтения  
в преподавании религиозных предметов. Это дает нам право гово-
рить и о реформаторской роли выпускников исламских образо-
вательных учреждений дальнего зарубежья. Многими представи-
телями исламского преподавательского состава и теологами из 
числа традиционалистов и некоторых представителей умеренного 
реформаторства данные термины толкуются как вмешательство 
«извне» для искажения истинных основ ислама, а потому и вызы-
вают определенную настороженность и недоверие.  

На примере интервью с мударисом медресе «Альзакар» 
(г. Джелалабад) можно видеть, что негативная реакция богослова-
«консерватора» на идею реформирования религиозного образова-
ния носит также и идейно-политический мотив: «Ислам не надо 
модернизировать, это приведет к искажению. Наша система обра-
зования (хужра) прошла века и выдержала давление атеистов во 
времена СССР. Кому нужна эта модернизация? США и евреям? 
Почему они так о нас беспокоятся? Что они тогда делают в Ираке? 
Трудности в том, что государство не хочет признавать роль исла-
ма, а вмешиваться хочет, так пусть сначала решит проблему кор-
рупции и реально помогает нам, а не критикует и не вмешивается 
в наши внутренние дела, если религия по Конституции полностью 
отделена от государства. Почему об Исламе вспоминают только на 
похоронах? Вот пусть они (демократы) читают не Коран, а свою 



 87

Конституцию, но ведь когда им плохо, вспоминают все же об Ал-
лахе».  

В Киргизстане на сегодняшний день действуют семь высших 
исламских учебных заведений (Университет им. Хазрети Умар и 
шесть исламских университетов), а также свыше 50 медресе.  
В данных учебных заведениях не существует единой учебной про-
граммы, т.е. каждое медресе или институт составляет свою учеб-
ную программу и методологию преподавания. В большинстве 
медресе преподаются только 4–5 предметов – Коран, хадисы, ша-
риат, арабский язык и вероубеждение (акида). Только в некоторых 
институтах преподаются английский язык и компьютерная гра-
мотность. В отличие от светских в исламских образовательных 
учреждениях дают только узкоспециализированное образование, 
что является основной преградой для признания дипломов, даль-
нейшего трудоустройства выпускников и, возможно, создает сте-
реотипное восприятие светской жизни, а также консервативность 
религиозного мышления. 

Согласно проведенному интервью по вопросу о качестве ре-
лигиозных учебных заведений в республике, традиционалисты 
(консерваторы) считают, что лучшими по качеству считаются 
Арашанский теологический факультет и теологический факультет 
в ОшГУ. Теологические факультеты являются государственными, 
потому что они функционируют по государственному стандарту. 
По сравнению с медресе теологические факультеты отвечают  
современным требованиям. Система преподавания там является 
современной; кроме специальных предметов по теологии и араб-
скому языку присутствуют и светские предметы, как и в других 
светских университетах КР, такие как философия, исламская фи-
лософия, педагогика, история и т.д. Конечно же, это определяет 
качество получаемого образования и широкий кругозор студентов, 
их отличие от учащихся Исламского университета или медресе, 
где преподаются узкоспециализированные предметы.  

Многие эксперты отмечают, что на сегодняшний день толь-
ко в Исламском университете Бишкека есть какая-то материальная 
база и какие-то кадры, что отличает его от медресе. Например, в 
Исламском университете им. Хазрети Умара преподают в основ-
ном авторитетные ученые-«алымы», получившие образование в 
Бухаре; есть там также ученики авторитетных ученых, получив-
шие образование путем обучения методом «хужра»; есть и выпуск-
ники египетских университетов, таких как «Аль-Азхар» и Каир-



 88 

ский, выпускники Арашанского теологического факультета при 
ОшГУ. 

Но отсутствие светских предметов, старая методика и уста-
ревшие учебные пособия определяют качество получаемого обра-
зования, а также узкий кругозор студентов. Таким образом, из  
поступающих каждый год 30 студентов вуз заканчивают всего 10. 
Например, на теологию на 1 курс принимают 60 студентов, а в 
конце остается 25–30. Высокий процент оттока может также скла-
дываться и по другим причинам. Например, поступают обычно те 
абитуриенты, которые не поступили в другие светские вузы или по 
желанию родителей выбрали религиозное образование. По словам 
же экспертов, многие оставляют учебу уже после 1, 2 или 3-го 
курсов, потому что не видят свое будущее в религиозной сфере.  

Опять же, по мнению экспертов, довольно-таки трудно на-
звать университетом Исламский университет. Можно сказать, что 
он является одним из лучших медресе в Киргизстане. То есть по 
качеству образования Исламский университет и институты ничем 
не отличаются от медресе, их уровень довольно слабый. 

Следующими по качеству предоставляемого образования 
являются исламские институты, хотя материальная база и препо-
давательский состав здесь очень слабы. Многие эксперты вырази-
ли мнение, что они не отвечают современным требованиям, и  
им даже не понятно, на каком основании муфтият предоставил им 
статус института.  

Третьими по качеству предоставляемого образования являют-
ся медресе. В Киргизстане их насчитывается свыше 50. Следует от-
метить, что медресе могут сильно отличаться друг от друга. По-
скольку существуют разного рода медресе – общественные, 
зарегистрированные в муфтияте и медресе (хужра), построенные на 
средства частных лиц, которые являются их собственниками. Отно-
сительно качества образования частных медресе можно сказать, что 
они не подчиняются муфтияту; хозяин сам решает, кто там будет 
преподавать и по какому плану они будут готовить своих алымов. 

Если смотреть территориально, то в Ферганской части Кир-
гизстана лучшими считаются медресе им. Абдыжапара и Мирза-
кинское медресе. В Чуйской области хорошим по качеству препо-
давания и обеспечения считается Даргинское медресе близ 
Бишкека, а также в селе Арашан, где преподают в основном арабы 
(ваххабиты). По словам экспертов, все медресе сегодня существу-
ют на средства, полученные от простых людей и от спонсоров, в 
том числе и от зарубежных. Если сравнивать медресе и институты, 



 89

то в некоторых медресе условия лучше, чем в исламских институ-
тах. Но несмотря на то что в медресе религиозные курсы препода-
ются хорошо, в них используются старые методы преподавания, 
основанные на зазубривании текстов. 

В данном направлении необходимо разрабатывать концеп-
цию по «ступенчатой» модернизации начального среднего религи-
озного образования, где должна меняться не только форма, но и 
содержание исламского образования. Умеренный ислам с совре-
менным видением проблем должен стать конкурентоспособным на 
рынке идей. Основой для этого должны послужить исламские ав-
торитетные источники и самые последние интеллектуальные дос-
тижения философско-правовой исламской мысли.  

Проведение модернизации в области образования должно 
вывести исламское образование в целом на научный и интеллекту-
альный уровень. Такой подход в решении кадровых проблем  
повлияет на образование светско-мусульманской и мусульманской 
интеллигенции с ее последующей интеграцией в общественно-
социальную жизнь страны. Появление же интеллектуальных ис-
ламских кадров нового формата со светской составляющей может 
являться залогом построения гармоничного общества в Киргизста-
не и уменьшить разрыв между светской и религиозной частью об-
щества, который наблюдается в соседних странах Центральной 
Азии. А главное, это позволит снизить степень радикализации в 
мусульманской среде.  

Анализ составляющих этой проблемы показал, что только 
модернизация религиозного образования может изменить религи-
озное мышление среди верующих, повысить уровень толерантно-
сти, осовременить исламское видение в решении социальных и 
духовно-нравственных проблем в обществе в условиях светского 
государства с большинством мусульманского населения. 

В этой связи обращение современных мусульманских ин-
теллектуалов к проблеме модернизации мусульманского общества 
и реформирования исламского образования является вполне объ-
яснимым. Одной из форм интеллектуальных поисков в этой сфере 
является идея «реформирования» не только системы традиционно-
го образования, но и содержания религиозных предметов. Путем 
глубокого анализа и осмысления священных текстов можно будет 
выработать понимание ислама, совместимое с большинством  
современных социальных и политических ценностей через призму 
самих же исламских ценностей, что является осовремениванием 
исламских подходов. 



 90 

Политический ислам можно контролировать при условии, 
что государство признает за религией важную роль регулятора 
общественных отношений и само будет принимать участие в диа-
логе между исламом и государством. Причастность государства к 
развитию религиозной сферы, учет мнения религиозного боль-
шинства в принятии политических решений и широкое привлече-
ние религиозной общины к вопросам государственного строитель-
ства и к проведению дальнейших реформ и преобразований 
является, по нашему мнению, единственно приемлемым выходом 
из сложившейся ситуации. Именно он способен предотвратить 
рост конфликтного потенциала исламского политического движе-
ния в регионе. 

Все это, несомненно, оказывает сильное влияние на мусуль-
манскую общину Киргизстана и подталкивает многих религиоз-
ных и общественных деятелей к изменению своего видения роли 
ислама в политике страны. 

При этом было бы в корне неверным полностью проециро-
вать ситуацию в странах Ближнего и Среднего Востока, а также 
остальных государств Центральной Азии на религиозную среду 
Киргизской Республики. Ситуация в сфере религии в Киргизстане 
отличается по многим параметрам. В их числе можно назвать мно-
гонациональный характер мусульманской общины Киргизстана и 
существование региональных, а также родоплеменных различий в 
наиболее многочисленной ее части, к которой принадлежит ти-
тульный этнос страны.  

«Социальная специфика развития политической культуры  
в Центральной Азии», М., 2009 г., с. 122–152. 

 
 
Людмила Максакова,  
доктор экономических наук  
(Институт макроэкономических и социальных  
исследований Госкомпрогнозстата  
Республики Узбекистан, г. Ташкент) 
ОЦЕНКА ТРУДОВОГО ПОТЕНЦИАЛА  
УЗБЕКИСТАНА С ПОЗИЦИЙ ПЕРСПЕКТИВ  
МИГРАЦИИ  
 
Узбекистан является активным участником международных 

рынков труда. По данным исследований, большинство мигрантов 
республики осуществляют свою трудовую деятельность в преде-



 91

лах СНГ. Этому способствуют постоянный и растущий спрос на 
рабочую силу в принимающих странах, главным образом, в Рос-
сии, относительное отсутствие языковых барьеров, безвизовый 
режим въезда и т.д. В настоящее время увеличиваются миграци-
онные потоки в Казахстан, в основном на строительные и сельско-
хозяйственные работы. 

В последние годы масштабы трудовой миграции растут. 
Глобализация общемировых процессов усиливает открытость 
стран и интеграцию их в мировое сообщество. Она вызывает не 
только движение сырья, капитала, финансовых и материальных 
ресурсов, но и рабочей силы. Активизируется формирование ми-
ровых рынков труда, которое происходит главным образом по-
средством трудовой миграции населения. В современных условиях 
международная трудовая миграция становится неотъемлемой со-
ставной частью мирового рынка труда и мировой экономики. По 
сути дела, трудовая миграция населения, с учетом ее масштабов, в 
настоящее время становится одним из важных сегментов рынка 
труда и в принимающих, и в посылающих странах, создавая спе-
цифический сегмент внешней занятости населения. 

Мировой финансовый кризис оказал немалое воздействие и 
на процессы трудовой миграции населения Узбекистана. В частно-
сти, несколько снизилась миграция в Россию, которая длительное 
время остается основным миграционным партнером республики. 
Об этом свидетельствуют, во-первых, имевший место в 2008 г. не-
который возврат трудовых мигрантов в обычный сезон наиболее 
активной работы, в 2009 г. – некоторое снижение общей численно-
сти трудовых мигрантов, а во-вторых, снижение объемов денеж-
ных переводов (за первый квартал 2009 г., например, на 37%). Од-
нако, по мнению экспертов, сокращение трудовой миграции 
является временным явлением. По данным российских источников 
и оценкам местных экспертов, даже в условиях мирового финан-
сового кризиса трудовая миграция из Узбекистана в целом сохра-
няет свои обычные размеры. 

В республике длительное время сохранялся режим расши-
ренного воспроизводства населения и соответственно этому –  
быстрый рост трудовых ресурсов. По советской методологии, Уз-
бекистан всегда относился к трудоизбыточным регионом и являл-
ся одним из основных источников для планового организованного 
вывоза и перераспределения рабочей силы в стране. И действи-
тельно, ежегодный прирост трудового потенциала был достаточно 
высоким (2–3%), что обеспечивало быстрый рост трудовых ресур-



 92 

сов и в то же время создавало проблемы трудоустройства и обес-
печения занятости населения. Такая ситуация в определенной мере 
сохраняется и до настоящего времени, так как основная масса тру-
довых ресурсов сформировалась в период расширенного воспро-
изводства и быстрого роста населения. По сути дела, прирост чис-
ленности трудовых резервов вплоть до 2008 г. происходил на базе 
высокой рождаемости советского периода. 

На рубеже веков численность трудовых ресурсов республи-
ки возрастала в год на 360–390 тыс. человек (на 3,0–3,1%). В эти 
годы ощущалось особенно большое демографическое давление на 
рынок труда, что в условиях свободы спроса-предложения рабочей 
силы создавало целый ряд проблем обеспечения занятости населе-
ния. Несмотря на достаточно высокий ежегодный прирост рабочих 
мест, напряженность рынка труда сохраняется. Расширение сферы 
занятости происходит главным образом в сфере малого бизнеса и 
индивидуального предпринимательства, которая, как и в других 
странах, характеризуется недостаточной стабильностью рабочих 
мест, что может создавать неустойчивую занятость и потенциаль-
ный риск безработицы. 

В мировой практике предельно-критическим уровнем безра-
ботицы принято считать 10% от экономически активного населе-
ния (Экономическая безопасность, 1998). По расчетам (по методо-
логии МОТ), реальный уровень безработицы в Узбекистане –  
5,3–5,0% (Министерство труда и социальной защиты населения 
Узбекистана, 2007). Это значительно ниже, чем в большинстве го-
сударств на территории СНГ. Однако с учетом быстрого роста тру-
довых ресурсов и огромной массы молодежи, ежегодно попол-
няющей рынок труда, такой уровень безработицы для Узбекистана 
можно считать также достаточно высоким. Проблемы трудоуст-
ройства, особенно в малых городах и сельских районах, создают 
предпосылки для поиска работы за пределами постоянного места 
жительства. 

Кроме того, на формирование потоков трудовой миграции 
большое влияние оказывает относительно низкий уровень оплаты 
труда в ряде отраслей республики. Таким образом, высокий уро-
вень трудообеспеченности и потенциальные угрозы безработицы 
обуславливают намерения людей искать работу и заработки за 
пределами республики. 

Трудовая миграция имеет большое значение для Узбекиста-
на. Она уменьшает демографическое давление на локальные рын-
ки труда, особенно в густонаселенных регионах, и по сути дела 



 93

является альтернативой безработицы. Тысячи людей, выехавших 
на работу в другие страны, в определенной мере сняли напряжен-
ность на рынке труда Узбекистана. Трудовая миграция является 
также важнейшим источником поступления в республику валют-
ных средств. По данным Национального банка Узбекистана, объе-
мы денежных переводов непрерывно возрастают: с 225 млн. долл. 
в 2002 г. до 3 млрд. долл. США в 2008 г. Значительную долю в 
общем объеме переводов занимают денежные поступления от тру-
довых мигрантов. По данным Всемирного банка, ежегодные де-
нежные переводы трудовых мигрантов Узбекистана уже в 2006 г. 
приблизились к 1 млрд. долл. США (Word Economic.., 2006), в 
2009 г., по оценкам экспертов, превысили 2 млрд. Фактически ва-
лютных средств от трудовых мигрантов поступает значительно 
больше, чем зафиксировано в официальных источниках, так как 
параллельно с международными и национальными финансовыми 
системами и банковскими структурами используются неформаль-
ные каналы. В совокупности денежные переводы трудовых мигран-
тов обеспечивают около 10% современного ВВП республики.  

В то же время чрезмерный рост трудовых миграций имеет и 
отрицательные последствия. Рынок труда Узбекистана в результа-
те внешней трудовой миграции утрачивает наиболее мобильное и 
дееспособное население. Несмотря на предпринятые государством 
меры по расширению организованного экспорта рабочей силы, 
значительная часть выходцев из Узбекистана в странах приема 
трудятся на неорганизованной основе и не имеют необходимой 
социальной защиты ни со стороны своего государства, ни со сто-
роны государства приема. 

В этих потоках трудовые мигранты используются в основ-
ном не по своим профессиям и специальностям, утрачивая про-
фессиональные знания и квалификацию, и зачастую безвозвратно. 
Следует учитывать, что трудовая миграция происходит на фоне 
общего миграционного оттока из республики. В совокупности это 
уже сейчас создает проблемы с квалифицированной рабочей си-
лой, которые потенциально могут усилиться в перспективе. Выезд 
из республики большого количества мобильных, квалифицирован-
ных работников создает определенные проблемы для националь-
ного рынка труда: дефицит специалистов, обеспечение квалифи-
цированными кадрами предприятий реального сектора и сферы 
услуг. Не менее сильны негативные социально-демографические 
последствия трудовой миграции – ухудшение здоровья ее участ-
ников, осложнение семейных отношений, недостаточное внимание 



 94 

воспитанию детей. Внешняя трудовая миграция населения ослаб-
ляет национальный рынок труда и в определенной мере способст-
вует ухудшению демографической ситуации в Узбекистане. 

На формирование численности и структуры трудовых ресур-
сов на современном этапе большое влияние оказывает существен-
ное снижение рождаемости, которое происходило в течение 1990-х 
годов и начале нового века. В результате за 1991–2004 гг. общий и 
суммарный коэффициенты рождаемости сократились в 1,7–1,8 раза. 
При этом снижение рождаемости в сельской местности, где раз-
мещено более половины трудовых ресурсов, происходило более 
интенсивно, чем в городах. 

Снижение рождаемости имеет для республики немалые по-
зитивные социально-демографические последствия. Оно способст-
вует улучшению здоровья матери и ребенка. Уменьшается демо-
графическая нагрузка на трудоспособное население. По расчетам, 
за период независимого развития республики общая демографиче-
ская нагрузка снизилась с 1038 до 652 человек в расчете на 1000 
трудоспособных, т.е. на 384 человека нетрудоспособных возрас-
тов. Значительно изменилась возрастная структура населения: 
удельный вес трудоспособных контингентов возрос с 49,1% в 
1991 г. до 60,1% в 2009 г. Одновременно с этим доля детей и под-
ростков в возрасте до 16 лет значительно сократилась: с 43,1% в 
1991 г. до современных 33,0%. 

Демографическое эхо от снижения рождаемости в ближай-
шие годы будет ощущаться в формировании рынка труда в Узбе-
кистане. Уже через 7–8 лет в республике значительно замедлится 
рост трудовых ресурсов и изменятся параметры смены поколений. 
По расчетам, если сейчас соотношение входящих в трудоспособ-
ный возраст и выходящих из него составляет 3,6 : 1, то к 2020 г. 
оно может сократиться до 1,7 : 1, что наглядно свидетельствует о 
замедлении роста трудового потенциала. Это не может не отра-
зиться и на масштабах трудовой миграции. Республика в недале-
ком будущем не будет располагать большими возможностями для 
экспорта рабочей силы. 

Одновременно с этим на процессы внешней трудовой  
миграции будет воздействовать значительное улучшение социаль-
но-экономической ситуации в республике. По мере ускорения эко-
номического роста будет возрастать потребность экономики в при-
влечении новых масс трудоспособного населения. Как показывает 
мировой опыт, аналогичные с Узбекистаном сдвиги в возрастной 
структуре населения открывают своеобразное «демографическое 



 95

окно» экономических возможностей. При наличии меньшего числа 
иждивенцев на население трудоспособного возраста стрáны полу-
чают возможность вкладывать дополнительные инвестиции, кото-
рые могут способствовать ускорению экономического роста и по-
вышению уровня жизни населения. В Узбекистане основными 
предпосылками для этого являются ускорение экономического 
роста, структурные преобразования в экономике, улучшение инве-
стиционного климата, что при значительном снижении темпов 
роста населения может дать эффект. В последние годы экономиче-
ское развитие республики опережает рост населения, ускоренными 
темпами растут ВВП, объемы и душевые показатели производства 
продукции промышленности, сельского хозяйства. Происходящие 
позитивные процессы развития экономики будут сопровождаться 
ростом доходов населения, что объективно должно ослаблять фак-
торы трудовой миграции. 

Таким образом, под воздействием экономических и соци-
ально-демографических факторов, многие из которых имеют дол-
говременное значение, трудовая миграция населения из Узбеки-
стана может заметно сократиться. Современный всплеск трудовой 
миграции населения Узбекистана представляется относительно 
недолговременным явлением, обусловленным спецификой транс-
формационного периода. Примером этого является опыт Италии, 
Турции, Казахстана и других стран, которые еще недавно были 
активными экспортерами рабочей силы на международные рынки 
труда, а затем сами стали принимающими странами. Таким при-
мером изменения ситуации на рынке труда может стать и Узбеки-
стан, для этого имеются достаточно значимые предпосылки. 

В последнее время в научной литературе активно использу-
ется понятие «народосбережение». Видимо, целесообразно ввести 
в научный оборот и термин «трудосбережение», что может быть 
актуальным не только для трудонедостаточных стран, но и для 
тех, которые характеризуются быстрым ростом трудовых ресур-
сов. Важно в условиях нарастания объемов трудовой миграции 
количественно и качественно сберечь свой трудовой потенциал. 
Этим целям может способствовать достижение более эффективно-
го международного сотрудничества. Необходимо расширять орга-
низационно-правовое сотрудничество Узбекистана с Россией и 
другими странами. На современном этапе и посылающим, и при-
нимающим странам целесообразно разрабатывать стратегии пере-
вода трудоустройства граждан за рубежом в цивилизованный про-
цесс. Они могут быть основаны на совершенствовании 



 96 

законодательно-правовой базы и предусматривать выработку но-
вых подходов к организованной трудовой миграции. 

«Миграционный мост между Центральной Азией  
и Россией: Роль мигрантов в модернизации,  
инновационном развитии экономики стран,  
посылающих и принимающих мигрантов»,  

М., 2011 г., с. 337–341.  
 
 
А. Умнов,  
востоковед  
АФГАНИСТАН–ПАКИСТАН: ВЧЕРА И СЕГОДНЯ 
 
Смерть Усамы бен Ладена, безусловно, открывает новые 

перспективы для вывода западного (в основе американского)  
воинского контингента из Афганистана. Ведь этот контингент поя-
вился в Афганистане как прямой результат отказа талибов выдать 
«отца современного террора» – Усаму бен Ладена международно-
му правосудию. Исчезновение первопричины ввода войск естест-
венно создает благоприятные условия для их вывода из Афгани-
стана. Правда, остается еще судьба правительства Хамида Карзая, 
перспективы пребывания у власти которого тесно связаны с пря-
мой военной поддержкой США. 

После свержения в 2001 г. правления исламского движения 
«Талибан», объединявшего 90% территории страны, Афганистан 
вновь фактически распался на несколько полусамостоятельных 
образований. Причины такого положения, казалось, были очевид-
ны. Ведь Афганистан – одно из самых полиэтнических государств 
мира. Этнические амбиции в значительной мере и обусловливают 
его дезинтеграцию. Игравшие прежде ведущую роль пуштуны хо-
тели бы ее возвратить, а таджики, узбеки и хазарейцы, на которых 
преимущественно базируется правительство пуштуна X. Карзая, 
этого не хотят. 

Встает вопрос: как удалось опиравшимся главным образом 
на пуштунов талибам в свое время объединить почти всю страну? 
Конечно, «Талибан» сначала поддерживали Пакистан и США. Но 
это обстоятельство мало что объясняет. Тогдашняя помощь не 
идет ни в какое сравнение с задействованной ныне военной и эко-
номической мощью. Единственное логичное объяснение – вклю-
чение талибами глубинных механизмов государственного строи-
тельства, которое в Средней Азии и на Среднем Востоке 



 97

традиционно базировалось не на разложении и слиянии общин и 
кланов разной этнической принадлежности (как в Европе), а на их 
объединении и сосуществовании. 

Впоследствии под влиянием европейской цивилизации в 
Средней Азии утвердилась государственность на базе отдельных 
этнических групп. Но в Афганистане (как, впрочем, и в Иране)  
осталась прежняя форма власти, когда санкционированные исла-
мом межобщинные и межклановые связи на региональном уровне 
превалировали над межэтническими. В то же время в общенацио-
нальных рамках общины и кланы разной этнической принадлеж-
ности на протяжении истории играли в государственном строи-
тельстве, как правило, разную роль: пуштунские и узбекские – 
ведущую, таджикские и хазарейские – ведомую. Дело в том, что 
таджики и хазарейцы сформировались как оседлые народы, пуш-
туны и узбеки – как оседло-кочевые. Отсюда локальная ориента-
ция одних и гораздо более дисперсная – других. Хазарейцы, скон-
центрированные в слабо связанном с другими частями страны 
районе, принимали пассивное участие в государственном строи-
тельстве. Пуштуны, узбеки и таджики, напротив, были очень ак-
тивны. 

С XVI в. самой сильной формой местной межэтнической го-
сударственности выступала узбекско-таджикская. Однако, пре-
вращаясь в оседлый народ быстрее, чем пуштуны, узбеки потеряли 
прежнюю мобильность. И в XVIII столетии место лидера перешло 
к пуштуно-таджикской государственности. Завоевание Россией в 
XIX в. Средней Азии (где уже в советское время возникли Узбеки-
стан и Таджикистан), «отрезав» афганских узбеков от среднеазиат-
ских, укрепило ведущую роль пуштунов. Одновременно, правда, 
происходило утверждение Великобритании на территории буду-
щего Пакистана, что разделило и пуштунов. Но в Афганистане, 
именно тогда обретшем нынешние границы, пуштунов осталось 
все же гораздо больше, чем узбеков. В результате пуштуно-
таджикская государственность полностью выдавила узбекско-
таджикскую. 

В ХХ столетии практика подтвердила жизненную необходи-
мость для страны ведущей роли пуштунов. Когда дважды (1929, 
1992–1996) верховная власть оказывалась в руках таджиков, Аф-
ганистан фактически распадался. В результате созданный не же-
лающими подчиняться талибам непуштунскими силами Северный 
альянс изначально был крайне непрочен. 



 98 

Сегодня во главе Афганистана стоит пуштун Хамид Карзай. 
Опираясь на прямое иностранное военное присутствие, он пытает-
ся воссоздать альтернативную талибам государственность, кото-
рая, противостоя экстремизму, опиралась бы на собственные силы 
и объединяла страну. В то же время, видимо, понимая, что афган-
ская проблема не имеет военного решения, Карзай постоянно 
предлагает талибам сесть за стол переговоров. Хотя до сих пор 
подобные призывы успеха не имели, в ближайшем будущем для 
них открываются более благоприятные, чем прежде, перспективы. 
Ведь объявленные сроки вывода иностранных войск, как кажется, 
снимают со стороны талибов главное препятствие для таких пере-
говоров. Другое дело, вывод войск не связан с ликвидацией аме-
риканских военных баз, которые США предполагают оставить в 
Афганистане на долговременной основе. 

Пытаясь навести мосты с талибами, Карзай весьма ревниво 
относится к аналогичным попыткам со стороны США. И это не-
удивительно. Ведь требуя от талибов размежеваться с междуна-
родными террористами, Вашингтон может, как представляется, 
пожертвовать интересами правительства самого Карзая. И здесь 
Карзай может опереться на Пакистан, который имеет немалые 
ставки во внутриафганской борьбе. 

Возникший в свое время из населенных мусульманами  
районов Британской Индии, Пакистан до сих пор остается одним 
из самых хрупких государств мира. Не случайно в начале 1970-х 
годов Пакистан уже разваливался. Тогда на месте его бывшей Вос-
точной провинции возникло новое государство – Бангладеш. От-
ношения между оставшимися в составе Пакистана численно и по-
литически преобладающими пенджабцами, с одной стороны, и 
сикхами, пуштунами и белуджами – с другой, всегда были дале-
кими от идиллии. Особенно остро при этом стоял пуштунский во-
прос. Расселенные в районах, граничащих с Афганистаном, паки-
станские пуштуны постоянно требовали предоставления себе 
широкой автономии. Причем отказ властей пойти им навстречу 
неоднократно приводил к вспышкам борьбы за независимый Пуш-
тунистан. 

В своем противоборстве с Исламабадом пакистанские пуш-
туны всегда опирались на Кабул, который никогда не признавал 
законность афгано-пакистанской границы, возникшей как преем-
ница рубежа между Афганистаном и Британской Индией, некогда 
разделившего всех пуштунов на две примерно равные части.  
После ухода англичан с субконтинента Кабул заявил, что Паки-



 99

стан не является преемником Британской Индии, а новое государ-
ство как таковое должно предоставить оказавшимся в его составе 
пуштунам право на самоопределение. Пока же такое право (путем 
референдума) предоставлено не будет, Афганистан отказался при-
знавать границу с Пакистаном. 

Обусловленная стремлением продемонстрировать свой 
«подлинно пуштунский» характер – прежде всего собственным 
пуштунам, такая позиция Кабула создавала немало проблем для 
Исламабада. Причем для него было опасно как сильное правитель-
ство в Афганистане с пуштунским стержнем, так и слабое прави-
тельство, не способное обеспечить единство страны. Именно  
таким было опиравшееся главным образом на непуштунов прави-
тельство моджахедов, образовавшееся после свержения в 1992 г. 
Наджибуллы. И именно таким является нынешнее правительство 
Карзая: он сам, будучи пуштуном, опирается преимущественно на 
таджиков и узбеков. Из них в основном формируются регулярная 
армия и полиция. 

Дезинтеграция Афганистана чревата стихийным воссоеди-
нением пуштунов через афгано-пакистанскую границу, что может 
серьезно нарушить этнический баланс внутри Пакистана. Именно 
это и стало происходить во времена правления моджахедов, когда 
оказавшиеся после коммунистического переворота в Кабуле и 
особенно ввода советских войск в Афганистан на пакистанской 
территории миллионы пуштунских беженцев не пожелали возвра-
титься к себе на родину.  

Отсюда понятна первоначальная заинтересованность Исла-
мабада в «Талибане». Стимулировав возникновение этого религи-
озно-политического движения, Пакистан рассчитывал восстано-
вить твердую пуштунскую власть на юге Афганистана, где 
численно доминируют пуштуны. Тем самым были бы созданы ус-
ловия для возвращения беженцев. В то же время контроль непуш-
тунов над Кабулом предотвращал бы обострение пуштунского  
вопроса на межгосударственном уровне. Поэтому после утвержде-
ния талибов на юге Афганистана Исламабад стал подталкивать их 
к компромиссу с властями в Кабуле. Однако «Талибан» поломал 
планы Пакистана, распространив свою власть не только на юг, но 
также и на север Афганистана. В конце концов под их контролем 
оказалось и сердце страны – Кабул. Единственной частью страны, 
продолжавшей сопротивление талибам, оставался примыкающий к 
границе с Таджикистаном горный район Панджшера.  



 100 

Перед Пакистаном вновь замаячил призрак сильной пуштун-
ской власти в Афганистане, чреватый обострением пуштунского 
вопроса уже и на межгосударственном уровне. Свержение режима 
талибов отбросило эту угрозу, но не ликвидировало корни пуш-
тунской проблемы. По существу Пакистан стоит перед ситуацией 
и угрозами, напоминающими раздел Афганистана между талибами 
и моджахедами. Поэтому он очень заинтересован в примирении 
между нынешним правительством в Кабуле и «Талибаном», и на 
эту заинтересованность Пакистана может опереться Карзай. 

«Север–Юг–Россия, 2011»,  
М., 2012 г., с. 61–64.  

 
 
Максим Братерский,  
востоковед (ГУ ВШЭ) 
ИРАНСКИЙ КРИЗИС РАЗРЕШИТСЯ В СИРИИ? 
 
Новости из Ирана и связанные с Ираном переговоры, объяв-

ления о санкциях, внешнеполитические заявления, рассуждения 
экспертов – уже многие годы занимают первые полосы газет и ин-
тернет-изданий. Двигается ли Иран к созданию ядерной бомбы? 
Откажется ли он от своих ядерных амбиций под давлением санк-
ций? Будет ли нанесен удар против его ядерных объектов и чем 
кончится противостояние между Ираном и доброй половиной ми-
ра – вот вопросы, которыми все чаще задаются политики, экспер-
ты и общественность многих стран. 

Иран в нынешнем его виде, с проводимой им внешней поли-
тикой и внушающей обоснованные опасения программой обога-
щения урана, представляется многим не только неудобным, но и 
опасным. В чем именно состоит неудобство и опасность иранской 
политики, вызывающей столь широкое осуждение и противодей-
ствие, – только ли в реальной или воображаемой перспективе по-
лучения Ираном ядерного оружия? Или, другими словами, какой 
Иран не будет вызывать отторжения, подозрительности и опасе-
ний? Как ни странно, формальный ответ «безъядерный» к этому 
вопросу не подходит. Более того, для разных стран ответ на этот 
вопрос будет тоже разным. 

Анализируя иранскую внешнюю и внутреннюю политику с 
точки зрения интересов Запада, стоит обратить внимание на тот 
факт, что само по себе наличие ядерного оружия у той или иной 
страны не обязательно становится непреодолимым препятствием к 



 101

налаживанию конструктивных отношений между этой страной и 
западным миром. Ядерное оружие есть у Израиля – и это не меша-
ет западным странам чувствовать себя вполне комфортно во взаи-
моотношениях с этой страной. Ядерное оружие есть у Индии – и 
после короткого периода охлаждения связи Запада с этой страной 
были быстро восстановлены в полном объеме. Ядерное оружие 
есть у Пакистана – и хотя отношения между западными странами 
и Пакистаном в данный момент безоблачными не назовешь, в ос-
нове разногласий между ними лежат не пакистанские ядерные 
бомбы, а другие вещи. Можно предположить, что и в случае Ирана 
корни противостояния лежат не только в его ядерной программе, 
но и в чем-то другом. 

Вспомним Иран, каким он был до революции 1979 г. Во гла-
ве государства стоял просвещенный монарх, который планомерно 
занимался экономической и социальной модернизацией (вестерни-
зацией) страны. Иран не отказывался от своего суверенитета, но в 
своей внешней политике следовал неким сформулированным  
Соединенными Штатами и Западом правилам игры. Во времена 
«холодной войны» эти правила игры были довольно простыми, но, 
кроме противостояния Советскому Союзу, они также включали 
такие элементы, как поддержание региональной стабильности, не-
вмешательство во внутренние дела своих соседей по региону, уве-
личение своей значимости и международного влияния эволюци-
онным способом: развитием национальной экономики, участием в 
мировой торговле, постепенным строительством вооруженных 
сил. Тот Иран тоже имел свои внешнеполитические цели и амби-
ции, но они не выходили за приемлемые в то время рамки и не 
принимали такие формы, как войны с соседями, поддержка ино-
странных боевиков и усилия по срыву мирного процесса в регионе. 

Самое главное, суверенитет (можно спорить о том, обладал 
ли им Иран в полной мере или нет) не интерпретировался Ираном 
как императив к изменению порядка вещей, устоявшегося в регио-
не. Иран спокойно сосуществовал с Израилем и активно с ним  
сотрудничал. Иран не вмешивался в арабо-израильский конфликт, 
по крайней мере, не пытался всеми способами ставить палки в ко-
леса так называемому «ближневосточному мирному процессу». 
Наконец, Иран в основном занимался своими внутренними делами 
и открыто не вмешивался в дела соседей путем поддержки воени-
зированных группировок или шиитских общин. Иран понимал и 
принимал установленные правила игры и не пытался их нарушить. 
Именно в те годы Иран начал свою национальную ядерную  



 102 

программу, что произошло при прямой поддержке американцев – 
и Соединенные Штаты отнюдь не пугались возможной перспекти-
вы (хотя тогда она почти не просматривалась) ядерной эволюции 
рационального, соблюдающего правила игры Ирана. 

Сегодняшнее отторжение Западом Ирана вызвано не столько 
его ядерной программой, сколько связкой этой программы с агрес-
сивной неконструктивной внешней политикой этой страны, кото-
рая, в свою очередь, генерируется специфическим политическим 
режимом. 

Иранский режим – это режим-революционер, режим, не при-
знающий существующие правила, режим, вынужденный искать 
себе внешнего врага – поэтому новым врагом был назначен Изра-
иль, но и старые враги – арабы – тоже никуда не исчезли. Это ре-
жим, который, с точки зрения западного человека, часто действует 
иррационально, который не разделяет европейские гуманитарные 
и политические ценности и ищет самоутверждения не на приемле-
мом для Запада поле, а в попытках силой расширить свое влияние. 
В такой оценке политики иранского режима, конечно, видно опре-
деленное лицемерие – но поскольку правила игры мировой поли-
тики пока еще пишутся Западом, то Иран, очевидно, в них не  
вписывается. 

Если представить себе Иран, разделяющий западные ценно-
сти и не стремящийся изменить сложившуюся политическую кар-
тину региона – то можно предположить, что и его ядерная про-
грамма воспринималась бы Соединенными Штатами и Европой с 
меньшими опасениями. Что стало бы индикатором подобной пере-
стройки внешней политики Ирана? В первую очередь – отказ от 
конфронтации с Израилем, включая отказ от поддержки «Хезбол-
лы» и ХАМАС, во вторую – отказ от вмешательства во внутренние 
дела Ливана и Ирака, и только в третью – отказ от ядерной  
программы. Коренная проблема, с этой точки зрения, состоит в 
невозможности отказа Ирана от подобной политики без изменения 
характера своего политического режима. Запад устроил бы любой 
режим в Иране, от демократического до авторитарного, при усло-
вии, что этот режим не будет основан на идеях противостояния 
сложившемуся статус-кво. И наоборот, пока у власти в стране сто-
ит мусульманское духовенство, президент-ультранационалист и 
спецслужбы, перспектива попадания ядерного оружия к ним в ру-
ки будет абсолютно неприемлема для гарантов стабильности  
современной международной системы. 



 103

С точки зрения Запада, Иран раскачивает лодку мировой и 
региональной политической системы. Если бы тот отказался от 
этого главного стержня своей политики, то на его местные регио-
нальные амбиции, за исключением вопроса с Израилем, конечно, 
можно было бы смотреть сквозь пальцы, а то и использовать для 
игры на противоречиях между странами региона. 

 
Какой Иран устроил бы стран –  
соседей по региону? 

Короткий ответ на этот вопрос: лучше никакой, – но по-
скольку это невозможно – слабый и замкнутый в своих границах. 
Конечно, такое обобщение будет большим упрощением: соседей у 
Ирана много, и у каждого из них интересы в отношении Ирана в 
чем-то различаются. Суннитским государствам хотелось бы, что-
бы Иран не имел возможностей и намерений воздействовать на их 
внутреннюю жизнь через шиитские общины. Саудовской Аравии 
хотелось бы, чтобы Иран отказался от борьбы за звание исламско-
го лидера региона и региональной державы Персидского залива. 
Ираку хотелось бы получить спорные нефтеносные территории в 
устье реки Шатт-Эль Араб и, кроме того, вернуть себе место ду-
ховного центра мирового шиизма. Объединенным Арабским Эми-
ратам хотелось бы получить спорные острова в Персидском зали-
ве, оккупируемые, по их мнению, Ираном. Исламистским 
режимам, стремительно приходящим к власти во многих странах 
Арабского Востока, хотелось бы, чтобы главными радетелями за 
дело ислама считались они, а не Иран. Израилю хотелось бы, что-
бы Иран прекратил свои нападки на эту страну и отозвал свою 
поддержку «арабским террористам», атакующим Израиль. Непо-
средственным соседям Ирана на юге хотелось бы окончательно 
переименовать Персидский залив в Арабский и не видеть персид-
ский флаг как можно дольше. Турции хотелось бы стать новым 
идеологом развития исламского мира, сочетающего исламские и 
светские ценности. Иран и этому мешает, так как для многих на 
«арабской улице» является скорее ярким и привлекательным при-
мером того, как исламскому миру следует выходить из состояния 
охватившего его застоя. 

Общий знаменатель политики стран – соседей Ирана, за  
исключением асадовской алавитской Сирии, – ослабить Иран. Для 
крупных региональных держав сдерживание Ирана – это вопрос 
борьбы за лидерство в регионе, в арабском мире, в исламском ми-



 104 

ре. Для мелких стран региона сдерживание Ирана – это вопрос са-
мосохранения и самообороны. Для Израиля сдерживание и разо-
ружение нынешнего Ирана – это вопрос выживания. 

До недавней поры, в условиях некоторого оцепенения, охва-
тившего арабский мир в последние 30 лет, мечты ослабить Иран в 
основном оставались мечтами. Тысячелетний конфликт между 
персами и арабами находился в патовой ситуации, глобальные иг-
роки, прежде всего Соединенные Штаты, напрямую в конфликт не 
вмешивались. Они не очень хотят вмешиваться и сейчас, но ситуа-
ция в регионе стала стремительно меняться. Во-первых, иранский 
режим сохранился неизменным и при этом стал энергично дви-
гаться к ситуации технической готовности к производству ядерно-
го оружия. Никто не знает, планирует ли Иран непосредственное 
создание бомбы, но, во-первых, это не исключено, а во-вторых, – в 
тот момент, когда Иран окажется «без пяти минут от бомбы», он 
станет практически неуязвимым для силового давления. США в 
такой ситуации все яснее понимают, что время для принятия ре-
шения уходит и если что-то в отношении Ирана и делать, то сей-
час – иначе будет поздно. Израиль находится в другой ситуации – 
он вообще не может позволить себе риска превращения Ирана в 
ядерную державу, так как на кону стоит само существование Из-
раиля. 

Другим фактором, обострившим иранский узел, стала цепь 
революций в арабском мире, которая докатилась до единственного 
союзника Ирана – Сирии. 

 
Битва за Иран идет в Сирии 

Вмешательство региональных и внешних игроков во внут-
ренний конфликт в Сирии можно рассматривать с разных точек 
зрения, но ясно одно: атака идет не только на правящий режим  
одной из основных арабских держав, но и на Иран. Задачи внеш-
него вмешательства в этот конфликт не ограничиваются измене-
нием роли Сирии в регионе. Падение режима Асада будет также 
означать резкое снижение возможностей иранской внешней поли-
тики по всем направлениям: Иран лишится инфраструктуры, необ-
ходимой для поддержки ХАМАС и «Хезболлы», а его флот и  
вооруженные силы останутся один на один с потенциальными 
противниками. 

Сирия сама является важнейшим игроком в регионе, много-
населенной и мощной в военном отношении региональной держа-



 105

вой, претендующей на лидерство и защищающей свое право на 
него, прежде всего, достаточно жесткой позицией в отношении 
арабо-израильского мирного процесса и неприятием американско-
го вмешательства в дела региона.  

Нынешняя Сирия на протяжении десятилетий мешала мно-
гим: мешала Израилю, мешала Соединенным Штатам, мешала 
Саудовской Аравии. В прошлом году волна переворотов и рево-
люций в арабском мире добралась и до Сирии. Неудивительно, что 
в начавшемся в Сирии внутреннем противостоянии многие игроки 
в регионе увидели исторический шанс решить наболевшие про-
блемы своих взаимоотношений с этой «неудобной» страной. 

В сирийском кризисе переплелись интересы многих держав, 
как местных, так и внешних. Исход борьбы за Сирию способен 
кардинально изменить политический расклад на Ближнем Востоке, 
но очевидно, что итог этой борьбы во многом определит и ситуа-
цию с Ираном. Либо Сирия останется единственным идеологиче-
ским и военным союзником Ирана, дающим ему географический 
выход к арабо-израильскому конфликту, либо Сирия станет дру-
гой, а Иран останется в изоляции. Нынешняя поддержка Сирией 
политики и амбиций Ирана носит во многом политико-
идеологический характер и не основывается на серьезной куль-
турной, экономической или религиозной общности (лидер иран-
ской революции в свое время признал правящих сегодня в Сирии 
алавитов шиитами, но такое определение далеко не бесспорно).  

При смене в Сирии правящего режима изменятся и внешне-
политические приоритеты страны, а с приходом к власти суннит-
ского большинства с большей степенью вероятности исчезнет и 
религиозная основа сирийско-иранской дружбы. Конечно, страны – 
участницы сирийского противостояния фокусируют свое внима-
ние, прежде всего, на собственно сирийской ситуации, однако оче-
видно, что иранская перспектива развития событий также никем 
не упускается из виду. В сирийском конфликте наиболее активное 
участие принимают США и их союзники Франция и Великобрита-
ния, а также Турция, Саудовская Аравия и Катар. Существенные 
интересы в этой стране имеют также Россия, КНР и Индия. 

Интересы США и союзников в отношении будущего Сирии 
отличаются от их интересов в Ливии, где важным фактором при 
принятии решений была ливийская нефть. Непосредственных эко-
номических интересов у западных держав в Сирии нет, их интерес 
состоит в устранении деструктивного, с их точки зрения, сирий-
ского режима, который мешает арабо-израильскому урегулирова-



 106 

нию, поддерживает Иран и противостоит любым начинаниям 
США и Запада в целом в регионе. Интерес Запада состоит в устра-
нении несистемных «бунтарей» из региональной политической 
системы и замене их на акторов, которые будут играть «по прави-
лам». Интерес этот силен, но трезвомыслящие западные политики 
также понимают и опасность возможной радикализации будущей 
Сирии за счет прихода к власти исламистских сил, поэтому непо-
средственную роль в попытках формирования будущего страны 
они «уступили» местным игрокам: Турции и Саудовской Аравии.  

Турция, возглавляемая умеренно исламским правительством 
Эрдогана, в последние годы всерьез заявила о своих региональных 
амбициях. Турция демонстративно порвала с Израилем, заняла 
независимую от Запада и НАТО позицию по многим вопросам 
(например, отказалась присоединиться к нефтяным санкциям про-
тив Ирана, отказалась предоставлять свои аэродромы для израиль-
ских самолетов в случае нанесения удара по Ирану) и активно 
включилась в попытки урегулирования многих конфликтов в Сре-
диземноморье и на Кавказе. Турции есть, что предъявить арабским 
народам: современная экономика, растущее богатство и военная 
сила, уникальная для исламской цивилизации модель динамичного 
социального и экономического развития. Асадовская Сирия оста-
валась для Турции главным политическим конкурентом (да и тер-
риториальные претензии к этой стране есть), и сегодня Турция 
энергично работает на дело изменения сирийского режима и при-
хода к власти суннитов. Любопытно отметить, что антииранской 
кампании при этом Турция не ведет, пытаясь, видимо, получить в 
партнеры ослабленный, но дружественный Иран. Видимо, в Стам-
буле думают о воссоздании на новой основе некоей Великой Пор-
ты, но ограничивают свои интересы Средиземноморьем, не  
пытаясь вмешиваться в дела Персидского залива.  

Невиданную прежде внешнеполитическую активность, на-
чиная с событий в Ливии, проявляют Саудовская Аравия и Катар. 
Они финансируют и вооружают оппозицию, а Саудовская Аравия 
перед этим провела, по сути, вооруженную интервенцию в Бах-
рейн и предотвратила падение султанского режима в этой стране. 
Саудовская Аравия пытается воспользоваться случаем и избавить-
ся от сирийского светского режима, препятствующего расшире-
нию саудовского влияния в арабском мире. Решая первую задачу, 
она также продвигает к власти в Сирии исламские фундаменталист-
ские силы, которые должны будут с большим вниманием прислу-
шиваться к интересам Эр-Рияда. 



 107

И, наконец, картина участников сирийского конфликта бу-
дет неполной без упоминания роли России, КНР и Индии. Все три 
страны не заинтересованы в смене режима в Сирии и в ее переходе 
под влияние Турции, или Саудовской Аравии, или США. Данные 
государства заинтересованы в сохранении самостоятельной Сирии 
и пытаются ограничить иностранное вмешательство в этот  
конфликт. 

Резоны такой политики у трех стран БРИКС и схожие, и не-
много разные. Для России падение режима Асада, возможно, будет 
означать начало ее окончательного ухода с Ближнего Востока и 
завершение процесса сжатия статуса России с глобального до 
уровня региональной державы. КНР видит в Сирии некие перспек-
тивные возможности для проведения своей будущей политики, а 
также противодействует ослаблению Ирана – одного из основных 
объектов китайских инвестиций в энергетику и важного постав-
щика энергии для КНР. Индия не приветствует возможную пер-
спективу укрепления единства в исламском мире, будь это при ве-
дущей роли Саудовской Аравии или Турции, так как косвенно 
такое развитие событий может отразиться на ее сложных взаимо-
отношениях с Пакистаном. Кроме того, в меру своих сил она под-
держивает самостоятельность Ирана – важного нынешнего и бу-
дущего источника импорта нефти и газа. 

Наиболее явным образом свою линию проводят Россия и 
КНР, которые неоднократно блокировали резолюции Совбеза 
ООН, односторонне направленные против нынешнего сирийского 
режима, и поддержали более сбалансированную повестку спец-
представителя ООН К. Аннана. Вместе с тем серьезных ресурсов 
на этот конфликт ни Россия, ни КНР не выделяют: Россия к этому 
уже не готова, а КНР еще не готова. В итоге, Россия и КНР смогли 
на какое-то время предотвратить перспективу прямого иностран-
ного вмешательства по образцу Ливии и сформировать шанс для 
поиска компромисса между правящим режимом и оппозицией, но 
итоговое разрешение сирийского конфликта они не предопредели-
ли. Турция и Саудовская Аравия бросают на разрешение конфлик-
та в Сирии нужным для себя образом гораздо больше сил и 
средств, а Соединенные Штаты со своими союзниками по НАТО 
достаточно эффективно действуют как дипломатически, так и в 
сфере формирования международного общественного мнения, че-
го у России и КНР не получается. Шанс на то, что самостоятель-
ный политический режим Сирии трансформируется, но в какой-то 
форме сохранится, тоже пока остается: государственная конструк-



 108 

ция Сирии оказалась намного крепче, чем хотелось бы сирийским 
революционерам и «друзьям Сирии». 

Наряду с развитием событий в Сирии, на расширенном 
Ближнем Востоке развертываются и другие процессы, связанные с 
Ираном. Пресса достаточно подробно освещает разнообразные 
утечки информации из израильских и американских источников, 
связанные с планированием ударов израильских ВВС по иранским 
ядерным объектам, поиском Израилем пунктов дозаправки для 
своих самолетов на Кавказе, проигрыванием на компьютерах сце-
нариев военных действий против Ирана. Стоит обратить внимание 
еще на один момент: американская стратегия выхода из Афгани-
стана, объявленная президентом Обамой, предусматривает сохра-
нение за Соединенными Штатами в Афганистане нескольких 
крупных военных баз и значительного военного персонала. По-
нятно, что эти базы могут быть задействованы в разных проектах, 
но иранский среди них выглядит наиболее очевидным. 

Видно, что давление на Иран нарастает со всех направлений. 
Ни Израиль, ни Соединенные Штаты, судя по всему, пока не при-
няли окончательного решения по поводу своих дальнейших шагов 
в отношении Ирана. На сегодняшний день против Ирана задейст-
вован практически весь невоенный арсенал внешней политики 
США: действуют нефтяные и финансовые санкции, а на единст-
венного союзника Ирана идет скоординированная атака. Позиции 
президента Ахмадинежада внутри страны также выглядят менее 
уверенными, чем раньше. 

Существует высокая вероятность того, что иранский кризис 
разрешится уже сейчас, без прямого вмешательства израильтян и 
американцев. Итог сирийских событий, вероятно, даст нам понять, 
как события будут развиваться дальше. 

«Вестник аналитики», М., 2012 г., № 2, с. 66–72.  
 
 
Дина Малышева,  
доктор политических наук (ИМЭМО РАН) 
НОВАЯ БЛИЖНЕВОСТОЧНАЯ СТРАТЕГИЯ ТУРЦИИ 
 
На протяжении нескольких последних лет и вплоть до  

наступления «арабской весны» внешняя политика Турции базиро-
валась на концепции «стратегической глубины», разработанной 
профессором политологии крупнейшего учебного заведения Тур-
ции – университета Мармары Ахметом Давутоглу, ставшим в 



 109

2009 г. министром иностранных дел республики. Базовым в кон-
цепции Давутоглу был принцип «ноль проблем с соседями», по-
зволивший за короткое время создать вокруг Турции зону ста-
бильности и безопасности. Воплощенный в жизнь руководством 
правящей Партии справедливости и развития (ПСР), этот принцип 
облегчил Турции разрешение или же сведение к минимуму многих 
проблем, десятилетиями омрачавших отношения Турции с Сирией, 
Ираном, Ираком, позволил развить на новой основе экономиче-
ские и политические связи Турции с другими странами Ближнего 
Востока. 

В 2011 г. этот регион начали сотрясать политические бури, и 
руководство ПСР взяло на вооружение иную стратегию, которая, 
как это казалось премьер-министру Турции и лидеру ПСР Реджепу 
Тайипу Эрдогану, больше соответствовала новым ближневосточ-
ным реалиям и изменившимся политическим приоритетам респуб-
лики. Их Эрдоган сформулировал после победы ПСР на парла-
ментских выборах 12 июня 2011 г., когда он заговорил о планах 
превращения Турции в президентскую республику и интегрирова-
нии в ее политическую систему с включением в нее – пока еще не 
ясно, в какой степени, – исламских социальных и политических 
институтов и норм. 

Значительный сдвиг произошел и во внешней политике. Ту-
рецкое руководство солидаризировалось с евро-атлантическими 
странами касательно порожденных «арабской весной» перемен на 
Ближнем Востоке и в Северной Африке. ПСР установила тесные 
контакты с «умеренными исламистами» (в частности, с египет-
скими «Братьями-мусульманами») еще до событий начала 2011 г. 
Участвовало турецкое правительство и в спонсировании ливий-
ских и сирийских оппозиционеров. Это означало, что Турция от-
межевалась от своих прежних партнеров в лице правящих элит 
региона. Делалось все это, насколько можно понять, главным об-
разом во имя повышения статуса Турции на мировой арене и 
удовлетворения возросших амбиций ее лидеров. 

Симптоматично, что Эрдоган раньше Обамы призвал Муба-
рака покинуть пост президента и предоставил территорию Турции 
для формирования египетских, а позднее ливийских и сирийских 
оппозиционных группировок. При этом, что примечательно, Тур-
ция никак не отреагировала на жестокое подавление антиправи-
тельственных выступлений в Бахрейне весной 2011 г., что уклады-
валось в ее новую политическую стратегию: теперь Турция вместе 
с Саудовской Аравией и Катаром принимала участие в экспери-



 110 

менте с приводом к власти в арабских странах партий «умеренных 
исламистов», которых в прошлом старательно выдавливали на 
обочину политической жизни авторитарные, но прозападные ре-
жимы в Тунисе и Египте. 

Что касается позиции Турции в ливийских событиях, то пер-
воначально она отличалась сдержанностью. Это объяснялось уча-
стием турецких компаний в инвестиционных проектах в Ливии, а 
также и тем, что эта североафриканская страна, где на разных  
объектах трудилось свыше 30 тыс. турок, загружала Турцию ог-
ромным объемом строительных работ. Потому-то Турция не спе-
шила признавать ливийских повстанцев в их противостоянии с 
режимом Каддафи, которому даже предлагала свое посредничест-
во, а в марте 2011 г. Анкара выступила с критикой НАТО за ее 
вмешательство в ливийский конфликт.  

Но по мере того, как все большее число стран (рассчиты-
вавших, в числе прочего, и на заключение в Ливии «после Кадда-
фи» новых бизнес-контрактов) признавало антиправительственных 
повстанцев, а союзники по НАТО множили здесь свои воздушные 
операции, Турция резко сменила курс. Уже 24 марта 2011 г. пар-
ламент республики одобрил участие ее армии в военной операции 
НАТО в Ливии. В июле 2011 г. Анкара признала законность Пере-
ходного национального совета (ПНС) Ливийской республики и 
выделила ему помощь в размере 300 млн. долл. После взятия про-
тивниками Каддафи 22 августа 2011 г. Триполи делегация Турции 
во главе с ее министром иностранных дел первой прилетела в «ос-
вобожденный» город. А 16 сентября в Триполи для переговоров с 
новыми ливийскими властями прибыл Эрдоган. Это произошло на 
следующий день после визита в ливийскую столицу лидеров 
Франции и Великобритании и в то время, когда еще продолжалась 
осада отрядами ПНС родного города Каддафи – Сирта. 

Помимо Ливии Эрдоган посетил тогда же Тунис и Египет.  
В этой поездке по арабским странам турецкого премьера сопрово-
ждала внушительная делегация из 200 бизнесменов, что указывало 
на главную цель визита – расширение экономических связей и 
подписание контрактов в таких областях, как добыча и поставки 
нефти, телекоммуникации, транспорт, услуги, образование и т.д. 

На поездку Эрдогана положительно отреагировали турецкая 
и арабская «улицы», а сам председатель правительства удостоился 
похвалы американского президента. «Премьер-министр Эрдоган 
продемонстрировал свое лидерство в решении целого ряда вопро-
сов и по продвижению демократии», – подчеркнул Б. Обама. Не 



 111

удивительно, что 14 сентября 2011 г. Турция подписала с США 
меморандум о размещении на территории Турции ПРО НАТО, что 
объективно было направлено против Ирана, нефть которого почти 
на 40% обеспечивала экономику Турции. Не встретили в Турции 
особых возражений и решения наложить экономические санкции 
на Иран. 

А ведь еще в 2010 г. Турция выступала в роли посредника в 
процессе налаживания диалога Ирана с Западом. В мае 2010 г. бы-
ло достигнуто соглашение между Турцией, Ираном и Бразилией, 
которое предполагало обмен на турецкой территории иранского 
низкообогащенного урана на высокообогащенный уран, произве-
денный в других странах. Хотя это соглашение так и не было реа-
лизовано, сам факт посреднических усилий Турции заметно под-
нял международный престиж ее дипломатии. 

Развивалось ирано-турецкое сотрудничество и в экономиче-
ской сфере. В ходе исторического визита в Иран 13–16 февраля 
2011 г. президента Турции Абдуллы Гюля – первого за истекшие 
20 лет официального визита в Иран турецкого руководителя тако-
го уровня – были подписаны важные торгово-экономические  
соглашения и договоры в сфере экологии, туризма, транспорта, 
культуры. Были достигнуты договоренности относительно путей 
урегулирования ситуации вокруг иранской ядерной программы. 

Вступив на путь создания напряженности во взаимоотноше-
ниях с Тегераном, Анкара пожертвовала и своей посреднической 
миссией, и многими экономическими интересами, которые едва ли 
будут компенсированы после разрыва отношений с Ираном новы-
ми турецкими партнерами, являющимися стратегическими сопер-
никами Ирана, – Саудовской Аравией и Катаром. С ними турецкое 
руководство завязало тесные контакты в ходе совместных опера-
ций в Ливии и Сирии, причем в отношениях с последней во внеш-
ней политике Турции также произошли серьезные метаморфозы. 

Начиная с 1998 г. Турция нормализует отношения с Сирией, 
и сам Эрдоган делает немало для выхода Сирии из международной 
изоляции. С того времени обе страны запустили несколько инте-
грационных проектов, нацеленных на стимулирование двусторон-
ней торговли и технико-экономического сотрудничества, сняли 
визовые ограничения, проводили совместные военные учения. Ту-
рецко-сирийским контактам благоприятствовало и то, что в мае 
2010 г. Турция окончательно испортила отношения с Израилем  
из-за инцидента с «Флотилией свободы», попытавшейся прорвать 
израильскую блокаду сектора Газа. 



 112 

Но все изменилось после того, как в Сирии возникло анти-
правительственное движение. Первая массовая демонстрация 
прошла там 26 января 2011 г.; с 15 марта начались акции протеста, 
переросшие затем в полномасштабный конфликт. Основной целью 
протестных выступлений и вооруженной борьбы оппозиции стала 
отставка президента Башара Асада и свержение его правительства. 

Если при развитии ливийского кризиса инициатива действий 
в отношении оппозиции больше принадлежала Франции, то в слу-
чае с сирийским кризисом эту роль попыталась взять на себя Тур-
ция, занявшая сторону оппозиции и выступившая с призывами к 
Башару Асаду уйти в отставку. Подобный поворот в политике 
Турции можно было бы объяснить курдской проблемой, традици-
онно бывшей камнем преткновения в сирийско-турецких отноше-
ниях, либо территориальными и водными спорами с Сирией, кото-
рые Турция намеревалась решить в свою пользу. Однако эти 
противоречия с Сирией существовали всегда, а вот использовать 
сирийские события для повышения международного престижа 
Турции, превращения ее в новый центр ближневосточной полити-
ки – это стало для Эрдогана и его соратников новой задачей, опре-
делившей в конечном итоге роль Турции в сирийском кризисе. 

В Турции стал базироваться созданный 23 августа 2011 г. 
аналог ливийского ПНС – Сирийский национальный совет, в  
состав которого вошли как оппозиционные политики, так и сирий-
ские «Братья-мусульмане». Турция предоставила также свою тер-
риторию для размещения марионеточной, курировавшейся турец-
кой секретной службой «Свободной армии Сирии» во главе с 
полковником Риядом эль-Асадом. О создании этой «армии» из 
числа дезертиров сирийских Вооруженных сил было объявлено 
29 июля 2011 г. 

После переговоров с президентом Обамой в сентябре 2011 г. 
глава турецкого правительства пообещал, что Анкара последует 
примеру США и Евросоюза и применит санкции в отношении Да-
маска. Но Турция пошла на такой шаг только после того, как Лига 
арабских государств (ЛАГ) объявила о введении против Сирии 
беспрецедентно жестких экономических мер. 30 ноября власти 
Турции также объявили о решении прекратить стратегическое  
сотрудничество с Сирией и с ее Центробанком, заморозить финан-
совые активы Башара Асада и его правительства. Некоторым ли-
цам, приближенным к режиму Асада, был запрещен въезд в Тур-
цию. Турция, кроме того, перекрыла каналы поступления 
вооружения для сирийской армии со стороны Ирана, способство-



 113

вала поставкам оружия вооруженным антиправительственным 
формированиям, действующим в Сирии. 

Лидеры ПСР стали даже заявлять о возможности военного 
вмешательства, если ситуация в Сирии окажется угрожающей 
безопасности Турции. Они, однако, понимали, что единоличное 
военное вторжение с целью поддержки только одной стороны 
внутреннего сирийского конфликта может серьезно повредить 
имиджу Турции в арабском мире и ее статусу региональной дер-
жавы. Поэтому Турция могла бы пойти на такой рискованный шаг, 
непредсказуемый по своим последствиям, только в составе коали-
ции из стран НАТО или ООН. Этим объясняется та настойчивость, 
с которой Запад и страны ЛАГ во главе с Саудовской Аравией и 
Катаром добивались в Совете Безопасности ООН принятия резо-
люции с требованием к официальным властям Сирии прекратить 
военные операции против повстанцев. Если бы такое решение бы-
ло принято, его можно было бы при желании использовать в каче-
стве оправдания, как это и произошло в свое время в Ливии, для 
навязывания Сирии силовым путем и извне формы политического 
урегулирования. 

Озабоченность Турции в связи с дилеммой – принять или не 
принять участие в гипотетическом военном вторжении в Сирию – 
связана также и с курдской проблемой. До нормализации в 1998 г. 
отношений с Турцией Сирия была главным спонсором Курдской 
рабочей партии (КРП), боровшейся за политические права курдов 
в Турции и создание в ее составе курдской автономии. На терри-
тории Сирии долгое время находился и лидер КРП Абдулла Оджа-
лан. Его арест в 1998 г. позволил Турции на время снизить напря-
женность в районах, которые контролировала КРП. Одновременно 
турецким Генштабом вынашивался план создания на границе с 
Сирией «буферной зоны», наподобие той, что была создана в 
2003 г. на севере Ирака, чтобы воспрепятствовать проникновению 
на турецкую территорию боевиков КРП. 

В условиях незатихающего сирийского конфликта в Турции 
растут опасения относительно того, что Дамаск в отместку за под-
держку Турцией противников Асада может нести ответный удар – 
спровоцировать среди курдов антитурецкие волнения, притом что 
сами сирийские курды занимают пока нейтральную позицию в от-
ношении вооруженного конфликта в их стране. В Турции тем не 
менее возлагают большие надежды на приход к власти в Сирии 
нового правительства, которое, как надеются в Турции, поможет 
ей сдерживать курдский сепаратизм путем создания «коридора 



 114 

возможностей» для взаимодействия между курдами Сирии, Тур-
ции, Ирана и Ирака. 

В целом политика Турции во время «арабской весны» имела 
своим следствием стремительное ухудшение отношений Турции 
со всеми своими соседями, включая Сирию, Ирак и Иран, руково-
дители которого предупредили Турцию, что в случае ее вооружен-
ного вмешательства в Сирию Иран не останется в стороне и пред-
примет ответные действия. Одновременно возникли проблемы и 
на европейском направлении турецкой политики. Их проявлением 
стало одобрение в конце декабря 2011 г. Национальной ассамблеей 
Франции законопроекта, предусматривающего тюремный срок и 
штраф за отрицание геноцида армян в Турции в 1915 г. Турции, 
таким образом, послали ясный сигнал о том, что ее не ждут в Ев-
росоюзе. 

Есть немало сомнений в том, что значительно активизиро-
вавшаяся в период «арабской весны» Турция достигнет в Ближне-
восточном регионе тех результатов, на которые она нацелилась. 
Да, свержение Мубарака, Бен Али и Каддафи открыло дорогу для 
экспансии Турции в арабском мире, избавило амбициозного Эрдо-
гана от влиятельных конкурентов, обладавших собственным виде-
нием региональных проблем и претендовавших на ключевую роль 
в решении многих из них. Эрдоган стал на какое-то время за свои 
антиизраильские демарши кумиром «арабской улицы», получив 
одновременно, судя по всему, благословение Запада на распро-
странение на весь регион «турецкого демократического опыта». 
Однако в итоге ближневосточного маневра Турции произошел от-
ход от заявленной в ее официальной внешнеполитической доктри-
не цели – «ноль проблем с соседями», с большинством из которых 
Турция отношения испортила, что не повышает ее ставок на ли-
дерство. Не случайно новую турецкую внешнеполитическую стра-
тегию не без иронии стали называть «ноль соседей без проблем». 
К тому же в арабском и исламском мире, который Турция так на-
пористо пытается возглавить, не забывают, что она является чле-
ном НАТО, а потому Турция воспринимается там настороженно, 
во-первых, как часть Запада и, во-вторых, как наследница Осман-
ской империи. Эту страницу своей истории современная Турция, 
судя по всему, закрывать не спешит: не случайно в турецком по-
литическом лексиконе последних лет фигурирует понятие «неоос-
манизм». 

В целом же новая внешнеполитическая стратегия Анкары 
объективно не способствует стабилизации Ближнего Востока и 



 115

созданию там климата доверия. Такая стратегия является весьма 
рискованной и в конечном итоге может бумерангом ударить по 
самой Турции, превратив ее в следующий объект ближневосточ-
ных коллизий.  

«Север–Юг–Россия, 2011»,  
М., 2012 г., с. 51–56. 

 
 
Борис Долгов,  
кандидат исторических наук (ИВ РАН) 
ИСЛАМИСТСКОЕ ДВИЖЕНИЕ  
В ТУНИСЕ И МАРОККО 
 
Тунисский исламистский опыт во многом идентичен алжир-

скому. Здесь проходили аналогичные процессы, т.е. подъем исла-
мистского движения на фоне социально-экономического и поли-
тического кризиса. Однако Тунис, в отличие от Алжира, не 
испытал столь масштабного вооруженного противостояния ради-
кальных исламистов с властями. В середине 1980-х годов тунис-
ское исламистское движение структурировалось в политическую 
партию «Возрождение» («Нахда»), переименованную позже в 
Движение исламской направленности (ДИН). Ее председателем 
являлся известный (в том числе за пределами Туниса) идеолог ис-
ламизма Рашид Ганнуши. В 1986–1987 гг. сторонники исламистов 
проводили многочисленные антиправительственные манифестации.  

В то же время, согласно опубликованным позднее тунис-
скими властями материалам, руководство ДИН создавало воору-
женные группы и готовилось к вооруженному захвату власти. 
Сложная социально-политическая обстановка в стране усугубля-
лась интригами внутри семейного клана и окружения X. Бургибы, 
который в силу преклонного возраста (1903–2000) уже не мог  
контролировать ситуацию. В такой напряженной политической 
обстановке 7 ноября 1987 г. занимавший в то время пост премьер-
министра Зин аль Абидин Бен Али с помощью своих сторонников 
отстранил X. Бургибу от власти и возложил на себя обязанности 
президента. Он мотивировал это тем, что таким образом были пре-
дотвращены возможные вооруженные выступления исламистов. 
Тем не менее представителю ДИН была предоставлена возмож-
ность войти в состав Национального комитета, который вырабаты-
вал текст «Национального пакта». Принятие «Национального  
пакта» в 1988 г., который подписали представители основных ту-



 116 

нисских политических сил, включая исламистов, должно было оз-
начать прекращение противостояния в обществе и достижение  
политического консенсуса. 

Однако в начале 1990-х годов тунисские власти объявили о 
раскрытии заговора с целью захвата власти, в котором обвинялись 
партия ДИН и ее сторонники. В результате сотни исламистов были 
арестованы, и легальное исламистское движение в Тунисе практи-
чески перестало существовать. В то же время радикальные исла-
мисты пытались создать свои структуры в Тунисе. В январе 2007 г. 
спецслужбы Туниса в ходе успешной операции ликвидировали в 
пограничном с Алжиром районе группу боевиков, насчитывавшую 
27 человек (граждан Туниса). Боевики имели на вооружении авто-
маты, гранатометы, большое количество взрывчатых веществ. Они 
планировали осуществить террористические акции в столице Ту-
ниса и ряде крупных городов. В ходе следствия выяснилось, что 
боевики проникли на территорию Туниса из сопредельного района 
Алжира. Здесь они проходили боевую подготовку в течение 
45 дней на нелегальных тренировочных базах алжирской ОКИГМ. 
В то же время тунисские исламисты, как заявляют алжирские пра-
воохранительные органы, фигурируют в числе задержанных и 
уничтоженных боевиков ОКИГМ на территории Алжира. Десятки 
тунисских муджахидов участвовали в вооруженном противостоя-
нии с оккупационными силами США и их союзников в Ираке. 

Что касается социально-экономической ситуации, то, не-
смотря на наличие серьезных проблем, особенно прогрессирую-
щей безработицы, в Тунисе она отличалась в лучшую сторону  
по сравнению с другими арабскими странами. Так, в среднем за 
период 2000–2005 гг. ВВП в расчете на душу населения в Тунисе 
составил 2321 долл. (94-е место в мире). Для сравнения, на тот же 
период в Алжире этот показатель равнялся 1978 долл. (103-е место), 
в Марокко – 1390 долл. (135-е место). Однако продолжающийся 
мировой финансовый кризис негативно сказывался на экономике 
Туниса. Наблюдалось снижение производства, прежде всего ори-
ентированного на экспорт. Примерно 75% тунисского экспорта 
(швейные изделия, химикаты, продукты питания и др.) направля-
лись в страны ЕС, где в результате того же кризиса снижалось  
потребление.  

Наряду с этим обострение социально-экономических проблем, 
коррумпированность режима Бен Али, отсутствие реальных демо-
кратических свобод вызвали массовые протестные выступления. 
Жесткие меры, использовавшиеся Бен Али против манифестантов 



 117

(в столкновениях с полицией в Тунисе погибло около 200 манифе-
стантов), не привели к подавлению протестного движения. В ре-
зультате трехнедельных манифестаций и столкновений противни-
ков режима с полицией Бен Али был вынужден уйти в отставку и 
14 января 2011 г. покинул Тунис. За два дня до этого начальник 
Генерального штаба Тунисской армии Рашид Аммар отказался 
выполнить приказ Бен Али применить оружие против манифестан-
тов. Лишенный поддержки армии режим Бен Али был обречен. 

В Тунисе при руководстве Бен Али легального исламистско-
го движения не существовало, исламисты подвергались жесткому 
преследованию. Тем не менее подпольно действовали небольшие 
группы сторонников Движения исламской направленности (ДИН). 
После свержения Бен Али, отмены запрета ДИН и возвращения в 
Тунис ее лидера Рашида Ганнуши (род. 1942), умеренные ислами-
сты снова входят в тунисскую общественно-политическую жизнь. 
Однако на настоящий момент они не пользуются значительным 
влиянием в тунисском обществе. Это подтверждает тот факт, что в 
день возвращения Ганнуши в Тунис его встречали как сторонники 
с плакатами «Правда с исламом», так и противники с плакатами 
«Мой Тунис – светский». Причем и тех и других было примерно 
равное количество. Сам Ганнуши по приезде заявил, что он «не 
собирается становиться тунисским Хомейни». 

Вместе с тем в Тунисе постоянно проводятся мусульманские 
конкурсы (на лучшего чтеца Корана и т.д.), действуют мусульман-
ские общественно-просветительские и благотворительные органи-
зации. Однако они не ставят перед собой политических целей, а 
считают своей задачей улучшение общественной морали путем 
пропаганды и распространения коранических знаний, мусульман-
ских морально-этических норм и благотворительной деятельности. 

Марокканский опыт являет собой пример феномена исла-
мизма в арабской монархии. Причем королевская династия здесь 
представлена шерифами, т.е. потомками Пророка Мухаммеда, по-
читаемыми во всем мусульманском мире. Тем не менее данный 
фактор не помешал возникновению в Марокко исламизма, в том 
числе его радикального направления. Необходимо отметить, что 
развитие исламистского движения здесь происходило также на 
фоне социально-экономического кризиса. В то же время, в отличие 
от Алжира и Туниса, в Марокко не было политического и идеоло-
гического кризисов.  

Однако Марокко является аутсайдером по сравнению со 
странами-соседями в отношении экономического и социального 



 118 

развития. Коррумпированность государственного аппарата остава-
лась одной из главных проблем Марокко, о которой в своем док-
ладе упоминали эксперты Мирового банка (МБ). В то же время 
коррупции и злоупотреблениям власти в той или иной мере под-
вержены многие режимы арабских и мусульманских стран, и не 
только они. Данные негативные явления дают беспроигрышный 
козырь в руки исламистских идеологов. Они предлагают простое и 
быстрое, по их заявлениям, решение проблемы – свержение кор-
румпированного и «неверного режима» и построение «исламского 
государства» на основах «справедливых законов Корана и шариа-
та». В то же время в 2000-е годы в Марокко оставались нерешен-
ными острые социально-экономические проблемы – безработица, 
жилищный кризис, низкий образовательный уровень части насе-
ления, неразвитость жилищно-коммунальной структуры в бедных 
городских кварталах. Так, в соответствии с докладом экспертов 
МБ о положении дел в сфере образования в странах Ближнего 
Востока и Северной Африки за 2008 г., Марокко занимает одно из 
последних мест – 11-е. Худшая ситуация только в Джибути, Йеме-
не и Ираке. В Марокко 52,3% детей моложе 15 лет умеют читать и 
писать, этот показатель в Алжире равен 69,9 и в Тунисе – 74,3%. 
Среднюю школу в Марокко посещают 35% детей школьного воз-
раста, соответственно, в Алжире – 66, в Тунисе – 65%. Необходи-
мо подчеркнуть, что низкий уровень грамотности наряду с низким 
жизненным уровнем достаточно значительных слоев населения 
являются в мусульманских странах одними из главных факторов 
возникновения радикального исламистского движения.  

Король Мухаммед VI, пытаясь осуществить модернизацию 
экономики, демократизацию и обновление госаппарата, продолжал 
политику реформ Хасана II. В известной степени это была «рево-
люцию сверху». Она затрагивала все ветви государственного ап-
парата, включая армию и правоохранительные органы. Среди 
высших функционеров «поколения Мухаммеда VI» можно отме-
тить министра внутренних дел Шакиба Бенмусса (назначен на этот 
пост в 2006 г.) и Амину Белькадра, министра энергетики, шахт, 
водных ресурсов и окружающей среды. Первый получил высшее 
техническое и юридическое образование во Франции и США. 
Вторая закончила Высшую национальную техническую школу в 
Нанси во Франции. Амина Белькадра, которую в Марокко назы-
вают «мадам Энергетика», заняла этот пост в 2007 г. 

Умеренный исламизм в Марокко. В 2000-х годах мароккан-
ские умеренные исламисты были представлены в основном двумя 



 119

наиболее значительными организациями – Партией справедливо-
сти и развития (ПСР) во главе с ее генеральным секретарем  
Саадом Дин Османи и движением «Справедливость и благодея-
ние», которым руководит шейх Ясин. Наряду с ними функциони-
руют также другие общественно-религиозные организации, среди 
которых выделяются Ассоциация исламской молодежи (АИМ), 
Группа Мухаммеда, Священное братство Зейтуни. Наиболее влия-
тельной и представленной на политической сцене Марокко явля-
ется ПСР, завоевавшая на последних парламентских выборах в 
сентябре 2007 г. 46 депутатских мест (из общего числа депутатов 
325 в нижней палате парламента – Палате представителей). На 
предыдущих парламентских выборах в ноябре 2002 г., ПСР полу-
чила 42 места. Причем руководство ПСР заявляло, что успех пар-
тии и число завоеванных депутатских мест могло бы быть еще 
большим, если бы не использование властями «административного 
ресурса». 

Радикальный исламизм в Марокко. Одной из наиболее из-
вестных и многочисленных радикальных группировок является 
«Салафитский джихад». Его боевики осуществили громкие терро-
ристические акты 16 мая 2003 г. в Касабланке, в результате кото-
рых погибли несколько десятков человек. Полицией было аресто-
вано около 4 тыс. исламистов, подозреваемых в причастности к 
терактам (из них почти 3500 впоследствии были освобождены). 
390 из них были приговорены судом к различным срокам заклю-
чения, причем 53 – к пожизненному заключению и 16 – к смертной 
казни.  

В начале 2000-х годов в Марокко действовали такие группи-
ровки, как «Правильный путь», «Обвинение в неверности и  
хиджра». Боевики «Салафитского джихада» оперировали на севере 
страны, в районе городов Феса, Касабланки и Танжера. Их число 
приблизительно оценивается в 1 тыс. человек, которые были раз-
биты на подпольно действовавшие ячейки по 10–12 человек. 

Наряду с террористическими группами на территории Ма-
рокко известные идеологи исламизма марокканец Мухаммед Гер-
бузи, вышеупоминавшийся Абу Катада (проживавшие в эмигра-
ции в Лондоне) и близкий к Бен Ладену иорданский исламист Абу 
Мусаб Аз-Заркави создали в начале 1990-х годов организацию 
«Вооруженная исламская группа в Марокко» (ВИГ-М). В нее рек-
рутировались как марокканские граждане, так и эмигранты-
марокканцы, в основном проживавшие в странах Западной Евро-
пы. Именно ВИГ-М стала одним из главных организаторов  



 120 

отправки в Ирак для борьбы с оккупационными силами США ма-
рокканских муджахидов. Вместе с боевиками из Алжира они яв-
ляются наиболее многочисленным контингентом в формированиях 
«Аль-Каиды» в Ираке (по данным египетской прессы, более 
200 боевиков из Марокко и Алжира участвовали в вооруженных 
акциях в 2007 г.).  

Попытки продолжить террористический «джихад» в Ма-
рокко исламистские экстремисты предприняли в 2006–2008 гг.  
В июле-августе 2006 г. марокканские спецслужбы обезвредили 
группировку «Воины Махди», действовавшую в пригородах Раба-
та и в Марракеше. В ее планы входило физическое уничтожение 
политических деятелей леводемократических взглядов, иностран-
цев-христиан и «плохих мусульман», а также террористические 
акты в ресторанах и гостиницах, где проживали иностранные ту-
ристы, и на авиабазе в Сале.  

В ходе следствия выяснилось несколько новых моментов, 
ранее не присущих марокканским экстремистским группировкам. 
Первое – участие в группировке военнослужащих (рядового и 
сержантского состава) и даже одного офицера полиции, и второе – 
участие в ячейках группы женщин, большинство из которых были 
вдовами погибших исламистских боевиков. В феврале 2008 г. бы-
ла ликвидирована террористическая организация, оперировавшая в 
районе городов Касабланка, Рабат и Надор. Она располагала под-
польным арсеналом оружия и крупными денежными суммами  
(более 2,5 млн. евро). В связях с террористами были замешаны ру-
ководители легально действовавших с 2005 г. исламистской поли-
тической партии «Цивилизационная альтернатива» и ассоциации 
«Движение за Умму». Марокканская полиция арестовала около 
40 членов группировки, которых обвиняли в организации заговора 
и планировании террористических актов. Большинство арестован-
ных являлись жителями бидонвилей и беднейших – кварталов.  

В то же время необходимо отметить, что руководство Ма-
рокко предпринимает меры по ликвидации глубинных причин 
возникновения экстремизма, лежащих в сфере решения социально-
экономических проблем. Предполагается создание социальной 
инфраструктуры, открытие учебных заведений, новых рабочих 
мест и постепенная ликвидация бидонвилей. С этой целью  
разработана программа по борьбе с бедностью «Национальная 
инициатива гуманитарного развития», организован специальный 
координирующий государственный орган «Умран» (араб. «Урба-
низация»), способный строить в год до 70 тыс. «социальных жи-



 121

лищ». Принят проект ликвидации Сиди Мумена, одного из самых 
крупных бидонвилей в окрестностях Касабланки. Этот район, в 
котором проживают около 300 тыс. беднейших жителей, известен 
как рассадник исламистского экстремизма. На его месте будут 
созданы объекты социальной инфраструктуры, в том числе стади-
он на 70 тыс. мест. Стратегические планы марокканских руково-
дителей направлены на всеобъемлющую модернизацию экономи-
ки и страны в целом, в частности создание «свободных 
экономических зон». В одной из таких зон, расположенной в  
районе городов Риф и Танжер, было открыто 254 предприятия и 
создано 26 тыс. рабочих мест.  

В то же время социально-экономическая ситуация в стране 
остается достаточно сложной. Негативным образом на нее влияет 
мировой финансово-экономический кризис, который затронул как 
Марокко, так и другие страны Магриба. 

 
*     *     * 

Исламизм, в том числе его радикальное направление, про-
должает действовать в Магрибе. Причем степень его активности 
прямо пропорциональна уровню решения социально-экономиче- 
ских проблем в данных странах. Тем не менее нельзя не видеть, 
что социально-экономический фактор – не единственная причина 
исламистского экстремизма. Здесь существует комплекс причин, 
как внутренних, так и внешних. Внутренние причины во многом 
специфичны для каждой страны. Они связаны с ее историей, на-
циональными и культурными традициями, уровнем грамотности, 
экономического и политического развития, особенностями нацио-
нального характера.  

Страны Магриба имеют много общего в своем историческом 
развитии. Наряду с этим у каждой есть свои особенности. Внеш-
ний фактор обусловлен общей тенденцией политического и эко-
номического развития в мире. Такой тенденцией, от которой в 
очень большой степени зависит внутренняя ситуация в арабо-
мусульманском мире, является усиление роли в мировой политике 
и экономике наднациональных структур. А именно: транснацио-
нальных корпораций (ТНК) и во многом зависимых от них между-
народных финансово-экономических институтов (МТО, МВФ, 
МБ-МБРР и др.). Ярким примером такого положения стал мировой 
финансово-экономический кризис, начавшийся в 2008 г. и обост-
ривший социально-экономические проблемы, в частности в араб-



 122 

ском мире, которые, наряду с другими внутренними факторами, 
стали одними из основных причин массового протестного движе-
ния в ряде арабских стран в начале 2011 г.  

В то же время очевидно, что существующие в арабских стра-
нах социально-экономические проблемы невозможно решить за 
короткий срок. Ясно также, что формирование демократической 
структуры власти – одно из основных требований протестных 
движений – само по себе также не решает данных проблем. Для их 
решения необходим взвешенный политический курс с социальной 
направленностью.  

В арабских революциях начала 2011 г., нацеленных против 
коррумпированных авторитарных режимов, наряду с политиче-
скими силами, носителями общедемократических ценностей,  
участвовало и исламистское движение, которое на тот момент не 
являлось главной движущей силой протеста. Однако в случае затя-
гивания решения острых социально-экономических проблем «ис-
ламский проект» снова может выйти на политическую авансцену. 
Причем его проповедниками способны стать как умеренные, так и 
радикальные исламисты. 

«Партнерство цивилизаций: Нет разумной  
альтернативы», М., 2011 г., с. 24–41.  

 
 
Ольга Бибикова,  
кандидат исторических наук (ИВ РАН) 
АРАБЫ И ФРАНЦУЗЫ: ТРУДНОСТИ  
ВЗАИМНОГО ВОСПРИЯТИЯ 
 
Рассматривая проблемы, возникшие в процессе адаптации 

арабских иммигрантов во Франции, следует проанализировать 
причины, которые определяют поведение принимающей стороны, 
а также иммигрантов.  

Начнем с последних. На поведение иммигрантов оказывают 
свое воздействие три фактора: этничность, конфессиональная при-
надлежность и базовая культура, а также их взаимодействие с 
принимающим обществом. Все три фактора переплетаются и на-
ходятся во взаимозависимости. Следует отметить, что внутри им-
мигрантского сообщества конфессия не играет ведущей роли. Она 
отходит на второй план, уступая место происхождению. Подтвер-
ждает данное обстоятельство то, что выходцы из одной местности 
стараются держаться вместе. Для арабов это тем более характерно, 



 123

так как эндогамные браки до сих пор сохраняют свое значение и 
через них по-прежнему осуществляются внутриплеменные и внут-
риродовые связи. Так, например, во Франции выходцы из одной 
местности объединяются для того, чтобы построить мечеть или 
арендовать помещение для молитвы. Многие молодые люди для 
того, чтобы жениться, едут на родину, где заключают брак с де-
вушками из своего круга. Взаимопомощь между магрибинцами 
является обычным делом, и новички из группы недавно прибыв-
ших иммигрантов традиционно могут рассчитывать на поддержку 
соплеменников. 

В этносах, где доминирует коллективистская культура, им-
миграция становится средством выживания групповых сообществ. 
В диаспоре национальная и родоплеменная солидарность имми-
грантов предполагает сохранение внутриобщинных (этнических, 
конфессиональных и земляческих) связей и механизмов, которые, 
с одной стороны, облегчают существование на чужбине, но, в 
свою очередь, тормозят адаптацию иммигрантов. 

Механизм торможения заложен в этноцентризме, присущем 
как иммигрантам, так и принимающему социуму. 

Этноцентризм – это взгляд на иную культуру сквозь призму 
своей. Проявление этноцентризма – явление многоплановое. Это и 
адаптивный механизм выживания и одновременно оправдание 
дискриминации в отношении тех национальных групп, которые 
рассматриваются в качестве враждебных. Таким образом, и имми-
гранты-арабы, и принимающее общество Франции обладают собст-
венным этноцентризмом.  

Древние общества демонстрировали этноцентризм через 
внутригрупповое сотрудничество и не воспринимали негативно 
враждебность по отношению к иным обществам, считая возмож-
ным убийство их членов. Отсюда толкование понятия «мы – они», 
где под «мы» подразумевается нечто положительное, а под «они» – 
иное, непохожее и даже враждебное. З. Фрейд в своей работе «Не-
удовлетворенность культурой» (1930) считал, что этноцентризм 
суть коллективный нарциссизм. По Фрейду, он имеет психологи-
ческую и социальную функции – создание среды для вытеснения 
агрессивных импульсов. Гарри Триандис из Иллинойсского уни-
верситета пишет: «Большинство из нас знает только собственную 
культуру. Поэтому естественно, что ее мы будем рассматривать 
как стандарт, в сравнении с которым и будем выносить суждения о 
других людях. Чем больше другая культура похожа на нашу, тем 
она “лучше”. В этом и состоит суть этноцентризма».  



 124 

Большинство национальных культур рассматривает себя че-
рез призму этноцентризма: Аристотель в свое время считал греков 
наиболее талантливыми людьми ойкумены, и, следовательно, им 
следовало властвовать; китайцы назвали свою страну «Поднебес-
ной»; евреи считают себя «богоизбранным народом» и т.д. Этот 
список можно продолжить и в него обязательно попадут и францу-
зы, и арабы, и русские. Согласно теории социальной идентично-
сти, у человека есть потребность воспринимать свои собственные 
группы исключительно позитивно. Так возникает групповой фаво-
ритизм, обратной стороной которого являются негативизм и даже 
дискриминация иных групп. Человек склонен проявлять сильное 
внутригрупповое пристрастие по отношению к собственным груп-
пам и давать негативную оценку чужим группам и их членам. Та-
кие межгрупповые пристрастия являются основной причиной воз-
никновения предубеждений относительно чужих групп. 

Теперь о принимающей стороне. Вот что пишут о французах 
Ник Янн (англичанин) и Мишель Сиретт (француз по матери), 
журналисты «Файнэншл Таймс»: «Французы считают себя един-
ственной по-настоящему цивилизованной нацией в мире и увере-
ны, что их задача – вести остальные народы за собой, освещая им 
путь ореолом собственной избранности». Подобные высказывания 
нередко можно услышать и от самих французов. Это предполагает 
наличие у них этнического предубеждения, негативной установки 
к людям, принадлежащим к иному этносу. Предубеждение осно-
вано на стереотипах восприятия, трактующих иной этнос в нега-
тивно окрашенных тонах. Факторами, способствующими форми-
рованию негативных стереотипов восприятия, являются иной 
внешний вид, поведение, не соответствующее нормам морали и 
этикета принимающего общества. 

Однако само становление французского этноса происходило 
при участии многих этнических вливаний. «В Европе трудно най-
ти этнически менее однородную нацию, чем французы», – отмеча-
ет этнолог Е.В. Мельникова. Известный французский социолог 
Огюстен Барбара пишет о французах: «Население Франции – по-
лотно, сотканное из разных этнических групп, жителей разных ре-
гионов, собравшихся вместе, к которым, благодаря различным 
иммиграциям, происходившим более столетия, присоединились 
иностранцы из европейских и других, более далеких стран». Его 
высказывания подтверждают биологические исследования, кото-
рые провел Национальный научно-исследовательский институт 
медицины и здравоохранения (INSERM). 



 125

Ф. Бродель в этой связи утверждал, что «всех французов 
можно назвать потомками иммигрантов». Об этом же пишут уче-
ные Н. Бансель и П. Бланшар: «Французское пространство» исто-
рически пребывало в постоянном движении. Претензии относи-
тельно этнической чистоты и этнокультурной целостности 
французской нации совершенно необоснованны. Страна историче-
ски постоянно находилась на пути переселенческих потоков. От 
присоединения Лангедока, Бретани, Мозеля и Корсики до аннек-
сии Савойи и отвоевания Эльзаса и Лотарингии французская на-
ция проявляла себя «постоянным завоевателем».  

Анализируя историю становления французского этноса, 
Ф. Бродель писал: «В 1896 г. было только 291 000 итальянцев, они 
сконцентрировались на юге... Местные жители устраивали жесто-
кие избиения, вели себя как расисты, в Алесе были даже случаи 
линчевания. Через 30 лет всеобщая враждебность обратилась на 
поляков, особенно многочисленных на севере Франции, вдвойне 
изолированных вследствие языкового барьера и обособленной 
жизни. И в том и другом случае католическая вера не объединяет, 
а, наоборот, разобщает людей. Французы насмехаются над доке-
рами-неаполитанцами в Марселе, которые крестятся во время ра-
боты – поэтому их прозвали “кристо”. Религиозные обычаи поля-
ков, например, обычай целовать руку священнику, вызывают у 
жителей севера насмешки».  

Теодор Зельдин, профессор Оксфордского университета, ав-
тор книги «Все о французах», писал: «Иностранец, приехавший во 
Францию на работу, должен быть толстокожим. Слесарь по ре-
монту холодильников, он из Испании, убежден, например, что ни-
когда в жизни с ним не обращались так плохо, как в момент, когда 
он запросил разрешение на работу... Он испытал горькое разоча-
рование, встретив в стране, которой издали восхищался как роди-
ной свободы и антиколониальной борьбы, столько лицемерия и 
жестокости». 

Современная иммиграция из стран Магриба во Франции 
воспринимается иначе, чем все предыдущие. Это иммиграция из 
стран, некогда бывших колониями Франции. В 1960–1970-е годы 
иммигрантов во французском обществе рассматривали как вре-
менных рабочих. А в начале 1980-х, после того как Национальный 
фронт Ле Пэна активизировался и выступил за ограничение нату-
рализации иностранцев, оказалось, что колониальный стереотип 
араба как ленивого, нечестного и непокорного человека довольно 
популярен во французском обществе. СМИ сменили терминоло-



 126 

гию: вместо «иностранные рабочие» стали использовать термин 
«арабы», вкладывая в него негативный смысл.  

Внутри арабского социума во Франции тоже происходили 
неоднозначные процессы. Так, по мнению С. Гири, редактора жур-
нала «Форин Афферс», первый конфликт по вопросу ношения му-
сульманскими девочками хиджаба в школах в 1989 г. способство-
вал интеграции мусульман. А. Бубекер из университета Меца 
отмечал, что «“история с хиджабом” школьниц стала одним из 
первых сигналов неприятия ассимиляции. Стало очевидно, что  
интеграционистская политика в системе образования скрывает 
фактическую дискриминацию». 

Дальнейшие события – попытка алжирской «вооруженной 
группы» летом 1995 г. взорвать бомбы в парижском метро (из-за 
поддержки французским правительством военного режима в Ал-
жире) – привели к еще большему размежеванию арабов и францу-
зов. Последние стали смотреть на арабов-мусульман как на пятую 
колонну, угрожающую безопасности страны. В то же время Вин-
сент Гейссер из Национального центра научных исследований 
считает, что исламофобия во Франции, в отличие от других евро-
пейских стран, – главным образом интеллектуальное явление, по-
рожденное элитами, и происходит не столько от небезопасности, 
сколько от расизма.  

Исследования, проводимые в ряде европейских стран, отме-
чают, что иммигрантам чрезвычайно важно осознавать, что про-
цесс интеграции имеет двусторонний характер. Однако анализ от-
ветов опрошенных иммигрантов (с учетом принадлежности к 
разным поколениям) показал, что среди тех, кто родился в Европе, 
в 6 раз больше людей, чувствующих себя «иностранцами», чем 
среди тех, кто принадлежит к первому поколению иммигрантов. 
Парадокс заключается в том, что первое поколение, некогда прие-
хавшее по контракту, не ставило перед собой задачу адаптиро-
ваться и на склоне лет вращается среди соплеменников своего по-
коления, плохо знающих язык принимающего общества. Эти люди 
предпочитают жить в своем закрытом и изолированном мире, по-
прежнему придерживаясь национальных традиций. А их дети, ро-
дившиеся в Европе, получившие хотя бы среднее образование, 
имеющие паспорта и право на социальный пакет, постоянно наты-
каются на проявления дискриминации. «Мой отец – француз, а 
мать – туниска. Что касается меня, то я – грязная арабка», – сказа-
ла моя респондентка – служащая отеля. Именно знание француз-
ского языка и знакомство с французскими обычаями и стереоти-



 127

пами поведения заставляют ее сделать подобный вывод. Каждо-
дневная бытовая дискриминация создает у иммигрантов второго 
поколения чувство отчуждения принимающим обществом.  

«Знакомьтесь: мой сын – дважды инвалид: во-первых, он – 
араб, во-вторых, – выпускник университета». Так представил имам 
своего сына в популярных комиксах «Дело о платке». В этом  
высказывании содержится намек на то, что безработица во Фран-
ции особенно тяжело проявляется при первом трудоустройстве 
выпускников вузов, а для арабов-иммигрантов, имеющих диплом, 
устройство на работу становится неразрешимой задачей. 

Выраженной этнической дискриминации во Франции нет, 
ибо все прекрасно знают, что это не соответствует демократиче-
ским лозунгам и политкорректности. Тем не менее есть расслоение 
по социальному признаку, где иммигранты в основном представ-
лены низшими слоями общества. В этом смысле французское об-
щество довольно закрытое, жестко стратифицированное. И если в 
детстве все вроде бы равны, то по мере их взросления социальные 
барьеры растут и начинают совпадать с этническими.  

Ситуация обостряется, когда образуются национальные 
кварталы, где автохтонное население оказывается в меньшинстве, 
или когда возникает конкуренция на рынке труда. Территориаль-
ная сегрегация порождает изоляцию от остального населения и 
возникновение на этой почве этнической солидарности, которая не 
всегда конструктивна. Последнее обстоятельство, усугубляющееся 
в условиях экономического кризиса, создает кризисную ситуацию. 
Территориальная сегрегация этноса всегда опасна.  

Любопытно свидетельство азербайджанца Рея Бабаева, на-
ходившегося в начале декабря 2005 г. в Ницце: «По словам азер-
байджанцев, которые временно или постоянно проживают во 
Франции, наших соотечественников в этой стране практически 
всегда принимают за арабов, так как наша кожа смугла, а волосы в 
основном темные. Лишь знакомым французам удается объяснить, 
что к арабам мы не имеем никакого отношения. Обыкновенные 
прохожие же принимают азербайджанцев за арабов. Азербайджан-
цы, с которыми мне удалось поговорить, рассказывают, что после 
погромов, которые устроили арабы (речь идет о волнениях, прока-
тившихся по всей стране после гибели двух арабских мальчишек, 
сгоревших в трансформаторной будке), страдают и наши соотече-
ственники. Прохожие на улицах кидают им вслед какие-то колко-
сти, называя “вонючими арабами”. Продавцы магазинов, которые 
ежедневно их с радостью встречали и провожали, перестали с ни-



 128 

ми даже здороваться. Страдают и представители многих других 
национальностей... На самом деле все дело в социальном кризисе, 
который поразил Францию, в нехватке рабочих мест для мигран-
тов. Кстати, местные и иностранные СМИ очень сильно приукра-
шивают все те беспорядки, которые происходят во Франции». Как 
передает Рей Бабаев, «во Франции безработными считаются около 
11% населения. Среди молодых арабов уровень безработицы дос-
тигает 55%. После этих цифр выводы напрашиваются сами  
собой».  

Следует отметить, что сам факт беспорядков можно рас-
сматривать как модель поведения, навязываемую обществу с экра-
нов телевидения. Характерно, что гибель болельщика «Спартака» 
Егора Свиридова в декабре 2010 г. в Москве вызвала серьезные 
беспорядки в столице. Около 5 тыс. молодых людей, в основном 
молодежь от 15 до 20 лет, собрались на Манежной площади. Тот 
факт, что убийцей оказался выходец из Дагестана, вывел на улицу 
российских националистов, в результате чего акция получила ха-
рактер межнационального конфликта. Вслед за Москвой беспо-
рядки прошли в Санкт-Петербурге и Ростове. Очевидно, что в эпо-
ху глобализации такого рода действия стали средством выражения 
своих эмоций и требований, которым пользуются молодые люди, 
входящие во взрослую жизнь без всяких надежд на достойное тру-
доустройство и реализацию своих мечтаний. Миф о том, что нали-
чие в стране иностранцев мешает или является источником всех 
бед, весьма популярен в тех странах, где много гастарбайтеров.  
На самом деле – это социальный миф, который как бы отвлекает 
общество от понимания неспособности правительства решить со-
циальные проблемы. 

«Повседневное насилие в театре и кино», так назывался кол-
локвиум, организованный зимой 2010 г. в Университете имени 
Поля Валери в Монпелье. Действительно, сегодня практически 
каждый телеканал показывает сюжеты, в которых фигурирует на-
силие. Другой популярной темой являются мошенничество, раз-
бой, коррупционные скандалы, хищения в крупных размерах и т.д. 
И тот и другой фактор создают атмосферу стресса. Социологи 
считают, что в этих условиях молодежь становится циничной, ибо 
вера в светлое будущее уже даже не зарождается... Ситуация уяз-
вимости, угрозы утраты работы или перманентное ее отсутствие 
вызывают как реакцию агрессию. Идет невротизация, стресс, про-
исходит разрушение психики, ослабевают социальные связи, ибо в 
таких условиях не хочется общаться с более удачливыми сверст-



 129

никами. Психологи объясняют появление агрессии как реакцию на 
раздражители. Это своего рода психологическая защита, которая 
способствует сохранению чувства собственного достоинства. Вы-
ходцы из стран Магриба в европейских государствах находятся в 
специфических условиях, которые влияют на их психику: старая 
(родительская) система координат, бывшая на родине, утрачена, а 
новая – чужда, ибо она построена на других ценностях. Не слу-
чайно, что между представителями первого поколения гастарбай-
теров и их детьми, родившимися в Европе, возникает отчуждение, 
ибо опыт старшего поколения, основанный на культурных тради-
циях арабской родины, в новых европейских условиях остается 
невостребованным.  

Надо также отметить то обстоятельство, что родившиеся во 
Франции арабы испытывают трудности по возвращении на роди-
ну. Особенно это касается социальной сферы. Зачастую поездка на 
родину предков вызывает глубокое разочарование, однако это от-
нюдь не способствует стремлению магрибинца, имеющего фран-
цузское гражданство, немедленно изменить свой менталитет и 
сделаться стопроцентным французом. Более того, оставшиеся на 
родине родственники стремятся присоединиться к тем «счастлив-
чикам», которым удалось получить французское гражданство. От-
метим также особенности французской бюрократической машины, 
которая после ухода из своих бывших колоний не предусмотрела, 
что смешанные браки станут источником новых иммигрантов. 
Журнал «Экспресс» описывает ситуацию, когда алжирская семья, 
благодаря французскому гражданству своей прабабушки, которое 
она получила в тот период, когда Алжир был территорией Фран-
ции, смогла переехать во Францию. В конце концов, благодаря 
французскому гражданству прабабушки, из Алжира во Францию 
выехало 52 человека!!! И это не единичный случай. Автор статьи 
указывает, что всего, таким образом, из Алжира выехало 80 тыс. 
человек, а это примерно население небольшого города, например, 
Кольмара. Суды ряда городов – Нима, Монпелье или Марселя – 
завалены заявлениями на получение французского гражданства 
подобными алжирскими семьями. Очевидно, что это пример того, 
как Франция расплачивается за свое колониальное прошлое...  

 
*     *     * 

В конце XX в. ученые обратили внимание на социально-
психологический феномен, который они обозначили как этниче-



 130 

ский парадокс современности: несмотря на то что особенности 
этнической культуры стираются, этническое самосознание растет. 
Примером этого могут служить армянские диаспоры в Европе. 
Похожие процессы проходят в сообществе берберов и кабилов, 
которые, находясь в диаспоре, осознали свою национальную спе-
цифику: именно в условиях эмиграции во Франции они создали 
берберскую письменность. 

Формирование единого европейского правового пространст-
ва – сложный и порой противоречивый процесс. Одним из послед-
ствий экономической глобализации в мире стало дальнейшее 
спонтанное сближение различных правовых систем через их взаи-
модействие и взаимопроникновение в ходе международного об-
щения, а также создание единых правовых пространств в рамках 
глубокой интеграции, осуществляемой рядом международных 
объединений. Другими не менее важными, чем экономическая гло-
бализация, причинами формирования сходных правовых стандар-
тов являются гуманизация и социализация права, претворение в 
жизнь универсальной концепции прав человека. Однако в евро-
пейской Конституции изначально не было места национальной 
идентичности. И хотя европейское право всегда развивалось на 
базе национальных законов, оно не учитывает того факта, что на-
селение Евросоюза – это уже не только автохтонные европейцы.  

Кроме того, европейская конституционно-правовая культура 
тесно связана с христианством, формировалась во многом под его 
прямым воздействием и не учитывает наличия в европейском про-
странстве иных религиозных систем. Как пишет Джозеф Вейлер, 
известный публицист и профессор международного права в уни-
верситете Нью-Йорка и директор программы «Мировая школа 
права» в Школе права при университете Нью-Йорка, «в своей ре-
золютивной части Конституция Европы отражает однородность 
европейских конституционных традиций. Она полностью отстаи-
вает идеи свободы религий и свободы от религий, как это и долж-
но быть. Преамбула же Конституции ЕС должна отражать евро-
пейскую разнородность». «Главной целью Европейского союза, – 
по мнению Дж. Вейлера, – должны быть конституционная толе-
рантность, терпимость к конституциям других, признание других 
идентичностей. Вам необязательно быть такими же, как другие, 
чтобы жить с ними в мире. Это то, особенное благородство, кото-
рое всегда было присуще европейской интеграции». 

В своей книге «Христианская Европа» Джозеф Вейлер пи-
шет: «Религия может оказывать деструктивное влияние на полити-



 131

ку и на международные  отношения. Но на все более секуляри-
зующемся Западе мы часто забываем о том, что такое религиозная 
страсть. Когда кто-то становится террористом по религиозным со-
ображениям, мы объясняем это дурными материальными усло-
виями его жизни. Это типичная марксистская, т.е. материалисти-
ческая, интерпретация: причина не в вере как таковой, а в том, что 
он несчастен, голоден, угнетен и потому обращается к религии, 
как к опиуму для народа. Мол, достаточно повысить уровень жиз-
ни – и религиозный экстремизм исчезнет. Даже удивительно, ка-
кое сильное влияние эта марксистская чушь оказала на политиче-
ское мышление Запада. Секуляризация государства лишила Запад 
способности понимать всю серьезность обязательств в других час-
тях мира». 

Вопрос об идентичности не возникает в однонациональном 
обществе, однако и в таком социуме вопрос о происхождении ин-
дивида остается актуальным. Этническая идентичность – это осоз-
нание и переживание личностью своей принадлежности к какой-
либо этнической общности с одновременным принятием ее норм, 
критериев, ценностей на морально-этическом уровне. Чувство эт-
нической идентичности формируется в процессе социализации и 
является динамическим образованием, поскольку в любом возрас-
те под влиянием внешних обстоятельств возможно его переосмыс-
ление и трансформация. Однако европейский социум порой  
отторгает иммигрантов.  

Особенно сложно происходит адаптация выходцев из Алжи-
ра. Последствия франко-алжирской войны 1954–1962 гг. тяжело 
сказались на обоих народах. В результате франко-алжирской вой-
ны погибло около 700 тыс. алжирцев, а Четвертая республика пе-
рестала существовать. В последние годы алжирские интеллектуа-
лы, в том числе живущие во Франции, предпринимают усилия для 
того, чтобы рассказать правду об этой войне. В частности, премье-
ра фильма «Вне закона», впервые показанного на Каннском фес-
тивале, вызвала резкую полемику и реакцию протеста со стороны 
нескольких депутатов французского парламента. По случаю пре-
мьеры в Каннах были приняты беспрецедентные меры безопасно-
сти: на пресс-показе у журналистов отбирали бутылки с водой (как 
в аэропорту), а на знаменитой каннской красной ковровой дорожке 
дежурила Национальная гвардия. Режиссер фильма Рашид Буша-
реб сказал: «Это – нарыв, который существовал многие десятиле-
тия. Теперь этот нарыв вскрылся, и я надеюсь, что мы, наконец, 



 132 

сможем спокойно обсудить эту тему, выслушав позиции обеих 
сторон». 

Попытка обратить внимание французской общественности 
на острые моменты во франко-алжирских отношениях была не 
случайной. Дело в том, что в последние годы во Франции началась 
дискуссия по поводу колониальной экспансии Франции. Под  
вопрос была поставлена национальная мифология, основопола-
гающий для коллективной идентичности образ Франции, в кото-
ром соединялись «революционные ценности и мессианский уни-
версализм, республиканский правопорядок и неукоснительная 
терпимость к Другому, “цивилизаторская миссия” и страх разли-
чий». Это началось с выдвижения своих претензий к властям со 
стороны тех, кто считает себя жертвами колониальной экспансии. 
Франция оказалась не готова к пересмотру своего колониального 
прошлого. В 1990-х годах интерпретация колониализма приняла 
односторонний характер, подтверждением чего стали памятники 
павшим бойцам ОАС, сооруженные в Тулоне, Перпиньяне и неко-
торых других городах, а также музеи: Музей истории французской 
колонизации Алжира (1830–1962) в Монпелье, Музей алжирской 
войны и деколонизации Марокко и Туниса в департаменте Тарн, 
Музей французских репатриантов из колоний в пригороде Лилля, 
Национальный мемориал Заморской Франции в Марселе, наконец, 
Национальный центр (Cite) истории иммиграции на месте бывше-
го Музея колоний в Пор Доре (Париж). Таким образом, налицо 
стремление «позитивно» пересмотреть и интегрировать колони-
альный период в историю страны. 

Переосмыслению колониальной истории на официальном 
уровне положил начало бывший президент Франции Жак Ширак. 
Открывая монумент Памяти гражданских лиц и военных, погиб-
ших в Северной Африке 11 ноября 1996 г., он подчеркнул «важ-
ность и богатство работы, которую проделала там Франция и ко-
торой она должна гордиться».  

Ж.-П. Шевенман, бывший в период между 1997–2000 гг. ми-
нистром внутренних дел, в журнале «Нувель обсерватер» высту-
пил с лозунгом «Перестанем стыдиться!». При этом он призывал 
не только помнить о насильственном утверждении колониального 
режима, но и учитывать позитивные моменты колонизации. К ним 
он относил школьное образование, которое, по его словам, стало 
«интеллектуальным оружием освобождения».  

Но главным документом подобного переосмысления коло-
ниального прошлого стал Закон от 23 февраля 2005 г., в котором 



 133

была зафиксирована «признательность женщинам и мужчинам, 
участвовавшим в работе, которую Франция проделала в бывших 
французских департаментах Алжира, Марокко, в Тунисе, в Индо-
китае и на всех территориях, где она ранее установила свой суве-
ренитет» (ст. 1). Закон вызвал весьма противоречивую реакцию. 
Правые встретили его восторженно, как признание колонизации 
«великой эпопеей» в истории страны, некоторые даже увидели 
здесь моральную компенсацию за закон, принятый в мае 2001 г., 
который признал рабство «преступлением против человечества». 
Одновременно закон вызвал бурю возмущения среди выходцев из 
французских колоний во Франции и населения стран Магриба. 
Спустя 11 месяцев президент Ж. Ширак был вынужден вернуть 
ст. 1 закона от 23 февраля в Национальное собрание для доработки.  

Французские исследователи считают, что ситуация, возник-
шая вокруг «колониального ревизионизма», является проявлением 
«кризиса национальной идентичности», в котором нашли выраже-
ние и структурный кризис экономики, и нарастающие трудности 
интеграции мигрантского населения, и идейно-теоретические 
сложности признания культурных различий. Многие указывали на 
то, что современное настороженное отношение во Франции к му-
сульманской религии имеет истоки в колониальном прошлом. 

Мир глобализуется, и проблемы миграции существуют 
практически везде. Есть два стратегических подхода к интеграции 
мигрантов: принцип «мультикультурности» и принцип «плавиль-
ного котла». Первый предполагает, что нации должны сохранять 
своеобразие, жить рядом, сохраняя свою идентичность. И школы в 
таком случае могут быть разные. Второй, на который сделали 
ставку США, требует выравнивания всех иммигрантов по некото-
рым параметрам – язык, культура, образование.  

Советская национальная политика, при всех ее перекосах, 
следовала в этом же направлении. Американский подход к мигра-
ционным проблемам работает до определенного предела: если по-
ток мигрантов слишком велик, то нация-реципиент не успевает их 
ассимилировать. Так, приток испаноязычных соседей из Латин-
ской Америки в США сегодня достиг такого масштаба, что в США 
начинают опасаться, как бы страна не перестала быть англоязыч-
ной. Кроме того, несмотря на пресловутый «плавильный котел», в 
Америке приезжие из других стран стараются держаться своими 
общинами, взаимодействовать при необходимости, хотя стычки 
между ними иногда происходят. 



 134 

Французские власти допустили немало ошибок в своей на-
циональной политике. Беспорядки в парижских пригородах в  
ноябре 2005 г. имели причиной не религию, а отчаяние от безыс-
ходности. «То, что этот взрыв был воспринят как свидетельство 
провала интеграции магрибинцев, указывает на менее различимую 
проблему: общество склонно патологизировать FII (Francais  
issus de l’immigration – французы иммигрантского происхожде-
ния)». Обратившись к имамам, чтобы те повлияли на хулиганов, 
Н. Саркози, бывший в то время министром внутренних дел, только 
укрепил ошибочное впечатление, что ситуация на улицах связана с 
исламом.  

Интеллектуалы Франции находятся в плену идеологии. 
Часть правых и большинство левых демонстрируют себя поборни-
ками равных возможностей, однако они не обращают внимания на 
бытовую дискриминацию. Н. Саркози на посту министра внутрен-
них дел предложил жесткий законопроект иммиграционной ре-
формы и провел массовую депортацию нелегалов. Но в тот период 
это было адресовано сторонникам Ле Пена, с которым Саркози 
конкурировал на президентских выборах. Готовясь к своей прези-
дентской кампании, Саркози старался заработать очки в глазах 
различных этнических групп.  

Как отмечает философ Тарик Рамадан, живущий в Швейца-
рии, французский политический класс применяет сейчас «двойной 
стандарт»: «В теории обсуждается политическое единство респуб-
лики, а на практике применяется политическая стратегия мобили-
зации потенциальных электоратов». Игнорирование дискримина-
ции создает реальную опасность того, что французские 
мусульмане привыкнут к обращению с ними, как если бы их рели-
гиозная и этническая идентичность была решающей, и их полити-
ческое поведение действительно станет определяться этим.  
В худшем случае лишенная права голоса группа может начать вос-
принимать себя маргинализованным меньшинством, отойдет от 
республиканских ценностей и выступит за наднациональную му-
сульманскую общину (умму) как за альтернативное общество. Оп-
росы показывают, что французское население в целом поддержи-
вает программы, направленные на устранение дискриминации 
иммигрантов, пока те лишь немного отклоняются от республикан-
ского эгалитаризма. 

Совершенно очевидно, что французским политикам пора от-
казаться от чрезмерной республиканской риторики. Кроме того, 
назрела необходимость рассеять широко распространенное заблуж-



 135

дение, будто ислам по своей сути является радикальной религией и 
несовместим с французским республиканизмом. 

То, что французы называют «контрколонизацией» или «те-
невой, демографической колонизацией» (имеется в виду увеличе-
ние легальной и нелегальной иммиграции в европейские страны. – 
О.Б.), на самом деле – естественный процесс, связанный с измене-
нием антропологической модели в мире. Численность европейцев 
сокращается; по некоторым данным, сейчас они составляют 21% 
от мирового населения, а к концу века ожидается сокращение до 
8%. Речь идет о том, что европейцы могут стать этническим 
меньшинством. Поэтому в этой ситуации настоятельной необхо-
димостью становится атмосфера доброжелательности в обществе, 
ибо именно она является гарантом уверенности в завтрашнем дне, 
стимулирует стабильность межнациональных отношений и сохра-
нение гуманитарных ценностей. Надо помнить о том, что к Друго-
му надо относиться так, как мы бы хотели, чтобы относились к 
нам. В этой связи уместно вспомнить высказывание немецкого 
философа Иммануила Канта (1724–1804): «Не страшно быть опро-
вергнутым, страшно быть непонятым»... 

«Зарубежный Восток и современность:  
Тридцать лет спустя», М., 2011 г., с. 133–143. 

 
 
И. Титаренко,  
доктор философских наук,  
Южный федеральный университет (г. Таганрог) 
МЕЖКУЛЬТУРНАЯ КОММУНИКАЦИЯ В ЭПОХУ  
ГЛОБАЛИЗАЦИИ: ТОЛЕРАНТНОСТЬ ИЛИ БОРЬБА  
ЗА КУЛЬТУРНУЮ ИДЕНТИЧНОСТЬ? 
 
Возникновение феномена глобализации, понятого как про-

цесс становления единого взаимосвязанного мира, сегодня мало 
кем оспаривается и ставится под сомнение. С социокультурной 
точки зрения глобализация часто трактуется как постепенное эво-
люционное формирование общечеловеческой культуры, связанное 
со стиранием существующих национально-культурных особенно-
стей. При этом исследователи в качестве объективных проявлений 
глобализационных процессов указывают на все возрастающее 
единообразие предметов потребления, распространение поведен-
ческих стереотипов, стандартизацию навыков и приемов профес-
сиональной деятельности, универсализацию форм общения людей. 



 136 

Однако нужно осознавать и тот факт, что это еще не означает гло-
бализации глубинных пластов национальных культур и ментали-
тета их представителей. Глобализационные процессы, протекаю-
щие достаточно быстро в таких сферах совместной общественной 
деятельности, как экономическая и информационная, оказываются 
гораздо более медленными в области религии, правовых обычаев, 
ценностных представлений, форм бытовой жизнедеятельности, 
национальных традиций. 

Пример ряда восточных стран показывает, что глобализация 
пока не ведет к однозначной унификации их культур на фундамен-
те какой-то одной социокультурной парадигмы. Напротив, на эко-
номические достижения восточных стран продолжают оказывать 
значительное влияние их собственные культурные ценности (ре-
лигиозные, социально-этические и др.). Одно из ярких тому под-
тверждений – современный Китай, в социально-экономических 
достижениях которого велика роль конфуцианства. В этом же ряду 
следует назвать Индию и Японию. И хотя в настоящее время не-
редко можно услышать утверждения о формировании единой гло-
бальной культуры, стирающей национальные, религиозные, этиче-
ские особенности, сложнейшая диалектика межкультурных 
отношений современности говорит о том, что подобные заключе-
ния несколько преждевременны. Примечательна в этой связи идея 
«глобальной сверхкультуры» А.А. Гусейнова, согласно которой 
глобальная общность людей, если она возможна, может быть 
только общностью сверхкультурной, транскультурной. Термин 
«глобальная культура» рождает иллюзию, что возможен переход 
от множества различных культур к единой культуре. И эта иллю-
зия нередко кладется в основу самых разнообразных теорий – в 
области государственной политики, межгосударственных отноше-
ний, образования, которые имеют вполне прикладное значение и 
не могут не вызвать беспокойство теми последствиями, к которым 
может привести их реализация. 

Упомянем также «теорию метаобразования» О.В. Кашири- 
ной и А.Н. Захарина. В статье «Метаобразование: эксперимент и 
социальная технология цивилизационного выбора молодежи» под 
метаобразованием понимается некий глобально-цивилизационный 
подход к образованию, способный обеспечить повышение качест-
ва образовательного процесса от школы до вуза, социальную  
ориентацию молодежи и выбор ею цивилизационного пути разви-
тия, соответствующего духу времени. Авторы заявляют: «Мета- 
образование превращается в методологию, идеологию и мораль 



 137

непрерывного образования, в его глобально-цивилизационную  
направленность, в которой сочетается специфика российской ци-
вилизации с закономерностями глобальных социоестественных и 
социокультурных процессов». Однако за этими наукообразными 
фразами скрывается несколько очень простых и далеко не безу-
пречных с научной точки зрения идей: в школе следует слить все 
естественно-научные дисциплины в естествознание, а социально-
гуманитарные – в обществоведение. В вузе же необходимо  
обеспечить преподавание иностранных языков и технических  
дисциплин на уровне мировых стандартов, а гуманитарным, обще-
ственным и философским наукам придать специфические «техно-
логические функции» с тем, чтобы они могли «нести ответствен-
ность за экспертизу эффективности и безопасности новых мощных 
антропогенных технологий и определять устойчивую траекторию 
развития нашей цивилизации». 

Возникает вопрос: почему на уровне мировых стандартов 
должны преподаваться только технические дисциплины и ино-
странные языки, а для гуманитарных дисциплин мировой уровень 
вовсе не обязателен. А как быть, если вуз гуманитарный или ме-
дицинский? Или же глобализирующаяся цивилизация вообще  
исключает политологов, социологов, психологов, лингвистов, вра-
чей и т.д.? Почему ответственность за экспертизу эффективности и 
безопасности антропогенных технологий должны нести гумани-
тарные, общественные и философские дисциплины? 

Представляется, что задача дисциплин гуманитарного, соци-
ального и экономического циклов подготовки как бакалавров, так 
и магистров технических специальностей состоит, скорее, в том, 
чтобы научить их оценивать результаты своей профессиональной 
деятельности с точки зрения базовых гуманистических ценностей, 
нежели в том, чтобы оценивать плоды научно-технического твор-
чества самостоятельно. Далеко не лишним будет помнить о том, 
что в действительности «глобальная культура» не более чем жела-
ние увидеть единство там, где оно отсутствует в реальности.  
В частности, пока еще вряд ли уместно говорить о всеобщем куль-
турном единстве человечества как о реальном феномене. 

Современная история, бесспорно, знает попытки построения 
культурной целостности в условиях этнического многообразия.  
В их числе – реализация так называемой теории «плавильного кот-
ла», которая предполагает слияние этнически, национально, рели-
гиозно различных культур в единую культуру. Данная концепция 
длительное время была особенно популярна в США. Однако в  



 138 

последние годы и в этой стране официальная политика склоняется 
в сторону учета реального многообразия культурных традиций. 
Вследствие этого теория «плавильного котла» все более транс-
формируется в теорию «салатной миски», в соответствии с кото-
рой различные культуры (как ингредиенты салата) в одном соци-
альном пространстве могут сосуществовать благодаря некоему 
объединяющему принципу («соусу»). Тем не менее и эта теория на 
практике также работает не слишком хорошо. Это доказывает, что 
глобальное единство людей не отменяет существующих культур, 
не стирает их различий.  

Глобальная культура как сложное единство национальных 
культур не может быть проектом, созданным и реализуемым для 
преодоления наций и их культур. Философский анализ свидетель-
ствует о том, что прогресс человечества в целом в общественном и 
культурном развитии связан в большей степени с разнообразием 
этнокультурных и цивилизационных традиций, инновационный 
потенциал которых может быть востребован в любой момент как 
способный противостоять деструктивным тенденциям глобализи-
рующегося мира. В единстве многообразного проявляется диалек-
тика современного цивилизационного развития.  

Глобализационные тенденции, наблюдаемые сегодня в мире 
и рассмотренные с социокультурной точки зрения, объективно 
свидетельствуют не столько о полном стирании национально-
культурных особенностей в ближайшем будущем, сколько о не-
возможности для любой цивилизации современного мира сущест-
вовать замкнуто, в изоляции от других цивилизаций. Глобализация 
есть отрицание всякого рода локальности и изоляционизма. В свя-
зи с этим неизмеримо возрастает необходимость поиска оснований 
и принципов мирного сосуществования различных культур много-
полярного мира. Решение данной проблемы непосредственно 
влияет на обеспечение безопасности как международной, так и 
внутригосударственной. Международная безопасность чрезвычай-
но актуальна в едином взаимосвязанном мире.  

Особую значимость поиск оснований внутригосударствен-
ной бесконфликтной межкультурной коммуникации приобретает 
для стран и регионов, в которых полиэтничность имеет глубокие 
социально-исторические корни. В России один из таких регионов, 
бесспорно, Северный Кавказ, где встречаются многообразные 
культурные традиции – этнические партикулярные традиции кав-
казских народов, восточная культурная традиция, связанная с ис-
ламом, западная культурная парадигма, культурная традиция рус-



 139

ского народа. Только в Дагестане проживает более 25% от общего 
числа народностей России, что предопределяет формирование 
особого этнокультурного пространства. Вполне естественно, что в 
условиях исторически сложившейся полиэтничности и взаимодей-
ствия различных культурных тенденций поиск оснований бес- 
конфликтности приобретает огромную актуальность. 

В качестве одного из таких оснований нередко называется 
мультикультурализм, реализующийся в практике государственно-
го строительства ряда стран (Индия, Канада, Швеция, Австралия, 
Малайзия). Мультикультурализм как мирное сосуществование 
различных культур вполне закономерно связывают с толерант- 
ностью. Мультикультурализм и толерантность не исключают  
проблем. В практическом плане «среди наиболее опасных последст-
вий мультикультурализма отмечаются этническая фрагментация 
общества, сознательный отказ от малейших проявлений ассимиля-
ции основной господствующей культурой (даже в среде вновь при-
бывших эмигрантов), и как результат – нарастание напряженности 
в межэтнических и межконфессиональных отношениях». Мульти-
культурализм, стимулируя разнообразие культур, оказывается  
малопродуктивным для создания единства (к примеру, культурно-
го единства в полиэтнической стране), без которого так же трудно 
себе представить современный многополярный мир, как и без  
цивилизационного многообразия. Нельзя забывать, что всякая 
культура как самоорганизующаяся целостность стремится к само-
сохранению, к выживанию, к реализации своих ценностей и смы-
слов. Следовательно, культура как целостность должна противо-
действовать всему, что несет в себе угрозу. 

Культура с неизбежностью должна защищать свои ценности 
как основу культурного существования. Это значит, что толерант-
ность, вопреки всем мифам о ней, противна стремлению культуры 
к выживанию. При внимательном анализе становится ясным, что 
«толерантность означает, что с чужой популяцией конкуренция 
слабее, чем внутри своей». В силу этого до настоящего времени ни 
одной современной культуре не удалось изжить полностью прояв-
ления интолерантного отношения к инаким. Вспомним, что не так 
давно граждане Швейцарской Конфедерации подавляющим боль-
шинством приняли решение о запрете возведения минаретов в 
стране. Такое решение является следствием страха перед культур-
ными ценностями проживающих в стране иностранцев, а также 
желания сохранить собственную культурную идентичность. Таким 
образом, продуктивный диалог культур невозможен без веры в 



 140 

собственные ценности, без понимания того, что становление гло-
бальной системы ценностей и общепризнанных методов решения 
глобальных проблем не угрожает нашей идентичности.  

Толерантность требует от представителей какой-либо куль-
туры быть терпимыми к утверждению чужих культурных ценно-
стей. Значит, толерантное отношение, доведенное до абсолюта, 
может быстро обернуться безразличием. И в этом – угроза для оп-
ределенной культуры. Уважительное отношение к иному, спокой-
ное приятие иного, терпимое отношение к продвижению иного – и 
вскоре с удивлением можно обнаружить, что произошло вполне 
«мирное завоевание» социального пространства другой культурой, 
что живешь уже в другой стране и даже в другом мире. 

Чтобы не затрагивать чьи-либо этнические или религиозные 
чувства, уместным будет пример без национально-конфессиональ- 
ной окраски: как мирно и спокойно завоевывает современный мир 
«массовая культура». Причем происходит это не в последнюю 
очередь потому, что многие к ней толерантны. Если вспомнить 
основные принципы толерантности, то сразу же легко можно отве-
тить на вопрос о том, имеет ли право на существование бульварная 
литература, желтая пресса, кассовые кинофильмы или «мыльные 
оперы». Конечно, да, ведь для многих они интересны и важны, 
представляют ценность. Но стоит только осмыслить процесс рас-
пространения «массовой культуры» и связанную с ним «вестерни-
зацию» в терминах глобалистики, становится очевидным, что они 
являются результатом реализации масштабной технологии декуль-
турации ряда стран или, используя терминологию А.С. Панарина, 
«культурологической инженерии». Глобальный проект вестерни-
зации мира, навязывания ему готовых западных эталонов, идеалов 
и моделей культуры направлен на окончательное разрушение на-
ционального сознания, нравственных ценностей, самобытных 
культурно-семантических кодов. Толерантность лишь упрощает 
реализацию этого проекта. 

С толерантностью связаны и другие проблемы. Если мы то-
лерантны к ценностям других культур, например, к инокультур-
ным правовым традициям, даже если понимаем, что они не столь 
гуманны, как европейские, или к религиозным ценностям, даже 
если осознаем, что они могут обернуться фанатизмом, то почему 
мы не должны относиться с уважением к идеям деструктивных 
религиозных сект, наркомании, национализму? Ответ достаточно 
очевиден и незамысловат: потому, что толерантность всегда пред-
полагает некую границу: в ее пределах лежат социальные явления, 



 141

к которым мы относимся с уважением, за ней – то, что отвергаем и 
с чем боремся. Но, осознав это, нужно уяснить и те опасности, ко-
торые таит в себе само установление границы. Чрезвычайно важ-
но, кто, с каких позиций и насколько правильно определяет такую 
границу и формирует в общественном сознании представление о 
ней. Малейший крен, в том числе и политико-идеологический, в ее 
установлении – и культурный диалог может легко трансформиро-
ваться в реализацию имперских амбиций, завоевательную полити-
ку, навязывание «демократических» режимов. В этом случае гра-
ница толерантности максимально приближена к собственному 
культурному ареалу: к похожему относимся терпимо, а к похоже-
му не очень сильно – нетерпимо. Подобная культурная политика 
закономерно вызовет противодействие со стороны тех, кому пы-
таются навязать инородные ценности. Сколько бы мы ни говорили 
о толерантности как уважении ценностей иных культур, в самом 
этом понятии теоретически присутствуют истоки для его понима-
ния именно как терпимости. Так, власть терпимо относится к ре-
лигиозным верованиям лишь в том случае, если они не посягают 
на власть. Предписания власти диктуют логику и границу толе-
рантности. Установили общегосударственный выходной день  
в воскресенье – и тем самым продиктовали логику христианина в 
ущерб мусульманам или иудеям. Именно поэтому авторитетные 
исследователи проблем толерантности (например, Б.Г. Капустин) 
заявляют в настоящее время о том, что режим толерантности – это 
в определенном смысле режим господства. Следует учитывать и 
то, что глобализационные процессы и обусловленное ими нега-
тивное отношение к распространению (а в ряде случаев и навязы-
ванию) западного образа жизни и массовой культуры создают 
препятствия для утверждения толерантности, вызывают укрепле-
ние отнюдь не толерантного отношения к другим культурам, но 
традиционалистских ценностей и представлений, с чем столкну-
лась в настоящее время и Россия. Многомерное существо человека 
не хочет мириться с утратой индивидуальности и этнокультурной 
самобытности... 

Случайно ли противодействие глобализации, толерантности, 
идее мультикультурализма? Полагаем, что оно достаточно зако-
номерно. Вполне определенно можно утверждать, что существует 
диалектическое взаимодействие противоположностей: с одной 
стороны, тенденции к глобализации и связанной с ней толерантно-
сти, с другой – стремления к сохранению культурной идентично-
сти и распространению собственных культурных ценностей как 



 142 

основы последующего продуктивного культурного развития. Пер-
вая из названных тенденций направлена на стирание культурных 
особенностей, на быстрое приспособление культур к изменяю-
щимся условиям современного мира. Вторая же стремится к со-
хранению самобытных культурных традиций, переходящих от по-
коления к поколению. Закономерно в связи с этим и то, что опыт 
культурного строительства полиэтнических государств невозмож-
но описать лишь с использованием понятий «мультикультура-
лизм» и «толерантность». Относится это и к российскому опыту 
соразвития народов в едином социокультурном и государственном 
пространстве. В его основе лежит как естественный, так и конст-
руируемый синтез и взаимообогащение культур. В результате в 
российской идентичности органично сочетаются «российскость» 
как общее ценностное ядро и, наряду с этим, этнокультурное и  
этноконфессиональное многообразие.  

Таким образом, толерантность и мультикультурализм отра-
жают лишь одну сторону культурного развития и, конечно, не мо-
гут служить единственной основой построения современного 
культурного пространства. Хотя теория толерантности и была 
чрезвычайно продуктивной, поскольку когда-то позволила Европе 
выйти из эпохи кровопролитных протестантских войн, способст-
вовала сдерживанию межкультурных конфликтов и в своем уме-
ренном варианте продолжает выполнять роль сдерживающего 
фактора в настоящее время, в условиях глобализации избежать 
межкультурного обострения невозможно лишь повторением при-
зывов к толерантности и мультикультурализму. Решение этой за-
дачи возможно только на пути поиска рациональных оснований 
для взаимного диалога культур, которые уже построены и, думает-
ся, будут построены в дальнейшем на различных социокультурных 
парадигмах. 

Развитие культур, несмотря на все различия между ними, 
идет по пути утверждения таких ценностей, как свобода личности, 
возможность самовыражения, социальная справедливость, соблю-
дение прав человека. Например, многие исследователи отмечают, 
что в различных мировых религиях легко обнаружить параллели – 
идею сопереживания другим людям, уважения прав человека, 
стремления к общему благу. В этих и аналогичных им идеях, веро-
ятно, и следует искать базис для равноправного диалога различных 
культур период глобализации. При этом необходимо, чтобы взаи-
модействие культур в глобальном мире было подлинным диало-
гом, а не монологом, выражаясь словами М. Бубера, «замаскиро-



 143

ванным под диалог». Подлинный диалог – тот, в котором «каждый 
из его участников действительно имеет в виду другого или других 
в их наличном и своеобразном бытии и обращается к ним, стре-
мясь, чтобы между ним и ими установилось живое взаимоотноше-
ние». Взаимодействие культур может быть продуктивным, когда 
оно подчинено диалогической власти подлинной жизни. Диалог 
культур способен привести к выработке принципов решения об-
щечеловеческих проблем, но он не может привести к созданию 
единой глобальной культуры. Диалог предполагает сохранение 
диалогизирующих сторон, а не их взаимное поглощение или пол-
ное слияние. В эпоху глобализации настоятельной потребностью 
становится отказ от стереотипов в отношении этнического факто-
ра, в том числе и от достаточно прочно укоренившегося в общест-
венно-политическом мышлении отношения к этническому лишь 
как к источнику конфликтности. Такое отношение, в свою оче-
редь, неизбежно «порождает в массовом сознании стереотип слит-
ности этнического с терроризмом, вольно или невольно подпиты-
вая этнофобии и политический экстремизм». Современная 
ситуация межкультурного общения, бесспорно, требует трансфор-
мации теории толерантности, обращения к новым концепциям 
взаимодействия культур, основанным не на идее господства, а на 
идее взаимного уважения и солидарности во имя достижения це-
лей выживания. 

«Научная мысль Кавказа»,  
Ростов н/Д., 2011 г., № 3, с. 14–21.  

 
 
СУФИЗМ В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ* 
 
Обращаясь к вопросу о суфизме и политике, исламовед 

П.Л. Хек (кафедра теологии Джорджтаунского университета, Ва-
шингтон), отмечает, что еще в XIX в. суфийские сетевые органи-
зации (братства-тарикаты) сыграли важную роль в сопротивлении 
                                                 

* Sufism today. Heritage and tradition in the global community / Ed. by 
C. Raudvere & L. Stenberg. – L.; N.Y.: IB. Tauris, 2009. – 260 p. 

From the cont.: 
2012.02.021. HECK P.L. The politics of Sufism: Is there one? – P. 13–30. 
2012.02.022. HENKEL H. One foot rooted in Islam, the other foot circling the 

world: Tradition and engagement in a Turkish Sufi cemaat. – P. 103–116. 
2012.02.023. PINTO P. Creativity and stability in the making of Sufi tradition: 

The Tariqa Qadiriyya in Aleppo, Syria. – P. 117–136. 



 144 

европейским колониальным державам, в частности Франции в Се-
верной Африке и России на Северном Кавказе. Некоторые тарика-
ты выступали против постколониальных государств, которые  
настойчиво стремились секуляризировать местные общества, на-
пример, в первые годы существования республики в Турции и до 
1982 г. в Сирии. В то же время суфийские сети поддерживали дву-
смысленные отношения с исламскими республиканскими режима-
ми, охотно сотрудничая с ними в рамках тех или иных проектов и 
даже позволяя определять, в соответствии с государственным ин-
тересом, чтó есть «истинный» суфизм. Так было в Судане при 
Умаре аль-Башире и даже в светском Египте (особенно при Насере 
1954–1970), а также в Иране – как при шахе, так и при аятолле. 

Трудно говорить об особом подходе к политике даже в рам-
ках отдельной сети. Так, братство накшбандийя после 1982 г.  
кооперировалось с баасистским руководством САР и даже кооп-
тировалось им, в то время как в соседней Турции (где оно имену-
ется накшбендийе) согласование им позиций с властями никогда 
не переходило в прямую кооптацию. В Марокко бутшишийя Сиди 
Хамзы позиционировала себя как ментора всего общества и совет-
ника царственного владыки, в то время как ответвление того же 
братства – группа «Справедливость и благотворительность» Абд 
ас-Салама Йасина – вела активную проповедническую деятель-
ность неофициально. 

Здесь вряд ли можно говорить об оппортунизме, скорее о 
дилемме в понимании общественного измерения религиозности, 
которое не всегда привязано к конкретному политическому проек-
ту. В отличие от других направлений ислама в недрах суфийских 
сообществ так и не сложилось внятного видения власти, которое 
бы отразилось в том или ином основополагающем тексте или ус-
тановке. Взаимодействие с «сильными мира сего» определяется 
только смутными увещаниями избегать общения с ними, что все-
гда оставалось лишь далеким от исторической реальности идеа-
лом. Под вопросом до сих пор находится правомерность постанов-
ки самого вопроса о политике в суфизме. 

«Учение суфиев представляет собой сложную форму рели-
гиозности, составляющую, в свою очередь, органическую часть 
ислама». Его сильно различающиеся между собой формы роднит 
общая вера в духовную жизнь как конечную меру религиозного 
достоинства, внутреннее наполнение мусульманской веры. Однако 
духовность никогда не была безразлична к проблеме власти, и со-
вершенно неверно навешивать на суфизм ярлык квиетизма, проти-



 145

вопоставляя его активистскому исламизму. Его приверженцы не 
обязательно выступают против идеи государства, основанного на 
шариате (как и исламисты не отрицают духовность как таковую), 
но и не увязывают исламские ценности с контролем над политиче-
ской сферой. 

По мнению автора, лучше всего говорить о политике суфиз-
ма в терминах «вовлеченной удаленности» (engaged distance) – во-
влеченности в общественную жизнь при принципиальной удален-
ности от мирского могущества. На деле же все варьирует по 
обстоятельствам, хотя оба элемента непременно присутствуют в 
той или иной мере, обеспечивая верность суфизма своим «соци-
альным обязательствам». Суфийское мировоззрение озабочено 
проблемой не земного верховенства, а формирования нравствен-
ности (ахлак), вызревающей благодаря «очищению души» (таз-
кийат ан-нафс). При этом в континууме духовного и материально-
го существования ведущим началом является дух, что вовсе не 
означает абсолютного осуждения плоти как зла – она лишь должна 
быть обуздана, а ее веления не могут считаться конечным смыс-
лом бытия. Дабы не удаляться от этических констант, деятель-
ность человека в мире нуждается в духовном руководстве совет-
ника, а иногда и увещевателя. Точно так же, как индивидуальная 
душа осуществляет водительство над телом физическим, харизма-
тическое начало здравствующего или покойного наставника гла-
венствует в теле политическом.  

Для поддержания этического баланса мусульманский социум 
нуждается во внутреннем обновлении (тадждид). Задача наставни-
ка – научать и вразумлять общество, одновременно отвергая браз-
ды правления, дабы не скомпрометировать нематериальную при-
роду своего авторитета. Эта функция «совета-наставления» (нусх) 
может быть как позитивна (консультант), так и негативна (обличи-
тель). Для иллюстрации этих двух амплуа автор выбирает две фи-
гуры – сирийца Мухаммада аль-Хабаша (род. 1962) и марокканца 
Абд ас-Салама Йасина (род. 1928). 

Аль-Хабаш – бывший ученик многолетнего верховного 
муфтия Сирии и главы местной ветви братства накшбандийя Ах-
мада Куфтаро, на наследие которого он явно претендует. Ведущий 
парламентарий, он действует в рамках партийной системы. В от-
личие от него Йасин, бывший ученик шейха бутшишийи, Сиди 
Аббаса, открыто отвергает претензии марокканской монархии на 
конституционно санкционированную гегемонию в политической и 
религиозной жизни. 



 146 

Хотя сирийский режим секуляризован, а Марокко представ-
ляет собой мусульманскую монархию, суфизм в обеих странах  
по-прежнему признается важной частью религиозного наследия, 
даже если теперь, пройдя через реформы или хотя бы испытав их 
влияние, он, в духе модерна, делает акценты на рационализме и 
социальной активности. 

Именно этический аспект суфизма заставляет пристальнее 
обратиться к вопросу: в какой мере царство духовного должно 
восприниматься как конечная инстанция в том, что касается общест-
венной нравственности, а еще точнее – политической этики? В за-
данных параметрах всегда есть место тем или иным тактическим 
предпочтениям. «Мирские соображения никогда не стоит прогля-
дывать, но с ними должно сосуществовать и религиозное измере-
ние исламского этоса». Легитимность духовного руководства в 
мусульманском социуме напрямую зависела от стремления дока-
зать, что жизнь каждого верующего исходит из норм и ценностей 
ислама. Наставник, стремящийся повлиять на общество, поражен-
ное коррупцией и несправедливостью, бедностью и аморально-
стью, оказывается перед выбором. С одной стороны, тесное взаи-
модействие с власть предержащими – президентами и королями – 
может дать основание для обвинений в излишней светскости и 
«обмирщении». В то же время оно позволяет говорить о волную-
щих и актуальных вопросах позитивно и рассчитывая на самую 
широкую аудиторию, а не только на достаточно узкий круг посвя-
щенных. С другой стороны, четкое размежевание с властью даст 
возможность увещевать мирских владык, опираясь исключительно 
на авторитет ислама и делая упор на непричастности учения  
Мухаммада искажениям и своекорыстным толкованиям. В то же 
время оно часто предполагает формирование альтернативной со-
циальной организации, игнорирующей жизнь нации, что может 
приводить к созданию «духовного гетто с почти мессианской про-
граммой» (правда, и это может быть отчасти эффективно как сти-
мул групповой солидарности и протестный рычаг).  

Таким образом, духовный авторитет, воплощен ли он в по-
читаемых лицах и их писаниях или институционально – в сетях, 
охватывающих те или иные группы верующих, требует опреде-
ленной дистанции от земного мира, чтобы не дать суетным сооб-
ражениям возобладать над божественными устремлениями. Одна-
ко в то же время внутреннее самосовершенствование не сводится к 
формированию мировоззрения, ориентированного на все потусто-
роннее, – оно должно приносить и нравственные плоды. Обновле-



 147

ние души, требующее определенной меры отвлеченности от мира, 
призвано нести с собой и этическое подкрепление материальному 
началу, т.е. мусульманскому обществу. 

Идею обновления оба персонажа толкуют весьма по-
разному. Духовность на службе у нации должна внедрить в созна-
ние общества необходимость реформ, одновременно не ограничи-
вая духовной эволюции политическим процессом, по словам  
Йасина, «не растворяя религиозного призыва и проповеди в госу-
дарстве». С ним перекликается и принадлежащая аль-Хабашу кон-
цепция «демократии ради утверждения ценностей ислама и ислама 
ради руководства демократией». 

Миссия аль-Хабаша, которая привлекает общественное вни-
мание (хотя и не всегда поддержку), задействует суфийское насле-
дие не как сеть последователей, а как набор идей и практик.  
«В подходе к исламу с позиций современных реалий он идет 
дальше большей части сирийского религиозного истеблишмента». 
Отвергая анахронистическую, с его точки зрения, дисциплину по-
корности ученика-мурида наставнику-шейху, он глубоко заинте-
ресован идеей «национального понимания ислама». Помимо  
своего политического поприща, он известен как основатель и ру-
ководитель Центра исламских исследований в Дамаске, часто пи-
шущий и выступающий для широкой аудитории и подвизающийся 
на ниве международной культурно-просветительной работы, под-
держивая контакты с ЮНЕСКО, ЕС и даже Ватиканом. 

По контрасту язык Абд ас-Салама Йасина «отнюдь не свиде-
тельствует о каком-либо примиренчестве, напротив, звучит вызы-
вающе и даже милитаристски». По этой причине Йасина нередко 
трактуют как исламиста. Однако он часто и открыто ссылается на 
духовный опыт суфизма, анализируя в своих сочинениях различ-
ные его элементы и их соотношение с шариатом, настойчиво ссы-
лаясь на таких светочей мусульманской мистической мысли, как 
аль-Кушайри и аль-Газали. Себя он определяет как суфия-суннита 
и даже салафита (т.е., в его интерпретации, не выходящего в своих 
построениях за рамки Корана и Сунны). 

Две эти фигуры разделяют одно важное воззрение – конти-
нуум между духом и материей, хотя ставят в нем отчетливо разли-
чающиеся акценты. Духовное должно выступать как этическое 
руководство для материального (т.е. политического) – как совет в 
случае с аль-Хабашем, как увещание в случае с Йасином. Оба они 
ищут решения задачи, весьма значимой для сегодняшнего ислама: 
примирения религии с современностью (в особенности с такой ка-



 148 

тегорией, как национальное государство) – для аль-Хабаша, поста-
новления религиозной доминанты в условиях модерна – для Йасина.  

Оба призывают к государству, базирующемуся на ценност-
ном комплексе ислама, но если первый описывает его как граж-
данское, то второй придает ему мессианские очертания. Для си-
рийского парламентария существующий дамасский режим в целом 
отвечает необходимым условиям, прислушиваясь к голосам, исхо-
дящим как из светской, так и из религиозной среды, хотя ему, ко-
нечно, хотелось бы более последовательного воплощения ислам-
ских идеалов в обществе. Напротив, марокканский активист 
убежден, что государственное образование никогда не сможет 
удовлетворить требованиям ислама, пока не препоручит себя ду-
ховному водительству Корана, которое делает почти избыточными 
властные институты, будучи достаточным гарантом этического 
наполнения жизни нации. Эту политическую цель Йасин ставит 
перед собой как символ иного мира, который служит его стратегии 
духовного отчуждения от мира земного и актуализируется объе-
динением его последователей, принципиально не вписывающимся 
в национальную политику. Это альтернативное общество внутри 
нации, которое, заявляя о своем существовании, самим этим фак-
том бунтует против того, как управляется Королевство Марокко, – 
«духовный протест обретает материальную реальность. Обновле-
ние формулируется не как адаптация, а как духовное господство. 
Политический порядок, на локальном и глобальном уровнях, дол-
жен склониться перед... авторитетом Йасина ради своего собст-
венного этического блага». 

Для аль-Хабаша, как и для Йасина, мир пребывает в состоя-
нии кризиса, а ислам – под угрозой и нуждается в реформах, воз-
рождении и возвращении к истинному благочестию. Однако для 
первого трудность в осуществлении этого проистекает, прежде 
всего, из отсутствия гармонического единства между народами и 
религиями Земли, а для второго – из всепроникающей мирской 
стихии, которая неизбежно порождает самые прискорбные нару-
шения божественного порядка. Для аль-Хабаша, который не менее 
чувствителен к вселенской несправедливости, решение следует 
искать в позитивном взаимодействии с окружающим миром под 
лозунгом примирения. Для Йасина речь идет о взаимодействии 
негативном, чреватом восстанием против существующего полити-
ческого строя, которое призвано в полную силу проявить превос-
ходство духовной силы и поставить ее над сферой материального. 
«И тот и другой следуют курсу вовлеченной удаленности, хотя и с 



 149

разных концов спектра. Они разделяют этическую озабоченность 
суфизма, даже если осмысляют по-разному его наследие. В обоих 
случаях сердце должно быть духовно связано с Богом как высшим 
движителем сущностей – как индивидуальных, так и социальных – 
в мире вещей».  

X. Хенкель, доцент Института антропологии при Копенга-
генском университете, обращаясь к примеру одного из наиболее 
влиятельных турецких сообществ-джамаатов уже упоминавшегося 
«материнского» (основного) братства накшбандийя, отталкивается 
от образа, навеянного изречением Джалал-ад-Дина Руми, который 
увещевал своих учеников уподобиться компасу: одной ногой твер-
до стоять в исламе, другой же очерчивать все страны мира. «Ана-
логия с компасом хорошо передает черту, характерную для многих 
ответвлений суфизма как ныне, так и в прошлом: стремление ис-
следовать и влиться в то или иное общество, преодолевая культур-
ные и географические границы – а следовательно, социальные 
барьеры и неоднородность, – одновременно оставаясь укоренен-
ными в исламской традиции».  

Отправной точкой для Хенкеля служит инцидент, который, 
на первый взгляд, представляется заурядным. 4 февраля 2001 г., в 
аварии на хайвэе между австралийскими городами Даббо и Пик-
Хилл гибнут, по выражению местной газеты, «известный на меж-
дународном уровне мусульманский ученый, профессор, д-р Мах-
муд Эсад Джошан и его зять, д-р Али Уярэль». Обе жертвы на 
протяжении предшествовавших трех лет проживали в Брисбене, 
но это происшествие получило совершенно иной резонанс у них 
на родине. «В течение недели с лишним новость не сходила с за-
головков национальной прессы. Здесь, в Турции, профессора 
Джошана знали очень хорошо, но его слава и внимание, которое 
привлекла его кончина, были мало связаны с его академическими 
свершениями. Всеобщее возбуждение в стране объяснялось  
тем, что Джошан был лидером, или шейхом, одного из самых зна-
менитых и, возможно, наиболее могущественного суфийского 
братства – ветви “Искендер-паша” накшбандийского тариката. 
Джошан перебрался в Австралию после того, как оказался в изгна-
нии в 1997 г., когда во время так называемого постмодернистского 
переворота турецкие военные – ярые поборники секуляризма – 
принудили выйти в отставку тогдашнего премьер-министра  
Неджмеддина Эрбакана и приступили к жесткой зачистке религи-
озных мусульманских организаций, которые рассматривали как 
угрозу светскому характеру государства (nation). Через несколько 



 150 

дней после автокатастрофы десятки тысяч скорбящих... присутст-
вовали на заупокойном богослужении по Джошану и Уярэлю в 
стамбульской мечети Фатих и сопровождали их в последний путь 
до кладбища Эйюб». 

Такова наглядная иллюстрация той важной функции, кото-
рую выполняет в турецком социуме братство халидийя (ответвле-
ние «материнской» тарики накшбандийя) спустя 70 лет после того, 
как суфийские объединения в Турции оказались вне закона. Де-
тальное (и зачастую недоброжелательное) освещение в государст-
венных СМИ и вмешательство президента Сезера, наложившего 
вето на захоронение Махмуда Эсада Джошана на «закрытом» 
кладбище мечети Сюлеймание, не дали забыть о двусмысленном 
отношении секуляристского истеблишмента к братствам. Отдель-
ное внимание в обстоятельствах гибели Джошана привлекал  
вопрос о силсиле – «духовной родословной» шейха, которая во 
многих отношениях определяет пространственную и интеллекту-
альную подвижность практикующих суфиев. Эта незримая «цепь» 
тянется от самого Пророка к основателю братства (в случае с  
накшбандийя-халидийя – сначала к эпониму тариката Баха-ад-
Дину Накшбанду (ум. 1389), а затем к Мевляна Халиди (ум. 1836), 
с которым связывают введение среди последователей практики так 
называемого «тихого» радения – зикра и проповедь социальной 
активности). Примечательны и предшественники Махмуда Эсада в 
сане наставника ветви «Искендер-паша».  

Первый из них – Ахмед Гюмюшханеви (ум. 1893) – числился 
среди советников по духовным делам султана Абдулхамида II. Ко-
гда эта ветвь халидийи оправилась после гонений со стороны кема-
листского режима, ее новый руководитель Абдулазиз Беккине в 
1950-е годы начал вновь собирать вокруг себя честолюбивую мо-
лодежь, и в этом его миссию продолжил его преемник Мехмед За-
хид Котку. На первых порах и тот и другой могли привлечь к себе 
только личным примером и обаянием: у них не было даже воз-
можности приютить приезжих последователей в суфийской обите-
ли. Это не помешало вызреванию чувства прочной сплоченности 
между братьями по призванию, и именно в таких условиях ответв-
ление братства трансформировалось в джамаат (в собственном 
смысле слова). Уже в конце 1960-х Захид Котку (ум. 1980), как 
считается, вдохновил Эрбакана на учреждение первой «исламист-
ской» политической партии в Турецкой Республике. Когда к руко-
водству братства «Искендер-паша» пришел Джошан, он был соро-
ковым в долгой череде шейхов-мюршидов, но первым, кто 



 151

сформировался как мыслящая личность за рамками османской об-
разовательной системы, не будучи даже богословом-алимом. Вы-
пускник университета, преподаватель арабской и персидской  
литературы, новый наставник не только открыто выразил благо-
дарность старшим членам джамаата за помощь в управлении, но и 
заявил, что даже рядовые собратья должны мыслить критически, в 
том числе в отношении его самого как мюршида. 

Положение последнего как первого среди равных еще более 
подчеркивает, как представляется, наследник Махмуда Джошана – 
его сын Нуреддин (род. 1963), менеджер с дипломом одного из 
колледжей штата Нью-Йорк. «Нуреддин не только был сравни-
тельно молод, когда принял на себя руководство джамаатом, но и 
намеренно культивировал молодежный имидж: он появился на 
похоронах отца в “итальянском” дизайнерском костюме и откры-
той сорочке, в модных черных очках и якобы отказался протянуть 
руку для ритуального целования (как считается, в знак смирения). 
Его внешний вид так сильно поразил турецкие СМИ, что передо-
вица “Миллийет” назвала его “Шейх-Миллениум”. Так что, навер-
ное, неудивительно, что, как сообщается, он рассылает последова-
телям свои благословения (bereket) no CMC».  

Такой деловой подход к сакральному понятен: ведь Нуред-
дин Джошан с середины 1980-х годов координировал деловую  
активность братства. Джошан-отец в 1983 г. принял далеко идущее 
решение воспользоваться теми возможностями для бизнеса, что 
предоставляло премьерство (а затем и президентство) Тургута Оза-
ла. Это принесло ему лично и братству «Искендер-паша» не толь-
ко экономическое благосостояние, но и критику из рядов других 
джамаатов, в том числе бывших последователей его духовного от-
ца, Мехмеда Котку, которые утверждали, что Джошан ведет себя 
не как суфийский шейх, а как «купец». Однако линия нового  
наставника лишь отражала неизбежные сдвиги в характере леги-
тимации авторитета в мистическом сообществе. 

«Часто приводимой характеристикой суфийских братств  
является их способность генерировать тесно сплетенные социаль-
но-экономические сети широкого охвата и снабжать своих после-
дователей эффективными средствами вертикальной социальной 
мобильности». Начиная с 1980-х годов целый ряд предприятий, 
так или иначе связанных с братством «Искендер-паша», обеспечи-
вал его участников рабочими местами, деловыми контактами и 
возможностями для инвестиций. Так, вакансии в компаниях, руко-
водствующихся принципами исламской экономики, позволяют 



 152 

клиентам тешить себя иллюзией «этического потребления» (автор 
приводит аналогию с покупателями «экологически чистой про-
дукции» в специальных супермаркетах). Более того, эти предпри-
ятия приносят существенную прибыль, которую джамаат пускает 
на финансирование своих многочисленных проектов обществен-
ного значения. С учетом растущего с того же времени политиче-
ского влияния постисламистских партий, сначала на муниципаль-
ном, а затем и на общенациональном уровне, эти сетевые 
структуры также облегчали продвижение своих членов на ответст-
венные посты в бюрократии (в частности, на низовом уровне) и в 
государственные корпорации. 

С этими довольно зримыми аспектами активности джамаата 
сочетается другое значимое поле его притяжения: «воспитание 
мусульманского религиозного авангарда». В этом плане заслужи-
вает внимания фигура предшественника Джошана, шейха Котку 
(hocaefendi – «господин учитель», как называли его ученики). Он 
представлял анатолийской молодежи, стекавшейся в Стамбул 
1960–1970-х годов, «некую культурную модель с ее особым пони-
манием универсума, в сочетании с практическим измерением жиз-
ненного пути, корнями уходящего в исламское предание и вместе 
с тем надежно вписанного в насущные общественные и интеллек-
туальные нужды».  

Фундаментальным элементом этой модели было стремление 
к «развитию / воспитанию самого себя» (nefs terbiyesi) как  
центральному объекту суфийской дисциплины. В соответствии с 
накшбандийско-халидийским наследием джамаата этический про-
ект самовоспитания смыкался с моральным, проектом регулирова-
ния общественных отношений в соответствии с шариатом. В то же 
время энергичные и нацеленные на обновление усилия сообщества 
«Искендер-паша» трудно понять в отрыве от турецкого модерна и 
даже секуляризма. «Во многом это, по сути свой, “республикан-
ский” ислам», который, однако, еще и «раздвигает рубежи  
модерна» по двум главным векторам. Во-первых, предлагаемое 
джамаатом толкование ислама способствовало включению в  
современность многих из тех, кто длительное время считал ислам 
великой альтернативой этой самой современности. Во-вторых, 
многоуровневое вовлечение джамаата в институциональную ткань 
современного турецкого общества все более лишает основания 
старинное секуляристское предубеждение, что накшбандийские 
братства уже по природе своей противостоят модернизационной 
программе Республики или просто лежат вне нее. 



 153

Этот парадокс не связан с какими-то особенностями  
накшбандийцев джамаата «Искендер-паша» или суфизма в целом. 
Джамаат обеспечивает определенную интеллектуально-институ- 
циональную парадигму, носителями которой выступают не только 
лидер вместе со старшими членами, но и каждый отдельный  
участник группы, и которая направляет, поддерживает и подверга-
ет критической оценке непрерывный процесс обучения и самораз-
вития, толкуя современную действительность с религиозной точки 
зрения. Это зачастую выражается в поощрении и помощи, которые 
оказываются учащимся для прохождения тех или иных ступеней 
средней и высшей школы (стипендии, студенческие общежития, 
внепрограммное духовное образование). 

В то же самое время джамааты открывают для своих после-
дователей своего рода площадки для обсуждения итогов самосо-
вершенствования в мусульманском духе, проверки и развития своей 
религиозной подготовки в борьбе за «исламизацию» современного 
общества. Таковыми могут служить публикации братства «Искен-
дер-паша», которые в 1980–1990-е годы сделали его заметным 
элементом турецкой исламской печати (популярные журналы 
«Ислам» и Kadin ve Aile – «Женщина и семья»). 

Социально-идеологические горизонты сообщества «Искен-
дер-паша» (как и всякого другого джамаата), с одной стороны, бу-
дучи беспредельно широкими (как у части вселенского сообщества 
мусульман), с другой стороны, сужаются самой позицией его 
внутри ханафитской богословско-правоведческой школы сунниз-
ма, что резко противопоставляет его (в турецких реалиях) таким 
группам верующих, как алевитские общины и неосуфийские 
кружки. Ныне джамаат «Искендер-паша», как и другие мусуль-
манские организации Турецкой Республики, неукоснительно дей-
ствует в пространстве, которое определено официальным отделе-
нием подконтрольной государству юридической системы 
(формально не связанной никаким религиозным авторитетом) от 
области частной морали. По сути, можно сказать, что именно эта 
автономия (все более высвобождающаяся от унаследованных по-
литических лояльностей, социальных ограничений и устоявшихся 
интерпретаций ислама) позволяет принимать новые формы само-
стоятельной динамике суфийской традиции. В условиях интенсив-
ного развития в Турции публичной сферы, которую формируют в 
равной мере автономные (хотя и мыслящие в категориях морали) 
индивиды, эта опора на собственные силы особенно плодотворна.  



 154 

Завет Руми вполне адекватно выражает социально ориенти-
рованный курс джамаата «Искендер-паша» при Мехмеде Захиде и 
Махмуде Эсаде. В самой ли Турции или за ее пределами (по эко-
номическим или политическим причинам) его члены стремятся 
уравновесить влияние общественной обстановки, индифферентной 
или враждебной исламу, тем, что вплетают исламскую мотивиров-
ку в свое повседневное поведение, следуя положениям фикха, изу-
чая как образец деяния Пророка, запечатленные в собраниях хади-
сов, ища духовного очищения под водительством своего шейха. 
«Пример “Искендер-паша” демонстрирует потенциал такого под-
хода, необыкновенно стимулирующего, поистине инновационного 
постольку, поскольку он позволяет верующему самолично задейст-
вовать исламскую духовность в своей жизни. Внезапный уход 
Джошана и его предполагаемого преемника и последствия этой 
катастрофы показывают вместе с тем хрупкость этих рамок. Одна-
ко если рассматривать джамаат не изолированно, а как некий узе-
лок в гораздо более широкой сети мусульманских организаций 
гражданского общества, то даже эта слабость будет свидетельст-
вовать о силе движения за возрождение ислама в Турции, наводя 
на мысль, что организационная структура суфийского сообщества 
вполне может сыграть важную роль, связующую религиозных му-
сульман с исламской традицией». 

П. Пинто, доцент антропологии и руководитель Центра 
ближневосточных исследований при Федеральном университете 
Флуминензе (Рио-де-Жанейро, Бразилия), отмечает, что понятие 
«суфийский орден» вплоть до 1990-х годов принималось боль-
шинством ученых за основную единицу анализа суфизма как  
социоисторического феномена в ближневосточных обществах. 
Однако арабское «тарика» относится к двум, хотя и взаимодопол-
няющим, реалиям:  

1) набор доктрин, ритуалов и обрядов инициации, состав-
ляющих отдельный мистический путь; 

2) институциализированный конструкт отдельной мистиче-
ской традиции. Эмпирически можно наблюдать, как религиозные 
дискурсы и практики в суфийских сообществах подвергаются  
воздействию надлокальных (supra-local) нормативных образцов, 
которые и формируют мистическую традицию их тарики (догма-
тические и поэтические тексты, устные повествования, память о 
фигурах, овеянных сверхъестественным ореолом, ритуализованное 
поведение). Однако на деле рубежи, содержание и использование 



 155

такой традиции представляют великое множество локальных ва-
риаций. 

Религиозные практики и учения, которые как суфии, так и 
те, кто к ним не относится, могут приписывать одной отдельно 
взятой тарике, на поверку оказываются приняты у целого ряда 
братств. Так, прободение тела осколками стекла приписывается в 
Сирии одной рифаийе, но встречается оно и в обителях-завиях  
кадирийи и накшбандийи по всей северной части страны. Точно 
так же не всегда выдерживает строгую критику устоявшийся образ 
накшбандийи, с ее более трезвыми формами богопочитания –  
тихим зикром и религиозностью, центрирующейся вокруг священ-
ных текстов и умения их толковать. В завии в окрестностях Алеп-
по представители братства исполняют песнопения в восхваление 
Пророка под аккомпанемент барабанов, а авторитет местного 
шейха подкрепляет не столько компетентность в коранической 
экзегетике, сколько вера окружающих в его способность творить 
чудеса и распространять бараку. 

Социальная организация тарики зиждется на возникновении 
региональных и транснациональных сетей через создание новых 
локальных сообществ или консолидацию уже существующих под 
религиозной властью единого шейха. Степень однородности риту-
альных и доктринальных сторон различных сообществ в подобных 
структурах напрямую связана с уровнем материальной и / или сим-
волической зависимости их шейхов от ведущего шейха тарики. 
Конкретная кодификация мистического пути тем или иным шей-
хом, скорее всего, послужит предметом более или менее тщатель-
ного подражания в новом сообществе, основанном его заместите-
лем (халифа), который воспринял от него как знания, так и бараку. 
По мере ослабления этих связей скорее всплывают обрядовые и 
доктринальные вариации. Этот процесс может разворачиваться 
циклами экспансии и фрагментации, когда шейх и его сообщество 
могут вырываться из существующих сетей и закладывать основы 
своей собственной организации, не оставляя претензий на принад-
лежность к старому объединению. 

«В силу всего сказанного, тарику лучше понимать не как 
стабильный ритуал и вероучительную традицию, или же четко 
очерченное моральное единство, а как идиому-классификатор, ко-
торая используется для установления корреляции между различ-
ными складами суфийской религиозности и идеализированными 
предписаниями мистического пути. Притом что тарика широко 
задействуется суфийскими шейхами как орудие легитимации  



 156 

своего религиозного авторитета и мистических конструктов, она, 
как представляется, слабо влияет на конфигурацию религиозных 
идентичностей членов суфийских сообществ».  

Вместо того чтобы трактовать суфизм с позиции орденов, 
стоит сосредоточиться на самих процессах, которые допускают 
производство и применение конкретных конструктов суфийской 
традиции в каждом из местных сообществ. Становление локаль-
ных форм суфизма находится в зависимости от способности шейха 
воплотить в себе мистический путь и привести его в действие как 
основополагающий элемент во взаимоотношениях со своими по-
следователями. Таким образом, именно религиозный авторитет 
шейха и поддерживающие его властные рычаги выступают как 
центральные силы в процессе производства, циркуляции и воспро-
изведения любой отдельной конфигурации суфийской традиции. 

Поскольку не существует вполне интегрированного или 
единообразного поля властных отношений, которое бы соединяло 
различные суфийские сообщества, притязающие на связь с той или 
иной тарикой, дискретные формы, которые может принимать мис-
тическая традиция, каждый раз строятся заново по итогам дискус-
сии относительно источников и способов легитимного осуществ-
ления власти. Кроме того, успешное проведение в жизнь того или 
иного извода суфийской традиции зависит не только от способно-
сти его носителей навязать или утвердить свой авторитет, но и от 
умения их противников оказать этому сопротивление, избежать 
или переосмыслить данное изменение в свою пользу.  

Основным объектом рассмотрения П. Пинто избрал инсти-
туты «материнского» братства кадирийя (одного из самых распро-
страненных в исламском мире), функционирующие во втором по 
численности населения центре Сирии – Халебе. Иерархическое 
устройство братства, унаследованное от османских времен, пред-
полагает главенство среди старинных обителей-завий города  
аль-Хилалийи, получившей название по семейству аль-Хилали, 
которое передает сан верховного шейха кадирийи в Халебе по на-
следству. Доныне шейхи аль-Хилали определяют доктринальное и 
ритуальное содержание всей публичной активности подведомст-
венных им завий. «Такая властная организация обеспечивает вы-
сокий уровень стабильности в производстве, разграничении и цир-
куляции местных конструктов кадирийской традиции». 

Сравнительно равномерное распределение того или иного 
конструкта традиции кадирийя между известными завиями,  
подчиненными верховному шейху (в частности, халебскими  



 157

аль-Хилалийей и аль-Баджинкийей), отнюдь не означает, что через 
них распространяются сходные формы религиозности или суфий-
ские идентичности. Если сообщество, группирующееся вокруг 
аль-Хилалийи, определяется через приверженность его членов 
текстуальной практике и общности в понимании морального пове-
дения, то для сообщества аль-Баджинкийи характерны приоритет 
благодати-барака и упор на индивидуализацию религиозного опыта. 

Различия, существующие между религиозными сообщества-
ми, которые разделяют общий конструкт, например кадирийской 
традиции, показывают, что анализ роли суфизма в оформлении 
конфигурации таких сообществ и в целом идентичностей в совре-
менной Сирии не может сводиться к вопросу распределения вла-
сти. Он должен пытаться раскрыть механизм воплощения тех или 
иных аспектов осуществления власти в соответствующие формы 
кодификации, передачи и реализации символов, через которые 
взаимодействуют и реализуются различные суфийские традиции. 
«Специфическая комбинация религиозных идиом – вероучения, 
обрядности, образности, – в которой закодирован каждый конст-
рукт суфийской традиции, разграничивает особый ряд коммуника-
тивных, интерпретационных и практических возможностей в раз-
ных контекстах. В то время как дискурсивные смыслы, которые 
педагогически транслируются в текстах, ритуалах и публичных 
выступлениях, порождают общий набор идей, ценностей, а также 
когнитивный потенциал членов данного сообщества, образные ме-
тафоры, транслируемые через ритуальную манипуляцию конкрет-
ными символами, подготавливают имплицитную предрасполо-
женность и религиозный опыт, которые индивидуализируют их в 
соответствии с уровнем посвящения на мистическом пути». 

Еще одна важная проблема заключается в том, каким обра-
зом эти религиозные идиомы задействуются в качестве дисципли-
нарных практик. Специфические аспекты традиции могут выхо-
дить на передний план, устраняться или переосмысляться в 
зависимости от контекста – будь то проповедь (хутба), урок (даре) 
или молитвенное собрание (хадра) – и от аудитории, которая мо-
жет варьировать от группы муридов до безликой толпы.  

Харизматическая природа авторитета в суфизме подспудно 
выражается в самом различении между экзотерической (захыри) и 
эзотерической (батини) истинами, которое и выступает органи-
зующим началом в исламском мистицизме. «Такая религиозная 
эпистемология позволяет вписать индивидуальное творчество в 
сердцевину институциализированных процессов трансляции су-



 158 

фийской традиции. Если общее знание всегда остается привязан-
ным к поверхностным и потенциально иллюзорным реальностям, 
то существует возможность и даже потребность в их «корректи-
ровке» при помощи эзотерических озарений. Так, шейхи аль-
Хилалийи и аль-Баджинкийи легитимируют свое религиозное зна-
ние, помещая его в цепи передатчиков (силсила), которая в неко-
торой степени объединяет всех кадирийских наставников, но в то 
же время неизменно утверждают уникальность и превосходство 
своих эзотерических способностей и мистических сил».  

Эзотерическое измерение религиозного знания, в свою оче-
редь, транслируется в ритуальном обиходе и дисциплинарных 
практиках через манипуляцию конкретными символами – любовью 
как пережитым опытом или Пророком и его семейством как архе-
типом эмоциональной чувствительности и нравственных ценно-
стей. Тот факт, что данная символика имеет множественные се-
мантические слои, для понимания которых требуется не только 
интеллектуальное раскодирование их когнитивного содержания, 
но и соответствующее эмоционально-экзистенциальное пережива-
ние, не дает им застыть и превратиться в косную рутину.  

Реферат подготовил Т.К. Кораев 
«РЖ: Социальные и гуманитарные науки. Серия 9.  

Востоковедение и африканистика», М., 2012 г., № 2.  
 
 
ВЛИЯНИЕ РЕЛИГИОЗНОГО ФАКТОРА  
НА ОБЩЕСТВЕННО-ПОЛИТИЧЕСКУЮ  
СИТУАЦИЮ НА ЮГЕ РОССИИ 
 
В настоящее время в Российской Федерации проживает бо-

лее 100 национальностей. Специфика ситуации состоит в том, что 
81% приходится на долю одного народа – русского, а лишь 19% – 
на все остальные. В постсоветский период стихийно сформирова-
лась впечатляющая по своим масштабам религиозная инфраструк-
тура. Сегодня можно констатировать наличие достаточно стабиль-
ного конфессионального ландшафта. Д.Г. Котеленко* пишет: 
«Бурный рост религиозных организаций в постсоветской России 
завершился к 2004–2006 гг. В настоящее время общее число орга-
                                                 

* Религиозный фактор и проблемы безопасности Юга России / 
Г.Г. Матишов, Д.Г. Котеленко, В.А. Авксентьев и др. – Ростов н/Д.: Изд-во ЮНЦ 
РАН, 2010. – 160 с. 



 159

низаций (зарегистрированных и незарегистрированных) превыси-
ло 5 тыс. Основными вероисповеданиями (по числу верующих и 
религиозных организаций) на Юге России являются православие, 
ислам и пять основных неопротестантских конфессий (евангель-
ские христиане, баптисты, пятидесятники, адвентисты и Свидете-
ли Иеговы). 

Православный и исламский пояс существенно различаются 
по консолидированности, наполненности, интенсивности религи-
озных проявлений. На территориях традиционного распростране-
ния ислама отмечаются высокое число и высокая плотность рели-
гиозных организаций. Абсолютно и с большим отрывом лидируют 
Дагестанское нагорье и Карачаево-Черкесия (карачаевские рай-
оны). Православный пояс отстает по обоим показателям в разы 
(Карачаево-Черкесская Республика) и в десятки раз (Дагестан). 
Сверхрелигиозные центры включают также Чечню и Ингушетию». 

По мнению Д.Г. Котеленко, серьезных изменений этнокон-
фессиональных границ на Юге России в ближайшие годы ожидать 
не стоит, поскольку: 

– достаточно четко обозначились границы традиционных 
конфессий. Ислам за последние 18 лет не продвинулся дальше, 
хотя условия и возможности для этого были. Кроме того, неиз-
вестно, насколько жесткое сопротивление будет встречать про-
движение ислама на православных территориях. Тем не менее гра-
ницы «исламских» регионов Северо-Восточного Кавказа останутся 
закрытыми для религиозных интервенций; 

– географически дисперсная миграция (в сельские районы) 
имеет пределы, в отличие от миграции в города (емкость связана с 
экстенсивным характером сельского производства, обостряющего 
конфликты за ресурсы). Некоторое «продвижение» ислама было 
связано, в первую очередь, с «освоением» новых территорий; 

– наступил период стабилизации и укрепления государства и 
общества, а период духовных исканий и экспериментов в целом 
завершился. Неопротестантские конфессии исчерпали возможно-
сти для существенного увеличения численности на Юге. 

Религия, будучи социальной подсистемой общества, много-
образными связями переплетающейся с другими компонентами 
общественной системы, в той или иной мере всегда является фак-
тором определенного состояния или изменения этой системы. 
Превращение ее в реальный фактор конкретных общественных 
процессов, в том числе в сфере межнациональных отношений, 



 160 

происходит путем выполнения религией соответствующих соци-
альных функций.  

Проявления религии многообразны, что определяется слож-
ностью и неоднозначностью ее внутренней структуры и многооб-
разием ее компонентов и связей. A.M. Буттаева пишет: «На протя-
жении столетий религия формировала отношение человека к миру, 
природе и к жизни в целом. Начавшийся в последние десятилетия 
процесс массового обращения людей к духовным ценностям на-
циональных культур (к христианству у одних, к исламу и буддиз-
му у других народов) неразрывно связан с поиском и формулиро-
ванием законов морально-этического поведения в обществе. 
Являясь частью общественного организма, религия также испыты-
вает на себе влияние нарастающих глобальных процессов, поэтому 
необходимо использовать ее традиционные ценности в определе-
нии отношений человека с современной поликультурной средой».  

За последние годы в мире, в том числе и в нашей стране, ин-
терес к исламской проблеме значительно возрос. Он обусловлен 
крупномасштабными процессами, происходящими в современном 
мусульманском мире. События глобального характера, происхо-
дящие в регионе Ближнего Востока, привели к образованию таких 
противоречий, которые опасны для всего мира. Ислам не только 
играет активную роль в урегулировании региональных событий, 
но и оказывает значительное влияние на мировую геополитиче-
скую картину. 

Наиболее конфликтогенный характер этноконфессиональ-
ные отношения на Юге России носили в 90-е годы прошлого века. 
Взаимоотношения между народами Российской Федерации имели 
сложный противоречивый характер. Религиозный фактор, как пра-
вило, оказывает на общества и политические системы долговре-
менное влияние, которое не всегда легко оценить сразу, в текущий 
момент. 

В коллективной монографии ученых Южного научного цен-
тра РАН, возглавляемого академиком Г.Г. Матишовым, комплекс-
но исследуются роль и значение религиозного фактора на южных 
рубежах России, его влияние на безопасность нашего государства. 
В работе выявлены основные тенденции развития религиозных 
сообществ на Юге России, проанализировано воздействие религи-
озного фактора на социально-политические процессы, протекаю-
щие на Северном Кавказе и в России в целом, сформулированы 
рекомендации органам власти в отношении ключевых проблем 
этноконфессионального развития. 



 161

Работа выполнена в рамках: программы фундаментальных 
исследований Президиума Российской академии наук «Пространст-
венное развитие Российской Федерации: междисциплинарный 
синтез»; подпрограммы № 12 «Проблемы социально-экономиче-
ского и этнополитического развития южного макрорегиона»;  
проекта «Функционирование и развитие религиозных сообществ 
на Юге России» (2009–2010). В авторский коллектив монографии 
вошли известные российские ученые Г.Г. Матишов, Д.Г. Котелен-
ко, В.А. Авксентьев, С.С. Белоусов, И.А. Миронов, М.Ю. Филип-
пов, М.Б. Марзаева, С.В. Ратнер, С.А. Раздольский, В.Ю. Валявин. 
Ответственными редакторами книги являются доктор философ-
ских наук С.Я. Сущий и доктор исторических наук Т.П. Хлынина. 

По мнению авторов монографии, большинство работ, в ко-
торых рассматривается современная этноконфессиональная ситуа-
ция на Юге России, представлено исследованиями отдельных  
проблем религиозной жизни, регионов или вероисповеданий. 
Предлагаемое исследование представляет одну из первых попыток 
комплексного анализа религиозной ситуации в макрорегионе. 

Использованный авторами подход, включающий в себя про-
странственный, конфликтологический и системный анализ, пред-
ставлен в четырех томах «Атласа социально-политических проблем, 
угроз и рисков Юга России», изданного Южным научным центром 
РАН. Отметим, что в монографии использованы данные о религи-
озных организациях, предоставленные Главным управлением Ми-
нистерства юстиции Российской Федерации по Ростовской облас-
ти, Комитетом по делам религии Министерства национальной 
политики, информации и внешних связей Республики Дагестан, 
аналитические материалы органов власти, многочисленные архи-
вы российских новостных сайтов и другие источники. 

Нельзя не согласиться с точкой зрения авторов, что «про-
должающаяся сегментация политических систем развитых стран 
во многом обусловлена тем, что национально-политическую само-
идентификацию теснят этническо-религиозные групповые иден-
тичности. Последние трудно согласовать между собой, а дости-
гаемый консенсус оказывается более хрупок, что в целом не 
только снижает запас устойчивости демократических систем, но, 
как свидетельствуют события последних лет, угрожает самому их 
существованию. 

В 90-е годы конфессиональная идентичность была одним из 
множества факторов, которые удерживали трансформирующееся 
российское общество и государство от распада. Однако сегодня 



 162 

стало очевидно, что на этой основе не удастся сформировать 
прочный фундамент национальной идентичности. Религия – даже 
в самых умиротворенных проявлениях – разделяет людей разной 
веры. Очевидно, что власть сознает опасность конфессиональной 
неоднородности страны и пытается ее преодолеть, снижая в обще-
ственной жизни значение религии».  

Культурное многообразие России представляет собой сумму 
этнических и конфессиональных идентичностей более 100 наро-
дов, проживающих на территории государства. Феномен совре-
менного российского самосознания возник на основе межэтниче-
ского, межконфессионального и межкультурного взаимодействия 
и взаимовлияния, имеющего многовековую историю. Мы рассмат-
риваем этническую и религиозную идентичности в качестве базо-
вых ценностей, оказавших решающее влияние на становление об-
щероссийской культурной и цивилизационной традиции. В России 
в настоящее время идет процесс формирования общенациональной 
идентичности, на государственном уровне предпринимаются по-
пытки сформировать единую общенациональную идентичность 
различными средствами, не всегда успешные в силу того, что  
воплощение предлагаемых на государственном уровне идей, кото-
рые способствовали бы формированию общей идентичности, стал-
кивается с серьезными препятствиями.  

Одной из серьезных причин такой ситуации является социо-
культурная поляризация и, как следствие этого, нетерпимость. Бу-
дучи прямым следствием неспособности примирить те или иные 
этнические, социокультурные и конфессиональные различия, она 
стала сегодня крупнейшим препятствием на пути становления об-
щенациональной российской идентичности. Эта тенденция харак-
терна не только для России. Радикальная модернизация всех об-
щественных отношений, осуществляемая в пределах очень 
короткого исторического периода, неизбежно приводит к обостре-
нию ряда проблем – политических, экономических, культурных, 
социально-психологических, межнациональных и межконфессио-
нальных. В современных условиях фокус внимания все больше 
смещается в область взаимодействия различных социально-
экономических, политических, социокультурных тенденций, кото-
рые определяют параметры отношений между человеком и приро-
дой, государством и обществом, властью и индивидом. 

Первым шагом на пути решения проблемы наметившегося 
социокультурного размежевания, как полагают авторы книги, 
должен стать обстоятельный анализ текущей ситуации. Попытка 



 163

подобного анализа представлена в первой главе книги – «Неуправ-
ляемое религиозное возрождение и проблема социокультурного 
размежевания». Социокультурное пространство социума и его ре-
гиона можно охарактеризовать как множество субъектов культуры 
и социальности, которые устойчиво связаны с определенной тер-
риторией, воздействуют на ее объекты и взаимодействуют между 
собой. Их взаимодействие образует социокультурные поля, в ко-
торых развиваются центр и периферия, узлы и диффузные рыхло-
сти, горизонтальные и вертикальные структуры, между которыми 
осуществляется мобильность населения, проживающего на данной 
территории. Определенные результаты взаимодействия представ-
ляют собой наблюдаемый (визуальный) слой социокультурного 
ландшафта, на котором вырастает идентичность населения с теми 
или иными ареалами социокультурного пространства. Интенсив-
ность идентичности зависит от социокультурных смыслов ареала, 
от физической близости / отдаленности его субъектов друг от дру-
га, от характера и скорости коммуникации между ними. Символи-
ческое, предметное и институциональное пространства региона 
тесно переплетаются. 

По мнению авторов, картографирование, или визуализация 
проблемы, в значительной степени облегчает ее понимание, а в 
конечном счете и поиск приемлемого решения. В книге дано кар-
тографирование итогов религиозного возрождения в постсовет-
ской России, которое, как они считают, позволило выявить наибо-
лее узкие места и проблемные точки, на которые в первую очередь 
следует обратить внимание. Было проанализировано распределе-
ние религиозных организаций по территории городов и районов в 
субъектах Российской Федерации, расположенных в пределах 
Южного федерального округа (в границах до 2010 г.). В 299 муни-
ципальных образованиях действовало более 5200 религиозных ор-
ганизаций, из них было зарегистрировано примерно 3500. 

Несомненный интерес для нас представляет анализ распре-
деления религиозных организаций по территории Дагестана. Как 
отмечается в книге, высокий уровень религиозности характерен 
для обществ с традиционной культурой. «Возможно, не случайно 
по числу мечетей Дагестан вернулся к показателям начала XX в. 
По сравнению с тем же периодом “русские” регионы имеют на 
душу населения в среднем в пять раз меньшее число религиозных 
организаций. Уровень религиозности (по крайней мере, в том, что 
касается числа мечетей на душу населения) сопоставим с таковым 
в странах исламского мира. Например, аналогичные показатели 



 164 

демонстрирует 70-миллионная Турция с ее 80 тыс. мечетей, тогда 
как в России с населением 141 млн. человек насчитывается поряд-
ка 30 тыс. религиозных организаций». 

Изменения этноконфессионального ландшафта Юга России, 
произошедшие в постсоветской России, характеризуются авторами 
как расширение зоны ислама за счет традиционных территорий 
распространения православия и буддизма. Наиболее зримо эта ди-
намика проявляется в сельской местности, где постепенно нарас-
тает присутствие мусульман и снижается доля православных и 
буддистов. Подобные изменения несут определенный конфликт-
ный заряд. Соприкосновение двух этнокультурных полей – ислам-
ского и православного – создает напряжение, проявляющееся в 
эпизодических конфликтах. 

Вторая глава книги называется «Терроризм и исламские 
ценности на Северном Кавказе». В ней авторы рассматривают 
возможные сценарии развития военно-политической ситуации на 
Северном Кавказе в связи с реальной угрозой терроризма и рели-
гиозно-политического экстремизма в регионе. За последние годы 
лидеры сепаратистов изменили свою стратегию и идеологию. 
Наиболее значимым фактором в этой связи представляется дея-
тельность консолидированного террористического подполья, опи-
рающегося на идеологию радикального ислама. До недавнего вре-
мени комплекс социально-политических и экономических проблем 
южного макрорегиона рассматривался учеными в качестве глав-
ной угрозы безопасности и основного препятствия для устойчиво-
го развития, в то время как деятельность террористического под-
полья квалифицировалась всего лишь как один из вызовов 
стабильности и безопасности государства и общества. Усилению 
террористического подполья способствуют также недоверие к  
действующей власти со стороны значительной части населения, 
концентрация в обществе протестной энергии. По мнению авто-
ров, существует риск исламизации Северо-Кавказского региона по 
афганскому сценарию. 

Нельзя не согласиться с мнением авторов монографии, что 
исламское возрождение – процесс стихийный, несмотря на стрем-
ление региональных и зарубежных игроков использовать его в 
своих интересах, влиять на его развитие для дестабилизации си-
туации на Северном Кавказе. Тем не менее значительную роль в 
развитии событий по неблагоприятному сценарию сыграли дейст-
вия самой федеральной власти, сделавшей ставку на поддержку 
традиционного ислама в качестве противовеса исламу радикаль-



 165

ному. Неожиданные последствия всегда будут сопутствовать при-
нимаемым решениям при отсутствии долгосрочной стратегии, при 
ситуационном реагировании. 

Многие эксперты и ученые в постсоветский период ориен-
тировали власть на оказание поддержки традиционному исламу. 
Эта идея, со своей стороны, лоббировалась на региональном и фе-
деральном уровнях исламским духовенством северокавказских 
республик. И если последнее вместе с поддержкой властей полу-
чало доступ к ресурсам влияния, то результатом становилось уси-
ление влияния исламского образа жизни, исламских ценностей на 
жизнь северокавказских обществ. Религиозная пропаганда,  
направленная в первую очередь на молодежь, вместе с приобще-
нием ее к основам веры, к исламской культуре, нравственности, 
одновременно формировала косный, догматический тип мышле-
ния, авторитарно-консервативные, традиционалистские стратегии 
социального поведения. 

Несомненно, что региональные власти рассчитывали, что 
поддержка традиционных исламских деятелей продлит их пребы-
вание у власти. От себя добавим, что во многом их поведение ко-
пировало заигрывание с религиозными деятелями федеральной 
власти, целью которой было использование всей палитры полити-
ческих влияний на все слои населения с целью сохранения своих 
позиций. В результате непродуманной и неуправляемой пропаган-
ды традиционалистских ценностей религиозная идеология захва-
тила освободившуюся нишу, тем самым были созданы благопри-
ятные идеологические условия для распространения в Северо-
Кавказском регионе религиозного экстремизма вкупе с сепаратист-
скими устремлениями. Поддерживая неконтролируемый процесс 
возрождения традиционного ислама, власть не учла, что способ-
ность пробудить и способность управлять религиозным возрожде-
нием – не одно и то же. 

Отметим, что в книге сделаны достаточно объективные и 
обоснованные выводы, иногда поражающие своей прямотой и 
критическим отношением. «Процесс религиозного возрождения 
был пущен на самотек. Местные власти рассчитывали тем самым 
завоевать симпатии населения и упрочить свое положение. Однако 
идеи самоорганизации и саморегулирования религиозной сферы 
себя не оправдали: “джинн был выпущен из бутылки”. И ситуация 
вышла из-под контроля. Складывается абсурдная ситуация: с  
целью борьбы с распространением радикальных идей республи-
канские и местные власти санкционируют усиление религиозной 



 166 

пропаганды со стороны традиционных структур. Как можно бо-
роться с исламским радикализмом с помощью фактической исла-
мизации?». 

Авторами подробно исследуются причины исламизации мо-
лодежи на Северном Кавказе. В постсоветский период молодежь 
оказалась предоставленной самой себе, в отличие от советского 
времени, когда государство брало на себя заботу о подрастающих 
поколениях, о реализации энергии молодежи в общественно по-
лезной сфере. В результате выросло целое поколение молодых 
людей, основой мировоззрения которых стала религия. Подав-
ляющее число участников современного террористического под-
полья на Северном Кавказе составляют 15–20-летние молодые лю-
ди, сильно отличающиеся по своим идейным установкам от 
поколения 25–30-летних, придерживающихся более светских и 
умеренных взглядов. Исламисты опасны тем, что они имеют впол-
не конкретную цель – осуществление исламистского политическо-
го проекта, т.е. захвата политической власти. Эти идеи становятся 
вполне реальным оружием, особенно когда в обществе не создано 
внятных, разделяемых большинством населения идеологических 
приоритетов развития. Результатом исламского возрождения на 
Северном Кавказе стало появление целого поколения, чрезвычай-
но восприимчивого к идеям радикального ислама. 

Как отмечают авторы книги, в последние годы мы столкну-
лись только с первыми результатами исламского возрождения на 
Юге России. В действие пришел своеобразный механизм культур-
ной инерции, и чтобы преодолеть создавшееся положение, потре-
буются длительные усилия. Одной из важнейших является задача 
последовательного утверждения светских ценностей в сфере обра-
зования, политике, СМИ, образе жизни. Согласимся, что культур-
ные факторы, в отличие от социально-экономических, способны 
оказывать несопоставимо более глубокое влияние на жизнь обще-
ства, определять траекторию его развития на длительную перспек-
тиву. 

Третья глава книги посвящена исследованию различных  
сетевых религиозных сообществ в регионе. Традиционно они ква-
лифицируются как протестанты, однако это качественно новое яв-
ление, обозначаемое как неопротестантизм, который объединяет 
баптистов, евангельских христиан, адвентистов, Свидетелей Иего-
вы, пятидесятников и др. Обращает на себя внимание тот факт, что 
особенно интенсивно многочисленные западные вероисповедания 
представлены в районах «цветных» революций, на территориях, 



 167

имеющих большое геополитическое и геостратегическое значение, 
в регионах, выступающих объектами притязания внешних сил. 

Если до 1991 г. неопротестантские проповедники вели мас-
штабную миссионерскую деятельность по всему миру, исключая 
страны исламского мира и СССР, то с распадом Советского Союза 
для них открылось новое пространство для деятельности. На дан-
ный момент в России совокупная доля этих конфессий от общего 
числа религиозных организаций достигает 25–40%, а число ве-
рующих исчисляется сотнями тысяч. 

Сегодня этнически в составе российских неопротестантов аб-
солютно преобладают русские украинцы. Однако нельзя утверждать, 
что другие народы Юга России обладают духовным иммунитетом 
по отношению к любым версиям неопротестантизма. Среди еван-
гельских христиан, неопятидесятников, адвентистов, Свидетелей 
Иеговы есть адыгейцы, армяне, евреи, немцы, калмыки, корейцы, 
осетины, лезгины и представители других национальностей. Та-
ким образом, неопротестанты являются весомой частью конфес-
сионального ландшафта Юга России. 

Несомненно справедливым является вывод авторов, что ре-
лигиозный фактор будет оказывать важное влияние на обществен-
но-политическую ситуацию на Юге России, в том числе и на Се-
верном Кавказе. Приводится широкий перечень возможных 
негативных последствий этого влияния, среди которых, к примеру, 
такие, как размежевание, снижение лояльности, архаизация, рост 
насилия, терроризм. 

Ограничивающим фактором, который бы упорядочил рели-
гиозное возрождение, в настоящее время могла бы стать соответ-
ствующая политика федеральной власти, что не означает ограни-
чения религиозной свободы, а всего лишь предполагает защиту 
ценностей светского общества и государства. Отметим, что книга 
рассчитана не только на управленцев-практиков и специалистов, 
изучающих данную проблематику, но и на широкий круг читате-
лей.  

Рецензию подготовила Г.И. Юсупова,  
доктор философских наук (Региональный центр  

этнополитических исследований ДНЦ РАН).  
«Вестник Дагестанского научного центра»,  

Махачкала, 2011 г., № 43, с. 138–142.  
 



 168 

 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
2012 – 10 (244) 

 
Научно-информационный бюллетень 

 
 

Содержит материалы по текущим политическим,  
социальным и религиозным вопросам 

 
 

Художественный редактор Т.П. Солдатова 
Технический редактор Н.И. Романова 

Корректор О.В. Шамова 
 
 

Гигиеническое заключение 
№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 

Подписано к печати 11/IX-2012 г. Формат 60х84/16 
Бум. офсетная № 1. Печать офсетная. Свободная цена 

Усл. печ. л. 10,5. Уч.-изд. л. 9,8 
Тираж 500 экз. Заказ № 150 

 
Институт научной информации  
по общественным наукам РАН,  
Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

 
Отдел маркетинга и распространения  

информационных изданий 
Тел. Факс (499) 120-4514 

E-mail: inion@bk.ru 
 

E-mail: ani-2000@list.ru 
(по вопросам распространения изданий) 

 
Отпечатано в ИНИОН РАН 
Нахимовский пр-кт, д. 51/21 
Москва В-418, ГСП-7, 117997 

042(02)9 


