
РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
 

ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
 

2013 – 2 (248) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 

Издается с 1992 года 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Москва 
2013 



 2 

Центр гуманитарных 
научно-информационных исследований 

 
 
 
 
 
 
 

Редакционная коллегия: 
 

Л.В. Скворцов – д-р филос. наук, шеф-редактор, А.Г. Бель-
ский – канд. ист. наук, автор проекта, научный консультант, 
Е.Л. Дмитриева – главный редактор, О.П. Бибикова – канд. ист. 
наук, первый зам. главного редактора, Д.Б. Малышева – д-р полит. 
наук, А.В. Малашенко – д-р ист. наук, А.Ш. Ниязи – канд. ист.  
наук, зам. главного редактора, В.Г. Садур – канд. ист. наук, 
В.Н. Сченснович – отв. за выпуск. 

Россия и мусульманский мир: Научно-информацион- 
ный бюллетень / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ. 
исслед. – М., 2013. – № 2 (248). –  168 с. 
 

Тексты, представленные в бюллетене, даны в авторской ре-
дакции. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

© ИНИОН РАН, 2013 



 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ 
 

СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 

 
Михаил Виноградов. Взгляд за околицу.  
 (Внешняя политика глазами российской элиты  
 за пределами профильных ведомств)........................................... 5 
К. Захаров и коллектив авторов. Политизация ислама  
 как фактор обострения общественных отношений  
 в России. (Окончание) ................................................................. 17 

 
МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 

 
Борис Аксюмов. Идеологические основы религиозно- 
 политического экстремизма и терроризма  
 на Северном Кавказе.................................................................... 39 
Рафик Усманов. Современный политический процесс  
 в Каспийском регионе в контексте международных отно- 
 шений. (Взгляд из России) .......................................................... 47 
Ибрагим Ибрагимов. Внешняя политика Азербайджана ............. 55 
Шамшадин Керим, Алий Альмухаметов. Ислам в совре- 
 менном Казахстане ...................................................................... 64 
Г. Шульга. Культурологический аспект в формировании  
 единого евразийского пространства:  
 Взгляд из Таджикистана.............................................................. 71 
Рафик Сайфулин. Как рождаются мифы? Взгляд из Ташкента  
 на ОДКБ и Центральную Азию .................................................. 75 
 
 



 4 

А. Клименко. Центральноазиатский вектор политики КНР:  
 Интересы Китая и его влияние на стратегическую ситуа- 
 цию в регионе ................................................................................80 
 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 

М. Николаева. Современный Ливан ................................................88 
Изабелла Кончак. Мусульманские организации в Польше ..........95 
А. Филоник. Дестабилизация в арабском мире  
 и западный фактор ......................................................................108 
 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 

 
Александр Джумаев. «Двойственность сознания»  
 и евразийский синдром. (Национальные традиции  
 выживания) ..................................................................................135 
В. Наумкин. Диалог между культурами как средство  
 преодоления страха.....................................................................150 
Ариф Алиев. Курайшиты: Историко-генеалогический  
 справочник. (Предисловие)........................................................160 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 5

КОНФЛИКТУ ЦИВИЛИЗАЦИЙ – НЕТ! 
ДИАЛОГУ И КУЛЬТУРНОМУ ОБМЕНУ 
МЕЖДУ ЦИВИЛИЗАЦИЯМИ – ДА! 

 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 
 
 
Михаил Виноградов, 
президент фонда «Петербургская политика» 
ВЗГЛЯД ЗА ОКОЛИЦУ 
(Внешняя политика глазами российской элиты  
за пределами профильных ведомств) 
 
За 20 лет существования новой России ее положение в мире 

радикально изменилось. Уровень интегрированности в мировой 
экономический, политический, культурный, научный, спортивный 
контекст достиг уровня, беспрецедентного за всю историю страны. 
Скорость такого вовлечения была существенно выше среднемиро-
вых темпов глобализации. Зарубежную географию в России пере-
стают изучать как астрономию – отрасль знаний хотя и интерес-
ную, но в обозримом будущем заведомо далекую от практических 
потребностей. 

 
Картины внешнего мира 

Серьезные изменения претерпела и внешняя политика.  
Вовлечение в ситуацию на мировых рынках, активизация, помимо 
традиционных партнеров, отношений с Латинской Америкой  
и Азиатско-Тихоокеанским регионом (вплоть до экзотических 
Науру и Тувалу), погружение в вопросы практического нераспро-
странения ядерного оружия, участие в выработке правил игры  
в различных сферах, унификация экологических стандартов, уве-
личение количества стран с безвизовым режимом въезда... Вот 
лишь самые очевидные признаки открытия России зарубежным 
партнерам. 

Конечно, количество перерастало в качество далеко не во 
всех случаях. Наоборот, повышение открытости происходило па-
раллельно со своеобразным ростом самоизоляции. Сегодня не 
только рядовой обыватель, но и многие журналисты, педагоги, чи-



 6 

новники слабо представляют себе, кто занимает пост президента 
Болгарии или даже премьер-министра Великобритании. Достаточ-
но посмотреть выпуски телевизионных новостей, чтобы убедиться, 
насколько низок общественный интерес к содержанию мировых 
процессов.  

Причины этого понятны – от деполитизации общественного 
мнения, которая продолжалась долгие годы, до утраты внятного 
представления о целеполагании деятельности на международной 
арене, очевидного прежде, во время пребывания в статусе сверх-
державы. В этих условиях архитекторы российской внешней  
политики получили свободу рук: они сами себе ставили задачи, 
реализовывали их и – самое главное – сами же оценивали эффек-
тивность проделанной работы. За исключением узкого экспертно-
го круга общество и элиты от такой оценки, по сути, самоустрани-
лись. Отдельные всплески внимания (Балканы, украинская 
революция, российско-грузинская война, кризис в еврозоне, споры 
о мультикультурализме, создание в Москве международного фи-
нансового центра) только подтверждали общую хаотичность инте-
реса к глобальному контексту. 

Обсуждение внешнеполитических реалий в неформальном 
общении внутри элиты – сегодня большая редкость. Исключением 
становятся только отдельные крайне чувствительные для  
истеблишмента и непосредственно связанные с внутренней ситуа-
цией темы вроде вовлечения Лондонского суда в конфликт Бере-
зовского с Абрамовичем или «списка Магнитского». Обычно  
это происходит в тех случаях, когда напрямую затрагивается, 
пользуясь термином политолога А. Рябова, желание российских 
правящих слоев быть глубоко интегрированными в мировую  
капиталистическую элиту. Однако, несмотря на очевидность  
этого стремления, привычка пристально наблюдать международ-
ные процессы так и не сформировалась. В лучшем случае с  
годами появилась традиция посматривать по утрам телеканал  
«Евроньюс». 

В результате за международными процессами в России  
принято следить не намного внимательнее, чем за мировыми рын-
ками (где зачастую ситуация представляется весьма приблизи-
тельно – с разбросом оценок на уровне «плюс-минус 20 долл.  
за баррель») или за новостями технических новинок (чаще всего 
интересуются разработкой девайсов той марки, к которой привык 
и лоялен). 



 7

Наверное, на этих не самых оптимистичных выводах можно 
было бы остановиться, констатируя исчерпанность предложенной 
редакцией темы. Ведь большая часть элиты так или иначе  
не ощущает собственной причастности к выработке внешне-
политического курса и склонности на этот счет вовсе не демонст-
рирует. 

Однако, несмотря на все вышесказанное, надо признать: не-
которые (пусть пунктирные и стереотипные) представления о  
международной реальности, безусловно, имеются. А ряд вопросов 
и практик (например, легализация капиталов, возможность визо-
вых санкций и т.п.) и вовсе имеют для многих представителей  
истеблишмента определяющее значение. Кроме того, есть группы 
интересов, рассчитывающие, что их позиция, так или иначе, будет 
учитываться при формировании внешнеполитического курса. Речь 
идет прежде всего о приграничных регионах, активных на миро-
вом рынке финансово-промышленных группах, лоббистах круп-
ных государственных проектов, религиозных общинах. 

Увы, предпринимаемые время от времени попытки осмыс-
ления ситуации во внешнем мире и внешней политике не перерас-
тают в проекты формулирования национальных интересов и целей 
внешнеполитического курса. Тем не менее можно говорить о со-
существовании восьми «типовых картин мира» на этот счет. Их 
выделение основано на экспертной реконструкции. 

За пределами таблицы осталось множество резонансных  
точек зрения, которые хотя и присутствуют в медиаполе, но за-
метного распространения не получают. В их числе – поддержка 
«русского мира», однозначная солидаризация с одним из ключе-
вых игроков мировой политики (Запад, Китай, исламский мир),  
представление о нецелесообразности расходования ресурсов на 
международные проекты, ставка на взаимодействие с передовыми 
странами для доступа к технологиям и инновациям и т.п. В чистом 
виде такие концепции весьма редко встречаются среди элит, а в 
отдельных случаях воспринимаются как утопические (например, 
проекты В. Якунина по усилению акцента на православной тема-
тике в международных отношениях). 

 
 
 
 
 
 



 8 

 
Экспертная реконструкция представлений российского  

и оптимальных целях  
«Картина мира» /  

Актуальная тема повестки дня 
Боевые действия 

в Сирии 
1 2 

1. Обмен сигналами. Исходит из того, что 
демонстрация страной убежденности в силе, 
последовательности, моральной обоснован-
ности своей позиции – это самый эффектив-
ный способ адаптации внешней политики к 
существующим правилам игры: чем само-
увереннее выглядишь – тем больше тебя 
уважают, слабость показывать нельзя 

Россия должна демонстрировать, что 
она важный игрок. Поэтому нужно 
помогать Башару Асаду 

2. «Осажденная крепость». Чаще всего 
предполагает биполярную картину мира, 
воспроизводящую реальность 70-х годов 
XX века 
 
 
 

Однозначная солидаризация с против-
никами США – Сирией и Ираном – под 
лозунгом «Следующей может стать 
Россия» 

3. «Давай меняться». Рассматривает внеш-
нюю политику как набор краткосрочных 
шагов, нацеленных на принуждение к взаим-
ным уступкам и не ориентированных на 
достижение стратегических целей и интере-
сов 
 
 
 
 

Ужесточать антиамериканскую пози-
цию с возможностью последующего 
размена на уступки по темам, не свя-
занным с ситуацией на Ближнем Вос-
токе 

4. «Атмосфера решает все». Во многом 
напоминает модель «Размен как самоцель», 
однако предполагает иную последователь-
ность действий с акцентом на готовность к 
односторонним уступкам в обмен на созда-
ние комфортной атмосферы, облегчающей 
получение ответных уступок по реально 
значимым вопросам 

Избегать солидаризации с Сирией, 
предоставляя западным партнерам 
возможность реализовать собственную 
тактику и (в случае ее успеха) исполь-
зовать несопротивление Москвы как 
преимущество в переговорах с США и 
западноевропейскими странами 



 9

Таблица 
истеблишмента о правилах игры во внешней политике 
российской дипломатии 

Евразийский  
союз 

Перезагрузка  
с США 

Отношения  
с Китаем 

3 4 5 
Проект Евразийского союза – 
наш ответ на попытки экспан-
сии на постсоветское про-
странство. Демонстрация Рос-
сией наличия у нее зоны 
особых интересов – признак 
силы 

Перезагрузка – не са-
мый удачный термин, 
поскольку она предпо-
лагает признание преж-
них ошибок обеими 
сторонами. Потребность 
в перезагрузке есть у 
США. Россия может 
ограниченно подыгры-
вать этой риторике, 
если Америка пойдет на 
уступки 

Сотрудничество с Китаем 
дает России новые козы-
ри в отношениях с дру-
гими международными 
партнерами 

Евразийский союз следует 
всемерно поддерживать как 
мощный военно-стратегиче-
ский проект – пусть даже Рос-
сия будет его главным спонсо-
ром. При этом страны СНГ 
должны отчетливо признавать, 
«кто в доме хозяин» 

Однозначно отвергается 
как повторение полити-
ки «разрядки», которая 
оказалась ловушкой для 
СССР 

Чаще всего тема нахо-
дится за пределами реф-
лексии 

Евразийский союз важен не 
только как инструмент психо-
логического давления на парт-
неров из дальнего зарубежья, 
но и как инструмент сдержива-
ния самостоятельной внешне-
политической активности пост-
советских стран. Россия по 
возможности должна быть 
монополистом в контактах 
США с постсоветскими стра-
нами – это обеспечит ей наибо-
лее выгодные позиции в после-
дующих разменах 

Стремиться к тому, 
чтобы оба кандидата в 
президенты США под-
черкивали значимость 
отношений с Россией в 
ходе избирательной 
кампании. Большой 
эффект даст в случае 
успеха относительно 
«мягких» демократов 

Использовать БРИКС для 
балансирования НАТО, 
ШОС – для балансирова-
ния БРИКС, ОДКБ – для 
балансирования ШОС 
и т.п. 

Хотя идеи поиска нового гло-
бального международного 
партнера для многих стран 
СНГ оказались утопическими, 
России не стоит на это упирать 
и давать местным элитам повод 
к возрождению комплекса 
«младшего брата» 

Максимально использо-
вать перезагрузку для 
создания комфортного 
климата и доверитель-
ной атмосферы отноше-
ний («друзьям легче 
уступать») 

Продолжать нынешний 
курс, предусматриваю-
щий некоторую компли-
ментарность по отноше-
нию к Пекину, не 
сопровождаемый четки-
ми политико-экономиче-
скими обязательствами с 
обеих сторон 

 



 10 

 
1 2 

5. «Ничего политического – только биз-
нес». Предусматривает прочтение любых 
событий во внешней политике исходя из 
бизнес-интересов. Чаще ориентирована на 
интерпретацию ранее происшедших событий, 
а не на моделирование «оптимальной» линии 
поведения. При формулировании целей – 
акцент на прагматические задачи (смягчение 
визового режима, легализация капиталов, 
создание комфортных условий для россий-
ских инвесторов) 
 

Допускает разные варианты прочте-
ния – от необходимости сохранить за 
Россией рынок вооружения до пред-
положений о том, что тотальная деста-
билизация на Ближнем Востоке под-
держит высокие мировые цены на 
энергоносители 

6. «Люблю его за то, что он любит меня». 
Поддержка стран, занимающих максимально 
комплиментарную по отношению к РФ пози-
цию и солидарных с российскими ценностя-
ми (общее прочтение событий Второй миро-
вой войны и т.п.) 
 
 
 
 
 
 
 
 

Сирия занимает более «пророссий-
скую» позицию, к тому же с Дамаском 
у Москвы давние исторические связи и 
общие экономические интересы 

7. «Новые времена». Прежняя картина мира 
рухнула – и договариваться надо не с преж-
ними акторами, а с новыми. В этом качестве 
могут выступать транснациональные корпо-
рации, оппозиционные партии, локальные 
региональные лидеры (Китай, Турция и т.п.) 
 
 
 
 
 

Нет особого резона вмешиваться в те 
процессы, на которые мы не можем 
повлиять. Возможно, неудача полити-
ки Запада в отношении Сирии приве-
дет к ослаблению его позиций и уси-
лению позиций других игроков 

8. «Внутрикорпоративный PR». Главная 
задача – сосредоточиться на повышении 
удовлетворенности общественного мнения 
результатами внешней политики – через соз-
дание у граждан ощущения, что от России на 
международной арене многое зависит 
 
 
 
 
 

Указывать на наличие у России особой 
позиции, отличной от остальных игро-
ков, с которой они вынуждены счи-
таться 

 
 



 11

Продолжение табл. 
3 4 5 

Сдержанное отношение к цене 
вопроса при условии, что Рос-
сия получит преференции в 
борьбе за привлекательные 
активы на постсоветском про-
странстве 

Необходимо найти 
драйверы, которые 
демилитаризируют рос-
сийско-американскую 
повестку дня и обеспе-
чат появление лобби-
стов экономико-поли-
тического сотрудниче-
ства 
 
 
 

Целесообразно искать 
предметные сферы для 
экономического сотруд-
ничества с КНР, но пом-
нить, что «китайцы все 
равно обманут» 

Поддержать на постсоветском 
пространстве страны, демонст-
рирующие приверженность 
интеграционной риторике. 
Союзники – Белоруссия, Ка-
захстан, Узбекистан, Таджики-
стан, Армения. 
Попутчики – Туркмения, Азер-
байджан. 
Противники – Грузия, Молда-
вия, страны Балтии. 
Высокий уровень неопреде-
ленности – Украина, Киргизия 
 

Идти на перезагрузку в 
обмен на публичные 
уступки США, свора-
чивая любое сближение 
при наличии эксцессов 
типа «списка Магнит-
ского» 

Сотрудничество в рамках 
БРИКС и ШОС – способ 
показать, что к России 
прислушиваются в мире 

Необходимо делать акцент не 
на отношениях с нынешними 
элитами постсоветских стран, а 
с поколением, идущим им на 
смену (особенно в странах с 
нерешенным вопросом о схеме 
преемственности власти – в 
том числе в Центральной 
Азии) 

Можно вести диалог, но 
не нужно думать, что 
США имеют контроль-
ный пакет акций в меж-
дународной политике 

Есть смысл присматри-
ваться к Китаю как к 
одному из потенциальных 
лидеров мировой полити-
ки и экономики ближай-
шего будущего – но без 
ущерба для взаимоотно-
шений с другими партне-
рами (Индия, «азиатские 
тигры») 
 

Нагнетать ожидания в логике 
«Новый Советский Союз уже 
на горизонте» – не привлекая 
внимания к тому, что линия 
горизонта неизбежно отдаляет-
ся по мере приближения к ней 

Делать акцент на воен-
ной составляющей 
российско-американ-
ских отношений 

Демонстрировать много-
векторность и прагматизм 
политики России по 
взаимодействию с «но-
выми мировыми лидера-
ми», избегая привлекать 
внимание к конкретным 
аспектам (цены на энер-
гоносители, изменение 
границы и т.п.) 
 

 
 



 12 

Корпоративные интересы  
и региональные настроения 

Встречаются, конечно, и чистые прагматики. В силу профес-
сиональных обязанностей или равнодушия к идеологической по-
доплеке они ориентированы на решение микрозадач. Но выделять 
их в какую-то обособленную группу не приходится, а разногласия 
относительно эффективных инструментов достижения целей су-
щественны. Показателен, например, в этой связи спор о путях 
смягчения визового режима с Евросоюзом. Российские дипломаты 
упирают на важность постепенного продвижения к этому шагу, 
предлагая начать с безвизового въезда для владельцев служебных 
паспортов. У части критиков этот подход вызывает отторжение с 
этической точки зрения – бюрократия, мол, заботится исключи-
тельно о себе. Другие возражают предметно – такое предложение 
просто не может заинтересовать европейских партнеров. Ведь, по 
данным журнала «The New Times», в России насчитывается около 
50 тыс. обладателей «синих» паспортов, а заинтересованных в час-
тых визитах в Россию европейских чиновников – не больше сотни. 
При этом все участники дискуссии оппонируют правоохранитель-
ным органам и спецслужбам, которые (насколько можно судить) 
не в восторге ни от планов лишить их контроля над въезжающими 
иностранцами через упразднение визового режима, ни от проектов 
отменить архаичный порядок регистрации прибывающих в Рос-
сию граждан других государств по месту жительства. 

Собственный интерес к международной тематике проявляют 
представители корпоративных сообществ. Энергичнее других  
играет на этом поле Русская православная церковь, сумевшая про-
лоббировать содействие российских властей в объединении с За-
рубежной церковью, а также рассчитывающая на помощь государ-
ства по ограничению конкурентной активности на канонической 
территории. Правда, несмотря на то что есть тенденция к «симфо-
нии» между РПЦ и государством, в международной сфере сущест-
вует почва для разногласий. Ярким примером стал отказ в октябре 
2008 г. Синода РПЦ принять в свой состав расположенную в Юж-
ной Осетии Аланскую епархию, пытающуюся уйти из подчинения 
Грузинской православной церкви. Церковные власти, которые са-
ми борются с экспансией на свою территорию, куда щепетильнее, 
чем государство, подошли к опасности создания прецедента пере-
краивания признанных границ. 



 13

В интервью Николая Балашова, заместителя председателя 
отдела внешних церковных связей Московского патриархата 
(опубликовано в мае 2012 г.), представлена следующая позиция. 
Основные претензии к странам Западной Европы предъявлены в 
связи с «христианофобией» (имеется в виду «вытеснение религии 
за поле общественной жизни»), а в странах Ближнего Востока и 
Северной Африки – к «факту преследования и гонения наших 
братьев». Балашов ссылается на выступление В. Путина в Данило-
вом монастыре 8 марта, в котором защита прав христиан в стра-
нах, где они являются жертвами дискриминации, названа одним из 
направлений внешней политики. В отношении Китая Балашов за-
метно более сдержан, хотя упоминает, что посещать Успенский 
храм-музей на территории российского посольства в Пекине  
позволено только обладателям иностранных паспортов и по сути 
запрещено гражданам КНР. «Мы с уважением относимся к требо-
ваниям китайского законодательства, но стараемся с китайской 
стороной развивать диалог», – дипломатично замечает заместитель 
главы ОВЦС. 

Активность на внешнеполитической ниве администраций 
приграничных регионов заметно различается. Жесткая солидари-
зация с тезисом о недопустимости передачи Японии Курильских 
островов характерна для Сахалинской области – но там это не 
столько крик души местных элит, сколько желание удовлетворить 
запрос граждан. В северо-западных регионах элиты охотно при-
сутствуют на мероприятиях с участием представителей Финлян-
дии и арктических государств, но избегают высказывать свою осо-
бую позицию. Исключение составляет лишь бурная полемика в 
Архангельске, где в последние полгода развернулась активная ме-
дийная кампания в отношении бывшего ректора Северного уни-
верситета В. Булатова, «идеолога поморского этнического сепара-
тизма». Более того, в публикации на сайте «Свободная пресса» и 
Regпит утверждается, что «норвежцы» (за которыми, понятное 
дело, стоят Бжезинский и США) в рамках программы «по  
раздроблению и ослаблению России» «фактически купили Север-
ный (Арктический) федеральный университет в Архангельске за 
4 млн. долл.» и делают ставку на поддержку поморов и создание 
особой «северной» идентичности у жителей России. 

Еще более идеологически накаленная ситуация на Юге Рос-
сии. Элиты северокавказских республик настойчиво продвигают в 
местных СМИ тезис, согласно которому первопричиной недружест-
венных действий по отношению к России (поддержка радикальных 



 14 

исламистов, активность Бориса Березовского и т.п.) являются  
происки Соединенных Штатов и почему-то Израиля. Совсем иной 
позиции придерживаются издания, например в Ставропольском 
крае, активно привлекающие внимание читателей к опасностям 
радикального ислама. В подтверждение тезиса о растущей угрозе 
приводятся прогнозы о воздействии «арабской весны» на радика-
лизацию исламистских настроений в ближневосточных странах.  
В этих построениях трудно не заметить мобилизацию жителей 
против потенциальной угрозы обострения ситуации на Северном 
Кавказе с соответствующими последствиями для Ставрополья, где 
уровень межнациональной напряженности весьма значителен. 

А вот представители бизнеса, наоборот, не склонны к пуб-
личным рассуждениям о внешней политике. Заметным исключе-
нием стал за последнее время О. Дерипаска. В сентябре 2011 г. на 
Байкальском экономическом форуме он выдвинул идею «восточ-
ного поворота», предусматривающую переориентацию экономики 
российского Зауралья на Китай. По имеющимся данным, этот  
проект не вызвал воодушевления в Москве, поскольку в нем уви-
дели излишний прокитайский крен. Активность же на междуна-
родной арене представителей государственных и полугосударст-
венных компаний вряд ли следует рассматривать отдельно: трудно 
разделить, где они лоббируют внешнеполитические решения в 
собственных бизнес-интересах, а где, наоборот, лишь ассистируют 
государству в его международных проектах. 

Куда более словоохотливы подчас бывшие чиновники, кото-
рые после ухода с государственной службы получают широкие 
возможности для презентации собственных оценок. Можно было 
бы допустить, что их выступления должны транслировать точку 
зрения действующей элиты, представители которой не имеют воз-
можности давать откровенные комментарии. Однако на практике 
такие случаи трудно отделить от маргинализации, связанной с тем, 
что бывший высокопоставленный деятель утратил «прописку» в 
высшей лиге (как это происходило с Константином Затулиным). 
Интересен пример М. Колерова, экс-начальника Управления Пре-
зидента РФ по межрегиональным и культурным связям, ставшего 
одним из самых активных комментаторов. Возглавляемое им 
агентство «Regnum» весной 2012 г. применило любопытный прием, 
использовав для резких выпадов в отношении медведевской внеш-
ней политики активное цитирование экспертов из стран СНГ и 
Приднестровья с заголовками типа «Россия должна избавиться от 
внешнеполитического наследия Медведева». 



 15

Заявления самого Колерова несколько мягче. Но, комменти-
руя подписанный Путиным указ о внешней политике, он пишет, 
что новый президент, «к несчастью, ни слова не говорит, что дос-
тавшееся ему от предшественника законодательное наследие в об-
ласти поддержки соотечественников делает абсолютно невозмож-
ным, если не незаконным исполнение всех его благих намерений в 
отношении соотечественников». Действующий теперь закон «по-
зорно и в прямом противоречии с Конституцией России, реальностью 
и справедливостью не видит и не хочет видеть в ряду соотечест-
венников никого, кроме “профессиональных русских”, в качестве 
таковых этнографических активистов, поставленных на личный 
учет в дипломатических представительствах России общим чис-
лом». Любопытны и другие выводы Колерова из указа Путина. 
Акцент на «разноплановом сотрудничестве» на постсоветском 
пространстве и необходимости сосредоточиться на реализации 
Договора о зоне свободной торговли прочитывается как признание 
отсутствия у СНГ политических перспектив, позиция по Молдавии 
видится как указание на неизбежность признания независимости 
Приднестровья в случае объединения Молдавии с Румынией и ее 
вступления в НАТО. Колеров также выражает надежду, что указ 
президента будет означать остановку «фронтального практическо-
го отступления России в “борьбе за Арктику” в области гумани-
тарно-безопасной инфраструктуры» и усиление солидарности со 
странами Латинской Америки и Карибского бассейна – «не удов-
летворяясь лишь солидарностью с Бразилией в рамках БРИКС».  

 
Смена поколений и риск провала  

Для российской элиты внешняя политика сегодня не столько 
сфера масштабных прагматических ожиданий, сколько удел про-
фессиональных дипломатов. К ним предпочитают не предъявлять 
завышенных требований, а подчас и вовсе считают предприни-
маемые усилия данью формальной процедуре. Если служебные 
или коммерческие интересы прямо не связаны с конкретной стра-
ной или сферой международных отношений в целом, то погруже-
ние в проблематику происходит эпизодически и чаще всего ситуа-
тивно. Так или иначе, но доминирует «западоцентристская» 
картина мира, исходящая из того, что именно Западная Европа и 
США определяют ход событий в политике и экономике – альтер-
нативные центры силы вроде Китая или исламского мира воспри-



 16 

нимаются как малопонятные и, как следствие, потенциально опас-
ные. 

Главным измеряемым (хотя бы относительно) результатом 
участия в международной деятельности остается установление 
экономического взаимодействия или обмен опытом с возможностью 
изучения современных технологий (в том числе управленческих). 
Идущая в экспертном сообществе полемика о возможных приори-
тетах внешней политики России в обозримом будущем (продви-
жение в Арктику, роль арбитра в международных конфликтах  
и т.п.) заметного общественного отклика не встречает. Интерес к 
тому, какой в будущем окажется роль страны на международной 
арене, сравнительно невысок.  

Такая ситуация вполне устойчива, и ей мало что угрожает. 
Тем не менее можно говорить о нескольких вызовах, с которыми 
столкнется российская дипломатия. Прежде всего это рост запроса 
на сервисные функции государства. Сегодня об этом чаще говорят 
в контексте внутренней политики, но рано или поздно и в между-
народных отношениях на повестке дня появится вопрос о том, воз-
можно ли переориентировать внешнюю политику с обслуживания 
интересов государства на лоббирование позиций конкретных эко-
номических и политических игроков. Правда, это произойдет лишь 
в том случае, если у элит и хотя бы у части общества появится ра-
циональное представление о собственных интересах в этой сфере. 

Второй вызов связан со сменой поколений. Внешней поли-
тикой сегодня занимается позднесоветская генерация политиков и 
дипломатов, чьи взгляды формировались в период международной 
обособленности СССР. Психологические травмы от утраты стату-
са сверхдержавы в полной мере не преодолены. Однако на перед-
ний план постепенно выходят лучше адаптировавшиеся к  
зарубежным реалиям возрастные группы, многие представители 
которых уже сумели наработать деловой опыт, более открыты к 
коммуникации и четче ориентированы на результат. Возможность 
конфликта поколений здесь, безусловно, существует, хотя он и не 
предопределен. 

Наконец, серьезное переосмысление места России в мире 
потенциально возможно в случае явных неудач на международной 
арене – правда, только если те или иные шаги будут рассматри-
ваться как очевидное поражение не только элитами, но и общест-
венным мнением. 

«Россия в глобальной политике»,  
М., 2012 г., т. 10, № 3, май-июнь, с. 22–33. 



 17

К. Захаров, П. Медведева,  
Т. Прудкогляд, В. Сонин, В. Черномаз,  
Н. Шабельникова 

ПОЛИТИЗАЦИЯ ИСЛАМА  
КАК ФАКТОР ОБОСТРЕНИЯ  
ОБЩЕСТВЕННЫХ ОТНОШЕНИЙ В РОССИИ 
(Окончание)* 
 
Характерной особенностью ислама как системы выступает 

неразрывная связь ислама и политики. Общепризнанным является 
то, что по сравнению с другими религиозными системами ислам 
имеет наиболее тесные и глубокие связи с политикой и властью, 
делая последние важнейшими средствами и орудиями реализации 
своих принципов. Поэтому среди мусульман всегда сохраняется 
особая приверженность политике, подпитываемая непосредствен-
но исламским учением. Политизация ислама является характерной 
особенностью и в современной России. 

Поскольку мусульмане считают себя членами одной общно-
сти, для мусульманства традиционно характерна склонность к  
построению различных панисламистских концепций, пропаганди-
рующих объединение всех мусульман мира в единое государство. 

Исламский фактор является значимым компонентом миро-
вой политики. Так, широкой популярностью пользуется телера-
диостанция «Аль-Джазира» (араб. «мнение и еще (одно) мнение»), 
обеспечивающая информационные интересы арабских стран. Она 
дает более полную и оперативную информацию о событиях,  
происходящих в мусульманском мире, чем известные СМИ стран 
Запада. Под давлением США в 2003 г. была закрыта другая араб-
ская вещательная станция «Аль-Арабийя». Саудовская Аравия в 
2005 г. занимала седьмое место в мире по использованию спутни-
ков связи. 

При решении некоторых вопросов исламское мировое сооб-
щество выступает в качестве консолидированного и единого субъ-
екта международной политики. Исламские государства еще в 
1971 г. создали мощное межгосударственное формирование – Ор-
ганизацию Исламская конференция, объединяющую более 
50 государств и имеющую множество вспомогательных учрежде-
ний. Членом этой организации может быть любое государство, 

                                                 
* Начало в № 1 бюллетеня «Россия и мусульманский мир». 



 18 

заявляющее о своей принадлежности к исламскому миру и где 
проживают значительное количество мусульман. Основными це-
лями Организации Исламская конференция являются: развитие 
разносторонних связей между исламскими государствами, укреп-
ление исламской солидарности, поддержание мира и международ-
ной безопасности, поддержка борьбы всех исламских народов за 
независимость и национальные права, создание условий для  
сотрудничества между членами ОИК и другими государствами. 

Созданы также и другие организации, куда входят предста-
вители разных мусульманских стран: Исламский банк развития, 
Исламская конференция по образованию, науке и культуре, Ис-
ламская комиссия Международного общества Красного Полуме-
сяца, Исламская федерация спортивной солидарности и др. Разра-
ботана и Исламская декларация прав человека. Идеологической 
основой деятельности данных организаций являются идеи ислам-
ской солидарности. 

С начала 1990-х годов ислам активно включился в россий-
скую общественно-политическую жизнь. Он стал играть огромную 
роль на Северном Кавказе, в Татарстане, других регионах. В Рос-
сии есть ряд светских мусульманских общественно-политических 
организаций и движений: «Союз мусульман России», «Hyp» 
(«Свет»), «Мусульмане России», «Партия исламской справедливо-
сти», «Мусульмане Татарстана», Исламская партия Дагестана и др. 

Вместе с тем в настоящее время в мире действуют ислам-
ские организации другого рода – экстремистские неправительст-
венные религиозно-политические организации, главной целью ко-
торых является борьба за господство ислама во всем мире 
посредством использования наступательной тактики, в том числе и 
насильственных мер. Подобные организации, ярко демонстри-
рующие свой радикализм, часто опираются на идеи фундамента-
лизма и ваххабизма. Исламский экстремизм делает основную 
ставку на насильственные действия и силу оружия. 

Многие исследователи наглядным примером радикализма 
исламского фундаментализма считают деятельность тех организа-
ций, которые ведут активную экстремистскую, военно-экспансио- 
нистскую и террористическую деятельность. Такой подход  
в определенной степени оправдан, так как своей военной и терро-
ристической активностью сегодня отличаются именно те органи-
зации и группы, которые борются за «очищение ислама». При 
этом, по сути дела, не имеет значения, суннитское течение демонст-
рирует свой радикализм или шиитское; приверженцы каждого из 



 19

этих течений считают свою веру единственно истинной, и в том и 
в другом течении есть свои фундаменталисты и ортодоксы. 

Экстремистские организации находятся, как правило, в оп-
позиции, часто непримиримой к правящим режимам в соответст-
вующих странах. Они ставят перед собой задачу либо свержения 
этих режимов, либо их серьезной трансформации. Среди этих ор-
ганизаций можно назвать: «Братья-мусульмане», действующую в 
разных арабских странах; «Хамас», «Исламский джихад», «Брига-
да мучеников Аль-Аксы», действующие на землях Палестинской 
автономии; «Хезболла» в Ливане, «Аль-Джихад» в Египте;  
Вооруженная исламская группа, действующая в Алжире; Ислам-
ская партия возрождения в Таджикистане; «ваххабитские» ислам-
ские «джамааты» на Северном Кавказе и т.д. Многие из них счи-
таются крупными террористическими организациями. 

Наиболее кровавые теракты последних лет – 11 сентября 
2001 г. в США, взрывы на о. Бали в октябре 2002 г., взрывы в 
Мадриде 11 марта 2004 г., захват школы в российском Беслане в 
2004 г., террористические акты, регулярно проводимые в Иране и 
Индии, – были осуществлены исламскими террористами. Религиоз-
ный терроризм в деятельности некоторых исламских организаций 
можно рассматривать в качестве разновидности политического 
терроризма, поскольку он затрагивает основы политического строя 
государств, где базируются эти организации, стремится к завоева-
нию государственной власти или изменению внешней и внутрен-
ней политики. 

Деятельность экстремистских религиозно-политических ор-
ганизаций обусловлена многими факторами, что в существенной 
степени затрудняет их классификацию. Можно опираться на типо-
логию организаций, учитывая волны их эволюции, позволяющие 
зафиксировать организации разных поколений по этапам радика-
лизации их идеологических доктрин и эскалации политической 
практики насилия. На основании эволюционного подхода можно 
выделить четыре поколения (волны) в развитии религиозно-
политических организаций. 

1. Религиозно-политические организации первого поколе-
ния: египетские «Братья-мусульмане» (БМ), образованная на их 
базе филиальная сеть в других мусульманских странах, а также 
организации, отпочковавшиеся от БМ, но придерживающиеся их 
идейных установок. 

2. Религиозно-политические организации второго поколе-
ния: организации, возникшие в ходе борьбы арабов с сионистской 



 20 

экспансией на Ближнем Востоке под влиянием идей «исламской 
революции» в Иране (например, палестинская «Джихад ислами», 
ливанская «Хезболла»). 

3. Религиозно-политические организации третьего поколе-
ния: организации, возникшие в ходе войны в Афганистане, начи-
ная с апреля 1978 г. по настоящее время (наиболее ярким приме-
ром выступает религиозно-политическое движение «Талибан»). 

4. Религиозно-политические организации четвертого поко-
ления: организации, представляющие собой радикальные между-
народные исламские группировки, стремящиеся консолидировать 
и управлять практически всеми экстремистскими организациями 
«мусульманского мира» (к таким организациям можно отнести 
«Аль-Каиду» и «Мировой фронт джихада», основанных мусуль-
манским террористом номер один Усамой бен Ладеном). Эти ор-
ганизации можно рассматривать в качестве организаций-«монст-
ров», имеющих филиалы на всех континентах и управляющих ими 
из единого центра. 

Эти международные организации все более распространяют 
свою деятельность и на территорию России. Политика панисла-
мизма, направленная на установление власти «чистого ислама», 
активно проводится в жизнь Саудовской Аравией. Для проведения 
этой политики созданы международные исламские структуры,  
например: Организация Исламская конференция, объединяющая 
54 мусульманских государства; Лига исламского мира, занимаю-
щаяся пропагандой ислама и оказанием всемерной поддержки ис-
ламским учебным заведениям; Высший совет мечетей, усилия  
которого направлены на Северный Кавказ. 

Серьезные проблемы, связанные с распространением ислам-
ского фундаментализма, возникают на Кавказе. Вместе с этнопо-
литическими конфликтами и социально-экономическими пробле-
мами постперестроечного периода появление фундаментализма 
стало одним из наиболее значимых факторов, влияющих на разви-
тие региональных процессов. Бурное развитие национальных дви-
жений и рост национального самосознания стимулировали про-
цесс исламизации мусульманских народов Кавказа. В то же время 
наряду с чисто культурно-цивилизационным значением ислам 
приобрел также большое политическое значение, проникая во все 
сферы общественно-политической и культурной жизни государств 
и республик Кавказа.  

В жизни России ислам стал важным социально-политиче-
ским фактором. Как известно, ислам возник в VII в., а на террито-



 21

рии России существует уже 14 веков. Период VIII – первой поло-
вины X в. связан с начальным процессом проникновения ислама 
на Северный Кавказ. В период второй половины X – XV в. ислам 
стал господствующей доктриной современного Дагестана. В XV–
XVII вв. проходил мирный процесс проникновения ислама в Чеч-
ню и Ингушетию. В XVII в. ислам занимает доминирующую пози-
цию среди вайнахов. Исламское влияние шло из Дагестана. Окон-
чательное утверждение ислама среди абазинцев, черкесов, 
кабардинцев относится к XVIII–XIX вв. Проникновение ислама к 
балкарцам и карачаевцам относится к XVIII–XIX вв. В XVII–
XVIII вв. ислам распространился в Северной Осетии. 

В России распространено самое либеральное направление 
ислама – суннизм суфийского толка. Как уже отмечалось, в сун-
низме существуют следующие мазхабы: маликиты, ханбалиты, 
ханифиты, шафииты. На Северном Кавказе – в Чечне, Ингушетии 
и Дагестане (кроме кумыков и ногайцев) – распространен ислам 
шафиитского мазхаба в форме суфийских орденов (тарикатов)  
накшбандийя и кадирийя. В центральной и западной частях Се-
верного Кавказа распространен ханифитский мазхаб суннизма. 
Степень исламизированности этих республик значительно ниже, 
чем в Дагестане, Чечне и Ингушетии, так как этот мазхаб наиболее 
лоялен и гибок к этническому фактору и обычному праву (адату). 

Известно, что ислам занимает второе место в России по ко-
личеству зарегистрированных религиозных организаций, состав-
ляя около 20% общего числа зарегистрированных религиозных 
организаций. 

Среди духовных управлений мусульман по численности и 
влиянию выделяются Центральное духовное управление мусуль-
ман России и Духовное управление мусульман Европейской Рос-
сии. 90-е годы XX в. характеризовались быстрыми темпами ис-
ламского возрождения, особенно на Северном Кавказе. Однако 
одним из проявлений исламского возрождения стала его радикали-
зация, чему способствовал ряд объективных и субъективных при-
чин. 

Радикализация ислама в России обусловлена в том числе и 
такими факторами: 

– резкое снижение уровня жизни в регионах традиционного 
распространения ислама и возникшее резкое социальное расслое-
ние населения; 

– массовая безработица, особенно среди молодежи;  



 22 

– понижение уровня нравственности, распространение нар-
комании, проституции; негативное влияние массовой культуры, 
распространяемой средствами массовой информации, телевидением; 

– коррумпированность местных властей и т.д.; 
– исламофобия в СМИ, в том числе и государственных, и т.д. 
Одной из причин исламского возрождения стал не только 

духовный вакуум, образовавшийся после распада СССР, но и  
возросшая активность зарубежных религиозных и религиозно-
политических организаций. Зарубежные центры развернули на 
территории России активную миссионерскую деятельность по 
внедрению фундаменталистских и религиозно-экстремистских 
форм ислама, оказывают значительную финансовую помощь соз-
данным на территории РФ исламским религиозным организациям. 

Следует учитывать, что ислам традиционно был не только 
религиозной, но и политической силой, для него всегда было  
характерным единство религиозного и политического начал. Уси-
ление политизации ислама в современных условиях связано не 
только с возрождением исламского фундаментализма, но и с су-
ществующей тенденцией модернизации ислама. Политизация ис-
лама создает угрозу как для традиционных ценностей исповедую-
щих ислам народов, так и для духовно-нравственных идеалов 
самой религии. В некоторых регионах РФ ислам не только не стал 
фактором стабильности, но и сам внес значительный элемент  
напряженности. 

Сейчас начинают восстанавливаться старые мечети, медресе 
и возводятся новые, для осуществления религиозной деятельности 
приглашаются богословы, получившие образование в странах 
Ближнего Востока. Особенно успешно этот процесс протекает на 
Северном Кавказе, в частности в Дагестане и Чечне. Так, в начале 
2005 г. в Республике Дагестан действовали 642 религиозных орга-
низации, из них 620 – исламские, в республике функционирует 
Духовное управление мусульман Дагестана, более 1750 мечетей. 
Самые крупные мечети на территории России вместимостью 10 и 
7,5 тыс. человек построены в Махачкале. В Дагестане сложилась 
развитая система исламского образования, включающая в себя 
13 исламских вузов (около 2800 студентов) с 43 филиалами (более 
2400 студентов), более 132 медресе (более 5400 учащихся), 
278 мактабов (более 4000 учащихся). 

Идеи «возрождения» ислама, распространенные ныне в Рос-
сии, приводят к неодинаковым результатам. Положительные мо-
менты, связанные с возрождением религиозной жизни, пока не 



 23

сопровождаются заметным прогрессом в нравственной и духовной 
жизни исповедующего ислам населения и зачастую сопровожда-
ются негативными тенденциями – клерикализмом, стремлением к 
исламизации всех сторон жизни, религиозным экстремизмом, не-
терпимостью к инакомыслию. Влиятельные мусульманские орга-
низации (например, в Дагестане), ориентируясь на повышение 
своего политико-правового статуса, стремятся усилить свое влия-
ние на властные структуры, войти в состав руководящих органов 
всех уровней.  

Общественно-политические организации республик прояв-
ляют все бóльшую политическую активность. Исламское духовен-
ство стремится более активно включиться в политические процес-
сы. Так, Духовное управление мусульман Дагестана (ДУМД) 
открыто провозглашает ориентацию на построение исламского 
общества в Дагестане с постепенным внедрением в общественную 
жизнь отдельных положений шариата, хотя руководство респуб-
лики отстаивает светскую модель общественного устройства.  
В настоящее время ДУМД стремится повысить свой политико-
правовой статус, обеспечив себе возможность принимать участие в 
процессе назначения ряда министров республики и возможность 
принятия важных государственных решений. Мусульманская эли-
та проявляет большую активность с целью внедрения в школьное 
и вузовское образование теологических дисциплин. 

Наряду с традиционными духовными управлениями в рес-
публиках создаются отдельные «джамааты» верующих, которые 
постепенно переходят в оппозицию к местным либеральным ду-
ховным управлениям мусульман. 

В других частях Северного Кавказа альтернативные и новые 
исламские общества и «джамааты» не получили достаточного раз-
вития. Это связано с относительно слабой религиозностью ряда 
народов Кавказа. Хотя адыги, черкесы, кабардинцы и абазины 
формально и мусульмане, в их веровании ислам настолько сильно 
переплетен с местными традициями и языческими обычаями, что 
об их радикальной исламизации также не могло быть речи. То же 
самое касается карачаевцев и балкарцев, хотя ислам в их среде бо-
лее укоренившееся явление. 

Различия в понимании места и роли ислама в обществе, зна-
чения шариата в регулировании общественных отношений на Се-
верном Кавказе становятся фактором внутриконфессиональной 
конфликтогенности. В настоящее время исследователи констати-
руют факт наличия идеологического противостояния практическо-



 24 

го бытового суфизма («народного ислама») и различных течений 
исламского традиционализма, в том числе и фундаментализма. 

Противоречия между российскими мусульманами, носящие 
зачастую конфликтогенный характер, разворачиваются в четырех 
плоскостях:  

1) нет единства и координации между мусульманами собст-
венно России и Северного Кавказа; 

2) сохраняются разногласия между различными исламскими 
этническими группами;  

3) не преодолен раскол внутри исламского духовенства;  
4) существует противостояние между мусульманскими орга-

низациями и некоторыми их лидерами. Кроме того, следует учи-
тывать также наличие конфликта поколений. 

Попытки проповедников «чистоты» ислама насадить среди 
местного населения иные идеологические формы ислама, сложив-
шиеся в других культурно-исторических условиях, вызывают за-
частую отторжение у российских мусульман. Широкий резонанс 
получил кровопролитный конфликт в Дербенте между привержен-
цами различных ветвей ислама в 2004–2005 гг. В некоторых  
районах Дагестана – Буйнакском, Кизилюртовском, Хасавюртов-
ском, Дербентском, Карабудахкентском, Казбековском, Гуниб-
ском, Цумандинском, а также в самой Махачкале – противоречия 
между мусульманами стали постоянными. 

Как отмечает грузинский исследователь К. Дзебисашвили, 
активность исламистов особенно возросла в Дагестане после пер-
вой чеченской войны. Возрастанию популярности некоторых ис-
ламских центров, основанных ваххабитами Багауддином Мухам-
мадом и Мухаммад-шафи Джангишиевым, способствовало то, что 
они противопоставляли свои «джамааты», живущие по законам 
шариата, коррумпированному и разлагающемуся обществу. Умело 
проведенная идеологическая работа также способствовала привле-
чению новых «истинно верующих». Ваххабиты категорически не 
согласны с тем, как их называют. Они считают себя более истин-
ными мусульманами («аль-муваххидун» – объединившиеся), чем 
остальные дагестанцы-тарикатисты, и в общем-то являются тако-
выми. Их точку зрения разделял и известный во всем Дагестане 
алим из селения Кудали Ахмед-кади Ахтаев, который сам причис-
лял так называемых «ваххабитов» к «салафитам». 

Хотя все чеченцы являются мусульманами, нельзя сказать, 
что ислам здесь является максимально объединяющим фактором. 
Чеченское общество и сейчас остается разделенным на множество 



 25

тэйпов-тукхумов (родственные объединения), чьи представители 
входят в различные исламские ордена и братства – вирды. Эти 
объединения относятся в основном к суфийским орденам, члены 
которых посредством особого ритуала стремятся «приблизиться к 
Аллаху и слиться с его божественной природой». Кроме того, в 
Чечне весьма распространен адат, который часто противоречит 
исламским нормам, что также ослабляет традиционный ислам как 
объединяющую идеологию. 

Исламизация республики объективно была на руку чечен-
ским властям, взявшим курс на полное отделение от России. Дис-
танцировавшись от России как от оплота неверных, выступая в 
роли борцов за ислам, они намеревались добиться независимости и 
полного отделения. С этого периода в Чечне параллельно с при-
верженцами традиционных тарикатов появляются первые сторон-
ники «ваххабитов» – носителей первозданного, «чистого» ислама. 
В определенной степени они получили поддержку новоизбранного 
президента Чечни Джохара Дудаева. В это же время в республику 
приезжают первые иностранные исламские ученые и правоведы 
(например, Мухаммад Юсеф абу Умар, Хамзат Шишани, Абдул 
Бакы Джамо и др.), с деятельностью которых и связывают распро-
странение идей ваххабизма. Исламизация становится важным фак-
тором для развития внешних связей Чечни, так как в случае  
становления основ исламского общества и получения самостоя-
тельности становится возможным получение помощи со всего  
исламского мира, независимо от степени укоренения фундамента-
листских идей в тех или иных, солидарных с Чечней, странах или 
организациях, обладающих большими финансовыми возможно-
стями или мобильными военными ресурсами. С началом же воен-
ной кампании 1994–1996 гг. значение ислама еще больше возрас-
тает, а чеченские отряды под его лозунгами активно осуществляют 
все боевые действия против российских войск.  

Ряды исламистов стали пополняться особенно после взятия 
Грозного чеченцами в августе 1996 г. Большинство чеченцев, от-
носящихся к традиционным мусульманам, активно не участвовали 
в боевых операциях, в отличие от ваххабитов. После взятия Гроз-
ного началось установление новых порядков, в том числе и ислам-
ских. Это выражалось и в строгой защите исламских правил пове-
дения и в требовании того же от других, хотя такие действия 
преимущественно носили больше показательный характер. Однако 
с февраля 1997 г., после избрания Аслана Масхадова президентом 
Чечни, действия «исламской партии» начали приобретать деструк-



 26 

тивный характер, что привело к ослаблению законных властных 
структур, дестабилизации ситуации в целом, а в итоге – к появле-
нию постоянного противостояния и раскола в чеченском обществе, 
в том числе и на религиозной почве. 

Показателем возросшего влияния исламского фундамента-
лизма на общественную жизнь являются попытки введения шариат-
ского правосудия в республиках Северного Кавказа. После вхож-
дения Северного Кавказа в состав Российской империи в XIX в. 
здесь одновременно стали действовать три формы законодательст-
ва: общегосударственные законы, шариат и адат (т.е. право, осно-
ванное на традициях и обычаях местных народов). Отношения 
между этими системами складывались не так просто. Еще Ша-
миль, создавая свой объединенный имамат, предпринимал меры, 
связанные со всяческим ограничением влияния системы адата. 
Вместе с тем, несмотря на возникающий соблазн ограничить при-
менение норм мусульманского права, местная администрация 
вполне отдавала себе отчет в том, что полная ликвидация шариат-
ского судопроизводства привела бы к массовым волнениям среди 
коренного населения, поэтому никогда и не решалась на ограниче-
ние норм мусульманского права. В XIX в. и вплоть до конца  
20-х годов XX в. на Северном Кавказе функционировали народные 
суды, рассматривавшие гражданские и семейные споры между му-
сульманами в соответствии с нормами мусульманского права. 

В советский период эти три правовые системы в целом мир-
но сосуществовали, однако приоритет естественно отдавался госу-
дарственной правовой системе, тогда как на втором месте по  
своему влиянию стоял не шариат, а адат. В сельской местности 
при решении всех важнейших вопросов обязательно учитывалось 
мнение старейшин, а в Чечено-Ингушской Республике действова-
ла даже специальная комиссия по примирению. В постсоветский 
период выяснилось, что современные западноевропейские демо-
кратические институты на Северном Кавказе оказались неэффек-
тивными, что вызвало интерес к мусульманскому правосудию. 

После распада советской судебно-административной систе-
мы в регионе стала создаваться новая организация правосудия. 
Для противодействия росту организованной преступности и бан-
дитизму с целью укрепления пирамиды власти руководство севе-
рокавказских республик стало реанимировать дореволюционные 
институты, характерные для сельской общины, в том числе суды 
по адату и шариату. В 1995–1996 гг. в Дагестане были разработа-
ны законопроекты «О местном самоуправлении», «О сельской об-



 27

щине», «О третейских судах». Стало «модным» ратовать за  
возвращение к «горским традициям», связывая исламское возрож-
дение с введением законов шариата. При этом политики Северного 
Кавказа поставили своей задачей поиск самобытного пути право-
вого развития Северного Кавказа. Однако одновременно стало 
усиливаться влияние фундаментализма.  

После того как в Чеченской Республике во второй половине 
90-х годов приступили к работе первые в РФ официально учреж-
денные шариатские суды, в стране развернулись дискуссии, по-
священные введению мусульманского права в мусульманских ре-
гионах РФ. Общественное мнение страны сразу же раскололось на 
два лагеря: сторонников и противников шариата. Все исламские 
религиозные деятели в России поддержали процесс введения зако-
нов шариата для российских мусульман. С их точки зрения, эта 
мера – единственное реальное средство в борьбе с преступностью, 
а также необходимое условие социального развития республик. 
Муфтий Дагестана С.М. Абубакаров, погибший впоследствии в 
результате теракта, рассматривал шариатский суд не как жесто-
кость, а в качестве средства профилактики убийств. Многие мос-
ковские политологи и журналисты в конце 90-х годов также  
выступили в поддержку введения шариата, например в Чечне. Из-
вестный отечественный исследователь, этнолог С.А. Арутюнов, 
полагал, что важным условием решения многих социальных  
проблем в Чечне и Дагестане станет создание джамаатно-
кантонных объединений (сельских мусульманских общин), в рам-
ках которых большую роль станут играть адатно-шариатские су-
ды. Эти суды призваны регулировать разнообразные вопросы 
внутренней жизни общины: семейно-брачные отношения, наруше-
ния прав женщин, улаживание различных споров, в том числе и 
процедуры примирения лиц, находящихся в состоянии кровной 
мести и т.д. Однако в российском общественном мнении введение 
шариата по-прежнему вызывает большой страх, способствуя рас-
пространению исламофобских настроений в российской прессе. 

После первой чеченской войны в Чеченской Республике ста-
ла формироваться исламская государственность. Еще в ноябре 
1996 г. парламентом республики было принято решение об изме-
нении Конституции ЧРИ, в соответствии с которым в ст. 4 Консти-
туции вошло положение о том, что ислам является государствен-
ной религией Чечни. В ноябре 1997 г. Ичкерия была объявлена 
Чеченской Исламской Республикой. Коран и шариат были объяв-
лены основными источниками законодательства. В целях более 



 28 

углубленного изучения Корана в чеченских школах было введено 
углубленное изучение арабского языка, а также вводилась новая 
учебная дисциплина «Основы ислама». 

Тенденция к исламизации правовой жизни Чечни прояви-
лась, прежде всего, в области уголовного и уголовно-процессуаль-
ного права. Официальной точкой зрения стало положение о посте-
пенном переходе к принципам шариатского судопроизводства, на 
начальном же этапе предполагалась практика совмещения свет-
ских и религиозных правовых норм. Планировалось повсеместное 
введение шариатского судопроизводства, хотя на первом этапе 
предполагалось параллельное сосуществование шариатских и 
светских судов. Мусульманское право планировалось применять в 
первую очередь в отношении к хулиганству, в случаях мелких 
краж, имущественных споров, бракоразводных процессов и т.д. 
Однако вскоре возобладала политика, направленная на кардиналь-
ное изменение правовой системы в Ичкерии. 

Осенью 1996 г. в Чеченской Республике Ичкерия указом  
тогдашнего руководителя, и.о. президента республики 
З. Яндарбиева вместо действовавшего ранее Уголовного кодекса 
РФ был введен в действие новый Уголовный кодекс ЧРИ, создан-
ный на основе применения норм шариата. Из прежнего российско-
го кодекса предполагалось оставить на первое время только те 
нормы, которые соответствовали местным традициям и которые 
предстояло изымать постепенно. После публикации текста нового 
УК в правительственной газете «Ичкерия» выяснилось, что многие 
из статей данного кодекса нарушают основные права и свободы, 
которые в соответствии со ст. 4 Международного пакта о граждан-
ских и политических правах не могут быть ограничены даже в ус-
ловиях чрезвычайного положения. В этот кодекс были включены 
положения, предполагающие жестокие и бесчеловечные наказания 
при отсутствии гарантий прав обвиняемого. В частности, можно 
выделить ст. 126 УК ЧРИ, которая предусматривала смертную 
казнь за вероотступничество от религии ислама, что стало отрица-
нием известного положения Международного пакта, утверждаю-
щего право свободно и гласно выбирать и менять религию по  
своему убеждению. Ряд статей принятого в Чечне кодекса закреп-
лял различие между гражданами, исповедующими ислам, и иными 
гражданами, причем для мусульман устанавливались даже более 
строгие наказания за ряд так называемых преступлений. Мировой 
опыт уже показал пагубность подобных новаций в процессе уско-
ренной исламизации. В Судане в 80-е и 90-е годы уже была введе-



 29

на практика осуществления шариатских наказаний, затронувшая 
все население страны, в том числе и немусульманского, продемонст-
рировав свой явно неправовой характер. Итогом такой политики 
стала непрекращающаяся уже много лет гражданская война, при-
ведшая фактически к расколу страны на отдельные враждующие 
регионы. 

На основе указов президента Ичкерии в Чечне стали созда-
ваться шариатские суды, в вéдение которых стали передаваться 
уголовные и гражданские дела, при этом народные суды упразд-
нялись. Был создан Верховный шариатский суд, которому подчи-
нялись вновь создаваемые сельские, городские и районные.  
Рассмотрение дел осуществлялось без участия адвокатуры и про-
куратуры, однако осужденный все же имел право обратиться с 
апелляцией в Верховный шариатский суд, решения которого счи-
тались окончательными. В 1996–1997 гг. в Чечне в спешном по-
рядке стали создаваться курсы для подготовки кадров шариатских 
судов, однако их выпускники демонстрировали довольно низкий 
уровень не только шариатской, но и общеправовой подготовки. 
Уголовный кодекс, принятый в Чеченской Республике в 1996 г., 
стал практически копией уголовного законодательства Судана, 
Саудовской Аравии, Иордании, однако при этом не была принята 
во внимание существовавшая в Чечне традиционная правовая 
практика, основанная на адате. Считается, что именно действую-
щая система адата наилучшим образом регулировала обществен-
ные отношения в Чечне, поскольку была наиболее адекватна обра-
зу жизни этого народа. Неудивительно, что значительная часть 
населения Чеченской Республики, в том числе многие религиоз-
ные деятели, довольно критически восприняли шариатские ново-
введения, игнорируя искусственно навязываемые нормы, имевшие 
иностранное, арабское происхождение. 

Чеченское руководство второй половины 1990-х годов стало 
активно популяризировать средневековые жестокие формы нака-
зания, в частности публичную смертную казнь. В своей деятельно-
сти в Чечне шариатские суды довольно часто грубо нарушали ос-
новные нормы мусульманского права. Вместе с тем известно, что 
шариат рассматривает наказание в виде смертной казни или отру-
бания рук в качестве чрезвычайной меры, а для вынесения подоб-
ного приговора принимаются во внимание очень веские причины 
и доводы, подтверждающие явно патологический характер нака-
зываемой личности. Как отмечает современный исследователь Ру-
кайа Максуд, «шариатский закон всегда вершится открыто, не 



 30 

зверства ради и отнюдь не на потеху кровожадной толпе, но для 
того, чтобы все видели беспристрастность и сдержанность совер-
шаемого правосудия». Ускоренное введение шариата в Чечне было 
вызвано в первую очередь сугубо политическими причинами. Ма-
нипуляция же историческими трактовками шариата нашла под-
держку исламских фундаменталистов, набравших силу в Чечне и 
Дагестане.  

Сторонники быстрого введения шариата ссылались на его 
большое морально-психологическое значение для населения, на 
его дисциплинирующую роль в армии. Вместе с тем нормальная 
работа шариатских судов в 1990-х годах в Чечне была крайне  
затруднена из-за слабости властных структур всех уровней. Реаль-
ная власть была сосредоточена в руках полевых командиров,  
которые превратили шариатские суды в средство политических 
манипуляций и взаимного сведения счетов. Руководители банд-
формирований, как правило, игнорировали обвинительные приго-
воры судов, выносимые в их адрес. Обострение противоречий  
между отдельными направлениями в традиционном местном ис-
ламе – сторонниками суфийских тарикатов (накшбандийского и 
кадирийского братств) – привело к размежеванию и в деятельно-
сти шариатских судов. Усилились столкновения между различны-
ми отрядами самой шариатской гвардии, остановить которые пра-
вительство А. Масхадова в 90-х годах оказалось бессильно.  
В конце концов обострение обстановки в 1999 г. привело к столк-
новению чеченского парламента и Верховного шариатского суда, 
что привело к созданию одновременно двух Шур (Государствен-
ных советов) и двух Высших шариатских судов, где на одну из 
соперничающих сторон заметно усилилось влияние салафитов. 

В 1998 г. селения Кадарской зоны Дагестана попали под 
полный контроль дагестанских салафитов. Эта зона была объявле-
на «независимой исламской территорией», где стали действовать 
только законы шариата. Лидеры радикального исламского фунда-
ментализма рассчитывали превратить этот район в качестве плац-
дарма для освобождения Дагестана, а затем и всего Кавказа от 
российского влияния. Кадарский плацдарм был ликвидирован 
только в 1999 г. во время второй кавказской войны усилиями не 
только российских войск, но и при активной поддержке местного 
населения. Как отмечал современный отечественный исследова-
тель Д.М. Макаров, для населения Дагестана чеченская модель 
суверенизации и исламизации, сопровождавшаяся нарастанием 
социального и политического хаоса, отсутствием безопасности и 



 31

развалом экономики, казалась все более пугающей и отталкиваю-
щей. Кроме того, этническая идентификация здесь явно возобла-
дала над идеей исламской солидарности, поскольку поход чечен-
ских салафитов на Дагестан был воспринят местными жителями 
как акт чеченской агрессии. 

Однако поражение чеченских сепаратистов и падение попу-
лярности дагестанских фундаменталистов отнюдь не снимают  
проблему использования мусульманского права в современных 
условиях. Усилия по внедрению мусульманского правосудия на 
Северном Кавказе не прекращаются. 

Видный отечественный исследователь мусульманского пра-
ва профессор Л.Р. Сюкияйнен обращает внимание на то, что му-
сульманское право в полном объеме не применялось практически 
никогда и нигде. Вместе с тем он полагает, что в России существу-
ет объективная возможность для реализации отдельных норм му-
сульманского права в интересах всего общества. По его мнению, 
одним из устойчивых мифов, касающихся мусульманского права, 
является представление о том, что оно носит прежде всего персо-
нальный, а не территориальный характер. Однако история свиде-
тельствует о том, что нормы мусульманского права, за  
исключением семейно-брачных отношений, могут быть распро-
странены не только на мусульман, но и на всех жителей целого 
ряда исламских государств. 

В некоторых регионах Северного Кавказа России уже не-
сколько лет действуют суды, которые разрешают споры между 
мусульманами, ориентируясь на нормы шариата. Так, в Кабарди-
но-Балкарии шариатские суды осуществляют в основном консуль-
тационную функцию, представляя собой симбиоз консультацион-
ного и третейского суда. Эти учреждения призваны решать споры 
между односельчанами на основе мусульманской справедливости, 
а также с учетом местных обычаев. В последнее время в шариат-
ские суды в этой республике стали обращаться и бизнесмены, 
стремящиеся к тому, чтобы их бизнес не противоречил нормам 
шариата. 

В Ингушетии руководство республики довольно благожела-
тельно относится к использованию шариата в судебной практике. 
Еще в 1997 г., в период правления прежнего президента 
Р. Аушева, была предпринята попытка принятия местного респуб-
ликанского закона о мировых судьях, обязавшего их руководство-
ваться в первую очередь нормами адата и шариата. Сейчас урегу-
лирование спорных вопросов между верующими, особенно в 



 32 

сельской местности, все больше возлагается на мировые суды, ис-
пользующие нормы как шариатского, так и обычного права. Здесь не 
существует какого-либо специального юридического механизма по 
принудительному исполнению приговора суда. Важнейшим регу-
лятором тогда становится общественное мнение, контролирующее 
соблюдение верующим взятых на себя обязательств. Суды носят 
характер примирительной комиссии, стремящейся не доводить 
дело до федерального суда. Поэтому основная доля приговоров, 
вынесенных шариатскими судами, как правило, добросовестно 
исполняется. Если же решение шариатского суда не удовлетворяет 
одну из спорящих сторон (или обе), то в этом случае дело поступа-
ет в федеральный суд.  

Шариатские суды продолжают действовать в ряде селений 
Дагестана. В их ведении находятся, как правило, самые различные 
правовые вопросы: от гражданских дел до мелких уголовных  
преступлений. Созданы отряды шариатской гвардии, напоминаю-
щие отряды дружинников советских времен. По мнению наблюда-
телей, шариатское правосудие оказалось достаточно эффективным 
в борьбе с мелкими преступлениями и правонарушениями: хули-
ганством, пьянством, кражей скота. Выносимые наказания также 
не отличаются разнообразием и ограничиваются, как правило, оп-
ределенным количеством ударов палкой. Несмотря на кажущуюся 
жестокость, местные жители подобное наказание считают в целом 
справедливым. Кроме того, в ряде сельских поселков Дагестана 
мечети получили в собственность часть когда-то им принадлежа-
щих пашен и садов, управляемых по нормам мусульманского пра-
ва (реституция вакфов). Подобная практика постепенно получает 
развитие и в современном Татарстане. 

Шариатский суд является еще пока новым институтом рос-
сийского общества, в отношении которого еще сохраняется из-
вестная настороженность. Основным органом правосудия на Се-
верном Кавказе являются российские народные суды. Вместе с 
тем, как считает Д.В. Макаров, новоиспеченным шариатским судьям 
в Дагестане удалось то, что не удалось ни одному религиозному 
деятелю ни на Северном Кавказе, ни в России в целом: объединить 
и примирить представителей различных течений в современном 
российском исламе – и фундаменталисты-салафиты, и традицио-
налисты-суфисты признали авторитет шариатских судей и забыли 
о своих разногласиях, послуживших поводом для кровопролитных 
схваток в других регионах. Деятельность подобных учреждений 
является проявлением наметившейся прагматической адаптации 



 33

салафитского движения к существующим национальным реалиям, 
отказа от крайне политизированного джихадизма. В других регио-
нах РФ, например Татарстане и Башкортостане, еще нет практиче-
ского опыта использования норм шариата в общественной жизни. 
На Западном Кавказе процесс исламизации еще не достиг таких 
масштабов, как в Дагестане и Чечне. На Западном Кавказе наряду 
с исламским бумом отмечено движение за «возрождение» право-
вых традиций адата. 

В настоящее время во всем мире все больше осознается, что 
мусульманское право является динамично развивающейся право-
вой системой современности, заслуживающей гораздо большего 
внимания юристов-практиков, чем ему сейчас уделяется в России. 
Мы являемся свидетелями появления на постсоветском Северном 
Кавказе новых форм правового плюрализма, значение которого 
еще не осмыслено в полной мере и до конца не осознаны его  
последствия для РФ. 

В настоящее время критика современного исламского фун-
даментализма сопровождается и критикой ваххабизма. Ваххабизм 
получил распространение на Северном Кавказе, где его экстремист-
ская интерпретация стала знаменем террористов. Ряд последовате-
лей ваххабизма заняли лидирующие позиции в сепаратистском 
движении чеченцев, превратив партизанское движение в религиоз-
ную войну против «неверных». Некоторые руководители Республи-
ки Ичкерия во времена президентства А. Масхадова, сделавшего 
попытку превратить Чечню в исламское государство, приняли вах-
хабизм. В общественном сознании россиян ваххабизм превратился в 
самую опасную разновидность фундаментализма, представ в каче-
стве идеологической оболочки религиозного терроризма. 

Ваххабизм, пришедший на Северный Кавказ из-за рубежа, 
представляет собой не просто религиозную общину, а является 
особым религиозно-политическим течением. Ваххабизм пропове-
дует возвращение к «чистоте» раннего ислама времен Пророка 
Мухаммеда, требует строгое соблюдение единобожия, отказа от 
поклонения святым людям и святым местам, требует отказаться  
от всяких проявлений новшеств в культовой практике и в быту. 
Именно для ваххабизма характерны религиозно-политические 
призывы к джихаду, который трактуется ими исключительно как 
использование силы против «неверных» (а не как духовный джи-
хад). Именно ваххабизм в немалой степени способствовал разжи-
ганию военных действий в Чечне и Дагестане. Однако, как счита-
ют известные отечественные политологи А.В. Дмитриев и 



 34 

И.Ю. Залысин, «сама по себе принадлежность к ваххабизму не де-
лает верующего сторонником политического терроризма...» Вах-
хабизм превратился в террористическую идеологию усилиями ря-
да зарубежных религиозно-политических организаций. 

Как и почему на Северном Кавказе оказалась благодатная 
почва для насаждения идей «чистого ислама», связанных с вахха-
бизмом и другими направлениями фундаментализма?  

Во-первых, Северный Кавказ – один из наименее экономи-
чески и социально благополучных регионов. «Рвется там, где сла-
бо», – говорят в народе. В более благополучных мусульманских 
регионах (Татарстан, Башкортостан) это направление мусульман-
ства не получило распространения.  

Во-вторых, необходимо учитывать политико-идеологиче-
ский аспект. Ваххабизм был востребован социально-политической 
реальностью кризисного, трансформационного периода россий-
ского общества. В ситуации, когда возникло разочарование в ком-
мунистической идеологии, ослабившей патриархально-этнические 
традиции и законы адата, вполне вероятно утверждение новых ре-
лигиозно-идеологических ценностей. В ситуации «духовного ва-
куума» ваххабизм предложил мусульманам вернуться к истокам и 
начать новое движение вперед. Ваххабизм объявил джихад не 
только представителям иных религий, но и традиционному исламу – 
суфизму.  

В-третьих, для мусульманских народов религия всегда  
выступала как средство идентификации (выдача паспортов без 
указания принадлежности к тому или иному народу, выступления 
представителей Государственной думы о превращении националь-
ных республик в губернии и т.д. вызывают опасение у националь-
ных меньшинств потерять специфически этническое, особенное). 
Влияние ваххабизма по мере углубления процесса национального 
самосознания народов и практической суверенизации республик 
может расти.  

В-четвертых, Северный Кавказ стал сферой геополитиче-
ских интересов США, Турции, Ирана, стран Закавказья, Централь-
ной Азии. Системный кризис постсоветского общества способст-
вовал повышенному интересу представителей этих государств к 
этому региону и их заинтересованности в радикализации религиоз-
ного сознания (кроме того, следует учитывать, что с конца 1994 г. 
началась эксплуатация нефтяных запасов Каспийского бассейна). 

К числу субъективных причин распространения ваххабизма 
следует отнести фактор религиозного образования, недостаток ко-



 35

торого восполняется в арабских странах преимущественно ханба-
литского мазхаба (Саудовская Аравия, ОАЭ и др.). Данный мазхаб 
суннитского ислама, заполняя духовный вакуум, способствует 
преодолению физической и моральной усталости общества, пред-
лагая своего рода реванш, помогающий не подстраиваться под 
мир, а наоборот, подстроить мир под себя и, как следствие, обрес-
ти независимость. 

Следует отметить также, что на характер эволюции «чистого 
ислама» значительно влияют внешнеполитические факторы:  

– активность зарубежной диаспоры; 
– деятельность общественных и религиозных мусульман-

ских организаций зарубежного Востока;  
– успешный фундаменталистский зарубежный опыт;  
– целенаправленная деятельность спецслужб государств, 

имеющих стратегические геополитические интересы на Кавказе, 
по «фундаментализации» ислама для формирования проводников 
и каналов влияния с целью вывода мусульманских регионов Рос-
сии из сферы влияния центральной власти. 

Анализ объективных и субъективных причин на этом не мо-
жет быть завершен. Данная проблема требует своего дальнейшего 
изучения. Следует отметить, что мусульмане Северного Кавказа, 
привыкшие соблюдать «свой» «бытовой ислам», в большинстве 
своем не приняли идеологию и практику ваххабизма. Ваххабизм 
не укоренен в культурной традиции народов Северного Кавказа, 
где серьезные позиции традиционно занимал народный ислам 
(практический суфизм). Однако это не значит, что идеологи вахха-
бизма уже ослабили свои усилия по насильственному распростра-
нению ислама на Северном Кавказе. Конечной целью исламских 
фундаменталистов и экстремистов является исламизация всего му-
сульманского населения и создание на территории Северного Кав-
каза независимого исламского государства от Черного до Каспий-
ского морей.  

Таким образом, на Северном Кавказе фундаменталистские 
идеи распространены достаточно широко. Чаще всего именуемые 
общим названием «ваххабизм», они, по сути, представляют собой 
сплав традиционализма и фундаментализма, т.е. не имеют на сего-
дня целостного характера и идентифицируются по критической 
позиции к официальному исламу, призывам к его очищению. На 
основе анализа культурной, внутриполитической и социоэкономи-
ческой ситуаций можно сделать вывод, что если в Дагестане фун-
даменталистская идеология может расширять свою нишу, в пер-



 36 

вую очередь из-за сложностей этнонациональной консолидации, 
то в Чечне – из-за слабости институтов светской национальной 
государственности. 

Исследование политической практики «ваххабизма», в том 
числе развития форм общественного самоуправления – джамаатов, 
позволяет сделать заключение о высокой вероятности эволюции 
северокавказского «ваххабизма» в сторону фундаментализма и воз-
можности его сочетания с национал-радикалистскими подходами, 
замкнутыми на образ внешнего иноконфессионального врага. 

Отмечено также, что на характер эволюции «чистого исла-
ма» значительно влияет внешний фактор, который имеет несколь-
ко составляющих: активность зарубежной диаспоры; деятельность 
общественных и религиозных мусульманских организаций зару-
бежного Востока; успешный фундаменталистский зарубежный 
опыт; целенаправленная деятельность спецслужб государств, 
имеющих стратегические геополитические интересы на Кавказе, 
по «фундаментализации» ислама для формирования проводников 
и каналов влияния с целью перевода мусульманских регионов  
в иные культурную и политическую системы. 

Следует отметить, что поддержание диалога с исламскими 
силами в настоящее время дается федеральным и региональным 
властям с трудом. Однако можно выявить характерные и опозна-
ваемые тенденции, в которых сконцентрирован опыт взаимодейст-
вия с исламским фундаментализмом за рубежом. Так, способность 
государства к успешному взаимодействию с исламским фундамен-
тализмом определяется реформистским потенциалом правящей 
элиты России, т.е. преданностью делу реформ и способностью их 
осуществлять; умением определить стратегические цели реформ и 
найти жизнеспособные идеологические ориентиры, способствую-
щие преодолению ценностной деструкции, социализации и укреп-
лению легитимности; агрегированной способностью элит и поли-
тической системы в целом к кооптации в условиях расширения 
политического участия; проведением во внешней политике курса 
на отстаивание национальных интересов; умеренным применени-
ем силовых методов в целом в сочетании с решительной борьбой 
против терроризма. 

Необходимо конкретизировать политические задачи феде-
рального и регионального уровней, работа над которыми будет 
способствовать сужению ниши фундаменталистской индоктрина-
ции и сдерживанию экстремистских тенденций на федеральном и 
региональном уровнях. Иногда утверждается, что «особому» пост-



 37

советскому исламу чужды проявления политической ангажиро-
ванности, экстремизма, что фундаментализм не является чертой 
постсоветского ислама, а борьба с религиозными экстремистами и 
исламскими террористами является нормальным и даже обяза-
тельным условием достижения стабильности и мира в отдельных 
регионах России. Вместе с тем отечественные исследователи пола-
гают, что ислам как социальный институт в России находится еще 
пока в стадии становления. Поэтому сейчас трудно определить не 
только институциональные формы, которые ислам в конце концов 
обретет в России и в тех или иных ее регионах, но и то направле-
ние, в котором этот процесс реализуется. 

Руководители российских мусульман неоднократно и кате-
горически осуждали террористические акты, совершенные  
мусульманами. Традиционно для религиозного менталитета рос-
сийских мусульман было характерно отсутствие религиозного ра-
дикализма. Да и сейчас подавляющее большинство российских 
мусульман остаются вполне законопослушными гражданами. Тео-
ретики и богословы ислама утверждают, что терроризм вообще 
противоречит указаниям Аллаха и самой природе ислама. Как ука-
зывает современный отечественный правовед профессор 
Л.Р. Сюкияйнен, «...современная мусульманская мысль приходит к 
выводу об однозначном осуждении шариатом терроризма. Еще 
более важно то, что из аналогичного принципа исходит правовая 
практика многих исламских стран». 

Мусульманское сообщество в России сейчас испытывает 
раскол в организационно-политическом плане, поэтому ни один 
муфтий не имеет сейчас общепризнанного авторитета, чтобы вы-
ражать точку зрения всех мусульман России. В частности, отно-
шения между председателем Духовного управления мусульман 
Европейской части России Равиля Гайнутдина и председателя Ду-
ховного управления мусульман Азиатской части России Нафигул-
лы Аширова уже давно носят напряженный характер. Органы го-
сударственной власти РФ уделяют внимание проблемам 
российских мусульман. Регулярные встречи руководителей РФ с 
руководством духовных управлений – импульс для более глубоко-
го анализа ситуации в мусульманском сообществе России, для 
дальнейшего развития конструктивного диалога между государст-
венными органами и мусульманскими организациями. 

По инициативе руководства Российской Федерации расши-
ряется взаимодействие России с Организацией Исламская конфе-
ренция, что было поддержано верующими мусульманами России. 



 38 

Опираясь на свой уникальный многовековой опыт мирного сосу-
ществования различных религий, Россия стремится содействовать 
налаживанию конструктивного диалога с миром ислама. 

Оценивая особенности политизации ислама в различных ре-
гионах со значительной частью мусульманского населения, 
И.В. Кудряшова отмечает умеренный характер политического  
ислама в Татарстане и Башкортостане и такую его черту, как раз-
витие преимущественно в качестве компонента национального 
движения. Иная ситуация на Северном Кавказе, где фундамента-
листские идеи распространены достаточно широко. Именуемые 
«ваххабизмом», они, по сути, представляют собой сплав тради-
ционализма и фундаментализма, т.е. не имеют на сегодня целост-
ного характера и идентифицируются по критической позиции к 
официальному исламу, призывам к его очищению. На основе анали-
за культурной, внутриполитической и социоэкономической ситуа-
ций автор делает вывод, что если в Дагестане фундаменталистская 
идеология может расширять свою нишу, в первую очередь  
из-за сложностей этнонациональной консолидации, то в Чечне – из-
за слабости институтов светской национальной государственности. 

Таким образом, исламское возрождение в России представ-
ляет собой в целом противоречивый и неоднозначный процесс. 
Для этого процесса характерны ярко выраженная клерикализация 
и особенно политизация ислама. Попытки руководителей ислам-
ских религиозных организаций войти во власть и приступить к 
построению исламского государства чреваты опасностью экстре-
мизма. Поэтому здесь необходимы большая разъяснительная рабо-
та с мусульманским населением и решительные действия государст-
венных органов по пресечению экстремистских действий. 
Терроризму же под религиозным прикрытием следует давать ре-
шительный отпор, в том числе и военными средствами. 

Дальнейшему процессу радикализации и политизации исла-
ма должны противостоять законные и решительные действия, вы-
веренные в правовом, нравственном и политическом аспектах, не 
только государственных органов Южного федерального округа, но 
и Российской Федерации. В этом направлении должны быть пред-
приняты усилия государств и общественных организаций всего 
мира в целом. 

«Исламский фундаментализм: Исторические истоки  
и современные проявления», Владивосток, 2012 г., с. 74–130. 

 
 



 39

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
 
 
 
 
 
Борис Аксюмов,  
доктор философских наук  
(Ставропольский государственный университет) 
ИДЕОЛОГИЧЕСКИЕ ОСНОВЫ  
РЕЛИГИОЗНО-ПОЛИТИЧЕСКОГО ЭКСТРЕМИЗМА  
И ТЕРРОРИЗМА НА СЕВЕРНОМ КАВКАЗЕ 
 
Весь постсоветский период развития Северного Кавказа  

характеризуется повышенной турбулентностью в протекании со-
циально-экономических, этнополитических и культурно-цивилиза- 
ционных процессов. Данная турбулентность, выраженность кото-
рой периодически меняет свое значение, но всегда остается на 
достаточно высоком уровне, обусловлена в первую очередь функ-
ционированием на территории Северного Кавказа террористиче-
ского бандподполья. В связи с этим обстоятельством особенно 
важным и актуальным становится изучение идеологических основ, 
на которых фундируется религиозно-политический экстремизм в 
регионе. Как правило, ценностно-идеологический фактор конфлик-
тов и напряжений на Северном Кавказе несколько недооценивает-
ся – на первый план и политики, и исследователи обычно ставят 
социально-экономические условия развития региона, особенности 
политической культуры.  

Однако подобный взгляд представляется достаточно уста-
ревшим, инерционным по отношению к господству экономическо-
го детерминизма как универсальной объяснительной модели в со-
ветской науке. Векторы трансформации северокавказского 
социума в последние 20 лет все настоятельнее требуют не только и 
даже не столько анализа социально-экономических характеристик 
региона, сколько учета культурно-цивилизационных и ценностно-
идеологических основ его развития. Именно идеология, на наш 
взгляд, составляет внутренний каркас террористического бандпод-
полья на Северном Кавказе, тот каркас, который не только интег-



 40 

рирует и вдохновляет данное движение, но и привлекает в его ря-
ды все новых адептов. 

Обращая исследовательский взгляд в недалекое прошлое, 
можно заметить, что формирование террористического подполья в 
Северокавказском регионе напрямую связано, во-первых, с сепа-
ратистским движением 90-х годов прошлого века, а во-вторых, с 
процессом религиозного возрождения, начавшимся еще в послед-
ние годы существования Советского Союза и резко интенсифици-
ровавшимся после его распада.  

Соединение идеи сепаратизма с радикализированными фор-
мами ислама и обусловило генезис религиозно-политического  
экстремизма на территории Северного Кавказа. Результат подоб-
ного соединения без труда можно разглядеть в такой амбициозной 
самоинституционализации подполья, как «Имарат Кавказ». Впро-
чем, в отличие от последнего десятилетия прошлого века идея се-
паратизма явно отступила на второй план, а на авансцену вышла 
религиозно детерминированная универсальная идеология, которая 
выводит северокавказский религиозно-политический экстремизм и 
терроризм из его узких границ и вписывает в мейнстрим, выражаясь 
языком Б. Льюиса и С. Хантингтона, «глобального противостоя-
ния традиционалистского (фундаменталистского) исламского мира 
и современной западной цивилизации». 

Характерным показателем перехода к новой идеологической 
доктрине стало систематическое использование таких терминов, 
как «глобальный джихад», «кафиры», «муртады» и т.д. Борьба с 
Россией воспринимается уже не как «национально-освободитель-
ная», а как «священная». «Те, кто сегодня воюет в Чечне и других 
республиках Северного Кавказа, уже не говорят о борьбе за неза-
висимость Ичкерии. У них совершенно другие идеалы и совер-
шенно иные задачи. Умаров перевел войну в религиозное проти-
востояние, где, с одной стороны, находятся моджахеды, т.е. борцы 
за веру, а с другой – кафиры (неверные), оккупировавшие мусуль-
манские республики Кавказа, и их пособники – “муртады”  
(отступники) из числа местных “национал-предателей”», – отмеча-
ет один из местных наблюдателей в Чечне. По мнению С. Мар-
кедонова, конфликт в рамках лагеря боевиков Северного Кавказа 
сейчас представляет собой спор двух идеологий: «сепаратистского 
этнического национализма (целью которого видится суверенная 
Чечня даже без братской вайнахской Ингушетии)» и «универсалист-
ского религиозного проекта», при котором борьба индивида 
«включается в часть глобального джихада, а ее конечная цель не 



 41

ограничивается Северным Кавказом и даже, по большому счету, 
Россией».  

Именно универсализм, преодолевающий любые этнические 
границы, оперирующий глобальными, а не региональными (тем 
более не локальными) религиозно-политическими проектами, яв-
ляется отличительной чертой салафизма (ваххабизма). Претензии 
на обладание всей полнотой истины, на единственно верную трак-
товку слов Пророка Мухаммеда приводят салафитов не только к 
идее собственной исключительности в рамках исламского мира, но 
и позволяют считать себя олицетворением и квинтэссенцией этого 
мира как такового. Узурпация всей полноты исламской религиоз-
ной истины обусловливает глобальность политических амбиций, 
которые простираются на все политическое пространство мира как 
целого. Само мировое пространство понимается в зороастрийско-
манихейском духе как глобальное противостояние Света и Тьмы, 
Добра и Зла. С точки зрения подобной идеологии, ваххабиты сра-
жаются не с каким-то отдельным государством, не с каким-то  
конкретным противником, они сражаются с самой системой «ми-
рового зла», частными проявлениями которой могут выступать 
США, Израиль, Россия и т.д.  

Северокавказские салафиты (ваххабиты) воспринимают себя 
не как отдельную, имеющую локальное значение религиозно-
политическую силу, а как часть глобальной системы, олицетво-
ряющей собой само Добро как таковое, саму Истину, каковой ее 
изрек когда-то Пророк Мухаммед. Как отмечает С. Василенко, 
смена вектора многое дала подполью, которое теперь смело можно 
называть ваххабитским. Прежде всего идеологически Исламский 
проект, лишенный этнического содержания, стало возможным 
распространить за пределы Кавказа. Северный Кавказ в интерпре-
тации идеологов Имарата есть лишь поле битвы моджахедов про-
тив сил зла, против всего того, что не является исламом. Магомед 
Вагапов (Амир Сейфуллах) поясняет: «Мы ведем Священную вой-
ну против мирового сатанизма, против системы, которую враги 
Аллаха называют цивилизацией и мировым порядком, частью этой 
системы является и Русское государство – оно пытается отвратить 
людей от ислама. Сегодня мусульмане Кавказа, Поволжья и Урала 
объединились в борьбе за веру». 

Важно подчеркнуть, что мы не считаем ислам сам по себе 
основой идеологии терроризма и экстремизма. Как и любая другая 
религиозная система, ислам является сложным и многозначным 
ценностно-мировоззренческим образованием, весьма подвержен-



 42 

ным разного рода интерпретациям. По мнению авторитетного ис-
ламского богослова Мухаммеда Аль Масра, в принципе является 
неподобающим, нескромным и вызывающим говорить: «Это – ус-
тановление Аллаха» или «[это] – норма ислама». Более подходя-
щим и скромным будет такое утверждение: «Это – мое понимание 
установления Аллаха или нормы ислама». Как полагает 
А. Игнатенко, высочайшие достижения исламской мысли являют-
ся  
«следствием применения такой системы нормотворчества, которая 
соединяет в себе Божественную основу и человеческую интерпре-
тацию, заданные общие параметры и свободу мыслителя». В этом 
смысле прочтение Корана в духе радикализма есть результат ин-
терпретации того или иного «толкователя», а не отображение сути 
исламской религии как таковой. 

Причины роста и широкого распространения радикалист-
ских интерпретаций ислама следует искать, по нашему мнению, не 
в самом характере священных исламских текстов, а в особенно-
стях современного этапа эволюции исламского мира. Эти особен-
ности становятся особенно очевидными в контексте параллельной 
исторической эволюции христианства и тех обществ, которые тра-
диционно считаются христианскими. В этой связи представляется 
очевидным, что процессы секуляризации, растянувшиеся на не-
сколько столетий, привели к фактической потере христианской 
религией своего прежнего статуса во многих странах традиционно 
христианского мира. В отличие от христианства ислам практиче-
ски не утратил того огромного значения для развития мусульман-
ских обществ, которое он имел и 1000 лет назад. 

Имея в виду указанный исторический дисбаланс, можно 
сделать вывод о том, что главной причиной распространения ис-
ламистской (т.е. радикализированной) идеологии является реакция 
традиционалистского сознания и мировоззрения на процессы все 
ускоряющегося «осовременивания» мира. Идеологи террористов 
искусно используют протестные настроения против секуляризации 
общественной жизни, морали и нравственности, которым подвер-
жены многие рядовые мусульмане, воспитанные в строгих канонах 
традиционалистской морали. В результате прослушивания пропо-
ведей радикально настроенных имамов у них вполне может воз-
никнуть впечатление о том, что сам дьявол в образе Запада (или 
России) ведет борьбу против их традиций, обычаев, в конечном 
счете – против самой их религии. 



 43

В этом смысле наблюдающееся ныне противостояние между 
западной и исламской цивилизациями обусловлено противоречиями 
между современным и традиционным, секулярным и религиозным. 
По мнению А. Игнатенко, «исламизм противостоит всем иным 
идеологиям, политическим системам и общественно-политиче-
ским проектам как секулярным, светским. Тем самым главный ис-
точник глобальной дестабилизирующей активности, связанной с 
исламом, заключается в непримиримом конфликте по линии исла-
мизм – секуляризм». Существенные черты этого противоречия 
(конфликта) характерны и для ситуации на Северном Кавказе как 
части Российской Федерации. Находящаяся все время в поиске 
адекватного модернизационного проекта Россия, безусловно,  
делает ставку на современность, на развитие, на изобретение и 
внедрение в производство все новых и новых технологий.  

Аналогичные процессы идут и в культурной сфере, которая 
все в меньшей степени ориентируется на традиции, пытается 
окончательно эмансипироваться от религиозных мотивов и регла-
ментаций, делает акцент на свободном творческом самовыражении 
индивидуума. Практическое отсутствие цензуры, общепринятых 
норм и ценностей, глубокий кризис нациеобразующих форм кол-
лективных идентичностей обусловили предельную атомизацию и 
беспорядочную пестроту культурного ландшафта большей части 
современной России. Данные процессы, которые можно обозна-
чить как процессы «постмодернизации», сближают Россию с  
западным культурно-цивилизационным миром. 

Совершенно иным образом идет развитие культурных про-
цессов на Северном Кавказе. Здесь традиции не только не отвер-
гаются, но становятся еще более значимыми; религиозный компо-
нент социокультурного пространства не только не находится в 
состоянии кризиса, но его значение возрастает с каждым годом; 
коллективные формы идентичности не только не распадаются, но 
происходит их упрочение. Движение в противоположные стороны, 
очевидная асимметрия и дисгармония в развитии, углубляющиеся 
культурно-цивилизационные бреши становятся все более замет-
ными. В этой связи весьма характерно, что Россия воспринимается 
как часть Запада не только идеологами боевиков, но, что гораздо 
важнее, третьей частью молодых респондентов ряда северокавказ-
ских республик. 

Углубляющиеся противоречия между современным и тради-
ционным, секулярным и религиозным создают благоприятную 
почву для радикализации (в широком смысле этого слова). Ситуа-



 44 

цию обостряет не всегда продуманная внешняя политика Соеди-
ненных Штатов Америки и ряда других стран блока НАТО. Воен-
ные операции в Афганистане, Ираке, Ливии, угроза подобных  
операций, нависшая над некоторыми другими странами исламско-
го мира, действительно создают впечатление «конфликта цивили-
заций», борьбы двух различных ценностно-мировоззренческих 
парадигм, столкновения двух альтернативных проектов будущего 
развития мирового сообщества. Универсалистскому либеральному 
проекту Запада противопоставляется столь же универсальный и 
столь же амбициозный исламистский проект, в который уже пол-
ностью включен и Северный Кавказ. Об этом свидетельствует как 
трансформировавшаяся в сторону исламистского универсализма и 
глобального джихада идеология террористического подполья, так 
и достаточно широкая популярность исламистской идеологии сре-
ди населения северокавказских республик.  

Можно в целом согласиться со следующим выводом ученых 
Южного научного центра РАН: «Сегодня исламистская пропаган-
да популярна потому, что она понятна современному человеку, 
создает эстетически привлекательный образ религиозно мотивиро-
ванного насилия и имеет простую для восприятия цель. Ислами-
сты опасны тем, что они имеют вполне конкретную цель – стрем-
ление осуществить исламистский политический проект. Как бы 
абсурдны и невыполнимы ни были их идеи, они становятся дейст-
венным оружием, особенно когда у общества и власти нет внят-
ных, разделяемых большинством населения, приоритетов разви-
тия». 

Несмотря на то что у современного российского общества 
отсутствует общенациональная идея, внятная культурно-цивилиза-
ционная идеология, что, собственно, и привело после распада 
СССР к атомизации социума, приоритет стратегического развития, 
на наш взгляд, определен достаточно четко – дальнейшая модер-
низация социально-экономической сферы и «постмодернизация» 
сферы культурной. «Постмодернизация», помимо всего прочего, 
предполагает усиление тенденций секуляризации, а значит, еще 
большее сближение России с «постхристианской» Европой. По-
добное сближение с Европой (Западом) может означать дальней-
шее культурно-цивилизационное дистанцирование с десекуляри-
зирующимся Северным Кавказом и, следовательно, увеличение 
противоречия между секулярной моделью социального бытия, ха-
рактерной для большей части регионов Российской Федерации, и 
религиозно детерминированной моделью бытия северокавказского 



 45

социума. Наличие этого фундаментального противоречия неиз-
бежно повлечет за собой усиление позиций радикального ислама 
на Северном Кавказе, определенная часть населения которого бу-
дет ощущать себя «последним оплотом» ислама и вообще религи-
озности как таковой на территории «постмодернизировавшейся» 
России. 

В условиях объективного процесса «осовременивания ми-
ра», ведущего к все большему разрыву с традиционалистскими 
теориями и практиками, которые чаще всего религиозно детерми-
нированы, радикалистские интерпретации ислама можно считать 
некой закономерностью. Именно достаточная историческая  
обусловленность вкупе с особенностями конкретной ситуации в 
Северокавказском регионе в конце прошлого и начале нынешнего 
столетия привели к распространению ваххабитской идеологии, 
одухотворяющей религиозно-политический экстремизм и терро-
ризм на Северном Кавказе. Умело используя приверженность мно-
гих мусульман традиционалистскому формату жизнедеятельности 
и одновременно демонизируя надвигающуюся современность с ее 
антитрадиционализмом и почти абсолютной секулярностью, вах-
хабиты стремятся утвердить идею о необходимости «борьбы за 
ислам». Подобная экзистенциальная ситуация требует, по их мне-
нию, особого режима существования мусульманских общностей. 
Как отмечает С. Василенко, «постулируя единство всех мусуль-
ман, ваххабиты утверждают, что мусульмане России ведут непра-
ведный образ жизни. Так, они заявляют, что мусульманину жить 
на вражеской территории строго запрещено, т.е. на той террито-
рии, где открыто не действуют законы шариата. Исключение 
должно делаться только для моджахедов. Более того, считается, 
что мусульмане, которые словом или делом помогают неверным 
против мусульман, будь то чиновники, военные, милиционеры, 
религиозные деятели и т.д., противостоят Аллаху, и поэтому с ни-
ми следует сражаться так же, как и с неверными. В такой ситуации 
“осажденной крепости” джихад является обязательным предписа-
нием для каждого мусульманина, таким же, как пост и намаз».  

Сущность идеологии северокавказского ваххабизма, а зна-
чит, и террористического подполья заключается, таким образом, в 
священной и совершенно императивной для каждого истинного 
мусульманина «войне за ислам», «во имя ислама», «во имя Алла-
ха». Высшая санкция на эту борьбу, которая будто бы дана самим 
Аллахом, оправдывает в глазах фанатиков любые действия, лю-
бые, даже самые жестокие и бессмысленные террористические 



 46 

акты. Иррационализация «всемирной борьбы за ислам» приводит и 
к иррационализации терроризма, который из инструмента решения 
конкретных и рациональных политических задач превращается в 
самоцель, в чистое насилие, в способ обретения вечного блаженст-
ва. Психология терроризма и конкретного террориста основывает-
ся в этом смысле на традиционном наборе религиозных символов, 
таких, например, как грех и рай. Как отмечает С. Василенко, «од-
ним из опорных тезисов в диалоге с обрабатываемым человеком 
является тезис о том, что ни в коем случае нельзя верить в то, что 
существует такой грех, который не может быть перекрыт правед-
ным поступком еще при жизни мусульманина. Очевидно, что мно-
гие моджахеды, если не большинство, до прихода в бандформиро-
вания совершили множество преступлений, которые, с точки 
зрения Корана, однозначно закрывают им дорогу в рай». По сло-
вам К. Новикова, «пример высокой жертвенности вкупе с обещан-
ными 70-ю девственницами в райских кущах становится привлека-
тельным для части идеалистически настроенной мусульманской 
молодежи». 

Деятельность террористов, которую некоторые жители севе-
рокавказских республик склонны героизировать, представляет со-
бой весьма опасный пример для подражания. Лидеры боевиков, 
обращающиеся к массам с проникновенными проповедями, могут 
стать кумирами для молодежи. Наличие мощной идеологической 
базы, отвечающей как религиозному, так и социальному самочувст-
вию определенных групп населения, становится очень опасной 
возможностью для формирования новых коллективных идентич-
ностей, фундированных на идеалах «глобального джихада» и реа-
лизации универсального исламистского проекта. 

Неуклонный рост влияния ваххабитов и ваххабитской идео-
логии в Северокавказском регионе указывает на то, что упомяну-
тые идеалы являются значимой ценностью не только для маргина-
лов, но и для части вполне «нормального» населения. Как 
отмечает Т. Черниенко, «ваххабизм сегодня – немногочисленная 
секта, но она является той идеологической платформой, которая 
отвечает чаяниям сотен миллионов мусульман, проживающих в 
разных частях планеты и подверженных протестным настроениям. 
Эти настроения, подпитываемые не только пропагандой изнутри, 
но и геополитическими факторами извне (войны на Кавказе, в 
Ираке, в Афганистане и т.п.), растут из года в год в геометриче-
ской прогрессии, что пропорционально увеличивает число потен-
циальных приверженцев данной идеологии». 



 47

На Северном Кавказе подобные настроения будут расти до 
тех пор, пока идеологии ваххабизма, расцветшей в условиях прак-
тически полного отсутствия идеологических альтернатив, не будет 
противопоставлена столь же мощная и столь же привлекательная 
для населения идеологическая доктрина. Не следует забывать о 
том, что для человека традиционалистского типа идеальные де-
терминанты жизнедеятельности важны в гораздо большей степени, 
чем сугубо материально-экономическая мотивация. Социально-
экономическое развитие региона необходимо, но еще более необ-
ходимо формирование той ценностно-идеологической базы, кото-
рая сможет обеспечить реальную интеграцию Северного Кавказа в 
культурно-цивилизационное пространство России. Формирование 
такой базы и внедрение ее в жизнь северокавказского социума – 
важнейшая стратегическая задача Российского государства в от-
ношении Северокавказского региона. От того, насколько успешно 
будет решена эта задача, зависит не только будущее Северного 
Кавказа, но и будущее Российской Федерации в целом. 

«Научная мысль Кавказа»,  
Ростов н/Д., 2012 г., № 1, с. 30–34. 

 
 
Рафик Усманов,  
политолог  
(Астраханский государственный университет) 
СОВРЕМЕННЫЙ ПОЛИТИЧЕСКИЙ ПРОЦЕСС  
В КОНТЕКСТЕ МЕЖДУНАРОДНЫХ ОТНОШЕНИЙ 
(Взгляд из России) 
 
Наиболее важный фактор последнего времени – мировой 

экономический кризис, повлиявший на геополитическое положе-
ние некоторых стран и в целом на Европейский союз вследствие 
миграционных, экологических и демографических проблем в ряде 
европейских и ближневосточных государств. Сегодня весь мир 
следит за событиями в Западной Европе, связанными с целостностью 
Европейского союза и «цепной революцией» в странах Северной 
Африки и Ближнего Востока. Однако «ставить точку в развитии 
обстановки на Ближнем Востоке и в Северной Африке еще рано, 
но анализировать происходящие события нужно уже сегодня. По-
мимо радикальных сдвигов в этих регионах мир столкнулся с тем, 
что военное вмешательство извне с целью поддержать одну из 
сторон во внутренних конфликтах становится нормой. К тому же 



 48 

может освящаться аморфной резолюцией Совета Безопасности 
ООН...» В этом случае можно вполне согласиться с выводом, ко-
торый делает академик Е.М. Примаков, что «такие массовые акции 
протеста, начавшиеся в Тунисе, охватившие Египет и распростра-
нившиеся на другие арабские страны, не были заранее организова-
ны никакой политической силой, в том числе исламской». Видимо, 
это не какие-либо частные причины, касающиеся определенных 
государств, а нечто большее, связанное с глобализационными по-
литическими процессами и изменением вектора геополитических 
сил ведущих мировых держав. 

Но вместе с тем мы наблюдаем то, что во многих странах 
Ближнего Востока, да и в других странах события разворачивают-
ся не по цивилизованному сценарию. Вместо утверждения  
демократии, вместо защиты прав меньшинства происходит вытал-
кивание противника, переворот, когда доминирование одной силы 
сменяется еще более агрессивным доминированием другой. 
«Нельзя допустить, чтобы “ливийский сценарий” кто-то попытался 
реализовать в Сирии. Усилия международного сообщества долж-
ны быть направлены, прежде всего, на достижение межсирийского 
примирения. Важно добиться скорейшего прекращения насилия, 
откуда бы оно ни исходило, запустить, наконец, общенациональ-
ный диалог – без предварительных условий, без иностранного 
вмешательства и при уважении суверенитета страны». 

Старые подходы и имеющиеся рецепты анализа создавшего-
ся положения не дают эффективных рекомендаций в нормализа-
ции и улучшении ситуации в этих странах. Данная ситуация дове-
дена до того, что без серьезных кардинальных изменений и 
принятия чрезвычайных мер, например в странах Ближнего Вос-
тока, невозможно будет урегулировать создавшееся положение. 
Сегодня глобализационные процессы все больше и больше стано-
вятся очевидными в современном мировом пространстве и самым 
непосредственным образом касаются одного из стратегических 
звеньев между Севером и Югом – Россией и Персидским заливом – 
как источника снабжения рынков Европы нефтью и газом Каспий-
ского региона. О том, что Каспийский бассейн является энергети-
ческой кладовой XXI в., в последнее время наиболее полно напи-
сано в работах отечественных и зарубежных ученых. Более того, 
например в монографиях А. Магомедова и Р. Никерова, авторы 
констатируют, что очень часто каспийской нефти придавался на-
лет геополитической таинственности, что позволяло слишком 
сильно преувеличивать энергетическое значение Каспийского ре-



 49

гиона. Этот ареал рекламировали то как безопасный энергетиче-
ский рай, то превозносили как «энергетическую пуповину Запада, 
свободную от российского влияния». Многочисленные описания 
каспийских энергоресурсов вольно или невольно вели даже к 
оценке Каспия как потенциальной альтернативы Ближнего Востока. 

Каспийская проблематика не сводится только к углеводо-
родному сюжету. Она намного сложнее и многограннее. Каспий-
ский ареал претерпевал огромные переоценки, превращаясь из ев-
разийской периферии, каким он был в эпоху политической 
стабильности, в динамичный геополитический перекресток, каким 
он становился в периоды крупных политических потрясений. Та-
кие превращения всякий раз были связаны и с геополитическим 
отступлением России и оголением ее южных границ. Выход Кас-
пия из-под российского контроля всякий раз превращал этот регион 
в спорную наднациональную единицу, обостряя борьбу за доми-
нирование над ней. Как указывал В. Максименко, в XX в. именно 
такие эпизоды (сначала крушение Российской империи в 1917–
1920 гг., а затем распад СССР в 1991 г.) побуждали западных  
геостратегов (в свое время У. Черчилля, а затем З. Бжезинского) 
рассматривать территорию Кавказа и Средней Азии в сугубо под-
собной роли «мягкого подбрюшья» Евразии, где Россия как «осе-
вое континентальное государство» (в терминологии X. Макиндера) 
оказывалась наиболее уязвимой. 

Что касается нефтегазового фактора, то, как заявляют авто-
ры монографии А. Магомедов и Р. Никеров, Каспийский бассейн 
выступает не альтернативой, а скорее энергетическим дополне- 
нием Персидского залива. «Если брать региональные критерии, то 
для прикаспийских стран данный ресурс имеет жизненно важное 
значение. Открытие нефтяных месторождений Тенгиз, Кашаган и 
Карачаганак на казахстанском шельфе и газовых месторождений 
Южный Илотань – Осман и Довлетабад в Туркмении сделало кас-
пийские углеводороды важной частью мирового энергетического 
рынка. Например, казахстанский Кашаган – крупнейшее нефтяное 
месторождение в мире из числа открытых за последние 30 лет.  
По мнению бывшего посла Индии в Узбекистане и Турции 
М. Бхадракумара, запасы Кашагана составляют 7–9 млрд. барре-
лей: настоящая жемчужина в нефтяной короне Каспийского бас-
сейна. А по данным статистического обзора мировой энергетики 
“British Petroleum”, добыча газа в Туркмении за последнее десяти-
летие увеличилась в 4 раза, в связи с чем эта страна стала более 
весомым газовым производителем, чем Нидерланды». 



 50 

Однако даже если потенциальные углеводородные возмож-
ности Каспийского региона могут сделать его значимым фактором 
международной энергетической политики, реализовать данный 
потенциал возможно только через контроль над трубопроводами, 
которые выведут ресурсы региона к мировым потребителям. По-
этому мы вполне согласны с заключением авторов исследования 
А. Магомедова и Р. Никерова о том, что актуальное значение Кас-
пийского бассейна лежит не только в энергетической, но и в 
транспортной и военно-политической плоскостях, имеющих естест-
венно и экономическое измерение. Весьма поучительный урок ис-
пользования данного региона заключается в том, что пограничная 
и транзитно-коммуникационная функции в настоящее время все 
же преобладают над всеми другими. В течение многих столетий 
Каспий выступал в качестве важнейшей транспортной коммуни-
кации,  
соединяя части евразийского континента по направлениям Север – 
Юг, Восток – Запад. 

Последствиями таких международных глобальных процес-
сов и проявлением своих национальных интересов со стороны ве-
дущих держав мира в немалой степени являются события в Ираке, 
на Северном Кавказе, периодически обостряющиеся отношения 
Исламской Республики Иран с государствами Израиль и США, 
военный конфликт Грузии с Россией и т.д. Обусловлено это глав-
ным образом и в первую очередь, как мы отметили, природными 
углеводородными ресурсами, которыми обладают прикаспийские 
государства, а также географическим положением региона, где 
пересекаются транспортные, торговые пути и само море, являю-
щееся уникальным биоресурсом. Кроме этого, на данный геополи-
тический фон накладывают свой отпечаток и те миграционные 
процессы, которые происходят в этом прикаспийском регионе, на-
капливая, соответственно, тот конфликтогенный потенциал, кото-
рый в значительной степени может изменять геополитическую  
ситуацию в прикаспийских регионах в пользу некоторых заинте-
ресованных государств. 

Каспийский регион остается по-прежнему одним из главных 
направлений во внешней политике США, что придает им стимул 
для осуществления активной деятельности и попытки завоевания 
приоритетных позиций на международной арене. Однако наряду с 
общепринятыми цивилизованными методами осуществления меж-
государственного диалога США с рядом каспийских государств 
явно прослеживается и стремление к позиции сверхдержавности. 



 51

Так, например, уже не впервые мы наблюдаем, что США продол-
жают придерживаться политики двойных стандартов в отношении 
Ирана. «Они потеряли в Иране режим, который был стопроцентно 
ориентирован на Америку, и, естественно, Вашингтон был крайне 
недоволен тем, что на смену ему пришла независимая власть, не 
нацеленная ни на Запад, ни на Восток. Именно с этим связана не-
гативная пропаганда Запада против нас... Можно суммировать, что 
страны, которые исповедуют двойной стандарт, теряют право на 
выдвижение претензий кому-либо».  

США неоднократно заявляли о том, что в отношении Теге-
рана они будут проводить «агрессивную дипломатию». В ответ 
президент Исламской Республики Иран М. Ахмадинежад не побо-
ялся в своем письме президенту США Бушу-младшему назвать 
всю внешнюю политику Вашингтона вершиной лицемерия и фа-
рисейства, а его утверждения о защите интересов мирового сооб-
щества не выдерживают никакой критики. На сессии ООН в сен-
тябре 2009 г. М. Ахмадинежад заявил, что «недопустимо, чтобы 
страны, находящиеся на расстоянии в тысячи километров, вмеши-
вались в дела Ближневосточного региона. Вторжения в Ирак и Аф-
ганистан осуществлялись под лживыми лозунгами обеспечения 
безопасности и борьбы с распространением наркотиков». 

В отношении Ирана действует резолюция ООН 1747, приня-
тая в марте 2007 г., которая ввела целый ряд новых санкций,  
направленных на противодействие ядерной программе. В частно-
сти, заморожены счета 13 иранских компаний и 15 физических 
лиц. В резолюции содержится рекомендация другим странам отка-
заться от продажи Тегерану оружия и выделения кредитов. Однако 
эффект этих санкций крайне мал. «На деле набор средств давления 
на Иран ограничен. Шансов на принятие санкций мало, поскольку 
их, очевидно, поддержит Россия, но не Китай. Будучи принятыми, 
санкции могут нарушаться компаниями, заинтересованными в 
иранском рынке. Если они будут выполняться, их легко обойти 
при помощи контрабанды. И уж совсем не грозит Ирану судьба 
Ирака и Афганистана, где завязли воинские контингенты, выде-
ленные НАТО и США для ведения в регионе боевых действий».  

Жесткая политика США в отношении Ирана и односторон-
нее принятие санкций к частным компаниям, замеченным в  
сотрудничестве с иранской стороной, ставит европейско-амери-
канские отношения в конфликтную ситуацию, поскольку ЕС все 
же заинтересован в экономическом сотрудничестве с Тегераном. 
Проблема применения американского законодательства за преде-



 52 

лами США уже не раз возникала в европейско-американских от-
ношениях. Вполне понятно, что и сегодня внешнеполитические 
установки США явно просматриваются на фоне мировых геополи-
тических процессов. Например, США через Турцию, как члена 
НАТО (имеющего тесные исторические связи с Азербайджаном  
и все прочнее увязываемого различными проектами с Грузией) и  
посредника между Западом и республиками, через которого можно 
консолидировать собственные позиции, пытаются проводить  
собственную политику гегемонистских интересов в Каспийском 
регионе. Одна из задач этой политики – принизить влияние Ирана, 
который изначально воспринимается США как противник, и ста-
раться максимально ограничить его роль как на Южном Кавказе, 
так и на Каспии. 

Многие стратеги в Вашингтоне еще в 1990-х годах убеждали 
демократическую администрацию в том, что укрепление амери-
канского влияния на Каспии должно быть главной целью амери-
канской политики. Высокопоставленный сотрудник Совета нацио-
нальной безопасности Ш. Хеслин утверждала, что «США просто 
не могут допустить, чтобы Россия или Иран доминировали над 
энергоресурсами Каспия с теми огромными политическими рыча-
гами на регион и Европу, которые дает такое влияние … все боль-
ше Каспийский регион становится не только важным компонентом 
энергобезопасности Запада, но и опорой в меняющемся балансе 
сил в Евразии, Азии Ближнем Востоке». Все это становится осо-
бенно актуальным в настоящее время.  

Российские политические аналитики определяют российско-
иранские отношения как партнерство с определенными перспекти-
вами. Можно согласиться с тем, что у России с Ираном существу-
ют некоторые спорные проблемы на Каспии. Прежде всего – это 
проблема разграничения дна Каспийского моря. Следует подчерк-
нуть, что конфликт газовых интересов имеет объективную основу 
и не носит острого политического характера, как по проблемам 
раздела самого Каспия.  

Российская сторона всегда выступала в своих отношениях с 
Ираном, как и с другими каспийскими государствами, с позиции 
диалога культур. Официальная Москва неоднократно заявляла о 
своей заинтересованности в развитии мирных добрососедских от-
ношений. «Россия не верит в эффективность санкций... Она  
отстаивает интересы на Каспии, избегая конфликта с Ираном в 
Закавказье. Не хочет ирано-израильской войны... Торгует с Ира-
ном, категорически выступая против нарушения режима нераспро-



 53

странения. При любом развитии событий минимизирует риски, 
стараясь извлечь из ситуации все, что возможно. Что критикуется 
извне, но прагматично и разумно. Россия заинтересована в добро-
соседских отношениях со своим южным соседом. Москва предпо-
читает осуществлять с Тегераном преимущественно гражданские 
проекты (экономика, культура, образование, торговля)». 

В отношении России в иранской столице была выдвинута 
идея о «стратегическом союзе Москва – Тегеран». В России пре-
красно понимают авторитет и значение 72-миллионного Ирана и 
делают все, чтобы на принципиальной основе нераспространения 
ядерного оружия не разрушить то позитивное, что существует в 
российско-иранских отношениях. Такие отношения и российская 
позиция диалога цивилизаций касаются и всего Каспийского ре-
гиона, включая государства Ближнего Востока (Ливия, Сирия).  
В наших работах упоминается, что Южный и Северный Кавказ, 
как составляющие геополитики Каспийского региона, являются 
территорией стратегического значения, за которую ведется ост-
рейшая борьба ведущих на мировой арене государств, так как 
кроме своих природных ресурсов он является перекрестком циви-
лизаций, тем регионом, владение которым позволяет обеспечивать 
влияние на территории, выходящее за его пределы. Одновременно 
нестабильность, например на Северном Кавказе, – это нестабиль-
ность на значительных евразийских пространствах не только Рос-
сии, но и других государств, которые многими нитями (в том чис-
ле этнокультурными) связаны со всем Кавказом. 

Весь этот широкий спектр изложенных проблем является 
одной из задач наших исследований, касающихся изучения поли-
тических процессов южных регионов России, связанных с другими 
территориями, которые являются одновременно и северным ре-
гионом Каспия. Сегодня необходимо исследовать те процессы, 
которые здесь происходят, а именно: как влияет миграция, демо-
графия, экология и этнополитические конфликты на геополитиче-
ское положение прикаспийских государств и т.д. Необходимо се-
годня сделать попытку анализа и прогнозирования этих процессов, 
влияющих на положение России, выработки ее позиции и даль-
нейшего взаимовыгодного сотрудничества с другими государст-
вами на мировой политической арене. Актуальность данной  
проблемы обосновывается обострившимися отношениями как  
между государствами Каспийского региона (например, в споре по 
разделу границ Каспийского моря и его ресурсов), так и между  



 54 

мировыми державами, которые состязаются за контроль над си-
туацией в этом регионе. 

Поэтому вполне понятно, что данная проблема вследствие 
своей чрезвычайной актуальности активно обсуждается на различ-
ных межрегиональных и международных научных форумах. Име-
ются научные материалы исследователей – политологов, социоло-
гов, юристов – по проблемам Каспийского моря, Прикаспийского 
региона. Основные направления исследований в мировой науке 
касаются, как было отмечено, проблем границ раздела Каспийско-
го моря между прикаспийскими государствами, а также экологии, 
сохранения биоресурсов Каспия, разработки углеводородных ре-
сурсов, проведения транспортных коридоров с выходом в Индию, 
размещения военных баз на территориях Прикаспийского региона. 

В результате исследовательской работы сотрудников Центра 
политических исследований прикаспийских государств Астрахан-
ского государственного университета после апробации проектов 
на международных научно-практических конференциях был издан 
ряд работ: «Геополитика Каспийского региона. (Взгляд из Рос-
сии)»; «Великий Волжский путь: Прошлое, настоящее, будущее»; 
«Юг России в миграционном и этноконфликтном измерениях»  
и др. На одной из последних международных научно-практиче-
ских конференций «Каспийский регион в эпоху глобализации: 
Проблемы, тенденции и перспективы международного сотрудни-
чества» (Астрахань, сентябрь 2011 г.) был дан анализ сложившей-
ся ситуации в регионе в условиях глобализации. В данном случае 
выделяется объективная позиция по складывающейся ситуации на 
Каспии участников научной конференции – ученых из Германии, 
Москвы, Азербайджана (Бакинский славянский университет) и 
сотрудников консульства Казахстана в Астрахани. В этом контек-
сте сформулирован ряд предложений о развитии и обеспечении 
политической, социально-экономической и культурной безопасно-
сти этого поликультурного, стратегически важного региона. Необ-
ходимо отметить, что продолжающийся финансово-экономиче-
ский кризис, а также замороженные конфликты вблизи или на пу-
ти нефтегазоносных трубопроводных маршрутов создают опреде-
ленные риски и опасности для Прикаспийского региона, имеюще-
го нефтегазовые ресурсы мирового масштаба. Поэтому для стран 
мирового сообщества чрезвычайно ценным является исторический 
опыт прикаспийских стран и народов, которые на протяжении 
многих веков выработали реальные культурно-исторические тра-
диции толерантности и политкорректности. Все это, безусловно, 



 55

может способствовать процветанию мирососедского диалога  
культур, а позитивный опыт этих стран может быть перенесен  
и на другие регионы и может стать общепринятой нормой куль-
турно-политического поведения, способствуя устранению угрозы  
конфликта цивилизаций. 

«Каспийский регион: Политика, экономика, культура»,  
Астрахань, 2012 г., № 2, с. 126–130. 

 
 
Ибрагим Ибрагимов, 
политолог  
(Дипломатическая академия МИД РФ) 
ВНЕШНЯЯ ПОЛИТИКА АЗЕРБАЙДЖАНА 
 
Известно, что «Кавказ на протяжении столетий приковывал 

к себе внимание “великих держав”, являясь средоточием, одним из 
чувствительных узлов не только региональной, но и мировой по-
литики». Крупнейшее из постсоветских государств Южного Кав-
каза – Азербайджанская Республика, история которой уходит в 
глубь веков. Однако предшествовавшие государственные образо-
вания не были идентичны современному Азербайджану по терри-
тории, названию и т.д. 

По итогам Русско-персидской войны 1812 г. и в соответст-
вии с Гулистанским и Туркманчайским мирными договорами Рос-
сия распространила свой суверенитет на территории, часть кото-
рых составила основу Азербайджана. После распада Российской 
империи Азербайджан, Армения и Грузия образовали Закавказ-
скую Демократическую Федеративную Республику, распущенную 
в мае 1918 г. Была провозглашена Азербайджанская Демократиче-
ская Республика (АДР), ставшая первой парламентской республи-
кой в мусульманском мире, которая предоставила, в частности, 
избирательные права женщинам до того, как это было сделано в 
Великобритании и США. 

АДР просуществовала чуть менее двух лет и успела устано-
вить дипломатические отношения лишь с шестью странами. Одна-
ко уже весной 1920 г. в стране утвердилась советская власть.  
В период нахождения в составе Советского Союза Азербайджан-
ская Советская Социалистическая Республика (АзССР) обладала 
определенными полномочиями в области внешней политики.  
Статья 80 Конституции СССР 1977 г. гласила: «Союзная респуб-
лика имеет право вступать в отношения с иностранными государст-



 56 

вами, заключать с ними договоры и обмениваться дипломатически-
ми и консульскими представителями, участвовать в деятельности 
международных организаций». Как и у других союзных республик, 
у Азербайджана было даже свое министерство иностранных дел. 
Однако говорить о самостоятельной азербайджанской внешней 
политике – равно как о казахской, литовской или даже российской – 
было бы затруднительно. Функции республиканских МИД своди-
лись к представительским, а реальная политика проводилась МИД 
СССР в соответствии с решениями ЦК КПСС. 

В конце 80-х годов в ряде регионов Советского Союза  
обострились и стали принимать вооруженную форму до той поры 
латентные этнополитические конфликты, в том числе в Нагорно-
Карабахской автономной области в составе Азербайджана. Ввиду 
непоследовательности и отсутствия четкой позиции союзного ру-
ководства в АзССР стали нарастать призывы к независимости.  
В итоге в 1990 г. Верховный Совет АзССР принял Декларацию о 
суверенитете Азербайджанской Республики и восстановил флаг 
АДР в качестве государственного, а в октябре 1991 г. принял Дек-
ларацию независимости, которая была подтверждена общенацио-
нальным референдумом. 

Первые годы существования Азербайджанской Республики 
были омрачены событиями в Нагорном Карабахе. Боевые действия 
между азербайджанскими и армянскими вооруженными силами 
начались вскоре после провозглашения независимости и шли до 
1994 г., когда при посредничестве России Азербайджан, Армения 
и так называемая Нагорно-Карабахская Республика подписали 
трехстороннее соглашение о прекращении огня. Азербайджан по-
терял 16% своей территории, включая Нагорный Карабах, и 
30 тыс. человек убитыми, а 1 млн. человек были вынуждены поки-
нуть места своего проживания. 

На формирование основ внешней политики нового незави-
симого азербайджанского государства оказал огромное влияние 
именно этот фактор, а также острая внутриполитическая борьба в 
Азербайджанской Республике в начале 1990 г., в основном завер-
шившаяся лишь к 1993 г., когда президентом Азербайджанской 
Республики стал Г. Алиев.  

Датой завершения формирования политического устройства 
Азербайджанской Республики следует считать 12 ноября 1995 г., 
когда была принята ее Конституция, определившая также общие 
внешнеполитические принципы страны. Но формирование и реа-
лизация внешней политики, а также установление дипотношений 



 57

начались гораздо раньше, практически сразу с провозглашением 
независимости. 

В течение примерно одного года Азербайджан установил 
дипотношения с большинством стран мира. Турция стала первой 
страной, признавшей Азербайджанскую Республику, а последним 
по счету стал Бахрейн, дипотношения с которым были установле-
ны в ноябре 1996 г. 

В настоящее время Азербайджан имеет такие отношения со 
158 государствами и состоит в 38 международных организациях.  
В мае 2006 г. Азербайджан был избран на сессии Генеральной Ас-
самблеи ООН членом только что созданного Совета по правам че-
ловека, а в октябре 2011 г. – одним из непостоянных членов Сове-
та Безопасности ООН. Выступая на сессии Генеральной 
Ассамблеи ООН 4 мая 2012 г., Президент Азербайджанской Рес-
публики И. Алиев сказал: «Хочу выразить всем членам ООН при-
знательность за поддержку кандидатуры Азербайджана... Впервые 
в нашей короткой истории Азербайджан был избран непостоян-
ным членом Совета Безопасности. Это большая ответственность, и 
мы готовы взять на себя эту ответственность». 

Приоритеты азербайджанской внешней политики, согласно 
Концепции национальной безопасности Азербайджанской Респуб-
лики, включают: 

– восстановление территориальной целостности страны;  
– ликвидацию последствий потери Нагорного Карабаха и 

семи других регионов; 
– интеграцию в европейские и евро-атлантические структуры;  
– вклад в международную безопасность; 
– сотрудничество с международными организациями;  
– региональное сотрудничество и двусторонние отношения;  
– укрепление обороноспособности; 
– обеспечение безопасности внутриполитическими средст-

вами;  
– укрепление демократии;  
– сохранение этнической и религиозной толерантности; 
– научную, образовательную и культурную политику и со-

хранение моральных ценностей;  
– экономическое и социальное развитие; 
– укрепление внутренней и пограничной безопасности;  
– политику безопасности в области миграции, энергетики и 

транспорта. 



 58 

Поскольку восстановление территориальной целостности – 
первоочередной внешнеполитический приоритет Азербайджана, 
то анализ его внешней политики следует начать с рассмотрения 
отношений с Арменией, единственной из соседних стран, не 
имеющей с ним дипотношений. С 1994 г. стороны занимают пози-
ции, соответствующие положению на момент подписания согла-
шения о прекращении огня, при этом большая часть Нагорного 
Карабаха, а также ряд прилегающих к нему территорий контроли-
руются так называемой Нагорно-Карабахской Республикой, под-
держивающей тесные связи с Арменией и даже использующей ее 
национальную валюту – драм. В прошлом руководство Азербай-
джана не раз подчеркивало, что в случае, если армянская сторона 
не освободит оккупированные территории и в нагорно-карабах-
ском переговорном процессе не произойдет подвижек, то это бу-
дет означать, что все мирные возможности разрешения конфликта 
исчерпаны и Азербайджан будет вынужден прибегнуть к силовым 
методам его разрешения. В условиях, когда Армения игнорирует 
четыре резолюции Совета Безопасности ООН – 822, 853, 874 и  
884 – с призывом к незамедлительному выводу всех армянских сил 
со всех оккупированных азербайджанских территорий, выбор ва-
риантов дальнейших действий у Азербайджана действительно не-
велик. Группа по урегулированию карабахского конфликта Орга-
низации по безопасности и сотрудничеству в Европе – Минская 
группа, сформированная в 1992 г. во главе с Россией, США и 
Францией как сопредседателями, предприняла за истекшие 20 лет 
впечатляющие усилия, однако результаты ее деятельности не впе-
чатляют. Баку и Ереван не могут достичь согласия по предлагае-
мым ею трем принципам – самоопределение, территориальная це-
лостность и неприменение силы. Так, азербайджанская сторона 
выражала согласие на автономию, однако Армения выдвигает ар-
гумент, что при СССР у региона уже был такой статус. Что касает-
ся неприменения силы, то армянская сторона добивается предва-
рительного согласия Азербайджана на это. Азербайджанская 
сторона, подчеркивая, что конфликт может вспыхнуть из-за любой 
«искры», в принципе не отрицает мирный путь. 

Так, в интервью южнокорейскому журналу «Дипломатия» 
президент И. Алиев отметил, что «этот конфликт» все же «может 
быть урегулирован только мирным путем на основе международ-
ных принципов и в рамках территориальной целостности Азер-
байджана». Тем не менее на линии противостояния напряженность 
не ослабевает, продолжая периодически выливаться в вооружен-



 59

ные столкновения. В этих условиях Азербайджан наращивает обо-
ронный потенциал. Следует, однако, отметить, что, несмотря на то 
что оборонный бюджет Азербайджана в абсолютном выражении 
вдвое превышает весь госбюджет Армении, его вооруженные си-
лы, по оценкам на 2008 г., не находились в состоянии высокой 
боеготовности и были мало подготовлены к крупномасштабным 
боевым действиям. Экономические санкции со стороны Турции и 
Азербайджана нанесли заметный ущерб бюджету Армении, одна-
ко пока ситуация остается далекой от решения. 

В сложившихся условиях Азербайджанская Республика про-
должает развивать взаимодействие с другими государствами. Цели 
этого взаимодействия отнюдь не ограничиваются лишь поиском 
таких партнеров, которые могли бы способствовать развязке на-
горно-карабахского узла. При всей абсолютной важности данного 
внешнеполитического приоритета Азербайджан преследует и  
другие цели. В их число входят интеграция в международные 
структуры, сотрудничество с международными организациями в 
обеспечении международного мира и безопасности, а также  
взаимодействие в экономической, научной и других сферах. 

Следует подчеркнуть, что геополитическое положение стра-
ны издавна привлекало к ней внимание ближних и дальних акто-
ров. Не углубляясь в историю персидско-оттоманского или рос-
сийско-британского соперничества за влияние и господство, 
можно сказать, что и сегодня Азербайджан находится в фокусе 
пристального международного внимания. В силу этого его поли-
тика не может не быть многовекторной и сбалансированной. 

Особое значение для Азербайджана имеют отношения с Рос-
сией.  

Ядром их договорно-правовой базы является подписанный 
3 июля 1997 г. Договор о дружбе, сотрудничестве и взаимной 
безопасности. Между двумя странами существуют тесные связи в  
самых различных областях, и они сотрудничают как на двусторон-
ней основе, так и в формате десятков международных организа-
ций. Россия участвует в нефтегазовых проектах Азербайджана. 
Например, российский «Лукойл» владеет 10% долей в разработке 
месторождения «Шах-Дениз» и 80% – в проекте D-222. 

В то же время объем российских инвестиций в азербайджан-
скую экономику достаточно скромен по сравнению с западными. 
В 2003 г. две страны подписали межправительственное соглаше-
ние о военно-техническом сотрудничестве. 



 60 

После обретения Азербайджаном независимости и перехода 
созданной в советские времена Габалинской РЛС (РЛС «Дарьял») 
в его собственность Россия продолжала и продолжает использо-
вать ее как составную часть своей системы слежения за пусками 
баллистических ракет. Соглашение о статусе, принципах и усло-
виях использования РЛС Россией было подписано в 2002 г. 

В 2007 г. в период обострения отношений между Россией и 
США вследствие планов США и НАТО разместить комплексы 
ПРО в Восточной Европе для защиты от гипотетической иранской 
ракетной угрозы Россия предложила США как альтернативу со-
вместно использовать Габалинскую РЛС. США не проявили заин-
тересованности, но следует подчеркнуть, что российское предло-
жение было поддержано руководством Азербайджана. 

Характеризуя отношения между Азербайджаном и Россией, 
президент И. Алиев в интервью российскому телевидению отме-
тил, что «новый этап развития отношений между Россией и Азер-
байджаном был как раз начат в начале 2000-х годов, когда Россию 
возглавил Владимир Путин и совершил свой первый официальный 
визит в качестве Президента РФ в Азербайджан. За это десятиле-
тие сделано было очень много. Если совсем коротко сказать, были 
решены все больные или сложные вопросы в двусторонних отно-
шениях. Все. Не осталось ни одного». 

Из других соседних государств Азербайджан делает упор на 
«особые отношения» с Турецкой Республикой. Турция активно 
поддержала Азербайджан в нагорно-карабахском вопросе, присое-
динившись к азербайджанским экономическим санкциям, а факти-
чески к экономическому эмбарго Армении, закрыв границу с ней. 
Вывод армянских сил также стал условием для установления ту-
рецко-армянских дипотношений. Между Азербайджаном и Турцией 
сложились весьма тесные экономические связи. Турция закупает у 
Азербайджана природный газ и участвует в таких инфраструктур-
ных проектах, как нефтепровод Баку–Тбилиси–Джейхан, газопро-
вод Баку–Тбилиси–Эрзурум и железная дорога Карс–Тбилиси–
Баку. Военное сотрудничество началось в 1992 г. с подписания 
Соглашения о военном образовании. Турция стала оказывать по-
мощь Азербайджану в сфере обороны, которая в 2010 г. составила 
200 млн. долл. США. В декабре 2010 г. были достигнуты догово-
ренности о взаимных гарантиях в случае нападения третьей сторо-
ны. Принятая в том же году Военная доктрина Азербайджанской 
Республики закрепила допустимость размещения иностранных 
военных баз на азербайджанской территории. Это породило спе-



 61

куляции о грядущем размещении турецких войск в Нахичеванском 
регионе. Однако подтверждения на данный счет отсутствуют. 

Еще один сосед Азербайджана – Грузия. В прошлом между 
двумя странами не наблюдалось серьезных противоречий. Напро-
тив, в период 1918–1920 гг. две недолго просуществовавшие рес-
публики имели весьма тесные связи. После распада СССР дипот-
ношения между ними были установлены 18 ноября 1992 г. Страны 
широко сотрудничают в региональном развитии энергетики, 
транспорта и экономических проектов, что обусловлено прохож-
дением через Грузию главных путей транспортировки азербай-
джанских энергоносителей в Турцию и далее в Европу. Реализует-
ся совместный проект по открытию железнодорожного сообщения 
по маршруту Баку–Тбилиси–Карс, в рамках которого Грузия полу-
чила азербайджанский кредит на сумму 775 млн. долл. США. 
Азербайджан сохраняет второе место в списке ее крупнейших тор-
говых партнеров. 

Исламская Республика Иран является четвертой страной, 
имеющей сухопутную границу с Азербайджаном. Отношения  
между двумя странами непростые. До того как азербайджанские 
земли попали 200 лет назад под российский / советский суверени-
тет, они на протяжении еще большего времени входили в состав 
Персии. Одно из наследий этого – тот факт, что 16% населения 
Ирана составляют этнические азербайджанцы. Напряженность в 
связи с неопределенностью последствий реализации иранской 
ядерной программы, тем более опасения насчет крупного воору-
женного конфликта, не могут не вызывать беспокойства в Азер-
байджане. 

Президент И. Алиев в этой связи отметил: «У Азербайджана 
граница с Ираном более тысячи километров, налажены активные 
трансграничные контакты, в Иране проживает более половины 
этнических азербайджанцев... Любое обострение обстановки  
в нашем регионе, безусловно, будет иметь очень тяжелые последст-
вия для всех стран, так как сегодня и в политическом, и в  
экономическом, и военном плане страны региона достаточно 
взаимосвязаны. Дестабилизация в одной из них может иметь  
катастрофические последствия, и даже трудно предположить, ка-
кими они будут». 

Внешние связи Азербайджана не ограничиваются его отно-
шениями с соседями. Его геополитическое положение таково, что 
в развитии взаимодействия с ним заинтересованы и удаленные от 



 62 

региона государства. Сам Азербайджан также исходит из пользы 
для него такого сотрудничества. 

Здесь роль главных акторов играют Европейский союз  
и США – крупнейшие экономические центры, на которые прихо-
дится половина глобального ВВП, составившего в 2010 г.  
63 трлн. долл. США. Причем важно принимать во внимание не 
только абсолютный размер ВВП, но и его структуру, качество. По 
сути дела, эти два центра являются источниками львиной доли  
современных технологий, без которых модернизация любой стра-
ны представляется затруднительной, если вообще возможной. На-
конец, США и почти все 27 стран Евросоюза (а также, что важно, 
Турция) объединены в старейшую и мощнейшую военно-
политическую структуру современного мира – Организацию Севе-
роатлантического договора (НАТО). Ввиду этого взаимодействие 
Азербайджана с этими центрами силы представляет весьма значи-
тельный интерес.  

С другой стороны, на Западе также объективно оценивают 
роль и место Азербайджана. Так, один из патриархов американ-
ской политологии З. Бжезинский подчеркивал, что «Азербайджан 
с его огромными энергетическими ресурсами... в геополитическом 
плане имеет ключевое значение». В то же время думается, что эту 
оценку, сделанную З. Бжезинским в начале нового столетия, сле-
дует несколько обновить. Значение Азербайджана с тех пор еще 
больше возросло: 

– во-первых, мировые цены на углеводороды возросли в не-
сколько раз; 

– во-вторых, борьба вокруг маршрутов газо- и нефтепрово-
дов из Каспийского и Центрально-Азиатского регионов в Европу с 
тех пор стала гораздо более острой;  

– в-третьих, крупный сосед Азербайджана – Иран – за про-
шедшие годы оказался в фокусе противоборства всех ведущих 
геополитических акторов и потенциальным объектом применения 
военной силы, что также изменяет место Азербайджана в общей 
схеме, причем помимо его желания. 

К настоящему времени весь Южный Кавказ превратился в 
арену геополитического соперничества между Западом, с одной 
стороны, и Россией, Ираном и Китаем – с другой. Анализируя но-
вую стратегическую концепцию НАТО, принятую в Чикаго весной 
2010 г., российский политолог, профессор В.В. Штоль указывает, 
что «очевидной стратегической перспективой будет закрепление 
НАТО в Центрально-Азиатском регионе и на Южном Кавказе, что 



 63

составляет основу новой стратегии блока на предстоящее десяти-
летие».  

Отношения между Азербайджаном и НАТО стали формиро-
ваться с марта 1992 г., после его вступления в Совет Североатлан-
тического партнерства, а началом реального взаимодействия мож-
но считать 4 мая 1994 г., когда он подключился к программе 
«Партнерство ради мира». В 1997 г. в штаб-квартире НАТО в 
Брюсселе было открыто представительство Азербайджана. Соз-
данные в январе того же года азербайджанские миротворческие 
силы с 1999 г. стали участвовать в миротворческих операциях 
НАТО в Косове, с 2002 г. – в Афганистане, с марта 2003 г. – в 
Ираке. 19 ноября 2002 г. Азербайджан был принят в ассоцииро-
ванные члены Парламентской ассамблеи НАТО. 

Тем не менее за весь период сотрудничества с НАТО руко-
водство Азербайджана никогда не говорило о желании вступить в 
эту организацию. Более того, в последнее время темпы сотрудни-
чества между НАТО и Азербайджаном замедлились. 25 мая 2011 г. 
Азербайджан вступил в «Движение неприсоединения», объеди-
няющее, как известно, государства, провозгласившие основой 
внешнеполитического курса неучастие в военно-политических 
блоках и группировках. Ввиду этого, прогнозы, что Азербайджан 
может вскоре стать членом НАТО, «перепрыгнув через Украину и 
Грузию», представляются совершенно необоснованными, по-
скольку ни о чем подобном здесь речь вообще не идет. Азербай-
джан поддерживает рабочие отношения с НАТО и ЕС, заинтересо-
ван в сотрудничестве со странами-членами во всех областях, 
представляющих взаимный интерес. 

Азербайджан и в дальнейшем намерен проводить взвешен-
ную внешнюю политику равноправного, взаимовыгодного и все-
стороннего сотрудничества со всеми странами региона и мира,  
заинтересованными в таком сотрудничестве. Как подчеркнул пре-
зидент И. Алиев, выступая на заседании Совета Безопасности 
ООН (май 2012 г.), «Азербайджан будет отстаивать идеалы спра-
ведливости, международное право и мирное сотрудничество меж-
ду всеми странами... Я могу заверить всех наших друзей в ООН и 
государства-члены, что Азербайджан станет надежным и дружест-
венным партнером для всех стран». 

«Обозреватель-Observer», М., 2012 г., № 10, с. 85–92. 
 
 
 



 64 

 
 
 
 
 
Шамшадин Керим, 
доктор филологических наук  
(Египетский университет исламской культуры  
Нур-Мубарак) 
Алий Альмухаметов,  
кандидат философских наук 
ИСЛАМ В СОВРЕМЕННОМ КАЗАХСТАНЕ 
 
Государства бывшего СССР, в том числе Казахстан, пережи-

вающие ныне кризис духовности и девальвацию устоявшихся цен-
ностей, столкнулись с тем, что демократические преобразования в 
общественной жизни породили существенные сдвиги в самосозна-
нии как отдельной личности, так и целой нации в их стремлении 
осознать свое место в истории и изменившемся социуме. Реальный 
смысл приобретает в этих условиях и понятие духовности, а в об-
щественное сознание все больше входит ощущение неразрывной 
связи с ней. Резко возрос интерес к духовным традициям, настоя-
тельнее становится необходимость в теоретическом осмыслении 
исторических судеб духовной культуры, перспектив ее развития. 

Проблемы духовных исканий, будучи по-своему неповтори-
мыми в каждую эпоху, традиционно сохраняют особую остроту 
как для социально-философской теории, так и для практики куль-
турного обновления общества. Сложность поставленных совре-
менной жизнью задач противоречива и их постановка вызывается 
конкретными условиями социальной практики. 

Рост национального самосознания, культурного самоотнесе-
ния интереса к своему прошлому, обострившаяся боль за настоя-
щее и будущее – характерная черта духовных исканий в нашем 
обществе на рубеже второго и третьего тысячелетий. Жесткие 
временные рамки, отпущенные историей на радикальные измене-
ния, на введение новаций во всех сферах жизни общества, драма-
тизируют напряженность поиска их подлинных общечеловеческих 
и культурных оснований. 

Поэтому актуальной задачей является научный анализ таких 
духовных явлений, как религия, имеющая многовековую историю, 
бывшая в Средние века духовной доминантой общества, а в усло-



 65

виях более 70-летнего господства коммунистической идеологии в 
СССР вытесненная на периферию социальной жизни. 

Религия – одна из древнейших форм духовности, социокуль-
турный феномен, традиционно претендующий на монополию всей 
духовной жизни отдельного человека и общества в целом. После 
обретения Казахстаном суверенитета новое государство провоз-
гласило себя светским, положив начало формированию граждан-
ского общества. Постсоветский Казахстан еще в 1992 г. принял 
Закон «О свободе вероисповедания и религиозных объединениях», 
что стало правовой основой государственно-конфессиональных 
отношений. 

Демократизация общественной жизни породила не сущест-
вовавшие ранее проблемы: религиозным объединениям дали право 
юридического лица, что позволило им развернуть на всей террито-
рии Казахстана благотворительную, образовательную деятель-
ность. В научной и публицистической литературе все активнее 
начал употребляться термин «религиозное возрождение». Но что 
понимать под возрождением: возрождение вероисповедных тради-
ций или просто возврат церковной собственности, укрепление  
материальной базы религиозных организаций? С точки зрения 
обыденного сознания последнее и понимается как своего рода 
«религиозный бум» в обществе. Естественно, в условиях мировоз-
зренческого плюрализма, полиэтничности и поликонфессиональ-
ности казахстанского общества новое светское государство оказа-
лось в непростых условиях. 

После обретения страной независимости религиозная ситуа-
ция сильно изменилась. Увеличился спрос на религиозные знания. 
Масса молодых людей уезжают за границу для приобретения там 
религиозных знаний. Получившие религиозное образование в раз-
личных государствах по возвращении на родину становятся при-
чиной многих проблем. На сегодняшний день религиозный вопрос 
является наиболее актуальным в деле обеспечения единства и 
безопасности нашей страны. Остро ставится необходимость под-
готовки в Казахстане своих кадров и специалистов-религиоведов. 
Подготовка высококвалифицированных исламоведов внутри стра-
ны имеет также и политическую значимость для независимого Ка-
захстана. Поэтому, чтобы избавить молодое поколение от необхо-
димости выезжать за рубеж, мы должны обеспечить для них 
возможность получения религиозного образования в отечествен-
ных учебных заведениях. Одним из решений данной проблемы 



 66 

является выделение грантов на бесплатное обучение, чтобы моло-
дежь не искала бесплатное образование за границей. 

Сегодня свобода вероисповедания позволяет людям вернуть 
свои традиционные исламские ценности. Если до приобретения 
независимости во всем Казахстане было 68 мечетей, то сегодня их 
число достигло 2500, многие из которых не подлежат сравнению с 
прежними в плане вместимости и архитектурного замысла. Все 
они расположены в самых красивых уголках нашей страны.  
В крупных городах и областных центрах республики, таких как 
Астана, Алматы, Павлодар, Актобе, Орал, Джамбул, Караганда  
и др., воздвигнуты огромные по вместимости мечети, являющие 
собой шедевры архитектурного искусства, с красотой которых  
едва ли могут сравниться мечети на всем постсоветском простран-
стве. Еще до независимости мусульманское духовенство Казах-
стана было отделено от узбекистанского и сформировано как от-
дельное централизованное религиозное объединение, ставшее 
позднее крупной организацией, имеющей свою роль и цели и  
действующей по определенному уставу.  

Сегодня Духовное управление мусульман Казахстана в своей 
деятельности достигло больших успехов. И если в советское время 
ислам вытеснялся к аулам, где инкогнито его придерживались 
старцы и аксакалы, то сегодняшняя картина выглядит совершенно 
иначе. Мечети в крупных городах переполнены прихожанами, 
большую часть которых составляет молодежь. Более того, из-за  
постоянного роста количества прихожан действующих мечетей 
явно не хватает. И 32 мечети, действующие в Алматы, уже не ре-
шают проблемы вместимости. Роль имамов в обществе возросла, 
она уже не ограничивается исполнением религиозных ритуалов в 
мечети, они активно участвуют в общественной жизни, выступают 
с докладами на научных конференциях, сотрудничают с прессой, 
делают успехи в научной деятельности. Теперь для религиозных 
работников начали действовать новые требования. Казахстанская 
молодежь получила возможность получать религиозное образова-
ние за рубежом. В связи с чем появилась потребность в подготовке 
религиозных кадров внутри страны. Так, с 1991 г. при Духовном 
управлении мусульман Казахстана начал работу Исламский  
институт повышения квалификации имамов, а с 2001 г. в результа-
те межправительственного соглашения между Республикой Казах-
стан и Арабской Республикой Египет начал работу Египетский 
университет исламской культуры Нур-Мубарак. Помимо всего 
прочего в разных регионах страны действуют восемь медресе,  



 67

каждое из которых предоставляет среднее специальное религиоз-
ное образование, а также институты повышения квалификации 
имамов. 

Тематика проповедей в мечетях систематизирована и имеет 
определенную последовательность. Введена единая форма для 
имамов. Нынешний председатель Духовного управления мусуль-
ман Казахстана, верховный муфтий Абсаттар Дербисали, продол-
живший дело первого руководителя ДУМК Ратбека Нысанбаулы, 
осуществил новый этап развития духовного центра мусульман 
страны.  

Публикация религиозной литературы получила большое 
распространение. Так, были переведены на казахский и русский 
языки и изданы большим тиражом широкий спектр трудов на ре-
лигиозную тематику, из них перевод смыслов Корана, хадисы 
Пророка, положения шариата и т.д. Для этого были созданы не-
сколько специализированных издательских центров, для работы 
которых были привлечены высококвалифицированные эксперты, 
канонические редакторы, профессиональные переводчики. Созда-
ны издательства, занимающиеся публикацией журналов и газет на 
религиозную, научную и общественную темы, такие как газета 
«Ислам еркениетi», журнал «Шапағат Hұp», журнал «Мұсылман»  
и т.д. Начал свою работу первый телевизионный канал исламского 
вещания «Асыл Арна». Действует множество исламских сайтов. 
По инициативе правительства был создан фонд поддержки ислам-
ского образования и науки, в задачи которого входят издательство 
и бесплатное распространение религиозной литературы, оказание 
финансовой поддержки исламским студентам в форме оплаты их 
обучения, выплаты стипендий. 

Накануне при Духовном управлении мусульман Казахстана 
начал работу фонд «Зекет». Миссия фонда: сбор закята мусульман 
Казахстана и рациональное распределение в соответствии со Свя-
щенным Кораном, пречистой Сунной Пророка и положениями ша-
риата. Также фонд преследует нижеследующие цели: 

– выплата ежемесячного оклада работникам мечетей, нахо-
дящихся в аулах и не имеющих возможности для самообеспече-
ния;  

– выделение стипендий для студентов религиозных учебных 
заведений Казахстана; 

– строительство корпусов для религиозных учебных заведе-
ний и обеспечение их необходимой технической базой;  



 68 

– строительство домов студентов, отвечающих современным 
требованиям для религиозных медресе Казахстана; 

– подготовка и издание необходимой религиозной литерату-
ры, а также ее распространение;  

– оказание финансовой поддержки распространению рели-
гии ислама на должном уровне;  

– оказание финансовой помощи социально уязвимым слоям 
населения; 

– оказание финансовой поддержки остальным служащим 
ДУМК. 

Основные принципы фонда: соответствие шариату (согласно 
мазхабу Абу Ханифы); прозрачность перед народом; официаль-
ность.  

К сожалению, пробелы в Законе «О свободе вероисповеда-
ния» дали возможность распространению различного рода тече-
ний, привлекших на свою сторону множество представителей тра-
диционных религий ислама и православия, что пагубно отразится 
на единстве нации и стабильности государства. Так, в стране заре-
гистрированы очаги течения экстремистского характера «Хизб ут-
Тахрир», существование течений суфийского направления, таких 
как течение Исматуллы. 

С обретением независимости переход общества с атеистиче-
ских взглядов к возрождению духовного и культурного богатства 
принес глобальные изменения в сознании людей. Шла идеологи-
ческая борьба на пути возрождения исламских ценностей.  
В г. Туркестан был основан университет и назван в честь извест-
ного проповедника суфизма в Средней Азии Ходжи Ахмета Ясауи. 
В Мангыстау осуществились работы по реставрации подземной 
мечети Бекет Ата. В Кызылорде прошли конференции о жизни и 
деятельности известного исламского проповедника Марала Иша-
на. В Павлодарской области прошли работы по реставрации в  
мавзолее Машхур Жусипа Купеева, именем которого названа  
центральная мечеть области. Издано множество трудов этого про-
светителя. Его творческой жизни ежегодно посвящаются научные 
конференции. 

Все больше научного внимания уделяется исследованиям 
трудов ученых-религиоведов Средних веков, живших на террито-
рии Казахстана. Найдены ценные сведения о жизни ученых того 
времени, таких как Хисам ад-дин ас-Сыганаки, Кауам ад-дин аль-
Иткани аль-Фараби, Хибатуллах ат-Туркистани. Вышли в свет 
множество научных статей, началась массовая пропаганда жизни и 



 69

деятельности великих исторических личностей. Так, в Жанакорга-
не Кызылординской области именем Сыганаки была названа ме-
четь, а в Южно-Казахстанской области одному из сел было  
присвоено имя аль-Иткани. Также в городе Тараз медресе было 
названо в честь ученого Хибатуллаха ат-Туркистани. 

В Казахстане ведется работа по предотвращению распро-
странения нетрадиционных исламских течений, а также по усиле-
нию влияния традиций принятого в стране мазхаба Абу Ханифы.  
В 2009 г. в Алматы Духовным управлением мусульман Казахстана 
была организована научно-практическая конференция, посвящен-
ная Абу Ханифе. Именем Абу Ханифы было названо недавно  
открытое медресе в Астане. В университете Нур-Мубарак дейст-
вует научно-исследовательский центр, также названный именем 
Абу Ханифы. Данный центр занимается изучением трудов исла-
моведов и их внедрением в научный оборот. 

Казахстанцы проявляют все больший интерес к исламу. Все 
больше людей стремятся исполнить свой религиозный долг. Од-
ной из актуальных задач на современном этапе является популяри-
зация трудов ханафитских богословов, что способно вызвать гор-
дость казахстанцев за богатое историческое наследие своих 
предков, воспитать казахстанский патриотизм. Именно в этом кон-
тексте работают ученые нашего университета, которые сумели 
найти максимальный синтез основополагающих ценностей ислама 
и особенностей местных традиций. На сегодняшний день коллек-
тивом авторов под руководством профессора Ш. Керима на основе 
традиционного ханафитского материала разработана учебно-
методическая база и учебные программы для подготовки отечест-
венных богословов в религиозно-образовательных учреждениях 
Казахстана. 

Впервые в истории суверенного Казахстана нами подготов-
лен государственный стандарт по специальности «Исламоведе-
ние». Данная специальность с июня 2011 г. официально введена  
в классификатор специальностей высшего и послевузовского обра-
зования Республики Казахстан. В настоящее время разрабатыва-
ются государственные стандарты специальности «Исламоведение» 
по программам магистратуры и докторантуры. 

Решение указанных задач позволит на идеологическом 
уровне предотвратить и нейтрализовать причины, порождающие 
проявления религиозного радикализма. 

Казахстан имеет глубокие корни и древние традиции в плане 
религиозной толерантности и межконфессионального согласия. 



 70 

Казахстан испокон веков находился на пересечении различных 
культур и религий. Общеизвестно, что на территории современно-
го Казахстана на протяжении многих веков имели место такие ре-
лигиозные верования, как тенгрианство, зороастризм, манихейст-
во, буддизм, христианство и, конечно же, ислам, которые вполне 
мирно сосуществовали между собой и были образцом толерантно-
сти и межконфессионального согласия. Эта древняя традиция на-
шла отражение и в современной этноконфессиональной политике 
Казахстана. Основополагающими принципами межконфессио-
нальных отношений внутри Казахстана являются толерантность, 
взаимопонимание и взаимоуважение, межэтническое согласие и 
религиозная терпимость. Это означает, что как во взаимоотноше-
ниях государства с различными, в том числе и с новыми, религи-
озными образованиями, так и в межконфессиональных отношениях 
основополагающим принципом выступает принцип толерантно-
сти. Но это ни в коем случае не дает повод трактовать толерант-
ность как вседозволенность. В свое время один из французских 
президентов по данному поводу заметил, что принцип толерантно-
сти должен иметь порог применимости, в противном случае теря-
ется смысл. Действительно, данный смысл должен применяться по 
отношению к религиозным образованиям, деятельность которых 
носит позитивный и конструктивный характер, и ни в коем случае 
по отношению к тем, чья деятельность носит деструктивный ха-
рактер и представляет угрозу как национальной безопасности го-
сударства, так и физическому и психическому здоровью человека. 

Следует совершенствовать законодательную базу регулиро-
вания взаимоотношений государства с различными, в том числе и 
с новыми, религиозными образованиями, прежде всего, с целью 
безопасности как общества в целом, так и каждого человека в от-
дельности. В Конституции Республики Казахстан законодательно 
закреплены принципы свободы совести и свободы вероисповеда-
ния, равное право граждан различной конфессиональной принад-
лежности на создание своих религиозных объединений, отделение 
государства от религии. Выработан ряд других нормативно-право- 
вых основ регуляции социального функционирования религии и 
религиозных объединений. Несмотря на то что в современном  
Казахстане в определенной степени разработана нормативно-
правовая база функционирования тех или иных религиозных объе-
динений, статус религии, их истинное положение и роль в жизни 
общества, т.е. статус, сфера и границы влияния религии на соци-
ально-политическую и духовную сферы общества до сих пор четко 



 71

не определены. И в этом плане мы думаем работать совместно с 
вновь созданным Агентством по делам религии, Духовным управ-
лением мусульман Казахстана, другими государственными орга-
нами. 

В заключение хотелось бы подчеркнуть, что в XXI в. ислам-
ская религия в Казахстане будет играть всевозрастающую роль в 
деле консолидации общества, в укреплении межкультурного и 
межцивилизационного диалога, что приобретает в современном 
мире все бóльшую значимость. 

«Ислам в СНГ»,  
М.–Н.Новгород, 2011 г., № 4(5), с. 46–49. 

 
 
Г. Шульга,  
политолог 
КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИЙ АСПЕКТ  
В ФОРМИРОВАНИИ ЕДИНОГО  
ЕВРАЗИЙСКОГО ПРОСТРАНСТВА:  
ВЗГЛЯД ИЗ ТАДЖИКИСТАНА 
 
Культурно-цивилизационный фактор является не менее 

важным, чем экономические и политические интересы государств 
в создании интеграционных блоков и союзов. На протяжении  
десятков лет страны Центральной Азии были объединены восточ-
но-христианской (православной) цивилизацией в рамках истори-
ческой России. Общность исторического прошлого, российско-
советская культура, русский язык являются важными компонентами, 
скрепляющими центральноазиатское пространство вокруг России 
и в настоящее время. Вместе с тем геополитические процессы, 
происходящие в регионе, в перспективе могут кардинально изме-
нить расстановку сил в Центральной Азии, запустив в движение 
механизм дезинтеграции. 

На примере Таджикистана можно видеть, что в борьбе за 
доминирующее культурное влияние в этой стране соперничают 
пять цивилизаций.  

Русскоязычная культура: ее очагами в Таджикистане были и 
остаются крупные города, где сконцентрировано чиновничество, 
интеллигенция и представители некоренных народов (преимущест-
венно славяне). Основными носителями этой культуры являются 
некоренные народы, а также люди старшего поколения урбанизи-
рованной части коренного населения. Русский язык и ключевые 



 72 

элементы российской культуры все еще остаются отличительным 
знаком правящей элиты. Вместе с тем в настоящее время отмеча-
ются отчетливые тенденции сужения сферы их распространения.  
В настоящее время численность российской диаспоры сократилась 
и составляет порядка 40 тыс. человек (менее 1% в структуре 7 млн. 
населения Таджикистана). Помимо того что этот процесс привел к 
сокращению использования русского языка, он снижает и уровень 
владения им. В числе других проблем – недостаточное количество 
часов, отведенное на уроки русского языка в средних общеобразо-
вательных школах республики (сокращено до 2–3 час. в неделю), 
недостаток учебной и учебно-методической литературы на рус-
ском языке, а также дефицит квалифицированных преподаватель-
ских кадров. Новый Закон «О государственном языке», принятый 
в октябре 2009 г., запрещающий использовать русский язык не 
только в официальных документах, но и при обращении в органы 
власти, резко ослабил позиции русского языка в Таджикистане. 

Иранская культура является наиболее традиционной для 
Таджикистана. Общность языка и отчасти исторического прошлого 
используются иранцами как основной повод для участия в полити-
ке этого государства. Большинство таджикского населения гово-
рит на близком к фарси языке и ощущает себя частью ираноязыч-
ного мира. Идеологической базой особой доверительности в 
отношениях между этими двумя странами является признание то-
го, что «современные Исламская Республика Иран и Республика 
Таджикистан – прямые потомки некогда единой арийской цивили-
зации». Подобную позицию можно рассматривать как своего рода 
противовес идее пантюркизма, в рамках которого реализуются 
усилия по сближению Турции с государствами постсоветского 
пространства с преобладающим тюркоязычным населением – 
Азербайджаном, Казахстаном, Киргизией, Туркменистаном и Уз-
бекистаном. Действия Тегерана в Таджикистане похожи на  
настоящую культурную экспансию. В таджикских вузах имеются 
17 уголков иранской культуры. Почти полгода один из централь-
ных в республике каналов демонстрировал иранский художест-
венный фильм «Хазрате Юсеф» («Пророк Иосиф»). В столице и в 
областных центрах работают корпункты иранских радиостанций и 
информагентств, в Душанбе функционирует магазин иранской 
книги. Из других культурных проектов Ирана, реализуемых в 
Таджикистане, можно отметить финансирование издания на ки-
риллице персидской классики, книг по истории Востока, различ-
ных словарей, религиозной литературы. Иранцы даже профинан-



 73

сировали издание двухтомника «История таджикского народа», 
написанного в советское время известным востоковедом и госу-
дарственным деятелем, академиком Бабаджаном Гафуровым. Об-
разовательная сфера также находится под пристальным вниманием 
Ирана. Не без иранского влияния в Таджикистане с 1 сентября 
2009 г. во всех общеобразовательных школах страны ввели препо-
давание нового предмета «маърефатэ эслами» («исламское образо-
вание»). По мнению одного из руководителей народного образо-
вания Согдийской области Таджикистана С. Джалолова, сегодня 
как никогда у населения, в том числе детей, появился интерес к 
изучению исламской культуры. Поэтому вполне логично, что, 
учитывая высокую мотивацию населения, в программу школьного 
образования ввели такой предмет. Изучение персидского языка 
также внедряется в систему школьного образования. Стране ока-
зывается большая помощь разнообразной учебно-методической 
литературой, организацией всевозможных курсов повышения ква-
лификации преподавателей фарси, стажировками студентов-
иранистов. На иранские деньги в стране построены несколько 
крупных библиотек, оборудованы учебные центры по изучению 
фарси. 

Тюркская культура. Идеологическое влияние Турции в Тад-
жикистане распространяется через действующие здесь турецкие 
лицеи, которые достаточно популярны среди местного населения. 
Далеко не последнюю роль в этом играет обучение турецкому и 
английскому языкам и возможность далее поступить в вузы Тур-
ции и стран Запада, а затем найти престижную работу на родине 
или за границей. По мнению французского политолога Б. Балчи, 
основополагающей целью культурно-образовательной политики 
Турции в Центральной Азии является «создание новой националь-
ной элиты», которая будет говорить на английском и турецком 
языках и формировать позитивное отношение к Турции. Однако 
применительно к Таджикистану говорить о том, что открытые 
здесь турецкие лицеи действительно способны трансформировать 
сознание местного населения, не приходится. Незначительное ко-
личество подобных учебных заведений в стране, их элитарность, 
подразумевающая ограниченный состав обучающихся, вряд ли 
могут кардинально повлиять на изменение общества. В настоящее 
время в Таджикистане открыты всего шесть таких школ, причем 
многие из них пользуются особой популярностью среди местной 
элиты. Так, в таджикско-турецкой школе-интернате «Хаджи Ке-
мал» обучаются дети чиновников и зажиточных родителей. Заня-



 74 

тия проходят на четырех языках – английском, турецком, русском 
и таджикском. В отличие от обычных школ республики «Хаджи 
Кемал» располагает современным учебным оборудованием и пол-
ностью отремонтированным двухэтажным зданием. Наиболее спо-
собные ученики этой школы участвуют в международных образо-
вательных конкурсах по различным предметам. 

Китайская культура. В отличие от Турции культурная экс-
пансия Китая в основном сфокусирована на лингвистическом  
направлении. В Душанбе успешно функционирует культурно-
образовательный центр Конфуция, целью которого является рас-
пространение китайского языка. Большой интерес к китаистике 
проявляет студенческая молодежь. В Таджикском государствен-
ном институте языков им. С. Улугзаде на кафедре «Языки дальне-
го зарубежья» работают пять преподавателей китайского языка, 
трое из которых выпускники вуза. На отделение китайского языка 
в бюджетные и договорные группы ежегодно принимается от  
12 до 25 абитуриентов. В настоящее время на этом факультете 
обучаются 166 студентов. С момента начала функционирования 
отделения китайского языка обучение окончили 78 выпускников, 
13 из них получили красные дипломы. В Российско-таджикском 
(Славянском) университете, где Центр китайского языка был орга-
низован несколько лет назад, в 2009/2010 учеб. году число обу-
чающихся китайскому языку превышало 60 студентов. При этом 
желающих посвятить свою жизнь китаистике не уменьшается.  
В сфере среднего образования китайский язык активно изучается 
таджикскими школьниками в гимназии Кафолат, в которой препо-
дают этнические китайцы, направленные в республику правитель-
ством Китая, принявшем на себя обязательство их полного финан-
сирования.  

Глобалистская западная (англоязычная) культура в настоя-
щее время она активно развивается в Таджикистане. США распро-
страняют свою культуру через сеть американских центров. В Ду-
шанбе, Худжанде, Хороге, Кулябе и Курган-Тюбе функционируют 
пять Американских уголков, которые содержат коллекцию книг на 
английском языке о Соединенных Штатах, произведения художест-
венной литературы, деловые и правительственные издания, учеб-
ные материалы для изучения английского языка. Евросоюз работает 
через французский культурный центр «Бактрия», расположенный 
в Душанбе. Здесь проходят языковые курсы, музыкальные вечера, 
встречи с известными европейскими писателями и артистами. 
Креативный подход европейцев обеспечил большой эффект от ра-



 75

боты центра, которым таджикское общество в большинстве своем 
довольно, не заостряя особого внимания, что это «французский» 
уголок. 

Официальная политика местных властей в области образо-
вания, акцентирующая внимание на лингвистической триаде: обя-
зательное знание таджикского языка как языка национальной 
культуры, английского и русского как выход в глобальный мир, 
также показывает отчетливые тенденции усиления позиций запад-
ной англоязычной культуры. 

Перспективы. Ослабление культурно-цивилизационного 
влияния России в Центральной Азии и заполнение образовавшего-
ся вакуума идеологией других стран могут привести к тому, что 
разрыв между бывшими центральноазиатскими республиками 
СССР станет уже окончательным, сопровождающимся переформа-
тированием всего цивилизационно-культурного кода народов, на-
селяющих этот регион. Вместе с тем народы Центральной Азии и 
России имеют давнюю историю культурно-цивилизационной  
интеграции. В результате исторических событий на просторах ев-
разийского постсоветского пространства шло смешение наций, 
происходило взаимопроникновение различных культур. Формиро-
валось универсальное мировоззрение, общие духовные ценности, 
русский язык стал языком межнационального общения. Эту иден-
тичность мы и должны культивировать, именно она и является тем 
культурным звеном, объединяющим центральноазиатские госу-
дарства в единую парадигму. В этом контексте речь идет об  
укреплении уже исторически сложившегося единого культурного 
пространства, той модели интеграции, которая опиралась бы не 
только на экономический фундамент, но и социальный, духовный 
факторы. 

«Евразийское пространство:  
Прошлое, настоящее, будущее», М., 2012 г., с. 65–69. 

 
 

Рафик Сайфулин,  
политолог (Узбекистан) 
КАК РОЖДАЮТСЯ МИФЫ? 
ВЗГЛЯД ИЗ ТАШКЕНТА НА ОДКБ  
И ЦЕНТРАЛЬНУЮ АЗИЮ 
 
Центрально-Азиатский регион долгое время – и при совет-

ской власти, и сразу после – воспринимался в качестве междуна-



 76 

родных задворков. На этом региональном полигоне отрабатыва-
лись известные и нашумевшие концепции «столкновения цивили-
заций», «большой шахматной игры» и др. Представляется, что по-
добные идеи, при всем уважении к их авторам, уже морально и 
исторически устарели. 

Сегодня мир развивается по другим сценариям, хотя в их ос-
нове, как к прежде, лежат конкретные экономические интересы – 
текущие и долгосрочные. Но инерция мышления, уверенность в 
собственной непогрешимости, подкрепленная мощными ресурса-
ми, позволяет многим не замечать, а уж тем более не признавать 
очевидный факт: некоторые из тех, кто безоговорочно признавался 
в качестве объектов «Большой игры» в Центральной Азии, сегодня 
осваивают роль самостоятельных акторов, субъектов пресловутой 
игры. Речь в данном случае идет об Узбекистане.  

Поводом для такого рода размышлений стало резонансное 
решение Ташкента о приостановлении членства в Организации 
Договора о коллективной безопасности. Этот шаг не вызвал осо-
бой публичной дискуссии, отторжения или официальной негатив-
ной реакции со стороны других членов организации, однако стал 
предметом активного подковерного обсуждения, домыслов и фан-
тазий, в том числе среди экспертов стран, которые никогда в 
ОДКБ не войдут. 

Наиболее избитая тема в этом контексте – споры о том, с кем 
же Узбекистан сегодня и с кем он будет завтра. Можно услышать 
мнения об очередном крене Ташкента в сторону Соединенных 
Штатов и отдалении от России и СНГ. Во-первых, налицо признак 
устоявшегося блокового черно-белого мышления: если не с нами, 
то против нас. Во-вторых, наглядный пример рецидива упомяну-
той выше инерции, в соответствии с которой сомнению подверга-
ется способность Узбекистана реализоваться в качестве самостоя-
тельного субъекта международных отношений.  

Напомню, что дискуссии заинтересованных лиц (а это не 
только журналисты и эксперты, но и политики) на тему, где  
пришвартуется внешнеполитическая стратегия Узбекистана, про-
должаются на протяжении всего периода после провозглашения 
его независимости. Зачастую превалирует примитивно-механисти-
ческий подход, когда выводы о внешнеполитических приоритетах 
делаются на основании подсчета того, сколько раз президент Уз-
бекистана и другие представители руководства встретились с теми 
или иными зарубежными партнерами. Безусловно, регулярные 



 77

контакты на официальном уровне – признак динамики развития 
отношений, однако не более того. 

Руководство Узбекистана в своей внешней политике исхо-
дит исключительно из национальных интересов и в соответствии с 
ними определяет приоритеты. Надо знать характер узбекского ли-
дера Ислама Каримова, который никогда и никому не позволит 
управлять собой. И комментарии в том духе, что, мол, Ташкент 
вышел из ОДКБ под давлением США и в пику России, свидетель-
ствуют о том, что их авторы, мягко говоря, слабо знают современ-
ный Узбекистан, да и Центральную Азию в целом. К примеру, аб-
сурдны распространяемые некоторыми российскими телеканалами 
(в частности, уважаемым каналом «Мир») сведения, что в обмен 
на выход из ОДКБ Вашингтон пообещал решить спор по водным 
проблемам между Таджикистаном и Узбекистаном в пользу Таш-
кента. В отличие от таких стран региона, как Киргизия и Таджики-
стан, Узбекистан политически и экономически самодостаточен, 
что позволяет принимать самостоятельные решения, нравится это 
кому-то или нет. И позиция Ташкента в отношении ОДКБ не явля-
ется ни проамериканской, ни тем более антироссийской. Решение 
принималось без давления со стороны США и без согласования с 
Россией.  

Во-первых, хотя отношения Узбекистана и ОДКБ, Ташкента 
и Москвы, Узбекистана и Соединенных Штатов могут пересекать-
ся, это разные темы, каждая из которых имеет собственную исто-
рию и логику развития. Попытки увязать данные вопросы порож-
дают мифы и домыслы. 

Во-вторых, восприятие позиции Узбекистана исключительно 
в контексте отношений между Россией и Америкой – это узкий и 
ограниченный подход, также являющийся следствием блокового 
мышления и отголоском концепции «Большой игры». С первых 
лет независимости Узбекистан осуществляет политику диверси-
фикации внешних связей. При этом предпочтение отдается тем 
партнерам, сотрудничество с которыми содействует реализации 
текущих и долгосрочных национальных проектов в самых различ-
ных сферах. К примеру, на азиатском направлении это Китай, Ко-
рея, Япония. 

В-третьих, ОДКБ и позиция Ташкента – это совершенно от-
дельная тема, которую необходимо рассматривать самостоятельно.  

История ОДКБ началась с подписания в Ташкенте в 1992 г. 
Договора о коллективной безопасности (ДКБ). В тот период обос-
нованность такого шага для Узбекистана была очевидна. Напря-



 78 

женность в соседнем Афганистане зашкаливала. Строительство 
Национальных вооруженных сил и других силовых структур в 
странах Центральной Азии находилось в самой начальной стадии, 
в силу чего их обороноспособность оставалась очень низкой. Си-
туация усугублялась гражданской войной в Таджикистане. Объе-
диняющим фактором стали и сохранившиеся по инерции тесные 
связи между силовиками различных ведомств в новых независи-
мых государствах. Но даже при всех этих обстоятельствах не был 
ясен механизм реализации ДКБ в случае реальной угрозы извне, в 
данном случае из Афганистана. Договор скорее сыграл роль пре-
дупредительного, но ничем и никем не подкрепленного сигнала. 

Трансформация ДКБ в ОДКБ привнесла нотки политизиро-
ванности, что обернулось попытками придать Организации харак-
тер военно-политического блока. Те, кто занимался тогда этими 
вопросами, помнят, как много иллюзий возникало на тему инте-
грации постсоветского пространства. ОДКБ также пытались пред-
ставить в качестве интеграционной площадки с перспективой 
формирования наднациональных структур и, как следствие, ущем-
ления суверенитета молодых независимых государств. Это сразу 
вступило в противоречие с национальным законодательством, со-
гласно которому Узбекистан отказывался от участия в любых аль-
янсах военно-политической направленности. Сложившаяся ситуа-
ция привела к первому выходу Ташкента из ОДКБ. 

Анализ всей последующей деятельности ОДКБ позволяет 
сделать ряд принципиальных выводов. 

Во-первых, за 20 лет своего существования Организация ни-
где и ни в чем себя не проявила. По-прежнему неясен механизм 
реализации ее потенциала. К примеру, крайне сомнительно, что 
белорусский или армянский солдат будет охранять таджикско-
афганскую границу, равно как и таджик или киргиз встанет между 
Арменией и Азербайджаном в случае вооруженных конфликтов. 

Во-вторых, по-прежнему размыты как представления, так и 
правовые рамки, определяющие цели, задачи, функции и полно-
мочия ОДКБ. Даже в такой мошной организации, как НАТО, неко-
торые ее участники часто занимают собственную особую пози-
цию. В ОДКБ же это проявляется еще на стадии становления и 
концептуального осмысления Организации, что мешает ее укреп-
лению. 

В-третьих, несмотря на то что интенсивность военных уче-
ний в рамках ОДКБ повысилась, подобные маневры проходят в 
формате отработки совместных действий против условных терро-



 79

ристических группировок. Однако, как показала практика, факти-
чески все страны-участницы уже сталкивались с реальными про-
явлениями терроризма, в том числе международного, однако 
справлялись с ними самостоятельно, без привлечения потенциала 
ОДКБ. 

В-четвертых, новым поводом для разговоров о концептуаль-
ном кризисе стал кровавый конфликт на Юге Киргизии в 2010 г. 
Тогда заговорили о необходимости расширения и конкретизации 
зоны ответственности Организации. Однако можно предположить, 
что вовлечение ОДКБ в процесс урегулирования внутренних  
конфликтов скорее приведет к их интернационализации, чем лока-
лизации. 

Размытость понимания, чтό есть ОДКБ, усиливает и процесс 
углубления различий между странами-участницами в избранных 
государственных моделях, внутриполитических системах, законо-
дательных базах, масштабе ресурсов, экономическом и военном 
потенциалах, уровне национального эгоизма, механизмах приня-
тия решений и ответственности за их реализацию на националь-
ном уровне. К этому необходимо добавить периодически возни-
кающие противоречия между отдельными членами. 

Нынешнее решение о приостановлении участия Узбекистана 
в деятельности ОДКБ было принято во многом с учетом этих об-
стоятельств. Однако это не означает, что Ташкент наглухо закрыл 
за собой дверь, тем более хлопнул ею. Многое зависит от того, как 
в дальнейшем будет развиваться Организация, насколько прагма-
тичными будут ее решения и процесс их принятия. Критики пози-
ции Узбекистана в отношении ОДКБ часто рисуют мрачные про-
гнозы возрастания внешних угроз с учетом вывода войск США и 
западного альянса из Афганистана в 2014 г. Безусловно, ситуация 
в Афганистане не станет моментально не только идеальной, но 
даже стабильной. Риски, обусловленные соседством с этой стра-
ной, всегда существуют и учитываются. Но не стоит забывать, что 
решение Узбекистана по ОДКБ не имеет касательства к двусто-
роннему сотрудничеству с Россией, союзнические отношения с 
которой никто не отменял. Более того, вопросы военно-
политического взаимодействия на двусторонней основе в нынеш-
них условиях могут решаться более оперативно и эффективно без 
согласования в ОДКБ, поскольку некоторые страны – участницы 
Организации слишком далеки от Центральной Азии, проблемы 
которой, включая афганскую, стоят у них в лучшем случае на 
третьем месте. Есть надежда, что в Москве это понимают. 



 80 

В Узбекистане отдают себе отчет в том, что в некоторых го-
сударствах, в том числе соседних, внешнеполитические действия 
Ташкента вызывают неоднозначную реакцию. Но способность 
реализовывать национальную стратегию и обеспечивать нацио-
нальные интересы без оглядки на кого-либо, невзирая на попытки 
внешних авторитетов оказать давление, является наиболее убеди-
тельным признаком реальной, а не декларированной независимо-
сти. Без сомнения, к этому стремятся все страны Центральной 
Азии, хотя и с разной долей успеха. Практически везде, даже в та-
ких проблемных странах, как Киргизия и Таджикистан, можно ус-
лышать доводы в пользу диверсификации и многовекторности 
внешней политики. Однако чтобы перейти от лозунгов и заявле-
ний к реальным и ощутимым результатам, необходимо решить 
главную задачу – обеспечить политическую и экономическую са-
модостаточность, что, по сути, является основой истинного суве-
ренитета и независимости. 

Сегодня в Центрально-Азиатском регионе есть только две 
страны, способные к реальной диверсификации внешнеполитиче-
ской и внешнеэкономической деятельности, а также к удержанию 
баланса в отношениях с ведущими международными акторами в 
собственных национальных интересах. Это Узбекистан и Казах-
стан, поскольку они дальше других продвинулись по пути само-
достаточности, создав тем самым условия, при которых их мнение 
и действия не только признают, но с ними и считаются. Такой 
подход поможет избавиться от новых необоснованных иллюзий и 
мифов. 

«Россия в глобальной политике»,  
М., т. 10, № 4, июль-август, с. 81–85. 

 
 
А. Клименко,  
кандидат военных наук (ИДВ РАН) 
ЦЕНТРАЛЬНОАЗИАТСКИЙ ВЕКТОР ПОЛИТИКИ  
КНР: ИНТЕРЕСЫ КИТАЯ И ЕГО ВЛИЯНИЕ  
НА СТРАТЕГИЧЕСКУЮ СИТУАЦИЮ В РЕГИОНЕ  
 
Китайская Народная Республика – одно из самых крупных 

по своим параметрам государств не только региона, но и мира. Его 
территория составляет около 9 561 000 кв. км. Население – свыше 
1,2 млрд. человек. Общая протяженность береговой линии – более 
18 тыс. км. Протяженность сухопутных границ – около 22 тыс. км, 



 81

в том числе с Россией – 4259 км. Из пяти стран Центральной Азии 
три участника ШОС (Казахстан, Киргизстан и Таджикистан) име-
ют с Китаем общую границу протяженностью 3250 км. 

В качестве основной цели внешней политики Китая провоз-
глашено создание мирных и стабильных внешних условий для 
внутреннего развития страны. Такой подход не только определяет 
его внешнеполитическую стратегию, но и устанавливает взаимные 
отношения КНР со странами Центральной Азии. На эти отноше-
ния накладывает свой отпечаток ряд экономических, политических 
и стратегических факторов.  

Во-первых, высокие темпы роста экономики Китая в  
последние десятилетия резко повысили спрос на энергетические 
ресурсы. Главными их поставщиками стали Саудовская Аравия, 
Ангола, Иран, Россия и Оман. В их число вошли также Судан, Ни-
герия, Ливия. Однако вследствие того, что обстановка во многих 
из них нестабильна, а морским путям угрожает пиратство, для 
обеспечения энергетической безопасности, связанной с гарантиро-
ванностью и бесперебойностью их поставок, Китай все больше 
привлекают ресурсы Центральной Азии.  

Во-вторых, все заметнее становится тенденция расхождения 
уровней экономического развития западной и восточной частей 
Китая, что потребовало от правительства страны принятия страте-
гии «Освоения Запада», важное место в политике которой отво-
дится развитию связей с центральноазиатскими государствами.  

В-третьих, рост внимания государств Запада к Центральной 
Азии, выраженный в их военном проникновении в регион и стрем-
лении расширить сотрудничество с его странами в области безо-
пасности, сопровождаемое определенной финансовой помощью 
центральноазиатским республикам, имеет целью подорвать пози-
ции Китая и России и их влияние в регионе, ослабить их взаимо-
действие в формате ШОС. Подобные действия, прежде всего со 
стороны США, вызвали крен центральноазиатских государств в 
сторону многовекторной политики, но факты причастности Запада 
к «цветным революциям», направленным против существующих в 
регионе политических режимов, оказали заметное отрезвляющее 
влияние на правящую элиту этих стран. Следствием этого стал их 
возврат к более тесному сотрудничеству с Китаем и Россией, ко-
торые поддержали позиции действующих в центральноазиатских 
государствах властей.  



 82 

Китайские эксперты считают, что в свете всего этого на пер-
вый план выдвинулись следующие интересы КНР в Центральной 
Азии:  

– развитие добрососедских и дружественных отношений со 
странами региона и предотвращение формирования в нем анти-
китайских сил;  

– укрепление сотрудничества в области безопасности и уси-
ление борьбы против «трех зол» как факторов обеспечения ста-
бильности в СУАР;  

– стимулирование сопроцветания путем укрепления  
сотрудничества в энергетической, торгово-экономической и гума-
нитарной областях;  

– обеспечение устойчивости властей в центральноазиатских 
государствах в целях предотвращения новых волнений в регионе;  

– содействие развитию ШОС.  
Эти направления деятельности Китая в Центральной Азии 

коррелируются с главной долгосрочной целью внешней политики 
Китая – созданием условий для превращения государства в вели-
кую державу. В Пекине хорошо понимают неизбежность соперни-
чества с США при ее реализации, что требует опоры на надежный 
и прочный «шосовский» тыл. Его укрепление в ближне- и средне-
срочной перспективе становится приоритетной задачей регио-
нальной политики КНР.  

Согласно китайской концепции, глобализация как общеми-
ровая интеграционная тенденция должна следовать за процессом 
регионализации, основываясь на предварительном создании жиз-
неспособных региональных объединений. К одному из таких  
объединений власти в Пекине относят ШОС, на пространстве ко-
торой, по мнению китайских политологов, предполагается объе-
динить государства сначала в экономическом, а в перспективе – и 
в политическом плане. При этом они убеждены, что движение к 
интеграции предусматривает многосторонние механизмы взаимо-
действия при лидирующей роли Китая.  

Важное значение в формате ШОС Пекин придает сотрудни-
честву с Россией, которое призвано оказать противодействие до-
минированию США и создать основу для успешного выстраивания 
многополярной системы мироустройства. Эксперт Китайской ака-
демии современных международных отношений Дзи Джие счита-
ет, что на фоне ослабления России и сокращения ее стратегическо-
го пространства на Западе из-за расширения НАТО на Восток, а 
также укрепления американо-японского сотрудничества, «со стра-



 83

тегической точки зрения, России необходим надежный партнер, 
который помог бы ей продолжать играть стратегическую роль в 
международном сообществе. Таким надежным партнером должен 
быть Китай, так как и Китай, и Россия естественным образом раз-
деляют похожие идеи благодаря их схожему историческому опыту 
и современным стратегическим соображениям».  

Не меньшее значение в Пекине придают и центрально- 
азиатским партнерам по ШОС. Еще в 1994 г. премьер Госсовета 
КНР Ли Пэн в ходе визита в Ташкент назвал базовые предпосылки 
и основные направления развития китайско-центральноазиатских 
отношений: наличие у КНР и центральноазиатских государств об-
щих интересов, что может составить основу дружественных отно-
шений; ненаправленность сотрудничества КНР со странами регио-
на против каких-либо третьих стран; отказ Китая от намерения 
конкурировать здесь с Россией; отсутствие у КНР корыстных ин-
тересов в отношении Центральной Азии, а также тот факт, что Ки-
тай не представляет собой угрозы для стран региона. 

Основная сфера сотрудничества КНР со странами Централь-
ной Азии, по мнению китайских экспертов, – экономическая. 
Именно в этой сфере наиболее выпукло проявляется значение ре-
гиона для Китая и его возможность реализовать свои стратегиче-
ские цели. Общий объем инвестиций китайских предприятий в 
пять центральноазиатских стран ШОС превысил 9 млрд. долл. Ос-
новные инвестиции направляются в нефтегазовую отрасль, транс-
порт, телекоммуникации, электроэнергетику, химическую про-
мышленность, строительные материалы, подрядные проекты, 
сельское хозяйство и переработку сельхозпродукции. К началу 
2008 г. объем торговли Китая с этими странами приблизился к 
60 млрд. долл., что почти в 4 раза превышает аналогичный показа-
тель на момент создания организации в 2001 г. При этом большая 
его доля приходится на Россию.  

По мнению эксперта из Института США и Канады РАН 
С.М. Труша, самым крупным и геополитически наиболее значи-
мым нефтяным проектом КНР являются совместная разработка  
казахстанских месторождений и строительство нефтепровода Ка-
захстан–Синьцзян. Эту магистраль впоследствии предполагается 
провести через всю территорию страны с запада на восток, к вос-
точным приморским провинциям. Первая ее очередь (Атасу–
Алашанькоу) уже построена. В ходе официального визита в конце 
2006 г. в Китай президента Казахстана Н. Назарбаева рассматри-
вались вопросы строительства второй очереди нефтепровода (Кен-



 84 

кияк–Атасу). Кроме того, обсуждалась возможность последующей 
прокладки параллельно ему и газопровода. Этим Казахстан сущест-
венно снизит свою зависимость от российских нефте- и газотранс-
портных сетей.  

Не меньший интерес у китайцев вызывают энергетические 
возможности Узбекистана, Таджикистана, Киргизии и Туркмении. 
Кстати, саммит ШОС 2006 г. в Душанбе обратил на себя внимание 
аналитиков тем, что Россия с Казахстаном стали более ревностно 
относиться к экономической активности Китая в Центральной 
Азии. При этом Россия объявила о желании объединить в рамках 
ШОС ряд энергетических проектов, включая атомную их состав-
ляющую, а также участвовать в создании магистральных энергосе-
тей для передачи избыточных мощностей ГЭС из Киргизии и Тад-
жикистана. В то же время активным наращиванием отношений с 
центральноазиатскими странами Пекин способствует развертыва-
нию конкуренции между ними. Они стали бороться за увеличение 
товарооборота с Китаем и получение кредитов от него с целью ус-
корения интеграции в обширное и перспективное торгово-
экономическое, политическое и стратегическое пространство 
Азии. 

Несмотря на наличие высоких политических рисков, Китай 
заинтересован в развитии энергетического взаимодействия и с та-
кими государствами, как Иран и Афганистан. Этому способствует 
то, что целый ряд западных корпораций не могут составить конку-
ренцию китайским из-за возможных санкций со стороны прави-
тельства США за их связи с авторитарными режимами или в связи 
с крайней политической нестабильностью в стране. Китай же не 
боится заключать нужные ему, хотя, быть может, и сомнительные, 
сделки с любым режимом. В результате переговоров с Тегераном 
Китайская национальная нефтедобывающая корпорация получила 
концессию на разработку иранского нефтяного месторождения 
Заваре-Кашан. Предполагается, что этому способствовало актив-
ное военно-техническое сотрудничество двух стран, в частности 
продажа Ирану противокорабельных крылатых ракет, способных 
увеличить потенциал иранских ВМС в борьбе с американскими 
кораблями в Персидском заливе. Всего в последние годы Китай в 
3 раза увеличил импорт сырой нефти из Ирана. Растет импорт от-
туда и сжиженного газа. 

И все же основную угрозу гарантированному обеспечению 
энергетической безопасности страны китайские эксперты связы-
вают с деятельностью западных монополий, в первую очередь 



 85

американских. При поддержке своих правительств (включая при-
менение военной силы) те намерены контролировать мировые 
рынки нефтегазовых ресурсов. Некоторые из экспертов склонны 
считать американо-китайское соперничество в нефтяной сфере 
частью более широкого плана политического и экономического 
сдерживания Китая «не только в области энергетики, но и в поли-
тике, военном деле, экономике, дипломатии». Их вывод: руковод-
ству КНР необходимо быть готовыми к решению этой проблемы. 

За последнее время, в связи с растущей напряженностью в 
обеспечении перспективных потребностей в нефти и увеличиваю-
щейся зависимостью от ее импорта, в Китае крепнет мнение, что 
дипломатические и военные меры, применяемые руководством 
страны для отстаивания национальных интересов, недостаточны. 
Сторонники этих взглядов выступают за усиление этих мер. Среди 
них, с одной стороны, расширение международного сотрудничест-
ва в сфере безопасности и углубление взаимодействия в сфере 
реализации совместных инвестиционных проектов, а с другой – 
укрепление оборонной мощи государства, в первую очередь нара-
щивание возможностей военно-морских и военно-воздушных сил  

В связи с этим следует заметить, что китайское руководство 
и без того тесно коррелирует свои экономические задачи с военно-
стратегическими. Так, в числе наиболее важных стратегических 
задач им рассматривается создание «пояса безопасности» по пе-
риметру своих границ путем ликвидации или, по крайней мере, 
минимизации угроз сепаратизма, исламского экстремизма, тюрк-
ского национализма в СУАР, а также международного терроризма 
в самой Центральной Азии и вокруг нее. Китайские специалисты 
полагают, что ЦАР должен стать надежным стратегическим тылом 
Китая, так как ситуация в этом регионе напрямую влияет на безо-
пасность самой КНР. Поэтому в нее входит и противодействие 
присутствию вооруженных сил США у своих северо-западных 
границ как элементу системы враждебного «окружения» КНР.  
В перспективе, возможно, рассматривается создание условий для 
военно-стратегического присутствия самой КНР в регионе. По-
этому Пекин не заинтересован в доминировании в Центральной 
Азии никакой другой международной силы, кроме ШОС. 

Эти настроения имели следствием активизацию участия 
вооруженных сил КНР на учениях ШОС в последние годы. При-
чем эти маневры подтвердили, что Китай весьма заинтересован в 
укреплении своих геополитических позиций в регионе. И делается 
это не только из соображений борьбы с сепаратистами в СУАР, но 



 86 

и как ответ на попытки закрепления в Центральной Азии США и 
стран Запада, чтобы контролировать регион, и как прямое стрем-
ление Китая заложить прочную основу своей энергетической, рав-
но как и национальной безопасности в целом. 

Не случайно Пекин дает возможность обучения в своих во-
енных вузах представителям всех стран ШОС. А военно-
техническая помощь КНР стратегическим партнерам по этой Ор-
ганизации становится неотъемлемой частью ее внешней военной 
политики. При этом Пекин начал оказывать такую помощь и 
Туркмении, не являющейся членом ШОС. По сообщению ряда 
СМИ, Китай намерен переоснастить туркменскую армию.  
В 2008 г. в эту страну была поставлена боевая техника, а также 
новое обмундирование для офицеров и солдат на основе военного 
кредита на 3 млн. долл. 

Таким образом, Китай не только обеспечивает себе доступ к 
энергоносителям региона, но и укрепляет стратегическое взаимо-
действие с центральноазиатскими странами, превращая их в ста-
бильных внешнеполитических и надежных экономических парт-
неров. Кроме того, участие в развитии транспортной 
инфраструктуры региона создает для Китая возможность опера-
тивной переброски военных ресурсов в случае появления угрозы 
его интересам в ЦАР и вокруг него. По сообщению китайского 
агентства «Синьхуа», в регионе открыто в последнее время 22 но-
вых транспортных маршрута, которые соединят Казахстан и КНР.  
Всего Китай с Казахстаном, Киргизией и Таджикистаном ввели в 
действие 87 транспортных маршрутов – 43 пассажирских и 
44 грузовых. 

Активное военно-экономическое сотрудничество Китая с го-
сударствами Центральной Азии не наносит прямого ущерба гео-
политическим интересам России в регионе. Однако своей деятель-
ностью Пекин объективно теснит здесь Москву, снижая уровень ее 
традиционного влияния в нем, что следует учитывать. 

ШОС для Китая и других ее членов становится площадкой, 
предоставляющей возможность участвовать на равных в регио-
нальной геополитике. Эта Организация нужна Китаю также для 
того, чтобы через нее Пекин мог успокаивать Москву по поводу 
своей активности в развитии отношений со среднеазиатскими го-
сударствами. Она как бы легитимизирует усилия Китая в борьбе за 
лидерство в Азии. В России это понимают, а потому стараются на 
разных уровнях восстанавливать паритет, прямо или косвенно на-
рушаемый Китаем. В то же время китайскими политологами изу-



 87

чаются различные варианты дальнейшего развития ситуации в  
регионе, в том числе те, которые не исключают некоторые направ-
ления китайско-американского сотрудничества. 

Таким образом, процесс проникновения и закрепления Китая 
в Центральной Азии развивается. Внешнеполитической и внешне-
экономической деятельности КНР в отношении Центрально-
Азиатского региона присущи следующие черты:  

– постоянный мониторинг и учет противоречий, сущест-
вующих как между конкурентами, так и между контрагентами  
Китая;  

– диверсификация зависимости от влияния критически важ-
ных факторов международного воздействия (в политическом пла-
не – путем усиления влияния в одних группах государств для ком-
пенсации дефицита авторитета в других, а в экономическом – 
посредством рассредоточения источников закупок стратегических 
видов сырья и новых технологий среди максимально широкого 
круга стран, их поставляющих);  

– регулирование уровня и интенсивности связей с отдель-
ными государствами в зависимости от требований обстановки.  

Опыт сотрудничества России с Китаем и центральноазиат-
скими союзниками приводит к выводу, что двусторонние действия 
в ущерб третьим партнерам, как и соперничество участников ШОС 
между собой, могут осложнить отношения между ними. Поэтому 
представляется, что было бы полезным создать механизм оценки 
двусторонних проектов стран ШОС и определения возможности и 
целесообразности превращения их в многосторонние, в формате 
этой Организации, чтобы предотвратить ее дрейф в сторону «клу-
ба по интересам». Первым из таких проектов, готовых к немедлен-
ной реализации, уже признан план создания транспортного кори-
дора от Каспия до Китая по территории России, Казахстана, 
Узбекистана и Киргизии. Другими могут быть проекты в энерге-
тической сфере и в области решения проблем водного и сельского 
хозяйства. 

«Мировые державы в Центральной Азии»,  
М., 2011 г., с. 101–109.  

 



 88 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
 
 
 
 
 
 
 
М. Николаева, 
востоковед 
СОВРЕМЕННЫЙ ЛИВАН 
 
Ливан принадлежит к той части мира, где постоянное взаи-

модействие различных культур создало совершенно особую язы-
ковую и культурную ситуацию, что наложило печать своеобразия 
не только на социальные структуры, но и на формы быта, модель 
поведения, манеру одеваться и на гастрономические привычки его 
жителей. Уникальное географическое положение на стыке мор-
ских континентальных путей Евразии, разнообразие ландшафтов с 
их высокими горами, глубокими долинами и зияющими пропастя-
ми, при умеренном климате и благоприятных природных условиях 
способствовали накоплению многообразного цивилизационного 
опыта ливанцев, принеся Ливану славу страны-убежища. Здесь 
жили марониты и друзы, франки и курды, шииты-исмаилиты и 
сунниты, православные и католики римского толка, несториане и 
армяне-григориане, а также многие другие христианские и му-
сульманские меньшинства. На вопрос иностранца о своей вере все 
жители страны обычно отвечают: я – ливанец. 

Вследствие долгой совместной жизни на этой земле пред-
ставителей Востока и Запада у ливанцев сформировался традици-
онный дух культурного сосуществования, двухкультурность и би-
лингвизм как жизненная норма. Сегодня двуязычные (араб. – 
франц.) составляют более трети населения (около 30%), владею-
щие арабским и английским языками – около 10%, и это число 
увеличивается. Трехъязычные ливанцы (араб. – франц. – англ.) 
составляют около 5% населения, а в целом владеющие кроме араб-
ского различными другими языками (в том числе русским, армян-
ским и др.) – до трети населения страны (36%). Важнейшим фак-
тором культурной жизни стал расцвет франкоязычной и англо-
язычной литературы Ливана. Так, знаменитый «Пророк» Джебрана 



 89

Халиля Джебрана написан по-английски. В то же время известен 
проект ливанского поэта Саида Акля ввести в Ливане новый алфа-
вит на базе местного разговорного языка и принять этот язык в 
качестве литературного. При этом бикультурной интеллигенции 
Ливана присуща гордость арабской традицией: «Арабский – вели-
колепный язык миллионов людей. Мы, ливанцы XX века, не были 
бы самими собой, если бы не владели им в совершенстве на про-
тяжении сотен лет. С законной гордостью мы изучаем и преподаем 
его наилучшими методами, чтобы сохранить нашу роль и наше 
счастливое преимущество всегда давать арабскому миру его вели-
чайших писателей, величайших журналистов, величайших поэтов» 
(Мишель Шиха). 

Понимание Ливана как пространства диалога является  
ключевым для современной культуры этой страны. Арабский и 
средиземноморский одновременно, Ливан являет миру свою само-
бытную сущность как плод синтеза арабо-мусульманской цивили-
зации с миром общего для самых разных народов мира, понимае-
мого, по словам Салаха Стетье, как «пространство гуманизма». 
Академик И.Ю. Крачковский писал, что в ходе своих путешествий 
по Арабскому Востоку в 1910-х годах он не раз встречал учителей-
арабов, свободно владевших русским языком, у которых в домаш-
них библиотеках часто можно было встретить томики Тургенева 
или Чехова, романы Толстого, только начинавшие появляться 
сборники «Знания». 

Современный Ливан – один из центров мировой культуры 
XXI столетия. Неожиданные впечатления подстерегают здесь не 
только любителей исторических древностей, но и современных 
гурманов. Местная кухня по праву признается лучшей не только 
на Арабском Востоке, но и во многих европейских странах, где 
ливанские рестораны заслуженно знамениты. Бейрут – настоящий 
рай для любителей сытной и вкусной жизни. Посещение ресторана – 
важнейшая часть ливанского образа жизни, который не изменили 
даже три десятилетия войны. Ливанцы столь общительны и так 
любят развлечения, что по пятницам и субботам места в рестора-
нах желательно заказывать заранее. В конце недели по вечерам 
создается впечатление, что весь Ливан отправился по ресторанам и 
ночным клубам. Многие приходят после 22 часов, даже с детьми, 
которых в арабских семьях традиционно много, и остаются до 
поздней ночи. Принято и такое турне по различным ресторанам, 
когда в одном пробуют закуски – меззе, затем отправляются в дру-
гой, знаменитый своими горячими блюдами, в затем дальше – за 



 90 

десертами или кофе, и так до утра. Ресторанов в Бейруте очень 
много, от самых демократичных, рассчитанных на любой кошелек 
международных сетей закусочных фаст-фудов до эксклюзивных 
ресторанов любой кухни мира. Но плохих практически нет. 

Кроме экзотической кухни в некоторых местах можно на-
слаждаться настоящими арабскими танцами живота, курить кальян. 
Изысканной кухней известны и многие провинциальные городки, 
например Захле и Хермель в долине Бекаа и даже некоторые де-
ревни, куда ливанцы зачастую специально приезжают из крупных 
городских центров. Старинные секреты приготовления тонких вин 
и сыров хранят также и винные и молочные хозяйства при много-
численных горных монастырях страны. Само ливанское блюдо – 
меззе, традиционно подаваемое в начале любой трапезы, может 
заменить непривычному к местным обычаям гостю и закуски, и 
обед, и ужин. Оно может cocтoять из 60 холодных и горячих блюд, 
подаваемых каждое на отдельной тарелочке. Обычно идет в ход 
сокращенный вариант из 10–15 наименований, из которых важ-
нейшие – это хоммус, тахин и мутаббале. Брать эти пасты из ово-
щей принято куском свежей мягкой лепешки. Настоящий ливанец 
предложит своим гостям после этого еще и шашлык из мяса и ку-
рицы, несколько кебабов и фрукты с не менее знаменитыми ли-
ванскими сладостями и фруктами на десерт. Отказываться не при-
нято, хотя ливанцы никогда не бывают назойливы и нетактичны. 

Тому, кто приглашен в гости в Ливане, обычно рекомендуют 
воздерживаться от пищи по крайней мере за день до назначенного 
визита. Ведь до обильных закусок обычно принята длительная 
дружеская беседа с орешками и пряностями, а после – горячее 
угощение, рассчитанное на то, чтобы гость уже не смог не только 
подняться со стула, но и лишний раз пошевельнуться в своем 
кресле. При этом в Ливане, в отличие от многих других арабских 
стран, нет ограничений на потребление спиртных напитков и сви-
нины (для последней исключение составляют некоторые чисто 
мусульманские районы). Иностранцев обычно угощают привыч-
ными для них крепкими напитками, виски, джином, несмотря на 
их более высокую стоимость. Хозяева же предпочитают традици-
онный напиток – анисовый арак, который их предки на заре циви-
лизации научились делать из фиников, а затем и из винограда и 
риса. Традиции изготовления этого напитка проникли под слегка 
измененными названиями в страны Востока и Европы (от турец-
кой ракы и болгарской ракии до французских «Рикар» и «Перно»), 
но исконная культура его питья с обложенными льдом стаканчи-



 91

ками и добавлением трети воды сохранилась в арабском мире 
лишь здесь. Содержимое после тоста не обязательно пить все сра-
зу. Тогда на стенках стаканчика остается налет, поэтому в прилич-
ных домах Ливана каждая новая порция арака наливается в свежий 
стаканчик, охлажденный домашним или купленным в соседней 
лавке льдом. Так же переложенными кусочками льда подаются и 
фрукты на десерт. 

Ливан – единственная арабская страна, где даже в период 
мусульманского поста ничто не помешает европейскому стилю 
отдыха.  

Развлекательные и игорные заведения Ливана отличаются 
высоким европейским уровнем: в стране много ночных клубов  
(в том числе и со стриптизом), дискотек, казино, кинотеатров. 
Большинство ночных клубов сосредоточено в Бейруте вдоль набе-
режной и дальше на север, в Ашрафийе и Джуние (особенно в 
районе бухты). Практически все крупные отели устраивают диско-
теки или шоу самых различных направлений и вкусов, пользую-
щиеся неизменной популярностью, в том числе джаз-клубы, Луна-
парк, детский парк водных развлечений. В почете ливанская или 
восточная музыка с танцами живота. Фестиваль в Тире собирает 
фольклорных исполнителей Средиземноморья.  

Сегодняшний Ливан считается не только весьма благопри-
ятным, но и достаточно безопасным, поскольку уровень преступ-
ности здесь сравнительно с другими арабскими странами невысок. 
Хулиганство практически отсутствует, как не свойственное мента-
литету ливанцев, обладающих высоким чувством собственного 
достоинства и уровнем культуры. Случаи воровства редки, в ос-
новном лишь на местных открытых базарах и мелких рынках.  
В Бейруте, в центрах других ливанских городов, в престижных 
районах можно совершать прогулки безопасно даже в ночное вре-
мя, хотя в стране не принято долго гулять пешком – почти все со-
вершеннолетние ливанцы перемещаются на собственных автомо-
билях. Широко распространен и прокат.  

Общественный транспорт развит недостаточно, однако прак-
тически в любое место страны можно легко добраться в марш-
рутных такси. На дорогах действуют все международные правила 
дорожного движения, а отсутствие должного внимания к дорож-
ным знакам с лихвой компенсируется джентльменской вежливо-
стью и предупредительностью автомобилистов по отношению 
друг к другу. Среди водителей и таксистов широко распространен 
язык красноречивых жестов, благодаря чему случаи столкновений 



 92 

или аварий довольно редки. Так, собранные в горсть пальцы, на-
правленные вверх, когда при этом кисть руки слегка покачивается 
из стороны в сторону, на местном языке жестов означают: «Подо-
жди немного». Как правило, тот, кому адресован подобный жест 
среди участников дорожного движения, в ответ на такую немую 
просьбу непременно откликается не менее характерным жестом: 
«Проезжай!» – и уступает дорогу.  

Поскольку задачей местной дорожной полиции обычно яв-
ляется не взимание штрафов, а максимально возможное уменьше-
ние пробок на дорогах, то и сигнал свистка означает здесь обычно 
не сигнал к остановке, а требование быстрее проезжать мимо.  
В случае дорожного происшествия хорошим тоном считается не 
придавать значения незначительным повреждениям, не создавая 
излишних проблем. В то же время ливанцы охотно и бескорыстно 
оказывают любую помощь в случае поломки, вплоть до доставки 
пострадавшего автомобиля и его пассажиров до ближайшего сер-
вис-центра. Случаи вождения в нетрезвом состоянии довольно 
редки – с 1966 г. в стране действует постановление о запрете вож-
дения в состоянии алкогольного опьянения. При этом практически 
любого водителя можно увидеть разговаривающим во время дви-
жения по мобильному телефону, хотя в принципе на это в стране 
также существует запрет. Водители, как и все coвременные ливан-
цы, весьма избирательно относятся к любого рода официальным 
актам и установлениям, предпочитая во всех случаях руководство-
ваться здравым смыслом. В транспорте оплата проезда происходит 
строго по счетчику, хотя, как и в ресторанах, приветствуются чае-
вые. В солидных магазинах не торгуются, хотя широко 
pacпространена система скидок (араб. тахфид). При этом, как и 
повсюду на Востоке, торговаться на рынке или базаре – не только 
не зазорно, но почти обязательно. 

 Независимо от конфессиональной принадлежности и соци-
ального статуса ливанцы в большинстве своем очень приветливы, 
дружелюбны и гостеприимны. Как и в других странах Арабского 
Востока, они охотно помогают обратившемуся за советом или по-
мощью, показывают дорогу, делятся едой и кровом даже с ино-
странцами. При этом, в отличие от других стран Востока, они ни-
когда не бывают назойливы или бестактны. Живой интерес, 
который мужчины обычно проявляют к женщинам, в том числе и 
незнакомым дамам, не выходит за рамки красноречивых взглядов 
и этикетных любезных слов. Дамы обычно ведут себя достойно и 
сдержанно, не давая повода для конфликтных ситуаций. Традиции 



 93

ливанского гостеприимства восходят к древним обычаям жителей 
Горного Ливана, о которых не без удовольствия и удивления сви-
детельствовали европейские путешественники. Так, немецкий ис-
следователь Буркхард о своих впечатлениях в ливанском горном 
районе Шуфа писал: «Путешествующие горцы никогда не задумы-
ваются о еде или ночлеге или о том, где поесть и попить. По при-
бытии в какую-нибудь деревню они заходят в дом кого-либо зна-
комого со словами: “Я твой гость”. Хозяин дома дает путнику 
ужин, а если богат, то накормит и мула. Если же в деревне нет 
знакомых, то путник может подойти к любому понравившемуся 
ему дому, привязать коня или мула, закурить трубку и дождаться, 
пока его не пригласит хозяин. А он обязательно пригласит, ибо 
принять путника как друга и накормить его – дело чести каждого 
горца. После ночлега путешественник, как правило, уходит, про-
ронив лишь: “До свидания”». 

Жители Бейрута убеждены, что именно они стоят у истоков 
традиции пития кофе. Традиционный арабский кофе варится в 
специальной турке – джехве и подается черным в трех вариантах: 
«сада» (горький), «уасат» (слегка подслащенный) и «суккар зияде» 
(очень сладкий), часто добавляется полезный для сердца и сосудов 
кардамон (халь). Хотя, по обычаю, кофейная церемония остается 
весьма существенной частью этикетных ритуалов арабской жизни, 
в сегодняшнем динамичном Ливане, как и повсюду в мире, в ши-
роком ходу и более демократичные напитки и простые способы их 
потребления. 

Время и, в частности, заметный подъем роли ислама в по-
следние десятилетия диктуют свои перемены. На улицах городов и 
в фешенебельных отелях среди обычных для страны европейских 
костюмов последней моды «от кутюр» все чаще встречаются чал-
мы и джуббы (темная накидка из плотной ткани поверх мужской 
рубашки), мусульманские платки и шиитские одеяния женщин.  
В целом же в Ливане можно не ограничивать себя в манере оде-
ваться, традиционно в страну ввозились лучшие европейские мод-
ные бренды, поэтому изящество бытового дизайна и внешнего об-
лика стало неотъемлемой чертой самосознания современных 
ливанцев, которых природа одарила к тому же и привлекательной 
внешностью. Красота ливанских женщин издавна славится во всем 
мире. Довольно открытые купальные костюмы можно встретить и 
на многочисленных пляжах, в том числе и городских, хотя топлес 
и нудизм здесь полностью исключены.  



 94 

Все более значительное место, занимаемое в жизни страны 
мусульманами, особенно шиитами, заметно сказывается и на бы-
товом уровне, в повседневных поведенческих нормах. Так, в неко-
торых мусульманских районах на юге и в долине Бекаа для муж-
чин не принято появляться на людях в шортах, а для женщин – 
носить слишком открытые или откровенно облегающие одежды. 
Повсеместно при посещении мечетей посетители снимают обувь, 
сдавая ее в специальный гардероб, либо берут с собой. В отличие 
от христианок различных конфессий, женщины-мусульманки, 
особенно на юге, одеваются неброско, в закрытые платья, покры-
вая голову платком, или в традиционные накидки, закрывающие 
волосы, руки до запястий и ноги ниже колен. Формы быта и отно-
шений друг с другом жителей сельских районов во многом оста-
ются общими как в горах, так и на равнинах, хотя современная 
жизнь и многолетняя война повсюду диктуют свои законы. В чис-
то мусульманских районах порой не принято фотографировать 
женщин и детей или пытаться запечатлеть некоторые ситуации, 
которые могут показаться щекотливыми. 

Современное ливанское общество осознает себя находящим-
ся в самой сердцевине столкновения двух крайних моделей сосу-
ществования цивилизаций и народов сегодняшнего мира, в кото-
ром все меньше места остается для компромисса между двумя 
главными формами связи и взаимодействия этносов и культур: 
враждебной (hostile) и дружественной (friendly), что сказывается 
на политической деятельности, экономике, педагогической прак-
тике, юриспруденции, сфере культуры и бытового поведения.  
Не прекращаются попытки различных, преимущественно мусуль-
манских сил придать религиозный характер всем жизненным сфе-
рам – образованию, научной деятельности, политическому управ-
лению обществом. 

Общественная мысль пытается разрушить абсурдность этих 
формализованных антиномий, осуществив тот синтез характерных 
составляющих ливанской личности, который издавна воплощался 
в ее представлениях о мире и убеждениях, формах понимания себя 
в пространстве и способах взаимного общения и суждения о вещах 
и категориях сознания. 

Сам факт строгого и беспрекословного требования неукос-
нительно следовать обрядам и обычаям, хранить память о про-
шлом каждой общины в отдельности видится многими ливанцами 
как стремление к самоизоляции и самолюбованию, порождающее 
застой и фанатизм, страх перед другим и в конечном счете – не-



 95

приятие другого. Вместо закрепления идейных представлений о 
родине, нации, демократии, гуманизме в умах части населения 
страны укореняется идея о невозможности сосуществования раз-
личных религиозных общин. Ливан как уникальная реальность не 
входит, например, в число символов сторонников современного 
фундаментализма, остающихся в убеждении, что «эту страну соз-
дал международный империализм» как врата для идеологического 
и культурного проникновения в регион Среднего Востока. Таким 
образом, на современные формы повседневного поведения оказы-
вает влияние сфера специфического восприятия религиозной дог-
мы, с помощью которой человек сквозь призму средневековых 
представлений воспринимает мир. При этом фундаментализм лю-
бой конфессии выявляет схожие черты – везде мы видим стремле-
ние к установлению политического господства той или иной рели-
гии над обществом. 

«Этикет народов Востока», М., 2011 г., с. 192–199. 
 
 
Изабелла Кончак,  
политолог 
МУСУЛЬМАНСКИЕ ОРГАНИЗАЦИИ  
В ПОЛЬШЕ 
 
Мусульманскую часть населения Польши можно условно 

разделить на две группы. Первую из них составляют татары, поя-
вившиеся на территории Речи Посполитой еще в XIV в. как плен-
ники Золотой орды. К ним присоединились с течением времени и 
беженцы из различных районов Золотой, а затем Большой орды, к 
которым, в конце концов, примкнули и небольшие группы испове-
дующих ислам лиц – выходцев с Кавказа, из Азербайджана и Тур-
ции. Польские татары образуют суннитскую общину, вероучение 
которой базируется в основном на Коране и опирается на мусуль-
манскую традицию. Они, будучи причислены к польскому населе-
нию, изначально принимали деятельное участие во всех важных с 
исторической точки зрения событиях, переживаемых страной. 
Свидетельства этого относятся к знаменитой Грюнвальдской битве 
1410 г. и вплоть до Второй мировой войны, во время которой было 
создано военное формирование из татар. Этот факт не является 
исключительным, учитывая, что татары всегда стремились заявить 
о себе как об активных участниках процессов, в русле которых их 



 96 

общины развивались и действовали, стараясь вписываться в  
обстоятельства их жизни в Польше. 

Исторически сложилось так, что основным занятием татар-
ской общины была военная служба, вообще тесная причастность к 
военному делу. За свои заслуги перед Речью Посполитой они час-
то, так же, как это имело место на Руси, а потом и в России, наде-
лялись землей и возводились в дворянское достоинство. Татарам в 
Литве и Польше была обеспечена свобода вероисповедания, они 
могли строить мечети и избирать имамов. Но всю полноту поли-
тических прав польские мусульмане получили только с Конститу-
цией 3 мая 1791 г. Ислам и сегодня является религией, официально 
признанной польскими властями. 

До того момента, на протяжении нескольких веков прожива-
ния на польских землях татары существовали вне рамок собствен-
ной религиозной структуры, которая могла бы выполнять коорди-
нирующие и направляющие функции и в той или иной форме  
задавать алгоритм жизнедеятельности татарской общины. Первые 
попытки поправить положение были предприняты только в  
20-х годах XX в. В то время в Польше насчитывалось 19 мусуль-
манских общин, объединяющих в общей сложности 6 тыс. чело-
век, которые придерживались ислама суннитского толка. Так, в 
Варшаве в 1925 г. был зарегистрирован Мусульманский религиоз-
ный союз, а первым муфтием был избран влиятельный наставник 
Якуб Шинкевич. Учитывая немногочисленность татарской общи-
ны и, в общем, компактное проживание ее членов, созданная 
структура была вполне способна концентрированно работать над 
выполнением задач, отвечающих наиболее насущным потребно-
стям и запросам рядовых членов общины. По существу, Союз был 
основной структурой, вокруг которой группировалась обществен-
ная жизнь польских татар, действительно нуждавшихся в сплоче-
нии в условиях неразвитых контактов с внешним мусульманским 
миром в те годы. 

В 1936 г. польское правительство приняло закон, устано-
вивший, что единственной мусульманской организацией, пред-
ставляющей исповедующих ислам в Польше, признается именно 
этот союз, местом пребывания которого остается польская столи-
ца. В соответствии с уставом уже устоявшегося к этому времени 
религиозно-общественного института членами его могли быть  
исключительно лица, имеющие польские паспорта. Вплоть до  
90-х годов XX в. в этом мусульманском объединении состояли 
именно татары, изначальным местопребыванием которых на тер-



 97

ритории Польши были районы Богоники и Крушиняны. Именно в 
этих, расположенных на востоке страны местностях находятся 
воздвигнутые еще в XIX в. мечети и еще более старые мусульман-
ские кладбища. В июне 1990 г. была открыта до сих пор единст-
венная, построенная после Второй мировой войны мечеть в Гдань-
ске. Кроме того, Мусульманский религиозный союз располагает 
двумя молельными домами в Белостоке и Суховоле, Исламским 
центром культуры в Варшаве, а также недавно – в 2008 г. – откры-
тым подворьем в Богониках. К тому же в Белостоке строится вто-
рой Исламский центр культуры. 

Сегодня Мусульманский религиозный союз является самой 
крупной и многочисленной мусульманской организацией на тер-
ритории Польши. В ее составе насчитывается более 4,5 тыс. чле-
нов. Главные уставные задачи Союза состоят в том, чтобы пред-
ставлять интересы своих членов в контактах с польскими 
государственными органами власти, а также с мусульманскими 
центрами за рубежом. Другими направлениями деятельности ор-
ганизации являются содействие распространению исламской мыс-
ли, обучение основам вероучения и Корана, а параллельно попу-
ляризация исторического наследия и культурных ценностей 
ислама, включая достижения мусульманской науки, культуры и 
искусства через посредство соответствующих теле- и радиопере-
дач, освещающих исламскую жизнь и обычаи. Большое внимание 
уделяется вопросам сохранения существующих мечетей, центров 
мусульманской культуры, молитвенных домов и других объектов 
недвижимости, которые принадлежат на правах собственности 
мусульманским общинам, а также заботе о нуждающихся и недее-
способных членах организации, которым регулярно оказывается 
благотворительная помощь.  В соответствии с принятыми обычая-
ми и традициями Союз также организует проведение необходимых 
обрядов и церемоний, предписанных принципами и установле-
ниями ислама (рождение, свадьба, похороны), и патронирует тор-
жественные мероприятия по поводу мусульманских праздников.  
В целом организационная деятельность Союза распространяется 
на восемь мусульманских общин, расположенных в Белостоке, Бо-
гониках, Гданьске, Крушинянах, Люблине, Познани, Варшаве.  

Как отмечалось выше, не менее важной задачей Союза явля-
ется сотрудничество с другими религиозными, немусульманскими 
организациями и мусульманскими общинами как в Польше, так и 
за ее пределами. Благодаря усилиям Мусульманского религиозно-
го союза в 1997 г. был создан Совместный совет католиков и  



 98 

мусульман, учрежденный для ведения межрелигиозного и межци-
вилизационного диалога в стране. Свою деятельность он направ-
ляет на взаимное познание основ догматики и практики сосущест-
вующих религий, культуры, истории и традиций христианства и 
ислама, способствует созданию условий для преодоления негатив-
ных стереотипов, которые возникают на почве незнания и непо-
нимания других, проистекающих из недоверия, невнятных отно-
шений и ложных установок, сложившихся в массовом сознании. 
По инициативе Совместного совета ежегодно 26 января отмечает-
ся День ислама в католической церкви, во время которого мусуль-
мане и католики вместе молятся, читают Коран и Священное Пи-
сание на польском и арабском языках. 

Уместно отметить, что в Польше между двумя религиями 
установлен контакт, который отвечает современному духу отно-
шений между разными религиями на основе дружественного, бла-
гожелательного и регулярного диалога, благодаря которому удает-
ся найти точки соприкосновения между поляками-католиками и 
поляками-мусульманами, имеющими в жизни общие цели, скреп-
ленные узами патриотизма и польской идентичности. В нынешних 
условиях религиозного разлада в мире – это большая заслуга поль-
ских властей и религиозных общин, идеология которых отмечена 
желанием превратить Польшу в государство, которое отрицает 
религиозную и конфессиональную рознь и проповедует социаль-
ный мир.  

Во главе Союза стоит избираемая на четыре года Верховная 
мусульманская коллегия, которая имеет целый ряд прерогатив и в 
том числе наделена полномочиями открывать собственные школы 
для подготовки лиц духовного звания и преподавателей основ ве-
роучения. Каждая община имеет свое собственное управление, в 
состав которого входит имам, староста общины и казначей. 
Управление мусульманской общины подотчетно Верховной кол-
легии, которую ныне возглавляет муфтий Речи Посполитой Томаш 
Миськевич. Он был избран на этот пост в марте 2004 г., и это со-
бытие произошло впервые после Второй мировой войны. Срок 
полномочий муфтия рассчитан на пять лет. Но не возбраняется и 
повторное избрание, и при этом заслуживший всеобщее уважение 
претендент может быть избран несколько раз подряд, поскольку 
такая возможность не ограничивается. В настоящее время место-
пребывание муфтия определено в Белостоке.  

 



 99

В силу сложившихся исторических обстоятельств и дли-
тельной изоляции польских мусульман от остального мусульман-
ского мира в период господства в Польше коммунистической 
идеологии только очень небольшое число членов Союза имеет не-
обходимое по стандартам богословское образование. Большинство 
имамов было вынуждено самостоятельно овладевать знаниями, 
требуемыми для выполнения религиозного долга. Мусульманский 
религиозный союз пытается изменить эту ситуацию, чтобы навер-
стать упущенное и дать возможность прихожанам более тесно 
приобщиться к духовной культуре и идейным традициям мусуль-
манского Востока, его культу и обрядности и дать представление 
об их этнокультурных особенностях. 

Для этого Союз начал направлять молодых мусульман для 
изучения богословия за границу, прежде всего в Саудовскую Ара-
вию. Предпочтение Королевству отдается потому, что это – единст-
венное государство, которое возмещает приехавшей молодежи 
расходы, связанные с проездом, проживанием и обучением. Важ-
но, что обучение в этой стране рассматривается как очень  
престижное в силу того, что Саудовская Аравия является центром 
зарождения ислама. 

Союз ведет активную издательскую деятельность. При его 
непосредственном участии публикуются журналы «Память и  
действие» и «Мир ислама». Кроме журналов издаются книги, по-
священные мусульманской и татарской тематике. Работают также 
интернет-сайты: www.mzr.pl, www.e-islam.pl/portal, www.bohoniki. 
pl, www.tatarzy.pl. Союз придает большое значение организации 
культурных мероприятий, которые проводятся регулярно и при-
влекают немалое число участников. Популярны фестивали и 
празднества, в числе которых, например, Подлясские дни мусуль-
манской культуры или Дни Байрама в Подлясках, в рамках кото-
рых к участию привлекается созданный в 2000 г. ансамбль народ-
ных татарских песен и танцев «Бунчук». 

Союз тесно сотрудничает с Фондом в пользу ислама имени 
Мировой ассамблеи мусульманской молодежи в Польше – пред-
ставителем европейской мусульманской организации WAMY 
(World Assembly of Muslim Youth) и поддерживается ею. Совмест-
но они организуют ежегодные съезды польской мусульманской 
молодежи, в которых принимают участие представители и других 
стран Восточной Европы. В программе съездов предусмотрены 
лекции улемов из Саудовской Аравии и местных имамов, круглые 
столы и дискуссионные клубы по проблемам изучения мусульман-



 100 

ской истории и культуры, спортивные соревнования и демонстра-
ция кинофильмов. Главная цель съездов состоит в содействии уп-
рочению контактов в среде мусульманской молодежи Восточной 
Европы, повышению уровня осведомленности молодых людей о 
духовных, социокультурных и иных достижениях мусульман в 
зарубежных странах. 

Кроме Мусульманского религиозного союза в 20-е годы 
XX в. возникла еще одна мусульманская организация, которая не 
сохранилась до нынешних дней. Тем не менее упомянуть о ней 
необходимо, поскольку ее создание свидетельствовало о тяге 
польских мусульман к объединению своего духовного, культурно-
го и социального потенциала в надежде коллективными усилиями 
сохранить свою религиозную идентичность и, оставаясь поляками, 
сберечь историческую память о своих предках. В 1926 г. в Виль-
нюсе по инициативе активиста Леона Кричиньского возник Куль-
турно-просветительский союз татар Речи Посполитой. Он сосре-
доточивал свое внимание на научной и издательской деятельности, 
публикуя работы по истории и культуре польских татар. В Литве 
существовало тогда более 20 его отделений. В 1929 г., как бы в 
развитие деятельности Союза, также в Вильнюсе был открыт Та-
тарский национальный музей, а два года спустя – Татарский на-
циональный архив.  

До конца Второй мировой войны татары были по существу 
единственными мусульманами, которые жили в Польше. Ситуация 
начала меняться во второй половине XX в. Тогда в Польшу стали 
приезжать и другие мусульмане, как правило, командированные 
или направленные на учебу. Это были прежде всего студенты из 
арабских стран, а также из Ирана и Афганистана, но их число то-
гда еще не было значительным. Только с открытием польских гра-
ниц после 1989 г. количество прибывающих мусульман заметно 
увеличилось. Исповедующие ислам приезжают в Польшу и учить-
ся, и заниматься бизнесом, но не это главный источник пополне-
ния мусульманских рядов. Постоянно увеличивается число бежен-
цев из мусульманских стран, в которых велись или ведутся боевые 
действия, – Ирака, Афганистана, бывшей Югославии, Чечни. Су-
щественный приток мусульман в последние 10–15 лет привел к 
тому, что местные мусульмане – татары составляют ныне мень-
шинство в общем количестве исповедующих ислам в Польше. Се-
годня, по некоторым оценкам, численность мусульман в стране 
составляет уже около 30 тыс. человек, что, в принципе, не превы-
шает 0,08% всего населения страны, но, по сравнению с «корен-



 101

ным» мусульманским населением, в абсолютном исчислении уже 
представляет заметный прирост. Естественно, этот показатель не 
является критичным, но все-таки заслуживает того, чтобы на него 
обратить внимание. 

Закон 1936 г., касающийся Мусульманского религиозного 
союза на территории Польши, никогда не пересматривался и  
действует поныне. Другими словами, по-прежнему представите-
лем польских мусульман в контактах с государственными властя-
ми юридически остается именно это общественно-духовное  
учреждение. Однако на практике ситуация предстает не вполне 
однозначной. 

Следует отметить, что в 2001 г. возникла новая организация, 
которая получила известность под названием Мусульманская лига. 
Как утверждает польский исследователь вопроса А. Нальборчик, 
появление очередной мусульманской структуры было связано с 
возникновением напряженности, появившейся в контактах между 
польскими мусульманами-татарами и пришлым мусульманским 
элементом, который в явочном порядке заявил о своем присутст-
вии. Представители этого нового крыла «польского ислама» сле-
довали своим нормам и правилам отправления религии, что опре-
деленным образом отличалось от привычных, принятых в 
татарской общине. 

Задачи Лиги и способы их реализации во многом схожи с 
теми, что составляли основу деятельности Мусульманского рели-
гиозного союза. Особенно ситуация осложнилась, когда в январе 
2004 г. Мусульманская лига была зарегистрирована в Департамен-
те вероисповеданий и национальных меньшинств при Министер-
стве внутренних дел и администрации Польши, что придало ей 
легитимность и подвигло на более настойчивые и активные дейст-
вия. Как результат, возник своего рода дуализм в работе, нацелен-
ной на один объект, и появилось дублирование разного рода 
функций, что породило противоречия и внесло сумятицу в процесс 
управления делами духовной общины. Кроме того, отмечаются и 
некоторые сложности и неудобства для польского правительства, 
вынужденного вести переговоры с двумя мусульманскими органи-
зациями, представляющими интересы фактически одной и той же 
группы – мусульман-суннитов. 

В организационном отношении Мусульманская лига доста-
точно разветвлена и имеет свои отделения в Варшаве, Лодзи, 
Вроцлаве, Катовицах, Кракове, Познани, Люблине и Белостоке.  
В составе ее центрального управления функционируют две важ-



 102 

ные структуры – департамент по делам женщин и детей и куль-
турно-просветительский, что дополнительно расширяет фронт 
воздействия на мусульманское население. В принципе, Лига на-
столько укрепилась, что собирается назначить на пост собственно-
го муфтия. Совместно с Мусульманским обществом просвещения 
и культуры, а также с Обществом мусульманских студентов она 
организует Дни мусульманской культуры и приглашает гостей, 
представителей других вероисповеданий на встречи по случаю 
празднования Рамадана. 

В состав Мусульманской лиги входят члены Мусульманско-
го общества просвещения и культуры и Общества мусульманских 
студентов. Во главе Лиги стоит Ивонна Альхалайля, восприняв-
шая образ мышления новой структуры. Официально Лига отрека-
ется от ваххабизма, но немалое число мусульман в Польше прямо 
высказываются о фундаменталистском характере ее деятельности. 
Членами Лиги состоят арабы и польские «новообращенные». Ор-
ганизация стремится к объединению мусульманских обществ под 
своим покровительством и намеревается стать членом Союза му-
сульманских организаций в Европе (FIOE – Federation of Islamic 
Organizations in Europe).  

Мусульманское общество просвещения и культуры было  
основано в 1990 г. в Белостоке, где по сей день находится его 
центр, а регистрацию прошло только шесть лет спустя. Организа-
ция сосредоточивает внимание главным образом на воспитатель-
но-образовательной и культурной функциях, занимается подготов-
кой кадров, ориентированных на активную пропаганду идеологии 
ислама и насаждение происламских настроений в Польше. Одно-
временно Общество в рамках своих программ вовлечено в распро-
странение знаний о духовной культуре ислама, используя для это-
го разные инструменты и механизмы межцивилизационного и 
межрелигиозного диалога. Подобно другим институтам, Общество 
занимается общепринятой в исламской среде деятельностью, свя-
занной с организацией паломничества, проведением религиозных 
праздников, строительством мечетей. Кроме того, оно устраивает 
летние лагеря, проводит экскурсии и создает курсы, которые уде-
ляют значительное внимание разным аспектам мусульманской те-
матики. Очень важной областью, где Общество проявляет повы-
шенную активность, может считаться издательская деятельность. 
Издается журнал «Ас-Салям» на польском языке и книги по исла-
му. Активисты Общества выступают на многочисленных симпо-
зиумах и мероприятиях разной направленности и тематики, чита-



 103

ют доклады, участвуют в дискуссиях и проводят семинарские за-
нятия по соответствующим вопросам в различных городах страны.  

Общество стремится выстраивать хорошие отношения с 
правительством и неправительственными организациями в Поль-
ше. Мусульманское общество просвещения и культуры так же, как 
и Мусульманский религиозный союз, является членом упомянуто-
го ранее Совместного совета католиков и мусульман. 

Общество мусульманских студентов в Польше, являющееся 
филиалом Международного общества мусульманских студентов, 
было создано в 80-х годах прошлого века группой активных араб-
ских студентов, обучавшихся в польских вузах. В 1991 г. Общест-
во было зарегистрировано, а его главной целью стала организаци-
онная работа в среде прибывших в Польшу мусульманских 
студентов, поддержание их связей с родиной и консолидация во-
круг исламской идеи, притом что вне внимания Общества не ос-
таются вопросы, связанные с налаживанием и практическим во-
площением идей межрелигиозного диалога и социокультурной 
ориентации студентов. Главный орган Общества находится в Бе-
лостоке, а его отделения расположены в Варшаве, Люблине, Лод-
зи, Вроцлаве и Познани. Общество выпускает брошюры, книги и 
журналы на польском языке, например «Аль-Хикма» (Мудрость). 
Было издано более 20 книг таких авторов, как Али ат-Тантауи, 
Сейид Кутб, Мустафа ас-Сибаи, что, в принципе, наталкивает на 
мысль об идейной направленности его действий, учитывая поли-
тические взгляды перечисленных авторов, которые однозначно 
стояли на позициях фундаментализма. Общество организовало и 
провело до настоящего времени 16 общепольских конференций, 
участники которых выступали главным образом в семинарах по 
исламской тематике. 

Еще одной мусульманской организацией, объединяющей 
суннитов, можно считать Союз польских мусульман, возникший 
по инициативе польских и татарских выпускников медресе Гази 
Гусрев Бега в Сараево. Во главе его стоят несколько лидеров, сре-
ди которых выделяется Фархат Хан, сын пакистанца и польки,  
зарекомендовавший себя наиболее последовательным и динамич-
ным сторонником оживления деятельности исламской направлен-
ности. По утверждению самих учредителей этой организации, она 
была создана как ответ на «маразм и застой, имеющие место в Му-
сульманском религиозном союзе». Союз польских мусульман 
стремится внести открытость в свои отношения с окружающей 
средой и стать доступным как для польских татар, так и для этни-



 104 

ческих поляков и иностранцев. Из материалов, вывешенных на его 
сайте, явствует, что его цель состоит в том, чтобы донести до мира 
идею и практику мусульманского вероисповедания без культур-
ных искажений, ныне распространенных среди польских татар. 
Другой целью является «строительство нового порядка в Европе», 
о сути которого, однако, можно судить лишь по претенциозному 
названию, поскольку подоплека лозунга остается невыясненной.  

Сам Союз фактически существует с 1991 г., спустя восемь лет 
он был зарегистрирован польскими властями в качестве общества 
со штаб-квартирой в Варшаве. В мае 1998 г. Союз признал Мусуль-
манский религиозный союз. Этот Союз польских мусульман – дей-
ствительно самая открытая организация, она представляет своим 
адептам исключительную свободу в деле приобретения статуса 
правоверного мусульманина. Для этого достаточно прочитать по-
мещенный на сайте символ мусульманской веры и зарегистриро-
ваться. Такое экстравагантное начинание не согласуется с требо-
ваниями ислама как религии, оно подвергается критике других 
мусульманских организаций, в том числе и Мусульманского рели-
гиозного союза.  

Союз польских мусульман активно работает на ниве ислам-
ского просвещения и издает еженедельник «Мизан» и ежеквар-
тальный журнал «Алиф» на польском языке, а также «Muslim 
World Review» на английском языке, а для установления непо-
средственных контактов с молодежью регулярно проводит моло-
дежные конференции.  

Среди небольшой группы польских мусульман-шиитов, ко-
торые составляют лишь 15% всех мусульман в Польше, согласия 
нет. Представляют шиитов три организации. Первой является Об-
щество мусульманского единства. Согласно информации на сайте 
Общества, оно существует в Польше с 1937 г., а его основателем 
является некий Сенкевич – поляк, который познакомился с исла-
мом во время путешествия в Индию. Вторая мировая война пре-
кратила деятельность Общества, которая возобновилась только в 
1989 г. на волне общего возрождения политической жизни. Во 
главе организации стоит Главный имамат. В его составе главный 
имам (заведующий), секретарь, казначей и четыре члена. Офис 
размещается в Варшаве, но центром наибольшей активности явля-
ется Быдгощ, деятельность центра направляет имам Рафаль Ахмед 
Бергер, наделенный Главным имамом правом представлять Обще-
ство на территории всей Польши. Лидер организации утверждает, 
что польский шиизм в 80-х годах прошлого века расцвел на основе 



 105

постулата о его отличии от татарского ислама. Тем не менее у 
польского шиизма нет негативных примеров противостояния меж-
ду суннитами и шиитами. Объясняется это тем, что при коммуни-
стическом режиме в Польше практически полностью отсутствова-
ла мусульманская литература, а польские шииты использовали 
молитвы и черпали сведения о религиозной догматике из суннит-
ских источников или получали их лично во время стажировок в 
мусульманских странах, где большинство населения составляют 
сунниты. 

Общество в 2003 г. насчитывало 57 членов, в 2005 г. круг 
расширился примерно до 100 человек. Общество руководит рабо-
той своего рода научного Мусульманского института в Варшаве, 
возглавляемого имамом Махмудом Таха Жуком. Институт собира-
ет мусульманскую литературу на различных языках, в своем биб-
лиотечном фонде хранит редкие печатные издания и рукописи. 
Кроме того, издает журналы «Мусульманский ежегодник» и  
«Аль-Ислам». Общество мусульманского единства сотрудничает с 
мусульманскими организациями, тяготеющими к Ирану, в числе 
которых можно назвать, например, Мировую ассамблею (Ahl ul-
Bayt), Исламский фонд аятоллы Мусави Лари. 

В 1990 г. состоялась регистрация общества мусульман «Ах-
мадийя», основателем которого был, согласно некоторым публи-
кациям, упомянутый выше Махмуд Таха Жук. Действительно, с 
конца 70-х до середины 80-х годов прошлого века имам Жук  
сотрудничал с двумя организациями: Обществом мусульманского 
единства и «Ахмадийей». Как объясняет имам Бергер, в те годы в 
Польше никто не знал о постановлении пакистанского парламента, 
касающемся критериев отнесения организаций к немусульманско-
му движению, и регистрация общества произошла без участия 
имама Жука, который уже тогда был активным членом Общества 
мусульманского единства.  

Действующее в Польше движение «Ахмадийя» является 
польским отделением британской шиитской организации с тем же 
названием, которая правоверными мусульманами рассматривается 
как еретическая. Считается, что зарождение этого движения в 
Польше восходит еще к периоду между двумя мировыми войнами, 
но документальных доказательств этому не найдено. Его целью 
является распространение возрожденных ценностей ислама как 
среди христиан и мусульман, так и среди иудаистов и индусов, что 
квалифицируется как шестой столп веры. По всей видимости, 
«Ахмадийя» не обладает большим влиянием в Польше, но тем не 



 106 

менее именно при ее содействии в 1990 г. вышел один из трех 
польских переводов Корана (хотя это был перевод не с арабского, 
а с английского языка).  

С 1979 г. в Польше существует Общество братьев-мусуль-
ман, которое официально было зарегистрировано в 1990 г. Оно 
было создано, чтобы помогать мусульманам-шиитам Польши в 
отправлении культа и в общественной деятельности. По информа-
ции на сайте организации, начало шиитского движения в Польше 
восходит к 1976 г., когда начали формироваться первые нефор-
мальные группы шиитов в Варшаве и ее окрестностях, создание 
которых было инициировано молодыми обращенными поляками и 
студентами из мусульманских стран. Три года спустя возникло 
Общество братьев-мусульман в городе Прушкове недалеко от 
Варшавы, в руководство которого вошли пять человек, образовав-
шие Высший исламский совет, возглавленный тогда восемнадца-
тилетним активистом из числа новообращенных мусульман Ры-
шардом Ахмедом Руснаком. Организация насчитывает 56 членов и 
направляет деятельность трех мусульманских общин. Кроме того, 
движение поддерживает постоянные контакты с мусульманскими 
структурами, особенно в Иране, и является членом ряда междуна-
родных организаций, в том числе Мировой ассамблеи Ahl al-Bayt в 
Тегеране и ассамблей Ahl al-Bayt в Гамбурге и Лондоне. Главная 
цель движения – организация и активизация религиозной жизни 
правоверных мусульман и популяризация идеалов ислама, что ос-
ложнено для него тем обстоятельством, что до сих пор оно не рас-
полагает собственной мечетью. 

Для оценки состояния ислама в Польше характерно и пока-
зательно, что его активность ныне обретает все более рельефные 
черты. Прежде всего бросается в глаза заметная множественность 
мусульманских организаций, что может свидетельствовать о веро-
терпимости польского государства и уверенности его правительст-
ва, что таким образом обеспечиваются демократия и гражданские 
права тех граждан, которые исповедуют религию, не свойствен-
ную большинству населения. Другой особенностью является то, 
что исламские организации действуют на достаточно ограничен-
ной территории польского государства и в ограниченной среде, 
что, с одной стороны, обеспечивает глубину охвата соответст-
вующего контингента, а с другой – дезориентирует и распыляет 
его внимание различными аспектами догматики и политики  
современного ислама. 



 107

Важно и то, что польский ислам (хотя этот аспект, возмож-
но, не стоит преувеличивать) как бы разделен на два лагеря. Один, 
больший по охвату, представлен коренными мусульманами, испо-
ведующими ислам в его польской трактовке, а другой, меньший, 
ориентирован на другие формы ислама, в котором масса оттенков 
и который несет в себе более активное, подвижное начало, претен-
дующее на повышенную мобильность и высокую степень отмоби-
лизованности. При этом обстоятельства складываются таким обра-
зом, что проникающая способность второго преобладает над 
первым, в связи с чем растет вероятность того, что элементы ради-
кализма будут проникать в традиционно польскую исламскую 
среду с повышенной интенсивностью. Тем более что государство 
дает возможность функционировать не только относительно без-
обидным просветительским или благотворительным обществам, 
но и структурам, в которых скрыты явно радикальные настроения.  

Такое «всеядие» польского государства может указывать как 
на немотивированную успокоенность его перед явлением, которое 
обрело весьма жесткие очертания на мировом уровне, так и на не-
дооценку угроз, значение которых едва ли стоит умалять ссылками 
на небольшой удельный вес всей мусульманской общины в преоб-
ладающей массе католического населения. Недаром высвечивают-
ся факты обращения в ислам граждан страны, которые не имеют 
цивилизационного единства с проповедниками ислама. Особенно 
если последние являются выходцами из зарекомендовавших себя в 
качестве радикальных и запрещенных в других странах организа-
ций типа «Братьев-мусульман». 

Более того, почти искусственное привнесение шиитского 
компонента в политическое пространство Польши может породить 
совершенно несвойственный для этой страны внутренний  
конфликт между двумя направлениями в исламе – суннитами и 
шиитами, который будет только будировать польское общество в 
условиях пока скрытого роста напряженности в Европе от присут-
ствия большого мусульманского компонента в населении целой 
группы ведущих стран континента.  

Возможно, польское правительство не проявляет озабочен-
ности состоянием дел в мусульманской конфессии потому, что не 
видит необходимости обнаруживать беспокойство по поводу сре-
ды, сформированной из носителей современных политизирован-
ных представлений об исламе и готовых на импорт этих идей в 
Польшу. Оно дает согласие на действия различных религиозных 
движений и организаций, потому что, с одной стороны, принимает 



 108 

во внимание факт, что почти все приведенные мусульманские ор-
ганизации весьма сходны по целям и задачам и образуют лишь 
малую частичку гомогенного в религиозном отношении польского 
населения, а с другой – сознает свою способность одномоментно 
предпринять действия, которые могут оградить государство от не-
желательных проявлений или эксцессов, если такие возникнут.  
И на этом фоне просто присматривается к ситуации, понимая, что 
приток мусульман с другими, чем татарские, корнями и другим 
пониманием сути религии в Польшу может создать и, как показало 
время, создает некую турбулентность внутри самих мусульман-
ских структур, порождает толчею, маневрирование, закулисную 
борьбу в инородной конфессии, что отвлекает, по крайней мере, 
часть ее членов от более важных задач, связанных, например, с 
мирным врастанием иммигрантов в польскую среду. 

Любое соперничество и неминуемая конфликтность среди 
мусульманских организаций в Польше может с той или иной сте-
пенью достоверности интерпретироваться так же, как сознательная 
политика польского правительства в условиях, когда оно уверено, 
что взаимное недоверие внутри самих мусульманских общин обу-
словливает их неспособность сделать ставку на одну сильную ор-
ганизацию и превратить ее в единого выразителя интересов му-
сульман. Между прочим, этот момент еще раз доказывает 
расплывчатость идеи мусульманского единства, если такая не-
большая группа мусульман, которая существует в Польше, не в 
состоянии договориться и создать одну-две дееспособные органи-
зации, способные заменить собою десяток мелких групп. 

Тем не менее пока количество мусульман в стране невелико, 
польским властям, видимо, целесообразно извлечь уроки из ситуа-
ции в Западной Европе и учесть просчеты, которые далеко не сра-
зу накапливаются и заявляют о себе. 

«Ближний Восток и современность»,  
М., 2012 г., № 45, с. 59–72. 

 
 
А. Филоник, 
востоковед 
ДЕСТАБИЛИЗАЦИЯ В АРАБСКОМ МИРЕ  
И ЗАПАДНЫЙ ФАКТОР  
 
Крупные события, неожиданно разразившиеся в арабском 

мире в начале 2011 г., возможно, приобретут для него эпохальное 



 109

значение в силу размаха и глубины последствий, способных про-
явиться в обозримой перспективе. Они также могут стать началом 
новых явлений, которые заложат основу для серьезной корректи-
ровки социально-политических процессов в странах Ближнего 
Востока и Северной Африки. Движение к этому уже обозначилось – 
реально началось расширение диапазона исламистских требова-
ний, возникла тенденция к усилению внутренних сил разлада, что 
в текущих обстоятельствах неминуемо связано с перераспределе-
нием влияния в пользу консервативных идей, вообще с усилением 
религиозного фактора в качестве весомого средства системной ре-
гуляции всей совокупности отношений на Арабском Востоке.  

Этот регион едва ли можно считать гомогенным с точки зре-
ния существующих в нем внутриполитических дискурсов, внеш-
неполитических предпочтений или экономических приоритетов. 
Такая многогранность в определенной мере обеспечивает сохра-
нение фрагментации арабского мира на частные общности со 
своими интересами и целями. Подобным он и останется на обо-
зримую перспективу, поскольку велик разрыв между разными го-
сударствами по множеству характеристик. И это пресекает воз-
можности их консолидации и слияния в некую суперструктуру, 
которая могла бы возникнуть на месте схождения и перераспреде-
ления к общей пользе мощных финансовых потоков, гигантских 
природных ресурсов и растущего демографического потенциала. 

Тем не менее арабскому миру удалось «сомкнуть ряды» в 
потоке ставшей общеарабской драмой «арабской весны», по край-
ней мере в том, что касается фактически группового отказа следо-
вать в авторитарном русле, проложенном по следам режимов вре-
мен получения независимости. Ныне же настало время выхода на 
авансцену пока относительно умеренных исламистских сил. Но их 
намерения выявлены далеко не полностью из-за короткого срока 
пребывания у власти и незавершенности самого процесса ее фор-
мирования. 

Однако показательно, что параллельно с усилением консер-
вативного начала на Арабском Востоке громче зазвучала тема де-
мократизации и гражданских свобод. Она может оказаться  
предвестницей новых событий или, во всяком случае, свидетель-
ством усиления борьбы между светским и религиозным началами 
и нарастания движения против авторитаризма. Этот последний 
символизирует в арабском варианте застревание на стадии роста 
без развития, отражает издержки существования в рамках систе-
мы, которая постоянно опаздывает с принятием решений, отве-



 110 

чающих духу новых политических связей и общественных отно-
шений, утверждающихся в современном мире. 

Противовесом текущим реалиям Арабского Востока можно 
считать появление в перспективе нового дискурса, который ока-
жется способным привести к возникновению общности между 
формирующимися ныне режимами, если они проявят склонность 
развиваться в едином ключе, т.е. продвигаться к большей прозрач-
ности, гласности, политической корректности.  

Конечно, именно такая направленность эволюции предпола-
гает наличие доброй воли у новой власти. Но существование по-
добных намерений сомнительно ввиду того, что в арабских стра-
нах исторически велика склонность не к диалогу между властью и 
народом, а к силовым действиям и административным рычагам 
для управления обществом. На этом фоне велик шанс, что совпа-
дение хода мыслей населения с неким общим порывом к единению 
действий на арабском политическом поприще так и останется эпи-
зодом, не имеющим особого шанса на реализацию в политической 
действительности.  

C этой точки зрения следует, видимо, умерить ожидания по-
зитивной эволюции арабского социума и считать их преждевре-
менными, особенно если принять во внимание, что даже если та-
ковая и начнется сверху, по инициативе тех же исламистов, то 
вряд ли будет развиваться по нарастающей. Однако народный на-
пор на городских площадях все же показал, что массы способны на 
многое, когда гнет обстоятельств вынуждает их к решительным 
шагам, которые действительно оказываются высокоэффективными 
в определенных пределах, как то продемонстрировала «арабская 
весна». И это способно заставить властную элиту приглушать  
или маскировать авторитарную сущность новой политической 
системы. 

Пока «арабская весна» показала в большей степени разру-
шительную сторону своего потенциала и, по сути, не особо изме-
нила картину многовариантности арабской действительности.  
И это подтвердилось, помимо прочего, и тем, например, что про-
тестные движения примерно сходной этиологии, положившие  
начало серьезным сдвигам в общественном сознании, оказались 
заметно различимыми по мотивам, по составу оппозиции, дли-
тельности и интенсивности борьбы, жесткости ее методов, по сте-
пени вовлеченности внешних сил, сопротивляемости режимов  
и т.п. То есть общее в протестах только в сходстве цели – в свер-
жении власти, что соединило в одну линию народы нескольких 



 111

стран, притом что из них каждый действовал в конкретных  
обстоятельствах сам по себе. Да и протестный мотив спонтанно 
возник только в Тунисе, а в других случаях он стал, видимо, во 
многом результатом подражания, явления, которое относится к 
древнейшим механизмам социально-психологического воздейст-
вия и широко распространено в массовой психологии. По сущест-
ву, синхронность могла быть обеспечена в большей степени эмо-
циональным порывом масс, нежели их реальной готовностью 
организованно участвовать в действиях, которые многими ком-
ментаторами и самими арабами трактуются как революция.  

Из этого подражания возник любопытный феномен. Прежде 
разные подходы у соседей по арабскому миру к его реалиям были 
причиной хронических межарабских расхождений по разным  
проблемам. Это не давало возможности в полном объеме решать 
даже самые насущные из них. В том числе те, что имеют прямое 
отношение к обеспечению безопасности и жизнеспособности 
арабского мира, например, к продовольственной, энергетической, 
экологической проблемам, а равно и к другим, которые легче было 
бы преодолевать объединенными усилиями. Общими чаще стано-
вились решения по вопросам экономического или внешнеполити-
ческого содержания.  

Протестные выступления ускорили темпы и напряженность 
политической жизни региона. Здесь возникли новые тенденции, на 
арену вышли амбициозные силы, выдвигающие жесткие требова-
ния и склонные к использованию насилия для достижения своих 
целей. В результате многие субъекты сменили свои роли, возникли 
новые амплуа и поменялся фон событий.  

Во-первых, в ходе их был достигнут резкий рост политиза-
ции населения. 

Во-вторых, мощно усилилась циркуляция идей радикального 
ислама и состоялся его выход в официальные сферы.  

В-третьих, в регионе столкнулись интересы мощных сил, 
представленных основными мировыми игроками, а также государ-
ствами, претендующими на роль региональных держав, и страна-
ми, закрепившимися в качестве растущих рынков и обретшими 
большую экономическую и политическую значимость. 

На таком фоне расхождения в арабском мире, пожалуй, 
впервые в практике межарабского общения вылились в масштаб-
ное противостояние с родственным государством, причем такое 
напряженное, что оно фактически граничит с ведением против не-
го военных действий. Дело касается Сирии, в отношении которой 



 112 

арабский мир выступает чуть ли не единым фронтом. К этому сле-
дует добавить зреющий конфликт ряда ведущих мировых игроков 
с Ираном, что увеличивает взрывоопасность региона и будоражит 
обстановку в мире. Оба государства превращены в осевые направ-
ления текущей геополитики по той причине, что их до какой-то 
степени связывает шиитское общее, что является отягчающим  
обстоятельством в глазах арабского мира, где оживились суннит-
ско-шиитские противоречия. Мощные атаки в мировых средствах 
массовой информации на иранскую ядерную программу и упорст-
во сирийского режима в борьбе с боевиками объединили их в еди-
ное целое, объявленное враждебным цивилизованному обществу и 
подлежащее аннигиляции.  

Пока наиболее «горячим» объектом, дающим повод к кол-
лективному преследованию, является сирийский режим, который 
характеризуется не иначе как авторитарный, негуманный и неде-
мократичный. При этом в процесс травли втягиваются не только 
основные поборники (пока еще абстрактных для арабских реалий) 
гражданских свобод в лице США и Европы, фанатично стремя-
щихся смести действующую власть и отдать ее в руки оппозиции 
неясного генезиса, которая упустит бразды правления, чем и вос-
пользуются радикальные исламисты.  

В рамках сложившейся ситуации отмечается не только спло-
чение на антисирийской почве большинства арабских государств 
(причем ни одно из них не является неавторитарным и демокра-
тичным), но и переход их на одну позицию с США и Европой, ко-
торые намерены создать из Сирии еще один анклав своего влияния 
на Арабском Востоке, причем руками самих же арабов. Столь  
согласная консолидация большей части арабских государств на 
антисирийской почве и выраженное содействие иностранной по-
литике в регионе составляют, в общем, новое явление в арабском 
внешнеполитическом и межарабском дискурсах. При этом в борь-
бе против сирийского руководства с Западом деятельно соперни-
чают арабские консервативные режимы, развернувшие активную 
работу на межарабской арене. В последнее время к кампании при-
соединилась и «Аль-Каида», призывы которой к уничтожению си-
рийского режима органично смыкаются с планами как либераль-
ных христианских, так и консервативных исламских сил. 

Сирия стала неслучайной мишенью как государство, кото-
рое, с одной стороны, проводит собственную политику в регионе, 
что возмущает Запад, а с другой – является примером сосущество-
вания разных конфессий, которые уживаются друг с другом под 



 113

руководством меньшинства – алавитов, что смущает некоторые 
суннитские государства. Эти моменты и стали достаточным осно-
ванием для того, чтобы с двух направлений инициировать процесс 
выдавливания из Сирии светского начала и ради этого превраще-
ния ее в зону развернутых боевых действий с перспективой выхо-
да конфликта за ее пределы. При этом жестко игнорируется  
простой факт, что искусственное нагнетание противоречий во 
взрывоопасном регионе едва ли оправдано, поскольку и шииты, и 
сунниты представляют две ветви одной религии и пребывают в 
историческом соседстве, которому нет альтернативы. В таких  
обстоятельствах политическая воля должна бы с большей логикой 
направляться на устранение любого несогласия между ними и на 
достижение гармонии. 

Однако соблазн нанести удар по Сирии, воспользовавшись 
внутренней борьбой за власть, велик, хотя враждебная суета  
вокруг нее стала серьезным источником дестабилизации для всего 
региона с крайне неопределенной будущностью. Ведь очень  
сомнительно, что в обстановке, ныне созданной непримиримой 
оппозицией, смогут возникнуть ростки демократии в том виде, в 
каком она представляется западным политикам. 

Тем более не приходится вести речь о демократии, если  
в стране вспыхнет межконфессиональный конфликт, который  
надолго снимет вопрос о мирном сосуществовании разных рели-
гий. Вероятно, в сирийском случае ожидаемые бонусы от сокру-
шения режима в родственной стране намного превышают выгоды 
от объединения усилий арабских стран для решения созидатель-
ных задач. Если это так, то не стоит удивляться выбору субъекта 
объединения, как и самому этому факту. Редкое единодушие ока-
залось достижимым, очевидно, не без влияния конъюнктурных 
соображений. Они возобладали над другими текущими интереса-
ми и подвигли арабский мир на антисирийские действия, которые 
в долгосрочной перспективе едва ли согласуются с его коренными 
интересами и особенно неуместны перед лицом испытания глоба-
лизацией, кризисами, внутренними неурядицами и другими  
проблемами, способными внести еще больший разлад в его ряды. 
Вполне вероятно, что в первую очередь хроническая дефицитность 
во всем толкает подверженные этой болезни арабские режимы на 
недружественные действия против суверенного государства в рас-
чете такой ценой получить доступ к финансовым ресурсам бога-
тых арабских монархий и к помощи Запада и тем самым добиться 
роста и повысить стабильность развития.  



 114 

Такие упования вполне угадываемы на фоне общих для 
большей части региона экономических неурядиц. Ведь за весь пе-
риод новейшей истории арабский мир не смог стать более одно-
мерным и развивался по разным траекториям, сохраняя серьезные 
расхождения между странами по уровням благосостояния граж-
дан. Давно очевидна экономическая, социальная и политическая 
дифференциация, которая со временем обретает все более примет-
ные качественные признаки. Соответственно, и пробуждение ряда 
стран к активному протесту состоялось в разных материальных 
условиях – от относительно благополучного в макроэкономиче-
ском отношении Туниса до замыкающего экономический рейтинг 
арабских стран Йемена. Но результат оказался одинаковым: прак-
тически повсюду обострились хронические болезни экономики, а 
условия жизни ухудшились. Другими словами, ситуация не стала 
более стабильной, а переход власти из одних рук в другие скорее 
всего будет означать лишь новый виток в манипуляции ресурсами 
в интересах пришедших к власти групп. 

На таком фоне Лига арабских государств как наиболее пред-
ставительная организация арабского мира могла бы стать инстру-
ментом гармонизации позиций по вопросам межарабской, регио-
нальной и международной жизни и выдвигать конструктивные 
инициативы, которые были бы способны притушить воинствен-
ность в ее рядах и консолидировать Арабский Восток перед лицом 
разнообразных угроз. Но это ее назначение – служить целям уми-
ротворения региона, сотканного из противоречий, в последнее 
время фактически деформировано ходом событий в арабских пре-
делах. А на текущем этапе Лига и вовсе превратилась в прямое 
оружие Запада в борьбе с режимами в арабской части мира, кото-
рые не соответствуют его планам и стандартам. 

Эти и другие свидетельства подтверждают непреложный 
факт резкого усложнения и обострения обстановки в БВСА. И та-
кое развитие событий стало самым близким следствием смены па-
радигмы мирового развития, затронувшей, в том числе, и араб-
скую нишу, где все вылилось первоначально в борьбу с 
авторитарными режимами, а затем смешалось с действиями запад-
ных претендентов на роль «модераторов» во вспыхнувших  
конфликтах. А эти последние могут элементарно просто выйти из 
своего основного русла вследствие неосторожных силовых манев-
ров Запада и Лиги, которые делают Арабский Восток еще более 
нестабильным. 



 115

Сообразно с этим располагаются и силовые линии, которые 
здесь проходят через конфессиональные несходства, противоречия 
между богатыми и бедными странами, между демократическими 
тенденциями и авторитаризмом, монархическими и светскими ре-
жимами. Очевидно, что Арабский Восток является сгустком самых 
разнообразных проблем, которые различаются степенью выражен-
ности, мощно пересекаются и образуют крайне сложные, но рых-
лые сплетения в политической ткани, прочность которой вызывает 
большие сомнения. Протестные же движения прошлого года вне-
сли еще большую неопределенность в динамику общественно-
политических и социально-экономических процессов, не освобо-
дившихся от старых антагонизмов. 

 
*     *     * 

Вопрос масштабной дестабилизации в регионе имеет до-
вольно много измерений. Но они сходны в том, что действуют в 
одном направлении и могут при накоплении противоречий и дис-
балансов привести в той или иной степени к хаотизации процессов 
социально-экономического и политического развития общества. 
Такое возможно потому, что регион далеко не во всех своих частях 
способен безболезненно «переварить» изменения, которые связа-
ны с глобальными явлениями – от распада системы мирового со-
циализма до наступления эпохи мирового рынка, от мощной ин-
тернационализации всемирного экономического пространства до 
резкого обострения мировых валютно-финансовых проблем. Тем 
более что эти явления сопрягаются с процессами, которые зреют 
внутри региона и обрекают его на положение периферийной зоны 
мировой цивилизации. Жизнеспособность Арабского Востока 
подрывается тем, что местный капитализм никак не может обрести 
нужной динамики. Внутренняя неустроенность не дает ему воз-
можности обрести статус цельной социально-институциональной 
модели капитализма, которая способна нивелировать все арабское 
пространство и придать ему характер типичности. Вместо этого 
происходит формирование местных капитализмов, которые обра-
зуют разрозненное множество и не стыкуются друг с другом даже 
по основным параметрам, не говоря уже об обилии отличающихся 
деталей. Их несходство проступает в разнотемповости роста, в ка-
питалоизбыточности и капиталодефицитности развития, в разной 
обеспеченности ресурсами, проявляется в больших различиях по 
таким параметрам, как открытость рынку, интенсивность реформ  



 116 

и т.п. Эти явления сопровождаются затянувшимся структурным 
кризисом в экономике, неэффективным использованием средств и 
ресурсов, нерациональными схемами функционирования хозяйст-
венной сферы и т.п.  

Такие дисбалансы влияют не только на экономические усло-
вия развития, но и усиливают разноголосицу в общественно-
политической жизни арабских стран и способствуют появлению 
отличающихся точек зрения на окружающие реалии. Плюрализм 
восприятия и оценок политической ситуации самым непосредст-
венным образом ведет к обострению борьбы. В ходе ее довольно 
остро сталкиваются мнения разных групп и течений, отражающих 
интересы и устремления либерально-демократического меньшин-
ства (представителей разночинных кругов, образованной молоде-
жи, средних городских слоев) и консервативного большинства 
(имеющего частично ту же социальную базу, но дополненную ис-
тинно верующими, «посадскими» слоями, сельским населением, 
разделяющими, так или иначе, взгляды радикально настроенных 
участников исламистских движений разной степени жесткости). 

Из процесса, разворачивающегося ныне в арабском мире, 
нельзя исключать и малые государства Персидского залива, где 
складываются подобные же настроения, хотя и приглушенные  
гораздо более высоким уровнем жизни. Тем не менее и они про-
рываются на поверхность под напором протестов и общей полити-
ческой динамики в разных концах арабского мира и при непосред-
ственном участии наиболее решительно настроенных агитаторов и 
активистов из местной среды.  

На этом фоне довольно сложная внутренняя палитра поли-
тических симпатий и предпочтений на арабском пространстве  
еще более усложнилась упоминавшимся суннитско-шиитским  
конфликтом. Он реально поднял градус неприязни в межарабских 
отношениях, поделив арабский мир на две неравные части, факти-
чески враждующие между собой. При этом конфессиональные 
столкновения надвинулись и, по существу, «оседлали» конфликт 
социально-политический, что отчетливо видно на примере удуше-
ния Сирии при активном содействии других арабских стран, став-
ших орудием влиятельных сил одновременно и в арабском, и в 
западном мире. 

Помимо чисто внутренних причин, социально-политический 
протест в нефтеимпортирующих странах Арабского Востока по-
догревается тем обстоятельством, что население обделенных ми-
неральными ресурсами государств не может не сравнивать свое 



 117

положение с завидными образцами и близкого, и не столь удален-
ного зарубежья. Арабские нефтеэкспортеры давно и далеко ушли 
от общеарабских жизненных стандартов, сумев создать стабиль-
ность материальных условий для коренных жителей и, в меньшей 
степени, для значительной части иммигрантов. Еще более разите-
лен контраст в сравнении с европейскими странами, с которыми 
большая и менее обеспеченная часть арабского мира связана через 
Средиземное море и, некоторым образом, через программы одно-
именного сотрудничества.  

Демонстрационный эффект западного образа жизни и его 
технические достижения вызывают в отстающих арабских странах 
потребность сократить разрыв и приблизиться к современным 
стандартам потребления. Такое настроение находит растущее чис-
ло сторонников и утверждается в довольно обширных группах на-
селения, осознающих свое реальное положение и усматривающих 
причины ущемленности в неэффективности воспроизводственных 
систем и в авторитаризме власти. Именно неполадки в первых и 
замкнутость на себя вторых мотивировали рост протестных  
настроений. 

В условиях зажима демократизационных процессов и угне-
тения оппозиционной деятельности в допротестный период поли-
тизация населения достигалась за счет его мобилизации под лозун-
гами правящих сил. При этом народ не получал реальных 
импульсов, побуждающих к активности, а видел лишь некие ква-
зицели, достижение которых постоянно откладывалось. Граждан-
ская же деятельность только теплилась и строилась на индивиду-
альной основе, носила спорадический характер и не могла 
конкурировать с властными структурами в деле организации масс. 

Даже когда в арабских обществах накопился взрывной по-
тенциал, он не получил организационного оформления и возник 
как реактивный порыв, главная цель которого заключалась в уст-
ранении одиозных лидеров или опостылевших режимов. Испод-
воль зревшее недовольство вылилось в стихийные выступления 
молодых поколений, имеющих более широкий кругозор и глубже 
других осознавших невозможность жизни без прав и перспектив. 

Ограниченность этих выступлений кроется в том, что они 
были жестко ориентированы только на ближайшие задачи, т.е. 
устранение власти, но не представляли себе дальнейшего развития 
событий. Другими словами, на взлете недовольства надежды на 
лучшее основывались на том убеждении, что изменений можно 
добиться посредством своего рода технических мер, связанных с 



 118 

демонтажом видимых элементов изживших себя политических 
конструкций. Такой подход порождал определенную наивность 
ожиданий, которые питались мифом, что революционный наскок 
сразу откроет путь преобразовательным процессам, в ходе кото-
рых будут успешно преодолеваться глубинные расхождения меж-
ду миром информационных технологий на Западе и обществом 
незрелой индустриализации в арабских пределах. Но уже первые 
результаты засвидетельствовали факт, что, даже будучи достигну-
той, победа над режимами имеет все же локальное значение. Она 
не дает возможности добиться улучшения даже на отдельных на-
правлениях без связи с комплексными преобразованиями на мно-
гих других, но, напротив, может ухудшить и дестабилизировать 
ситуацию. 

Городская молодежь стала движущей силой революций, но 
на последующем этапе уступила инициативу более зрелым и 
структурированным силам в лице исламской оппозиции, которая 
воспользовалась ситуацией, получив доступ во власть. Однако по-
литический успех для нее не означает такого же на других направ-
лениях, и экономическое обеспечение процессов развития оста-
нется осевой проблемой для новых режимов любой окраски. 

События последнего года отчетливо выявили слабые места в 
политической и экономической системах арабского мира. Ни та, 
ни другая не выдерживают напора масс, уставших от успокаи-
вающей риторики и несбыточности надежд. Тем самым ширятся 
угрозы и вызовы, которые, так или иначе, имеют отношение к са-
мой актуальной проблематике региона, связанной с жизнеобеспе-
чением масс и жизнеспособностью обществ, и одновременно  
«завязаны» на самые чувствительные – производственные, финан-
совые, коммерческие и иные – интересы ближневосточных парт-
неров, конкурентов и противников. Все эти моменты можно с пол-
ным основанием рассматривать как несущие в себе серьезный 
потенциал дестабилизации обстановки. 

Анализируя причины и последствия кризиса власти, нельзя 
замыкаться на каком-то одном факторе. Они образуют целый  
комплекс, где каждый сыграл свою роль. И здесь наибольшая при-
надлежит социально-экономической сфере, состояние которой са-
мым непосредственным образом влияет на условия жизни населе-
ния, о качестве которых оно судит через зарплаты, цены, 
наполненность рынка и т.п. 

Экономическая политика в менее развитых арабских странах 
даже при определенной подвижности в течение долгого времени 



 119

выглядела реактивной. Это привело к тому, что стало все более 
обнаруживаться отставание Арабского Востока не только от миро-
вых индустриальных центров, но и от ряда государств Востока и 
Юга, которые больше продвинулись по пути структурных преоб-
разований и внешнеэкономической открытости. 

Необходимость принимать меры для противодействия ко-
пившимся трудностям привела к тому, что в 80–90-е годы прошло-
го века в арабском мире в той или иной форме начался переход к 
рыночной экономике. В основу преобразований были положены 
принципы экономической либерализации в виде макроэкономиче-
ской стабилизации и структурные реформы. 

Но их последствия не были сплошь позитивными. Там, где 
они проведены, экономический рост замедлялся, хотя и становил-
ся более устойчивым. Это, во-первых. Во-вторых, рыночные меры 
необязательно сопровождались ростом инвестиций и накоплений. 
Это же относится и к решению проблем с торговым и платежным 
балансами. Причиной таких последствий было очевидное несоот-
ветствие между макроэкономическими догмами и реальными эко-
номическими процессами, которые развертывались в регионе. 

Проведенные мероприятия и реформы в нефтеимпортирую-
щих арабских государствах были лишь ограниченно успешными и 
не могли при всех обстоятельствах удовлетворять потребностям 
устойчивого развития. Показатели свободы ведения бизнеса в них 
в целом оставались на уровнях ниже среднего. Здесь сказывались 
не только чисто экономические факторы, но и коррупция, бюро-
кратизм, инертность, другие субъективные моменты. Большой де-
фицит бюджета провоцировал кризисные явления в платежном 
балансе, вызывал финансовую нестабильность, генерировал  
инфляцию. Вместе с низким уровнем процентных ставок для фи-
нансирования госдолга это приводило к снижению накоплений у 
населения и ослаблению притока местных инвестиций в мелкое и 
среднее производство. Наряду с другими явлениями их дефицит 
влиял на экономический рост и состояние отраслей, в частности, 
на положение в обрабатывающей отрасли, слабая развитость кото-
рой мешала активной торговой и промышленной политике, долж-
ной в идеале поддерживать экспорт и защищать национальных 
производителей от наплыва импорта.  

Движущей силой в этой отрасли производства является мел-
кий и средний частный капитал, деятельность которого, и без того 
неустойчивая, испытывает конкуренцию со стороны привилегиро-
ванных экономических агентов. Ущемление интересов большой, 



 120 

но неокрепшей группы предпринимателей активизировало недо-
вольство в их среде и в близких им слоях населения. Это недо-
вольство, «подпертое» протестом постепенно люмпенизирующих-
ся и разуверившихся в рыночной идеологии людей, обеспечило 
общую эффективность усилий по слому старой власти. 

В целом стихийная мобилизация протестных настроений, 
возникших на базе ширившейся неудовлетворенности реформен-
ной политикой правящих режимов, мощно подпитывалась нарас-
тавшим противоречием между заявленным курсом на укрепление 
средних слоев и его реальными результатами. Задачам либераль-
ных реформ соответствовало повышение образовательного уровня 
немалой части населения и поощрение предпринимательских  
инстинктов в этой среде. Однако реально этот процесс был откор-
ректирован таким образом, что собственнические настроения 
среднего класса удовлетворялись непропорционально динамике 
его роста, а значительная доля внимания была сосредоточена на 
создании условий наращивания крупного капитала и концентра-
ции масштабных активов в руках военной и иных элит, что и стало 
фактическим следствием структурных реформ. 

Едва ли такой отход от стратегической линии либеральных 
преобразований был случаен. Хотя процессы формирования сред-
него класса и элит шли одновременно, но с разной интенсив-
ностью и с явным креном в пользу последних при большой недо-
оценке значения среднего класса, расширявшегося количественно, 
но лишенного возможности достичь требуемых для реальной 
предпринимательской деятельности кондиций. 

 
*     *     * 

Нынешние правящие режимы довольно далеко отстоят от 
тех, что в свое время пришли к власти на волне национальных ре-
волюций и затем переродились в чисто бюрократические структу-
ры, воспитавшие поколения госбюрократии, которая обросла  
серьезными активами, втянулась в торговую деятельность и фи-
нансовые операции, фактически мутировав в крупную буржуазию. 
Именно она и стала опорой режимов, которые явочным порядком 
превратились в выразителей идеологии этого класса, а не средних 
слоев. По этой причине снижение эффективности реформ приме-
нительно к мелкой и средней буржуазии, видимо, не следует  
считать случайным явлением, но рассчитанной акцией, которая 



 121

должна была вывести на вершину социальной пирамиды именно 
крупный капитал. 

Негативные для авторитарных режимов факторы накаплива-
лись исподволь, не нарушая до поры привычной канвы развития. 
Однако момент их слияния до критической массы незамедлитель-
но превратился в социальный взрыв на части арабских территорий. 
В итоге возникла ситуация, при которой мирное приспосабливание 
принципов рыночной экономики к арабским институтам и соци-
альным ожиданиям стало пройденным этапом, а главный импульс 
социального негодования сфокусировался, как отмечалось, на 
сломе систем государственного устройства и устоявшихся полити-
ческих отношений. 

Неблагоприятные обстоятельства усилились еще больше 
тем, что «арабская весна» очень быстро последовала за глобаль-
ным кризисом. Наслоение одного явления на другое только сгу-
стило проблемы в неустойчивой части арабского мира и не позво-
лило его экономике к моменту начала протестных движений в 
достаточной степени оправиться после удара. В результате был 
запущен механизм новых событий. Фактически они стали началом 
иного прочтения арабской действительности, которая накопила 
противоречия, способные взорвать не только отдельные страны, но 
и весь регион с протуберанцами и в другие части мира. 

Текущие события в арабском мире свидетельствуют о том, 
что там стихийно пытаются найти баланс стабильности и перемен 
в надежде, что возможен некий компромисс между желаниями и 
возможностями обрести новое качество. Но упорядоченный поиск 
затруднен в условиях, когда общество находится в состоянии бро-
жения и поделено на неравные сегменты. В них прокламируются 
свои ценности, и каждый пребывает в уверенности, что изменения 
должны соответствовать именно его представлениям о предпочти-
тельном варианте развития. Борьба между расходящимися тече-
ниями – либеральной модернизацией и традиционалистами – вно-
сит большую напряженность в арабское общество, разлад в 
котором активно подрывает его созидательные способности. 

Большая опасность дестабилизации на Арабском Востоке 
кроется в ослаблении экономических основ его существования. 
Одна из причин этого – потери от глобального финансового  
кризиса, которые уже в начальной его фазе оценивались  
в 2,5 трлн. долл. Ущерб же от «арабской весны», по самым пред-
варительным подсчетам, составляет 55 млрд. долл. Но это далеко 
не конечный результат. Даже если судить о потерях только по от-



 122 

носительным цифрам, то падение темпов роста ВВП с 5–6% до 
12,5% по разным странам уже дает представление о размахе ущер-
ба – ведь в масштабах стран снижение относительных показателей 
роста трансформируется в абсолютные цифры со многими нулями. 

Не следует забывать, что эта динамика разворачивается не в 
богатых странах арабского мира. Компенсировать потери им уда-
стся явно с трудом и только со временем. Ведь США в нынешней 
экономической ситуации не имеют возможности создать нечто, 
подобное плану Маршалла, для Арабского Востока, ЕС стоит на 
грани собственного кризиса, а арабские монархии в смысле оказа-
ния финансовой помощи будут действовать крайне избирательно. 

Таким образом, внешние источники накопления для араб-
ского мира существенно ослаблены, по крайней мере, на ближай-
шие годы. И перспективы выхода из затруднительного положения 
для менее устойчивой его части с учетом этого обстоятельства не 
выглядят обнадеживающими. В свете последних изменений обста-
новки естественнее предполагать, что экономические показатели 
станут снижаться и ситуация будет меняться в двух плоскостях – 
по горизонтали, в смысле сжатия масштабов хозяйственной дея-
тельности, и по вертикали – по линии сокращения эффективности 
производства и ухудшения качества работы воспроизводственных 
механизмов. Подобное неизбежно из-за ухудшения мировой 
конъюнктуры и сокращения притока инвестиций, а равно и внут-
ренних причин, которые создаются в результате сужения экспорта, 
разрастания безработицы и т.п. К тому же, если революционная 
составляющая протестных движений получит дальнейшее разви-
тие, то может встать вопрос о судьбе собственности и других ак-
тивов политически обанкротившейся части предпринимательского 
капитала, что также может негативно отразиться на экономике 
стран региона, где подобный вопрос выдвинется в повестку дня. 
Но в то же время значение таких последствий, по всей видимости, 
не следует преувеличивать, хотя если они состоятся, то, безуслов-
но, внесут свою долю неопределенности в ситуацию и вызовут 
дополнительные напряжения в обществе.  

Сейчас, однако, арабское общество живет в условиях не 
эвентуальных, а реальных обстоятельств. И эти обстоятельства, 
созданные возмущением массового сознания, как и неуверен-
ностью в будущем и противоречиями внутри арабского социума, 
создают соблазн для внешних сил воздействовать на ход событий 
в регионе в собственных интересах, несмотря на трудности теку-



 123

щего периода, которые даже для ведущих экономик мира не про-
ходят бесследно. 

Опыт арабов в общении с Западом на протяжении Новейше-
го времени многогранен. Но со стороны последнего всегда особое 
внимание уделялось стратегической и ресурсной составляющим 
взаимоотношений, которые были исключительно важны с точки 
зрения военно-политического и экономического господства мет-
рополий. На протяжении новейшей истории приоритеты последо-
вательно отдавались продукции сельского хозяйства, в которой 
главные места принадлежали шелку, табаку, хлопку и некоторым 
другим видам сырья. С середины прошлого века центр тяжести 
резко сместился в область добывающей промышленности, особен-
но к нефти и газу, которые стали в первую очередь определять 
ценность тех или иных территорий. Тогда же все больше места 
стало уделяться финансовым контактам и техническому сотрудни-
честву в разных его видах. 

В ходе длительного освоения природных богатств Арабско-
го Востока западные государства создали в наиболее перспектив-
ной его части анклавы экономического и финансового влияния, 
подкрепленного политическим проникновением. Эти анклавы 
сыграли значительную роль в экономическом развитии региона в 
том смысле, что заложенные ранее немногочисленные новые от-
расли послужили базой для развития производительных сил и оп-
ределили тенденции становления национальных экономик на  
перспективу. 

Действительно, в рамках хозяйственной деятельности тех 
времен и в более поздние периоды в арабском мире возникали и 
совершенствовались экономические институты, которые усваива-
ли методы работы западного капитала, копировали управленче-
ские техники, его формы организации. В равной мере проникнове-
ние Запада связывалось с появлением крупного национального 
предпринимательства, закреплением элементов корпоративного 
сознания, со становлением новых элит, встраивавшихся в систему 
прогрессирующего на региональном уровне капитализма. 

Этот процесс значительно ускорился в последней трети 
прошлого века, когда арабские страны, пройдя через реформы  
собственности в начальный период независимости, создали на-
циональные воспроизводственные структуры, расширили базу ма-
териального производства и уже скоро встали перед необходимо-
стью совершенствования экономических механизмов, вытеснения 
ресурсоемких технологий, создания более эффективных моделей 



 124 

роста и социального устройства. В силу сложившегося положения 
вещей все эти процессы оформлялись движением в русле дого-
няющего развития. 

Заимствование новых технологических решений и методов 
управления развитием протекает в условиях большого отставания 
от Запада по многим параметрам. Модернизация в арабском мире 
не набирает необходимых темпов, чтобы заметным образом 
уменьшить отрыв от промышленно развитых государств. Множе-
ство показателей соответствия современным требованиям эконо-
мического роста так и не достигнуто в большинстве арабских го-
сударств. Остаются огромные разрывы в техническом оснащении 
предприятий, в масштабах ресурсосбережения, в энергозатратно-
сти, по уровню квалификации рабочей силы, инвестиционного 
обеспечения и т.п. как между западными и арабскими странами, 
так и между этими последними. Причем разнотемповость процес-
сов развития на Арабском Востоке, видимо, можно рассматривать 
как явление хотя и второго плана по сравнению с физическим от-
ставанием от Запада, но не менее значимое. Ведь такие моменты, 
как несходство стартовых уровней развития, параметров ресурс-
ной базы, характера производительных сил или существенное не-
совпадение по моделям роста, по капиталовооруженности труда, 
по культуре отношения к труду и т.п., ярко отражаются на течении 
социальных и экономических процессов.  

Они ускоряются там, где выше восприимчивость к заимст-
вованным новшествам, и замедляются в тех случаях, когда спрос 
на них диктуется не системными соображениями, а чаще опреде-
ляется сиюминутными обстоятельствами и точечными потребно-
стями. К тому же нередко случается именно механическое заимст-
вование элементов западной модели капитализма. Они, конечно, 
встраиваются в институциональную базу арабского хозяйства. Но, 
как перешедшие из функционирующего в иных обстоятельствах и 
более высокого технологического уклада, надолго остаются ино-
родными вкраплениями в арабскую практику производства и 
управления. Отсюда особенно необходимо приведение арабской 
производственной культуры как условия экономического подъема 
и технологического скачка в соответствие с меняющейся парадиг-
мой развития, которая разными своими гранями проникает в араб-
скую среду. Иначе продвинутые механизмы экономического роста 
окажутся блокированными.  

С ними, конечно, соотносятся некие людские сообщества, 
которые их обслуживают и обретают навыки, отвечающие их по-



 125

ложению при этих «новообразованиях». Но вес таких сообществ в 
целом невелик, и они вряд ли способны при очаговом существова-
нии заметно влиять, по крайней мере в короткой перспективе, на 
весомые составляющие развития – и экономического, и социаль-
ного, и политического – в своих странах. Хотя едва ли подлежит 
сомнению факт, что при росте числа институтов и структур, пред-
ставляющих западный образ действия в арабском мире, их значе-
ние будет увеличиваться. Проводниками же этого влияния будут 
со временем становиться все более крупные контингенты преиму-
щественно городского населения. Именно они интенсивно сопри-
касаются с крупной и средней частной собственностью, с либерта-
рианской идеологией и с идеями рыночного капитализма, 
привлекательного свободой выбора и открывающего перспективы, 
непохожие на маячащие перед большей частью нынешнего поко-
ления арабов. 

Вообще же идеологическое присутствие Запада в жизни 
арабских стран представлено ощутимо. Оно, видимо, не образует 
мощного потока, но его разнообразие компенсирует этот недоста-
ток. Проникновение осуществляется по множественным направле-
ниям и охватывает сообщества разной профессиональной ориен-
тации. Показателен пример воздействия на образованные круги, 
которым предлагаются разнообразные концепции и теории, содей-
ствующие становлению гражданского общества и пробуждающие 
интерес к насущным проблемам. Одна из них – охрана окружаю-
щей среды, которая, действительно, активно разрушается в про-
цессе экономического строительства. Основной посыл таких кон-
цепций, как, например, good governance или inclusive growth, – 
сосредоточить внимание на хозяйственном развитии, экологии, 
других наболевших темах и побудить представителей городских 
слоев, предпринимательского класса, групп активистов и сторон-
ников гражданского действия настойчиво отстаивать право на уча-
стие в принятии решений по этим и многим другим вопросам. То 
есть общественное движение направляется таким образом, чтобы 
плавно перейти от экономической проблематики к политической, 
где выработка решений отличается наибольшей злободневностью. 

Именно природоохранение образует важную составляющую 
устойчивого развития для большинства арабских стран и является 
наболевшей темой для населения, подвергающегося в растущих 
масштабах вредному воздействию загрязненной экосферы. Недос-
таточное внимание правительств к этой области наиболее заметно 
рядовым гражданам и вызывает у них беспокойство и протест.  



 126 

В связи с этим муссирование этих аспектов проблемы как исклю-
чительно негативных весьма продуктивно с политической точки 
зрения, и предлагаемые концепции навязчиво акцентируют внима-
ние арабских интеллектуалов и общественных деятелей преиму-
щественно на неэффективности принимаемых властью мер перед 
лицом экосистемного кризиса. 

Между тем причины живучести проблемы значительно ши-
ре, чем простое ее игнорирование, и связаны во многом с объек-
тивными факторами, заставляющими приглушать значение приро-
доохранных вопросов. Но наращиванию негативизма в отношении 
к власти на экологическом поле с перспективой распространения 
его и на другие объекты это не мешает. Подобные моменты со-
ставляют суть и других действий, направленных на возбуждение 
недовольства по самым разным поводам.  

Естественным образом такие процессы сопрягаются с после-
довательным внедрением в арабские экономические представле-
ния элементов западной философии прагматизма и активизма,  
которые связаны с индивидуалистическими устремлениями и про-
тиворечат арабскому образу мышления, арабской традиции 
ви дения мира и методов общения с ним. Наверное, не следует по-
лагать, что все привносимые веяния активно укореняются в араб-
ском общественном сознании. Но отдельные заимствования вжив-
ляются быстро. Например, логическим следствием цифровой 
революции на Западе можно считать положение дел в области  
современных технологий массовой социальной коммуникации и 
связи, которые быстро проросли на арабской почве и дали воз-
можность не только расширить информационное поле в пропаган-
дистских целях, но и ускорить мобилизацию и эффективное 
управление энергией улицы силами неформалов. 

Можно считать естественными в эпоху глобализации про-
цессы интернационализации международного пространства и  
прогресс в транслировании идеологий на разные этносы. Но, как 
оказалось, совокупным результатом применения таких новаций в 
принимающих странах становится обострение многочисленных 
противоречий и появление дополнительных очагов напряженности 
в отношениях между народом и властью. Такой очаг и возник на 
Арабском Востоке как ответ властям на их политику рыночных 
преобразований. Народ категорически не принял национальные 
проекты экономического переустройства, поскольку в их основу 
был положен экономический прагматизм, в жертву которому при-
носились социальные аспекты. Их игнорирование плохо «вяжется» 



 127

с идеологией арабского социума, который тяготеет к социальной 
справедливости, но не может ее добиться из-за непрекращающего-
ся роста неравенства, бедности и перенаселенности. 

Эти явления копились десятилетиями, но даже в период рез-
кого нарастания их критической массы правящие режимы не заме-
чали усиливавшейся угрозы, а Запад продолжал считать, что  
арабские страны созрели для подражательной модернизации, и не 
отказывался от замысла побуждать их двигаться в русле либераль-
ных ценностей и рыночных стратегий и дальше. 

Откровенно рыночная модернизация не спасла арабское об-
щество от застарелых болезней и от мощного сотрясения полити-
ческих основ правящих режимов. Реформы показали свою эффек-
тивность с неожиданной стороны тем, что смогли поднять волну 
активных действий против власти и инициировать в обществе 
взрывной протестный процесс. И развитие реформ пошло вопреки 
расчетам на мирное и бесконечное выжидание народом того мо-
мента, когда экономические меры смогут повлиять на условия 
жизни. Ведь переход к демократии предполагался именно как ес-
тественное продолжение реформ, которые должны были поднять 
благосостояние народа и подвести массовое сознание к принятию 
либеральной идеи и гражданской формы организации общества. 
Но процесс возник как результат ухудшения положения народа, а 
не его улучшения в ходе структурных реформ, и отражал стремле-
ние к демократии постольку, поскольку был нацелен против авто-
ритаризма.  

Обратный результат стал неожиданным для западного соз-
нания, которое обманулось в своем видении рутинного характера 
политической мутации региона, поскольку структурные реформы 
не предусматривали возможности быстрой смены парадигмы раз-
вития арабского общества. По этой причине лидеры индустриаль-
ного мира не смогли сразу сориентироваться в сложившейся  
обстановке и обратить ее к собственной пользе.  

Поэтому, когда непредсказуемо взорвался Тунис, это собы-
тие первоначально не вышло за рамки понимания этого явления 
как локального конфликта между низами и верхами в одной стра-
не. Но уже на последнем этапе египетской драмы Запад сделал со-
ответствующие выводы и присоединился к антиправительственной 
кампании и осуждению режима. А в Ливии Запад уже полностью 
овладел инициативой и развязал гражданскую войну, которая кон-
чилась полным крушением режима Каддафи, олицетворявшего в 
глазах западных политиков наиболее одиозную форму правления. 



 128 

В течение длительного времени Запад не афишировал своего 
прямого воздействия на обстановку в арабском мире и только сей-
час сменил эту тактику на непосредственное вмешательство во 
внутриарабские дела. Именно ему принадлежит ведущая роль в 
нынешней дестабилизации арабского региона. Пользуясь ситуацией, 
западный мир спешит утвердить порядок на арабском пространст-
ве по своим меркам и прибегает для этого к разным формам дав-
ления. Помимо военных инструментов, доказавших свою эффек-
тивность в Ливии, но тем и исчерпавших свою легитимность, 
Запад делает ставку на экономические механизмы принуждения к 
демократизации, не теряя из виду и военные. 

Поле для опробования этих мер может считаться уже подго-
товленным в ходе предшествующих событий, которые в короткие 
сроки преобразили арабский политический ландшафт. По крайней 
мере, представляется, что именно так воспринял их Запад, и это 
побуждает его к ускоренным действиям для окончательного от-
странения от власти режимов, вышедших из эпохи арабских на-
ционально-освободительных движений. По существу, это наступ-
ление можно считать завершением этапа тотальной борьбы против 
социалистической идеи на Арабском Востоке и решительным пе-
реходом к переустройству арабского экономического пространст-
ва, на котором государство все еще играет ведущую роль. В этом 
плане демократизация и расширение основ гражданского общества 
должны сопрягаться с более активными мерами по сжатию сферы 
государственного предпринимательства и расширению зоны  
действия частной инициативы как абсолютного символа господ-
ства рыночных отношений. С этой целью и ведется своего рода 
зачистка остатков тех режимов на арабской территории, где сохра-
няются отличные от Запада представления о роли государства, о 
характере функционирования местных социально-экономических 
институтов и политическом устройстве общества.  

Такие режимы, естественно, и сами способны к мутации  
в направлении к рыночным моделям и общегуманитарным ценно-
стям. Но замедленность прохождения ими контрольных этапов 
раздражает Запад, порождает в его глазах опасность рецидивов и 
мешает унификации мира на основе западной модели. 

Уличный протест в ряде арабских стран стал весьма подхо-
дящим поводом для активизации усилий, необходимых для устра-
нения последних оплотов арабской национально-освободительной 
идеологии и развала урубы как символа арабской солидарности. 
Тем более что местные программы экономического роста и соци-



 129

ального прогресса, даже отошедшие от социалистической направ-
ленности, не смогли составить конкуренцию рыночному пути ре-
шения этих проблем, и западный подход здесь возобладал. По су-
ществу же, именно западные рецепты преодоления экономической 
отсталости заложили мощную базу потрясений в арабском обще-
стве, неожиданно резко увеличив в начале нового десятилетия те-
кущего века скорость и интенсивность внутренних изменений. 

Но не только структурные реформы и макроэкономическая 
стабилизация способствовали нарастанию антагонизмов в араб-
ской среде. Резко обострило борьбу, как отмечалось, внешнее 
вмешательство. За короткое время, как оказалось, очень многое 
было сделано для превращения рыночной эволюции арабского ми-
ра в спонтанную политическую революцию. Хотя не Запад спро-
воцировал ее возникновение, но именно с его подачи она оформи-
лась в целенаправленные антиправительственные выступления. 

Протестные движения, генерируемые изнутри и подогревае-
мые извне, оказались способными в кратчайшие сроки подверг-
нуть Арабский Восток кардинальной трансформации. Они изме-
нили состав сил, определяющих характер политического развития 
и социальную сущность ряда государств, и играют не последнюю 
роль в ускоренной эволюции ближневосточного сегмента мировой 
политики. 

Ситуация в регионе продолжает расшатываться, и масштаб-
ность событий показывает, что Запад добился большой свободы и 
почти беспрепятственно реализует свою стратегическую инициа-
тиву, активно участвуя в нагнетании напряженности вокруг очагов 
нестабильности, которыми стали отдельные страны. В современ-
ных условиях, когда понятие «национальный суверенитет» на 
Арабском Востоке резко обесценивается, они лишаются воли к 
сопротивлению под угрозой разрушения институтов национальной 
государственности. Их маневренность минимизируется, и от пра-
вительств требуют полной сдачи позиций силам, которые рвутся к 
власти, но едва ли способны предложить более конструктивные 
решения проблем. Тем более если в пылу борьбы за власть подры-
вается экономический потенциал и без того обделенных госу-
дарств, которые страдают от дисбалансов и дефицитов и заведомо 
не располагают ресурсами, чтобы уверенно восстанавливать рас-
шатанную экономику в постреволюционный период. 

Максимальная дестабилизация обстановки призвана стать 
весьма действенным инструментом преобразования Арабского 
Востока, целому ряду стран которого навязываются лозунги сво-



 130 

боды, демократии и гражданских прав при полном пренебрежении 
к реальным судьбам населения, которому предлагается гуманитар-
ная помощь, способная лишь слабо компенсировать развал продо-
вольственных отраслей сельского хозяйства, промышленности и 
потребительского рынка. 

Другими словами, на фоне того, что военное подавление за-
конных правительств все-таки вредит имиджу ведущих европей-
ских держав и Запада как такового, они, как отмечалось, обрати-
лись к методам экономического удушения. Расчет делается на то, 
что мировым сообществом эти способы будут восприняты как бо-
лее гуманные. А для Запада еще и как более дешевые по сравне-
нию с военными рецептами. В Ливии, например, решительная фаза 
операции по свержению режима, по предварительным расчетам, 
оценивалась в 8 млрд. долл., а на деле, видимо, стоила значительно 
дороже, учитывая длительность сопротивления ливийского режима.  

Однако в обоих случаях западная политика носит разруши-
тельный характер и во многом опирается на механистический под-
ход. Ведь явно предполагается, что дальнейшие события будут 
развиваться по логике уже апробированных методов борьбы с за-
конной властью. Действительно, на этом этапе Западу сопутствует 
удача, поскольку ему помогают активные противники авторитар-
ного правления в конкретных арабских странах, готовые действо-
вать по западным лекалам. 

На этом фоне можно еще раз отметить (и это кажется неве-
роятным), что западный мир действует спонтанно, сообразуясь 
только с текущей обстановкой и не утруждая себя соображениями 
относительно даже недалекого будущего, которое ждет Арабский 
Восток и соседние регионы. Под влиянием нарастающих событий 
мозаика действий западных партнеров в регионе слилась в единое 
полотно. А все это, видимо, материализуется в некоем плане,  
согласно которому арабский мир должен пережить серьезную 
трансформацию и обрести новое качество. Оно должно появиться 
в результате фактически полного разрыва с тем, что символизиру-
ет нынешние ценности арабского сознания и связывает его с эко-
номической и социальной архаикой уходящей эпохи. Действи-
тельно, почти общим местом стали утверждения, что «арабская 
весна» обозначает кризис традиционных структур в арабо-
мусульманском мире. И Запад активно участвует в разгонной фазе 
процесса, чтобы вернее довести его до конца. 

На текущем этапе, похоже, выполняется некая программа-
минимум в отношении Арабского Востока в виде разрушения  



 131

экономических и социальных основ авторитарной фазы его исто-
рического бытия. И только в отношении этой цели сохраняется 
определенная ясность. Запад, оказавшийся ныне практически 
главной направляющей силой арабского перестроечного процесса,  
ограничивает свои шаги лишь текущими задачами политического 
переустройства отдельных арабских государств. Движущие же си-
лы начальной фазы протестного движения, например, в Египте,  
по сути, оттеснены с политической арены и лишены возможности 
официально высказывать свое мнение по всему спектру вопросов. 
А в другом случае, как в Сирии до этого момента, еще и не дошли. 

Программа-максимум, или то, что станет представлять собой 
арабский мир на выходе из нынешних пертурбаций, остается абсо-
лютно туманной и непредсказуемой. Западная мысль мало обеспо-
коена тем, что означают мощные катаклизмы для всех арабов и 
для мирового сообщества, как это отразится на экономических и 
социальных процессах, на жизнеспособности арабских политиче-
ских и иных институтов и структур. Между тем нетрудно предпо-
ложить, что в худшем случае вяло двигавшаяся модернизация  
застопорится и перерастет в депрессию или будет протекать в рус-
ле все того же догоняющего развития, что в условиях нестабиль-
ности еще больше привяжет арабский мир со всеми его богатства-
ми к западной цивилизации. Не исключено, что со временем 
возникнет ситуация, при которой этот регион вообще превратится 
из равноправного субъекта международных отношений, взаимо-
действующего с Западом, в субъекта, подпавшего во всех смыслах 
под прямое его воздействие. 

Независимо от того, что составляет основу действий Запада 
применительно к Арабскому Востоку, генеральная задача момента – 
не дать угаснуть зонам турбулентности как месту рождения новой 
арабской демократии, способной когда-то уподобиться западному 
стандарту. По существу же, просматривается задача глубокой 
трансформации той части региона, которая десятилетиями остав-
ляла за собой возможность самостоятельных действий, не уклады-
вающихся в рамки западных критериев. 

В связи с этим арабскому миру явно обеспечивается  
перспектива жить в постоянной озабоченности ситуацией, которая 
может сложиться в регионе после того, как там будут свергнуты 
прежние правительства. Этот вопрос остается сугубо важным, 
учитывая взрывоопасный характер региона и деструктивный по-
тенциал радикальных исламистов, который легко может просте-
реться за пределы их ареала. Надежды на то, что они не будут 



 132 

рваться к власти, а законодательная инициатива автоматически 
перейдет в руки умеренных лидеров, едва ли можно считать доста-
точно обоснованными. Идеи, которыми руководствуются радика-
лы, требуют простора и уже разделяются большими массами насе-
ления. Все необходимое для их развернутого наступления есть, 
нужен только повод, который приведет механизм в действие. По-
этому в возможной радикальной мутации новых режимов едва ли 
приходится сомневаться. А начинающийся после переворотов вто-
рой акт арабской драмы, в котором просматривается тенденция к 
политическому возвышению исламского радикализма, едва ли бу-
дет для Запада столь же легким, как первый. 

Несмотря на такой поворот, Запад делает ставку на приведе-
ние к власти неких разночинных групп прозападной ориентации с 
неясными установками (от либеральных до клерикальных) и пест-
рых в социальном отношении. Фактически же, тем самым откры-
вается будущее перед группами, остающимися «вещью в себе», 
чье поведение непредсказуемо даже в отношении нынешних союз-
ников, с которыми их связывают тактические цели. Невнимание к 
столь важному моменту, возможно, свидетельствует о том, что за-
падный мир еще не нащупал нужной линии поведения и следует 
ситуации, которая складывается под влиянием обстоятельств. Меж-
ду тем опыт Египта уже показывает, что расчеты относительно 
идейной ориентации и политического устройства общества далеко 
не всегда оправдываются и могут завершиться неожиданными ре-
зультатами, например, большим влиянием радикальных групп, при-
шедших в органы представительной власти. В Египте они уже про-
являют строптивость и намекают на дальнейшую неуступчивость. 

Такой поворот должен насторожить: с подобного рода  
партнерами сложно находить понимание, сам же процесс поиска 
принимает затяжные формы и не обязательно гарантирует нужный 
результат. А это явно не совпадает с намерениями Запада, который 
в перспективе не хочет оставить Арабскому Востоку никакой аль-
тернативы и стремится превратить его в своего подконтрольного 
партнера. Во всем этом заложен элемент противоречивости и  
конфликта, поскольку исламистские режимы при экономической 
необходимости как-то соотноситься с западным ви дением проблем 
и ситуаций не будут слепо следовать за его инициативами из-за 
больших претензий на собственную оценку ситуации и опасения 
потерять лицо.  

Даже внешняя умиротворенность, которую демонстрирует, 
например, нынешний тунисский режим, не должна бы вводить в 



 133

заблуждение относительно возможностей его мутации под влия-
нием неожиданных факторов. Ведь мало кто предполагал, что в 
«левом» Тунисе у власти окажутся умеренные исламисты. А это 
тем не менее произошло и наталкивает на вполне определенные 
размышления о новом режиме. Он в свою очередь может быть за-
менен более энергичными силами, которые станут выстраивать 
иную модель отношений с внешним миром. Это тем более воз-
можно потому, что Арабский Восток явно вступил в переломный 
этап внутриполитической эволюции, что сопровождается насыще-
нием жизни общества новыми понятиями и реалиями, будоража-
щими массовое сознание и не исключающими новых социальных 
и политических конфликтов разной интенсивности. 

Тем не менее вся картина происходящего на просторах 
БВСА еще не настолько устоялась, чтобы делать определенные 
выводы относительно конфигурации отношений между западным 
истеблишментом и нарождающимся новым правящим классом и 
этим последним и его оппонентами внутри стран и региона. Неоп-
ределенность ситуации на этом направлении весьма велика и рас-
пространяется и на другие аспекты.  

В условиях возникшей дестабилизации восстановление  
общественного покоя будет сильно затруднено еще минимум по 
нескольким причинам. Главная из них состоит в том, что «араб-
ская весна» не достигла своих основных целей. В частности, стра-
ны, как отмечалось, развивались в русле рыночной экономики,  
которая требовала напряжения всех ресурсов в ходе макроэконо-
мических мероприятий и структурного преобразования хозяйства. 
Протестные движения, да и те политические силы, которые подня-
лись на поверхность, едва ли смогут предложить курс, альтерна-
тивный рыночному. Поэтому новые режимы будут вынуждены 
проводить ту же политику в социально-экономической сфере со 
схожими результатами. Это означает, что населению придется 
вновь затягивать пояса и вернуться в то же состояние, в каком оно 
существовало до начала «арабской весны», а то и в худшее. А это 
важнейший повод для деструктивных выступлений толпы. 

Негативную в сложившихся обстоятельствах роль выполня-
ют информационные сообщества и гуманитарные институты, ра-
ботающие от имени Запада в развивающихся странах, в том числе 
и на Арабском Востоке. Основной результат их деятельности, в 
конечном итоге, проявляется в создании общественных групп, во 
многих отношениях подготовленных для продвижения западных 
представлений в местную среду. 



 134 

В общем плане вся деятельность этого рода связана с про-
щупыванием обстановки, с подготовкой кадров, которые могли бы 
стать агентами влияния в странах региона. Она позволяет адресно 
проникать в интеллектуальную арабскую среду, мобилизовывать 
молодежь, вообще собирать в сообщества по интересам разночин-
ную интеллигенцию и представителей среднего класса. Эти  
последние особо болезненно ощущают ущербность своего поло-
жения, поскольку, относясь к наиболее продуктивной части насе-
ления, способной к креативной деятельности, не имеют к ней дос-
тупа. Они страдают от невнимания властей, например, хронически 
испытывают острую нехватку оборотных средств для реализации 
предпринимательских амбиций. Всяческое будирование недоволь-
ства среднего класса составляет, среди прочего, важную часть дея-
тельности пропагандистских органов европейских стран и США. 
Фактически их действия можно трактовать как подстрекательские, 
особенно разрушительные на переломном моменте истории, кото-
рый ныне переживает ряд арабских стран. 

Арабские режимы, независимо от их ориентации, плохо за-
щищены от проникновения внешних идей и подвержены активно-
му давлению Запада. При его явно преобладающих возможностях 
в области информационных технологий, помощи пропагандист-
ского аппарата и по глубине воздействия Запад остается вне кон-
куренции, обрекая арабские страны на проигрыш по всем направ-
лениям, где сходятся их интересы и претензии Запада. 

Такое неравенство активно используется им для достижения 
собственных целей и создания соответствующего имиджа режимам 
в зависимости от того, какую роль им надлежит играть в каждый 
текущий момент. Едва ли можно сомневаться в том, что формиро-
вание в глобальном масштабе неблагоприятного образа той или 
иной страны превращает ее в изгоя и провоцирует дестабилизацию. 

Действенным орудием антиправительственной деятельности,  
а следовательно, и угрозой внутренней стабильности остается зару-
бежная оппозиция (как в случае с Сирией, а прежде с Ливией), кото-
рая берет на себя часть функций соответствующих западных инсти-
тутов и активно работает с целью укрепления собственных позиций 
путем раскола населения на противоборствующие группы, через де-
монстрацию силы, возмущение общественных настроений и т.п.  

(Окончание в следующем номере.) 
«Ближний Восток и современность»,  

М., 2012 г., № 46, с. 174–201. 



 135

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 

 
 
 
 
 
 
 
Александр Джумаев,  
культуролог  
«ДВОЙСТВЕННОСТЬ СОЗНАНИЯ» 
И ЕВРАЗИЙСКИЙ СИНДРОМ  
(Национальные традиции выживания) 
 
Разрозненные мысли и случайные наблюдения иной раз 

странным образом предвосхищают грядущие отдаленные события. 
Почти за 100 лет до прихода русских войск в Среднюю Азию до-
велось услышать русскому служилому человеку Филиппу Ефре-
мову пересуды жителей Бухары: «Прежде снег выпадал здесь са-
мый большой вершка в 2, а как с 1774 года у тех бухарцев стали 
быть христиане, то выпадал в пол-аршина, а иногда и больше, ко-
гда ж солнце взойдет, то весь растаивает; бывает же и холод; бу-
харцы судят из того, что, когда не было русских, не видали снегу и 
холоду, и примечают, что их города всеконечно будут в россий-
ском владении» («Девятилетнее странствование» Филиппа Ефре-
мова). Несколько позже среди жителей Ташкента оказался хорун-
жий Николай Потанин. В своих «Записках о Кокандском ханстве» 
(1829–1830) он отметил, что они не только любят музыку, увесе-
ления и «пляска у них в большом употреблении», но к тому же 
«ласковы и чрезвычайно женолюбивы». 

И не одни Ефремов с Потаниным, а и многие другие, и на 
протяжении десятилетий, отмечали эти удивительные склонности 
«сартского народа» (как называли тогда жителей городов, в основ-
ном узбеков и таджиков). Особо приметны они, когда История с 
грохотом переворачивает свои пожелтевшие страницы. И что, ка-
залось бы, веселиться и любить, когда все кругом рушится? Ан 
нет. Много позже, и тоже в переломное время, глубокомысленным 
рефреном прозвучал в спектакле ташкентского театра «Ильхом» 
на первый взгляд банальный вопрос: «А как там наши греки?» – 
«Да все так же – танцуют и поют». Режиссер Марк Вайль, много 



 136 

поразмышлявший на сцене и в жизни о жизнелюбии и радости бы-
тия ташкентцев и «туркестанцев», протянул всем понятную  
«ниточку»: древние греки – современные узбеки, разделенные ты-
сячелетиями, разделяют одно мироощущение.  

Это, конечно, хотя и весьма лестное, но все же явное упро-
щение. Пропаганда легкомыслия и беззаботности. Ведь есть и дру-
гая часть национального сознания – прямая противоположность 
первой; вместе они и образуют своеобразную «бинарную оппози-
цию»: обреченное спокойствие, погружение в состояние бездейст-
вия, всетерпение уповающих на Всевышнего и – деятельная и  
неизбывная страсть к поиску развлечений и наслаждений. На этой 
исходной, теперь уже архаичной форме оппозиции-двойствен-
ности впоследствии выросло множество ее ситуативных проявле-
ний. Замечательный пример двойственности, не разрушающей це-
лостности сознания, а наоборот, соединяющей и примиряющей 
противонаправленные устремления. Двойственности, которую  
европеизированное сознание, воспитанное на диалектике противо-
речий, привычно именует (при этом широко используя) лицемерием, 
двуличием или, в современной политической терминологии – 
«двойными стандартами».  

Но работает ли «схема»? Ведь и Марк Вайль, творивший па-
негирик просвещенному исламу и воспевавший неистребимое 
жизнелюбие местных сибаритов, пал от рук молодых религиозных 
фанатиков, жестоко убивших режиссера в подъезде его дома в лю-
бимом им Ташкенте. Нет, не работает, и нет закономерности. Во 
всяком случае, не работает как универсальное правило. Двойст-
венное сознание проявляет себя по-разному. В зависимости от си-
туации. Оно, как и многое другое в теперешней нашей жизни,  
ситуативно. Легко приспосабливается к ситуации, мимикрирует. 
Может привести к противостоянию или, наоборот, – к компромис-
су и сотрудничеству. Оно устойчиво присутствует – в позитивном 
или негативном смысле – в жизни среднеазиатов. Попытка объяс-
нить и разобраться с этим феноменом наталкивается на очень 
сложную проблему. Она состоит в том, что позитивное и негатив-
ное взаимосвязаны, во многом условны, одно перетекает в другое.  
И то, что позитивно в одних обстоятельствах или одном историче-
ском времени, в других превращается в свою противоположность. 

У нас в сравнении с другими народами картина будет все  
же несколько иной. В большей степени, чем где бы то ни было  
(а это все же феномен общечеловеческий), двойственность с ее 
гибкостью, способностью к приспособлению, конформизмом что 



 137

ли, – это механизм выживания, своего рода «палочка-выручалочка» 
на жизненном пути. Возможно, что это и есть один из знаков евра-
зийства. Он позволяет без особых проблем «ассимилировать» все, 
что представляется ценным, а точнее – практически полезным, вы-
годным и... приятно-комфортным для образа жизни, из опыта  
европейско-христианской и азиатско-мусульманской цивилизаций, 
из других различных сообществ, традиций и конфессий. Сравни-
тельно безболезненно переносить смену политических систем и 
форм правлений. Аллах дал – Аллах взял. И так на протяжении 
столетий. 

Вот сейчас на «повестке дня» в Центральной Азии вопрос – 
как интегрироваться в новый глобализованный мир, как приспосо-
бить к своим нуждам технические и культурные достижения Запа-
да, овладеть ими, не поступившись при этом собственными само-
бытными национальными культурными ценностями. Легко 
осваивается все, что связано с бытовой стороной жизни. Появился 
даже соответствующий компонент в массовом сознании: «евроре-
монт», «евродом», «европол», «еврообои», «евростандарт» и мно-
жество аналогичных сочетаний, характеризующих новый уровень 
комфортной жизни, новое эстетическое понимание среды обита-
ния человека. Все эти «бренды» так и мелькают на придорожных 
транспарантах, вывесках магазинов, в газетных объявлениях. Они 
уже охватили и «низовую часть» общества. Смотришь иной раз, 
стоит на стихийно возникшей «бирже труда» какой-нибудь заго-
релый парнишка откуда-нибудь из Сурхандарьи (юг Узбекистана), 
а на груди – табличка с надписью на русском – «Евроремонт», и 
поражаешься причудам «глобализации». 

Еще легче постигают среднеазиаты открывшиеся возможно-
сти немыслимых в советское время развлечений. Новое время  
открыло состоятельным представителям разных, в том числе и му-
сульманских народов (впрочем, в этой сфере давно уже нет ника-
кой разницы между народами) новые, неизвестные ранее возмож-
ности разнообразить жизненные удовольствия. Масштабы и 
пространства изменились радикально. Слетал на недельку ли, на 
пару-тройку дней в Лондон – и тебе приятно, и держателям энтер-
тейнмента. Для них – будь ты хоть сам черт с рогами, лишь бы при 
деньгах. Откуда, что – какая разница? А вот если ты азиат и не 
толстосум, то и не рыпайся. Это же и дураку понятно, что ты – по-
тенциальный террорист или скрытый возжелатель поживиться на 
даровых харчах «европейского экономического чуда»: подрабо-
тать там незаконно, горшки ли их помыть или улицы подмести и 



 138 

тем самым нанести урон экономике страны. Не спит классовое 
сознание «старых демократий», демонстрируя свои собственные 
европейские «двойные стандарты».  

Экономическая необходимость, материально-экономические 
интересы – у нас это что-то вроде компьютерной оболочки. На 
этом примере мы видим, как в условиях глобализации проявляет 
себя двойственность, как она превращается в свою противополож-
ность. За этой «оболочкой» скрывается что-то такое, что не только 
не исчезает, но и с трудом поддается изменениям и даже крепнет. 
Это – «наши священные национальные традиции и ценности». Хо-
чу сразу предупредить, что я не против традиций. Наоборот: я ка-
тегорически за их сохранение и всемерное развитие, так как счи-
таю, что в них один из самых – и теперь, видимо, единственных – 
эффективных факторов и способов сохранения гуманистических 
начал в культуре в условиях обвального нашествия несанкциони-
рованных «ценностей» и тотальной дегуманизации всех сторон 
жизни. Вопрос заключается в другом: о каких традициях и ценно-
стях мы будем говорить. 

Парадокс: чем дальше углубляется интеграция в мировое 
экономическое пространство, тем больше укрепляется фактор на-
циональной интеграции по самым различным параметрам. Полу-
чается, что идет двусторонняя интеграция – по своим старым  
признакам-ценностям, родоплеменным, клановым и иным, и – ин-
теграция в мировое экономическое и культурное пространство. 
Причем те, кто уже вроде бы сполна интегрировался (недвижи-
мость и счета в западных банках, пристроенные там же детки и их 
бизнес и т.п.), начинают почему-то остро чувствовать потребность 
в «малой» интеграции у себя на родине. Толкуют о патриотизме, 
национальной гордости, национальных ценностях и уходящих в 
неведомую (шумерскую) глубь корнях... Казахский философ и  
поэт Ауэзхан Кодар как-то заметил: для них что Отан, что НАТО 
(поясним: Отан, дающее в обратном чтении «НАТО», – это назва-
ние правящей политической партии, что означает «родина»; на 
узбекском будет «ватан»). Хотя современная «компрадорская 
буржуазия» Центральной Азии уже давно пребывает в тесном  
содружестве со своими «братьями по классу» на Западе и в США, 
свои народы она хотела бы держать в рамках исключительно на-
ционального сознания, в национальных границах.  

Местные элиты интегрируются внутри страны, подтягивая 
вокруг себя своих близких и дальних родственников и образуя 
что-то вроде «противоракетного щита» по периметру. А ну как все 



 139

гуртом навалятся на кого-нибудь или на какую-нибудь проблему – 
мало не покажется. Понятно, что в Казахстане различия по трем 
жузам (большой, средний и малый) – это уже серьезный фактор 
(политический, экономический и иной), работающий в разных об-
ластях и на разных уровнях. Например, в формировании руково-
дящего кадрового корпуса. А главное – он уже глубоко «сидит» в 
сознании человека, будь то интеллектуала или же обывателя.  
И продолжает укрепляться, притом что страна, как известно, в ре-
гионе самая интегрированная в мировое экономическое простран-
ство. В Киргизстане, хотя жузов нет, есть свои богатые традиции 
(чего стоит «Север–Юг», но об этом уже много сказано). Помнит-
ся, во время очередной тамошней бучи промелькнула забавная, но 
весьма характерная для нынешних времен информация. Когда в 
центре учинили препятствия какому-то (не суть важно) депутату 
из Иссык-Куля, его многочисленные сторонники, назвавшие себя 
«народом Иссык-Куля», в отместку перекрыли автотрассу в сторо-
ну озера. Можно представить, как побегут все эти родственники со 
всех сторон для получения должностей и «теплых местечек», как 
только тот или иной их «глава» получит доступ к большой долж-
ности. И бегут, и бежали, и будут еще до-о-ол-го бежать. Это тра-
диция, очень давняя. Справедливости ради скажем, что она в раз-
ной степени существует по всей бывшей советской Центральной 
Азии. Ну как не помочь своему родственнику, хоть чуток? Это же 
почти «савоб» (богоугодное дело), зачтется на том свете. А вот 
если бы наоборот – то было бы очень странно. 

«Новый» удивительный феномен формируется и в Узбеки-
стане – объединение принципа махалля (общественного объедине-
ния) и кланово-родового принципа. Тот или иной богатый «глава 
рода» скупает участки земли либо уже готовые дома и начинает 
заселять туда подряд всех своих близких и дальних родственни-
ков. Образуется однородный квартал (махалля), состоящий только 
из родственников, из своих надежных людей. Интересно, что  
похожая практика была отмечена арабскими историками еще аж  
в IX в. (например, у ал-Йа'куби в «Книге стран»), когда выходцы 
из одного города или местности (хорезмийцы, бухарцы, мервцы, 
балхцы и т.д.) образовывали в Багдаде свои отдельные кварталы, 
не смешиваясь с другими. Понятно, что в ту далекую эпоху это 
было вызвано реалиями времени – необходимостью противостоять 
«напастям жизни», оказывая взаимную поддержку и помощь.  

Даже большевики не смогли выкорчевать это мышление, хо-
тя и применяли суровые меры, не в пример нынешним. Сколько 



 140 

голов посносили, чистки партийного и госаппарата проводили, 
чуть ли не массовые репрессии учинили, а все зря, бесполезно. 
Свидетельств много по каждому периоду истории. Вот, в 1929 г. 
посетил известный журналист Михаил Кольцов Сырдарьинскую 
область и с удивлением поведал советской общественности (среди 
прочих «чудес») о том, как местный бай «приглашает к себе заку-
сить весь партийный актив, и актив является и смирненько ест из 
баевых рук». Большевики думали, что легко искоренят отдельные 
«негативные» народные традиции, сохранив некоторые другие, 
«прогрессивные», а традиции как стояли, так и стоят. Одно время, 
в самом начале периода независимости, повадились, было, повсе-
местно писать, что, мол, большевики и советская власть ослабили, 
исказили, притеснили (чуть ли не совсем уничтожили) наши древ-
ние богатые и самобытные национальные традиции, испортили 
наш народ. Ан нет, все на месте, напрасно беспокоились, господа-
товарищи писатели. И даже еще больше окрепли наши традиции, в 
соответствии с духом и вызовами времени. 

В последние два десятилетия за дело по всей территории 
постсоветской Центральной Азии взялись многочисленные евро-
пейские и американские международные гуманитарные организа-
ции. Их стратегическая задача состоит в оживлении «творчества 
масс» и его переводе на новые рельсы развития, свободные от ста-
рых советских подходов и консервативных традиций (не дают по-
коя успехи большевиков-реформаторов). Используя новейшие 
технологии по развитию человеческого ресурса – всевозможные 
перманентные тренинги, обучающие семинары, менеджмент и т.п., – 
многое они, конечно, изменили к лучшему. Прежде всего, в стиле 
работы и повышении профессионализма, что, как все понимают, 
должно стать главным критерием развития. Но, увы, не в сознании 
среднеазиатского человека. Оно удачно приспособилось, мимик-
рировав, мастерски освоив современную лексику и понятия и про-
явив в очередной раз свою неистребимую гибкость и двойствен-
ность. Взять хотя бы такой частный пример. Объявят конкурс в 
газетах на замещение должности, а вопрос-то уже давно решен. 
Позвонит один «большой начальник» другому, родственнику, и 
скажет: тут у меня «невара» (внучка) подросла, такая умная, три 
языка знает (в смысле – английский, русский и национальный), 
компьютер знает, в шахматы и большой теннис играет... Ну, хоро-
шо, скажет другой, пусть несет резюме, там посмотрим. И посмот-
рит. (Может, и преувеличиваю немного, схематизирую, но кто же 
человека «с улицы» возьмет-то?!) Нужно понимать, что доходные 



 141

места – прерогатива элит. А для народа (как говорят в самом наро-
де) есть три главные и обязательные «привилегии»: законы, налоги 
и (упаси Аллах) войны. 

Похоже, капитализм у нас «не торопится» размывать все эти 
перегородки, как обещали его теоретики. Наоборот, своеобразно 
укрепляет и развивает их. Вывод по повестке дня можно сформу-
лировать словами из советской армейской, грубоватой по тем вре-
менам песенки: «Чей ты, откудава? А ну, иди отсюдава». То есть 
если ты не наш (не нашего «призыва»), то иди «отсюдава» к  
своим. И не примазывайся. Но остается больной и нерешенный 
вопрос: элита ведь – выходцы из народа, от плоти и крови его. Тем 
более бывшая советская, новая еще только подрастает. У многих в 
графе «соц. происхождение» записи были однообразные: «из ра-
бочих», «из крестьян», «из служащих». Как же она успевает так 
быстро «портиться»? А может, она – не из рабочих и не из крестьян 
вовсе? Или же и это – тот самый удивительный и неистребимый 
феномен двойственного сознания, адаптированный к новой ситуа-
ции?  

Вернемся, однако, к исходному вопросу о двойственности. 
Для некоторых народов и стран двойственность – это бремя «ис-
порченного» сознания. Это раздвоение, и оно трагично и губи-
тельно, расшатывает сами устои существования народа и государ-
ства. Иные именно в этом видят корень зла. Уже почти два века 
наблюдают многие русские интеллектуалы у себя на родине:  
мечется сознание между двумя полюсами – рационалистическим 
техногенным Западом и созерцательно-неспешной Азией, –  
порождая временами шедевры интеллектуального умствования. То 
одно возьмет верх, то другое. А нет бы совместить их в одном так, 
чтобы – раз и навсегда, без колебаний и метаний. Чтобы сформи-
ровалась двойственность непротиворечивого содержания. Бродит 
идея Евразии по пространству бывшего СССР, как в свое время 
«призрак коммунизма» по Европе. Свою модель Евразии (по-
турецки – Авразия) развивает и Турция. Но и там все тоже разло-
мано на две части.  

Известный современный исламский ученый Узбекистана и 
Центральной Азии шейх Мухаммад Садык Мухаммад Юсуф опуб-
ликовал недавно свою новую книгу, в переводе на русский –  
«Васатыйя – путь жизни». Васатыйя – принцип умеренности в ис-
ламе, и книга адресована мусульманам. Но она, как кажется, мо-
жет быть полезна и смятенному сознанию современного человека, 
независимо от вероисповедания, принадлежности к атеистическо-



 142 

му мировоззрению или страны обитания. В особенности же – по-
тенциально евразийскому человеку, чтобы помочь остановиться, 
одуматься и вступить на «умеренный путь». Тема эта – излюблен-
ная на мусульманском Востоке в трудах по «практической фило-
софии» на арабском и персидском языках. И в большом простран-
стве мусульманского мира народы всегда повторяли поговорку на 
арабском языке: «Хайрул умури авсатуха» – «Лучшее в делах – это 
середина». 

Истоки формирования двойственности уходят в глубь веков. 
Узбеки – наследники чагатайской культуры, представленной в 
уникальной исторической цивилизации Тимуридов, впервые в ис-
ламском мире синтезировавшей в таком объеме и на таком уровне 
тюркские и ирано-таджикские элементы на протяжении почти це-
лого столетия (XV в.). Другие известные исторические примеры не 
идут в сравнение с этой цивилизацией. Все последующее развитие 
ситуации в Средней Азии – это постепенное угасание данного 
«двойственного феномена» и избавление от этого синтеза. Его 
окончательный распад мы наблюдаем только сейчас – с образова-
нием новых реальных независимых государств Узбекистана и 
Таджикистана. (Хотя, впрочем, никто не может предсказать, куда 
повернет «матушка История» в будущем, если будет отпущено 
время существовать роду человеческому. Может, еще и сольются 
эти два разъединенные историей и политикой народа в один.)  
И если таджики (также законные наследники цивилизации Тиму-
ридов, а следовательно, и ее чагатайской составляющей) в силу 
разных причин дистанцировались от этого наследия, от тюркского 
элемента, и устремились в иранский мир, то об узбеках этого ска-
зать нельзя. В культурном плане узбеки не устремились к Турции, 
хотя Турция продолжила развитие чагатайской культуры и сама 
ассимилировала ее наследие. 

Узбеки, на современном этапе акцентируя внимание на своем 
собственном, тюркском (или больше – древнетюркском или даже 
пратюркском) субстрате, продолжают и сохранять чагатайское  
наследие, и наращивать усилия по усвоению иранского культурно-
го базиса. Что выражается, например, в огромной переводческой 
работе с персидско-таджикского на узбекский. Узбеки уже сами по 
себе двухсоставная нация, где соединились два противоположных 
компонента – тюркский и иранский (индоевропейский). Таким об-
разом, их двойственность идет от самого их этногенеза. Они толе-
рантны, трудолюбивы, миролюбивы, не фанатичны и не агрессив-
ны в своей вере, достаточно уступчивы, достаточно прагматичны, 



 143

гибки и предприимчивы в житейских и бытовых ситуациях. С оп-
тимистическим взглядом на жизнь и здоровым, как было сказано, 
устремлением к ее радостям. Гибкость, предприимчивость, трудо-
любие – основа успешности в делах, могут быть и причиной раз-
дражения, иронии со стороны соседних народов, и причиной пози-
тивной зависти и уважения. Интеллектуалы – представители 
других народов всегда понимали чрезвычайную ценность этой 
черты в характере сартов-узбеков и нередко призывали своих  
сограждан следовать в этом их примеру. 

Двойственная природа сознания узбекского народа глубоко 
отражена в культурных феноменах, но истоки их происхождения 
не всегда осознаются. Это и значительный массив персидской лек-
сики в языке, которая в сравнении с другими соседними тюркски-
ми народами почти не подверглась ассимиляции (искажению в со-
ответствии с собственными национальными фонетическими 
правилами). Это и присущая художественному мышлению катего-
рия парности, симметрии, двойственности форм. Конечно, это 
особенность не одних узбеков, и она не охватывает нацию в целом. 
То же мы видим и у других тюркских народов – у таджиков, иран-
цев, других народов мусульманского Востока. У нас существует, 
например, архитектурная традиция «кош» (буквально: сдвоенный, 
двойной, парный), когда напротив друг друга строятся два иден-
тичных или сходных по замыслу архитектурных объекта, обра-
зующих единый «двойной ансамбль». Их замечательные примеры 
средневекового времени можно наблюдать в Бухаре. Но тем же 
можно объяснить и совсем недавнее неожиданное появление в со-
временной застройке-реконструкции Ташкента вторых курантов, 
образующих точную копию-реплику к зданию, выстроенному в 
1947 г. в честь Победы в Великой Отечественной войне. Не раз 
доводилось слышать, как во время исполнения узбекской традици-
онной музыки каким-либо хорошим певцом воодушевленная ауди-
тория начинала кричать после окончания первого исполнения: 
«Джуфт, джуфт болсин!» – «Пару, пару давай!» 

Позже к тюрко-иранской двойственности добавился еще и 
третий компонент – русско-советский. Среднеазиатский человек, 
не знавший до прихода русских европейской культуры, хотя и  
не был предрасположен к освоению и совмещению разных куль-
турных влияний в форме неожиданной интервенции, но в силу 
присущей ему двойственности сознания легко улавливал их прак-
тическую полезность, выгодность. Благодаря взаимодействию с 
Россией и с русским (российским) типом сознания двойственность 



 144 

расширялась и усиливалась, обогащалась новым содержанием. 
Получив новый импульс, оживились обе составляющие парадигмы 
«двойственного сознания». Были здесь и свои особые «формы 
контактов», значение которых до сих пор не осознано в должной 
мере. В научном плане, по-видимому, и говорить о них как-то не 
принято (нет таких научных категорий и понятий) и вроде как не 
совсем серьезно. Но потому и интересно попытаться прояснить 
некоторые стороны этого «феномена» – ведь его влияние (в скры-
том виде) на разные стороны жизни, общественные отношения, 
политические перипетии и национальное сознание ощущается и в 
наши дни в каждом из новых независимых государств. И к тому 
же таким способом мы еще и отвлечемся от назойливой политиза-
ции темы, которая так и лезет в сознание пишущего о современной 
проблематике. 

«Люблю Мамаджан, уважаю, / Через тебя, Мамаджан, в 
Чимкент уезжаю». Как полагают, не очень хорошая песенка. Но с 
нее начинался для кого-то свой XX век. С неведомыми ранее, ди-
ковинными возможностями развлечений и «объектов почитания». 
Знак и символ наступающей новой эпохи – эпохи соприкоснове-
ния отдаленного и разделенного – и неотступно расширяющейся 
свободы выбора. Пелась она, а чаще звучала с граммофонной пла-
стинки, в ресторанах, публичных домах и других злачных заведе-
ниях «новых городов» русского Туркестана. Так называемая «рус-
ско-туземная» песенка, двуязычная. О белой русской женщине и 
ее местном поклоннике. Можно сказать, почти городской фольк-
лор. Образ белой русской женщины еще задолго до появления пе-
сенки покорял воображение и новое географическое пространство. 
Раньше всех и всего остального. Белая русская женщина – исклю-
чение на фоне европейской исключительности. Ничего общего с 
«комплексом белой женщины» – высокомерной, чопорной и не-
доступной. Речь не идет, конечно, о тех, что завозились в Турке-
стан из стран Европы для работы в местных «веселых домах»  
(а ведь было и такое, а не наоборот, как теперь!). И совсем не то, 
что в песенке-сказке фольклорного обличья у соседа-афганца: 
«Ман ва он сафид» («Я и та белая»). Ее манеры, жесты, поведение, 
ее наряды, ее мысли и благородство, жертвенность, покровитель-
ство наукам и искусствам – что, несомненно, тоже имело место. 
Но было и другое, о чем как-то стало не принято говорить. Однако 
поговаривают уже, что, мол, и М.Е. Салтыков-то-Щедрин был со-
всем не прав, и вообще его образ «господ ташкентцев» не имеет 
отношения к Ташкенту – так, дескать, просто нашел подходящую 



 145

ко времени метафору. Торопятся сильно. Тот же А. Эйхгорн, ак-
тивный участник великосветской жизни почти сразу же после за-
воевания Ташкента откровенно сообщает многое такое о нравах в 
обществе, что начинаешь понимать сатирический пафос Салтыко-
ва-Щедрина.  

Бизнес бизнесом, а чувства людские – это совсем другое. 
Это не только романтическое средство защиты от официального 
чванства и пошлости, карьеристских устремлений и интриг. Слу-
чалось немало тайных встреч по обоюдному искреннему влечению 
между «киргизками», сартянками и «белыми мужчинами». Стра-
сти кипели. И даже приобретали порой трагический оттенок. Ма-
териалов и сюжетов, если поискать, вполне наберется на многие 
увлекательные романы и полнометражные фильмы. Старый рус-
ский полковник поведал Д.Н. Логофету, как неудержимо владело 
ими, молодыми тогда солдатами, желание встреч с местными 
женщинами и как, прельстившись близостью с загадочной девуш-
кой-сартянкой, он вдруг с ужасом обнаружил, что она больна про-
казой, и всю жизнь потом прожил в страхе, не женился, чтобы не 
проявилась болезнь в его потомстве. 

Народы сами творят свою историю – народную, находя 
«точки соприкосновения». Они – то сходятся и забывают старые 
обиды, то расходятся и припоминают друг другу всякое плохое, а 
потом опять сближаются... И в этом кружении всегда сохраняется 
влечение к противоположному полу другого этноса-народа, оно 
никогда не исчезает до конца. Даже в эпохи противостояния и 
крушения государств и империй. Хотят ли того или не хотят  
«вожди народов» и их «высокообразованные» идеологи, носители 
«сокровенного знания» или разного уровня религиозные иерархи. 
Народная история – все еще не предмет историографии. Хотя и 
есть блестящие исключения. Интеллектуалы помалкивают. Похо-
же, что нет внятных методик. Не так-то просто «выстроить исто-
рию» – соотнести событийный неуправляемый и многомерный 
поток жизни с обстоятельствами краткосрочного бытия «венце-
носных особ», «сильных мира сего». «Он начертал так», «этот по-
велел эдак»... А народ продолжает вытворять свое, будь то в бла-
гоприятных или неблагоприятных условиях, при «попустительстве 
властей» или при их «пристальном внимании».  

Большевики решительно разрушили все иерархические пе-
регородки, вековые препятствия и предрассудки – этнонациональ-
ные, сословные, конфессиональные, родовые, клановые и иные –  
и сомкнули народы в их желании перемешаться. На несколько де-



 146 

сятилетий смешанные браки волной накатили на территорию 
Средней Азии и Казахстана. Говорят, что особенно поощрялись 
они среди начинающих карьеру партийных работников и общест-
венных деятелей разных уровней (от районного до самого высоко-
го) из числа местных национальностей. И действительно, в исто-
рии нашего региона было немало различного рода и уровня 
деятелей, женатых на русских женщинах или имевших верных по-
мощниц из их числа. Смешение дальних кровей и рас (а здесь кро-
ме русских участвовали другие славянские народы, европейские 
евреи, татары, иные народы и этносы) привело (вместе с другими 
причинами) к взрыву интеллектуального и энергетического со-
стояния среднеазиатского общества. В этом нашло себя одно из 
проявлений евразийского комплекса – славяно-тюркский и шире: 
славяно-тюрко-иранский, или христианско-мусульманско-иудей-
ский, мир (парадоксально объединенный на атеистической плат-
форме) пришел в движение, раскрепостился, образуя сложный 
синтез. 

«Большевистское евразийство», хотя и на короткий срок, но 
дало свои удивительные плоды, позволившие осуществить гигант-
ский гуманитарный, технический и модернизационный прорыв.  
И прежде всего в самом сознании. В результате этого смешения 
народов выросли тысячи высокообразованных и прогрессивно 
мыслящих деятелей культуры, науки, техники, свободных от сред-
невекового ханжества и невежества. С советским образом жизни 
связано усиление толерантности и интернационалистских черт. 
Советы, будучи атеистической идеологией, подвергшейся в  
последние десятилетия обвинениям в безнравственности и безду-
ховности, не позволяли переступать порог нравственности. Пуб-
личные дома были сразу же ликвидированы, пропаганда секса, 
порнографии и т.п. категорически запрещена и уголовно наказуе-
ма. Интересно провести параллели с некоторыми странами му-
сульманского Востока того же периода, где все это открыто и 
весьма широко практиковалось как часть прибыльного бизнеса. 

В этом контексте разве не удивительно узнавать теперь 
«задним числом» об отдельных замечательных примерах приспо-
собления нашей местной элиты к советскому режиму, даже в са-
мые суровые годы идеологического диктата. С гордостью сооб-
щают некоторые из них (дожившие до новых времен) или их 
внуки и правнуки в разных воспоминаниях, как им удалось пере-
хитрить режим, пойдя на вынужденный (но временный!) компро-
мисс и сотрудничество с ним. Как они, не веря в идею, а тайно  



 147

соблюдая все обычаи и традиции, достигали многого и на офици-
альной карьерной стезе. И в этом тоже одно из проявлений удиви-
тельной «двойственности сознания», способного обеспечить вы-
живание в любых самых трудных и невероятных жизненных 
испытаниях. 

Особую роль в формировании евразийского комплекса в 
Центральной Азии сыграли женщины-татарки и в целом этот та-
лантливый и деятельный народ-просветитель. Русский обыватель, 
чего греха таить, в массе своей боится ислама. И никто серьезно не 
работал в этом направлении, чтобы просветить его и объяснить, 
что ислам – религия миролюбивая и терпимая к любой нации и 
человеку. А мусульмане, в свою очередь, побаиваются правосла-
вия и русских как носителей этой веры. Удивительное исключение – 
татары, которые как бы идут (уже, пожалуй, два столетия) между 
двух конфессий и «берут» с обеих сторон. В этом их особая жиз-
ненная гибкость и устойчивость, а также и своя особая культурная 
миссия в Центральной Азии. Феномен этого, можно сказать,  
центральноазиатского народа (а проникали они сюда и оседали 
уже в Средневековье) заслуживает глубокого осмысления. Не по-
боюсь даже сказать об их серьезном вкладе в культурный этноге-
нез ряда центральноазиатских народов последних двух столетий. 
Их исламская доктрина и вероисповедание отличаются здраво-
мыслием, естественным и органичным синтезом собственно азиат-
ских и европейских ценностей, способностью уравновешивать и 
предотвращать всяческие мистические крайности и «ортодоксаль-
ные» шараханья. 

Понять русского человека в регионе Центральной Азии – это 
большая тема, ждущая в будущем отдельных глубоких исследова-
ний и художественных обобщений. Мы же коснемся очень корот-
ко только одного аспекта – соотношения «русской ментальности» 
с традицией «двойственного сознания». 

В этом контексте легче и проще можно понять русских, на-
пример, в Узбекистане, «от обратного». Приведем лишь пару не-
больших примеров для пояснения. Если узбеки имеют, так сказать, 
тройную защиту – семья, родственные (клановые) структуры и 
махалля, то у русских она, как правило, сводится только к одному – 
семье. Стоит, однако, отметить такой позитивный факт, как усиле-
ние в период независимости тенденции интеграции русских (рус-
скоязычных) и в структуру махалля. В то же время семьи – нена-
дежные, легко возникают и также легко распадаются в нынешних 
условиях рыночных отношений и чувств. (Конечно, не только у 



 148 

русских, и это знак времени.) Никакого вам предварительного от-
бора по ценностям и правилам традиционной семьи. Никакой 
предварительной «разведки», как это обычно бывает у узбеков: 
может, в семье имеются (или имелись) алкоголики, наркоманы, 
тунеядцы, осужденные – тогда ищите невесту в другом месте.  
А тут – увидели, полюбили и соединились, по типу «Орфей полю-
бил Эвридику» или «с милым рай в шалаше». Крепкие семьи если 
и есть, то это такие, в основе которых современный совместный 
бизнес или производство по типу «крестьянских хозяйств». 

Слабое звено у русских в Центральной Азии – торговля, а 
ведь она составляет главное звено в «восточной народной эконо-
мике». В целом и общем не умеет русский человек торговать и 
торговаться. Легко уступает, махнув рукой. От обратного если 
смотреть – то мало чему в этом смысле он научился у узбеков и 
таджиков. Там торговля – это радость сердца, отдохновение души, 
праздник на всю жизнь. Это пространство для молодецкой удали и 
удачи. Спросишь иной раз на базаре: а почему сегодня дороже? 
Отвечает: это не я, это Куйлюк-ата установил. В том смысле, что я, 
мол, этот продукт купил сегодня рано утром на Куйлюк-базаре по 
такой-то цене, вот потому и моя цена соответственно поднялась на 
нашем базаре. Русских, занимающихся таким бизнесом, никогда 
не встречал в Узбекистане ни в советское время, ни в период неза-
висимости. А ведь это-то и есть капитализм, или лучше сказать – 
народный капитализм. Или народная рыночная экономика, как те-
перь предпочитают говорить. И сколько ее самых различных форм 
существует у нас – не пересчитать! 

Очевидное отсутствие у русских «двойственного сознания» 
было нередко причиной недопонимания местной специфики «эко-
номических отношений», возникавших противоречий и противо-
стояний в прошлом. Неоднократно доводилось слышать типичное 
для русского (а если шире – советского) сознания неприятие 
«коммерческих операций» местного населения и их торговой дея-
тельности. В условиях государственной социалистической эконо-
мики все это воспринималось (и справедливо!) как спекуляция и 
спекулятивная нажива. 

В то же время отсутствие «двойственного сознания» – также 
и причина притягательности образа русского человека для мест-
ных жителей, например, в Узбекистане. Русский человек – это «не 
белый человек». В общем и целом он лишен «комплекса белого 
человека». В Центральной Азии у него не было и нет снобизма и 
высокомерия. Свойственная русским простота, открытость и  



 149

особенно прямота, порой прямолинейность, которые отсутствуют 
в структуре «двойственного сознания», да и вообще в «восточной 
психологии», заполняли собой ту лакуну в культурном поле  
среднеазиатских народов, в которой время от времени ощущалась 
острая потребность. На этом базировалось и отсюда возникало 
уважительное отношение к русским как к носителям идей спра-
ведливости, честного и открытого образа жизни. Много раз  
доводилось слышать и в Узбекистане, и в Таджикистане от разных 
людей старшего и среднего поколения о той прямоте русских, ко-
торая теперь стала дефицитом в отношениях между людьми. 

И сейчас нередко приходится слышать сожаления по поводу 
отсутствия и недостатка русских людей среди руководителей  
в структурах новых независимых государств, так как именно они, 
по мнению населения, способны говорить, пусть даже и в грубой 
форме, правду в глаза. Очевидно, что дефицит этих качеств  
с учетом продолжающегося (теперь уже замедленного) отъезда 
русских и русскоязычных и концентрации моноэтничности будет 
ощущаться еще острее. По-видимому, эти две составляющие – 
«двойственность сознания» и прямолинейность и открытость – и 
являют собой две наиболее важные культурные парадигмы, на  
которых может строиться будущее общего евразийского простран-
ства. Они являются надежным психологическим обеспечением и 
для успешного продвижения в мировое экономическое простран-
ство, и для самосохранения этого самостоятельного, самобытного 
явления. Они дополняют и поддерживают друг друга и создают 
ощущение близости и родственности народов, населяющих эту 
геополитическую территорию. Не этим ли чувством задолго до нас 
вдохновлялся поэт В. Хлебников, попытавшийся в «максималист-
ской форме» скрепить это уникальное единение: 

  Ах, мусульмане те же русские 
  И русским может быть ислам. 
  Милы глаза немного узкие, 
  Как чуть открытый ставень рам. 

«Дружба народов», М., 2012 г., № 9, с. 170–180. 
 
 
 
 
 
 



 150 

В. Наумкин,  
член-корреспондент РАН, директор Института  
востоковедения РАН 
ДИАЛОГ МЕЖДУ КУЛЬТУРАМИ  
КАК СРЕДСТВО ПРЕОДОЛЕНИЯ СТРАХА 
 
Диалог – не только инструмент выстраивания мирного со-

существования и взаимодействия культур, но и средство преодо-
ления мифов и негативных эмоций, порой порождающих  
конфликтные отношения между ними. Страх занимает ведущее 
место среди эмоций, вызывающих недоверие, враждебность,  
конфликтность и ненависть. Прав и живущий в Иерусалиме шеф 
бюро журнала «Time» Мэтт Рис, который в своей работе «Геопо-
литика эмоций» фокусирует внимание на трех из большого числа 
эмоций, которые определяют поведение человека, – на страхе, на-
дежде и унижении, поскольку они «теснейшим образом связаны с 
доверием». А оно, в свою очередь, «решающим образом влияет на 
то, как нации и люди отвечают на встречающие их вызовы и как 
относятся друг к другу». Страх в равной степени одинаково влияет 
на поведение как государств, так и этнических групп. Страх перед 
уничтожением в недавнем прошлом побуждал каждую из двух 
сверхдержав – СССР и США – добиваться такой степени воору-
женности ядерными зарядами и их носителями, чтобы противная 
сторона не могла безнаказанно нанести ей уничтожающего удара. 
Родилась доктрина взаимно гарантированного уничтожения. Как 
ни парадоксально, это было основанием для диалога. Хотя, конеч-
но, не всякие переговоры есть диалог, но здесь это были не просто 
переговоры, а именно диалог двух противостоящих друг другу 
ценностных систем, немыслимый без преодоления экзистенциаль-
ного страха. 

Ядерное оружие, по сути, выполняет функцию инструмента 
преодоления страха. Для Израиля, к примеру, не признаваемое им 
обладание этим оружием порождено не только рациональными 
мотивами (способность сдержать потенциального противника, 
превосходящего его по человеческому потенциалу и обычным 
вооружениям), оно глубоко иррационально, как и сам психологи-
ческий комплекс выживания, вполне понятный с учетом историче-
ского прошлого еврейского народа. Однако страх часто генерирует 
ненависть, мешающую необходимому налаживанию отношений с 
соседями и конструктивному диалогу. Идеологизация, наклады-
ваемая на страх, усугубляет все те негативные элементы в мен-



 151

тальности и поведении группы, которые мешают не только взаи-
мопониманию с другими, но и со своим народом. 

Вышеупомянутый Мэтт Рис, исследовав менталитет вы-
живших жертв Холокоста в Израиле, пишет о резком дефиците 
внимания к ним со стороны израильских властей еще в недавнем 
прошлом, объясняя это как меркантильными, так и идеологиче-
скими причинами. Говоря о периоде «раннего сионизма», он при-
водит высказывание Д. Бен-Гуриона, сделанное им через месяц 
после «Хрустальной ночи»: «Если бы я знал, что можно спасти 
всех еврейских детей Германии путем переселения их в Англию и 
только половину из них путем переселения в Эрец-Исраэль  
(«Землю Израиля»), я бы избрал последнее» (!). На фоне извечного 
страха попрание Израилем элементарных прав палестинцев окку-
пированных территорий выглядит как вызванная эмоциями месть 
за пережитое в прошлом унижение. Иррациональный страх лежит 
и в основе израильской концепции «экзистенциальной угрозы», с 
помощью которой сегодня оправдывается возможность нанесения 
превентивного удара по Ирану. Правда, наиболее реалистические 
политики не разделяют призывов к войне, иногда напоминающих 
истерию. Страх в конечном счете побудил северокорейский ре-
жим, вряд ли планирующий начать ядерную войну против Юга, но 
рассчитывающий обеспечить свое выживание, создать атомную 
бомбу. Как считает французский ученый Д. Моиси, «страх – это 
эмоциональный ответ на реальное или преувеличенное предполо-
жение о нависающей угрозе. Страх ведет к защитному рефлексу, 
который отражает идентичность и хрупкость человека, культуры 
или цивилизации на данный момент... Страх – сила для выживания 
в природно опасном мире». Он руководит отношением большин-
ства западных обществ к Китаю. В связи с его бурным развитием  
и ростом аналитиков волнует вопрос: что будет, если «коллекти-
вистские общества» (не стоит забывать и о быстро развивающемся 
Вьетнаме) будут столь экономически успешными, что превзойдут 
Запад? Но дело не только в этом. Американский журналист 
Д. Брукс писал из Китая: «Подъем Китая – не только экономиче-
ское явление. Это и явление культурное. Идеал гармоничного кол-
лективистского [общества] может обернуться столь же притяга-
тельным, как американская мечта». И здесь диалог является 
единственным средством преодоления страха через формирование 
доверия между государствами, нациями и этническими группами. 

Теперь немного теории. Напомню о так называемой теории 
символического выбора. Не случайно в ее рамках центральным 



 152 

для понимания этничности является комплекс «миф-символ». По 
Эделману, миф – это «разделяемое большой группой людей убеж-
дение, которое придает событиям и действиям определенное зна-
чение» (в рамках такого понимания, состоялось ли на самом деле 
то событие, называемое мифом, или было вымышлено, не имеет 
значения). Символ понимается как «эмоционально заряженная 
ссылка на миф». Один из авторов, работающих в жанре этой тео-
рии, Стюарт Кауфман, пишет, что комплекс «миф-символ» пред-
ставляет собой «сеть мифов и связанных с ним символов». Иначе 
говоря, люди совершают политический выбор не столько по рас-
чету, сколько руководствуясь эмоциями и отвечая на предлагае-
мые им символы. По Д. Горовицу, непосредственным побуждени-
ем к этническому насилию являются эмоции, как, например, страх 
перед угрозой исчезновения группы. К. Янг фокусирует внимание 
на важной роли стереотипов (мифов) и символов в «поддержании 
идентичности и продвижении групповой мобилизации». Таким 
образом, парадигма возникновения этнической конфликтности, 
которую предлагают Янг и Горовиц, выглядит следующим обра-
зом: страх перед уничтожением группы (или уничтожением ее 
идентичности) ведет к возникновению чувства враждебности, а 
затем и к групповому насилию. По Янгу, атмосфера враждебности 
и угроз повышает групповую солидарность, побуждает людей рас-
сматривать события в этнических терминах. 

Все сказанное хорошо иллюстрируется проблемой мусуль-
манской диаспоры в Европе. Если для США и Канады иммиграция 
давно стала частью их жизни, то государства Западной Европы, 
начав испытывать нужду в рабочих для бурно развивающейся эко-
номики, стали поощрять массовую иммиграцию лишь с середины 
1950-х годов. Значительная часть миграционных потоков, текущих 
на Запад и Север, в первую очередь в Европу, приходится на госу-
дарства исламского мира, откуда на континент попали люди, ис-
поведующие другую религию, отличающиеся более сильной рели-
гиозностью и иные в культурном отношении. Это предопределило 
появление серьезных проблем, связанных со страхом, причем 
именно религиозный фактор, как считают многие европейцы, сыг-
рал в этом ведущую роль. Страх прослеживается в суждении из-
вестного американского журналиста и автора фундаментальной 
работы о мусульманских иммигрантах на Западе К. Колдуэлла: 
«Европейская терпимость к другим культурам была искренней, 
особенно среди элит, но даже они не предвидели, что подобная 
терпимость будет означать появление, укоренение и устойчивое 



 153

распространение иностранной религии на европейской земле».  
Таким образом, заключает автор, Европа сама посеяла семена уг-
розы – межрелигиозного разлада, как внутреннего, так и междуна-
родного (!). Действительно, европейские державы имели длитель-
ную историю противоборства с исламским миром, обостренного 
колониализмом. Дух отношения к исламу как к потенциальной 
угрозе выразил в конце XIX в. известный французский писатель 
Э. Ренан: «Ислам был либерален, когда был слабым, и агрессивен, 
когда был сильным». Именно этот исторический фон сделал столь 
легким распространение в Европе антиисламских настроений,  
когда для этого уже в наше время появились и другие причины. 

В настоящее время численность мусульманской общины в 
Европе составляет более 20 млн. человек. Прирост населения сре-
ди мусульман значительно выше, чем среди немусульман, и, по 
разным прогнозам, уже в третьей четверти XXI в. в Европе будут 
преобладать мусульмане. Никто не знает, какую эволюцию пре-
терпят отношения между Западом и исламским миром. В стремле-
нии ограничить иммиграцию и прирост некоренного населения 
некоторые европейские государства прибегают к крайне жестким 
мерам. Дания приняла беспрецедентный для Европы закон, запре-
щающий ее гражданам привозить в страну супругов в возрасте мо-
ложе 24 лет, если те не являются гражданами государств Европей-
ского союза. В течение многих лет примерно 25 тыс. турецких 
граждан, 2/3 из которых – женщины, подают заявления в консуль-
ства Германии о получении визы в связи с заключением брака с 
гражданином этой страны. Иначе говоря, с середины 1980-х годов 
в страну въехало около полумиллиона «импортных» супругов, а 
турецкое меньшинство в Германии прирастает и за счет таких  
браков, и за счет рожденных в них детей. В Великобритании  
60% пакистанцев и бангладешцев заключают браки с «импортны-
ми» супругами, что было главным фактором 50%-ного роста  
пакистанской общины в Манчестере, Бирмингеме и Брэдфорде  
в 1990-е годы.  

Проблема не в том, что подобные браки бесконтрольно уве-
личивают число иммигрантов, а в том, что они, во-первых, явля-
ются тревожным сигналом коллективного выбора иммигрантов 
против ассимиляции / интеграции и, во-вторых, увеличивают про-
цент граждан, совсем не интегрированных в общество. По данным 
Немецкого института молодежи, 53% живущих в Германии турча-
нок в возрасте от 16 до 29 лет не готовы выйти замуж за немцев.  
В то же время подавляющая часть немцев не хочет «иметь турец-



 154 

кого родственника». В Дании 90% жителей турецкого и пакистан-
ского происхождения в первом, втором и третьем поколениях им-
мигрантов находят супругов в странах своего происхождения. Это, 
как представляется, следует объяснить, прежде всего, их низким 
статусом в обществе и дискриминацией, которой они подвергают-
ся. Гибридизационному культурному и биологическому смешению 
препятствуют мифы и стереотипы, разделяющие мусульман и ко-
ренных жителей стран Запада. Они особенно ярко проявляются в 
интерпретации отношения к женщине.  

Мусульмане полагают, что в западном, особенно европей-
ском обществе царят распущенность и вседозволенность. Они 
крайне негативно смотрят на добрачные сексуальные контакты, не 
говоря уже о супружеской измене. Мусульмане убеждены в пре-
восходстве своих моральных устоев, полагая, что для них харак-
терны уважение к женщине и равноправие, они подчеркивают, что 
ислам защищает женщину. За сексуальную распущенность и заб-
вение семейных ценностей европейскую цивилизацию критикует и 
РПЦ. Некоторые представители мусульманской диаспоры в Евро-
пе считают, что своей крайне откровенной одеждой женщины са-
ми провоцируют мужчин на сексуальную агрессию. 

Европейцы со своей стороны убеждены в превосходстве 
своей концепции отношений между полами. В Великобритании, 
которая имеет многолетнюю историю в целом бесконфликтного 
сосуществования различных общин и культур, 60% опрошенных 
коренных британцев считают, что мусульмане «неуважительно» 
относятся к женщине. Мусульман обвиняют в избиении жен, кото-
рое дозволяется шариатом. Однако в кругах самих мусульман нет 
согласия по этому вопросу. Модернистски настроенные религиоз-
ные и общественные деятели выступают за сочетание привержен-
ности нетленным исламским ценностям с отказом от архаичных 
законодательных установок. Американский профессор религии 
иранского происхождения А. Сачедина считает, что мусульмане 
«должны понимать шариат как систему ценностей, а не как систе-
му законов». Российский профессор арабского происхождения 
Т. Ибрагим, говоря об интерпретации средневековыми мусульман-
скими богословами 34-го аята 4-й суры Корана как дозволяющего 
мусульманам побивать непослушных жен, толкует глагол «дара-
ба» в смысле их покидания, а не избиения. Особый случай для  
отношений между мусульманской диаспорой и коренным боль-
шинством в Европе представляют собой полигамные браки.  
Большинство стран Евросоюза не признает распространения права 



 155

на воссоединение за членами полигамных семей. Одновременно 
существует и другая точка зрения на мусульманскую полигамию, 
которую следует уважать как часть культуры мусульманского со-
общества (хотя в ряде стран самого исламского мира многоженст-
во законодательно запрещено). В Великобритании в феврале 
2008 г. Департамент труда и пенсий признал права «дополнитель-
ных супругов» и даже предоставил им некоторые бонусы.  
В реальности полигамные браки существуют даже в такой жестко 
секулярной стране, как Франция.  

В последнее время европейские страны для регулирования 
иммиграции используют технологию выборочной иммиграции 
(immigration choisie), к примеру, широко открывая двери лишь для 
врачей и программистов, в которых они остро нуждаются. В неко-
торых европейских городах иммигранты составляют весьма значи-
тельную часть этого персонала. Согласно исследованию Фонда 
короля Бодуэна по марокканской общине Бельгии, каждый второй 
выходец из Марокко живет в Европе ниже черты бедности, причем 
более 1/3 предпочитают идентифицировать себя как мусульмане, а 
не как марокканцы или бельгийцы; менее 30% работают за зарпла-
ту, 20% – безработные. Как пишет российский журналист, «им 
часто отказывают в приеме на работу из-за арабского имени или 
просто по фейсконтролю. С такими данными не во всяком районе 
Брюсселя можно снять жилье. Молодежь третьего и четвертого 
поколений говорит об «узаконенном расизме». Но предпочитает 
демократию, ценит бельгийскую социальную систему и уважение 
прав человека по сравнению с исторической родиной, куда не хо-
чет возвращаться. Али Аллави, иракский экс-министр, исследова-
тель из Принстонского университета, пишет о том, что в 2005 г. 
среди турецких и марокканских иммигрантов в Бельгии (почти все 
они мусульмане) безработных было почти 40% (!), среди коренных 
жителей – 7%. Зато в европейских тюрьмах мусульман непропор-
ционально много: в Великобритании – 11% (в то время как му-
сульмане составляют всего 3% населения), во Франции – шоки-
рующая цифра! – от 60 до 70% (всего мусульман около 10% 
населения), в Голландии эти цифры соответственно 20 и 5%. 

Проблема конфликтности в отношениях между мусульман-
ской диаспорой и принимающими ее европейскими государствами 
вряд ли будет преодолена и в условиях потепления, вызванного 
поддержкой Запада протестных движений в ходе «арабской вес-
ны». Конструктивный диалог затруднен теми страхами и недове-
рием, которые испытывают общины друг к другу. Впрочем, имен-



 156 

но в результате «арабской весны» проблема доверия и диалога 
остро встала и внутри арабского мира, в части которого пришли к 
власти исламистские партии в лице умеренных «Братьев-
мусульман» и радикально религиозных салафитов (этим термином 
принято обозначать широкий спектр течений в исламе, апелли-
рующих к идее возвращения к ценностям ас-салаф ас-салих – 
«праведных предков»). Здесь развернулись острые дебаты как  
между исламистами и сторонниками светского правления, так и 
между различными исламистскими течениями.  

Напряженная идейная борьба идет сегодня не только, к при-
меру, между шиизмом и суннизмом, суфизмом и ваххабизмом, но 
и между конфликтующими между собой течениями внутри совре-
менного саудовского государства. Современный политизирован-
ный ваххабизм (или неоваххабизм) также именуют «сахвизмом». 
Этот термин происходит от выражения «ас-сахва ал-исламиййа» 
(«исламское пробуждение»), получившего распространение в 
1970-е годы в противовес, с одной стороны, традиционному офи-
циальному ваххабитскому религиозному истеблишменту Саудов-
ской Аравии, а с другой – более воинственному, джихадистскому 
течению в салафизме, которое также именуют неосалафизмом. 
Пример такого течения – идеи и деятельность Джухаймана  
ал-'Утайби и его последователей, которые в 1979 г. захватили свя-
щенную мечеть в Мекке. Однако есть и такие салафиты, которые 
решительно отвергают саму идею джихада как насильственного 
действия, основанную на концепции такфира (предания анафеме 
тех мусульман, которые «неправильно» исповедуют ислам и за это 
подлежат истреблению). Для того чтобы привести пример подоб-
ного дискурса, можно процитировать одного из критиков джиха-
дизма, саудовского автора Халида ал-Духайла. Он утверждает, 
что, во-первых, идея джихада в ваххабизме может быть реализова-
на лишь в границах территории централизованного государства, 
которое его основатели построили на Аравийском полуострове, 
во-вторых, с учетом приверженности ханбалитскому мазхабу вах-
хабиты не могут принять джихад без одобрения валийй ал-амр 
(главы религиозной общины), оформленного в виде официального 
заявления. 

Ваххабизм даже в его неполитизированной форме критику-
ют не только за пределами Аравии, но и внутри ее. В письме в за-
падную газету бывший последователь радикальных ваххабитов 
Мансур ал-Нукайдан писал: «Начиная с возраста 16 лет, я был 
ваххабитским экстремистом. Со своими единомышленниками мы 



 157

поджигали лавки, в которых торговали кассетами с западными  
кинофильмами, и даже спалили благотворительное общество для 
оказания помощи вдовам в нашей деревне, поскольку были убеж-
дены, что оно имеет целью освобождение женщин». Жестокость 
таких действий очевидна, но стоящая за ними позиция сфокусиро-
вана скорее на культуре, поведенческих нормах, нежели на поли-
тике. Серьезные противоречия между даже сугубо «бытовым», 
неполитизированным фундаментализмом (будь то саудовский вах-
хабизм или движение «Талибан») и принятыми в подавляющем 
большинстве обществ современного мира (в том числе и мусуль-
манских обществ) нормами и ценностями довольно велики. Кри-
тики ваххабизма обычно исходят из постулата о непримиримости 
этого направления в исламе. В связи с этим заметим, что терпи-
мость ислама в целом отмечают не только авторы, принадлежащие 
к числу последователей этой религии, но и те, кого трудно запо-
дозрить в предвзятости. Так, Лев Поляков, французский писатель, 
известный фундаментальными трудами о преследовании евреев в 
различные исторические эпохи, пишет: «...ислам – это, прежде 
всего, религия терпимости. Нет ничего более фальшивого, чем 
рассматривать ее в соответствии с весьма распространенным под-
ходом как уничтожающую любое сопротивление огнем и мечом». 
Сравнивая мусульманскую и христианскую цивилизации, этот ав-
тор идет еще дальше: «...кроткие предписания Иисуса привели к 
рождению воинственной цивилизации, наиболее непримиримой из 
всех известных в истории человечества, в то время как воинствен-
ное учение Мухаммада породило гораздо более открытое и терпи-
мое общество». Добавим, что в обоих случаях (что было бы спра-
ведливо и для других мировых религий) речь идет не о самих 
религиозных доктринах, а о социализации религии, поведении лю-
дей, совершающих жестокость якобы во имя торжества религии.  
В этом плане радикал-джихадисты в чем-то (если не считать  
глобальные амбиции) весьма схожи со средневековыми инквизи-
торами. Их идеи и действия находятся в остром противоречии  
с мировоззрением абсолютного большинства мусульман мира и с 
классическим наследием ислама, в том числе, как показывает  
американская исследовательница Делонг-Ба, с идеями ибн Абд-
аль-Ваххаба. Все большее число современных мусульманских 
мыслителей призывает к модернизации религиозных догм. 

Конструктивные попытки модернизации изнутри поддержи-
ваются одной частью мусульманской уммы, вызывают насторо-
женное отношение у другой и полное неприятие у третьей.  



 158 

Проклятия немалого числа консерваторов посыпались на голову 
одного из лидеров мусульманской общины Европы, внука основа-
теля  движения «Братьев-мусульман», университетского профес-
сора Т. Рамадана, когда в ходе дебатов с Н. Саркози, в то время 
министром внутренних дел Франции, он предложил ввести в со-
временном исламе мораторий на применение худуд – жестоких 
телесных наказаний, которым шариат предписывает подвергать 
мусульманина за определенные, осуждаемые Богом преступления. 
Иначе говоря, эти наказания следует не отменить, а отказаться от 
их применения. Т. Ибрагим, подобно Рамадану, исходящий из по-
нимания несовместимости худуд с универсальными человечески-
ми ценностями в их современном значении (и, подобно ему, под-
вергающийся за это нападкам со стороны консервативной части 
мусульманского религиозного истеблишмента), также не покуша-
ется собственно на шариат, но стремится доказать, что в источни-
ках мусульманского вероучения вообще нет прямого указания на 
необходимость применения этих шокирующе жестоких наказаний. 
Оба ученых, равно как и многие их последователи,  полагают,  что 
подобная  адаптационная модернизация укрепляет позиции исла-
ма, делая его ценности приемлемыми для высокомодернизирован-
ного мусульманина, живущего в западном (да и российском) об-
ществе. Как считает французский исламовед О. Руа, именно такой 
призыв Рамадана в большей степени соответствует принципам 
принятого во Франции лаицизма, чем если бы он выступал вообще 
за отмену этих религиозных предписаний. Ведь общество и госу-
дарство ведают земными, а не небесными делами, поэтому и при-
говаривать за такие преступления к телесным наказаниям и тем 
более приводить приговор в исполнение не следует. «Ад может 
подождать».  

Еще один реформатор, шейх Мухаммад аль-Газали, в своем 
труде жестко критиковал то, что он называет «аль-фикх аль-
бадави» – бедуинской юриспруденцией. Он считает, что набор 
жестоких суждений и фетв, дискриминирующих женщин, нему-
сульман и часть мусульман именем ислама и ас-салаф ас-салих, на 
самом деле является искажением ислама. Но и подверженность 
модернизации, которую переживает мусульманский мир, ставший 
одной из важнейших и влиятельных частей мирового сообщества, 
не означает принятия им всех ценностей и норм, выработанных 
другими цивилизациями, даже если они санкционированы между-
народным правом.  



 159

Влияние исламских норм заставило мусульманские государ-
ства критически подойти к некоторым элементам такого докумен-
та, как Декларация прав человека, ст. 18 которой гласит: «Каждый 
человек имеет право на свободу мысли, совести и религии; это 
право включает свободу менять свою религию (выделено мною. – 
В. Н.) или убеждения и свободу, исповедовать свою религию или 
убеждения как единолично, так и сообща с другими, публичным 
или частным порядком в учении, богослужении и выполнении ре-
лигиозных и ритуальных обрядов». Кстати, среди тех, кто работал 
над текстом этой декларации в ООН, был известный ливанский 
политический деятель того времени (христианин по вероисповеда-
нию) Ш. Малик. В 1981 г. Исламский совет Европы принял свою 
Всеобщую исламскую декларацию прав человека, разработанную 
группой видных мусульманских интеллектуалов, в том числе 
бывшим президентом Алжира А. бен Беллой. Документ был пред-
ставлен в ЮНЕСКО, но тогда не получил никакого резонанса.  
Однако позднее, в августе 1990 г., на саммите Организации Ис-
ламская конференция была принята получившая широкую извест-
ность Каирская декларация, в которой было сформулировано  
исламское ви дение прав человека. Естественно, в ней нет непри-
емлемого для мусульман права менять религию, а говорится:  
«Запрещается применять любую форму принуждения человека 
или воспользоваться его бедностью или невежеством для того, 
чтобы обратить его в другую религию или в неверие» (гл. 10).  

Все это означает, что диалог как единственное средство  
гармоничного, мирного сосуществования и взаимообогащения 
культур в условиях глобализации невозможен без достижения до-
верия, а для этого необходимо преодоление негативных эмоций,  
в первую очередь страха, толкающего людей на безрассудные  
действия. 

«Диалог культур в условиях глобализации.  
Международные Лихачёвские научные чтения», 

СПб., 2012 г., с. 156–160. 
 
 
 
 
 
 
 
 



 160 

Ариф Алиев,  
доктор исторических наук (ИНИОН РАН) 
КУРАЙШИТЫ: ИСТОРИКО-ГЕНЕАЛОГИЧЕСКИЙ  
СПРАВОЧНИК  
(Предисловие)* 
 
Повышенный интерес, проявляемый в настоящее время к 

исламу, вызвал широкий поток публикаций, посвященных истории 
зарождения, развитию и современному состоянию этой самой мо-
лодой из мировых религий. Не стала исключением и Россия, где в 
последние годы появились многочисленные труды, охватывающие 
практически весь спектр проявлений ислама: его доктрину и дог-
матику, политическую культуру и социальную практику, этиче-
ские и правовые нормы, ритуалы и обряды, литературу и искусст-
во. Уже осуществлены десятки переводов текста Корана на 
русский язык, опубликованы оригинальные или переведенные с 
других языков комментарии и толкования (тафсиры) Священного 
Писания мусульман.  

В книжных магазинах появились сборники хадисов (расска-
зов о жизни и деятельности Пророка Мухаммада), жизнеописания 
Пророка (сийар) и посвященные ему научные биографические ис-
следования. Вышли в свет переводы трудов многих известных му-
сульманских историографов, философов, правоведов, признанных 
знатоков исламского вероучения (улемов). Все это обрушило на 
читателей, от профессиональных востоковедов и исламоведов до 
любителей истории и простых верующих, поток информации, ко-
торая столетиями накапливалась в недоступных ранее для россиян 
работах мусульманских авторов и зарубежных ориенталистов. 
Значительное место в них занимали имена и деяния тысяч людей, 
внесших свой посильный вклад в развитие исламской цивилиза-

                                                 
*А.А. Алиев. Курайшиты: Историко-генеалогический справочник. – М.: 

ИНИОН РАН, 2012. – 480 с. Справочник является первым в отечественном вос-
токоведении исследованием, посвященным изучению генеалогии родного для 
Пророка Мухаммада племени Курайш. Он содержит 57 родословных таблиц, 
представляющих все главные ответвления родового древа курайшитов с периода 
зарождения племени до этапа его постепенного распада после появления нового 
типа объединения арабов – мусульманской общины. Особое внимание уделено 
роду Пророка Мухаммада и его прямым потомкам – Алидам. Родословные ку-
райшитов более позднего времени рассмотрены на фоне становления и развития 
первых мусульманских государств: Омейядского халифата со столицей в Дамаске 
(661–750) и Аббасидского (Багдадского) халифата (750–1258).  



 161

ции. Древние арабы с трепетом относились к своим предкам, тща-
тельно изучали свои родословные (ансаб), сохраняли и передавали 
сведения о предшественниках последующим поколениям. Необхо-
димость в изучении генеалогий и родственных связей (нисаб) вид-
ных фигурантов ранней арабо-мусульманской истории с течением 
времени не угасла, и эту задачу в той или иной степени успешно в 
свое время выполнили дотошные средневековые мусульманские 
авторы. Они прекрасно осознавали, что без знания генеалогий 
арабских племен сложно разобраться не только в обстановке, спо-
собствовавшей появлению ислама, но и в подоплеке политических 
событий, современниками которых они являлись. 

Особое внимание при изучении родословных всегда было 
обращено на генеалогическое древо племени Курайш (Курейш), 
выходцами из которого были Пророк Мухаммад и его прямые по-
томки – Алиды (ал-'Алавийа, ал-'Алавийун), первые четыре хали-
фа, именуемые «праведными» (хулафа' рашидуи), а также прави-
тели первых мусульманских династий – Омейядов (Умаййа, бану 
Умаййа) и Аббасидов (ал-'Аббасийун, бану ал-'Аббас), основав-
ших государства (халифаты) на территориях, покоренных араба-
ми-мусульманами в результате завоевательных походов. Важный 
стимул эти генеалогические исследования получили при втором 
«праведном» халифе Умаре б. ал-Хаттабе (634–644). Для установ-
ления известного порядка в распределении значительных поступ-
лений в государственную казну (байт ал-мал) из стран, покорен-
ных в ходе арабских завоеваний, он учредил (639/40?) 
специальную систему жалований. Были составлены списки (ди-
ван), куда вносились отдельные лица и племена, за которыми было 
признано почетное право на получение этих материальных 
средств. Главными критериями при отборе стали: принадлежность 
к курайшитскому роду Хашим (выходцем из которого был Му-
хаммад), степень родства с Пророком, время принятия ислама, 
участие в битвах против язычников и в завоевательных походах. 
Таким образом, вопрос о родовой принадлежности и семейно-
родственных отношениях соплеменников Мухаммада и их потом-
ков на долгие годы оказался тесно связанным с их материальным 
благополучием и социальным статусом. 

Потребность в знании родословных объяснялась еще и тем, 
что в Арабском халифате и за его пределами неоднократно появ-
лялись личности, которые обосновывали свои претензии на знат-
ность, верховенство или власть указаниями на свое происхожде-
ние из почитаемых в мусульманском мире курайшитских родов. 



 162 

История знает примеры, когда, ссылаясь на родственные связи с 
потомками Пророка Мухаммада, на поверку весьма сомнительные, 
а порой просто подложные, люди объявляли себя халифами,  
духовными предводителями-имамами или «полномочными пред-
ставителями» Аллаха на земле. Были среди них и такие, которые 
развязывали опустошительные антиправительственные войны, со-
бирая под свои знамена и ведя на смерть ради «светлого будуще-
го» десятки тысяч введенных в заблуждение обездоленных  
людей. 

В отечественном востоковедении и исламоведении работы, 
посвященные вопросам родословия, практически не появлялись. 
Единственными путеводителями по мусульманской хронологии и 
генеалогии на русском языке, способными хоть как-то заполнить 
образовавшуюся лакуну, долгие годы служили два справочника. 
Это труд английского нумизмата и ориенталиста Стэнли Лэн-Пуля 
«Мусульманские династии» (1894), опубликованный в переводе на 
русский язык академиком В.В. Бартольдом в 1899 г. и переиздан-
ный в 2004 г., и работа профессора Манчестерского университета 
К.Э. Босворта «Мусульманские династии» (1967), изданная  
в Москве в переводе П.А. Грязневича (1971). В последние годы 
ситуация несколько изменилась к лучшему: напечатан двухтом-
ный труд К.В. Рыжова «Мусульманский Восток» (2004), изданный 
в серии «Все монархи мира», вышла в свет доведенная до XIV в. 
«Хронология мусульманских государств» азербайджанского ис-
следователя А.А. Али-заде (Москва, 2004). Авторы указанных ра-
бот включили в свои труды хронологии, перечни и краткие генеа-
логические таблицы большинства правивших мусульманских 
династий. При этом они не затронули родословного древа аравий-
ского племени Курайш. 

Генеалогические таблицы главных курайшитских родов ста-
ли доступными отечественному читателю благодаря фундамен-
тальному четырехтомному исследованию «История Халифата» 
видного российского арабиста О.Г. Большакова (т. I. 1989 г., с. 45), 
а также переводам монографии известного английского ориента-
листа У.М. Уотта «Мухаммад в Мекке» (2006) и историко-
географического справочника «Атлас биографии Пророка» (2008) 
современного арабского ученого Абу Халила Шауки. Однако эти 
специалисты ограничились отображением лишь главных ответв-
лений родового древа племени Курайш и совсем не затронули 
кровнородственные связи по женским линиям и брачно-семейные 
отношения курайшитов. Что касается средневековых мусульман-



 163

ских авторов, то их труды, посвященные родословным представи-
телей племени Курайш, как правило, представляют собой подроб-
ные, по различному принципу скомпонованные (по алфавиту, ро-
дам, времени принятия ислама и пр.) перечисления имен видных 
деятелей ранней мусульманской истории, среди которых приори-
тет отдается сподвижникам Пророка Мухаммада. В числе таких 
работ можно назвать известные биографические труды: «Гамхарат 
ан-насаб» Хишама ал-Калби (ок. 738–819 или 822); «Китаб ат-
табакат ал-кубра» Ибн Сайда (784–845); «Ансаб ал-ашраф» Ахма-
да ал-Балазурй (ок. 820–892/93); «Усд ал-габа фи марифат ас-
сахаба» Ибн ал-Асира (1160–1233); «Китаб вафайат ал-а'йан» Ибн 
Халликана (1211–1282); «Тахзиб aт-тахзиб» и «Китаб ал-исаба фи 
тамйиз ас-сахаба» Ибн Хаджара ал-'Аскалани (1372–1449). 

Происхождение и кровнородственные отношения многих 
курайшитов в трудах средневековых мусульманских авторов, а 
вслед за ними и более поздних исследователей, часто содержат 
противоречивые сведения. Причем речь при этом может идти не о 
второстепенных, а о главных фигурантах ранней истории ислама. 
К примеру, до сих пор так и остается под вопросом число дочерей 
Пророка Мухаммада, а также его сыновей, умерших в раннем дет-
стве. До конца точно не определено количество заключенных им 
браков, прерванных до консумации (прежде, чем супруги раздели-
ли ложе), и имена этих женщин. Нет полной ясности относительно 
первых двух браков и рожденных в них детях Хадиджи бт. Хувай-
лид, вышедшей потом замуж за Мухаммада (595). Существуют две 
версии относительно ее возраста на момент этого замужества (25 и 
40 лет). До сих пор не дан однозначный ответ и на вопрос, являет-
ся ли подлинной родословная династии халифов Фатимидов (909–
1171), причислявших себя непосредственно к потомкам Фатимы 
бт. Мухаммад, дочери Пророка. То же самое можно сказать об  
аббасидских халифах Египта (1261–1538), которых относят к по-
томкам либо багдадского халифа ар-Рашида (1135–1136), либо его 
брата Абу Бакра. 

Так возникла идея подготовки справочника, в котором в 
графическом виде должна быть представлена по возможности 
подробная и точная генеалогия всех курайшитских родов с указа-
нием на расхождения в имеющихся данных. Составленные в  
результате генеалогические таблицы было решено предварить 
кратко изложенным историческим материалом и сопроводить био-
графическими сведениями о самых заметных курайшитах времен 



 164 

доисламского «невежества» (джахшийа), периода зарождения ис-
лама и начальных этапов развития мусульманской цивилизации. 

Справочник открывает вводный раздел «История племени 
Курайш». Он содержит краткую историографию древних аравий-
ских государств. Здесь же освещается специфика развития племе-
ни Курайш и показан характер взаимоотношений между его  
кланами. История курайшитов прослежена со времени жизни  
их общего прародителя, предка Пророка Мухаммада в одиннадца-
том поколении Фихра б. Малика б. ан-Надра (IV в. н.э.) вплоть  
до утверждения Омейядского халифата со столицей в Дамаске 
(660-е годы). 

В основной раздел «Родословные курайшитов» помещены 
составленные автором 57 таблиц, содержащих графические ото-
бражения всех главных ответвлений генеалогического древа пле-
мени Курайш и состав его влиятельных семейных кланов времен 
джахилиий и первых веков ислама. Начальный период арабо-
мусульманской истории представлен родословными четырех «пра-
ведных» халифов: Абу Бакра (632–634), 'Умара б. ал-Хаттаба (634–
644), 'Усмана б. 'Аффана (644–656) и 'Али б. Аби Талиба (656–
661). Особое место отведено роду и прямым потомкам Пророка 
Мухаммада. 

Каждая из таблиц, расположенных, насколько это было воз-
можно сделать, в хронологическом порядке, предваряется, в зави-
симости от объема наличного фактографического материала,  
лаконичным комментарием и / или сжатым изложением основных 
событий данного исторического периода. В целом в таблицы по-
мещено свыше 2000 имен курайшитов и членов их семей. К ним 
прилагаются краткие биографические сведения о наиболее извест-
ных из представленных в них персонажах, оговариваются их род-
ственные связи. Справочник содержит более 1200 таких биогра-
фических описаний. 

В «Послесловии» внимание уделено положению потомков 
курайшитов в арабо-мусульманском мире периода Средневековья. 
Здесь же приводятся примеры современных правящих династий, 
ведущих свои родословные от потомков Пророка Мухаммада. 

Для удобства пользования справочник снабжен кратким сло-
варем. Тем же целям служит Указатель имен и эпонимов аравий-
ских племен, содержащий свыше 1400 имен, встречающихся в тек-
сте, из которых более 900 принадлежат представителям племени 
Курайш и их потомкам.  



 165

При работе со справочником следует учитывать, что практи-
чески все сведения о курайшитах времен джахилийи носят полуле-
гендарный характер. Данные биографического и фактографиче-
ского характера о тех лицах, которые были современниками 
Пророка Мухаммада или жили в исламский период арабской исто-
рии, более точны, но и они не всегда могут претендовать на исчер-
пывающую достоверность. 

Созданная Мухаммадом мусульманская община (умма) 
представляла собой новую форму единения людей, так как она 
строилась не на родоплеменной основе, а на базе вероучения ис-
лама, обратившиеся в который люди становились равными вне 
зависимости от их расовых или этнических различий, материаль-
ного достатка или общественного положения. После покорения 
мусульманами Мекки в 630 г. практически все курайшиты склони-
лись к принятию ислама, и в дальнейшем многие из бывших вра-
гов Мухаммада сыграли посильную роль в распространении и по-
пуляризации нового вероисповедания. Позднее происхождение 
человека из числа курайшитов фактически воспринималось как 
свидетельство его принадлежности к людям, исповедующим ис-
лам. История племени Курайш как цельного этносоциального  
объединения на этом пришла к своему логическому концу.  
Все возникавшие после смерти Мухаммада разногласия, противо-
борства и войны чаще всего лежали уже в сфере не внутриплемен-
ных расхождений, а религиозно-политических противоречий,  
династийных противоборств и межгосударственных отношений. 

В связи с этим в состав справочника не включены наследст-
венные династии, ведущие свои родословные от потомков курай-
шитов: Омейяды Кордовы (Испания) (756–1031), Идрисиды Ма-
рокко (788–983), Алиды Табаристана (864–928), зайдитские имамы 
Рассиды, правившие в Йемене (897–1281, ок. 1591 – ок. 1776), Фа-
тимиды Египта (909–1171), аббасидские халифы Египта (1261–
1538), Сефевиды Ирана (1501–1736), правители-шарифы Мекки 
(967–1925) с их двумя родовыми ответвлениями – Хашимитов 
Ирака (1921–1958) и Иордании (с 1921 г. по настоящее время), а 
также Хасаниды Марокко (с 1631 г. по настоящее время). Исклю-
чение сделано для потомков 'Али б. Аби Талиба и Фатимы бт. Му-
хаммад (Алиды), а также для семейных кланов Умаййи (ст.) б. 
'Абд Шамса и ал-'Аббаса б. 'Абд ал-Мутталиба. В случае с Алида-
ми это вызвано тем, что с именем 'Али связано зарождение шииз-
ма и появление в нем особого института имамата, а от его сына ал-
Хусайна тянутся нити родословных шиитских имамов трех глав-



 166 

ных направлений – имамитов, исмаилитов и зайдитов. Что касает-
ся потомков Умаййи (Омейядов) и ал-'Аббаса (Аббасидов), осно-
вавших самые первые мусульманские династии, правившие в 
Омейядском (661–750) и Аббасидском (750–1258) халифатах, то на 
их борьбу за власть все еще продолжала оказывать воздействие 
принадлежность к разным родовым ответвлениям племени  
Курайш. 

 
*     *     * 

Существуют различные способы транслитерации арабских 
букв на русский язык. Для облегчения восприятия текста в данной 
работе при передаче арабских имен и слов не проставлены диакри-
тические надстрочные и подстрочные знаки. Апостроф ('), обозна-
чающий гортанную букву ξ ('айн), стоит в именах, но не использу-
ется в словах, употребляемых в русифицированном виде: 
Аббасиды, Алиды, исмаилиты (но ал-'Аббас, 'Али, Исма'ил). Обо-
значение хамзы (') при начальной букве олиф опущено, но сохра-
нено в середине и конце имен и слов: Ахмад, Асма', му'аззин. Сло-
ва, не входящие в русский лексикон, арабские термины и 
выражения напечатаны курсивом. По возможности их русскоя-
зычные окончания (падежные и множественного числа) переданы 
обычным шрифтом: во время хаджжа, ансары. Не используются 
русифицированные версии арабских имен и слов, содержащие  
йотированные гласные буквы и мягкий знак: Йахйа, Иасриб, aйaт, 
артикль ал- (вместо Яхья, Ясриб. аят, аль-). «Обрусевшие» слова 
даны обычным шрифтом и в привычном виде: Коран, визирь, 
шииты (но мекканский храм Ка'ба). 

Компоненты сложносоставных арабских имен, являющиеся 
частью «отчества» (насаб) и обозначающие «сын» или «дочь» та-
кого-то (такой-то), переданы не в полном, а в сокращенном вари-
анте – соответственно «б.» и «бт.», например: 'Али б. 'Иса, Лубаба 
бт. ‘Иса. Составные личные имена, а также «прозвища» и почет-
ные именования (лакабы) представлены в форме, отображающей 
их раздельное написание в арабском языке, например: 'Абд ар-
Рахман, 'Абд Манаф, Абу Лахаб, Имам ад-Дин. Исключение до-
пущено лишь при воспроизведении двух личных имен: 'Абд Аллах 
и 'Убайд Аллах, которые в русском языке принято писать слитно – 
'Абдаллах и 'Убайдаллах. Традиционная передача сохранена и для 
таких арабских имен, как 'Умар, 'Усман, Джалал, Лайла, ал-
Хусайи, Са'ид, Мухаммад и др., вместо их более поздних ирано-



 167

язычных или тюркизированных аналогов: Омар (Гумар), Осман 
(Гусман), Джаляль, Лейли, Хусейн (Гусейн), Сагид, Мохаммед 
(русифицированный вариант – Магомет). Исключение будут со-
ставлять принятое в отечественной востоковедной литературе на-
писание имени родоначальника влиятельного курайшитского кла-
на – Омейя (вместо более правильного Умаййа) и производные от 
этого эпонима названия: омейяды, династия Омейядов, Омейяд-
ский халифат и др.  

В справочнике не использованы принятые в мусульманской 
литературе обязательные формулы благословения, сопровождаю-
щие имена коранических пророков, Мухаммада, его сподвижни-
ков, родственников и прямых потомков. Сделано это не по причи-
не неуважительного отношения к почитаемым в исламе людям, а 
для того, чтобы не перегружать этими вставками насыщенные 
именами текст и таблицы. 

В качестве обозначения религиозного статуса основополож-
ника ислама используется устоявшееся в русском языке клише 
«пророк» – Пророк Мухаммад. При этом следует иметь в виду, 
что, согласно мусульманской догматике, Мухаммад, будучи по-
следним из пророков («печатью пророков», хатим ан-набийин), 
прежде всего был посланником Аллаха (расул Аллах), т.е. занимал 
в иерархии людей, удостоившихся божественных откровений, бо-
лее высокое положение, чем пророки. 

Для удобства пользования справочником даты в нем даны по 
григорианскому календарю. В мусульманском летоисчислении 
параллельно указаны лишь даты важнейших событий в истории 
ислама (хиджра, 'ашура'). При наличии спорных датировок по воз-
можности помещались имеющиеся варианты, но в большинстве 
случаев предпочтение отдавалось тем из них, что приводятся в 
«Истории Халифата» О.Г. Большакова и 12-томной Энциклопедии 
ислама (The Encyclopaedia of Islam (New edition). – Leiden: Brill, 
1986–2004 гг.). 

Автор выражает благодарность кандидату исторических  
наук Т.К. Кораеву за полезные комментарии и практические сове-
ты, а также Е.М. Большакову за компьютерную верстку генеало-
гических таблиц. 

«Курайшиты: Историко-генеалогический  
справочник», М., 2012 г., с. 6–13. 



 168 

 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
2013 – 2 (248) 

 
Научно-информационный бюллетень 

 
 

Содержит материалы по текущим политическим,  
социальным и религиозным вопросам 

 
 

Художественный редактор Т.П. Солдатова 
Технический редактор Н.И. Романова 

 
Гигиеническое заключение 

№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 
Подписано к печати 6/II-2013 г. Формат 60х84/16 

Бум. офсетная № 1. Печать офсетная. Свободная цена 
Усл. печ. л. 10,5. Уч.-изд. л. 9,5 
Тираж 500 экз. Заказ № 21 

 
Институт научной информации  
по общественным наукам РАН,  
Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

 
Отдел маркетинга и распространения  

информационных изданий 
Тел. Факс (499) 120-4514 

E-mail: inion@bk.ru 
 

E-mail: ani-2000@list.ru 
(по вопросам распространения изданий) 

 
Отпечатано в ИНИОН РАН 
Нахимовский пр-кт, д. 51/21 
Москва В-418, ГСП-7, 117997 

042(02)9 


