
 1

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
 

ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
 

2013 – 9 (255) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 

Издается с 1992 года 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Москва 
2013 



 2 

Центр гуманитарных 
научно-информационных исследований 

 
 
 
 
 
 
 

Редакционная коллегия: 
 

Л.В. Скворцов – д-р филос. наук, шеф-редактор, А.Г. Бель-
ский – канд. ист. наук, автор проекта, научный консультант, 
Е.Л. Дмитриева – главный редактор, О.П. Бибикова – канд. ист. 
наук, первый зам. главного редактора, Д.Б. Малышева – д-р полит. 
наук, А.В. Малашенко – д-р ист. наук, А.Ш. Ниязи – канд. ист.  
наук, зам. главного редактора, В.Г. Садур – канд. ист. наук, 
В.Н. Сченснович – отв. за выпуск. 

Россия и мусульманский мир: Научно-информацион- 
ный бюллетень / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ. 
исслед. – М., 2013. – № 9 (255). – 168 с. 

 
Тексты, представленные в бюллетене, даны в авторской ре-

дакции. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

© ИНИОН РАН, 2013 



 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ 
 

СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 

 
Василий Жуков, Галина Авцинова. Социальные отношения  
 в современной России.................................................................... 5 
Владимир Егоров, Ольга Савина. Общая культурно- 
 цивилизационная основа – фактор реинтеграции  
 постсоветского сообщества......................................................... 20 
Абдулбари Муслимов. Социализация уммы. Прямые  
 и косвенные механизмы .............................................................. 30 
Елена Кублицкая. Конфликтный потенциал межнациональных  
 и этноконфессиональных отношений ........................................ 35 
 

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 

 
М. Аствацатурова. Духовное управление мусульман  
 Ставрополья.................................................................................. 44 
Нурадин Ханалиев. Ислам в политико-культурной матрице  
 народов Северного Кавказа......................................................... 47 
Т. Чабиева. О религиозной идентичности молодежи  
 и явлении ваххабизма в Ингушетии........................................... 54 
Вадим Владимиров. Об актуальных подходах к обеспечению  
 стратегической безопасности на постсоветском пространстве.  
 Центральная Азия ........................................................................ 68 
Самат Кумыспаев, Гулдарига Симуканова. Роль религии  
 в системе образования в контексте глобализации:  
 Казахстанский опыт ..................................................................... 82 



 4 

Евгений Бородин. Место и роль Киргизстана в современном  
 мире ................................................................................................87 
Л. Васильев. Геополитическая ситуация в Центральной Азии .....92 
 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
А. Бязров, Н. Ногаев. Общественно-политическая транс- 
 формация на Арабском Востоке и позиция Исламской  
 Республики Иран...........................................................................97 
О. Барнашов. Особенности внешнеполитического процесса  
 в современной Турции................................................................107 
Саргон Хайдая. Сирийский гамбит: Столкновение интересов  
 в геостратегическом комплексе «Большого Ближнего  
 Востока».......................................................................................117 
А. Голиков. Китайцы-мусульмане в дар аль-куфр........................127 
В. Беляков. Мусульманские праздники в современном  
 Египте...........................................................................................137 
 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 

 
Дина Малышева. «Арабская весна» глазами российских  
 ученых ..........................................................................................145 
Андрей Яшлавский. Идеология салафитского джихадизма  
 как тоталитарный проект ...........................................................152 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 5

КОНФЛИКТУ ЦИВИЛИЗАЦИЙ – НЕТ! 
ДИАЛОГУ И КУЛЬТУРНОМУ ОБМЕНУ 
МЕЖДУ ЦИВИЛИЗАЦИЯМИ – ДА! 

 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ, 
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 
 
 
Василий Жуков, 
академик РАН, ректор РГСУ 
Галина Авцинова, 
доктор философских наук (РГСУ)  
СОЦИАЛЬНЫЕ ОТНОШЕНИЯ  
В СОВРЕМЕННОЙ РОССИИ 
 
Социальные отношения – многогранное и многомерное по-

нятие. Оно фокусирует все аспекты, непосредственно касающиеся 
человека в процессе его совместной с другими людьми жизнедея-
тельности по поводу социального статуса, условий и качества 
жизни, равенства или неравенства, справедливости или несправед-
ливости. 

В современных условиях эффективность или неэффективность 
деятельности государства в области разработки и реализации со-
циальной политики напрямую влияют на уровень легитимности 
власти, выбор приоритетов общественного развития, характер 
взаимодействия акторов социально-политического процесса, а 
именно: сотрудничества, партнерства, взаимопомощи или, напро-
тив, конкуренции, противостояния, борьбы как доминирующих 
типов социальных отношений. Об этом красноречиво свидетельст-
вуют масштабные протестные действия наемных работников в 
странах Европы в 2009–2012 гг. Они не согласны с политикой своих 
правительств по выводу стран из кризиса, секвестрованием соци-
альных прав, эрозией права на труд, повышением пенсионного 
возраста и т.д.  

Будем исходить из того, что социальные отношения – это 
тип общественных отношений, формирующийся под непосредст-
венным влиянием проводимой государственной властью социаль-
ной, макроэкономической и иных видов политики, обусловли-
вающий либо социальную стабильность, развитие и процветание, 
либо стагнацию, дестабилизацию и распад социально-политиче-



 6 

ской системы. Характер господствующих в обществе социальных 
отношений (общенационального консенсуса относительно страте-
гических целей и путей их реализации или противоборства, кон-
фронтации) является показателем эффективности деятельности 
властвующей элиты, управления социальными процессами в це-
лом со стороны государства. Задача власти заключается в том, 
чтобы, учитывая специфические потребности и интересы социаль-
ных слоев и групп, создать необходимые условия для реализации 
общих интересов, минимизации социального неравенства, неспра-
ведливости и незаконности. Только в этом случае взаимоотноше-
ния и взаимодействия социальных слоев будут способствовать ук-
реплению социально-политической стабильности, формированию 
гражданской ответственности и солидарности. 

В Конституции Российской Федерации, принятой 12 декабря 
1993 г., констатируется, что РФ является демократическим, право-
вым, социальным, светским государством с республиканской фор-
мой правления, в котором права и свободы человека и гражданина 
признаются высшей ценностью, гарантируются согласно общепри-
знанным принципам и нормам международного права. Политика 
государства направлена на создание условий, обеспечивающих 
достойную жизнь и свободное развитие человека. Согласно Консти-
туции, в РФ охраняются труд и здоровье людей, устанавливается 
гарантированный минимальный размер оплаты труда, обеспечива-
ется государственная поддержка семьи, материнства, отцовства и 
детства, инвалидов и пожилых граждан, функционирует система 
государственных служб, устанавливаются государственные пен-
сии, пособия и иные гарантии социальной защиты. В Российской 
Федерации признается политическое и идеологическое многообра-
зие, многопартийность. Никакая идеология и никакая религия  
не могут устанавливаться в качестве государственных или обяза-
тельных.  

Становление социально-правового государства – процесс 
длительный. Анализируя социальные процессы и отношения в  
современной России, отметим, что многие острые социальные  
проблемы, характерные для России, имеют место и в других стра-
нах. Демография, как ни одна другая область социального знания 
и практики, адекватно отражает результаты экономических и дру-
гих преобразований, фиксирует цену, которую приходится платить 
обществу за порожденные политическим курсом социальные яв-
ления и процессы. Динамика изменения численности населения в 
разных странах имеет особенности. В европейских странах, за  



 7

исключением Албании, наблюдается сокращение численности на-
селения, в Китае проводится политика сдерживания его роста, а в 
государствах Азии, Африки, Латинской Америке, напротив, про-
исходит стремительный рост населения.  

На протяжении 500 лет – с 1490 по 1990 г. – в России  
наблюдалось феноменальное явление: постоянный рост численно-
сти населения страны и расширение ареала его распространения. 
Накануне Первой мировой войны в России проживало около 
190 млн. человек, из них 130 млн. русских, т.е. примерно 8% ми-
рового населения. Ежегодный прирост населения России достигал 
2 млн. человек и был самым высоким в Европе. Статистические 
данные свидетельствуют о том, что и на всем протяжении разви-
тия советского общества наблюдался устойчивый рост численно-
сти населения во всех регионах страны. Причем более высокими 
темпами оно росло с 1937 по 1939 г. Среднегодовой прирост в этот 
период составил 1,5 млн. человек. Демографическую ситуацию в 
современной России исследователи оценивают как кризисную.  
С 1951 по 1981 г. ежегодный прирост населения колебался в пре-
делах от 1 до 1,5 млн. человек, затем он замедлился и в начале  
90-х годов XX в. остановился. По некоторым расчетам, при сохра-
нении существующей динамики к 2050 г. численность населения 
России уменьшится до величины меньше 100 млн. человек, и по 
данному показателю страна окажется примерно на 18–20-м месте  
в мире. 

Низкая рождаемость и массовая малодетность характерны не 
только для России. Исследования фиксируют следующую тенден-
цию: зависимость рождаемости от условий жизни обратно про-
порциональна уровню благосостояния. Наименьшая рождаемость 
наблюдается в наиболее благополучных государствах. В приори-
тете витальных ценностных ориентаций обеспеченных и образо-
ванных супругов нередко доминируют ценности карьеры, профес-
сионального роста, достижение еще большего материального 
достатка для приобретения престижных и дорогих вещей, а не  
рождение детей. Общественную потребность в воспроизводстве 
населения они не воспринимают как гражданскую обязанность.  
В России снижение рождаемости было обусловлено не только  
ориентацией части семейных пар на однодетную семью, увеличе-
нием количества бесплодных пар, распространением своеобразной 
«моды» на рождение внебрачных детей пар, состоящих в граждан-
ском браке. Основная причина резкого уменьшения численности 
россиян обусловлена существенным снижением уровня и качества 



 8 

жизни, повышением затрат на содержание и воспитание детей, 
коммерциализацией социальной сферы и услуг в связи с перехо-
дом страны к рынку, самоустранением государства от решения 
социальных проблем в 90-е годы XX в. 

Старение населения – мировая мегатенденция. Этот процесс 
идет так стремительно, что в отношении ряда стран (Германия, 
Великобритания, Южная Корея) уже сегодня утвердилось понятие 
«стареющее общество». Россия не исключение в этом ряду. Раз-
личные исследования прогнозируют значительное уменьшение 
доли экономически активного населения в общей численности  
постоянного населения страны. К 2050 г. она составит 42,2% про-
тив 50,3% в 2005 г. Главная причина – старение населения. Пожи-
лые люди старше 60 лет – самая быстрорастущая социальная 
группа России. Прогнозируется, что численность населения в воз-
расте старше трудоспособного увеличится с 29,2 млн. человек в 
2005 г. до 34,71 млн. человек в 2050 г. В свою очередь, снизится 
удельный вес занятого населения. К 2050 г. он составит 38,75%, 
соответственно уменьшится доля плательщиков страховых взно-
сов в пенсионную систему. 

Смертность в России почти в два раза превышает рождае-
мость. В определенной мере естественную убыль населения  
компенсировали миграционные процессы. Вместе с тем неконтро-
лируемая миграция, неэффективная миграционная политика госу-
дарства, массовый приток неквалифицированной рабочей силы 
создавали серьезные проблемы для экономики, социальной поли-
тики страны, влияли на криминализацию общественных отноше-
ний. Прогрессирует смертность среди мужчин трудоспособного 
возраста. Разница между продолжительностью жизни мужчин и 
женщин в России составляет 12–13 лет, что ухудшает неблагопри-
ятное соотношение полов, порождает острую социальную пробле-
му, связанную с женским одиночеством. В подавляющем боль-
шинстве стран мира наблюдается аналогичная динамика: средняя 
продолжительность жизни женщин выше, чем мужчин. Однако в 
развитых странах эта разница составляет, как правило, от пяти до 
семи лет. 

Сокращение численности населения России происходит не-
равномерно. По оценкам Всероссийского центра уровня жизни, в 
период с 1989 по 2002 г. в 20 субъектах Российской Федерации 
численность населения росла, в 20 субъектах она уменьшилась не 
более чем на 5%, в 22 – сократилась не более чем на 10%, в 16 – 
уменьшилась на величину от 10 до 67,3%. При этом в Магадан-



 9

ской области численность населения сократилась наполовину, в 
Чукотском автономном округе – почти на две трети. Процесс сни-
жения численности населения в течение 2007–2009 гг. замедлился, 
но не прекратился. Значительная депопуляция, характерная для 
Крайнего Севера, в определенной мере будет компенсироваться 
заметным ростом населения в Южном федеральном округе.  
В 2006–2009 гг. ситуация с уменьшением численности населения 
приобрела обнадеживающую направленность: ежегодные потери 
стали уменьшаться, а в августе 2009 г. рождаемость, пусть всего 
лишь на 1000 человек, но превысила смертность. 

Одной из самых острых проблем в современном мире стала 
наркомания. В XXI в. незаконный оборот наркотиков для всех 
стран является источником широкого спектра угроз и рисков лич-
ности, обществу и государству. Сегодня наркологический ряд зна-
чительно расширился за счет крайне опасных видов. Годовая рас-
пространенность употребления наркотиков в мире составляет 
около 5%, а ежемесячная – 2,7%. Группа наркозависимых в воз-
расте от 15 до 64 лет составляет уже 0,6% населения Земли. Нар-
комания относится к числу самых распространенных пороков, а 
наркобизнес приобрел международный уровень. В России, как и 
других странах, наркомания является одним из важнейших источ-
ников социального неблагополучия. Сегодня Россия рассматрива-
ется не только как канал транспортировки наркотиков на Запад, 
как было раньше, но и как зона их производства и огромный ры-
нок сбыта. Злоупотребление наркотиками ежегодно уносит из 
жизни более 30 тыс. человек, т.е. по 80 человек ежедневно. По-
следствия употребления наркотиков выходят за пределы здоровья 
отдельных личностей, затрагивают проблемы генофонда, социо-
культурного кода нации, торговли оружием, социальной и нацио-
нальной безопасности. По признанию директора Федеральной 
службы по контролю над оборотом наркотиков В.И. Иванова, сде-
ланному в феврале 2009 г., ежедневно наркозависимыми становят-
ся 250 человек, т.е. почти 100 тыс. в год. Реальное количество нар-
козависимых, рассчитанное по методике ООН, превышает в 
России 2,5 млн. человек, что в пять раз превышает данные офици-
альной статистики. Особую озабоченность вызывает употребление 
наркотиков в детской и подростковой среде. Зарегистрировано бо-
лее 140 тыс. детей и подростков, страдающих наркологическими 
расстройствами. 

Основная причина нарастающего давления наркопотока на 
Россию, по мнению специалистов, представителей правоохрани-



 10 

тельных органов, связана не только с военно-политической и со-
циальной ситуацией в Афганистане. Эта страна превратилась  
в абсолютного лидера, производящего более 90% всех опиатов в 
мире. Однако масштабы контрабанды опиатов в Россию ежегодно 
увеличиваются также в связи с недостаточной технической осна-
щенностью государственных границ с государствами, находящи-
мися в зоне транзита наркотиков, несовершенством законодатель-
ной базы, бесконтрольностью и попустительством со стороны 
соответствующих органов и многими другими. Со стороны госу-
дарства, гражданского общества предпринимаются экстренные 
меры по минимизации этого социального порока по всем направ-
лениям. Они предусматривают создание системы мониторинга и 
оценки развития наркоситуации, разработку стратегии государст-
венной антикризисной политики, усиление уголовной ответствен-
ности за наркопреступления, повышение эффективности профи-
лактической работы, оказание лечебной и профилактической 
помощи таким больным на основе новейших разработок, коорди-
нацию антикризисной деятельности всех уровней исполнительной 
власти (федеральной, региональной, органов местного самоуправ-
ления), а также международную координацию. 

Серьезную социальную проблему для России представляет 
употребление алкоголя, который является одной из главных при-
чин убийств, самоубийств, распада семей, дорожно-транспортных 
происшествий, деградации личности. В России повышенное со-
держание алкоголя регистрируется у 66 умерших из 100 в трудо-
способном возрасте. С начала 90-х годов XX в. и до настоящего 
времени алкоголь стал причиной половины смертей мужчин в воз-
расте от 15 до 54 лет. Ежедневно злоупотребление алкоголем уно-
сит жизни примерно 500 тыс. человек, т.е. фактически население 
крупного областного центра. Отмечая широкое распространение 
этого социального порока в России, следует вместе с тем подчерк-
нуть, что представление о нашем государстве как стране пьяниц и 
алкоголиков относится к числу самых распространенных мифов. 
Водка – напиток не русского происхождения. До начала XV в.  
в стране не знали крепких напитков. В Москву водку завезли при 
Иване III, в 1428 г., но сразу же ее запретили, а первый питейный 
дом в Москве появился спустя лишь 137 лет, в 1565 г. Он был 
единственным на всю Россию и пить в нем разрешалось только 
опричникам (представителям власти). Остальные жители Москвы 
могли выпить безнаказанно лишь три раза в год по праздникам. 
Русская водка до изобретения Д.И. Менделеевым новых пропор-



 11

ций воды и спирта была слабоградусной. Например, в период 
правления Петра I ее крепость составляла 14 градусов, а в отноше-
нии пьяниц применялись жесткие меры. Во второй половине 
XIX в. стало развиваться винокуренное производство, у истоков 
которого стояли представители из числа иноверцев – не русских. 
Расширение производства и потребления алкоголя вызывало нега-
тивную реакцию общественности. В середине XIX в. по всей Рос-
сии прошли антиалкогольные бунты. 

В течение почти 30 лет (с 1925 по 1953 г.) ежегодное душе-
вое потребление алкоголя было в 2 раза ниже, чем в 1913 г., т.е. до 
Октябрьской революции. После смерти Сталина в 1953 г. начался 
заметный рост производства и потребления алкогольных напитков, 
а монополия государства на производство и торговлю ликеро-
водочными изделиями стала мощным источником пополнения 
бюджета. Кампания по борьбе с пьянством и алкоголизмом 1985 г. 
дала лишь кратковременный успех. При этом резко возросло упот-
ребление некачественных напитков и самогона. Отмена государст-
венной монополии на производство и торговлю алкоголем в 
1992 г. привела к увеличению его токсичности, появлению на 
рынке значительного количества изделий из технического спирта 
и других вредных веществ. Сегодня предпринимаются меры по 
восстановлению государственной монополии на производство, 
сбыт, оборот и розничную продажу алкогольной продукции; вве-
дению уголовной ответственности за ее нелегальное изготовление 
и сбыт; установлению прямого налогообложения для предприятий, 
производящих алкогольную продукцию; обеспечению государст-
венного регулирования цен. Ряд политических и общественных 
деятелей России требуют установления уголовной ответственно-
сти за продажу алкогольной продукции несовершеннолетним, ли-
квидации торговых точек, реализующих такую продукцию, распо-
ложенных в шаговой доступности от учреждений науки, 
образования, культуры, спорта, просвещения. В ряду мер борьбы с 
алкоголизацией населения важное место принадлежит проведению 
широко-масштабных кампаний по утверждению здорового образа 
жизни, разработке и распространению социальной рекламы, воз-
рождению системы медико-психологической помощи алкоголи-
кам, социальной адаптации их к нормальной жизни. В январе 
2010 г. в России утверждена антиалкогольная концепция, в рамках 
которой планируется за десять лет более чем вдвое снизить по-
требление алкогольной продукции, а также добиться исчезновения 
нелегального алкогольного рынка. 



 12 

Острой социальной и дискуссионной проблемой являются 
аборты. В настоящее время аборты легализованы более чем в 50 
странах, но при этом существует достаточно много ограничений 
на их производство. Например, в Англии, Венгрии, Исландии,  
Кипре, Люксембурге, Финляндии аборты разрешены по медицин-
ским и социальным показателям. В Испании, Португалии, Польше, 
Швейцарии аборт возможен лишь при некоторых обстоятельствах: 
угроза физическому или психическому здоровью женщины, де-
фекты плода, изнасилование и инцест. В Северной Ирландии су-
ществует строгое законодательство, при котором аборт или вооб-
ще запрещается, или разрешается в исключительных случаях.  
В России, где демографическая ситуация оставляет желать лучше-
го, одно из самых либеральных законодательств в этой сфере.  
В России аборты разрешены без ограничений. Искусственное пре-
рывание беременности входит в перечень услуг, оказываемых в 
рамках обязательного медицинского страхования, что предполагает 
государственное финансирование каждого аборта, сделанного в 
стенах учреждения, находящегося в ведении Министерства здра-
воохранения и социального развития. Среди причин прерывания 
беременности исследования фиксируют неустойчивость брака, не-
уверенность в партнере, неудовлетворительное материальное по-
ложение, плохие жилищные условия, низкий уровень сексуальной 
культуры, медицинские показатели и другие. Последствия от 
аборта выходят далеко за медицинские рамки, включают духовно-
нравственные, психологические и другие аспекты. Репродуктивное 
здоровье – это показатель физического, социального и духовно-
нравственного состояния общества. Оно требует государственного 
подхода в финансировании, разработке и реализации целевых  
программ.  

Сегодня в рамках Правительства РФ и Государственной ду-
мы ведется трудоемкая работа по решению социальных проблем. 
В социальный сектор России вкладываются колоссальные средст-
ва. Несмотря на то обстоятельство, что последствия мирового кри-
зиса, начавшегося в 2008 г., полностью не преодолены, государст-
во не отказывается от выполнения социальных обязательств. 
Органы федеральной, региональной и местной власти стремятся 
сделать решение социальных проблем приоритетными направле-
ниями своей деятельности. Повышенное внимание государства к 
социальной сфере находит адекватное выражение в разработке и 
реализации национальных проектов, долгосрочных программ 
«Здоровье», «Доступное жилье», росте инвестиций в человеческий 



 13

капитал, внедрении принципов адресной поддержки социальных 
слоев, социально ориентированных бюджетах. С 1 января 2006 г. в 
Российской Федерации стартовал приоритетный национальный 
проект «Здоровье», целью которого является совершенствование 
медицинской помощи. В свою очередь многие субъекты РФ при-
няли региональные программы «Здоровое материнство и детство», 
которые призваны улучшить показатели здоровья женщин и детей, 
в целом демографическую ситуацию в стране. Беременные и мо-
лодые мамы получают различные пособия: по беременности и ро-
дам, единовременное, ежемесячное на период отпуска по уходу за 
ребенком до достижения им возраста полутора лет. Женщине, ро-
дившей второго ребенка, государство выплачивает «материнский 
капитал», который она может потратить на разные нужды: покуп-
ку жилья, образование ребенка, пополнение накопительной части 
своей пенсии. Размер выплат по «материнскому капиталу» посто-
янно растет, после индексации размер этих выплат уже превысил 
312 тыс. руб. С 2009 г. в региональных органах российской власти 
функционируют специальные структуры, ответственные за семей-
ную политику. В России регулярно индексируются пенсии, сущест-
венно увеличился объем социальной помощи, оказываемой рос-
сийским семьям, активизировалась деятельность институтов 
гражданского общества, выражающих интересы семей, усилилась 
пропаганда духовно-нравственных ценностей, здорового образа 
жизни, отказа от курения. 

Избирательный цикл в России в 2011 и 2012 гг. (выборы в 
Государственную думу Федерального Собрания и Президента РФ) 
красноречиво свидетельствует о том, что конкуренция кандидатов 
сфокусировалась вокруг социальных программ. Вновь избранный 
Президент РФ В.В. Путин в качестве первоочередных мер по по-
вышению эффективности демографической политики предлагает 
усилить поддержку многодетных семей. В субъектах Федерации, в 
которых сохраняются негативные демографические тенденции, 
планируется ввести специальное пособие семьям при рождении 
третьего и последующих детей до достижения ими трехлетнего 
возраста в размере прожиточного минимума ребенка. Это будет 
означать прибавку около 7 тыс. руб. в месяц. Федеральный бюд-
жет окажет поддержку регионам, которые введут такое пособие, 
до 90% от необходимых средств в 2013 г. с постепенным увеличе-
нием собственных средств региона до 50% к 2018 г. 

Государственный сертификат на материнский капитал, раз-
мер которого в 2011 г. составил 365 тыс. 698 руб., получили более 



 14 

3 млн. российских семей. В 2011 г. Государственная дума продли-
ла действие стимулирующей программы, рассчитанной изначаль-
но до 2017 г., до 2025 г. В ближайшие три года на материнский 
капитал будет выделено 70 млрд. руб. дополнительных бюджет-
ных средств. С 1 января 2012 г. повышены пособия при рождении 
ребенка до 12,4 тыс. руб., проиндексированы выплаты по уходу за 
детьми, с 1 января 2012 г. они выросли на 6%. В ближайшие три 
года муниципальные власти планируют решить проблему нехват-
ки мест в детских садах. Женщина, выходящая на работу после 
декретного отпуска, получит новые возможности по дополнитель-
ному профессиональному обучению, а работодатель, принимаю-
щий ее на работу, – поддержку от государства. 

Доступность жилья – одна из острейших социальных проблем. 
В России развивается ипотека, но пока нет ощутимых результатов. 
Власти считают, что цена ипотеки будет снижаться вместе со сни-
жением инфляции. В ближайшей перспективе получат развитие 
сберегательно-накопительные механизмы типа немецких строй-
сберкасс, ряд региональных пилотных проектов в этой области. 
Планируется расширять программу субсидирования процентной 
ставки по ипотеке для молодых семей, а также для работников 
бюджетного сектора, в частности, за счет высвобождения средств 
после завершения олимпийских строек в Сочи, объектов АТЭС на 
Дальнем Востоке, а также после завершения программы обеспече-
ния жильем офицеров Вооруженных сил.  

Трудовые пенсии в России в 2012, 2013 и 2014 гг. будут 
проиндексированы дважды в год. Согласно Федеральному закону 
о бюджете Пенсионного фонда РФ на 2012 г. и на плановый пери-
од 2013–2014 гг., в следующем году трудовые пенсии будут про-
индексированы на 9,6% (с 1 февраля на 7% и с 1 апреля – на 2,4%).  
В 2013 г. индексация пенсий составит 8,7% (6 и 2,5% соответст-
венно), в 2014 г. – 9% (5,5 и 3,3%). Повышение пенсионного воз-
раста в России в ближайшее время не планируется. 

Образование признается властью важнейшим фактором  
социального развития страны, формирования ценностей, объеди-
няющих россиян, поэтому инвестиции в эту сферу станут ключе-
вым бюджетным приоритетом. В области образования предстоит 
большая работа по обновлению программ и методов работы школ 
и вузов. Новые стандарты старшей школы должны обеспечить 
доступность для каждого школьника 5–6 профилей обучения,  
адекватных интересам, склонностям и жизненным планам под- 
ростков. В 2012–2014 гг. предстоит аудит всех образовательных 



 15

программ высшего профессионального образования, в первую 
очередь по экономике, юриспруденции, управлению, социологии. 
Вузы, которые потеряли рынок труда для своих выпускников и не 
ведут серьезных научных исследований, будут присоединены к 
сильным университетам со сложившимися коллективами и тради-
циями. Государство выделит дополнительные средства на восста-
новление научных школ и на необходимую дополнительную под-
готовку студентов «присоединенных» вузов. Стипендия студентам 
должна достигнуть прожиточного минимума, что на сегодняшний 
день означает прибавку к стипендии в размере 5 тыс. руб. в месяц. 
При этом продолжится практика выделения именных стипендий и 
грантов для тех, кто показывает выдающиеся результаты в учебе  
и научной работе. 

В статье В.В. Путина «Строительство справедливости. Со-
циальная политика для России» поднимался один из острейших 
вопросов, оказывающих непосредственное влияние на социальные 
отношения не только в России, но и многих других странах, – на-
циональный вопрос. В.В. Путин высказал идею о необходимости 
разработки стратегии национальной политики, основанной на  
гражданском патриотизме. «Любой человек, живущий в нашей 
стране, – подчеркнул он, – не должен забывать о своей вере и эт-
нической принадлежности. Но он должен, прежде всего, быть  
гражданином России и гордиться этим. Никто не имеет права ста-
вить национальные и религиозные особенности выше законов го-
сударства. Однако при этом сами законы государства должны учи-
тывать национальные и религиозные особенности». В системе 
федеральных органов власти планируется создать специальную 
структуру, отвечающую за вопросы национального развития, меж-
национального благополучия, взаимодействия этносов. 

В XXI в. социальная сфера России развивается по направле-
нию инновационности. До недавнего времени инновации в соци-
альной сфере не рассматривались как самостоятельный феномен, а 
лишь только как следствие инновационного процесса в технике, 
технологиях и экономике. Отчасти это справедливо, ибо техниче-
ский и технологический прогресс обеспечивает ускорение общест-
венного развития, существенно модифицируя и трансформируя 
общественные отношения, характер труда, потребления, стиль, 
уровень и качество жизни. К середине XX в. четко обозначилась, а 
в XXI в. усилилась тенденция обратного влияния социальных про-
цессов на количественные и качественные показатели экономиче-
ского развития. Оставаясь базисом социально-политической сис-



 16 

темы, экономика стала зависимой от характера социальных отно-
шений и инноваций в этой сфере. В XXI в. в условиях глобализа-
ции уровень развития человеческого капитала определяет иннова-
ционность экономики и наоборот. Реальный вклад человеческого 
потенциала в экономический рост 30 наиболее развитых стран ми-
ра достигает, по разным оценкам, от 50 до 70%. 

Среди тенденций, оказывающих влияние на социальные 
процессы и отношения в России в XXI в., следует отметить сохра-
нение дезинтегрированности амальгамности (разнородности) об-
щества и власти. Несмотря на масштабность трансформаций,  
тесное переплетение старого и нового, традиции, стереотипы, ар-
хетипы национальной психологии оказывают и будут оказывать 
влияние на социально-политическое развитие. Неразвитость  
инфраструктуры гражданского общества, слабость сетевых струк-
тур, отсутствие или недоступность каналов самовыражения будут 
отчасти компенсироваться структурированием множества сооб-
ществ со своими группами корпоративных интересов. 

В этой связи резко возрастает проблема обеспечения общест-
венной консолидации и сплоченности, которые являются качест-
венными характеристиками социально-политической системы  
любого типа. Высокий уровень сплоченности общества является 
свидетельством устранения в обществе антагонистических проти-
воречий и диспропорций, преодоления разобщенности, а также 
готовности власти и общества, государства и граждан выстраивать 
такую топологию отношений, которая рассчитана на долгосроч-
ную коммуникацию, организацию конструктивного дискурса и 
эффективных взаимодействий. Сплоченность является следствием 
и показателем укрепления доверия граждан к институтам власти, 
достижения долгосрочной стабильности и общественного согласия.  

Специалисты признают, что для России более характерен 
конгломеративный тип консолидации, при котором складывается 
межэтническое сообщество, а государство строится исходя из гео-
политических, а не этнических принципов. В современных усло-
виях важной задачей является консолидация внутри властвующей 
элиты, в том числе региональной и центральной ее частей. Побу-
дительными факторами для сотрудничества элиты являются  
совместное стремление противостоять внешней угрозе, неспособ-
ность той или иной группировки единолично контролировать го-
сударственный аппарат, а также угроза гражданских столкнове-
ний, опасность которых будет возрастать в случае игнорирования 
социальных проблем и внешних рисков. Данное обстоятельство 



 17

вынуждает первых лиц государства давать прямые указания  
губернаторам взять под личную ответственность контроль над  
социальной ситуацией в регионе, недопущением обнищания и 
массовой безработицы. Власть также надеется, что институты 
гражданского общества будут содействовать тому, чтобы недо-
вольство не вылилось в открытые столкновения, гражданские ак-
ции неповиновения. В этой связи необходимо создать правовые 
основания и реальные механизмы, с помощью которых институты 
гражданского общества могли бы контролировать бизнес и органы 
власти, а также влиять на распределение ресурсов. 

На развитие социальных процессов и отношений оказывает 
и будет оказывать влияние в дальнейшем глобализация, которая 
ведет к унификации в мировом масштабе. Относительно социаль-
ной сферы это образование, уровень здравоохранения, социальной 
защиты, стоимость рабочей силы, качество жизни. Под воздейст-
вием глобальных процессов реальностью стали и такие явления, 
как утрата государством части своего внешнего суверенитета, на-
растание хаотичности и агрегативности общественных связей, ак-
тивизация девиантных практик, развитие международных связей, 
преступных группировок, деидеологизация представительства 
групповых интересов, снижение роли групповых идентичностей, 
деинституционализация политики, уменьшение интенсивности 
политического участия рядовых граждан, изменение соотношения 
публичной и частной сфер общества в пользу последней, медиати-
зация политического пространства и многие другие. Бурное разви-
тие информационных технологий, повышение роли медийных  
инструментов в завоевании власти и распределении властных ре-
сурсов, виртуализация политики объективно обусловливают рас-
пространение децентрализованных, локальных методик взаимо-
действия и сплочения общественной организации. Усиление роли 
сетевых и горизонтальных структур в информационном обществе 
минимизирует публичное пространство для властвующей элиты и 
представителей общественности. Под влиянием этих и других 
факторов формируется уже не открытое, а сверхоткрытое общест-
во, существование которого разрушает идею локальной гомоген-
ности, существенно трансформирует деятельность властей и поли-
тику в целом.  

До экономического кризиса, начавшегося в 2008 г., при всем 
многообразии европейская социальная модель предполагала общ-
ность действий государства и гражданского общества, направлен-
ных на то, чтобы для всех граждан обеспечивались удовлетворение 



 18 

основных материальных потребностей, участие в жизни общества, 
усиление социальной сплоченности. По состоянию на начало 
2012 г. сохраняется полевение социальных отношений и ориента-
ций граждан европейских стран, что выражается в массовых про-
тестных акциях в Европе. Данная тенденция сохранится и даже 
усилится в ближайшей перспективе, так как она во многом обуслов-
лена политикой европейских правительств по выводу стран из 
кризиса и неизбежными в этой связи безработицей, сокращениями 
социальных выплат, повышением оплаты за обучение и т.д. 

Современная российская модель социальной политики и со-
циальных отношений находится в процессе формирования. Мно-
гие считают, что она является переходной от системы государст-
венного патернализма к смешанной модели, в которой будут 
переплетаться патерналистские и либеральные компоненты. Дан-
ная модель призвана создать все необходимые условия для прояв-
ления социальной активности граждан, позволяющей трудоспо-
собным слоям реализовать свой потенциал, а нетрудоспособным 
группам вести достойный образ жизни благодаря государственной 
поддержке. 

Россия располагает всеми необходимыми резервами для 
придания социальным процессам позитивной динамики: матери-
альными, природными, интеллектуальными, кадровыми, духов-
ными. В силу исторической традиции, выгодного геополитическо-
го положения, обладания мощным ядерным потенциалом Россия 
по-прежнему входит в число стран, которым принадлежит веду-
щая роль на мировой арене, с мнением которых не могут не счи-
таться. Она является членом Совета Безопасности ООН, «Вось-
мерки», участвует в саммитах ЕС и т.д. В России есть реальные 
возможности для демографического бума, развития страны по 
восходящей социальной траектории. За последние 15 лет числен-
ность населения трудоспособного возраста возросла на 6,2 млн. 
человек. Положительный результат приносят целевые программы 
по стимулированию рождаемости, сокращение которой в 90-е го-
ды XX столетия в определенной мере компенсировалось и относи-
тельно высокой рождаемостью на закате советской эпохи. Уже в 
первой половине 90-х годов прошлого столетия произошел качест-
венный скачок в уровне образования трудоспособного населения. 
Доля лиц с высшим, неполным высшим и средним специальным 
образованием стала преобладающей, что также будет компенсиро-
вать предстоящее неизбежное сокращение его численности.  



 19

В Концепции долгосрочного социально-экономического 
развития страны до 2020 г., Посланиях Президента РФ Федераль-
ному Собранию Российской Федерации, других документах опре-
делены механизмы и сроки реализации стратегических социаль-
ных задач, что делает стратегию социального прорыва страны 
реалистичной. 

Сегодня властвующая элита, политические лидеры, первые 
лица государства осознали тот факт, что невозможно построить 
инновационную экономику без вложений в человеческий капитал. 
Современные социально-политические реалии России обусловли-
вают акцентуацию деятельности власти на решении следующих 
основных задач: усиление адресности социальной поддержки сла-
бо защищенных групп населения; обеспечение основных социаль-
ных гарантий; сдерживание массовой безработицы; расширение 
источников доходов (от собственности, участия в распределении 
прибыли, ценных бумаг и т.д.), что позволит россиянам быть не 
только объектами социальной политики, но и ее активными участ-
никами, ответственными за последствия принимаемых решений, 
сроки и способы их воплощения в жизнь. Размещение государст-
венных заказов на оказание социальных услуг в негосударствен-
ном секторе позволит привлечь дополнительные средства, квали-
фицированных специалистов, полнее учитывать потребности 
конкретных групп населения. Сегодня необходимо увеличение 
инвестиций на решение инновационных проблем науки, техники, 
культуры, образования, здравоохранения, формирование и внедре-
ние системы дополнительного негосударственного социального 
страхования как одного из факторов социальной стабильности.  
В системе критериальных оценок деятельности властвующей эли-
ты определяющую роль должна играть социальная эффективность 
экономического роста. Законодательно установленный государст-
венный минимум социальных стандартов должен обеспечить каж-
дому гражданину уверенность в будущем, достойный уровень 
жизни и высокое качество жизни. 

В XXI в. социальный фактор все более влияет на политиче-
ские процессы, усиливая зависимость легитимности и эффектив-
ности власти. Динамичное социальное развитие выступает важ-
нейшим фактором и показателем конкурентоспособности стран, 
компаний, фирм и отраслей. Практика свидетельствует о том, что 
эффективность коммерческого использования научно-технических 
достижений определяется не только уровнем научных исследова-
ний и разработок, но и комплексом социальных показателей, со-



 20 

ставляющих инновационный социальный процесс и являющихся 
его неотъемлемыми элементами. Достойная жизнь, обеспеченная 
старость, стабильность, постоянно растущий интеллектуальный, 
образовательный, нравственный потенциал населения, уровень 
развитости социального мышления личности и общества, социаль-
ная ответственность лидеров, элиты и граждан обусловливают вы-
сокую результативность любой общественной системы. 

«Россия XXI век. Политика, экономика, культура»,  
М., 2012 г., с. 83–95. 

 
 
Владимир Егоров, 
доктор исторических наук (МГОУ) 
Ольга Савина, 
научный сотрудник (Институт стран СНГ) 
ОБЩАЯ КУЛЬТУРНО-ЦИВИЛИЗАЦИОННАЯ  
ОСНОВА – ФАКТОР РЕИНТЕГРАЦИИ  
ПОСТСОВЕТСКОГО СООБЩЕСТВА 
 
Экономические, политические, военные катаклизмы, пере-

живаемые человечеством с учащающейся периодичностью, свиде-
тельствуют о том, что мир стоит накануне системных трансформа-
ций. Нет оснований для уверенности в безболезненном протекании 
грядущей метаморфозы, по крайней мере ни у кого не вызывает 
сомнений, что мировое сообщество будет вынуждено пересмот-
реть многие, казалось бы незыблемые, установки и ценности. 

В этих условиях для России, потерявшей в последние два 
десятилетия ориентиры социальной перспективы, было бы наиме-
нее продуктивным стремиться воспроизвести на национальной 
почве привлеченный извне проект общественного развития. Тем 
более бесперспективно обращение нашей страны в ряды трансля-
торов «прогрессивных» ценностей в сообщество постсоветских 
стран, культурно-исторически связанных с Россией, претендую-
щей на роль нового интеграционного центpа. Хотя именно такая 
роль России наиболее приемлема для Запада, переживающего не 
лучшие времена. 

Кризис либеральной демократии, обусловленный сигнату-
рой осязаемых границ эффективности капитализма аберрацией 
буржуазной инициативы в финансовую сферу, где деньги, минуя 
общественное производство, порождают себе подобные вымыва-
нием ее социальной основы «среднего класса», инициирует по-



 21

пытку обрести импульс жизненного потенциала за счет культурно-
политической и экономической экспансии в пространства ранее 
«неосвоенных» территорий. 

Так было не раз в истории, когда стагнирующая система, 
стремясь к регенерации, прибегала к факторам экстенсивного рос-
та. Россиянам, как никому другому, известно влияние расширяю-
щегося пространства («деспотии пространства») на устойчивость 
политического режима. 

Необходимость продвижения идей «Большого Запада» с  
целью роста «привлекательности главных ценностей» «для других 
культур» и постепенного возникновения «всеобщей демократиче-
ской культуры» очевидна не только с точки зрения геополитиче-
ской, но и в связи с поиском механизмов обретения внутренней 
устойчивости странами «золотого миллиарда». В предложенном 
проекте «Большого Запада» «вовлеченная демократизирующаяся 
Россия» должна занять место периферии западного сообщества. 
При этом Евразийский союз, в оценке авторов перспективы «все-
общей культуры», «является новой эксцентричной идеей Влади-
мира Путина»1. 

Будущее истории, по мнению западных аналитиков, безаль-
тернативно связано с либерально-демократическими ценностями 
(кстати заметить, понимаемыми однобоко, «по-вашингтонски», 
так же, как в свое время социализм в иной, небольшевистской, ин-
терпретации был неприемлем для советской партноменклатуры). 
Китайская или индийская системы культурных ценностей в качест-
ве, по крайней мере, равноправных парадигм культурно-цивили-
зационного развития не рассматриваются. В лучшем случае им 
отводится место сегментарного «очага» культуры, представляю-
щей интерес для узких территориальных или национальных лока-
лизаций. Такая позиция далеко не бесспорна. 

Главное, что следует отметить, какой бы отчетливой ни была 
идеологическая альтернатива культурного плюрализма, она не бу-
дет признана Западом, так как цивилизационный модус, основан-
ный на традиции, укорененной многовековой историей того же 
Китая или Индии, для либерального рационализма всего лишь ру-
димент, форматируемый в дихотомии: отсталый – прогрессивный, 
анахронизм – современный. Исторически сложилось так, что глав-
ным рудиментом проекта «Большого Запада» является страна, по 
                                                 

1 Бжезинский Зб. Уравновесить Восток, обновить Запад / Россия в гло-
бальной политике. – М., 2012. – № 1. – С. 35, 37. 



 22 

воле судьбы не генерировавшая собственных традиционных цен-
ностей. 

Формат статьи не позволяет подробно остановиться на сю-
жете, раскрывающем значение традиции в планетарной цивилиза-
ции. Заметим только, что в общественное сознание человечества 
приходит понимание «самоценности» традиции, продолжающей 
развиваться в индустриальную и постиндустриальную эпохи. На-
ходясь в состоянии интеракции с модерном, традиция создает си-
нергетический потенциал, позволяющий обществу достигать ку-
мулятивного эффекта развития с положительной флуктуацией 
результата. Именно сохранение традиции и опора на нее в модер-
низации позволили Японии во второй половине XX в. совершить 
экономическое чудо. Указание на органическую встроенность тра-
диции в проект советской цивилизации как основной ресурс ус-
тойчивости и высокой эффективности системы содержится во 
многих работах современных авторов. 

В указанном смысле капитализм, лишенный опоры на тра-
дицию, не является самодостаточным в морально-этическом и 
культурном отношении. Взяв когда-то на вооружение в качестве 
главного идеологического постулата сентенцию Т. Гоббса Bellum 
omnium contraomnim (война каждого против всех), капитализм  
нуждается в компенсации, доведенной до совершенства правовой 
системы и традиционного нравственного базиса. Однако в таком 
случае неразрешимое противоречие между центральной фигурой, 
олицетворяющей всю систему буржуазных отношений – Homo 
economicus, и Homo sapiens, человеком разумным, а следователь-
но, нравственным, лежит в основе непреодолимого препятствия на 
пути выхода западной цивилизации из системного кризиса. 

В контексте современных западных ценностей любое соци-
альное агрегирование, в том числе формирование государственной 
культурной, этнической идентичности, должно основываться на 
принципах рационально устроенных сетей, выполняющих функ-
ции коммуникатора взаимовыгодного обмена информационными, 
материальными, политическими (если это касается государствен-
ных образований) ресурсами. Любые другие мотивы интеграцион-
ных процессов выходят за рамки целесообразности, диктуемой 
западным образом мироустройства. Доказательством сказанного 
являются события, происходящие в Европейском союзе. В связи с 
кризисом в дилемме укрепления национальных интересов или 
прагматических соображений при определении мер его преодоле-
ния верх всегда берут последние. 



 23

Не выдержала испытания общественной практикой идеоло-
гия мультикультурализма, направленная на формирование «особо-
го вида толерантности», в связи с притоком жителей мировой пе-
риферии в крупные европейские города. При этом «обратная 
глобализация» (именно так определяют это явление) стала следст-
вием «подавления культурной уникальности через экономическую 
модернизацию», активно насаждаемую Западом начиная с 60-х 
годов в странах третьего мира. 

Безусловно, рекомендации использовать накопленный в Ев-
ропе процессуальный опыт и технологии адаптации эмигрантов 
при реализации программ интеграции в российский социум при-
езжающих на работу в Россию представителей ближнего зарубежья 
могут быть реализованы только в плане заимствования техниче-
ских наработок организации комплементарных условий для  
гастарбайтеров, но только не по существу, разделившемуся по 
смысловым ориентирам: мультикультурализм как средство асси-
миляции «культурного модерна» или мультикультурализм как ос-
нова «общежития». 

Принципы рационализма, положенные в основу российской 
политики в отношении бывших союзных республик, не принесли 
релевантного интеграционного эффекта. Мало того, по мере ут-
верждения на постсоветском пространстве западных культурных 
ценностей постепенно убывает социальная основа центростреми-
тельных тенденций. Чтобы проиллюстрировать это утверждение, 
надо обратиться к данным, характеризующим динамику деструк-
тивного отношения населения Казахстана и Белоруссии к интегра-
ции с Россией в региональные структуры, что характеризуется  
замерами общественного мнения, опубликованными главным  
научным сотрудником Казахстанского института стратегических 
исследований М. Лаумулиным и белорусским журналистом 
Ю. Дракохрустом. Мнение населения Казахстана относительно 
Таможенного союза (Белоруссии, Казахстана и России) раздели-
лось: 52% опрошенных поддерживают этот интеграционный  
проект, 48% высказались «против» или не определились в своем 
отношении. В апреле-мае 2012 г. Институт стран СНГ (г. Москва) 
провел дополнительный опрос казахстанских респондентов, когда 
выявлялась принадлежность к социальным категориям тех, кто 
отрицательно относится к объединению в интеграционные струк-
туры. Результаты дополнительного опроса показали, что 78,7% 
считающих нецелесообразной постсоветскую интеграцию являют-
ся представителями крупного и среднего бизнеса, менеджерами 



 24 

финансовых учреждений, работниками силовых структур и право-
охранительных организаций и государственными служащими. 

В случае с Белоруссией картина выглядит совершенно ина-
че. Социальный спектр отрицательно ответивших на вопрос: «Ес-
ли бы сегодня проходил референдум об объединении Белоруссии 
и России, как бы Вы проголосовали?» – репрезентативно отражает 
все категории населения. Однако мотивом негативного отношения 
к интеграции является боязнь либерализации уклада жизни по рос-
сийскому образцу. Удельный вес тех, кто положительно высказал-
ся за объединение с Россией, с 2003 по 2011 г. сократился с 58 до 
32%. При выборочном опросе белорусских граждан, отрицательно 
оценивающих перспективу объединения с Россией, 64,2% указали 
в качестве главной причины своего выбора боязнь утраты соци-
альных гарантий, обеспечиваемых гражданам Белоруссии. 

Таким образом, результаты дополнительных исследований, 
предпринятых Институтом стран СНГ, хотя и в противоположных 
контекстах, показали, что «либеральные ценности»2, активно  
внедряемые в социально-экономический строй новых независи-
мых государств, работают в направлении, противоположном ре-
гиональному интеграционному вектору. 

С прагматической точки зрения такое положение дел вполне 
объяснимо. Если руководствоваться исключительно соображения-
ми выгоды, то ориентация на западные центры мировой силы  
выглядит значительно более привлекательной, чем объединение с 
Россией, которая пока не обрела устойчивой тенденции экономи-
ческого роста. Однако в основе евразийской интеграции лежит не-
что большее, чем голый прагматизм, – культурно-цивилизацион-
ная общность, формировавшаяся веками в интеграции многоэтни-
ческих традиций, генерировавших некую идентичность, постичь 
которую рациональным сознанием невозможно. 

Интересно в этой связи высказывание М. Лаумулина:  
«После падения железного занавеса и контактов с дальним зару-
бежьем казахстанцы убедились, что не похожи на соседей из ис-
ламского мира, несмотря на некий мусульманский ренессанс в 
республике. В Советском Союзе жители Средней Азии считались 
“азиатами”, но после более тесного знакомства с китайцами и дру-
гими дальневосточными народами стало очевидно, что и на  
                                                 

2 Мы намеренно взяли этот термин в кавычки, чтобы указать на разницу в 
представлении между подлинными либеральными и современными либеральны-
ми ценностями. 



 25

настоящих азиатов они не очень похожи. Гораздо больше общего у 
них с другими гражданами стран СНГ, здесь и пригодилось поня-
тие “евразийцы”». 

В своей знаменитой работе «Столкновение цивилизаций» 
Самюэль Хантингтон справедливо заметил, что интеграционные и 
дезинтеграционные границы современного мира проходят вдоль 
культурных линий. По его мнению, «культура и различные виды 
культурной идентификации (которые на самом высоком уровне 
являются идентификацией цивилизации) определяют модели 
сплоченности, дезинтеграции и конфликта».  

Не «либеральные ценности» и не попытка навсегда искоре-
нить возможность возникновения войны в этой части света явля-
ются главным основанием европейской интеграции (эти факторы 
перфектны), а культурно-цивилизационная общность, фундируе-
мая исторической традицией Старого Света. 

Исторически сложилось так, что Россия не только как госу-
дарство, но прежде всего как культурный, цивилизационный архе-
тип, формировалась, вбирая в свой растущий организм традиции и 
социетальные ценности многих народов. Даже тогда, когда народы 
приграничных территорий не испытывали интегративных позывов 
со стороны Великой империи, они активно включались в культур-
ный обмен с российским социумом. Укоренившийся модус куль-
турного взаимодействия стал определяющим качеством внутрен-
него российского миропорядка, каждая культурная составляющая 
которого представляла собой самоценность, функционируя как 
неотъемлемая часть целого. В этом смысле трудно представить, 
даже в условиях государственной независимости, культурную ав-
таркию россиян, казахов, украинцев, киргизов. 

Обычно, когда говорится об общности судеб и социальных 
перспектив, принято апеллировать к славянскому единству. Одна-
ко нити генетической «самости» россиян с народами Кавказа и 
Азии нисколько не менее судьбоносны с точки зрения культурно-
цивилизационного значения. Сохранение и развитие рожденного 
на протяжении столетий многоликого «Русского мира» представ-
ляется проблемой не менее, а может быть, более важной, чем эко-
номическая и политическая интеграция постсоветского пространст-
ва. Утрата этого «эксклюзивного продукта» означала бы прежде 
всего рецессию национальных культурных оснований, а для Рос-
сии, сохраняющей многоэтническую и многоконфессиональную 
матрицу, – утрату возможности полноценной консолидации рос-



 26 

сийской идентичности и реинтеграции (как носителя культурного 
генотипа) в полноценный центр развития регионального сообщества. 

На протяжении веков Россия, аккумулируя культурный по-
тенциал народов, объединяемых в одном цивилизационном про-
странстве, выполняла роль генератора собственной творческой 
активности, являясь, говоря словами Р. Коллинза, «зоной прести-
жа», которая «есть источник излучения, распространяющегося за 
ее пределы и с большей или меньшей силой притягивающего к ней 
людей, находящихся на различных расстояниях от нее. Эти рас-
стояния… суть нечто большее, чем расстояния в физическом  
пространстве; они являются сетями разного рода, ...в которых по 
особым каналам, способным проникать в чужие цивилизационные 
зоны, распространяются престижность и притягательность данной 
цивилизации». 

Выполняя на протяжении длительного исторического пе-
риода функцию «зоны престижа», Россия не могла не стать  
центром интеллектуальной рефлексии культурно-цивилизацион-
ной идентичности, сформировавшейся в результате активного 
культурного обмена народов, входящих в ее пространство. 

Первым, кто обратился к проблеме российской идентично-
сти в модернизационном контексте, стал П.Я. Чаадаев. Творчество 
этого мыслителя и сегодня оценивается неоднозначно. «Почвен-
ники» критикуют его за негативное отношение к российской  
«самости» и европеизм. Для нас важно подчеркнуть рациональное 
зерно, которое, безусловно, присутствует в рассуждениях 
П.Я. Чаадаева о том, что российская цивилизация консолидирова-
лась как феномен, не повторяющий в своем содержании ни клас-
сическую парадигму Востока, ни европейскую цивилизационную 
матрицу. Отмечая эту сторону взглядов П.Я. Чаадаева на россий-
скую идентичность, можно с полным основанием говорить о том, 
что они способствовали более поздней артикуляции евразийской 
теории. «Одна из наиболее печальных черт нашей цивилизации, – 
отмечал он, – заключается в том, что мы еще только открываем 
истины, давно ставшие избитыми в других местах и даже среди 
народов, во многом далеко отставших от нас. Это происходит от-
того, что мы никогда не шли об руку с прочими народами; мы не 
принадлежим ни к одному из великих семейств человеческого ро-
да; мы не принадлежим ни к Западу, ни к Востоку, и у нас нет тра-
диции ни того ни другого». Кризис российской идентичности, о 
которой говорил П.Я. Чаадаев в XIX в., ссылаясь на неевропей-



 27

ский путь развития России, обернулся в настоящий момент исто-
рическим шансом. 

Другому русскому мыслителю, Н.Я. Данилевскому, принад-
лежит заслуга плюрализации в определении культурно-историче-
ских типов социальной реальности. Утверждение Данилевского о 
том, что европейская цивилизация «не является универсальной, а 
только одной из нескольких великих цивилизаций, которые когда-
то процветали в человеческой истории», проторило путь к опреде-
лению места собственно российской идентичности в иерархии ми-
ровых цивилизаций. «Соображение, что европейская цивилизация 
идентична универсальной цивилизации, основано на ошибочном 
допущении, что только она является прогрессивной и творческой в 
противоположность всем другим культурам, которые при этом 
объявляются статичными и нетворческими», – писал он. 

В целом скептически оценивая концепцию Данилевского, 
П.Н. Милюков, сам того не желая, значительно обогатил научное 
представление, фундамент которого заложил его предшественник. 
Указывая на социальную обусловленность культурно-цивилиза-
ционной идентичности, П.Н. Милюков имел в виду постепенное 
наполнение ее содержания «современным», «прогрессивным» (ев-
ропейским) качеством. Европейский универсализм взглядов 
П.Н. Милюкова был скорее шагом назад в понимании существа 
российской цивилизации, однако его мысль об интегративной ди-
намике культурной традиции является, безусловно, еще одним ша-
гом в научном осмыслении реалий евразийского процесса. 

Важный вклад в исследование российских культурных и ци-
вилизационных оснований внес И.А. Ильин. Базисом интегратив-
ной «самости», рожденной как продукт российской цивилизации, 
он считал не материальные символы: государство, пространство  
и т.д., а духовные. «Родина – есть духовная реальность», – писал он. 

Пройденный путь интеллектуального поиска нашел логиче-
ское завершение в концепции отечественных евразийцев: 
П.Н. Савицкого, Н.С. Трубецкого, Л.Н. Гумилёва. Они впервые 
отчетливо заявили о российском культурно-цивилизационном типе 
как евразийском. Евразийская концепция вобрала в себя представ-
ление о подвижности, недостаточности российской идентичности, 
имманентном освоении мультикультурных ценностей, отказа от 
«европоцентризма», от универсальности прогресса, воинствующе-
го экономизма Запада. Важным является замечание евразийцев 
относительно вектора взаимодействия России с другими народа-
ми: от патернализма к культурному равноправию. «В постимпер-



 28 

ский период, – писал Н.С. Трубецкой, – национальным субстратом 
того государства, которое называется СССР, может быть только 
вся совокупность народов, населяющих это государство, рассмат-
риваемая как особая многонародная нация и в качестве таковой 
обладающая национализмом. Эту нацию мы называем евразий-
ской, ее территорию – Евразией, ее национализм – евразийством». 

Идентичность, о которой говорили евразийцы, стала реаль-
ностью, значительно укрепившейся в советское время. «Полиэт-
ническое пространство, – пишет И.А. Исаев, – приобретало боль-
шую стабильность, поскольку из властной иерархии исключалась 
одна господствующая нация. А новое наименование объединен-
ных территорий – СССР – уже не содержало никакого намека на 
этническую, пространственную или национальную доминанту это-
го союза. Оно выражало лишь его политическую и социальную 
характеристики».  

Верность евразийской концепции подтвердила и постсовет-
ская политическая реальность. Сразу после развала СССР государст-
ва и этносы, не интегрированные в евразийскую культурно-циви-
лизационную общность (европейские страны «социалистического 
лагеря» и республики Прибалтики), сразу сориентировались на 
объединение с Европейским союзом. Испытывая деструктивное 
влияние центростремительных факторов, в постсоветский период 
евразийская идентичность долгое время была в состоянии депри-
вации, но тем не менее остается реальностью, фундирующей инте-
грационный процесс. Доказательством сказанного могут служить 
данные социологического опроса, проведенного Институтом стран 
СНГ (октябрь 2011 г.). На вопрос: «Как Вы воспринимаете собы-
тия в другой стране СНГ?», 47,2% респондентов в Казахстане, 
61,3% в Белоруссии, 44,3% на Украине ответили, что восприни-
мают события так, как если бы они происходили в собственной 
стране. 

Идеи евразийства становятся методологической основой ак-
тивизирующихся в последнее время процессов на постсоветском 
пространстве. В частности, важное положение о культурном плю-
рализме и «самоценности» каждой составляющей культурно-
цивилизационного сообщества реализовано в организационном 
принципе СНГ «подвижной геометрии», утвердившемся после 
принятия в 2007 г. Концепции дальнейшего развития СНГ. Кон-
цепция содержит инициированное российской стороной ви́ дение 
будущего Содружества как многопрофильной региональной орга-
низации, обеспечивающей максимальный интеграционный потен-



 29

циал, в то же время предоставляющей возможность каждой  
стране-участнице определять формат и сферы сотрудничества. 
«Материальной сцепкой» сохранения евразийской культурно-
цивилизационной ценности остается русский язык как средство 
коммуникации, культурного обмена, функционирования надна-
циональных структур. 

Однако главное значение русского языка заключается все же 
не в этой, бесспорно, важной стороне интеграционного процесса. 
Русский язык остается единственным инструментом продвижения 
идентификационных символов и практик до экзистенциональной 
глубины, когда каждый индивид становится субъектом объедини-
тельных тенденций. 

В 2006 г. сотрудники Центра по изучению межэтнических 
отношений Института этнологии и антропологии РАН провели в 
Бишкеке этносоциологический опрос по анкете, включающей блок 
языковых вопросов. Его итоги подтвердили факт довольно широ-
кого распространения русского языка среди столичных жителей, в 
том числе киргизов и татар. Русский язык используется представи-
телями титульного этноса как самостоятельно, так и совместно с 
киргизским языком от 56 до 81% случаев. Позитивным фактором, 
в известной мере определяющим перспективы русского языка в 
Киргизии, является сравнительно высокая ориентация киргизской 
молодежи на русский язык. По мнению почти 60% киргизов Биш-
кека, принявших участие в опросе, людям нерусской национально-
сти Киргизии в той или иной мере необходимо знание русского 
языка. Среди молодых людей 18–29 лет 35% отметили, что рус-
ский язык, безусловно, нужен, 29% – скорее нужен. Лишь 19% да-
ли отрицательный ответ. Все это свидетельствует о том, что в  
настоящее время в Киргизии имеются сравнительно благоприят-
ные условия для функционирования и развития русского языка. 

Несмотря на усиленную политику дерусификации западно-
ориентированных администраций, остается прочным положение 
русского языка на Украине. Согласно данным мониторинга ИС 
НАНУ (2007), если исключительно по-украински думают 34% 
граждан старше 55 лет, 30% в возрасте 30–35 лет, то среди тех, кто 
сформировался как языковая личность в годы независимости (воз-
растная группа до 30 лет), думают исключительно по-украински 
22%. Среди тех, кто думает исключительно по-русски, наблюдает-
ся противоположная тенденция: возрастная группа старше 55 лет – 
30%, 30–35 лет – 36, до 30 лет – 40%, т.е. число русскоязычных 



 30 

молодых людей в возрасте до 30 лет не уменьшается, как можно 
было бы предположить, а растет. 

Таким образом, активизация интеграционных инициатив на 
постсоветском пространстве, свидетелями которой сегодня мы яв-
ляемся, обусловлена не сиюминутной политической конъюнкту-
рой, а наличием глубокого историко-культурного базиса взаимо-
отношений народов и государств, объединяемых евразийской 
идентичностью. Уже сказано, что формирование полноценного 
регионального объединения – процесс не линейный и может под-
вергаться влиянию разного рода (в том числе внешних) факторов. 
Однако выстраивание стратегии долгосрочной политики в этом 
направлении должно осуществляться с учетом реальности куль-
турно-цивилизационного фактора реинтеграции. 

«Обозреватель-Observer», М., 2012 г., № 12, с. 42–50. 
 
 
Абдулбари Муслимов,  
заместитель председателя  
Духовного управления мусульман  
Нижегородской области 
СОЦИАЛИЗАЦИЯ УММЫ.  
ПРЯМЫЕ И КОСВЕННЫЕ МЕХАНИЗМЫ 
 
В настоящее время, как мы все видим, мусульмане находят-

ся не в самом лучшем положении как в социальном, так и куль-
турном положении. Нам предстоит пройти еще долгий путь, не-
смотря на то, что многое мы не смогли уже сделать. Я не буду 
касаться политических вопросов развития уммы, поскольку, на 
мой взгляд, они являются внешними по отношению к ее пробле-
мам, но я сосредоточусь на проблемах российских мусульман. 

Во-первых, мусульманская община России сейчас находится 
практически в атомизированном состоянии. Кроме организацион-
ного плюрализма, верующие все чаще становятся разделенными 
по самым различным основаниям: от этнического до возрастного. 
Миграционные потоки из стран Центральной Азии и Кавказа сде-
лали наши общины в крупных городах полиэтничными, и все чаще 
имамы должны учитывать этот факт в своих пятничных пропове-
дях, переходя с татарского или башкирского на русский язык. 
Многие совершенно обоснованно говорят о необходимости сохра-
нения традиционной культуры в наших мечетях, и мы должны 
стремиться к этому, но мы не должны забывать и о том, что люди, 



 31

пришедшие на пятничный намаз, также хотят услышать для себя 
строки из Священного Корана и, вдохновляясь ими, прийти в ме-
четь в следующий раз, обратив свой взор и сердце к Всевышнему. 
Каждый имам должен понимать, что именно с него начинается 
социализация мусульманина-иммигранта, с него начинается про-
цесс интеграции в российское общество и российскую умму, с не-
го начинается процесс формирования единой российской уммы. 
Официальные данные статистики говорят нам, что образователь-
ный уровень иммигрантов невысок, поэтому среди задач имама 
должно быть не только духовное окормление, но и просвещение. 
Многочисленные примеры в Центральной России и Поволжье де-
монстрируют нам, что активная позиция имама в процессе взаи-
модействия с прихожанами-мигрантами позволяет не просто из-
бежать противоречий внутри общины, но и помогает становлению 
дружеских межнациональных и межконфессиональных отношений 
внутри конкретных муниципалитетов. Не будем забывать и о той 
помощи, которую духовным управлениям мусульман оказывают 
органы государственной власти и институты гражданского общест-
ва в вопросе интеграции мигрантов. В свою очередь мусульман-
ское духовенство должно понимать, что эта помощь может быть 
еще более эффективной и полной, если мы сможем грамотно оп-
ределять те направления, куда стоит направлять получаемые  
ресурсы. Не раз говорилось о том, что эффективность работы ду-
ховного управления определяется, прежде всего, грамотным ис-
пользованием имеющихся ресурсов, контактов и, конечно, кадро-
вого потенциала.  

Второй важной проблемой для развития уммы является  
вопрос социализации молодых мусульман. В настоящее время мы 
видим, что наша молодежь фактически осталась беззащитной пе-
ред потоком информации с телевидения и со страниц Интернета. 
Простые решения, которые подсказывают ей так называемые 
«доброжелатели», приводят молодых людей к мысли о необяза-
тельности сохранения существующей традиции, к поиску новых 
смыслов, к выбору новых, более модных ориентиров. Проще и по-
нятнее для них являются решения, которые, на первый взгляд, не 
содержат компромиссов и отождествляются ими с «истинным ли-
цом» их религии. К сожалению, уровень их познания первоисточ-
ников ислама остается низким, несмотря на то что они могут вос-
произвести наизусть 3–4 десятка зазубренных, вырванных из 
контекста, строчек Священного Корана, где просто и понятно в 
черно-белых красках описывается окружающая действительность. 



 32 

В результате мы сталкиваемся с непониманием и неприятием мо-
лодым поколением тех ценностей и той жизненной мудрости, по-
черпнутой в строках Корана, которая прошла через умы и сердца 
наших великих предков, являвшихся авторитетами для всего ис-
ламского мира. Это и Риза Фахретдин, и Шигабуддин Марджани, 
Муса Биги, Зайнулла Расули и многие другие, оставившие свой 
след в исламском богословии. По сути, конфликт молодого поко-
ления со старшим основан на трагедии прерванной богословской 
традиции, это конфликт, основанный на незнании. Радикализм мо-
лодежи, которая сегодня предпочитает ориентироваться на зару-
бежных авторов, которые говорят с ней простым, а подчас прими-
тивным языком и бинарными оппозициями «халяль – харам», 
«шахид – муртад», «ислам – ширк», во многом напоминает начало 
XX в., когда захваченная политическими лозунгами мусульман-
ская молодежь вливалась в политические партии согласно своему 
образовательному уровню: недоучившиеся студенты медресе 
предпочитали простых и понятных социалистов-революционеров, 
а мусульмане, имевшие и светское, и религиозное образование, 
поддерживали социал-демократов, чья политическая доктрина 
требовала более глубокого понимания социально-экономических и 
политических процессов. Сейчас мы можем наблюдать нечто по-
хожее и с нашей мусульманской молодежью. Костяк агрессивно и 
радикально настроенных составляют те, кто не имеет сколь-
нибудь качественного исламского богословского и светского обра-
зования. С точки зрения социологии – это маргинальные слои,  
получившие свои ориентиры в готовом виде. 

Третья проблема уммы, которую бы хотелось выделить осо-
бо, это проблема уровня квалификации имамов. Зачастую мы ви-
дим, что уровень знания Священного Корана и Сунны Пророка 
Мухаммада и компетентности в вопросах фикха и акыды не позво-
ляет имаму грамотно ответить на вопросы верующих, что вызыва-
ет у них негативную реакцию. Такая ситуация характерна для мно-
гих мечетей, особенно в сельских районах и небольших городах. 
Все мы понимаем, что 70 лет планомерной работы по вытравлива-
нию ислама из жизни мусульман не прошли даром и восстановить 
все даже за 20 лет не так уж и просто. В настоящее время мы  
наблюдаем, как начинает вырисовываться новая система россий-
ского исламского образования, она ориентируется на идею о взаи-
модополняемости между религиозным блоком и светским. Сту-
дент мектебе, медресе или исламского института должен не только 
в совершенстве знать Священный Коран и Сунну, но и ориентиро-



 33

ваться в истории, социологии, законодательстве, культуре – быть 
разносторонним специалистом. В этой связи помощь, которую 
оказывает сегодня государство мусульманским учебным заведениям, 
нельзя не отметить. Однако многое необходимо сделать и самим 
мусульманам. 

B этой связи я хотел бы обратить ваше внимание на те пред-
ложения, которые хотел бы обозначить в качестве темы для даль-
нейшей дискуссии и развития в рамках практической деятельности 
духовных управлений мусульман. Это будут предложения по раз-
витию прямых и косвенных методов социализации уммы.  

К прямым механизмам социализации уммы в настоящее 
время я хочу отнести весь блок вопросов, связанный с успешным 
функционированием института духовного управления мусульман. 
Современное духовное управление мусульман должно являться не 
просто религиозной организацией, а многофункциональным  
центром мусульманской культуры, который бы соединял в своей 
деятельности следующие направления работы: 

– поддержание организационных основ деятельности духов-
ного управления; 

– поддержание работы мечетей и обеспечение их квалифи-
цированными имамами; 

– создание условий для получения религиозного образова-
ния и повышения квалификации имамов в рамках духовного 
управления; 

– работа с молодыми прихожанами (в том числе религиозное 
просвещение); 

– работа с мусульманами-иммигрантами (в том числе их 
обучение русскому языку и основам культуры российских му-
сульман и российского общества).  

Интегрированная работа имамов, мусульманских образова-
тельных учреждений и молодежных объединений мусульман в 
рамках духовного управления мусульман позволит им стать теми 
институтами уммы, вокруг которых начнется объединение россий-
ских мусульман, как идеологическое, так и организационное. Ду-
ховное управление может работать со всеми мусульманами вне 
зависимости от того, к какой правовой школе они принадлежат. 
Это позволит значительно снизить угрозу возникновения псевдо-
исламских экстремистских организаций и наладить механизмы 
социализации молодых мусульман, и в конце концов сформиро-
вать устойчивые основы традиции российских мусульман, бази-
рующиеся как на Священном Коране и Сунне Пророка Мухаммада 



 34 

и работах всемирно известных богословов, так и на трудах россий-
ских исламских богословов. Уже нынешнее поколение мусульман 
способно передать своим детям устойчивую традицию, подкреп-
ленную серьезным теоретическим богословским базисом. Вопрос 
лишь в том, чтобы указанная работа осуществлялась в полной ме-
ре на территории всех регионов. 

К косвенным механизмам социализации мы можем отнести 
все, что может помочь мусульманам в современном мире сохра-
нить свою культуру и преумножить ее богатство: 

– использование средств массовой информации и Интернета, 
которые сейчас во многом используются против мусульманской 
общины; 

– внедрение в образовательные программы исламских учеб-
ных заведений светских дисциплин, направленных на формирова-
ние целостного мировоззрения (история, философия, социология, 
политология); 

– формирование страты исламских ученых, исламоведов, 
журналистов, публицистов, издателей, которые бы смогли достой-
но представлять интересы уммы в рамках российского общества и 
мирового сообщества. Необходимо отметить, что в этом направле-
нии уже делаются серьезные шаги со стороны государства, духов-
ных управлений мусульман в сотрудничестве с научным сообщест-
вом, но, к сожалению, не всегда эта работа приносит ожидаемые 
результаты; 

– тесная работа духовных управлений мусульман с правоох-
ранительными органами, которая бы способствовала росту взаим-
ного уважения и понимания между служителями порядка и му-
сульманами. Снятие барьеров непонимания и взаимной 
настороженности позволит более эффективно вести свою работу 
как духовным управлениям, так и правоохранительным органам.  

Таким образом, в процессе социализации уммы централь-
ным элементом мы считаем имама и духовное управление му-
сульман. Только их работа способна в корне изменить те негатив-
ные тенденции, которые были озвучены в нашем докладе. При 
этом необходимо понимать, что их деятельность должна серьезно 
измениться в направлении социальной активности. Безусловно, 
верность акыде и мазхабу – это те столпы, которые формируют 
традицию и способствуют стабильному развитию уммы. Однако 
нынешняя ситуация в обществе диктует нам необходимость  
серьезной трансформации своей активности в отношениях с ним.  



 35

Духовное управление мусульман сегодня – это многофунк-
циональный институт социализации уммы, который должен нести 
ряд важнейших функций: религиозную, воспитательную, просве-
щенческую, образовательную, информационную и даже концепту-
альную. Только имея стратегический взгляд в будущее, мусуль-
манская община и духовные управления способны к реализации 
тех серьезных задач, которые ставит перед нами Всевышний. По-
этому в наших руках сохранить и приумножить нашу общину, на-
шу традицию, нашу Веру. 

«Ислам и ценности ислама в образовательном  
пространстве XXI века», Уфа, 2012 г., с. 38–42. 

 
 
Елена Кублицкая,  
кандидат философских наук (ИСПИ РАН) 
КОНФЛИКТНЫЙ ПОТЕНЦИАЛ  
МЕЖНАЦИОНАЛЬНЫХ  
И ЭТНОКОНФЕССИОНАЛЬНЫХ ОТНОШЕНИЙ 
 
Проблемы федеративной стабильности, укрепление интегра-

тивных процессов во многом зависят от развития толерантности в 
области межнациональных и этноконфессиональных отношений. 
Предложенный ракурс выявления проблем конфликтности этих 
отношений рассматривался в контексте анализа уровня религиоз-
ности и атеистичности населения города, направленности секуля-
ризационного процесса и роста межнациональной напряженности.  

Риски и угрозы в межнациональных отношениях мегаполи-
са, как показывают мониторинговые исследования ИСПИ РАН и 
МИСКП, очень велики. За последние годы этническая и конфес-
сиональная структура мегаполиса серьезно усложнилась. Идет 
резкая интенсификация притока переселенцев при одновременном 
естественном сокращении численности коренных жителей. По 
сравнению с советским периодом демографическая ситуация из-
менилась, например численность представителей кавказских наро-
дов в Москве выросла в 20 раз. 

Изменение национального состава столичного мегаполиса за 
счет легальных, а по большей части нелегальных мигрантов не 
может рассматриваться как «успех» национальной политики  
Москвы. Несмотря на то что Москва – традиционно интернацио-
нальный российский город, демографическая проблема, связанная 
с увеличением нерусского населения (армянская, грузинская, азер-



 36 

байджанская, чеченская, таджикская и многие другие диаспоры), 
вышла в разряд наиболее актуальных. Социологические опросы по 
г. Москве показали, что подавляющее число жителей согласны с 
высказыванием: «Приток мигрантов следует резко сократить». Так 
ответили 72% от числа всех опрошенных и 76% из группы корен-
ных москвичей. Опрошенные москвичи считают, что в результате 
увеличения интенсивности неуправляемых миграционных потоков 
ухудшается весь спектр жизнедеятельности местных народов: со-
циально-бытовые условия, трудоустройство, сфера обслуживания, 
образование, здравоохранение, транспортные передвижения и, ко-
нечно, культурно-духовные запросы населения. На основании  
вышеизложенного можно заключить следующее: рост межнацио-
нальной напряженности идет через отражение в массовом созна-
нии москвичей реалий их повседневной жизни. 

Ассимиляционные возможности Москвы находятся на 
пределе. По подсчетам экспертов, в Москве и Московской области 
находится более половины всех иммигрантов (на Центральный 
федеральный округ приходится примерно 68%). Широкомасштаб-
ность миграционных потоков создает атмосферу, во-первых, не-
терпимости, неприязни между различными этническими группами, 
во-вторых, противостояния между «коренными» москвичами и 
приезжими. Кроме того, отношения интернационализма и нацио-
нальной терпимости неизбежно утрачиваются в ситуации осозна-
ния коренной национальностью того факта, что ее этнический ста-
тус резко снижается. В Москве сложная криминогенная ситуация 
нередко приобретает этническую окраску. Москва имеет один из 
самых высоких показателей межнациональной напряженности по 
сравнению с другими субъектами Федерации. Показательно, что 
лишь порядка 10% опрошенных москвичей оценивали межнацио-
нальные отношения в городе как стабильные. Существенно 
бóльшая часть респондентов (68–75%) отмечают факт «межнацио-
нальной напряженности» или «сильной напряженности и возмож-
ности конфликтов». За последние 19 лет крайняя степень напря-
женности, определяющаяся показателем «сильная 
межнациональная  
напряженность, возможны конфликты», в оценках москвичей уве-
личилась на 11 процентных пунктов: с 17 до 28% (табл.). Обратим 
внимание, что почти третья часть всех респондентов предполагают 
возможность близких межнациональных конфликтов. 

Можно констатировать: рост межнациональной напряжен-
ности идет через отражение в массовом сознании москвичей реа-



 37

лий их повседневной жизни. Обратимся к представлениям населе-
ния о повседневной практике межнациональных отношений, нега-
тивных проявлениях в этой области. 

 
Таблица 

Динамика уровня межнациональной напряженности  
в Москве в оценках населения  

(в % от числа опрошенных, данные по некоторым годам) 
Годы Показатели уровня 

межнациональной 
напряженности 19

92
 

19
93

 

19
94

 

19
95

 

19
96

 

19
98

 

20
01

 

20
03

 

20
07

 

20
08

 

20
10

 

Межнациональные 
отношения ста-
бильны 

32 19 19 14 14 17 15 5 10 8 12 

Имеется опреде-
ленная межнацио-
нальная напря-
женность 

34 46 49 51 52 59 48 54 42 46 40 

Налицо межна-
циональная на-
пряженность, воз-
можны  
конфликты 

17 22 17 17 16 13 25 33 29 29 28 

Затруднились 
ответить 17 13 13 17 17 11 11 8 19 14 16 

 
Динамика уровня межнациональной напряженности в мега-

полисе за 19 лет (1992–2010, в % от числа опрошенных). Ответы 
на вопрос: «Имеется межнациональная напряженность» или «Воз-
можны межнациональные конфликты»: 1992 г. – 51%, 1993 г. – 68, 
1994 г. – 66, 1995 г. – 68, 1996 г. – 68, 1998 г. – 71, 2001 г. – 73, 
2003 г. – 87, 2007 г. – 71, 2008 г. – 75, 2010 г. – 68%. 

Респонденты оценивали перечень из восьми позиций, начи-
ная от «назначения на руководящие или престижные должности по 
национальному признаку» до «использования религии и чувств 
верующих для возбуждения вражды между людьми разных нацио-
нальностей». Здесь наибольшее число указаний москвичей на не-
гативные проявления собрали следующие позиции: «неуважитель-
ное отношение мигрантов к нормам, традициям московской 
культуры» – 54%; «хулиганские действия и другие нарушения об-
щественного порядка на национальной почве» – 38; «неприязнен-
ное отношение к мигрантам, приезжающим на работу и постоян-
ное место жительства в Москву» – 33%. Характерно, что три 



 38 

данные позиции оказываются в числе первых и в рамках исследо-
вания в Москве в 2008 г., и в более ранние периоды наших наблю-
дений. 

Очевидно, что с точки зрения обеспечения социально-
территориальной стабильности страны одним из важных моментов 
является изучение протестного потенциала, в том числе в разрезе 
межнациональных отношений. Согласно данным опроса, установ-
ки на участие в конфликте в интересах своей национальной груп-
пы выражены в ответах респондентов довольно четко (готовы  
участвовать в такого рода конфликтах «безусловно» и «в зависи-
мости от обстоятельств» 55–58% респондентов) и составляют по-
зиции более половины москвичей, в то же время взгляды социаль-
но-типологических групп имеют существенные различия. Так, 
если половозрастные особенности респондента предполагают, что 
мужчины в мобильном зрелом возрасте занимают более активную 
жизненную позицию, то вполне закономерно, что они чаще, чем 
женщины (на 25 процентных пунктов), готовы включиться в  
конфликтную ситуацию. Кроме этого, анализ эмпирических дан-
ных указывает, что в «конфликтную группу» попадают прежде 
всего некоренные жители столицы, татары и лица, исповедующие 
ислам. Обращает на себя внимание то обстоятельство (по ряду ин-
дикаторов), что именно русские, оказавшиеся «главным объектом 
ущемления», имеют меньший «конфликтный заряд», более толе-
рантны, терпимы к другим национальностям. 

Позиции респондентов по использованию государством си-
лы при решении межнациональных проблем достаточно умеренны. 
Допускает возможность применения силы в разрешении межна-
циональных конфликтов незначительное число опрошенных (2%). 
Большинство опрошенных полагают, что «применение силы необ-
ходимо только тогда, когда под угрозой оказываются жизнь и дос-
тоинство людей» (27%), или говорят о том, что «все зависит от 
конкретной ситуации» (42%). «Силовое решение национальных 
проблем в принципе недопустимо», – считают 24% москвичей. 

Как и в предыдущем показателе национального конфликта, 
прослеживается та же тенденция возможного решения споров в 
межнациональных отношениях силовыми методами, прежде всего 
в группах мужчин в возрасте 14–39 лет, некоренных жителей, му-
сульман, не русской национальности. Результаты исследований 
указывают, что уровень протестного потенциала в сфере межна-
циональных отношений в Москве остается в течение последних 
лет достаточно высоким. 



 39

Также вряд ли можно говорить о стабилизации религиозно-
сти в Москве. В 1996 г. уровень религиозности населения мегапо-
лиса составлял 50%, постепенно нарастая; к 2008 г. он составил 
62%. За 12 лет уровень религиозности увеличился на 12 процент-
ных пунктов. Религиозное население Москвы к 2010 г. фиксирует-
ся на отметке 56%, а уровень воцерковленности религиозного на-
селения составляет 45% (так как остальные 55% религиозного 
населения не соблюдают религиозные обряды и не включены в 
мотивированную религиозную практику). Количественные показа-
тели колеблющихся между верой и неверием остаются на отметке 
20%. Нерелигиозное население мегаполиса составляет 10%. Среди 
них выявлено лишь 4% убежденных неверующих (атеистов). Со-
отношение религиозного и нерелигиозного населения в 2010 г.  
составило примерно 6:1 и заняло одно из лидирующих мест в 
субъектах Федерации в развитии десекуляризационного процесса. 
Необходимо признать: несмотря на то что общая численность ре-
лигиозного населения за последние 14 лет выросла незначительно, 
тем не менее идет постепенное нарастание степени религиозности 
населения мегаполиса за счет увеличения доли воцерковленных 
людей (убежденных верующих). 

Соотношение религиозного и нерелигиозного населения в 
большой степени зависит от комплекса социально-экономических, 
территориальных, социополитических, исторических, конфессио-
нальных и этнических факторов. В целом по России это соотно-
шение составляет примерно 6,5:1. Оно совпадает с Центральным, 
Северо-Западным, Уральским и Сибирским федеральными окру-
гами.  

Социально-демографические характеристики религиозного 
населения на данном этапе реформирования российского общества 
становятся все более размытыми. С 1983 г. не прослеживается чет-
кая зависимость уровня религиозности от возраста, социального 
положения, места жительства, образования и уровня дохода насе-
ления. Из предложенных семи социальных характеристик населе-
ния только пол респондентов оказывается определяющим при вы-
явлении религиозности населения регионов РФ.  

Тем не менее социальный портрет нерелигиозного населения 
имеет более четкие проявления закономерности, так как они про-
слеживаются во всех исследованных субъектах Федерации по пяти 
позициям. В группах «неверующих» и «атеистов» больше мужчин 
в возрасте от 29 до 49 лет, в основном инженерно-технических  
работников или студентов со средним или низким уровнем мате-



 40 

риального достатка. Доминирующая часть группы верующих в 
Москве – женщины 30–39 лет и старше 60 лет со средним специ-
альным и высшим образованием, служащие или пенсионерки с 
самым низким уровнем материального дохода.  

Следует заметить, что десекуляризационные процессы раз-
виваются в условиях активизации религиозной жизни, доминиро-
вания религиозного населения и усиления клерикальных тенден-
ций в общественных и государственных отношениях, активной 
прозелитической деятельности ряда конфессий и религиозных ор-
ганизаций. Специфика конфликтного взаимодействия конфессио-
нального и национального напрямую связана с ущемлением прав 
какой-либо национальности, с очевидной угрозой потери ее на-
циональной самобытности и риском уничтожения культурного 
менталитета: культурных и религиозных традиций и обычаев этого 
народа. 

Эмпирические результаты достаточно четко фиксируют 
«больную тему» «русского вопроса». Мониторинговые исследова-
ния показали увеличение числа утвердительных ответов на вопрос: 
«Считаете ли Вы, что в настоящее время идет ущемление прав не-
которых национальностей за счет расширения прав других нацио-
нальностей?» «Да, считаю», – ответили 36% опрошенных москви-
чей в 2007 г. и 45% москвичей – в 2008 г. Ответы в группах 
«русских» и «православных» москвичей практически не отлича-
ются друг от друга по количественному показателю и в 2008 г.  
составили 47%. Респонденты моложе 60 лет значительно чаще, 
чем представители старшего поколения, придерживаются той точ-
ки зрения, согласно которой права разных национальностей не-
равны. После конкретизации вопроса – «Если идет ущемление 
прав, то каких именно национальностей?» – значимые показатели 
«ущемления» оказались в первую очередь у русской нации (так 
считают почти половина опрошенных москвичей – 48% в 2008 г.). 
Второе место по показателям ущемления прав заняли народы Се-
веро-Кавказского региона, третье – Среднеазиатского, четвертое – 
евреи. Отметим главное: при анализе корреляционной зависимо-
сти тезиса «по ущемлению национальностей» установлено, что все 
группы национальностей (по рейтингу среди опрошенных нацио-
нальностей) называют русскую нацию главным объектом «ущем-
ления». В 2008 г. 39% опрошенных москвичей (41% русских и 
41% православных) полностью согласились со следующим тези-
сом: «В нашей стране национальная политика осуществляется в 
ущерб национальным интересам русской нации, развитию русской 



 41

культуры». В 2010 г. число согласных с этим тезисом выросло до 
45% опрошенных (49% русских и 52% православных москвичей).  

Логика развития любого этноконфессионального конфликта 
следующая: бурный расцвет религиозной жизни, сопровождаемый 
одновременно общественно-национальными движениями, способст-
вует укреплению национального и религиозного самосознания 
(национальной и религиозной идентичностей), осознанию досто-
инств собственной нации, ее вклада в общегосударственное и 
культурное развитие. Эти позитивные стремления часто сопровож-
даются побуждением отделиться, выделить свою «особенность», 
противопоставляя «своих» и «чужих». Конфессиональная и на-
циональная исключительность становятся специфическими черта-
ми, укрепляющими как религиозную, так и этническую идентич-
ность. Развитие толерантных отношений в полиэтническом и 
поликонфессиональном регионе имеет особое значение. Основная 
суть толерантности – терпимость к «чужому», «иному» в Россий-
ском государстве – неотъемлемая черта демократизации общества. 
Развитие этих отношений в наибольшей степени зависит от уровня 
терпимости населения в национальной и конфессиональной сферах.  

В целом население достаточно терпимо к религиозному ина-
комыслию. Общий уровень межконфессиональной толерантности 
москвичей составляет более 70%. Все-таки отметим, что «испыты-
вают неприязнь к некоторым религиям и религиозным организа-
циям» четверть опрошенных респондентов. Тем не менее внутри 
социальных групп имеются значительные различия по степени то-
лерантности. Например, показатель толерантности по отношению 
к религии самый высокий среди русских женщин в возрасте 14–
18 лет и 25–29 лет. Менее толерантны к религии и религиозным 
организациям мужчины в возрастных группах 19–24, 30–39, 50–
59 лет. Мониторинг последних лет показал, что все-таки уровень 
религиозной нетерпимости среди коренного населения вырос, хотя 
и незначительно (на 5–9 процентных пунктов в возрастной группе 
мужчин 19–24 лет). 

Таким образом, в мегаполисе характер межконфессиональ-
ного взаимодействия в межличностных отношениях имеет доста-
точно высокий уровень толерантности. В то же время это не отно-
сится к протестантским направлениям и сектам различного толка. 
Отмечается продолжающийся рост недовольства ими населения 
(от 35 до 40%). Социологические данные фиксируют, что общий 
показатель нетерпимости в религиозной сфере среди населения 
мегаполиса в 2010 г. не изменился и составил 25%. 



 42 

Что касается уровня толерантности межличностных отно-
шений в межэтническом взаимодействии, то здесь вырисовывается 
менее оптимистичная картина. В мегаполисе наибольшую неприязнь 
к некоторым национальностям испытывают коренные москвичи 
(29%), русские (28%), мужчины (33%) в возрасте 19–24 лет (40%) 
и 29–39 лет (37%). Основными объектами национальной неприяз-
ни являются во все возрастающей степени выходцы с Кавказа. Ес-
ли в 2003 г. уровень вербальной конфликтности по отношению к 
народам Северо-Кавказского региона составлял 37%, то в 2008 и 
2010 гг. этот уровень повысился более чем на 30%. Общий уровень 
национальной нетерпимости среди населения мегаполиса за четы-
ре года вырос на 7 процентных пунктов и составил 31%. 

Итак, опишем основные выводы. Результаты проведенных 
исследований дают основание полагать, что уровень конфессио-
нальной нетерпимости в межличностных отношениях (в оценках 
населения), как правило, не оказывает влияния на рост конфликт-
ного потенциала в религиозной сфере. Очаги напряженности в об-
ласти этноконфессиональных отношений касаются прежде всего 
отношений межнациональных. 

Полученные данные объективно высвечивают комплекс-
ность проблематики межнациональных отношений. В этой связи, 
обращаясь к анализу массовых протестных действий в Москве в 
декабре 2010 г., можно утверждать, что в обществе, очевидно, бы-
ла накоплена критическая масса недовольства неэффективностью 
правоохранительной системы, отсутствием реальных действий в 
сфере защиты конституционных прав граждан, нерешенностью 
социальных проблем. Характерно, что случаи протеста были от-
нюдь не единичными, мы имеем в виду целую череду протестных 
действий в Кондопоге, Туапсе, Ростове, Москве. Это стало отра-
жением нарастающей криминализации общественных отношений, 
в том числе в межнациональном аспекте. С одной стороны, речь 
идет об усилении негативного влияния этнических сообществ на 
ряд сфер жизни, с другой – нельзя сбрасывать со счетов и попытки 
использования конфликтности в межнациональных отношениях с 
целью общей дестабилизации ситуации, что с очевидностью резко 
сокращает возможности развития страны и снижает ее националь-
ную безопасность. 

Следует сказать, что низкий уровень доверия общества к 
власти, известные процессы социально-политического отчуждения 
создали необходимую предрасположенность представителей раз-
личных социальных групп к конфликтной активности. Немало-



 43

важным также представляется отсутствие культуры толерантности, 
системной политики в области этноконфессиональных отношений. 
Кроме того, объективно необходимые для развития экономики по-
токи миграции не получали должного информационного и соци-
ально-культурного обеспечения, что привело к повсеместному на-
рушению сложившихся норм и традиций проживания коренных 
народов. Среди прочего результатом этого является ложная трак-
товка тезиса об «обеспечении преимущества прав меньшинства», 
что объективно вызывает недовольство русского населения.  
Вместе с тем данные события сформировали повод для «вброса» в 
общественное сознание ряда провокационных, на наш взгляд, идей 
типа «беременности страны нацизмом» и т.п. 

Таким образом, говоря о толерантности этноконфессиональ-
ных отношений, мы далеки от того, чтобы подавать ситуацию в 
«розовом цвете». Специфика взаимодействия религиозных, кон-
фессиональных и национальных групп населения отражается во 
всех сферах жизнедеятельности общества. 

«Вестник Московского университета. Сер. 18.  
Социология и политология», М., 2013 г., № 1, с. 91–99. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 44 

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
 
 
 
 
 
М. Аствацатурова,  
политолог  
ДУХОВНОЕ УПРАВЛЕНИЕ МУСУЛЬМАН  
СТАВРОПОЛЬЯ 
 
В 2010 г. в Ставропольском крае (СК) было образовано са-

мостоятельное Духовное управление мусульман, чему предшест-
вовали многочисленные дискуссии, острые споры, разноречивые 
экспертные оценки. Организация ДУМ СК была обусловлена сле-
дующими объективными факторами: 

– наличие исторически сложившихся и компактно располо-
женных этнических групп, исповедующих ислам (абазины, кара-
чаевцы, ногайцы, туркмены, черкесы);  

– образование в результате миграционных процессов совет-
ского и постсоветского периода крупных этнических групп, испо-
ведующих ислам, проживающих как компактно, так и дисперсно 
(азербайджанцы, даргинцы, кабардинцы, турки-месхетинцы, че-
ченцы);  

– формирование общих ставропольских региональных инте-
ресов у представителей разных этнических групп, исповедующих 
ислам; 

– расширение социальной базы ислама в Ставропольском 
крае, увеличение количества верующих и мечетей с соответст-
вующей инфраструктурой. 

Образование самостоятельного ДУМ СК актуализировалось 
в связи с образованием Северо-Кавказского федерального округа, 
в котором СК является политико-административным форпостом в 
силу накопленного управленческого опыта в сфере этнополитиче-
ских и этноконфессиональных отношений. Образование самостоя-
тельного ДУМ СК имело множество аспектов: политический, 
управленческий, организационный, социокультурный.  



 45

В числе перспективных и позитивных моментов этого  
проекта можно назвать нейтрализацию влияния на мусульман СК 
радикальных течений, снижение риска проникновения в край ра-
дикальных вероучений (ваххабизм); организационную консолида-
цию мусульман СК (даргинцев, карачаевцев, ногайцев, туркмен, 
черкесов, чеченцев и др.) на основе гражданского российского ми-
ровоззрения. Также предполагалось, что образование ДУМ СК бу-
дет способствовать сплочению мусульман СК на основе общих 
ставропольских культурных ценностей; упрочению внутриислам-
ского диалога и достижению согласия среди приверженцев исла-
ма; расширению возможностей для активного вовлечения конфес-
сиональных лидеров и верующих в общественную жизнь края. 
Также в числе позитивных перспектив усматривались возможно-
сти по снижению межконфессиональных противоречий, а также 
противоречий внутри мусульманской уммы СК, дифференциро-
ванной территориально (восточные районы, регион Кавказских 
Минеральных Вод, центральные районы); повышению уровня и 
качества обеспечения конфессиональных интересов верующих; 
повышению эффективности взаимодействия ДУМ СК с Русской 
православной церковью, а также с организациями других конфессий. 

Одним из мотивов образования ДУМ были новые возможно-
сти обеспечения эффективного взаимодействия мусульманских 
общин с органами государственной власти: Советом по общест-
венной и экономической безопасности СК, Комитетом СК по де-
лам национальностей и казачества, Комитетом СК по делам моло-
дежи, а также с органами местного самоуправления. 

В то же время процесс организации ДУМ содержал  
проблемные составляющие, например: 

– противоречия между мусульманскими общинами края по 
вопросу о целесообразности образования ДУМ; 

– противоречия между общинами, прежде всего восточных 
районов края и региона КМВ (представленными, в основном, дар-
гинцами, карачаевцами, ногайцами, туркменами), в определении 
стратегии развития ДУМ и по частным вопросам (прежде всего, по 
вопросам передачи ДУМ СК здания мечети в г. Ставрополь, 
строительства новых мечетей и медресе, функционирования Коор-
динационного центра мусульман Северного Кавказа); 

– конкуренция между общинами в связи с избранием муфтия 
ДУМ; 



 46 

– недовольство ряда общин уровнем организации процесса, 
содержанием взаимодействия с органами государственной власти 
и местного самоуправления; 

– вмешательство в организационный процесс представите-
лей других муфтиятов Юга России; 

– образование нескольких самостоятельных муфтиятов в 
крае по принципу этнической сегментации по территории края  
(в частности, в восточных районах и КМВ). 

В течение года удалось преодолеть риски принятого реше-
ния. Новый духовный лидер Мухаммад-Хаджи Рахимов сумел  
наладить контакт со всеми компактно проживающими в СК груп-
пами мусульман в соответствующих районах – Нефтекумском, Ле-
вокумском, Степновском, Благодарненском, Арзгирском, Турк-
менском, Петровском, Кировском и др. В начале 2011 г. в крае 
насчитывалось 23 мусульманские общины, в настоящее время 40 
общин прошли юридическую процедуру регистрации. Основные 
по численности группы – ногайцы, туркмены, татары и карачаев-
цы, расположенные в разных районах края. Ставропольские му-
сульмане традиционно относятся к ханафитскому направлению, 
имеют некоторые этнокультурные особенности в отличие от соро-
дичей из соседних республик. 

Муфтий СК Мухаммад-Хаджи Рахимов отмечает, что одной 
из важных проблем является обеспечение качественного ислам-
ского образования. Молодые имамы обучаются в Нальчике и Чер-
кесске, где действуют специальные исламские учебные заведения. 
Также важным направлением является установление связей с та-
кими форпостами исламского мира, как Турция, Сирия, Ливан, 
Египет, где учатся в исламских институтах студенты из России. 

Магистральным направлением деятельности ДУМ выступает 
также строительство мечетей, духовных училищ, возврат духов-
ный зданий уммам. Также муфтий СК подчеркивает значимость 
консолидации, единения мусульман СКФО. ДУМ СК поддерживает 
тесные связи с Исмаилом-Хаджи Бердиевым, который является 
председателем Координационного центра мусульман Северного 
Кавказа и муфтием ДУМ Карачаево-Черкесии, имеет большой об-
щественный авторитет. 

Новой структурой в исламском мире является Российская 
ассоциация исламского согласия (РАИС), сопредседателем кото-
рого стал Мухаммад-Хаджи Рахимов. В поле интересов этой орга-
низации – социальное кураторство над молодежью, помощь пра-
воверным в решении сложных жизненных вопросов, а также 



 47

участие в профилактике межэтнических, межконфессиональных 
противоречий. У РАИС есть офис в Москве, ассоциация оказывает 
помощь упрочению традиционного ислама и профилактирует ра-
дикальные направления, так как «ислам переживает трудный пе-
риод адаптации к современным социальным и политическим про-
цессам». 

Муфтий Мухаммад-Хаджи Рахимов активно сотрудничает с 
органами власти – Комитетом СК по делам национальностей и ка-
зачества, с православными епархиями Юга России, которых на 
территории СКФО три, образованными весной 2011 г. Также ДУМ 
взаимодействует с учебными заведениями, общественными орга-
низациями, учеными, СМИ. Примечательно, что муфтият СК де-
монстрирует патриотические государственнические позиции во 
имя процветания Северного Кавказа и всей России. 

«Этнополитическая ситуация в России  
и сопредельных государствах в 2011 г.»,  

М., 2012 г., с. 265–266. 
 
 
Нурадин Ханалиев, 
второй секретарь МИД России 
ИСЛАМ В ПОЛИТИКО-КУЛЬТУРНОЙ МАТРИЦЕ  
НАРОДОВ СЕВЕРНОГО КАВКАЗА 
 
Использование религиозного фактора в мировой политике 

имеет достаточно давние традиции и приобретает особую актуаль-
ность в переломные периоды общественно-исторического разви-
тия. Как показывает исторический опыт, религия несет мощный 
идейный потенциал социальных, экономических, политических, 
этнонациональных, социокультурных противоречий и конфликтов. 
При определенных условиях религия может довольно легко  
принимать радикальные и экстремистские формы. Можно согла-
ситься с Л.Н. Митрохиным, по мнению которого «те или иные 
конфликты, имеющие вполне прозаическое земное происхожде-
ние, религия способна возводить в ранг космических, от века бы-
тийствующих столкновений, формулировать их в обобщенном, 
абсолютном виде, затрудняющем какой-либо компромисс». Одна-
ко истоки этих противоречий и конфликтов следует искать не в 
сущности той или иной религии, а во внутренних социально-
экономических, этнонациональных, трайбалистских, конфессио-
нальных, социально-психологических, социокультурных, полити-



 48 

ческих, геополитических и иных реальностях того или иного  
региона. 

С данной точки зрения большой интерес представляет  
вопрос о влиянии так называемого политического ислама на  
социокультурные и политико-культурные реалии национальных 
республик Северного Кавказа. В предлагаемой вниманию читателя 
статье предпринята попытка выявить и проанализировать некото-
рые аспекты этой сложной и весьма актуальной для региона  
проблемы.  

Исходным для предпринятого исследования служит тезис, 
согласно которому ислам играл и продолжает играть ключевую 
роль в жизни многих народов Кавказа, формировании и эволюции 
их духовного, социокультурного и политико-культурного облика. 
Как отмечает К.С. Гаджиев, «мировые религии в силу своей уни-
версальности призваны стирать расовые, этнические, языковые, 
политические и иные различия между людьми и народами. При 
всем том существует определенная связь между религией и нацио-
нальным самосознанием. Как показывает исторический опыт, тот 
или иной народ выбирает конкретное толкование вероисповедной 
системы для обозначения своих отличий от соседних народов и 
государств». Более того, во многих странах, в том числе в ряде на-
циональных республик Российской Федерации, ислам стал одним 
из существенных составляющих национализма и инструментом 
борьбы за власть. В этом отношении особое значение имеет тот 
факт, что с вероисповедной точки зрения регион является частью 
так называемого мусульманского Севера, который, в свою оче-
редь, составляет часть более обширного мусульманского мира. 
Поэтому не удивительно, что после распада СССР народы постсо-
ветских национальных республик, в большинстве своем испове-
дующие ислам, стали проявлять растущий интерес к веяниям, ис-
ходящим из мусульманского мира. 

Здесь необходимо учесть и тот факт, что Кавказ является 
одним из звеньев так называемой исламской дуги нестабильности, 
простирающейся от Балкан до Кашмира. На всем ее протяжении 
наблюдается выдвижение на политическую авансцену разного ро-
да возрожденческих и фундаменталистских движений, для кото-
рых характерна ярко выраженная политизация ислама. Это дало 
основание говорить о «политическом исламе», или «исламизме», 
оказывающем более или менее существенное влияние на общест-
венно-политическую, социокультурную, политико-культурную 
сферы жизни вовлеченных в эти процессы стран и народов. Одной 



 49

из важнейших установок этого радикального течения современно-
го ислама является органическое слияние государства и религии. 
Его приверженцы рассматривают шариат в качестве источника 
власти (ал-хакимийя ал-исламийя). Они руководствуются лозун-
гом: «Бог – наша цель, Пророк – наш руководитель, Коран – наша 
конституция, джихад – наш путь, смерть во имя Бога – наше выс-
шее стремление». 

Здесь ислам используется как средство достижения конкрет-
ных политических целей, определяемых конкретными интересами 
политической борьбы. В данном смысле его следует рассматри-
вать не столько как религию, сколько как своеобразную политиче-
скую идеологию. Об этом открыто заявлял аятолла Хомейни,  
который утверждал: «...ислам является политико-религиозным 
учением, в котором политику дополняет богослужение, а богослу-
жение дополняет политику». Такой тезис он обосновывал мыслью 
о том, что «в исламе больше политических предписаний, чем ре-
лигиозных». 

Политический ислам служит собирательным названием для 
обозначения разного рода религиозно-политических течений, 
предлагающих собственные пути, формы и средства решения  
проблем, порожденных модернизацией, преодоления ее недостат-
ков и негативных, по мнению его приверженцев, последствий.  
С точки зрения влияния на положение дел на Кавказе среди этих 
течений ключевое место занимает ваххабизм, который использует-
ся для обозначения разнородных исламских группировок, которые 
объединяет неприятие традиционного ислама и официального ду-
ховенства. Их правильнее было бы назвать фундаменталистами, 
поскольку все они выступают за «чистоту» веры путем возвраще-
ния к истокам, т.е. к учению, как оно понимается в Коране. Совре-
менный ваххабизм отнюдь не монолитен, в нем имеются умерен-
ные и радикальные, фундаменталистские направления. 

Главное предназначение политического ислама состоит, 
прежде всего, в завоевании господствующих позиций в самих му-
сульманских государствах. Но, как любая радикальная идеология, 
она склонна обретать силу и приверженцев на путях внешней экс-
пансии. С этой точки зрения, можно согласиться с теми исследова-
телями, по мнению которых одной из главных целей большинства 
идеологов фундаментализма является создание такой государст-
венно-политической системы, которая якобы существовала в пе-
риод правления Пророка Мухаммеда и первых четырех «правед-
ных» халифов. 



 50 

Не случайным представляется тот факт, что возрождение 
ислама в условиях распада СССР совпало с мощным подъемом 
национального самосознания народов. Стремительное падение до-
верия к коммунистической системе сопровождалось ростом инте-
реса к исламу как к более естественной системе ценностных  
ориентиров. Многие в постсоветском мусульманском пространст-
ве, пытаясь найти опору для своего жизнеустройства и развития, 
связывали свои перспективы с миром, народами и культурами, ис-
поведующими ислам. Зачастую ислам рассматривается в качестве 
некоей интегральной духовной составляющей этнических культур 
местных народов. Более того, многие исследователи считали, что в 
новых условиях ислам может оказаться влиятельной интегрирую-
щей силой, способной воссоединить охваченные им этнические 
группы и нации. 

Разумеется, религия выполняет интегративную и регулятив-
ную функции, играющие существенную роль в достижении и со-
хранении единства и целостности общества, в блокировке и  
нейтрализации возникающих перед ним проблем. Именно такую 
роль играет ислам в большинстве мусульманских стран. Можно 
утверждать, что в ряде национальных республик именно ислам 
служил одним из немаловажных факторов, удержавших наиболее 
горячие головы у той черты, переход через которую был бы чреват 
для них непредсказуемыми негативными последствиями. 

Вместе с тем нельзя отрицать и тот очевидный факт, что при 
определенных условиях религия может стимулировать противоре-
чия и конфликты между не только приверженцами различных ве-
роисповеданий, но и представителями различных течений в рам-
ках одной и той же религии.  

Об этом свидетельствует тот факт, что на постсоветском 
пространстве исламские идеи использовались в борьбе за собст-
венность и власть между различными этническими группами, ре-
гиональными кланами, политическими партиями. Более того,  
некоторые группировки, именовавшие себя приверженцами вахха-
бизма и иных форм исламского фундаментализма, превратились в 
фактор, серьезно дестабилизировавший социальную и политиче-
скую ситуацию на Кавказе, особенно на Северном. 

При непосредственном участии многих из них разворачива-
лась внутриэлитная и межклановая борьба в Дагестане, Чечне и 
других национальных республиках региона. Некоторые из них не 
скрывали целей своих вдохновителей и спонсоров, суть которых 
заключается в вытеснении России с Северного Кавказа, создании 



 51

на территории национальных республик единого исламского госу-
дарства, его расширении за счет других российских территорий. 

Вызов ваххабизма как формы радикального политизирован-
ного ислама лежит в немалой степени в социально-экономической 
и политической плоскостях. Однако, как представляется, не менее 
значимым в рассматриваемом плане стал тот факт, что после кру-
шения коммунистической идеологии после распада СССР многие 
народы, не в последнюю очередь народы Северного Кавказа, ока-
зались в ситуации потери духовных и идеологических ориентиров, 
своего рода идеологического вакуума. Для многих дезориентиро-
ванных людей этот вакуум практически сразу стал заполняться 
идеологией ислама. Здесь немаловажную роль сыграли основан-
ные на критике очевидных для всех негативных явлений и процес-
сов на Кавказе идеологические и политические ценности и уста-
новки ваххабитов, которые умело использовали в своих целях 
идеи братства и социальной справедливости, заложенные в исла-
ме. Определенную часть молодежи привлекают простота, доступ-
ность идей, здоровый образ жизни, характерный для действитель-
но верующих членов ваххабитских общин. 

Немаловажным фактором, способствующим определенному 
росту симпатий к носителям фундаменталистских идей и принци-
пов, являются часто практикуемые правоохранительными органа-
ми произвол и злоупотребление властью, коррупция, потакание 
организованной преступности и даже сращивание с нею. В этой 
связи не случайным представляется тот факт, что главными мише-
нями террористических актов на всем Северном Кавказе являются 
чиновники и представители правоохранительных органов.  

В то же время анализ реального положения в регионе дает 
основание для вывода о чрезмерном преувеличении рассуждений 
тех авторов, по мнению которых на Северном Кавказе ислам со-
хранился не только как вероучение, но и как фактор, организую-
щий сельскую общину, и часто – как структурная составляющая 
политической жизни. Естественно, конфессиональная принадлеж-
ность налагает отпечаток на отношение людей к происходящим 
вокруг них событиям, тем более в ситуациях, в которых они ста-
новятся непосредственными участниками этих событий. 

Все же не совсем корректно говорить о преобладании в ре-
гионе некоего «исламского» способа или пути решения тех или 
иных жизненно важных проблем. Тем более нет серьезных осно-
ваний говорить об архаизации общества, которая будто возрождает 
те пласты сознания, поведения, политической культуры, которые 



 52 

сформировались до начала модернизационных процессов. Пред-
ставляется лишенным реальных оснований также тезис о переходе 
значительной части населения Северного Кавказа после многих 
лет господства советской идеологии из зоны российского культур-
ного и политического влияния в зону ислама. 

В целом, как представляется, при оценке реального места и 
роли ислама на Кавказе как с внутриполитической, так и с геопо-
литической точки зрения необходимо отказаться от ряда бытую-
щих у нас крайних точек зрения на эту проблему. Во-первых, 
нельзя рассматривать ислам как исключительно негативный фак-
тор в жизни северокавказских народов, якобы способствующий 
дестабилизации и стимулированию радикалистских, сепаратист-
ских настроений и движений в регионе. Хотя следует признать, 
что некоторые фундаменталистские течения ислама действительно 
используются отдельными радикальными и экстремистскими 
группировками в своих сугубо политических целях. Во-вторых, не 
совсем корректно рассматривать ислам как исключительно куль-
турно-конфессиональный, духовный феномен, не связанный с по-
литикой и ориентированный исключительно на мир, благосостояние 
и стабильность в обществе. 

Следует учесть также тот отмечаемый многими специали-
стами факт, что так называемый народный ислам на Кавказе в  
действительности представляет собой довольно аморфный сплав 
общемусульманских духовных ценностей с местными языческими 
верованиями и культами, или же, проще говоря, он замешан на 
принципах и установках адата. Как отмечает Н.М. Емельянова, 
«доисламские верования оказывали и продолжают оказывать зна-
чительное влияние на образ жизни кабардинцев, под их влиянием 
кабардинский ислам принял своеобразную, отличную от сущест-
вующих в других северокавказских регионах форму. В процессе ста-
новления ислама у кабардинцев выделяются несколько периодов». 

Эти и другие факты свидетельствуют о сложности и неодно-
значности статуса, роли и значения ислама для судеб народов Се-
верного Кавказа. Ислам в регионе отнюдь не монолитен. Можно 
говорить о так называемых локальных формах ислама, которые 
могут приобретать достаточно выраженную национальную окраску, 
что органично накладывается на болезненное ощущение террито-
риальной этнопринадлежности. При этом важно учесть, что рели-
гия не всегда и не обязательно является основополагающим фак-
тором осознания этнической принадлежности. Более того, 
зачастую она дает богатый материал для создания и закрепления в 



 53

сознании людей образа врага. В этом плане ислам может быть ис-
пользован и действительно используется как один из важных эле-
ментов национализма, как инструмент борьбы за власть. Об этом 
свидетельствует тот факт, что некоторые национальные движения 
пытаются использовать ислам как объединительную формулу в 
определении собственного пути развития. 

Следует отметить и то, что нередки случаи, когда конфлик-
ты возникают между этносами, исповедующими одну и ту же ре-
лигию. Это проявляется, в частности, в том, что так называемый 
официальный ислам с самого начала оказался расколотым по на-
циональному признаку и разобщенным по «национальным кварти-
рам» и потому, по сути дела, втянутым в межэтнические противо-
речия и конфликты. Причем расколы по национальному признаку 
имеют место не только между республиками, но и в пределах от-
дельных республик. Речь идет, например, о Дагестане, где Духов-
ное управление мусульман разделилось на ряд национальных  
общин. 

Как представляется, при всех возможных здесь оговорках 
подавляющее большинство населения национальных республик 
Северного Кавказа в целом не приняло политический ислам в ка-
честве системообразующей идеолого-политической конструкции. 
Сам факт возрождения интереса к вере нельзя рассматривать как 
уже определившуюся тенденцию к переустройству образа и уклада 
жизни, основанному на нормах ислама, а сам ислам – как фактор, 
определяющий форму политической самоорганизации народов. 
Например, в Дагестане даже в начале 1990-х годов сами же ислам-
ские возрожденцы давали критические оценки динамики роста ре-
лигиозного сознания среди широких слоев населения. Сторонники 
более активных темпов процесса религиозного возрождения ука-
зывали на то обстоятельство, что в этом важном деле проявляется 
пассивность как со стороны сторонников мусульманского ренес-
санса, так и со стороны самого населения. 

Ограниченный объем статьи не позволяет привести в обос-
нование этого тезиса конкретные результаты множества социоло-
гических и политологических исследований. Здесь, как представ-
ляется, достаточно констатировать тот факт, что даже в Дагестане, 
где в настоящее время сосредоточено большинство общин исла-
мистов, по имеющимся данным, им сочувствуют не более 5–10% 
жителей республики. Сознавая опасность радикальных версий по-
литического ислама для социальной и политической стабильности 
национальных республик Северного Кавказа, да и национальной 



 54 

безопасности Российской Федерации в целом, тем не менее нельзя 
говорить о чуть ли не повальной исламизации или фундаментали-
зации, тем более архаизации Северного Кавказа. К тому же непра-
вомерно экстраполировать ситуацию с исламским фундамента-
лизмом в Иране или влиянием ислама на политическую жизнь 
таких мусульманских стран, как Судан, Алжир, Саудовская Ара-
вия и др., на мусульманские республики бывшего СССР. 

Анализ реального положения вещей показывает, что во мно-
гих случаях возрождение интереса к традиционному исламу, а 
также ваххабизму и другим формам исламского фундаментализма 
носит формальный, атрибутивный характер. Можно согласиться с 
теми исследователями, по мнению которых религиозный фунда-
ментализм нередко служит суррогатом идеологии и мифологии 
этнонациональной, культурной, конфессиональной или иной са-
моидентификации. 

«Власть», М., 2013 г., № 4, с. 79–83. 
 
 
Т. Чабиева, 
политолог 
О РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ МОЛОДЕЖИ  
И ЯВЛЕНИИ ВАХХАБИЗМА В ИНГУШЕТИИ 
 
Процессы реисламизации оказывают серьезное воздействие 

на социально-политическую ситуацию на Северном Кавказе. Осо-
бая роль принадлежит радикальным исламистским течениям, ко-
торые сразу после исчезновения СССР пытались заявить о себе в 
качестве общественно-политической силы. В 1990-е годы на рос-
сийской политической арене появляются так называемые ваххаби-
ты, они начинают борьбу за доминирование среди мусульман и 
противостоят государственной власти. Далее следует законода-
тельное запрещение их деятельности, и ваххабизм переходит на 
нелегальное положение. Вслед за тем усиливается политическое 
влияние традиционного для России ислама. 

По мнению экспертов, «ваххабиты заняли в общественной и 
духовной жизни мусульман Северного Кавказа ту нишу, которая 
оказалась не охваченной традиционным исламом». Бытует также 
мнение, что в Северо-Кавказском регионе, в частности Республике 
Ингушетия (РИ), ваххабизм получил широкое распространение  
из-за отсутствия должного сопротивления со стороны властей и 
духовенства. Однако причины данного явления гораздо глубже. 



 55

Распространению исламского радикализма способствовали разные 
факторы, в частности высокий уровень безработицы (при высоких 
темпах рождаемости и большой плотности населения). В первой 
половине 2000-х годов в республике ежегодно армия безработных 
пополнялась на 3,5 тыс. человек. Другие факторы – усиление со-
циальной дифференциации населения, продолжающаяся межна-
циональная напряженность. В условиях острых общественных 
проблем актуализация роли религии возросла. Мотив социальной 
несправедливости оказался отправной идеологической точкой, что 
и объясняет популярность и востребованность политических воз-
зрений ваххабизма. 

Экстремистские ряды большей частью пополняют выходцы 
из маргинальных слоев общества. Но в последние годы есть в их 
рядах и выпускники вузов, и студенты ведущих образовательных 
учреждений. Известно немало случаев, когда молодые люди под 
предлогом того, что отправляются на очередную учебную сессию, 
на самом деле не выезжают за пределы Ингушетии, а направляют-
ся в подполье. В социальном отношении поддержка исламского 
радикализма становится более разнообразной. 

Распространение идей ваххабизма в Ингушетии пришлось на 
1993–1994 гг. – этот период часто упоминается как «религиозный 
ренессанс». В 1997 г. в горах Ингушетии ваххабитами был органи-
зован молодежный лагерь, где бесплатно обучали арабскому языку 
и фундаменталистскому исламу. Одновременно проводилась  
военная подготовка, организаторами которой являлись специали-
сты из арабских стран. Как только об этом стало известно властям, 
лагерь закрыли. Тем не менее институт «параллельного ислама», 
через который часть российских мусульман-традиционалистов на-
чала тесно взаимодействовать с представителями арабского мира, 
приобрел силу и влияние в регионе. Каналов проникновения вах-
хабизма в Ингушетии было несколько. Это и мусульманское обра-
зование, получаемое ингушской молодежью в Саудовской Аравии, 
Египте и Кувейте. Это и «цепная реакция» ваххабизма, распро-
странявшегося в Дагестане и Чечне. В Ингушском исламском  
институте на начальном этапе лекторами были арабы-иностранцы, 
и их учение носило фундаменталистский характер. 

В соседних Чечне и Дагестане ваххабизм выступил в своей 
радикальной форме уже на начальном этапе. Но в Ингушетии он 
сосуществовал с «традиционным» исламом. Активность «ингуш-
ских» ваххабитов проявилась лишь в конце 1990-х годов. Осозна-
вая нависшую над обществом опасность, 30 июля 1998 г. на кон-



 56 

ференции духовенства и общественности республики было заяв-
лено, что «ваххабизм противоречит учению традиционного ислама 
суфийского толка, исповедуемого ингушами; идеи ваххабизма  
чужды современному ингушскому обществу, его многовековым 
традициям и обычаям». Уже 2 августа того же года в РИ совмест-
ным решением республиканского руководства, имамов мечетей  
и религиозных авторитетов ваххабизм оказался под официальным 
запретом. 

С того времени в прессе стали появляться многочисленные 
публикации, обличающие идеологию ваххабизма. Действия рели-
гиозных организаций оказались под контролем республиканских 
властей. Правоохранительным органам было поручено выдворить 
из республики лиц, не имевших российского гражданства и зани-
мавшихся «незаконной проповеднической деятельностью в духе 
ваххабизма», отозвать лицензии на образовательную деятельность 
у тех учреждений, которые финансировались из-за рубежа. Приня-
тые меры получили поддержку населения. 

Власти Дагестана совместно с мусульманскими духовными 
лидерами также начали полномасштабную кампанию по искоре-
нению в своей республике радикального ислама и за короткое 
время восстановили контроль над ситуацией в религиозной сфере. 
16 сентября 1999 г. на сессии дагестанского парламента было  
объявлено о запрещении ваххабизма на территории Республики 
Дагестан, а «все ваххабиты фактически приравнены к экстреми-
стам и террористам и поставлены вне закона». Лица, подозревае-
мые в ваххабизме, были поставлены на учет в правоохранитель-
ных органах, а подозрительные общины (джамааты) закрыты. 
Подобная «зачистка» проводилась и в других республиках Север-
ного Кавказа. 

В Северной Осетии в настоящее время действуют 24 му-
сульманские общины, в большинстве состоящие из осетин-
дигорцев. Кроме того, по данным на 2010 г., в Осетии проживают 
28,3 тыс. ингушей и 16,1 тыс. кумыков. В последние годы намети-
лось переселение чеченцев в Моздокский район; сейчас там про-
живают 2,2 тыс. чеченцев. По мнению руководства республики, в 
Северной Осетии нет основы для движения ваххабитов, но есть 
попытки повлиять в этом направлении со стороны Чечни и Ингу-
шетии. 

В 2002 г. Государственной думой РФ был принят Федераль-
ный закон «О противодействии экстремистской деятельности». Но 
несмотря на все попытки властей ограничить деятельность вахха-



 57

битов, говорить о полном прекращении ими своей пропагандист-
ской деятельности нельзя. Нападки на традиционные формы исла-
ма (в частности, отрицание культа святых), борьба со светским 
государственным устройством дополнились агитацией за «чистый 
ислам». Рост влияния радикального ислама в Ингушетии связан и 
с тем, что в свои ряды ваххабиты допускают любого, вне зависи-
мости от его национальности, возраста и положения в обществе. 
По замечанию А. Ярлыкапова, для ваххабитов характерно четкое 
разделение на «своих» и «чужих». Причем для «своих» заранее обо-
значен жизненный путь. Как выразился молодой человек из числа 
радикально настроенной молодежи, «...тот, кто вступил в эту (вах-
хабитскую) секту, никогда уже (живым) не выйдет из нее». Сами 
члены джамаата не называют себя ваххабитами, а предпочитают 
относить себя к числу «истинно верующих» или называть себя 
«сторонниками салафии» (возврата к истокам). 

На начальном этапе ваххабиты проповедовали в мечетях, где 
одновременно находились тарикатисты – последователи суфизма. 
Но когда стали выявляться взаимные расхождения, радикально 
настроенная молодежь была изгнана. Ваххабитов среди пришед-
ших на молитву верующих определяли по внешним признакам, 
поскольку те отличались косматыми бородами и подогнутыми 
концами у штанин. Впоследствии изгнанные начали основывать 
свои небольшие мечети, которые в народе именовались «ваххабит-
скими». Так, в станице Орджоникидзевской была такая мечеть, 
располагавшаяся во дворе районной больницы, но после столкно-
вений с местными мусульманами салафитам пришлось ее поки-
нуть. Несмотря на утверждение главы Ингушетии Юнус-Бека Ев-
курова о том, что «нет такого явления в Ингушетии, как 
ваххабитские мечети», до сих пор не ясно, насколько «мяьжди-
гаш» (мечети) гарантированы от пропаганды нетрадиционного ис-
лама. Работа властей по контролю над мечетями продолжается. Во 
время проповедей в мечетях присутствуют и представители феде-
ральной службы безопасности, и представители муфтията. 

Источниками радикальных идей в республиках Северного 
Кавказа, помимо лекций и проповедей, являются книги и много-
численные брошюры, выпускаемые ваххабитами. Поскольку вах-
хабитское движение вненационально, оно стремится распростра-
нить свои взгляды на максимально большую аудиторию, и, 
соответственно, литература, содержащая пропаганду радикальных 
взглядов, тиражируется на языке, понятном всем, – на русском. На 
Северном Кавказе подобное происходило с начала 1990-х годов до 



 58 

осени 1999 г. Но в Ингушетии религиозная литература экстремист-
ского толка огромными тиражами стала распространяться в начале 
2000-х годов. 

Основой конфронтации между кавказской молодежью и 
старшим поколением является позиция по отношению к формам 
бытования ислама. «Традиционный» ислам со всем своим своеоб-
разием и местная форма суфизма (тарикатизм, вирдовые братства) 
Ингушетии, Чечни и Дагестана воспринимаются частью радикаль-
но настроенной молодежи как религия с примесью бидъа, т.е. «но-
вовведений», которые, по мнению радикалов, неприемлемы в  
исламе. Ваххабиты выступают за «чистый ислам» и против «тра-
диционного ислама». 

Под «традиционным» следует понимать ту форму ислама, 
которая интегрирует в себе элементы традиционной народной 
культуры и верований. Фундаментализм в исламе проявляется в 
его радикально-консервативном политическом содержании. Идеи 
фундаментализма в северокавказских регионах действовали соот-
ветственно сложившейся в них ситуации и под различными идей-
ными лозунгами. В Чечне, к примеру, этой идеей была независи-
мость республики, в Дагестане – идея создания исламского 
государства. В Ингушетии данное движение не имело четкой по-
литической идеи. 

30 октября 1999 г. на страницах газеты «Ингушетия» вышла 
статья о ваххабизме «В мире ислама», в которой заместитель муф-
тия РИ Исса Хамхоев отвечал на вопросы корреспондента о вахха-
бизме и ваххабитах. «Два века тому назад возникла группа людей-
мусульман, которая отклонилась от единственного правильного 
исламского пути, утверждающая, что они возобновляют веру, 
очищая ее от “языческих” традиций. На самом же деле эти люди 
отвергли тот путь, по которому шли мусульмане сотни лет до 
них». Далее И. Хамхоев указывал на признаки ваххабизма: отри-
цание празднования Моулида Пророка, считая, что в нем имеются 
прямые обращения к Пророку, минуя Всевышнего, якобы это не-
кая форма посредничества между рабом и Всевышним, и то  
обстоятельство, что это является новшеством, вводит людей в  
заблуждение; отрицание чтения Корана над умершим мусульма-
нином, посещения (зиярат) могил пророков и святых людей, бла-
гословения святынями ислама, реликвий Пророка Мухаммада. 
Ваххабиты не признают ни один тарикат, считая их «новшества-
ми», а сами тарикатские шейхи воспринимаются ими чуть ли не 
шайтанами. 



 59

В 1998 г. образован Координационный совет мусульман 
(КСМ) Северного Кавказа. С этого периода муфтии республик 
Юга России решили объединить усилия в противодействии рас-
пространению религиозных течений радикального толка. В Назра-
ни 4 декабря 2000 г. было проведено совещание КСМ Северного 
Кавказа с участием муфтиев Кабардино-Балкарии, Чечни, Кара-
чаево-Черкесии, Ставропольского края, Адыгеи, Северной Осетии, 
Дагестана и Ингушетии, на котором председателем КСМ Северно-
го Кавказа был избран муфтий РИ Магомед-Хаджи Албогачиев.  
В тот период обсуждалась ситуация в Чечне и зоне осетино-
ингушского конфликта. На совещании говорилось, что важно не 
допускать в регионах противозаконных проявлений, усилить вос-
питательную работу среди молодежи. Было принято обращение 
муфтиев восьми регионов к народам Северного Кавказа.  

M.-X. Албогачиев неоднократно в своих выступлениях от-
мечал роль КСМ в общественно-политической жизни республик 
Северного Кавказа, в предупреждении радикально настроенной 
волны ваххабизма. Создание и деятельность КСМ имело целью 
избежать раскола в мусульманской умме из-за проникновения 
идей ваххабизма. 

Однако предпринятые меры лишь приостановили деятель-
ность ваххабитов, отправив их в подполье. В их среде начали за-
рождаться новые методы воздействия на население, стала менять-
ся тактика. Если ранее местом их дислокации были мечети, то 
затем для собраний стали использовать частные дома. Наступа-
тельная агитация уступила место оборонительной – призывам 
прийти на помощь мусульманам, подвергшимся репрессиям. По 
мнению А. Малашенко, «отлучение “ваххабитов” от ислама не 
способствовало укреплению влияния официального духовенства, 
не прибавило авторитета и властям, а главное, не отменило “вах-
хабизм”. К тому же прибавились попытки запретить его на феде-
ральном уровне. Московские эксперты не без труда, но сумели до-
казать центральной власти бессмысленность запрета идеологии».  

Подобную мысль выразил глава Ингушетии Ю.-Б. Евкуров в 
одном из своих выступлений, признав, что молодежь продолжает 
уходить в леса, брать оружие в руки. По его мнению, это следствие 
того, что «власти проиграли идеологическую войну в 90-х годах». 
Глава республики призвал бороться за молодежь всеми возмож-
ными способами, в том числе ограничить выезд за рубеж для обу-
чения в религиозных вузах. По его словам, молодежь не должна 
выезжать за границу, когда в республике достаточно своих има-



 60 

мов. А если молодой человек все-таки отправляется туда, то он 
должен пройти аттестацию через муфтият, чтобы он находился 
под контролем власти и духовенства. 

Сегодня число ваххабитов на Северном Кавказе не поддает-
ся точному подсчету, и не только потому, что их численность из-
менчива, но и потому, что структура ваххабитской секты преду-
сматривает и активных членов, и «джамааты». Так, в Дагестане, по 
разным оценкам, от 20 до 100 тыс. активных членов, 12 и более 
джамаатов. Хотя о джамаате «Ингушетия» говорят, что в него яко-
бы входят все взрослые мужчины республики, однако, по оценкам 
экспертов, в Ингушетии ваххабитов несколько сотен, а в Чечне – 
порядка 1 тыс. 

Для изучения общественного мнения относительно ради-
кальных форм ислама нами в 2011 г. было проведено анкетирова-
ние 300 респондентов, как мужчин, так и женщин, в районах Ин-
гушетии (Назрановский, Сунженский, Малгобекский районы).  
В частности, респондентам было предложено ответить на вопрос: 
каково их отношение к нетрадиционному исламу. 

 
Таблица 

Распределение ответов респондентов в Ингушетии  
на вопрос об их отношении к нетрадиционному исламу,  

2011 г. 

Варианты ответов В
се

  
оп
ро
ш
ен
ны

е 

М
ол
од
ое

 
по
ко
ле
ни
е 

(1
8–

39
 л
ет

) 

С
ре
дн
ий

  
во
зр
ас
т 

(4
0–

49
 л
ет

) 

С
та
рш

ий
  

во
зр
ас
т 

(5
0–

60
 л
ет

) 

«Не имею представления, что 
такое нетрадиционный ислам» 29,0 24,2 56,0 21,7 

«Нетрадиционный ислам имеет 
право на существование» 26,7 42,1 0,0 0,0 

«Нетрадиционный ислам не 
имеет права на существование» 20,3 12,6 44,0 25,0 

Затруднились ответить 24,0 21,1 0,0 53,3 
Итого, в % 100,0 100,0 100,0 100,0 

 
«He имею представления, что он (нетрадиционный ислам) из 

себя представляет» – 46 человек в возрасте 18–39 лет; 28 человек в 
возрасте 40–49 лет; 13 человек в возрасте 50–60 лет. Однако дру-
гая часть респондентов (80 человек) проявила глубокое знание в 



 61

вопросах религии. На поставленный вопрос ответы последовали 
следующие: «Я считаю, что нетрадиционный ислам имеет право 
на существование. Сегодня мы видим, что в религии появились 
спорные вопросы, на которые ответить можно, только основываясь 
на Коране и Сунне»; «Не вижу ничего плохого в нетрадиционном 
исламе, люди уже стали искать истину в своих традициях и обычаях. 
Пора поставить все на свои места»; «Ингушские обычаи и тради-
ции не соответствуют нормам ислама, наоборот, противоречат, 
там, где есть место истинному исламу, – нет места языческим об-
рядам»; «Почему ваххабизм называют религией зла? Я не вижу 
плохого в его идеях, молодежь, ушедшая в лес, идет за идею! А не 
просто ради наживы! Я знаю ребят – отличных, которые устали от 
несправедливости, которая творится в республике, они не видят 
выхода, кроме этого! То, что они уничтожают разврат и беспредел 
в республике, взрывают ларьки с алкоголем и пытаются искоре-
нить неисламские обычаи, не дает право общественности судить 
их» и т.д. Кроме того, 40 человек вообще затруднились дать опре-
деленный ответ. 

Из представителей старшего поколения в возрасте 50–60 лет 
«Не знаю» сказали 32 человека, оставшаяся часть, в возрасте 40–
50 лет, склонялась к среднему между «Думаю, что нетрадицион-
ный ислам не принесет ничего хорошего»; «Я за традиции в рели-
гии»; «Мне непонятен вопрос»; «Не вижу смысла в делении ислама 
на традиционный и нетрадиционный»; «Если под нетрадиционным 
имеется в виду ваххабизм, то я однозначно против него»; «Как 
будто в Ингушетии мало проблем, не хватало еще делить религию 
...наши предки жили по исламу, и то, что они до нас донесли, явля-
ется примером для подражания, а нетрадиционный ислам приду-
мала наша молодежь, которой больше нечем заняться, лучше бы 
училась и занималась самообразованием. В религии знатоками не 
становятся в 16–18 лет». 

Одним из требований ваххабитов в своем призыве к чистоте 
религии является следование внешней атрибутике мусульманина – 
ношение бороды мужчинами и закрытого платья женщинами. 
Пропагандировавшееся одновременно с началом распространения 
идей ваххабизма в Ингушетии в среде молодежи ношение тради-
ционного мусульманского хиджаба вызвало негативное отношение 
женщин. Однако усиление влияния ислама вынуждало одеваться в 
соответствии с мусульманскими нормами. В Ингушском универ-
ситете стали распространяться листовки с изображением женщины 
в мусульманском одеянии согласно хадисам Пророка. На период с 



 62 

2004 по 2007 г., по нашим наблюдениям, приходится пик пропа-
ганды «идеальной мусульманской женщины», приоритеты кото-
рой были направлены на беспрекословное подчинение Аллаху. 
Подчинение подразумевало хиджаб и сохранение семейных цен-
ностей. Этот процесс не потерял своей актуальности и сегодня, 
однако в тот период он имел выраженный агитационный характер, 
следствием чего явилось возросшее в республике количество 
женщин, носящих хиджаб. Университет явился отправной точкой, 
так как молодежь была сосредоточена именно здесь. 

Отношение девушек к хиджабу, согласно нашему анкетиро-
ванию, противоречиво. На вопрос: как они относятся к ношению 
хиджаба, обязательно это или желательно, из 147 респонденток в 
возрасте 18–28 лет 47 сказали, что относятся к ношению хиджаба 
положительно; считают это желательным, но не обязательным  
39 человек; 16 человек ответили, что ношение должно быть обяза-
тельным; 40 человек в возрасте 30–40 лет отнеслись к вопросу но-
шения хиджаба отрицательно; пять человек воздержались от ответа. 

Общественное отношение к мусульманскому одеянию про-
тиворечиво по разным причинам. Когда ингушка одевает хиджаб, 
на нее могут смотреть, как на потенциальную ваххабитку или со-
чувствующую радикалам. Среди родственников начинаются раз-
говоры о том, что она может вызвать подозрение у спецслужб,  
поставив под угрозу всю семью и даже тейп. Однако девушку не-
редко поддерживают братья, отстаивая ее позицию, и это вызывает 
конфликт поколений. Зато в студенческой среде, если одна из де-
вушек надевает хиджаб, молодые люди начинают ее ставить в 
пример другим. Затем ее подруги также приобщаются к мусуль-
манской культуре, и это приобретает массовый характер. 

Ношение хиджаба в Ингушетии пришлось на начало откры-
тия Исламского института, где девушки должны были ходить в 
соответствии с мусульманскими требованиями. Что касается тех, 
кто надел хиджаб, то они «делают это в соответствии с требова-
ниями ислама. Это параз (обязанность) мусульманки, ведь мы из 
их числа, и это должно быть не на словах, а на деле. Неужели прият-
нее смотреть на женщину, которая идет с открытым оувратом (все, 
что не разрешено показывать в исламе), ведь за ней следуют и ее 
грехи... она тем самым подает пример безбожности и лицемерия». 

Результаты анкетирования показывают рост конфликтности 
между старшим поколением и молодежью. Это подтверждает 
мысль о том, что попытки проповедников «чистого ислама» наса-
дить среди российских мусульман, поколения которых веками 



 63

воспитывались на местных традициях, иные идеологические фор-
мы ислама, сложившиеся в других исторических условиях и в дру-
гих культурных регионах, носят конфронтационный характер. 

Однако не вся «проваххабитская» молодежь настроена ради-
кально. Было бы правильно классифицировать адептов по принци-
пу умеренных ваххабитов и радикально настроенных. Как спра-
ведливо отмечает А. Малашенко, «фундаментализм неоднороден, 
и среди него выделяются радикалы, центристы и сторонники уме-
ренного подхода». К умеренным в этом смысле относятся те, кто 
не принимает тарикат и, соответственно, не считает себя привер-
женцем какого-либо вирдового братства, ставит превыше всего 
шариат и продолжает в такой системе воззрений жить в обществе. 
Есть также и те, кто поддерживает радикальных ваххабитов, но не 
участвует в их деятельности. 

Запрет на распространение алкогольных напитков и нарко-
тических средств, установленный муфтиятом, игнорируется в об-
ществе. Однако на это откликнулись ваххабиты, которые, прежде 
чем взорвать магазины с непозволительной продукцией, преду-
преждают хозяев, чтобы они прекратили выставлять на продажу 
алкоголь и табачные изделия. Такие действия получают одобрение 
со стороны умеренных. 

Радикально настроенные – те, кто не только не признает та-
рикатов и шейхов, но и не принимает светскую государственную 
власть и пытается ей противопоставить шариат, стремится повлиять 
на процесс общественного развития, исходя из собственных рели-
гиозно-правовых норм и вероучительных догм, и ведет активную 
пропаганду. 

Однако как радикально настроенные, так и умеренные не 
стремятся слиться с окружением и принять давно утвердившиеся 
обычаи, образ жизни и суфийскую культуру. Наоборот, они рас-
сматривают себя как устойчивое сообщество, четко осознают свои 
отличия и интересы. 

Негативное отношение к ваххабизму обострилось в Ингуше-
тии в период массовых покушений на духовных лиц. Убийство  
85-летнего жителя Ингушетии Абдурахмана Картоева (Темирха-
нова) в 2009 г. стало очередным звеном в цепи убийств исламских 
деятелей республики. Картоев был широко известным мусульман-
ским авторитетом. В селе Алхасты Сунженского района в 2005 г. 
был убит видный мусульманский деятель Макшарип Белхороев.  
В народе он пользовался уважением, был мусульманским целите-
лем. Одаренный знанием с детских лет, он приходил на помощь 



 64 

людям в безвыходных ситуациях, лечил, снимал сглаз, давал сове-
ты. В 2008 г. в Назрани был обстрелян заместитель муфтия Камбу-
лат Зязиков. Годом раньше, в 2007 г., в городе Карабулак был  
застрелен имам мечети села Барсуки Назрановского района Ваха 
Ведзижев. В 2008 г. было совершено покушение на имама мечети 
станицы Слепцовской, 74-летнего Яхью Махлоева. Он был ранен, 
когда возвращался с пятничной молитвы. Наши попытки получить 
интервью у Я. Махлоева не увенчались успехом – после покуше-
ния он прекратил всякие внешние контакты, не общался даже с 
родственниками, хотя такие отношения особо чтятся в ингушском 
обществе. 

Очередное громкое убийство представителя ислама в Ингу-
шетии произошло весной 2009 г. В Назрани в салоне автомобиля 
был застрелен известный проповедник, 37-летний Мусса Эсмурзиев. 
Как и М. Белхороев, он был известным мусульманским целителем. 
Целительство, по мнению экспертов, органически присутствует в 
суфизме, многие суфийские учителя веры почитаются в «народном 
исламе» как целители. Но они вызывают остро негативную реак-
цию со стороны экстремистов. В 2011 г. в станице Нестеровской 
Сунженского района было совершено нападение на исламского  
религиозного деятеля местной мечети 62-летнего Мовлади Бузур-
танова. 

Назывались различные причины покушений на религиозных 
деятелей. Так, после нападения на Я. Махлоева в МВД Ингушетии 
заявили, что это дело рук ваххабитского подполья, против которо-
го Махлоев неоднократно выступал в своих проповедях. Коорди-
национный центр мусульман Северного Кавказа связывал с вахха-
битами и покушение на К. Зязикова. «Ваххабитская» версия 
присутствует и в первых откликах жителей Ингушетии на убийст-
во Картоева.  

Покушения на духовных лиц в Ингушетии, очевидно, явля-
ются продолжением требований ваххабитов признать имамами и 
муллами только лишь фундаменталистов. Подобного рода поку-
шения представляются неким вызовом обществу, за которым сле-
дуют антиваххабитские настроения среди ингушей (подобные  
настроения столь же сильны в чеченском обществе, однако значи-
мость ваххабизма поддерживалась там только в период и в усло-
виях войны. В дальнейшем в Чечне ваххабизм потерял свою силу, 
переместившись на территорию Ингушетии). 

С 2004 г. участились теракты иного направления – против 
силовых структур и против гражданского населения. Ни имам, ни 



 65

муфтий, ни сотрудники правоохранительных органов, ни тем бо-
лее случайный прохожий не застрахованы от покушения. Мили-
ционеры в Дагестане, Чечне, Ингушетии и восточных районах 
Ставропольского края – одна из главных мишеней террористов. 

Ослабленный в период реформирования духовных управле-
ний мусульман во время распада Советского Союза, традицион-
ный ислам не рассчитал свои силы в борьбе с радикально настроен-
ной частью мусульман. Но сегодня духовные управления 
мусульман позиционируют себя как основные противники идей 
ваххабизма.  

В Ингушетии острые противоречия в понимании ряда поло-
жений ислама и его обрядовой практики, дискуссии между фунда-
менталистами и традиционалистами стали не просто специфиче-
ской формой борьбы, но и фактором религиозно-доктринального 
противостояния. Традиционный ислам в процессе борьбы также 
политизируется и радикализируется. 

Наиболее конфронтационный характер приобрели отноше-
ния между тарикатистами и ваххабитами в Чечне и Дагестане.  
В Ингушетии представители государственных силовых структур 
постоянно заявляют о захваченных полевых командирах, ликвиди-
рованных ячейках боевиков, террористов, ваххабитов. Но на прак-
тике влияние исламских радикалов не уменьшается, а противо-
стояние их существующим порядкам становится более 
ожесточенным. Наблюдение за деятельностью мусульманских об-
щин постоянно ведут службы МВД и ФСБ, отслеживающие при-
сутствие среди них радикально настроенных групп и лиц.  
В случае если кто-то попадает под надзор как «радикально настроен-
ный», то его ближайшее окружение оказывается также под  
контролем спецслужб; нередко попавший под подозрение покидает 
дом или уезжает за пределы республики. 

У ваххабизма в Ингушетии есть сильные и слабые стороны. 
К сильным следует отнести мощный идеологический потенциал, 
которым ваххабиты привлекают целые группы. Это идеи братства, 
единого шариатского государства, равенства и справедливости. 
При этом четкая программа отсутствует. Общественные разногла-
сия между последователями и противниками ваххабизма подчас 
связаны с отсутствием специалистов, способных разобраться в ис-
ламском праве – фикхе. Ваххабизм не идет на диалог ни с одной 
традиционной религиозной общиной, и это частично подрывает 
его социальную базу. 



 66 

Одной из особенностей борьбы с ваххабизмом в Ингушетии 
является сотрудничество государственной власти и муфтията. При 
этом государство несет главную ответственность за противодейст-
вие радикализму и инициирует необходимые меры. Традиционный 
ислам длительное время развивался и направлялся самой властью. 
Р. Аушев, будучи президентом республики, в условиях ее станов-
ления решительно запретил ваххабизм. Он признавал на террито-
рии Ингушетии только традиционный ислам. Влияние государства 
на религиозную жизнь ингушского общества подтверждается и вве-
дением шариатских судов, и преподаванием «правильного» ислама 
в школах. Можно сказать, ислам в Ингушетии стал своего рода 
частью системы органов государственной власти. Нередко муллы 
и имамы читают работникам МВД лекции о том, как отличить 
«традиционный» ислам от «нетрадиционного». 

Гибель ичкерийского лидера Абдулхалима Сайдулаева, а 
впоследствии и Шамиля Басаева, фактическая ликвидация кабар-
дино-балкарского подполья в 2005 г. позволили на время поверить, 
что вооруженное сопротивление ваххабитов подавлено. Однако 
после объявления Доку Умаровым о создании «Имарата Кавказ» в 
Ингушетии активизировались местные радикальные группировки. 
Ингушетия стала ареной войны между боевиками и государствен-
ными силовыми структурами, ей предсказывали чуть ли не «вто-
рую Чечню». В 2007 г. столкновений стало намного больше, ули-
цы патрулировали военные машины, воинские подразделения 
были размещены практически во всех районах республики. Все это 
свидетельствовало о действительно тяжелой ситуации. Именно в 
указанный период так называемые «ваххабитские чистки» в рес-
публике стали приобретать массовый характер. Спецоперации, 
обстрелы колонн, нападения на сотрудников милиции происходи-
ли практически ежедневно. Все это не могло не вызывать возму-
щения населения.  

В сознании ингушского населения происходившие диверсии 
боевиков не воспринимались как «действия ингушского сектора 
Кавказского фронта». В обществе распространялось мнение о без-
законном произволе, и отчасти общественные суждения были  
направлены в адрес республиканских властей. Сказывалась боязнь 
военных действий, подобных тому, как было в Чечне. 

С лета 2008 г. был отменен режим контртеррористической 
операции в Чечне, но диверсионно-террористическая активность 
распространилась на соседние республики – Ингушетию, Дагестан 
и Кабардино-Балкарию. Подтверждением тому стало покушение 



 67

на президента Ингушетии Ю.-Б. Евкурова летом того же года, а 
также убийство главы МВД Дагестана А. Магомедтагирова. Ин-
гушетия стала лидировать в числе наиболее опасных регионов. 

9 июня 2010 г. в ходе спецоперации правоохранительных  
органов был захвачен Али Тазиев, известный как «Магас», подоз-
реваемый в нападении на Ингушетию в июне 2004 г. и террористи-
ческой атаке на среднюю школу в Беслане в сентябре того же года. 
В марте 2010 г. в селении Экажево в результате спецоперации был 
убит Саид Бурятский (Александр Тихомиров) – организатор ряда 
крупных терактов. А 8 сентября 2011 г., по словам сотрудников 
правоохранительных органов, ликвидированы остатки банды Бу-
рятского. 

В 2010 г. властям Ингушетии и лично Ю.-Б. Евкурову при 
поддержке федерального центра удалось переломить ситуацию в 
Ингушетии к лучшему. Да и само назначение «военного» в лице 
Евкурова на пост республиканского главы было частью такой по-
литики. Таким образом, в Ингушетии, как в Дагестане и Чечне, 
ваххабизму был дан сильнейший отпор. 

Хотя основу воззрений ваххабизма составляет идея объеди-
нения «разрозненных племен» и создания единого государства, в 
Ингушетии и в других северокавказских республиках ваххабизм 
явился средством не сплочения, а раскола мусульман. Сегодня 
ваххабизм все так же привлекает в свои ряды молодежь республи-
ки и дестабилизирует обстановку в Ингушетии; не прекращаются 
террористические акции и жертвы. 

Хотя установившийся контроль властей и местного духовен-
ства сдерживает распространение ваххабизма, остановить процесс 
радикализации части населения, прежде всего молодежи, в совре-
менных условиях нельзя без изменения самих этих условий. 

Вследствие того что ряды идеологов чистого ислама попол-
няет молодежь, зачастую не имеющая иной возможности самореа-
лизации, властям и обществу нужно действовать именно на соци-
альном направлении. Нужно создать новые и достойные рабочие 
места, ликвидировать массовую безработицу, в целом улучшить 
жизнь населения. И, конечно, необходимо принимать во внимание, 
что уровень влияния ислама уже оказал большое влияние на жизнь 
населения в северокавказских республиках. Нужно понимать, что 
религиозные гонения усиливали позиции ушедших в подполье 
ваххабитов как в начале 2000-х годов, так и в настоящее время. 
Как отмечают эксперты, сегодняшняя ситуация в Ингушетии – это 



 68 

принципиально новый вызов для России. Он требует иных подхо-
дов, решений, совсем не таких, какие использовались в Чечне. 

Чтобы вывести Ингушетию из сложившейся тяжелой ситуа-
ции, наряду с социально-экономическими преобразованиями, тре-
буется совместная и планомерная работа по организации постоян-
ного диалога молодежи и старшего поколения. Совместная – со 
стороны властей республики, духовенства и структур гражданско-
го общества. Необходимо не только дать молодому поколению 
социальную перспективу, но приобщать молодежь к знанию своей 
истории и культуры, к вековым достижениям народа. 

«Этнополитическая ситуация в России  
и сопредельных государствах в 2011 г.»,  

М., 2012 г., с. 272–281. 
 
 
Вадим Владимиров, 
старший научный сотрудник (ИМЭМО РАН) 
ОБ АКТУАЛЬНЫХ ПОДХОДАХ К ОБЕСПЕЧЕНИЮ  
СТРАТЕГИЧЕСКОЙ БЕЗОПАСНОСТИ  
НА ПОСТСОВЕТСКОМ ПРОСТРАНСТВЕ.  
ЦЕНТРАЛЬНАЯ АЗИЯ 
 
В последние годы резко возросло геополитическое значение 

Центральной Азии. Специфика региона состоит в том, что несмот-
ря на его кажущуюся периферийность, в нем пересекаются инте-
ресы крупных держав мира, а также других акторов. Само геогра-
фическое положение Центральной Азии во многом определяет ее 
политический вектор. На востоке региона находятся Китай и стра-
ны Азиатско-Тихоокеанского региона; на юге – Афганистан и 
страны Ближнего и Среднего Востока и другие исламские  
государства; на Севере – Кавказ, Турция, Европа и Россия.  
В Центральной Азии переплетаются интересы США, ЕС, а также 
других стран. Эти страны, как правило, стремятся отвлечь элиты 
центральноазиатских республик от ориентации на Россию, на ин-
теграцию с ней, используя экономические и политические рычаги 
влияния для проникновения западного капитала на пространство 
Центральной Азии. Эти угрозы усугубляются нестабильным по-
ложением внутри региона. Между некоторыми странами продол-
жают тлеть религиозно-этнические конфликты, а относительная 
слабость государств Центральной Азии превращает их в заложни-
ков террористических сил с сопредельных территорий и транзит-



 69

ную зону наркотрафика в Россию и Европу. Ситуация усугубляет-
ся событиями в Афганистане и исламским фактором. 

В этих условиях дополнительную актуальность получает 
реализация российской Стратегии национальной безопасности до 
2020 г. Согласно этой Стратегии, если на долгосрочную перспек-
тиву внимание будет сосредоточено на обладании источниками 
энергии в бассейне Каспийского моря и в Центральной Азии, то 
основной ставкой в среднесрочном плане будет оставаться воен-
ное присутствие России в регионе, как на двусторонней, так и на 
многосторонней основе. Военно-политическое сотрудничество со 
странами Центральной Азии является сложным и противоречивым 
процессом. В нем в гипертрофированном виде сконцентрированы 
негативные моменты, так или иначе касающиеся отношений Рос-
сии в этой области практически со всеми другими странами СНГ.  

В данном регионе России приходится иметь дело с автори-
тарными режимами, зачастую осуществляющими весьма противо-
речивую и трудно прогнозируемую внешнюю политику. Они за-
интересованы в военно-политической помощи России в борьбе с 
так называемой «оранжевой» революцией внутри своих стран, в 
качестве гарантии от угрозы экстремизма, от исламского фунда-
ментализма и наркотрафика, а также в получении дешевого ору-
жия и в области подготовки кадров. В то же время в целом ряде 
случаев эти страны опасаются более тесного сближения с Россией, 
подозревают ее в имперских амбициях. Более того, они зачастую 
весьма специфически трактуют проблемы безопасности и склонны 
иной раз жертвовать связями в рамках СНГ ради переключения на 
контакты с внешними державами в военно-технической области. 
Очень возможно, что в данной зоне России придется искать новые 
и по возможности более адекватные формы взаимоотношений с 
партнерами.  

Самое крупное государство Центральной Азии – Узбеки-
стан. В последние годы его политика начинает приобретать все 
менее предсказуемый характер. С одной стороны, он активизиро-
вал свои действия, чтобы стать ведущей державой в регионе, что 
создало напряженность в его отношениях с соседями, прежде все-
го в области водных проблем. С другой стороны, Ташкент старает-
ся придать своей политике многовекторный характер, извлечь вы-
годы из сделок с США, ЕС, Китаем и другими странами. Еще до 
своего выхода из ОДКБ он осуществлял прямой саботаж уже при-
нятых решений по линии этой организации. В частности, Узбеки-
стан блокировал целый ряд инициатив ОДКБ на афганском  



 70 

направлении, предлагая «альтернативную» модель урегулирования 
по формуле 6+3. Согласно предложению Ташкента, в переговорах 
по афганской проблеме должны участвовать все соседние с Афга-
нистаном страны, в том числе Пакистан, Туркменистан, а также 
США и ЕС. В то же время из числа участников узбекская дипло-
матия хотела исключить страны Содружества, не имеющие с Аф-
ганистаном общей границы. Естественно, что эти предложения, 
очевидно, направленные на то, чтобы ограничить влияние своих 
конкурентов в регионе, не встретили поддержки у других стран – 
членов ОДКБ в Центральной Азии. Узбекистан отказывался участ-
вовать в любых наднациональных структурах, созданных в рамках 
ОДКБ. Он не подписал ряд ключевых документов о силах и сред-
ствах коллективной безопасности – решение по созданию КСОР, 
положение о порядке реагирования на кризисные ситуации и др. 
Ташкент также не участвует в деятельности миротворческих сил. 
Наряду с этим он продолжает искать способы сближения с США. 
Одним из таких способов явились предложения Ташкента предос-
тавить Вашингтону военную базу в Ханабаде, которым США, хотя 
они и испытывают трудности в Афганистане, пока не спешат вос-
пользоваться. В 2006 г. между Россией и Узбекистаном был  
заключен договор о союзнических отношениях. Однако положение 
ст. 8 этого договора об открытии в Узбекистане российской воен-
ной базы так и осталось на бумаге. В последние годы проводимая 
Узбекистаном двусмысленная политика начала приносить прямой 
ущерб деятельности ОДКБ, подрывая единство этой организации и 
не давая выполнять в полном объеме поставленные задачи. Но, как 
считают многие эксперты, некоторые акции Ташкента оказались 
не без пользы. В организации появилось большее осознание необ-
ходимости действительной, а не декларативной общности интере-
сов. ОДКБ реально начинает складываться в интегрированную 
группу с достаточно прочными связями между ее участниками. По 
поводу приостановления своего членства в ОДКБ авторитетный 
источник в МИДе республики заявил, что Ташкент, в частности, 
не согласен «со стратегическим планом ОДКБ на афганском на-
правлении» (хотя не совсем ясно, что имелось в виду), а также с 
планами изменения сотрудничества в рамках блока. МИД России 
по справедливости назвал эти аргументы «неубедительными». Что 
касается прессы, то она связала подобную акцию Узбекистана с 
планами усиления сотрудничества с США и размещения на своей 
территории американской военной базы. Как считают некоторые 



 71

специалисты, здесь должны сказать свое слово, прежде всего, эко-
номические связи с Россией.  

Киргизстан является страной – членом СНГ с наиболее сла-
бой экономикой. Республика практически не располагает собст-
венными энергоносителями, за исключением гидроэнергоресур-
сов. Запасы нефти несущественны, а запасы природного газа 
недостаточны для удовлетворения внутренних потребностей.  
В целом Киргизстан едва ли способен существовать и развиваться 
вне системы устойчивых связей с Россией, Казахстаном, Узбеки-
станом и Китаем в сфере политики, экономики и безопасности. 
Однако из перечисленных государств только Россия исторически 
является реальным экономическим и военно-политическим парт-
нером РК. В республике дислоцируются российская военная авиа-
база «Кант», испытательная база противолодочных вооружений 
ВМФ и сейсмическая станция. Со стороны России налажена воен-
но-техническая помощь и осуществляется подготовка военных 
кадров. В последние годы Киргизия старалась уравновесить свои 
отношения с Россией, осуществляя сотрудничество с внешними 
державами, прежде всего с Китаем и США. После прихода к  
власти после «тюльпановой» революции нового правительства не-
которые признаки как будто бы свидетельствовали в пользу того, 
что ситуация изменится. Однако этого пока не произошло. Главная 
ставка нынешним руководством страны делается на балансирова-
ние между ведущими игроками в надежде обострить внешнюю 
конкуренцию и получить экономические и политические выгоды. 
Нетрудно понять, что такая ставка в конкретных кризисных усло-
виях чревата конфликтными осложнениями. Так, с одной стороны, 
Киргизстан заявляет, что Россия остается его главным стратегиче-
ским партнером, с другой – пытается критиковать Москву по це-
лому ряду экономических и политических вопросов и, более того, 
требует существенного увеличения денежной компенсации за ис-
пользование российских военных объектов на своей территории.  
В этой ситуации вряд ли можно всерьез рассчитывать, что РК за-
хочет ликвидировать базу «Манас», за пользование которой США 
платят Бишкеку от 60 до 80 млн. долл. в год. В результате полити-
ка лавирования в отношениях между Москвой и Вашингтоном 
продолжается. Нынешний президент Киргизстана, А. Атамбаев, 
еще накануне президентских выборов, в ноябре 2011 г., заявлял, 
что военная база США после 2014 г. прекратит свое существова-
ние, и подтвердил это на декабрьском саммите ОДКБ 2011 г.  
в Москве. Однако четкого определения понятия «военная база» в 



 72 

решениях ОДКБ до сих пор нет, и руководители государств могут 
достаточно вольно трактовать заключенные соглашения. Так и 
происходит в случае с Киргизстаном: официально база «Манас» 
называется Центром транзитных перевозок. Пока Бишкек не дает 
четких разъяснений по этому вопросу. Более того, 12 июня 2012 г. 
Министерство обороны Киргизии объявило о намерении повысить 
арендную плату за использование Россией ее военных объектов на 
территории страны (за исключением авиабазы «Кант», которая 
работает в интересах ОДКБ). Подобная политика Киргизстана 
представляется контрпродуктивной. В частности, Москва приос-
тановила процесс перечисления Бишкеку кредита на сумму 
106 млн. долл., которым она рассчитывала премировать РК за 
твердую, как казалось, позицию в отношении американской базы. 
Таким образом, Бишкек скорее всего выбирает путь, который вряд 
ли может быть назван оптимальным. Вместо того чтобы активизи-
ровать военно-политическое сотрудничество со странами ОДКБ и 
получать от них серьезную компенсацию, он пытается стать на 
скользкий путь подрыва единства этой организации, ослабляя этим 
и свою собственную безопасность. Скорее всего, помочь в этом 
случае может более сплоченная позиция ОДКБ, к чему организа-
ция и начинает все более определенно склоняться в последнее 
время. Должная твердость лидера объединения тут способна сыг-
рать немаловажную роль.  

С учетом территориальных масштабов, экономического по-
тенциала, запасов нефти и географического положения ключевой 
державой Центральной Азии является Казахстан. В условиях на-
ционально-этнических конфликтов, религиозного экстремизма, 
вероятностного обострения политического кризиса в Киргизии, 
возможности дестабилизации ситуации в Таджикистане и Узбеки-
стане, активизации наркотрафика, близости Китая Казахстан не 
видит иного выхода в области обеспечения собственной безопас-
ности, кроме дальнейшего укрепления экономической и военно-
политической интеграции с Москвой. Именно эта задача поставлена 
в стратегии развития Казахстана до 2030 г. В ней подтверждается 
намерение «развивать и укреплять доверительные и равноправные 
отношения с нашим близким исторически дружественным соседом – 
Россией». В настоящее время российский вектор является важ-
нейшим во внешней политике Казахстана. Между двумя сторона-
ми почти не существует проблем, которые не могли бы быть ре-
шены путем конструктивного диалога при учете взаимных 
интересов. Ни одна из стран СНГ не имеет столь тесных связей с 



 73

Россией в области оборонного комплекса, как Казахстан. В совмест-
ном российско-казахстанском пользовании находится космодром 
«Байконур» и четыре военных полигона. К тому же 70% продук-
ции 13 казахстанских предприятий, работающих на оборонную 
промышленность, поставляются в Россию. Основу военно-
политических отношений составляет Договор между РФ и РК о 
военно-техническом сотрудничестве от 28 марта 1994 г. В после-
дующие годы отдельные пункты этого документа были расширены 
и дополнены. Россия поставляет в Казахстан вооружение по це-
нам, равным стоимости оружия для самой Российской армии.  
Военнослужащие из РК обучаются в России на льготных условиях. 
Результатом данного направления координации стало достижение 
однотипности в подготовке военных и научных кадров. В сентябре 
2008 г. было подписано межправительственное соглашение о реа-
лизации программы совместных работ в сфере военно-политиче-
ского сотрудничества в интересах Вооруженных сил РФ и РК на 
2008–2012 гг. В первую очередь в рамках программы имелись в 
виду поставки в Казахстан российских комплексов С-300 и воен-
ных самолетов последних поколений. Еще одним важным направ-
лением военно-политических отношений двух стран явилось при-
граничное сотрудничество. Сторонами ведется совместная охрана 
внешних границ. Со времени распада СССР обе стороны офици-
ально придерживаются концепции о нерушимости границ, что 
официально закреплено в Декларации о нерушимости границ, 
подписанной Россией, Казахстаном, Таджикистаном, Киргизией, 
Узбекистаном в 1994 г. В целом военно-политическое сотрудничест-
во между Россией и Казахстаном имеет под собой реальную почву, 
и в данном контексте военное присутствие России в Казахстане 
вполне отвечает общему духу двусторонних отношений. Вместе с 
тем, хотя ряд экспертов утверждают, что Казахстан опасается 
чрезмерного сближения с Западом, стремящимся упрочить свои 
позиции в стране, тем не менее в рамках своей многовекторной 
политики он в известной, правда, пока что в достаточно взвешен-
ной, степени осуществляет сотрудничество с ведущими мировыми 
державами, в том числе и в военно-политической области. Так, 
поддерживаются контакты как с НАТО в рамках программы 
«Партнерство ради мира» (казахские политики утверждают, что 
оно проходит только «в рамках консультационной помощи»), так и 
с США в области подготовки военных кадров, совместных воен-
ных учений, поставок военной техники. Специалисты считают, что 
в последнее время президенту Казахстана Н. Назарбаеву удалось 



 74 

добиться определенного баланса в отношениях России и США, 
поставляя в Россию дешевую нефть, в то же время став для США 
неотъемлемой частью их борьбы с терроризмом. Казахстан также 
пытается наладить военно-техническое сотрудничество с Китаем, 
продавая ему в небольшом количестве некоторые виды вооруже-
ния, взамен получая военно-техническую помощь. В целом можно 
сказать, что Казахстан, при всех определенных частностях, являет 
образец честного следования общесоюзнической линии. Это в ка-
кой-то мере пример, на который следовало бы равняться. 

В условиях повышенной нестабильности в Центрально-
Азиатском регионе в связи с опасностью усиления терроризма и 
религиозного экстремизма, особенно после вывода войск США  
и их союзников из Афганистана в 2014 г., специфическую функ-
цию приобретают отношения России с Таджикистаном. Эти от-
ношения до последнего времени развивались по двум ключевым 
направлениям – в области экономики и в области военно-
политического сотрудничества, в рамках которых Россия пыталась 
создать единое пространство. Но если в области экономики отно-
шения развивались достаточно успешно, то в сфере военно-
политического сотрудничества они переживали взлеты и падения, 
несмотря на то что Таджикистан постоянно выражал озабочен-
ность по поводу собственной политической стабильности и безо-
пасности. Как известно, Таджикистан оказался единственной стра-
ной СНГ, ничего не получившей при разделе имущества 
Советской армии. Даже границу республики охраняли российские 
пограничники. 201-я российская мотострелковая дивизия, дисло-
цированная в Таджикистане, принимала активное участие в наве-
дении конституционного порядка в республике и оказывала воен-
но-техническую помощь правительственным силам Таджикистана. 
После завершения гражданской войны в период с 1999 по 2001 г. 
на российских предприятиях были отремонтированы радиолока-
ционные станции и зенитно-ракетные комплексы С-125, которые 
затем поступили на вооружение частей ПВО Таджикистана.  
В 2006 г. Москва безвозмездно передала таджикской армии четыре 
вертолета МИ-8 и МИ-24, четыре учебно-боевых самолета Л-39. 
Через год было добавлено имущество военного назначения, два 
ударных вертолета, боеприпасы и обмундирование на сумму свы-
ше 50 млн. долл. Всего Душанбе получил от России военной тех-
ники и боеприпасов на 1 млрд. долл. В свою очередь, Россия полу-
чила РЛС в Нуреке, списав за это 241 млн. долл. из долга 
Таджикистана. В 2005 г. 201-я мотострелковая дивизия официаль-



 75

но получила статус военной базы. По мнению экспертов, база 
нужна обеим странам. Для России она является форпостом ее 
влияния в Центрально-Азиатском регионе, а также стабилизи-
рующим фактором, обеспечивающим пророссийскую ориентацию 
Таджикистана. Вместе с тем, в первую очередь, эта база нужна са-
мому Таджикистану. Как считают компетентные специалисты, ее 
наличие обеспечивает стабильность существующего в Таджики-
стане политического режима. Вывод российских войск мог бы 
привести к резкой активизации радикальных исламистов. А сил у 
нынешней таджикской власти, чтобы самостоятельно с ними спра-
виться, может не хватить. Поэтому, несмотря на обостряющуюся в 
последние годы критику России в таджикской прессе, вопрос о 
выводе российской базы руководством Таджикистана официально 
и не ставится. Зато таджикские власти постоянно выдвигают тре-
бования о повышении арендной платы за имеющуюся российскую 
базу и другие объекты. Все это не всегда благоприятно отражается 
на российско-таджикских военно-политических отношениях.  
В этих условиях весьма обнадеживающим фактором явилась состо-
явшаяся 2 сентября 2011 г. встреча в верхах в Душанбе между пре-
зидентом России Д. Медведевым и президентом Таджикистана 
Э. Рахмоном. Важнейшим достижением встречи, с точки зрения 
Москвы, явилось принципиальное решение вопроса о дальнейшем 
пребывании российской военной базы в Таджикистане, срок  
действия которого истекает. Новое соглашение должно быть ориен-
тировано на 49 лет; правда, не было сказано, на каких условиях оно 
будет осуществлено. Однако процесс оформления соглашения за-
тянулся. Как отмечается в прессе, Таджикистан выдвинул Москве 
свыше 20 новых предложений, возможно, включающих увеличе-
ние материальной компенсации за использование базы до 300 млн. 
долл. В ответ Россия в июне 2012 г. была вынуждена сделать заяв-
ление, что прекращает финансирование базы в связи с неясностью 
ее использования после 2014 г. 

Процесс взаимодействия в военно-политической области 
между Россией и Туркменистаном тесно связан с экономически-
ми проблемами. Как известно, Туркменистан является крупней-
шим поставщиком газа, и Россия всегда проявляла заинтересован-
ность в его получении. На этой основе в первые годы после 
провозглашения независимости Туркменистана отношения между 
двумя странами, в том числе военно-политические, успешно раз-
вивались. 31 июля 1992 г. Москва и Ашхабад подписали базовый 
документ – Договор о дружбе и сотрудничестве, на основании ко-



 76 

торого Россия выступила гарантом безопасности Туркменистана. 
Тогда же был подписан договор «О совместных мерах в связи с 
созданием вооруженных сил Туркменистана». На основании дос-
тигнутых договоренностей многочисленные части ВВС и ПВО 
бывших Вооруженных сил СССР, а также подразделения погра-
ничных войск на территории Туркменистана на переходный период 
(десять лет) оставались под юрисдикцией РФ. Россия также обя-
зывалась выплатить Туркменистану компенсацию за размещение 
на его территории совместных подразделений. В 1993 г. Москва и 
Ашхабад подписали бессрочный Договор о совместной охране го-
сударственной границы Туркменистана и статусе российских 
войск на территории республики. Однако уже с середины 1990 г. 
отношения между двумя странами начали пробуксовывать. Турк-
менистан стал чаще дистанцироваться от России, обвиняя ее в не-
желании развивать рациональный партнерский диалог (поводы, к 
сожалению, давали и некоторые действия Газпрома). Вектор 
внешней политики Туркменистана стал смещаться в сторону 
США, ЕС и Турции. Так, в 1994 г. Туркменистан первым из  
центральноазиатских государств принял участие в программе 
НАТО «Партнерство ради мира». В конце 1999 г. Ашхабад в одно-
стороннем порядке отказался от заключенных с Россией договоров 
в военно-политической области. Признаки изменения к лучшему в 
подходах Москвы и Ашхабада в отношениях друг к другу стали 
вновь отмечаться после прихода к власти президента В. Путина в 
2000 г. В апреле 2002 г. был подписан новый Договор о дружбе и 
сотрудничестве, в начале 2003 г. были подписаны два взаимоувя-
занных соглашения – о долгосрочном (на 25 лет) экспорте энерго-
носителей из Туркменистана в Россию и о взаимодействии в сфере 
безопасности. Последнее, в частности, предусматривало сотруд-
ничество в борьбе против международного терроризма, незакон-
ного оборота оружия и наркотиков, что подразумевало более тес-
ную координацию действий силовых структур России и 
Туркменистана. Кроме того, были определены конкретные задачи 
по военно-техническому сотрудничеству двух стран. Однако эти 
договоренности не были практически реализованы из-за возник-
шего в 2006 г. политического кризиса между Москвой и Ашхаба-
дом, связанного с проблемой двойного гражданства в развернув-
шейся в Туркменистане кампании по искусственному вытеснению 
из республики русскоязычного населения. С приходом в 2007 г. к 
власти в Таджикистане нового президента Г. Бердымухамедова 
стала отмечаться возросшая готовность Ашхабада поднять уро-



 77

вень отношений с Россией, в том числе и в военной сфере, разви-
вая в первую очередь военное сотрудничество. Однако новый га-
зовый скандал 2009 г., обусловленный резким сокращением заку-
пок Россией туркменского газа, а также созданием Россией 
препятствий для поставок туркменского газа в страны ЕС, вновь 
поставил под вопрос сотрудничество России и Туркменистана в 
военной области. В целом можно с определенной долей уверенно-
сти сказать, что развитие военного взаимодействия двух стран по-
ка не приобрело «второго дыхания», хотя имело для этого доста-
точные возможности. В условиях преобладания у обеих стран 
чисто коммерческих подходов к выстраиванию отношений в сфе-
рах политики, экономики и безопасности ситуация остается не 
вполне удовлетворительной. От того, насколько России удастся 
предложить Туркменистану новые формы экономического и энер-
гетического сотрудничества (причем не только газового взаимо-
действия), увязывая свои геополитические и энергетические инте-
ресы с интересами Ашхабада, во многом будет зависеть 
дальнейшая судьба российско-туркменских отношений, в том чис-
ле и в военной сфере. 

ОДКБ. Ключевым элементом формирования системы кол-
лективной безопасности стран Содружества является многосто-
роннее военно-политическое сотрудничество РФ с партнерами по 
СНГ, и прежде всего в рамках Организации Договора о коллек-
тивной безопасности (ОДКБ). Эта организация представляет собой 
военно-политический союз, созданный 14 мая 2002 г. государст-
вами Евразии путем преобразования Договора о коллективной 
безопасности, подписанного 15 мая 1992 г. Во время его образова-
ния в ОДКБ входили шесть государств – Россия, Казахстан, Тад-
жикистан, Киргизстан, Беларусь, Армения, Узбекистан. Как было 
заявлено при создании ОДКБ, ее основную задачу составляет за-
щита территориально-экономического пространства стран-участниц 
совместными усилиями их армий и вспомогательных подразделе-
ний от любых внешних агрессоров, международных террористов, а 
также от природных катастроф крупного масштаба. Наряду с ре-
шением вопросов военной интеграции перед ОДКБ также были 
поставлены более широкие задачи. В частности, она должна была 
стать инструментом, обеспечивающим экономическую (и полити-
ческую) интеграцию и содействующим реализации крупных вод-
но-энергетических и других совместных проектов, в первую оче-
редь региональных. 



 78 

За годы своего существования ОДКБ удалось добиться  
существенных практических успехов. Важнейшим результатом  
военно-политического сотрудничества государств – членов ОДКБ 
явилось принятие решений о создании и развитии интернацио-
нальных систем безопасности (в Восточно-Европейском, Кавказ-
ском и Центрально-Азиатском регионах), а также систем безопас-
ности ОДКБ в целом. В ходе коалиционного военного 
строительства в рамках ОДКБ к настоящему времени развернуты 
объединенные региональные группировки войск (Вооруженных 
сил России и Белоруссии, России и Армении), а также коллектив-
ные силы быстрого реагирования (КСБР), обеспечивающие кол-
лективную безопасность. В дальнейшем в этом регионе преду-
сматривается создание объединенной группировки войск. В КСБР 
входят десять батальонов Вооруженных сил (численностью до 
4 тыс. человек), из них пять батальонов предоставляет Россия, по 
два – Казахстан и Таджикистан, один – Киргизия. В них также 
входит российская авиабаза в Киргизии «Кант», где дислоцирова-
но десять самолетов и 14 вертолетов. 

14 июня 2009 г. в Москве состоялся принципиально важный 
саммит ОДКБ. Основным пунктом его повестки дня стало согла-
шение о создании Коллективных сил оперативного реагирования 
(КСОР). Как подчеркнул в этой связи Генеральный секретарь 
ОДКБ Н. Бордюжа, «создание КСОР это не один, а два шага впе-
ред (в деле обеспечения коллективной безопасности); это фактиче-
ски создание очень сильного по оснащенности многофункцио-
нального потенциала, способного реагировать на любые вызовы и 
угрозы». Действительно, если раньше о КСБР в составе ОДКБ го-
ворили, что они могли бы противостоять, прежде всего, вторже-
нию, военным или пограничным конфликтам, то КСОР должны 
быть готовы не только противодействовать названным угрозам, но 
и пресекать деятельность террористических и экстремистских 
группировок, наркотрафика и других сил организованной  
преступности. Поэтому можно говорить не только о военной, но и 
обо всей силовой составляющей ОДКБ. Для этого в их состав 
предполагается включить соединения, части, подразделения воору-
женных сил специального назначения, аэромобильные подразде-
ления органов внутренних дел, органы безопасности, других спец-
служб, а также органы в сфере предупреждения и ликвидации 
чрезвычайных ситуаций всех государств – членов ОДКБ. В рамках 
принятого решения в Москве был создан штаб, который должен 
заняться оперативным руководством КСОР. Правда, пока развер-



 79

тывание КСОР совершается недостаточно высокими темпами. Не-
смотря на то что соглашение должно было быть подписано всеми 
его участниками на основе консенсуса, Белоруссия отказалась  
участвовать в саммите (по причине разгоревшейся «молочной» 
войны с Россией). Позднее Минск согласился с решением о созда-
нии КСОР, но продолжает утверждать, что Конституция страны не 
разрешает Белоруссии использовать свои войска за границей. 

В свою очередь, Узбекистан подчеркнул, что выступает про-
тив использования КСОР для разрешения внутренних конфликтов 
в странах – членах ОДКБ. В результате, несмотря на опубликован-
ные сообщения о создании КСОР, эта проблема не решена до  
конца. В частности, несогласованной осталась формулировка при-
менения этих сил. Подобная ситуация уже приводила к прискорб-
ному «невмешательству» в события 2010 г. в Киргизии. До сих пор 
нет окончательного решения о численном и структурном составе 
КСОР. Действует принципиальное решение: каждое государство – 
участник ОДКБ выделяет для КСОР по национальному воинскому 
подразделению (минимум бригада). Однако, учитывая тот факт, 
что в наше время вооруженные силы не всех стран – членов ОДКБ 
в силу различных причин обладают подобными формированиями, 
на первом этапе от них будут входить в объединенные континген-
ты отдельные полки или батальоны. В мирное время они будут 
находиться в местах своей постоянной дислокации на националь-
ной территории, а в «особое время» будут использоваться в соот-
ветствии с решением Совета коллективной безопасности. Приме-
нение КСОР – крайняя мера, вводимая в действие только после 
того, как исчерпаны все иные возможности для мирного урегули-
рования взаимных конфликтов в регионах коллективной безопас-
ности. Важным вкладом в деятельность ОДКБ явился неформаль-
ный саммит, прошедший в декабре 2011 г. в Москве. По итогам 
московской встречи были подписаны 23 документа, нацеленных 
на совершенствование системы коллективной безопасности и пе-
ревооружение особых подразделений сил оперативного реагиро-
вания ОДКБ. Участники договорились формировать систему ин-
формационной безопасности, а также осуществлять совместные 
мероприятия по противодействию угрозам и вызовам, идущим из 
Афганистана. Принято принципиальное решение, согласно кото-
рому военные базы третьих стран на территории государств – чле-
нов ОДКБ могут размещаться лишь с согласия всех участников 
ОДКБ. 



 80 

Вместе с тем надо отметить, что несмотря на ряд достигну-
тых успехов, считать ОДКБ полноценным военным или военно-
политическим союзом все еще было бы преждевременно. Состоящая 
из резко различающихся по целому ряду параметров конкурирую-
щих, а иногда и враждующих между собой государств, по-разному 
понимающих уровень внешних и внутренних угроз, организация 
сталкивается с целым рядом крупномасштабных проблем. При та-
ком раскладе выстраивать полноценные общие планы по борьбе с 
угрозами и противодействию вызовам, особенно с участием кол-
лективных воинских формирований, весьма непростое дело.  
Серьезную проблему создает и то обстоятельство, что сложность 
поставленных перед ОДКБ задач значительно превышает достиг-
нутый к настоящему времени уровень сотрудничества и военно-
политической интеграции. He определившись с дальнейшей эво-
люцией и не сложившись до конца как полноценный военный 
блок, ОДКБ стремится представить себя как универсальную орга-
низацию по обеспечению региональной безопасности. Это трудно-
выполнимая задача. Ценность ОДКБ – как раз в том, что эта  
организация на постсоветском пространстве должна быть единст-
венной специализированной организацией безопасности, не 
имеющей дополнительных измерений (экономика, культура и т.д.). 
Именно в таком виде она имеет реальный смысл. Превращение в 
универсальную структуру приведет к снижению ее эффективно-
сти. Кроме того, если ОДКБ претендует на роль организации кол-
лективной безопасности, она должна делать акцент на развитие 
политических компонентов и, главное, работать с конфликтами на 
территории стран-участниц, заниматься предконфликтным мони-
торингом, развивать арсенал предупредительных мер и санкций, 
организовывать переговорный процесс. «Соглашение о миротвор-
ческой деятельности» и другие соглашения получат реальный 
смысл, когда и если ОДКБ возьмет ориентир на коллективное  
посредничество, хотя бы на территории стран – членов ОДКБ. Еще 
одним важнейшим аспектом укрепления позиций ОДКБ послужи-
ло бы ее международное признание, в том числе налаживание  
сотрудничества с НАТО. До сих пор этому противодействуют 
США, подчеркивающие, что «возможность сотрудничества 
ОДКБ–НАТО усилила бы влияние России в Центральной Азии». 
России необходимо найти аргументы, доказывающие, что ОДКБ 
является инструментом, обеспечивающим не только безопасность 
России, но и коллективную безопасность в Центральной Азии. Не-
сомненно, приостановление членства Узбекистана в ОДКБ – нега-



 81

тивный сигнал. Пока линия ответных действий со стороны ОДКБ 
еще не до конца сформирована, однако уже имеется заслуживаю-
щий внимания набор оценок отдельных специалистов. В частно-
сти, отмечается, что действия Узбекистана могут подстегнуть ана-
логичные тенденции в Киргизстане и затянуть процесс подписания 
нового договора о российской базе в Таджикистане. Вряд ли это 
произойдет, поскольку обе страны опасаются Узбекистана и нуж-
даются в обеспечении своей безопасности со стороны ОДКБ. Как 
считают серьезные эксперты, учитывая уже достигнутые результа-
ты, мощь ОДКБ не ослабнет в результате действий Узбекистана. 
Желательно, однако, создать более жесткую структуру, в рамках 
которой участники ОДКБ должны нести полную собственную от-
ветственность за происходящие события. В частности, требования 
и претензии отдельных стран к России должны обсуждаться не в 
рамках двусторонних переговоров, а коллективно с принятием по 
ним общих решений. 

Подводя итоги, отметим, что пока, хотя и с большими из-
держками, удается обеспечивать минимальную безопасность на 
постсоветском пространстве. Однако в связи с обострением старых 
и появлением новых вызовов, связанных с меняющейся внешней 
политикой стран-партнеров, активизацией деятельности внешних 
держав на территории СНГ, трансформацией американского при-
сутствия в Афганистане и т.д., необходим поиск новых средств 
сохранения военно-политического партнерства при обязательном, 
в том числе и со стороны России, совершенствовании и традици-
онных форм внешнеполитического сотрудничества. ОДКБ пред-
стоит преодолеть практику декларативного оформления двусто-
ронних отношений России со своими партнерами; России следует 
отказаться от политики «полного невмешательства» в конфликты 
стран-партнеров друг с другом. Свои отношения с каждой из стран 
Россия должна строить так, чтобы оказывать умиротворяющее 
воздействие на соседние страны. Она уже в силу своей возросшей 
мощи обязана взять на себя основную тяжесть усилий по недопу-
щению со стороны внешних держав неконструктивного влияния 
на ситуацию, складывающуюся на территории СНГ. Москва 
должна использовать все доступные ей средства для того, чтобы 
сделать образ России достаточно привлекательным, лишив всяких 
оснований обвинение ее в «имперских амбициях». 

«Пути к безопасности»,  
М., 2012 г., ноябрь, вып. 2 (43), с. 34–44. 

 



 82 

Cамат Кумыспаев,  
Гулдарига Симуканова,  
политологи (Казахстан) 
РОЛЬ РЕЛИГИИ В СИСТЕМЕ ОБРАЗОВАНИЯ  
В КОНТЕКСТЕ ГЛОБАЛИЗАЦИИ:  
КАЗАХСТАНСКИЙ ОПЫТ 
 
Глобализация уже охватила все сферы деятельности наших 

социумов. Ни одна страна сегодня не может существовать вне 
контекста глобализации. Время автономного, замкнутого развития 
минуло, так как оно не имеет будущего. И хотя существуют раз-
ные оценки этого явления – от поддерживающих до жестко крити-
кующих, бесспорно одно: глобализация – свершившийся факт. 
Мир становится открытым, а потому взаимозависимым и единым 
организмом. Состояние его отдельных частей, т.е. стран, регионов, 
напрямую зависит не только от общей глобальной системы, миро-
вой экономической и политической конъюнктуры, но и духовно-
культурных реалий. Поэтому безусловным приоритетом является, 
чтобы развитие наших государств шло в унисон мировым культу-
рологическим тенденциям. 

Но процессы глобализации вызывают ответную реакцию у 
многих народов, усиливается чувство патриотизма, идет поиск на-
циональной самоидентификации. Поэтому в данном аспекте этно-
культурные и религиозные ценности, идущие через национальное 
образование, приобретают актуальное значение. Роль и значение 
религии в образовательном процессе возрастают с каждым днем. 
Современные реалии таковы, что вопрос религиозного образова-
ния и воспитания молодежи сегодня актуален как никогда. 

Переход от социалистического уклада к рыночному способ-
ствовал воспроизводству процесса деидеологизации, когда одно-
временно с ситуацией реального мировоззренческого плюрализма 
усилилось стремление к поиску новых смысложизненных обосно-
ваний, обретению разносторонней идентичности. В конце 80-х – 
начале 90-х годов у многих сограждан наблюдалось фрустриро-
ванное состояние ментальности. В те годы в ситуации ослабления 
действия системы ценностей, перестройки мировоззренческого 
корпуса социально-гуманитарного знания значительно снизились 
критерии научности мировоззрения. Возникли условия, обеспечи-
вающие стремительное проникновение квазинаучных, оккульт-
ных, псевдорелигиозных идей в массовое сознание. Религиозность 
и религия стали своеобразным фоном наступательной деятельно-



 83

сти нетрадиционных для нашей культуры верований, а воспроиз-
водимые ими псевдорелигиозность и квазирелигия стали основ-
ными направлениями влияния на исторически сложившуюся в  
Казахстане модель этнокультурной, конфессиональной, граждан-
ской и политической идентичности, которые основаны на факто-
рах стабильности и согласия. 

Религиозная ситуация во многом зависит от активного воз-
действия на нее образовательной, этнической и демографической 
специфики, а также политической, экономической, правовой  
обстановки как внутри страны, так и за ее пределами. При этом 
общая картина межконфессиональных взаимоотношений имеет 
сложный характер: в ней должны сочетаться традиции и религиоз-
ности, и толерантности. 

Ситуация в отдельных постсоветских странах за последние 
десятилетия серьезно изменилась. Период независимости ознаме-
новался религиозным ренессансом. Люди получили возможность 
для свободного удовлетворения своих духовных потребностей. 
Однако некоторые сочли религиозную свободу за вседозволен-
ность. Ситуацией воспользовались те, для кого религия – всего 
лишь инструмент наживы, способ достижения корыстных целей. 
Туда хлынул поток миссионеров сомнительных культов, ради-
кальных движений, пользующихся низкой религиозной грамотно-
стью населения. 

Рассматривая современную религиозную ситуацию, в том 
числе и в Казахстане, мы можем констатировать, что гражданин 
Казахстана, причисляя себя к исламу или к другим традиционным 
конфессиям, выражает не только свою мировоззренческую пози-
цию, но и национальное самосознание. Как показывает практика, 
на протяжении последних лет число приверженцев традиционных 
для Казахстана конфессий больше, чем число верующих. Поэтому 
вполне очевидным является то, что человек может не считать себя 
глубоко верующим, но относить себя к той или иной конфессии в 
силу историко-культурных традиций. Нам важно понять, что рели-
гиозный фактор становится не только элементом этнической са-
моидентификации каждого казахстанца, но и играет огромную 
роль в образовательном процессе. 

Все годы суверенного развития Казахстан как правовое, 
светское, демократическое и социальное государство создает ус-
ловия для реального плюрализма, и несмотря на то что казахстан-
ское общество не в полной мере религиозно по сути, у нас в на-
стоящее время представлен практически весь спектр не только 



 84 

мировых и традиционных религий, но и новых верований и куль-
тов. Зачастую культы и верования не имеют ничего общего с рели-
гией, верой и духовностью. 

Хотя в Казахстане религия отделена от государства и обра-
зование является светским, тем не менее вопрос о необходимости 
религиоведческого образования в школе и в вузах стоит перед об-
ществом остро. В течение 2010 г. во время председательства Ка-
захстана в ОБСЕ разгорелись дискуссии вокруг содержания нового 
учебного предмета «Религиоведение». На конференциях ОБСЕ 
звучали настоятельные призывы принять рекомендации в отноше-
нии недопустимости деления на традиционные и нетрадиционные 
религии. С этим мы принципиально не можем соглашаться, так 
как указание на традиционные и нетрадиционные конфессии для 
нас означает историко-культурный и временной аспекты в дея-
тельности религий на территории Казахстана. Роль религиоведче-
ского образования и просвещения в условиях расширяющейся 
глобализации крайне важна. Их внедрение имеет первостепенное 
значение. Именно поэтому так называемое «критическое» реаги-
рование на издание учебного пособия под редакцией академика 
Г. Есима со стороны оппозиционных государству сил лишь дока-
зывает его актуальность и своевременность, содержательную по-
лезность и «точечность» попадания. Это говорит об обострении 
идейно-политического противостояния по линии религиозное–
псевдорелигиозное, светское–квазирелигиозное сознание, четкой 
политической (антигосударственной в своей основе) ангажирован-
ности всех, кто выступает против. 

Необходимость специального предмета «Религиоведение» 
требует подготовки педагогических кадров, выбора его сбаланси-
рованного (в смысле отсутствия каких бы то ни было аксиологиче-
ских акцентов) содержания. Такой учебный предмет поможет 
учащимся сориентироваться в мировоззренческом многообразии, 
которое сложилось в Казахстане, но при условии научно-
методологических подходов к его внедрению в учебный процесс. 
Нужно помнить о четком разделения религии и государства. Свет-
ский характер государства предусмотрен в самой Конституции 
Республики Казахстан. Но это отнюдь не означает тождество свет-
скости и атеизма. Ведь соблюдение традиционного ислама в фор-
ме ханафитского учения не противоречит интересам общественной 
нравственности. Поскольку в условиях трансформации политиче-
ской системы, общественного строя и экономического уклада в 
обществе всегда происходят изменения в системе ценностных 



 85

предпочтений, то государство и общество не должны упускать ры-
чаги идеологического влияния на гражданскую ментальность.  
Отсутствие в республике специализированного систематического 
изучения, мониторинга ментальных процессов на основе со- 
временных методов и технологий исследования приводит к воз-
можности манипулирования массовым сознанием, к его политиза-
ции псевдорелигиозными организациями и квазирелигиозными 
лидерами. 

Вместе с тем, как было уже отмечено, одним из главных 
приоритетов будет сохранение светскости, которая в то же время 
вовсе не равнозначна атеизму. В мире накоплен богатый опыт, 
есть много различных форм светскости, и нам предстоит вырабо-
тать свою. Это значит определиться, в каких сферах жизни обще-
ства участие религии будет наиболее конструктивным, где и  
как она сможет проявить себя в качестве консолидирующего и  
созидательного начала и фактора прогресса. Как задействовать 
нравственный потенциал религии, способный смягчить многие 
процессы, порожденные внутренними и глобальными социально-
экономическими сдвигами. Стратегически важно для нас обеспе-
чить устойчивый баланс интересов государства и религии в лице 
религиозных объединений. При этом важно выстроить отношения 
таким образом, чтобы в них не было места религиозному радика-
лизму. Новая модель отношений должна уже априори формиро-
вать в сознании и поведении общества иммунитет к деструктивной 
религиозной идеологии и неприятие экстремистских взглядов, а 
также направлять энергию верующих в позитивное русло. 

В рамках этой программы не помешало бы вводить в школах 
и других учебных заведениях предметы, обучающие основам ре-
лигии, истории мировых религий, уроки нравственности и подоб-
ные дисциплины. В нашем обществе не действуют механизмы уп-
реждающего реагирования на возможные протестные проявления 
недовольства, которые ведут к подрыву гражданской консолида-
ции и ослаблению доверия к институту власти. В связи с этим 
важно постоянно проводить информационно-консультационную 
работу с населением по вопросам возможной экстремизации си-
туации на основе псевдорелигиозной идеологии. Рычаги идеоло-
гического управления должны быть у государства. Ибо это очень 
сильно отражается и в молодежной политике государства. 

В этом плане эксперты рекомендуют открыть соответст-
вующую специализацию в закрытых учебных заведениях для под-
готовки молодежи к квалифицированной профессиональной рабо-



 86 

те, создать цикл просветительских программ о традиционных ре-
лигиях на государственных каналах, организовать единый банк 
данных социогуманитарных исследований религиозности в Рес-
публике Казахстан. На примере специально разработанных обу-
чающих семинаров-тренингов для государственных служащих, 
лидеров религиозных и этнокультурных объединений, руководи-
телей неправительственных организаций вопросы укрепления до-
верия и общественного согласия становятся надежными императи-
вами межкультурного диалога. 

Важно также показать политическую уязвимость терминоло-
гических споров о толерантности, свободе совести, разработать 
эффективный в применении и непротиворечивый глоссарий для 
законодательства о религии. Известный казахстанский религиовед 
Асылбек Избаиров справедливо замечает: «Деструктивные внеш-
ние силы пытаются раскачать крепкое государство, которое плюс 
ко всему объединяется с рядом стран. Казахстан в геополитиче-
ском плане представляет большой интерес для внешних игроков: 
нефтяные богатства, выгодное географическое расположение. 
Первый прямой и серьезный вызов нашей стране был брошен фет-
вой Абу Мунзир аш-Шинкити, который в марте 2011 г. обосновал 
два положения. Первое: гражданам Казахстана не обязательно  
выезжать на джихад в Чечню или Афганистан, воевать за веру 
можно внутри страны. Второе: главными объектами джихада яв-
ляются сотрудники правоохранительных органов. Дальнейшая 
цепь событий, диверсионных актов стала воплощением целей  
радикалов в нашем регионе: расшатать религиозную обстановку, 
от которой зависит социально-политическая стабильность. Ве-
рующие-радикалы в глобальной борьбе являются лишь инстру-
ментом продвижения чьих-то интересов. Ислам стал жертвой гео-
политических игр мировых держав. Как нам кажется, данный 
аспект в том числе затронет вопросы образования и воспитания. 

В данном ракурсе очень ценно суждение главного муфтия 
Казахстана А. Дербисали: «Размышляя над этим качеством в кон-
тексте воспитания молодежи в исламе, мы видим, что знание не-
жизнеспособно, если оно противоречит положениям, принципам и 
правилам религии. И поэтому систему обучения и теорию воспи-
тания, выдвигаемые на Востоке и Западе, следует рассматривать 
не как новейшие идеи, выработанные только человеком, а как пло-
ды человеческого опыта и восприятия, которые могут быть как 
верными, так и ложными. Мы считаем их лишь материалом, кото-
рый можно использовать и в то же время игнорировать ту его 



 87

часть, что приводит к извращениям и богохульству. Извращенная 
часть любой философии или система очищаются, облагоражива-
ются и насыщаются верой в Бога и глубоким созерцанием окру-
жающей нас Вселенной. В этом смысле наука и занятия могут 
быть превращены в эффективное средство обучения и образования 
так же, как на пути к вере и знанию». Аспекты религиозной дея-
тельности нужно рассматривать комплексно. Прежде всего следу-
ет четко уяснить: религия – это не партия, которую можно объеди-
нить, ликвидировать. Религия есть состояние души человека, 
управлять которым почти не представляется возможным. Отсюда 
необходимо принять программу на будущее, нацеленную на выра-
ботку государственной политики по развитию религиозной дея-
тельности. 

В целом же, по нашему мнению, в деле налаживания духов-
ного диалога усилиям лидеров религиозных общин порой необхо-
дима «светская» поддержка в лице авторитетных политиков и уче-
ных. Ибо грань, разделяющая духовное и светское начала в жизни 
общества и государства, достаточно тонка и уязвима. 

«Идеалы и ценности ислама в образовательном  
пространстве XXI века», Уфа, 2012 г., с. 88–92.  

 
 
Евгений Бородин,  
политолог 
МЕСТО И РОЛЬ КИРГИЗСТАНА  
В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ 
 
Современное социально-экономическое состояние и разви-

тие Республики Киргизия являются результатом сложнейших про-
цессов, происходящих на постсоветском пространстве. Неустой-
чивый характер динамики развития реального сектора экономики 
и в результате усугубление ситуации на внутреннем рынке труда 
детерминируют нарастание стихийности в миграционных процес-
сах, что приводит к дестабилизации социально-экономической си-
туации, национальной безопасности и росту социальной напря-
женности в республике. Сложившиеся направления и масштабы 
внутренних и внешних миграционных потоков нарушают демо-
графический баланс и рациональное распределение населения по 
территории страны. Масштабы перемещений населения Республи-
ки Киргизия в период независимости оказались беспрецедентны-
ми. 



 88 

В течение последних пяти лет население республики еже-
годно увеличивается примерно на 1,5% и на данный момент со-
ставляет более 5,4 млн. человек. Рынок труда характеризуется зна-
чительной безработицей. Продолжается увеличение населения в 
трудоспособном возрасте, молодежь, вступающая в репродуктив-
ный возраст (после окончания школы, вузов, сузов и т.д.), является 
дополнительным источником пополнения рабочей силы. Она, 
главным образом, пополняет низкооплачиваемый рынок труда 
республики. 

Характерной чертой киргизского общества является дезур-
банизация, т.е. снижение доли городского населения из-за высокой 
рождаемости на селе. Ввиду высокого уровня безработицы моло-
дежь, уезжая из деревни, пополняет ряды теневой экономики. Как 
следствие данных процессов – рост религиозно-националисти-
ческих настроений, криминализация молодежи и рост протестных 
настроений. 

Резкое ухудшение мировой экономики стало причиной за-
метного роста безработицы в большинстве стран мира. Такая тен-
денция продолжится ориентировочно до 2010–2012 гг. Безработи-
ца в России и Казахстане, где трудоустроена наибольшая часть 
киргизских мигрантов, в ближайшие годы будет оставаться на вы-
соком уровне. Снижение уровня занятости в этих странах уже на-
прямую повлияло на возможности трудоустройства и уровень до-
ходов киргизских мигрантов. Нельзя не учитывать и естественный 
прирост трудоспособного населения и трудовую иммиграцию 
граждан из соседних стран: Узбекистана, Таджикистана и Китая. 
Общее давление на рынок труда Киргизстана к 2012 г. может воз-
расти до 200–250 тыс. человек. В этих условиях экономика Кир-
гизстана не сможет абсорбировать такое количество новых трудо-
вых ресурсов, что вызовет новую волну нестабильности в регионе. 

Несмотря на тенденцию к общему снижению уровня бед-
ности в Республике Киргизия, в категорию бедных попало 31,7% 
от общего числа населения (общий уровень бедности), уровень 
бедности в республике все еще высок. За постсоветский  
период уровень бедности, рассчитанный по потреблению, снизил-
ся с 63% в 2000 г. до 31,7% в 2009 г. На сегодня достаточно сильно 
различается уровень бедности между городским и сельским насе-
лением. Уровень бедности среди городского населения составляет 
23,2%. Уровень бедности среди сельского населения значительно 
выше и составляет 38,2%, при этом сельское население составляет 
2/3 населения республики. 



 89

Анализ структуры питания населения, обеспеченности 
жильем и его комфортности, доступности здравоохранения под-
тверждает наличие в Республике Киргизия серьезных проблем с 
качеством жизни народонаселения. Все эти экономические и соци-
альные проблемы подстегивают протестные и конфликтные на-
строения в киргизском обществе. Естественным продолжением 
данных процессов стали отрицательный миграционный баланс и 
«трудовая миграция». На протяжении 19 лет безвозвратно покину-
ли республику 670 тыс. человек, при этом только в России «трудо-
выми мигрантами» являются до 1 млн. человек. Перечисленные 
средства «трудовых мигрантов» на родину соответствуют всем 
расходам бюджета Республики Киргизия. Таким образом, «трудо-
вая миграция» в Россию является важным фактором взаимоотно-
шений двух стран. Еще одним важным компонентом связи Рес-
публики Киргизия с Российской Федерацией является то, что на 
русском языке общается порядка 34% населения республики. 

Рассмотренные в ходе анализа макроэкономические показа-
тели Киргизстана показали, что он отстает от многих государств 
СНГ. Так, ВВП на душу населения в 2009 г. составил 872 долл. 
США, что значительно (в 13 раз) ниже среднемировых показате-
лей. По темпам и уровню социально-экономического развития 
страна находится на одном из последних мест среди стран СНГ. 

За годы реформ Республика Киргизия из индустриально-
аграрной страны превратилась в аграрно-сырьевую. В результате 
непродуманной приватизации доля промышленности в ВВП резко 
упала с 46 до 15–17%. Доля сельского хозяйства в ВВП достигает 
22%. Несмотря на известные успехи в реформировании аграрного 
сектора, ускоренное введение рыночных элементов и частной соб-
ственности на землю, они не привели к росту благополучия сель-
чан. Развивается устойчивая тенденция отставания доходности 
населения, занятого в этой отрасли (в 2 раза по сравнению с дан-
ными в целом по экономике и в 3 раза – с доходами занятого насе-
ления в промышленности). Это ведет к еще большему углублению 
различий в социально-экономическом развитии города и деревни. 

За постсоветский период сложилась народно-хозяйственная 
отраслевая структура, которая является далеко не совершенной. 
Доля только одного предприятия «Кумтор» (добыча золота) в про-
изводстве всей промышленной продукции Республики Киргизия 
составляет 40%. В то же время многие структурообразующие 
предприятия, ориентированные на производство потребительских 
товаров, выпуск сложнейшей техники, приборов и оборудования, 



 90 

простаивают либо переориентированы на производство простей-
ших изделий. Добываемое в Республике Киргизия сырье, особенно 
сельскохозяйственное, вывозится за пределы Киргизстана или по-
требляется на внутреннем рынке в непереработанном виде, в то 
время как многие предприятия пищевой, мясомолочной, легкой 
промышленности либо простаивают, либо используют созданные 
производственные мощности на 5–10%.  

Бюджет Республики Киргизия является дефицитным и рас-
ходуется в основном на операционную деятельность и социальные 
пособия, при этом республика является активным получателем 
всевозможных грантов и трансфертов. На всем протяжении своего 
существования республика прибегает к интенсивным внешним 
заимствованиям. Государственный внешний долг вырос с 31% 
ВВП в 1991 г. до 57% в 2009 г. В результате встала определенная 
угроза способности Киргизстана в полной мере обслуживать свои 
внешние обязательства, которая влечет за собой целый ряд нега-
тивных воздействий на финансовую систему и на экономику в це-
лом. Предложения, поступающие от руководства республики о 
списании долга в обмен на «экологическую безопасность», не до-
бавляют авторитета киргизскому руководству на мировой арене, а 
рост внешнего долга ослабляет не только экономическую, но и 
национальную безопасность страны. 

Проведенный анализ социально-экономического и полити-
ческого положения Республики Киргизия показал, что:  

1) несмотря на улучшение социально-экономического поло-
жения в 2000–2009 гг. республика является одной из беднейших 
стран в Центральной Азии и в СНГ. Экономика практически пол-
ностью зависит от крупных стран – США, России, ЕС, Китая, Ка-
захстана; 

2) наличие потенциальных военных угроз и угроз военного 
характера, обусловленных глобальными, региональными и внут-
ригосударственными проблемами и противоречиями, имеющих 
различное содержание и характер, диктует необходимость военно-
политической интеграции Киргизской Республики с другими госу-
дарствами Центральной Евразии, и прежде всего с Россией, в це-
лях создания эффективной многопрофильной системы обеспече-
ния региональной и, соответственно, национальной безопасности; 

3) наличие серьезных политических, экономических и иных 
противоречий, усугубляемых пограничными, территориальными, 
ресурсными претензиями окружающих Республику Киргизия 
стран Центральной Азии, определяет многовекторность политики 



 91

руководства республики, пытающегося таким способом обеспе-
чить независимость и территориальную целостность Киргизстана; 

4) процессу интеграции Республики Киргизия с Россией ак-
тивно противодействуют США и ЕС, добивающиеся ослабления 
таких совместных структур, как ОДКБ и ШОС, и в дальнейшем 
превращения Центральной Евразии в зону своего влияния; 

5) такие партнеры, как США и ЕС, стараются сформировать 
в Республике Киргизия условия, при которых отсутствует консо-
лидация гражданского общества, путем манипуляции правящими 
элитами, единственная цель которых – сохранение собственной 
власти и конвертация данной власти в материальные блага; 

6) ставка Республики Киргизия на внешних партнеров неиз-
менно ведет к росту межгосударственной конкуренции в регионе 
за инвестиции и зарубежную помощь, обостряя существующие  
межгосударственные противоречия и претензии. Последнее может 
повлечь за собой расширение практики силового, экономического 
и иного давления и способствовать дестабилизации обстановки 
внутри государств региона; 

7) из внешних угроз государственности Республики Кирги-
зия главной является отсутствие стратегии в условиях глобализа-
ции, когда небольшая и слабая страна не в состоянии исключить 
внешние воздействия в условиях растущей геополитической кон-
куренции в регионе, что влечет уже происходящую десувере-
низацию и опасность фактической потери всех возможностей  
сохранения своей государственности; 

8) наиболее перспективными для экономического сотрудни-
чества и собственного экономического роста Республики Киргизия 
являются прежде всего энергетика, сельское хозяйство и коммуни-
кации; 

9) Россия в отношении Киргизстана в силу культурного и 
геополитического положения объективно заинтересована в боль-
шей степени в установлении стабильности и в усилении своего 
долгосрочного влияния. Россия готова вливать реальные деньги в 
реальную экономику Республики Киргизия, а не гранты на «демо-
кратизацию» или какие-либо геополитические прожекты при ус-
ловии предсказуемости и ответственности политического вектора 
киргизского руководства.  

«Внутриполитическое и социально-экономическое  
развитие Киргизстана», М., 2011 г., с. 132–136. 

 
 



 92 

Л. Васильев,  
старший научный сотрудник 
(ИДВ РАН) 
ГЕОПОЛИТИЧЕСКАЯ СИТУАЦИЯ  
В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
Центрально-Азиатский регион занимает важное геострате-

гическое положение. Географически он обеспечивает кратчай-
шую связь Кавказа и Среднего Востока со странами Восточной 
Азии, юга и севера континента. Вследствие этого отсюда удобно 
контролировать как указанные транзитные пути, так и глубинные 
тыловые районы крупнейших государств Азии – Китая, Индии и 
России. 

В современных условиях значение ЦАР существенно воз-
росло и в геоэкономическом плане. Наличие залежей нефти и газа, 
запасов урана, золота, других цветных металлов и редкоземельных 
элементов в сочетании с удобством прокладки международных 
коммуникаций привлекает многие мировые державы. Причем,  
если сразу после распада Советского Союза в конце XX в. за влия-
ние в регионе в противовес России, в основном, боролись Турция, 
Пакистан, Афганистан и Иран, то в настоящее время идет настоя-
щая война между ведущими мировыми инвесторами (США,  
Китай, Япония, Индия, Евросоюз и Россия) за доступ к сырьевым 
ресурсам региона, а также за контроль маршрутов их транспорти-
ровки.  

Следует отметить, что в конце XX в. на развитие политиче-
ской ситуации в регионе оказало существенное влияние то, что 
новые суверенные государства Центральной Азии длительное 
время входили сначала в состав Российской империи, а затем  
Советского Союза. С одной стороны, это позволило феодальным 
государствам Средней Азии совершить качественный скачок в 
своем экономическом и политическом развитии. Но с другой – та-
кие эволюционные скачки имели и свои негативные последствия. 

Так, вследствие отсутствия местных кадров советское руко-
водство, например, вынуждено было осуществить широкую ми-
грацию населения из европейской части страны в эти республики, 
что вызвало определенную «русификацию» их государственной и 
общественной жизни. Кроме того, отсутствие на территории ре-
гиона практически всех основных отраслей современной промыш-
ленности при кадровом дефиците стало основной причиной при-
дания сырьевой направленности создаваемой там экономики.  



 93

И, наконец, централизованная власть в условиях единого государ-
ства существенно замедляла развитие местного самоуправления, 
что, в свою очередь, снижало уровень и качество местных власт-
ных структур. 

Результатом такого положения явилось то, что после декла-
рации государственного суверенитета новые центральноазиатские 
государства были вынуждены создавать новые властные структу-
ры, армию, полицию и т.п. в условиях дефицита времени и 
средств, что негативно сказывалось на их эффективности. Кроме 
того, местная элита некоторых стран ЦАР в своем стремлении за-
щитить национальный суверенитет от возможных угроз со сторо-
ны России приняла решение о вытеснении проживающих в рес-
публиках некоренных национальностей, в основном славянских, за 
пределы своих территорий. Этим был нанесен дополнительный 
удар по социально-экономическому положению в молодых госу-
дарствах и обстановке в них.  

Кроме того, в условиях национального становления в регио-
не обострились межгосударственные отношения, к которым сле-
дует отнести: 

– территориальные разногласия; 
– незавершенность процессов демилитаризации границ; 
– проблемы поставок энергетических и сырьевых ресурсов; 
– распределение трансграничных водных ресурсов; 
– наличие анклавов и мест компактного проживания неко-

ренных национальностей; 
– трансграничную торговлю и освоение сопредельных тер-

риторий; 
– нерегулируемую миграцию населения; 
– транзитную перевозку грузов через территории соседних 

государств; 
– разнонаправленность ориентиров государств региона во 

внешнеполитической и внутриполитических сферах.  
Исходя из складывающейся обстановки центральноазиат-

ские государства выбрали многовекторную стратегию своей 
внешней политики. Причем многовекторность их политики во 
многом явилась следствием неподготовленности России после 
распада СССР выработать свою адекватную политику в отноше-
нии развития сотрудничества с этими государствами в современ-
ных условиях. Политика стран Запада в отношении региона всегда 
строилась с целью обеспечения приоритетов своих национальных 
интересов. Необходимо отметить, что защита традиционных  



 94 

западных ценностей – демократии и прав человека – уже не явля-
ется в Центральной Азии для Запада приоритетной, а используется 
лишь как средство защиты своих экономических и политических 
интересов. Однако многие проходящие в ЦАР процессы рассмат-
риваются западными политиками со своей, европейской точки 
зрения, что ведет иногда к искажению действительности и форми-
рованию ложных стереотипов.  

В настоящее время происходит становление центрально-
азиатских государств с явным намерением каждой из проживаю-
щей здесь наций самоутвердиться и занять определенное положе-
ние в мировом сообществе. Международные отношения в ЦАР, 
даже двусторонние, довольно часто приобретают многосторонний 
характер, предусматривающий участие в них (официальное или 
неофициальное) других региональных и внешних акторов. Однако 
следует учитывать, что этнокультурная специфика, исторический 
путь развития, современное положение народов Центральной Азии 
не обеспечивают пока благоприятной основы для построения  
демократического государства по западному образцу. Наобо- 
рот, навязывание западных стандартов жизни и государственного 
устройства приведет к обострению и хаотизации обстановки в  
центральноазиатских государствах.  

Анализируя влияние негативных внешнеполитических фак-
торов в ЦАР, можно сделать вывод о том, что основными узлами 
противоречий в политике, проводимой здесь мировыми держава-
ми, в настоящее время могут стать: 

– стремление конкретных стран обеспечить лидирующие по-
зиции в регионе с целью установления эффективного контроля за 
возможными путями развития возникшей политической ситуации; 

– борьба за право обладания ресурсами региона, а также за 
контроль над стратегическими межрегиональными коммуника-
циями; 

– соперничество в поставках в регион оружия и военной 
техники, а также в материально-техническом обеспечении воору-
женных сил центральноазиатских государств; 

– конкуренция за оказание влияния на лидеров государств 
ЦАР; 

– стремление обеспечить контроль за стратегическими от-
раслями промышленности государств региона;  

– соперничество на культурно-образовательном пространст-
ве с попытками овладеть умами местной молодежи.  



 95

Следует также отметить, что регион играет важную, долго-
срочную роль в области безопасности. Специфика его географиче-
ского положения, с одной стороны, делает его выгодным объектом 
нападения исламских экстремистов с южного и юго-западного на-
правлений, а с другой – это буфер для таких стран, как Россия и 
Китай, от этих же экстремистов. Кроме того, практически во всех 
государствах региона имеются значительные группы населения, 
пропагандирующие идеи сепаратизма, исламского экстремизма и 
использующие для достижения своих целей методы и способы 
террористической борьбы. 

Такое положение в государствах Центральной Азии обу-
словлено внутренними социально-политическими и идеологиче-
скими причинами. Обобщая внутриполитические причины неста-
бильности в странах региона можно выявить основные их группы, 
которые, как правило, свойственны всем государствам региона. К 
ним можно отнести: 

– экономический и социальный кризис, безработицу и об-
нищание значительной части населения; 

– обостренное чувство социальной неустроенности и неза-
щищенности у значительной части населения; 

– существенный рост социального расслоения общества; 
– деиндустриализацию экономики и связанную с ней марги-

нализацию значительной части населения, которая в условиях вы-
сокой рождаемости сказалась прежде всего на молодежи; 

– утрату многими людьми идеологических и духовных жиз-
ненных ориентиров, разрушение моральных ценностей, искажение 
положений традиционного ислама и рост значимости его ради-
кальных ветвей; 

– этнические и религиозные конфликты, резкие изменения 
мировоззрения, вызванные крупными социальными потрясениями. 

При этом интересен тот факт, что в течение 10 лет руководи-
телям государств региона удалось относительно безболезненно 
сменять политический истеблишмент даже в кризисных ситуаци-
ях, таких, например, как внезапная смерть С. Ниязова в Туркмени-
стане, удерживать ситуацию под контролем. Главной особенно-
стью политических режимов в Центральной Азии является то, что 
здесь наблюдается общая тенденция: с одной стороны – авторита-
ризм, персонификация власти; с другой – стремление модернизи-
ровать политическую систему и построить современное государ-
ство. Однако частые смены правительств в центральноазиатских 
государствах, неуверенность чиновников в связи с постоянной 



 96 

сменой кадров приводят к недостаточному и неэффективному ис-
пользованию имеющегося потенциала. В результате такой полити-
ки общегосударственные интересы подчиняются личным интере-
сам отдельных лиц и группировок, а их противоборство чревато 
серьезными рисками для стабильности страны. 

Необходимо отметить, что государства Центральной Азии 
могут устойчиво развиваться и интегрироваться только при усло-
вии региональной стабильности и геополитического равновесия.  
К возможным негативным внешнеполитическим факторам ухуд-
шения геополитической ситуации в регионе можно отнести сле-
дующие. 

1. Разнонаправленность взглядов руководства центрально-
азиатских государств в определении стратегических приоритетов 
развития, что существенно затрудняет процессы региональной ин-
теграции. 

2. Соперничество в решении общих вопросов региона с це-
лью получения для своей страны максимальных дивидендов, что 
приводит к установлению барьеров в торговле, в пересечении гра-
ниц сопредельных государств, а также вызывает межнациональ-
ную напряженность, недоверие и конфликты. 

3. Различный уровень экономического развития государств 
региона, что снижает эффективность решения общих для ЦАР  
задач. 

4. Соседство нестабильных Афганистана и Пакистана, со-
храняющаяся угроза проникновения в регион значительных групп 
исламских экстремистов, а также наличие сепаратистских и экс-
тремистских движений на территориях самих центрально-
азиатских государств. 

5. Возможность превращения Центральной Азии в одну из 
мировых «горячих точек» в случае обострения соперничества ми-
ровых держав в регионе со всеми вытекающими отсюда последст-
виями. 

«Мировые державы в Центральной  
Азии», М., 2011 г., с. 7–12. 



 97

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
 
 
 
 
 
 
 
А. Бязров, Н. Ногаев,  
кандидаты исторических наук 
(Северо-Осетинский государственный университет  
им. К. Хетагурова) 
ОБЩЕСТВЕННО-ПОЛИТИЧЕСКАЯ  
ТРАНСФОРМАЦИЯ НА АРАБСКОМ ВОСТОКЕ  
И ПОЗИЦИЯ ИСЛАМСКОЙ РЕСПУБЛИКИ ИРАН 
 
В начале 2011 г. в ряде стран арабского мира начался про-

цесс общественно-политической трансформации. Поочередно го-
сударства Северной Африки и Ближнего Востока были охвачены 
народными волнениями и массовыми беспорядками. При содейст-
вии народных масс объединенные оппозиционные силы в араб-
ских странах активизировали свою деятельность в направлении 
свержения правящих монархических и авторитарных режимов, 
требуя роспуска и реорганизации действовавших политических 
институтов: правительства, парламента, партий и прочих органов 
власти, не выражавших интересы народного большинства. В про-
тестных акциях населения Северо-Африканского и Ближневосточ-
ного регионов доминировали лозунги социальной и экономиче-
ской справедливости, требования проведения назревших 
конституционных реформ. Дестабилизация внутриполитической 
обстановки в мусульманских странах вызывала пристальное вни-
мание Ирана, во многом определяющего политическую ситуацию 
на Ближнем Востоке (БВ). В этой связи руководство Исламской 
Республики Иран (ИРИ) выражало серьезную озабоченность по 
поводу усиливающейся эскалации внутриполитических конфлик-
тов в соседних арабских странах – Сирии, Йемене, Бахрейне, гео-
графически расположенных в непосредственной близости от иран-
ских границ, а также на африканском континенте. 

Первоначально народные волнения охватили Северо-
Африканский регион, в частности Тунис, который со второй поло-



 98 

вины декабря 2010 г. захлестнули народные акции протеста. В ян-
варе 2011 г. в государстве прошла так называемая «жасминовая» 
революция, в результате которой президент Зин аль-Абидин бен 
Али бежал в Саудовскую Аравию и вскоре был отрешен от долж-
ности. Конституционным советом страны. Вновь сформированное 
временное правительство национального единства Туниса разре-
шило деятельность всех запрещенных прежде политических пар-
тий и объявило амнистию политзаключенным. Реакция официаль-
ного Тегерана на события в Тунисе последовала незамедлительно. 
Официальный представитель МИДа Ирана Р. Мехманпараст сде-
лал акцент на необходимости сохранения национального единства 
тунисского народа и выразил надежду на то, что благодаря уста-
новлению в стране народного строя, основанного на религиозных 
ценностях и убеждениях, будут воплощены в жизнь чаяния тунис-
цев. Вместе с тем представитель МИДа Ирана выразил обеспоко-
енность по поводу визита официального представителя Госдепар-
тамента США по вопросам БВ Дж. Фильтмана, который провел 
переговоры с министром иностранных дел переходного прави-
тельства Туниса. На фоне резкого недовольства тунисского наро-
да, требовавшего роспуска временного правительства и отставки 
всех чиновников, связанных с прежним режимом, иранское внеш-
неполитическое ведомство выступило против вмешательства во 
внутренние дела африканского государства. 

Между тем революция в Тунисе стала прелюдией к резкому 
обострению внутриполитической обстановки в других странах Се-
верной Африки (СА). 25 января антиправительственные акции 
протеста захлестнули также Египет. Бедность, недовольство своим 
положением в обществе, отсутствие социальных перспектив, кор-
румпированность чиновников в высших эшелонах власти вывели 
на улицы египетских городов миллионы людей с требованием от-
ставки 82-летнего президента X. Мубарака, либерализации поли-
тической системы, проведения экономических реформ. Протест-
ные выступления инициировались снизу, в них вливались в 
первую очередь широкие народные массы, в их числе образован-
ная, но неустроенная молодежь. События в Египте представляли 
собой самовозгорающееся народное движение, не имеющее пере-
довой группы или основополагающей организации. Движение не 
имело единоличного политического лидерства, организаторской 
силы. В борьбу за власть в Египте активно включилась структури-
рованная политическая оппозиция в лице оппозиционного лидера 
аль-Барадеи и исламистской организации «Братья-мусульмане».  



 99

В связи с углублением внутриполитического кризиса в Египте 
11 февраля X. Мубарак, правивший почти 30 лет, вынужден был 
уйти в отставку, передав властные полномочия Высшему совету 
Вооруженных сил страны. События в Египте получили широкий 
резонанс в Иране. За несколько часов до отставки X. Мубарака 
президент Ирана Махмуд Ахмадинежад призвал египетский народ 
продолжать акции протеста и на принципах «свободы» самостоя-
тельно выбирать своих лидеров и собственную форму правления. 
Позицию иранского лидера поддержал спикер меджлиса Али Ла-
риджани, подчеркнув при этом, что народные восстания в Тунисе 
и Египте явились, в частности, реакцией на вмешательство США 
во внутренние дела обеих стран. Ранее парламент Ирана, признав 
требования египетского народа справедливыми, выступил с офи-
циальным заявлением в поддержку народного движения в Египте. 
В упомянутом документе, озвученном на заседании парламента  
1 февраля, говорится: «То, что происходит в Египте, является про-
буждением совести той нации, которая в свое время оставила важ-
нейший след в истории человечества, а на протяжении последних 
32 лет из-за предательства властей чувствовала себя униженной, и 
вот сейчас она намерена заявить о новой своей исторической ро-
ли». В свою очередь духовный лидер Ирана аятолла Али Хаменеи 
заявил, что события в Египте, Тунисе и других арабских странах – 
знак «исламского пробуждения». 

Таким образом, правящие круги ИРИ единогласно поддер-
жали справедливые требования народов Туниса и Египта и реши-
тельно осудили прежние автократические режимы североафрикан-
ских стран за применение силы при разгоне демонстрантов. В то 
же время иранское руководство предостерегло США и другие 
страны Запада от вмешательства во внутренние дела двух госу-
дарств, которое, по их мнению, содействует расколу наций и уси-
лению внешнеполитической напряженности, напомнив, что тунис-
ский и египетский народы вольны и готовы самостоятельно 
решать свои внутренние проблемы. Вследствие свержения режима 
Мубарака Иран и Египет стали выстраивать прерванные в 1979 г. 
дипломатические отношения. Инициатором сближения выступила 
иранская сторона – с инициативой проведения учебного похода 
кораблей ВМС Ирана из Красного моря в Средиземное через Су-
эцкий канал. 18 февраля официальный Каир дал согласие на  
запрос иранского дипломатического представительства предоста-
вить разрешение на проход иранских кораблей через территори-
альные воды Египта. Так, вскоре после отставки Мубарака – вер-



 100 

ного проводника интересов США – стали складываться более бла-
гоприятные условия для восстановления ирано-египетских взаи-
моотношений, расширения сотрудничества двух стран. В данном 
контексте новый глава МИДа Египта Набиль аль-Араби в ходе 
своей первой пресс-конференции заявил, что Каир готов открыть 
«новую страницу в отношениях с Ираном... Учитывая последние 
события в Каире, пришло время для расширения сотрудничества», – 
заявил он. Отметив историческую общность двух стран, египет-
ский дипломат также подчеркнул, что «правительство Египта не 
считает Иран недружественным государством. Восстановление 
дипломатических связей между нашими странами зависит от Ира-
на», – добавил аль-Араби. Речь своего египетского коллеги о не-
обходимости восстановления дипломатических отношений двух 
стран поддержал глава МИДа Ирана Али Акбар Салехи, заявив, 
что «Иран поддерживает намерение Египта восстановить двусто-
ронние отношения». 

Тем самым в процессе формирования общественно-
политической трансформации в арабском мире официальный Те-
геран предпринимал усилия для укрепления своего влияния на 
Ближнем Востоке, в частности справедливо разделяя позицию и 
требования восставших против диктаторского произвола народов 
Северной Африки. Вместе с тем иранские власти прилагали уси-
лия для налаживания дипломатического контакта с переходным 
правительством Египта, во многом определяющего расстановку 
сил в ближневосточном регионе. Вслед за Тунисом и Египтом по-
жар революции охватил Ливию. С 15 февраля в ливийских про-
винциях, прежде всего в восточном районе Киренаике, начались 
акции протеста с требованием отставки лидера Джамахирии, пра-
вящего в стране 42 года, Муаммара Каддафи. Ливия фактически 
разделилась на подконтрольный властям Запад и Восток, удержи-
ваемый вооруженными силами повстанцев. Правительственные 
войска жестоким образом подавляли народные демонстрации, 
впоследствии переросшие в открытый вооруженный конфликт. 

Иран, в свою очередь, резко осудил действия ливийских вла-
стей по подавлению народных акций протеста в стране и призвал 
международное сообщество принять экстренные меры для пре-
кращения насилия в отношении народа Ливии. По сообщениям 
иранского информагентства ISNA, официальный представитель 
иранского МИДа Рамин Мехманпараст заявил, что «Исламская 
Республика Иран считает, что восстание ливийских мусульман и 
их праведные требования стоят в одном ряду с подлинным движе-



 101

нием граждан стран региона, которое стало результатом исламско-
го пробуждения», а также призвал «международные органы пред-
принять действенные и срочные меры по прекращению актов на-
силия». Аналогичную позицию занял М. Ахмадинежад. 

Иранский президент подверг резкой критике действия Му-
аммара Каддафи: «То, что он делает, неприемлемо... Любой, кто 
бомбит собственный народ, заслуживает осуждения». Следует 
предоставить «возможность жителям региона самим определять 
свое будущее». Ахмадинежад призвал ливийского лидера, а также 
руководителей других мятежных государств «обратить внимание 
на требования народов, прекратить насилие против своих наций, 
если они претендуют на руководящую роль в будущем... Разве 
можно представить, что найдется человек, который будет бомбить 
и убивать свой же народ... Мир стоит на пороге больших измене-
ний... народы нуждаются в связях с мировым сообществом и спра-
ведливом миропорядке, которые будут обеспечивать соблюдение 
прав и достоинство всех наций, смогут восполнить тот большой 
пробел между “властвующими” и “неимущими”, а также развен-
чать злые намерения в отношении народов и наций, прекратить их 
унижение и оскорбление», – приводит обращение иранского лиде-
ра информационное агентство ФАРС.  

Между тем 18 марта в Нью-Йорке СБ ООН принял резолю-
цию 19/73, которая предусматривала закрытие воздушного про-
странства над Ливией как способ защиты сил оппозиции и  
гражданских лиц от триполитанских истребителей. В проекте ре-
золюции говорится о недопустимости наземной международной 
военной операции в Ливии. Принятый СБ ООН документ повышал 
вероятность осуществления вторжения коалиционных войск на 
территорию Ливии в том случае, если эти действия будут согласо-
ваны с так называемым Переходным национальным советом Ли-
вии и Лигой арабских государств. Тем самым Совет Безопасности 
ООН фактически санкционировал вооруженное вмешательство 
сил НАТО во внутриполитический конфликт в Ливии осенью 
2011 г., нарушив основополагающий принцип суверенности афри-
канского государства. Впоследствии зарубежные СМИ информи-
ровали о намерении ряда европейских стран задействовать свои 
ВВС и ВМС против ливийских правительственных войск, а силы 
НАТО во главе с США под предлогом свержения ливийского ре-
жима Муаммара Каддафи инициировали военную операцию «Рас-
свет Одиссея».  



 102 

Позиция Ирана относительно принятой СБ ООН резолюции 
по Ливии была недвусмысленно выражена в заявлении 
М. Ахмадинежада в интервью Национальному телевидению Испа-
нии (TVE1). Лидер ИРИ обвинил страны Запада в происходящих 
событиях в арабском мире: «Скажите мне, кто на протяжении по-
следних 50 лет поддерживал диктаторские режимы? Откуда у них 
оружие? Может, они сами его произвели? Или купили у африкан-
ских стран? Кто, скажите, продавал Ливии оружие, которым сей-
час Каддафи бомбит свой же народ?» Одновременно иранский ли-
дер подверг резкой критике вооруженное вмешательство сил 
НАТО во внутренние дела Ливии, которое не позволит решить 
проблемы Ближневосточного региона. «Страны Запада должны 
оставить свои колонизаторские амбиции», – заявил Ахмадинежад. 
Комментируя вопрос о том, следует ли закрывать воздушное про-
странство Ливии, иранский лидер подчеркнул, что «любое военное 
вмешательство еще более усложнит ситуацию». Позицию Ахма-
динежада разделял духовный лидер Исламской Республики Иран 
Али Хаменеи: «Иран поддерживает ливийский народ, который 
восстал против ливийского лидера Муаммара Каддафи, но осуж-
дает военное вмешательство западных стран, поскольку они хотят 
воспользоваться ситуацией в свою пользу и установить контроль 
над ливийской нефтью», – говорится в заявлении иранского ду-
ховного лидера. Следовательно, власти Ирана выражали поддерж-
ку участникам антиправительственных выступлений в Ливии, впо-
следствии переросших в вооруженный конфликт, и в то же время 
осуждали действия ливийских властей по силовому подавлению 
протестных акций, а также намерение стран НАТО предпринять 
гуманитарную интервенцию, т.е. вмешаться во внутренние дела 
суверенного государства. 

Вследствие углубления социально-политического кризиса в 
Северной Африке народные протесты расширяли географию. Вол-
на народных протестов, поднявшаяся в Тунисе, захлестнула также 
страны Персидского залива. Акции гражданского неповиновения 
шиитского большинства (около 70% населения) режиму крон-
принца Салмана бен Хамада аль-Халифы, прокламирующему сун-
нитскую элитарность, проходили в Бахрейне. Однако вследствие 
усиления репрессий в середине февраля 2011 г. на Жемчужную 
площадь Манамы вышли также представители леворадикальных 
сил из числа суннитов. Митингующие требовали отставки премье-
ра шейха Халифы бен Салмана аль-Халифы, которого обвиняли в 
коррупции, проведения конституционных реформ и ограничения 



 103

власти монарха, создания новых рабочих мест, а также освобож-
дения всех политических заключенных. Кроме того, оппозиция, 
опирающаяся на шиитское большинство, выступала за изменение 
просуннитской миграционной политики, проводимой в интересах 
правящей королевской семьи. Активизация исламских сил в Бах-
рейне повышала вероятность укрепления влияния шиитского  
элемента в стране. В этой связи бахрейнские власти обвинили  
организаторов антиправительственных манифестаций в попытке 
переворота и сотрудничестве со спецслужбами Ирана, а на подав-
ление народных протестов местный король, под предлогом обес-
печения общественного порядка, призвал войска из стран – членов 
Совета содружества государств Персидского залива (ССАГПЗ). 
Вскоре в охваченное беспорядками государство из Саудовской 
Аравии был введен воинский контингент под предлогом обеспече-
ния общественного порядка и проведения операции «Щит». В этой 
связи следует также отметить, что в Бахрейне расквартирована 
крупнейшая американская авиабаза в Персидском заливе и штаб-
квартира 5-го флота ВМС США. 

В условиях эскалации напряженности в Бахрейне Иран вы-
ступил в поддержку акций протеста шиитского большинства, жес-
токо подавляемых реакционерами и саудовскими войсками. Ми-
нистр иностранных дел ИРИ Али Акбар Салехи, в свою очередь, 
обратился к генсеку ООН Пан Ги Муну с просьбой вмешаться в 
происходящее и защитить законные требования народа Бахрейна, 
чьи выступления жестоко подавлялись силовыми структурами 
страны. Вместе с тем иранская сторона подала официальную жа-
лобу в ООН на Саудовскую Аравию в связи с незаконным участи-
ем саудовских войск в жестоком подавлении протестов шиитского 
большинства в Бахрейне. Официальный Тегеран призвал гранича-
щие с Бахрейном государства присоединиться к данному обраще-
нию и потребовать немедленного вывода воинского контингента 
Саудовской Аравии. Копию жалобы Али Акбар Салехи направил 
также генсекам Организации Исламская конференция Экмеледди-
ну Ихсаноглу и Лиги арабских государств Амру Муса, в которых 
выражалась озабоченность Исламской Республики Иран в связи с 
присутствием на территории Бахрейна в рамках миссии ССАГПЗ 
иностранных военных контингентов. Глава МИДа Ирана расценил 
вмешательство вооруженных сил соседних государств под предло-
гом обеспечения общественного порядка в Бахрейне как не имею-
щее правового основания и незаконное с точки зрения междуна-
родного права. Али Акбар Салехи назвал неприемлемым военное 



 104 

вмешательство любой страны и под любым предлогом и заявил о 
необходимости Организации Объединенных Наций незамедли-
тельно принять меры для прекращения военного вмешательства во 
внутренние дела Бахрейна. Ранее президент Ирана Махмуд Ахма-
динежад призвал власти Бахрейнского королевства «выслушать и 
выполнить требования народа, а не использовать против него 
пушки и танки». МИД Ирана 16 марта вызвал бахрейнского и сау-
довского послов и выразил им официальный протест в связи с 
«убийствами властями Бахрейна участников народных выступле-
ний» и «вводом саудовских войск в страну», – говорится в опуб-
ликованном заявлении правительства Исламской Республики 
Иран. В знак протеста против дискриминации бахрейнского наро-
да власти Ирана отозвали своего посла из Манамы. 

Днем ранее к аналогичной мере прибегло руководство Бах-
рейна, отозвавшее своего чрезвычайного и полномочного посла в 
Иране. Как сообщает сайт «As-riiran», бахрейнское правительство 
связало это с вмешательством иранской стороны во внутренние 
дела королевства. Вслед за разрывом дипотношений король Бах-
рейна аль-Халифа открыто обвинил Иран в организации «загово-
ров против безопасности и стабильности страны» и распорядился 
немедленно депортировать всех граждан ИРИ. Наряду с этим 
23 марта власти Бахрейна объявили о прекращении авиационного 
сообщения с Ираном, Ливаном, где шиитская организация «Хез-
болла» выразила поддержку антиправительственным демонстра-
циям, и Ираком до 31 марта 2011 г. Тем не менее Иран продолжал 
придерживаться позиции категорической неприемлемости ввода 
саудовских войск на территорию Бахрейна. «Присутствие ино-
странных сил и вмешательство во внутренние дела Бахрейна  
неприемлемо и будет вести к дальнейшему осложнению ситуа-
ции», – говорится в заявлении пресс-секретаря внешнеполитиче-
ского ведомства ИРИ Р. Мехманпараста. Следует полагать, что 
гуманитарная интервенция вооруженных сил стран ССАГПЗ в 
Бахрейне была обусловлена опасениями династии Саудари отно-
сительно возможности повторения подобного сценария на терри-
тории других монархий Персидского залива в случае достижения 
успеха шиитским большинством в Бахрейне. Тем не менее ни одно 
из социальных противоречий в ходе выступлений оппозиции бах-
рейнскими властями не было разрешено. Волна «исламского про-
буждения», прокатившаяся по Северной Африке и странам Пер-
сидского залива, затронула также Сирию. В феврале-марте 2011 г. 



 105

сирийские оппозиционные силы резко активизировали антиправи-
тельственную деятельность.  

При активной поддержке Саудовской Аравии, крайне заин-
тересованной в смене политического режима Башара Асада, рас-
ширении своего влияния на Ближнем Востоке, навязывании демо-
кратических свобод всем мусульманским странам, а также в 
ослаблении роли Ирана – как главного политического и идеологи-
ческого оппонента в регионе, протестные движения происходили 
главным образом в Дамаске, Хаме и Дер'а. Для мобилизации и ко-
ординации действий народных масс сирийские оппозиционеры 
активно использовали такие инструменты, как Facebook, Twitter и 
прочие социальные сети. В связи с непрекращавшимися беспоряд-
ками в сирийских городах 20 апреля Башар Асад официально объ-
явил об отмене режима чрезвычайного положения, действовавше-
го в стране 48 лет. 

Реакция Ирана как стратегического союзника Сирии на БВ 
относительно происходящих событий в этой стране была четко 
выраженной и последовательной. Исламская республика выражала 
демонстративную поддержку сирийскому руководству, а также 
выступала за недопущение иноземного военного вмешательства. В 
этой связи иранский военный фрегат «Алванд» и вспомогательное 
судно «Харг» в конце февраля направились по Суэцкому каналу в 
Средиземное море к берегам Сирии. Демонстративный шаг Ирана 
был обусловлен намерением разместить свои боевые корабли в 
сирийских портах, укрепить ее обороноспособность. При этом ко-
мандующий ВМС Ирана контр-адмирал Хабиболла Сайари и си-
рийский министр обороны Али Хабиба Махмуд подписали согла-
шение о расширении сотрудничества ВМФ двух государств, 
предусматривающее совместные военные учения. Ранее коман-
дующий иранскими ВМС заявил, что расширение зоны деятельно-
сти иранского флота является реакцией на продолжающееся при-
сутствие военно-морских флотов США и Европы в Персидском 
заливе, которое провоцирует нестабильность в регионе, сообщает 
иранский телеканал Press TV. B то же время представители иран-
ского истеблишмента заявляли о своей незаинтересованности во 
вмешательстве во внутренние дела какой-либо страны и выступа-
ли против оказываемого извне давления на Сирию и присутствия 
иностранных военных сил на территории переживающего полити-
ческий кризис государства. Несомненно, смена любого легитимно-
го правительства силовым путем чревата непредсказуемыми  
результатами, а любое внешнее вмешательство во внутриполити-



 106 

ческие конфликты, вне зависимости от мотивов, многократно уве-
личивает число жертв. К тому же иностранная интервенция грозит 
повлечь за собой нарушение военного баланса сил в регионе, что 
также чревато необратимыми последствиями. 

Необходимо принимать во внимание и тот факт, что, помимо 
обеспечения интересов народов региона, усилия Ирана и Сирии в 
2011 г. были направлены на сотрудничество и консультации в 
рамках противодействия имперским амбициям Эр-Рияда в Ближ-
невосточном регионе. В геополитической стратегии американско-
го сателлита вопрос о ликвидации влияния Ирана и достижении 
безраздельной гегемонии на Ближнем и Среднем Востоке является 
ключевым. В случае реализации плана США по созданию так на-
зываемого «Большого Ближнего Востока», вероятно, последует 
задача переустройства нынешней российской политической сис-
темы. Следовательно, и Иран, и Россия на Западе рассматриваются 
в качестве сырьевого придатка в условиях глобального финансово-
экономического кризиса.  

Из вышеизложенного следует, что весной 2011 г. в арабском 
мире произошел серьезный тектонический сдвиг. Внутриполити-
ческие конфликты, охватившие Арабский Восток, были мотивиро-
ваны острым социально-экономическим и политическим кризисом. 
Безработица, архаичность и коррумпированность политической 
системы, жесткий авторитаризм, монополизация доступа к власти 
и ресурсам, социальное неравенство лишали средние и неимущие 
слои населения арабских стран, в том числе образованную моло-
дежь, возможности дальнейшей самореализации и развития. В це-
лом протестные движения на Арабском Востоке были инспириро-
ваны и организованы мусульманскими фундаменталистскими 
силами, при активном использовании западных медиаресурсов, в 
частности социальных сетей (Google, Twitter, Face-book и т.п.). 
Исходя из создавшегося положения, Иран прилагал всевозможные 
усилия для защиты своих геополитических интересов на Ближнем 
Востоке и обеспечения собственной безопасности. В рамках реа-
лизации вышестоящих задач официальный Тегеран проводил по-
литику расширения своего влияния в регионе. Позиция ИРИ в от-
ношении происходящих турбулентных событий на Арабском 
Востоке, за исключением сирийского вопроса, выражалась, глав-
ным образом, в поддержке справедливых требований народов ох-
ваченных протестами стран. 

Ввиду геостратегического значения Сирии, высокого уровня 
экономического и военно-политического сотрудничества Дамаска 



 107

и Тегерана, их заинтересованности в решении проблем мира и  
стабильности на БВ политика ИРИ содействовала мирному разре-
шению внутриполитических конфликтов в арабском мире, обеспе-
чению безопасности и сохранению региональной интеграции.  
С учетом данных обстоятельств следует констатировать, что кон-
структивный диалог Ирана и Сирии с коалиционным блоком в со-
ставе США, Израиля и Саудовской Аравии вряд ли возможен, по-
скольку интересы последних объективно направлены на 
изменение в свою пользу баланса сил на Ближнем Востоке и, соот-
ветственно, геополитической обстановки в мире. В настоящее 
время феномен «арабской весны», ставший одним из важнейших 
факторов глобальной политики, грозит обернуться обострением 
международной обстановки на Ближнем Востоке. Однако, как 
представляется, вызовы, которые исходят от сирийско-иранского 
тандема, при дипломатической поддержке РФ и КНР, для Израиля, 
монархий Персидского залива и даже США, очевидно, самостоя-
тельно трудноподъемны и чреваты огромными политическими и 
экономическими рисками. 

«Мир и политика», М., 2012, № 12, с. 156, 158–163.  
 
 
О. Барнашов,  
политолог 
ОСОБЕННОСТИ ВНЕШНЕПОЛИТИЧЕСКОГО  
ПРОЦЕССА В СОВРЕМЕННОЙ ТУРЦИИ 
 
Внешнеполитический процесс, протекающий в той или иной 

стране, имеет существенное влияние не только на такие вопросы, 
как отношения этой страны к другим государствам, международ-
ным организациям и иным субъектам международного права и 
мировым игрокам, но и на планирование и проведение курса внут-
ренней политики. От сущности и качества внешнеполитического 
процесса зависит степень авторитета страны на международной 
арене, а также благосостояние государства в целом и его народа. 
Анализируя специфику внешней политики государств, необходи-
мо концентрировать внимание на комплексе факторов, от которых 
зависит качество принимаемых во внешней политике решений в 
частности и эффективность общего внешнеполитического курса в 
целом. Не исключением является и рассмотрение особенностей 
внешнеполитического процесса современной Турции. 



 108 

Многогранность внешней политики Турции, в частности, 
обусловлена географическим (геополитическим и геоэкономиче-
ским) положением Турецкой Республики, которая является свое-
образной «разделительной линией» между Европой и Азией. Соб-
ственно, само географическое положение Турции на протяжении 
веков выступало причиной многочисленных войн и борьбы на ее 
территории за контроль над стратегическими ресурсами. Являясь 
перекрестком на стыке Ближнего Востока, южной части Европы и 
западной части Азии, Турция активно использует свое местополо-
жение, оказывая влияние на все возможные  направления  из  этих 
регионов  мира.  На западноевропейском направлении, безусловно, 
приоритетами для Турции являются тесные контакты с Европей-
ским союзом и союзником по НАТО США. На Ближнем Востоке 
Турция стремится утвердить свое преимущественное влияние и 
стать передовой силой этого региона. В этом направлении Турция 
находится в довольно жесткой конкуренции с такими государст-
вами, как Иран, Ирак и Сирия. В азиатском направлении Турция 
проявляет активность по отношению к так называемым молодым 
тюркоязычным государствам СНГ. В соответствии с этим форми-
руются приоритеты и интересы Турции в отмеченных регионах. 
Так, в Средиземноморском и Черноморском регионах сконцентри-
рованы важные направления, через которые проходят энерго-
транспортные магистрали; на Ближнем Востоке, в Каспийском ре-
гионе, на Кавказе и в Центральной Азии имеются богатые 
природные ресурсы, в том числе нефтяные и газовые месторожде-
ния. Проводя внешнеполитический курс в отношении стран отме-
ченных регионов, Турция пытается реализовать, прежде всего, 
свои геоэкономические интересы. «Сегодня Турция превращается 
в регионального лидера. Для этого у нее есть и экономические, и 
политические основания. Особое значение имеют планы руковод-
ства страны превратить турецкую экономику к 2023 г. в одну из 
ведущих экономик мира. Обращает на себя внимание активная 
экономическая экспансия Турции в страны Африки, Латинской 
Америки, Юго-Восточной Азии, а также важная роль турецкого 
транзита, в том числе энергоресурсов». 

Помимо географического фактора, на формирование внеш-
неполитического курса Турции воздействует личностный фактор 
власть имущих. Не удивительно, что реформирование внешней 
политики турецкого государства связывается с именем нынешнего 
министра иностранных дел Ахмеда Давутоглу. Представляется 
логичным, что глава внешнеполитического ведомства является 



 109

именно той фигурой, которая играет решающую роль в проведе-
нии соответствующей его компетенции политики. Кроме того, 
внешняя политика какой бы то ни было страны формируется весь-
ма узким кругом людей, так что роль личности, и в данном случае 
главы внешнеполитического ведомства, весьма велика. 

Для понимания роли политического деятеля в реализации 
внешнеполитического курса государства уместно обратиться к 
теоретическому аспекту. Исследователь Г. Дробот считает, что 
«роль личности во внешнеполитическом процессе опосредуется, 
во-первых, характером исторической (международной и внутри-
национальной) ситуации, точнее – соответствием личных особен-
ностей политика “запросам истории”. Другими словами, нужный 
человек должен оказаться в нужном месте в нужное время, чтобы 
повлиять на ход истории. Во-вторых, личный фактор играет осо-
бенно заметную роль в диктаторских режимах, а также в “закры-
тых обществах”, где в политическом процессе доминирует один 
лидер или узкая группа политиков. В-третьих, то влияние, которое 
личность политика оказывает на процесс принятия решений, зави-
сит от самого типа этого решения. В наибольшей степени оно про-
является в кризисных ситуациях, когда, с одной стороны, требу-
ются нестандартные подходы, с другой – ограничен круг 
участников. Наконец, решения, принимаемые в верхних эшелонах 
власти, где индивиды свободны по крайней мере от давления вы-
шестоящего руководства, в большей мере несут на себе отпечаток 
личности политика». 

В рассматриваемом контексте нас интересуют первая и чет-
вертая позиции. Дело в том, что целью настоящей статьи не явля-
ется определение режимной (или даже внутрирежимной) специ-
фики Турции для анализа соответствия личности Ахмеда 
Давутоглу типу принимаемых в соответствующих режимах поли-
тических решений (вторая позиция). Автор также не задается це-
лью рассмотреть конкретную кризисную ситуацию, имевшую ме-
сто во внешней политике Турции, и попытки ее разрешения в 
данном случае главой внешнеполитического ведомства. В то же 
время в статье показывается, как в Турции принимаются внешне-
политические решения и как на эти решения наложился отпечаток 
пройденного исторического пути. С другой стороны, в отличие от 
развитых западных демократий, где в сфере принятия внешнепо-
литических решений преобладает коллективное (а не индивиду-
альное) начало, в Турции, как стране с переходной демократией, 
на первый план выступает конкретная личность, которая в значи-



 110 

тельной степени автономна  в   принятии  вверенных  ей  полити-
ческих  решений. Сказанное, конечно, не означает, что ведомство, 
возглавляемое Давутоглу, оторвано от верховной власти и совер-
шенно самостоятельно по отношению к законодательному и дру-
гим исполнительным органам. Речь идет о том, что Давутоглу во 
властных госструктурах пользуется весьма большим авторитетом, 
с его мнением считаются и ценят проводимую им политику во 
вверенной ему сфере. Поэтому если речь заходит о внешней поли-
тике современной Турции, она априори ассоциируется с именем 
нынешнего главы МИДа, выдвигая его личность на первый план. 

Помимо прочего, Ахмед Давутоглу является довольно яркой 
личностью в турецких научных кругах. Будучи профессором, док-
тором политических наук, он стал идеологом нынешнего внешне-
политического курса своего государства, теоретически обосновав 
стратегию внешней политики в работе «Стратегическая глубина», 
насчитывающей более 500 страниц. И. Стародубцев полагает, од-
нако, что «вряд ли можно с полным основанием считать, что Ах-
медом Давутоглу была создана принципиально новая концепция 
внешней политики Турции. Скорее мы имеем дело с обобщением и 
переосмыслением основных течений политической мысли страны 
и с синтезом на их основе того, что нередко стали именовать бро-
ским, но все же не в полной мере отражающим его суть термином 
“новый османизм”». Отмеченное наводит на мысль, что глава 
МИДа Турции Давутоглу действительно «оказался на нужном 
месте в нужное время», когда его идеи оказались наиболее востре-
бованными в экономическом, внутри- и внешнеполитическом пла-
не. 

Стоит отметить, что указанный труд Давутоглу вышел чрез-
вычайно ограниченным тиражом – всего около 40 экземпляров. 
Нет информации об официальных переводах труда на другие язы-
ки, в том числе на русский и английский. Тем не менее, по имею-
щейся информации, работа отличается большой насыщенностью в 
плане охватываемых сфер и амбициозных идей автора. В работе 
трактовка событий ведется начиная с периода после окончания 
«холодной войны», когда биполярный мир сменился на многопо-
лярный. После распада Советского Союза на его территории обра-
зовался ряд так называемых «молодых демократий», определен-
ный ареал которых располагался вблизи турецких границ. Речь 
идет о государствах Центрально-Азиатского региона, как уже от-
мечалось, богатого природными ресурсами. Тюркская принадлеж-
ность народов, населяющих Центрально-Азиатский регион, стала 



 111

поводом для автора «Стратегической глубины» утверждать о воз-
можности этнической и религиозной интеграции с Турцией. Есте-
ственным продолжением Центрально-Азиатского региона называ-
ется богатый нефтяными месторождениями ближайший союзник 
Турции Азербайджан. В целом в работе министра иностранных 
дел Турции указывается на возможность возрождения «Шелкового 
пути» (при условии обеспечения себя союзниками, могущими вы-
ступить в качестве стран – транзитеров ресурсов на мировые рын-
ки), естественно, с главенствующей ролью Турции в регионе.  

Таким образом, Ахмед Давутоглу во внешней политике пы-
тается использовать не только стратегическое значение своего го-
сударства, но и его географические и исторические преимущества, 
которые позволят республике стать на путь наиболее эффективных 
реформ. В то же время Давутоглу считает, что Турция на сего-
дняшний день не просто обладает географическими преимущест-
вами, но и, учитывая последние, способна использовать в более 
расширенном спектре возможности, выступая не просто как ста-
тичный географический ареал, связывающий Восток с Западом, а 
активно воздействуя на воплощение в жизнь интересов, обуслов-
ленных этим самым географическим положением. Это, по сути, 
означает не что иное, как превращение географических преиму-
ществ Турции в геополитические и геоэкономические. «Турция 
уже отошла от политики, где ее воспринимали в качестве “моста” 
между Западом и Востоком, между Севером и Югом, между Евро-
пой и Азией... Ее (Турции) стратегическое значение заключается 
уже не в географическом месторасположении, а в “способности 
интегрирования с системой”. Такое представление о Турции четко 
отражает ее позицию по ряду актуальных внешнеполитических 
проблем и теоретически объясняет основную причину проведения 
многоуровневой внешней политики». 

Интерес представляет идея главы турецкого внешнеполити-
ческого ведомства, что республика должна отстраниться от само-
восприятия в качестве периферийной страны НАТО и принять за 
цель достижение статуса одного из центров мировой силы. При 
этом потенциал практического воплощения данной идеи заложен в 
оттоманском прошлом турецкого государства. Таким образом, 
теоретическое обоснование обновленного внешнеполитического 
курса Турции под названием «неооттоманство» было заложено в 
работе «Стратегическая глубина», вышедшей в свет в 2001 г. На-
чало реализации отмеченных в этом труде идей началось в 2002 г., 
когда к власти пришло правительство нынешнего премьер-



 112 

министра Турции Реджепа Тайипа Эрдогана, стоящего во главе 
правящей Партии справедливости и развития. 

Некоторые эксперты связывают обращение властей Турции 
к оттоманскому прошлому с тем, что республике всякий раз отка-
зывают в интеграции с Евросоюзом. Напомним, что в конце 
2004 г. начались переговоры о полноправном членстве Турции в 
ЕС, а спустя два года, в 2006-м, переговоры были заморожены. 
Хотя причиной тому называется преобладающее количество му-
сульманского населения (в Турции из около 70 млн. человек 
50 млн. составляют турки), которое будет способствовать потере 
христианского секулярного элемента в пределах ЕС, однако хоте-
лось бы обратить внимание на другое обстоятельство. На наш 
взгляд, Евросоюз в большей степени озабочен не религиозной 
компонентой, а экономической. 70 млн. человек – это дополни-
тельная экономическая нагрузка на без того кризисную Европу. 
Возникает вопрос: а что может Турция дать взамен, чтобы ком-
пенсировать эту нагрузку? 

Что же означает возврат Турции к оттоманскому прошлому? 
З. Милошевич отмечает, что развернутая на Балканах пропаганда 
Турцией позитивного облика Оттоманской империи содержит в 
себе демонстрацию примерного образа сосуществования госу-
дарств. В такой ситуации те, кто был лоялен султану, занимали 
ответственные позиции в государстве, за что и были награждены 
значительным территориальным расширением. Премьер-министр 
Турции Реджеп Тайип Эрдоган в ходе открытия Стамбульского 
форума-2012, организованного в октябре турецким Центром стра-
тегической коммуникации при поддержке Фонда Маршалла «Гер-
мания–США», заявил, что турецкое государство сохранит свои 
европейские привязанности. «Но оно не намерено вести себя как 
беспомощный проситель. Турция будет играть ту роль, которая 
соответствует ее статусу быстро развивающейся державы, распо-
ложенной на стратегическом перекрестке путей Востока и Запа-
да». Данное обстоятельство наводит на мысль, что Турция желает 
создать свой региональный союз наподобие Европейского союза. 

При всех плюсах и многоуровневости внешнеполитической 
доктрины Турции, изложенной в «Стратегической глубине», в  
самом государстве обнаружились ее противники. В частности, 
профессор университета Анкары И. Узгель полагает, что «Турция 
всего лишь вступила в стадию повышенной интеграции с процес-
сом глобализации в составе новой коалиции. Поэтому не стоит 
расценивать действия Партии справедливости и развития как про-



 113

рывные. Тем более что эта многоуровневость ограничена в основ-
ном Ближневосточным регионом. Мало внимания уделяется  
Балканам, Кавказу, Средней Азии и Дальнему Востоку. И даже 
напротив, Турции ничего не оставалось, кроме как позволить аме-
риканцам использовать военные базы Инджирлика для соверше-
ния воздушных операций на территории соседнего Ирака. По 
кипрской проблеме достигнуто лишь временное спокойствие. 
Турция в очередной раз утратила свои позиции, так и не сумев 
достичь желаемых результатов». 

В самом начале своей деятельности пришедшее к власти 
правительство во главе с Реджепом Тайипом Эрдоганом объявило 
о проведении политики «ноль проблем с соседями». Наибольшую 
проблему для турецкого государства представляли отношения с 
Сирией, поддерживавшей Рабочую партию Курдистана (РПК). По 
этой причине на сирийско-турецкой границе была дислоцирована 
усиленная боевая группировка. Последние события в Сирии еще 
более обострили двусторонние отношения, речь зашла почти уже о 
турецко-сирийской военной конфронтации.  

С Арменией Турции также никак не удается решить пробле-
мы. Власти Турции отказываются от признания геноцида, совер-
шенного в начале XX в. османским правительством в отношении 
христианских народов, проживающих на территории империи, в 
том числе и армян. А для открытия армяно-турецкой границы    
(граница закрыта и дипломатические отношения отсутствуют с 
1993 г. по инициативе официальной Анкары, которая сделала это, 
поддерживая позицию Азербайджана в нагорно-карабахском кон-
фликте) требуют от Еревана отказаться от пропаганды необходи-
мости признания геноцида армян по всему миру. В августе 2009 г. 
были предприняты усилия по восстановлению дипломатических 
отношений между Арменией и Турцией. Однако эти усилия не 
принесли результатов из-за отказа турецкого парламента ратифи-
цировать соответствующие подписанные 10 октября того же года в 
Цюрихе протоколы. 

На протяжении более полувека во внешней политике Турции 
остается нерешенной кипрская проблема. Похоже, что единствен-
ной попыткой разрешить данный кризис был подготовленный 
бывшим Генеральным секретарем ООН Кофи Аннаном в 2003 г. 
план, по которому должна была быть создана конфедерация из 
двух равноправных государств – Турции и Греции. Предусматри-
валось также создание двухпалатного законодательного собрания. 
Но этой попытке не суждено было реализоваться. В апреле 2004 г. 



 114 

в ходе референдума греческое население Кипра отвергло план  
Аннана 76% голосов, в то время как турецкая часть проголосовала 
67% «за». Таким образом, греческая часть в качестве признанной 
международным сообществом Республики Кипр стала полноправ-
ным членом Европейского союза, а статус северной части острова 
до сих пор остается нерешенным. Ситуация отяготилась с приня-
тием Кипром председательства в ЕС в 2012 г., которое Турция, 
однако, бойкотировала. 

Таким образом, представляется, что объявленный прави-
тельством Турции курс на бесконфликтные отношения с соседями 
терпит провал, а объявленная «неооттоманская» внешняя политика 
в таких условиях мыслится нереализуемой. Должно пройти доста-
точно времени, чтобы был совершен первый шаг в направлении ее 
реализации. Дело в том, что для того, чтобы прийти к реализации 
«неооттоманского» внешнеполитического курса, нужно пройти 
промежуточный этап – разрешить существующие споры с непо-
средственными соседями, что значительно повысит авторитет ту-
рецкого государства. Это будет как бы первый шаг на пути к более 
высокой цели. Не проделав этот шаг, нельзя будет «подчинить» 
«своему султанату» региональные страны, как этого требует нео-
оттоманство, т.е. стать реальным региональным лидером и одним 
из мировых центров силы. 

В комплексе факторов, требующих анализа для выявления 
особенностей внешнеполитического процесса, необходимо выде-
лить еще два фактора – степень влияния групп интересов за рубе-
жом (лоббинг) и соотношение принимаемых во внешней политике 
решений и общественного мнения. 

Процесс лоббинга, в котором решающую роль играют груп-
пы интересов, является мощным инструментом воздействия на 
власть для продвижения и реализации интересов. Соответственно, 
влияние может оказываться как на внутриполитическую сферу, так 
и на внешнеполитический курс. Турецкая община за рубежом про-
являет заметную активность. Так, в июле 2012 г. во время онлайн-
голосования выяснилось, что около 157 тыс.  немцев желают при-
нятия Германией законопроекта о криминализации отрицания ге-
ноцида армян 1915 г. Однако данный законопроект был отвергнут 
канцлером Германии Ангелой Меркель.  

В то же время неоднозначно можно оценить результаты дея-
тельности турецкого лобби во Франции. С одной стороны, его 
действия завершились провалом, поскольку Сенат Франции 23 ян-
варя 2012 г. большинством голосов (127 «за» и 86 «против») при-



 115

нял закон, вводящий уголовную ответственность за отрицание ге-
ноцида армян и других нацменьшинств, населяющих в начале 
XX в. территорию Османской империи. В то же время группа 
французских сенаторов смогла оспорить законопроект в Консти-
туционном совете, который, в свою очередь, признал его не соот-
ветствующим Конституции страны. Недавно стало известно, что 
на стадии подготовки находится новый законопроект о кримина-
лизации отрицания геноцида, который будет представлен ближе к 
24 апреля 2013 г. 

Турецкое лобби весьма активно работает на европейском 
направлении. Яркий пример тому – избрание турка Мевлюта  
Чавушоглу на должность председателя Парламентской ассамблеи 
Совета Европы (ПАСЕ). Турецкие интересы активно продвигаются 
и в США. Три раза с 2009 по 2011 г. в Палате представителей 
США отклонялась резолюция о признании геноцида армян. В этом 
направлении ясно заявила о себе передовая турецкая лоббистская 
организация Турецкая коалиция Америки во главе с Линкольном 
Маккарди. В июне 2011 г. он отмечал:  «Резолюция 304 [о призна-
нии палатой представителей геноцида армян] основана на выбо-
рочном одностороннем и религиозно-фанатичном повествовании 
истории, и в ней игнорируются страдания и трагедия, постигшие 
предков турок».  

Турецкий лоббинг присутствует и в России. В 1998 r. была 
создана Российско-турецкая ассоциация дружбы и предпринима-
тельства. Инициаторами выступили предприниматели из Турции. 
В организацию входят порядка 400 членов, деятельность которых 
направлена не только на установление и развитие торговых и эко-
номических контактов, но и активизацию научных и культурных 
связей. Представляется, что данная организация создана в унисон 
развитию двусторонних отношений. Это также соответствует дви-
жению России и Турции параллельными курсами по пути модер-
низации политических и экономических систем обоих государств. 

Проводимая любым государством внешняя политика суще-
ственно влияет на внутриполитический процесс, и наоборот, про-
текающие внутри государства процессы могут стать направляю-
щим фактором внешнеполитического курса. Тем самым эти обе 
сферы взаимосвязаны и обусловливают друг друга. Это обстоя-
тельство с успехом можно продемонстрировать на соотношении 
общественного мнения и внешней политики государства. Как и в 
США, в Турции широко распространен популизм, который мешает 
принятию важных, в том числе внешнеполитических решений. Эта 



 116 

ситуация особенно ярко проявляется в вопросе урегулирования 
курдской проблемы. Увеличение терактов, производимых Рабочей 
партией Курдистана, способствует активизации националистиче-
ских настроений в обществе. В существующих условиях движение 
по пути демократических реформ представляется рискованным 
для правящей Партии справедливости и развития. Реакция нацио-
налистически настроенных групп может привести к тому, что зна-
чительное количество голосов избирателей будет отдано в пользу 
националистической Партии национального движения. При при-
нятии соответствующих мер, направленных на поддержку курд-
ского меньшинства, нужно помнить, что  большинство в Турции 
составляют националисты. В этом смысле можно сказать,  что  
общественное мнение влияет и в определенном смысле формирует 
внешнюю политику страны.  

С другой стороны, общественное мнение подвержено влия-
нию государства. Так, существование  ст. 301 Уголовного кодекса 
Турецкой Республики может быть ярким примером этого. В де-
кабре 2008 г. группа турецких журналистов и представителей  
интеллигенции из более чем 500 человек разместила на сайте 
Ozurdiliyoruz (özür diliyoruz – в переводе с турецкого «просим 
прощения», «простите нас») петицию, в которой приносили изви-
нения у армян за учиненный в 1915 г. в Османской империи гено-
цид. В ней, в частности, говорилось: «Великая катастрофа, кото-
рой подверглись армяне, сталкивается с безразличием и 
отрицанием». Акция так и стала называться «Армяне, простите 
нас». В первые   сутки   после появления письма в Интернете под 
ним было поставлено 8 тыс. подписей. К началу 2010 г. это число 
возросло до 30 тыс. На сегодняшний день по ст. 301 УК Турции   
(оскорбление турецкой   нации)   прокуратура   возбудила   уго-
ловные   дела   в отношении всех подписантов. Их осудили, и они 
были названы «предателями и фашистами». Однако, по-видимому, 
стремление Турции к демократическим ценностям взяло верх. 
Спустя некоторое время турецкая прокуратура заключила, что в 
ходе предварительного расследования не выявлено оснований для 
уголовного     преследования, «так как право выражать противопо-
ложные мнения защищено законом и является нормой в демокра-
тических обществах». В настоящее время ст. 301 УК Турции оста-
ется в силе, побуждая основную часть турецкой общественности 
следовать «букве закона» и способствуя формированию соответст-
вующего ценностям турецкой нации общественного мнения. 



 117

В целом нужно признать, что современное турецкое общест-
во погружено в процесс освоения идейного наследия реформатора   
Кемаля Ататюрка. Властные структуры Турции заняты отстаива-
нием и дальнейшим углублением исламистских принципов обще-
ственной жизни, в соответствии с которыми формируется  
как внутренняя, так и внешняя политика государства. Поэтому 
представляется, что слабые стороны во внешнеполитическом про-
цессе являются объективно неизбежными для современного ту-
рецкого государства, находящегося на пути демократизации и мо-
дернизации.  

«Диалог цивилизаций: Восток–Запад. Глобализация  
и мультикультурализм в посткризисном мире»,  

М., 2013 г., с. 437–448.  
 
 
Саргон Хайдая,  
политолог (РУДН) 
СИРИЙСКИЙ ГАМБИТ: СТОЛКНОВЕНИЕ  
ИНТЕРЕСОВ В ГЕОСТРАТЕГИЧЕСКОМ  
КОМПЛЕКСЕ «БОЛЬШОГО БЛИЖНЕГО ВОСТОКА» 
 
Несколько лет назад ведущие аналитики и специалисты по 

Ближнему Востоку не могли предсказать, что такая относительно 
небольшая страна, не обладающая значительными стратегически-
ми ресурсами, как Сирия, станет эпицентром острых противоречий 
между основными политическими игроками в этом важном со 
многих точек зрения регионе мировой политики. Так, в известной 
монографии Дж. Кемпа и Р. Харкави «Стратегическая география и 
меняющийся Ближний Восток», где впервые в наиболее завершен-
ном виде был представлен американский проект «Большого Ближ-
него Востока», Сирии не отводится заметного стратегического 
значения. 

В нашумевшей и широко цитируемой сегодня работе «Кро-
вавые границы» одного из известных пентагоновских авторов 
Ральфа Петерса, выражающего взгляды правого крыла экспертно-
го сообщества США на государственно-политическую конфигура-
цию «Нового Ближнего Востока», где предсказывается создание 
«Священного исламского государства» с Меккой и Мединой, 
курдского государства с выходом к Черному морю, возникновение 
отдельных шиитского и суннитского государств на территории 



 118 

Ирака, а также расширение Иордании за счет территории Саудов-
ской Аравии, перспективы и границы Сирии не обсуждаются.  

В своей не менее цитируемой работе «Реконструкция Ближ-
него Востока? Карты и предположения» Майкл Дэви ставит со-
хранение территориальной целостности Сирии в непосредствен-
ную зависимость от реализации сценария, выгодного западным 
игрокам: «Что касается Сирии, было бы заманчивым найти силь-
ного лидера, занимающего менее бескомпромиссную и национа-
листическую позицию, чем Башар аль-Асад. Тогда бы все измене-
ния могли быть сделаны в существующих границах: быстрый 
поворот сирийской экономики к либерализму в сочетании с отка-
зом от Голанских высот, аннексированных Израилем; подписание 
мирного договора с Израилем, выгодного с военной и экономиче-
ской точек зрения, в обмен на уход из Ливана и демилитаризацию 
этой страны; демонтаж баасизма и создание управляемой полити-
ческой системы». Если это не удастся осуществить, тогда последу-
ет второй сценарий – сама Сирия как политический субъект пере-
станет существовать, слившись с суннитами Ирака в «новую 
политическую общность» – Билад аль-Шам. 

Для США весьма важно, чтобы «классические» каналы ком-
муникации – воздух, земля и море, т.е. Суэцкий канал, Босфор, 
Красное море, Персидский залив, а также воздушное пространство 
между Средиземным морем и Индийским океаном, находились 
под полным контролем. Этот геостратегический коридор между 
Северной Африкой и Азией (Сибирский регион России, Западный 
Китай) крайне важен для целей глобального доминирования. При 
этом энергетические ресурсы Месопотамии и Аравийского полу-
острова должны управляться союзниками США, поскольку нефть 
этого региона поставляется в ЕС (прямой политический и эконо-
мический конкурент США), а также в Китай, который быстро пре-
вращается в сверхдержаву. Наконец, два региональных полюса 
экономической глобализации – левантийское побережье и Персид-
ский залив – должны прочно удерживаться в сфере влияния США, 
что будет обеспечено шаг за шагом политикой по созданию «Би-
лад аль-Шам», Месопотамии и Центральной Аравии. 

Для анализа динамики ситуации в регионе «Большого Ближ-
него Востока» представляется целесообразным использовать кон-
цепцию геостратегического комплекса, разработанную 
Э.Н. Ожигановым применительно к региону «Большого Кавказа», 
которая получила применение в современной политической науке. 
Его анализ на уровне геостратегического комплекса исходит из 



 119

того, что все политические игроки руководствуются различными 
концепциями всей системы отношений в геостратегическом ком-
плексе в целом. Отношения между отдельными государствами ха-
рактеризуются не только конфликтующими интересами и понима-
нием «безопасности», но также и противоположным ви дением 
основных характеристик геостратегического комплекса как систе-
мы. Сирия находится в центре одного из геостратегических ком-
плексов, которые возникли в результате окончания «холодной 
войны» и перераспределения глобального господства. 

Политический режим Сирии в контексте противоречий меж-
ду глобальными и региональными политическими игроками в этом 
важном регионе мировой политики является объектом присталь-
ного внимания многих аналитиков. Сирийский режим альтерна-
тивно описывается как «баасистский», «алавитский» или «воен-
ный» (вкупе со службами безопасности). Хотя все эти описания 
действительны в той или иной степени, сирийский режим на са-
мом деле является режимом «номенклатуры», что не сводится ни к 
одному из применяемых штампов. Например, применение термина 
«алавитский» к режиму, господствующему в преимущественно 
суннитской стране, не отдает должного сложным отношениям ре-
жима к алавитам и другим общинам – суннитам, друзам, христиа-
нам, езидам и исмаилитам. Термин «баасистский» подразумевает 
режим партийного контроля государства, что не может быть при-
менено к Сирии, и т.д. 

Более точное описание сирийского режима можно дать с 
помощью понятия «конфессионального коалиционизма», посколь-
ку, во-первых, не все семьи алавитов пользуются одинаковым ста-
тусом; во-вторых, центральное положение алавитов опирается на 
некоторые привилегии для двух других сирийский меньшинств – 
друзов и исмаилитов, а также на развитие сельского племенного 
суннитского сектора, который ранее находился в постоянной со-
циально-экономической депрессии. Режим также привлек суннит-
скую экономическую «элиту» Дамаска, и с 80-х годов прошлого 
века этот симбиоз между алавитской военной элитой и суннитским 
бизнес-сектором был основан на обеспечении со стороны старших 
офицеров защиты и гарантий для монопольного положения сунни-
тов в определенных секторах экономики. 

Фактически современный сирийский режим основан на до-
вольно сложной системе патронажных отношений, которые могут 
базироваться на различных основаниях, включая следующие: 



 120 

– семейные (особенно сильны в общинах алавитов, друзов, 
исмаилитов и в сельской среде суннитов); 

– партийные и бюрократические; 
– коммунальные или региональные на основе центров вла-

сти: члены «старой гвардии» структурировали собственную власть 
в своих общинах путем направления средств или предоставления 
льгот; 

– военные протеже: члены старой гвардии, которые возглав-
ляли сирийские военные структуры и службы безопасности в 
прошлом; 

– экономические основания власти: почти все из «старой 
гвардии» накопили состояние и контролируют различные отрасли 
сирийской экономики.  

Доминирующие элементы сирийского режима представляют 
узкий круг советников, окружающих президента, включающий 
всех руководителей служб безопасности и военных, а также не-
сколько политических деятелей с личным опытом, дипломатиче-
скими способностями или другими личными чертами, которые 
имеют ценность в глазах президента. В эпоху Хафеза аль-Асада 
различные органы власти выполняли указания президента на ос-
нове сочетания личной преданности, а также веры в стабильность 
существующего порядка, однако эти компоненты стали сущест-
венно терять свое значение в период президентства Башара. У бю-
рократической иерархии уже нет того типа лояльности, которую 
ранее демонстрировала политическая клика, и ему не хватает той 
харизматической ауры личной власти, которая заставляет подчи-
ненных беспрекословно выполнять приказы, даже если они не по-
нимают их значения или не согласны с ними. Уровень идеологии, 
вера в будущее политического режима и существующего социаль-
ного строя значительно уменьшились.  

Что касается модели процесса принятия стратегических ре-
шений, доставшейся в наследство от Хафеза аль-Асада, то этот 
процесс был полностью централизован на уровне президента, и эта 
модель не оставляет места для стратегического анализа и оценок 
профессиональных экспертов, а информация, доводимая до прези-
дента, представляет собой разведданные соответствующих ве-
домств при отсутствии стратегического контекста или рекоменда-
ций. Хафез аль-Асад твердо контролировал процесс принятия 
решений как в политической, так и военной сферах, и несколько 
менее активно в экономической области, которая в течение деся-
тилетий фактически находилась в застое. 



 121

Хафез аль-Асад не был сторонником «коллективного мыш-
ления», а его способ получения оценок и информации состоял в 
персональной отчетности перед президентом, исключавшей мно-
госторонние консультации или разработку стратегических сцена-
риев с участием специалистов. Этот централизованный стиль ру-
ководства вкупе с полной лояльностью к президенту и четким 
распределением сфер ответственности сдерживали «дворцовые» 
интриги и остроту соперничества между членами сирийского  
руководства. Стиль руководства Хафеза аль-Асада напоминал  
тактику «разделяй и властвуй», которая проводилась путем огра-
ничения доступа членов его окружения к информации, что под-
держивало высокий уровень неопределенности между представи-
телями элиты и давало возможность контролировать баланс сил 
между ними. Фактически он действовал из недоверия к эффектив-
ности механизмов достижения консенсуса и уверенности в своей 
личной способности интегрировать потоки информации. 

После так называемого «тройного кризиса» в начале 1980-х 
годов (восстание «Братьев-мусульман», кризис, вызванный со-
стоянием здоровья самого Хафеза аль-Асада, и вызов режиму, 
брошенный его братом Рифатом аль-Асадом) эта система при то-
гдашнем раскладе сил работала довольно эффективно, и режим 
оставался стабильным вплоть до 2010 г., поскольку внутренняя 
оппозиция проявлялась редко и быстро блокировалась, а глобаль-
ные и региональные события, такие как падение советского блока, 
первая война в Персидском заливе, арабо-израильский мирный 
процесс и т.п., особенно не влияли на стабильность в стране. 

Сирийский режим не создал каких-либо институтов профес-
сиональной поддержки для принятия стратегических решений и 
прогнозирования, вроде английского Секретариата Кабинета ми-
нистров Великобритании, Совета национальной безопасности 
США или Службы планирования Израиля. Отсутствие механизма 
такого рода с компетенцией и ответственностью, которая вытекает 
из его конституционных обязанностей, а не лояльности к личности 
президента, не является случайным, поскольку такое устройство 
было бы несовместимо с авторитарным типом руководства. Для 
сирийской бюрократии не характерна культура создания стратеги-
ческих сценариев и прогнозирования. Хотя ближайшее окружение 
президента состоит из высокопоставленных членов партии, их 
вклад в процесс принятия решений связан не с их официальным 
статусом членов руководства партии, а с членством в узком круге 
военных соратников или сослуживцев, которые служат источни-



 122 

ком информации по политическим вопросам рекомендаций прези-
денту по стратегическим решениям. Отсюда проистекал ряд про-
счетов, допущенных сирийским руководством на ранней стадии 
развития латентной политической напряженности в стране и во-
круг нее.  

Факторы латентной напряженности, ставшие серьезной уг-
розой для стабильности режима и господствовавшего социального 
порядка, сводятся к следующему: 

– ухудшение экономической ситуации;  
– признаки потери контроля в периферийных районах Сирии 

и ослабление политики «сдерживания», которую осуществлял ре-
жим по отношению к явным или потенциальным противникам; 

– нарушение правил и структуры старой «организованной 
коррупции», на месте которой возникли новые «хаотические кор-
рупции», что создало серьезные экономические проблемы для ре-
жима;  

– противоречия в отношениях с оппозицией, в результате 
была утеряна эффективность политики «сдерживания»;  

– потеря монополии и «определенности» власти в результате 
того, что многолетнее правление баасистского режима, с одной 
стороны, фактически уничтожило традиционную структуру мест-
ных органов власти (wujahah) в сирийском обществе, а с другой – 
не позволило сформироваться институтам гражданского общества, 
альтернативного традиционным сообществам.  

Эти факторы нашли свое отражение в формировании раз-
личных группировок сирийского общества, представляющих по-
тенциальную или реальную угрозу для режима, среди которых:  

– демократическая оппозиция («гражданское общество»,  
интеллигенция, бывшие политические заключенные, лица, обу-
чающиеся за рубежом и др., выдвигающие на повестку дня рефор-
мистские требования); 

– внутренняя оппозиция (группы молодых членов нижних 
уровней иерархии Баас, призывающие к политической реформе в 
качестве средства для своей мобильности в рамках застойного ре-
жима, с одной стороны, и остатки «старой гвардии», восприни-
мающие политику Башара как недопустимое отклонение от линии 
его отца, – с другой); 

– исламская оппозиция (члены старой исламской оппозиции, 
в частности «Братья-мусульмане» и новые экстремистские груп-
пировки); 



 123

– курдская оппозиция (запрещенные курдские партии, ирре-
дентистские группировки). 

Сирийская экономика в значительной степени зависит от до-
ходов от добычи нефти. Нефть до начала вооруженного конфликта 
составляла 20% от ВВП, две трети экспорта и половину государст-
венных доходов при вероятности, что эти источники будут исчер-
паны в конце 2020-х годов. В 1980 г. Сирия закрыла транспорти-
ровку иракской нефти, компенсируя потери поставками крупных 
партий нефти из Ирана, в 2000-е годы Сирия позволила Ираку 
экспортировать нефть через трубопровод Киркук–Баниас, исполь-
зуя дешевую нефть для внутреннего потребления и увеличения 
экспорта. Однако сегодня Сирия не только не может использовать 
подобные преимущества, но и стала объектом политического и 
экономического давления со стороны заинтересованных госу-
дарств, таких как США и Турция. Сирия оказалась вовлеченной в 
гражданскую войну с марта 2011 г. Несколько тысяч сирийских 
солдат дезертировали, многие из них вступили в так называемую 
«Свободную армию Сирии», численность которой, по некоторым 
оценкам, достигает 30 тыс. человек. Тем не менее по состоянию на 
конец 2012 г. сирийские Вооруженные силы удержали свои основ-
ные позиции, остаются лояльными к режиму и их военный общий 
потенциал не был затронут в какой-либо значительной мере. Оп-
ределяя понятие нестабильности государства, следует принимать 
во внимание различные концепции.  

Одним из наиболее явных признаков нестабильности госу-
дарства является гражданская война. Хотя и не представляется 
возможным выявить единый катализатор гражданской войны, есть 
многие факторы, которые подталкивают государство к граждан-
ской войне. Например, ряд исследователей указывают, что граж-
данская война наиболее вероятна в тех странах, которые либо сами 
недавно участвовали в войне, либо чьи соседи находятся в состоя-
нии гражданской войны, либо в экономически слабых странах. 
Г. Хегре и многие другие исследователи показывают, что граждан-
ская война наиболее вероятна не в наименее демократических 
странах, а в странах, которые являются полудемократическими 
или переходными. Учитывая широкий спектр утверждений, ка-
сающихся источников стабильности государства и ее последствий, 
первым шагом является определение основных тезисов для пра-
вильной и точной выработки направления для оценок. Наиболее 
приемлемым нам представляется подход исследователей из Масса-
чусетского технологического университета, которые считают, что 



 124 

стабильность государства является процессом, в котором страны 
могут находиться на разных стадиях и могут подвергаться разной 
степени действия факторов, ведущих к нестабильности.  

Есть несколько степеней неустойчивости, а также различные 
пути достижения «конечной точки». Исследования стабильности 
(или неустойчивости) государства тесно связаны с широким спек-
тром вопросов в социальных и вычислительных науках, таких как 
анализ гражданских войн, политическая мобилизация, социальные 
потрясения, институциональное развитие (или отсутствие таково-
го), экономическая производительность, социальная сплоченность, 
насилие на этнической почве, а так же рядом проблемных облас-
тей, которые имеют непосредственное отношение к устойчивости 
государства и его жизнеспособности, так же как к различным ви-
дам давления, оказываемого на государство, и разным типам угроз 
его целостности и стабильности. Основное предположение заклю-
чается в следующем: государство является устойчивым при усло-
вии, что уровень его устойчивости (прочности) больше, чем на-
грузка (или давление), оказываемая на него. Иначе говоря, 
государство является стабильным до тех пор, пока нагрузка или 
давление, оказываемые на него, могут быть нейтрализованы с по-
мощью ресурсов и мощности самого государства. 

США, в соответствии со своим видением мирового лидера, 
рассматривают Сирию как некоторую часть своей «шахматной» 
партии с Ираном, стремясь к ограничению его влияния в «Боль-
шом Ближнем Востоке», сдерживанию его ядерных амбиций и 
устранению угроз стратегически важному Ормузскому проливу.  
В этой партии США используют Турцию, возлагая на нее основ-
ное бремя практического осуществления своих планов. Турция, 
поддерживая суннитских повстанцев в Сирии, объективно под-
вержена наибольшему риску среди стран геостратегического ком-
плекса, сталкиваясь с реальными последствиями, которые угро-
жают ее собственной внутренней безопасности и стабильности, 
особенно со стороны курдских сепаратистских движений в Тур-
ции, Северной Сирии и Ираке. В то время как Саудовская Аравия 
и Катар поставляют повстанцам оружие и финансовую поддержку, 
а Соединенные Штаты разместили в Турции оперативников ЦРУ, 
обеспечивающих разведку и определение целей, Турция приняла 
десятки тысяч сирийских беженцев и предоставляет убежище, 
оружие, материально-техническое обеспечение и подготовку бой-
цов «Свободной армии Сирии». Отсюда проистекают неизбежные 



 125

противоречия с Ираном, грозящие нарушить шаткий баланс отно-
шений между двумя региональными игроками.  

Реальные цели Саудовской Аравии в Сирии также направле-
ны на Иран. Саудовское руководство рассматривает сирийское 
восстание прежде всего с точки зрения открывшейся возможности 
воспрепятствовать распространению иранского влияния в регионе. 
Иран, в случае потери своего близкого союзника, каковым являет-
ся режим Башара Асада, столкнется с крупной геополитической 
неудачей. Это может произойти и прежде, чем режим в Сирии 
окажется в состоянии недееспособности, поэтому Иран старается 
поддержать сирийские Вооруженные силы как с помощью поста-
вок оружия, так и отправки в Сирию бойцов «Корпуса стражей 
исламской революции». 

Руководство Ирана понимает, что конфликт в Сирии приоб-
рел характер войны на истощение против разрозненных и неорга-
низованных, но полных решимости повстанческих сил, щедро 
снабжаемых извне. Поэтому Иран стремится удержать господство 
алавитов в Сирии так долго, как это вообще возможно. Одним из 
его доводов на информационном уровне является вероятная угроза 
перехода алавитов, в случае возможного падения режима Башара 
Асада, к организации и руководству повстанцами по типу антире-
жимного движения в соседнем Ираке. Ни одно из соседствующих 
с Сирией государств (Турция, Израиль, Саудовская Аравия) не хо-
чет развития такого сценария (в том числе и США), предпочитая 
наладить некоторую преемственность структур сирийского госу-
дарственного аппарата и сил безопасности на основе определенного 
соглашения о разделе власти, что открывает для Ирана возможность 
влиять на ситуацию.  

Попытаемся определить наиболее вероятный сценарий раз-
вития ситуации в геостратегическом комплексе «Большого Ближ-
него Востока». Он может рассматриваться как целостная структу-
ра или комплекс, для изучения которого используются различные 
методы, например – системный подход, направленный на выявле-
ние ключевых отношений между основными акторами, действую-
щими на политической сцене. Системный подход исходит из того, 
что каждый зафиксированный факт детерминирован связью с дру-
гими фактами или наблюдается вместе с другими фактами. Какой 
из возможных сценариев наиболее реалистично представит веро-
ятное развитие событий, зависит от того, насколько точно в нем 
прописаны важнейшие факторы стратегической «сцены». Это, 
прежде всего, ключевые акторы, т.е. основные действующие субъ-



 126 

екты этой «сцены», ресурсы, которые могут быть ими использова-
ны, и тактики, применяемые в борьбе за господство в геостратеги-
ческом комплексе. Большое значение имеют также факторы вре-
мени и пространства. Системный анализ включает политическую 
составляющую и должен учитывать, по меньшей мере, три основ-
ные группы факторов: внутреннее развитие в пределах отдельных 
государств; межгосударственные отношения; внешнее влияние 
международных игроков и сил. Системный анализ исходит из то-
го, что все политические акторы руководствуются различными 
концепциями всей системы отношений в геостратегическом ком-
плексе в целом. Отношения между отдельными акторами характе-
ризуются не только конфликтующими интересами и пониманием 
«безопасности», но также и противоположным ви дением основных 
характеристик геостратегического комплекса как системы. К этим 
акторам мы относим:  

– глобальные акторы – США, Россия, Китай;  
– субглобальные акторы – Иран, Саудовская Аравия, Тур-

ция, Израиль;  
– региональные акторы – Сирия, Ирак, Ливан, Катар. 
Акторы конфликта – алавиты и союзники, сунниты и союз-

ники, курды и «автономисты».  
В качестве альтернативных мы рассматриваем следующие 

сценарии:  
– системная стабилизация геостратегического комплекса;  
– устранение угроз стабильности комплекса: разрешение 

конфликта; 
– сохранение статус-кво ситуации лета 2012 г.; 
– интенсификация конфликта до уровня полномасштабной 

локальной войны;  
– падение сирийского режима и раздел Сирии;  
– вторжение в Сирию и война «блоков». 
Если обратиться к компьютерной программе ExpertChoice 

v. 11, где анализируются результаты сценарного прогнозирования 
ситуации в геостратегическом комплексе «Большого Ближнего 
Востока» на осень 2012 г. в показателях относительного веса воз-
можных сценариев и роли акторов, то получатся следующие вари-
анты сценариев. Наиболее вероятным является сценарий «Интен-
сификация конфликта до уровня полномасштабной локальной 
войны» (относительный вес 22,1%), за ним следуют сценарии 
«Падение сирийского режима и раздел Сирии» (относительный вес 
20,0%) и «Сохранение статус-кво ситуации лета 2012 года» (отно-



 127

сительный вес 19,7%). Остальные три сценария – системная стаби-
лизация геостратегического комплекса, устранение угроз стабиль-
ности комплекса и вторжение в Сирию и война блоков в рассмат-
риваемый период не актуальны. Глобальные акторы – США, 
Россия и Китай – будут играть решающую роль в наиболее веро-
ятном сценарии (общий удельный вес этой группы акторов поли-
тической сцены «Большого Ближнего Востока» – 66,2%), в то вре-
мя как другим акторам отводятся роли младших партнеров и 
исполнителей. 

«Вестник Российского университета дружбы народов.  
Сер. Политология», М., 2013 г., № 1, с. 50–59. 

 
 
А. Голиков,  
востоковед 
(ДВФУ, г. Владивосток) 
КИТАЙЦЫ-МУСУЛЬМАНЕ В ДАР АЛЬ-КУФР 
 
Термином «китайцы-мусульмане» (хуэй) в современной Ки-

тайской Народной Республике обозначается не религиозная общ-
ность (т.е. исповедующие ислам), а одно из «национальных мень-
шинств» (шаошу миньцзу). Хуэй являются третьими по 
численности (после чжуанов и маньчжуров, более 10 млн.). Они 
преимущественно говорят по-китайски (на так называемых северо-
западных диалектах), верующие исповедуют ислам. Проживают 
преимущественно в северо-западных (Нинся, Ганьсу, Цинхай, 
Шэньси. Синьцзян) и юго-западных (Юньнань, Сычуань, Гуай-
чжоу, Хунань) регионах КНР. Кроме того, заметные группы про-
живают практически в каждом городе Китая. Небольшая община 
после 1949 г. проживает на Тайване. После подавления восстаний 
в провинции Юньнань (XIX в.) часть хуэй мигрировала на терри-
торию Бирмы, Лаоса и Таиланда. Известно несколько региональ-
ных наименований этой группы: дунгане (в Синьцзяне), пантай  
(в Бирме, Лаосе), чинхау (Таиланд) и т.д. 

Термин «дар аль-куфр» («обитель неверных») обозначает 
пребывание мусульман в странах, управляемых «неверными» 
(куфр). Так как мусульманская традиция не всегда отделяет поли-
тическую власть и религиозный авторитет, проживание в этих 
странах может вызывать сомнение в «правильности» образа жизни 
(ортопраксия) таких мусульманских групп.  



 128 

Северо-Западный Китай исторически был своего рода «пе-
рекрестком» Евразии. Население говорит на китайских, тибетских, 
тюркских  и монгольских диалектах, часть из которых имеют раз-
витые письменные формы (языки). Здесь исповедуют разные фор-
мы ислама, буддизма и традиционных китайских религий, а также 
христианство, в прошлом также иудаизм и манихейство. В регионе 
пересекаются политические культуры Китая, Туркестана, Монго-
лии и Тибета. Через него исторически проходили несколько важ-
нейших торговых коммуникаций: Великий шелковый путь, «путь 
чая и коней» и т.д.  

Нынешний этноконфессиональный ландшафт Северо-
Западного Китая во многом рожден взаимодействием четырех 
культурных пространств – китайского, туркестанского, тибетского 
и монгольского.  

Одно из исследований китайцев-мусульман названо «Между 
Пекином и Меккой»: в нем они видятся одновременно принадле-
жащими к двум культурным общностям – мусульманской (дар аль-
ислам, т.е. «обитель ислама») и китайской (чжунхуа, т.е. «цивили-
зованный центр»). Как следствие – исключительное многообразие 
китайского ислама. С одной стороны, для него характерна высокая 
степень китаизации, которая проявляется в наличии особого 
«ханьского канона» (хань китаб), стиля каллиграфии сини; в архи-
тектуре ряда мечетей (часто неотличимых от буддистских куми-
рен), использовании персо-арабского письма для записи текстов па 
китайских диалектах (сяоцзин); допустимости совершенно неис-
ламских церемоний... вплоть до самоидентификации многих хуэй 
как территориальной или конфессиональной группы ханьцев. Из 
радикально расходящихся с другими вариантами ислама феноме-
нов – так называемые «женские мечети» (нюи сы), в которых намаз 
может совершаться под руководством женщины-имама.  

Важно отметить структурирующее влияние китайской тра-
диции, с ее восприятием религии как семейного, кланового,  
локального феномена. В результате конфессиональные границы 
часто нивелируются до уровня различий между клановыми рели-
гиозными практиками. Это часто придавало межклановым кон-
фликтам религиозную форму, но, с другой стороны, породило тер-
пимость и / или индифферентность к религии (воспринимаемой 
как внутреннее дело малой группы). 

А на противоположном поясе находится стремление к все-
объемлющей «арабизации» китайского ислама: наиболее распро-
страненным в наше время «арабским мечетям», моде на саудов-



 129

ские головные платки, жесткому соблюдению диетарных запретов 
(например, запрет ранее терпимого алкоголя), а также сомнение в 
«правильности» собственного, «китайского» ислама.  

Вероятно, часть китайцев-мусульман склонна была бы ви-
деть себя частью мировой «исламской общины» (умма аль-
исламийа), не признающей расового, этнического или языкового 
разделения правоверных (что есть не более чем идеализированный 
стереотип). Впрочем, китайские паломники в Мекке и Медине 
столкнулись с восприятием их как «неправильных» мусульман, во 
многом вследствие расовой принадлежности. 

Не подвергая сомнению первостепенную важность китай-
ского и исламского факторов, представляется важным добавить к 
нему еще два полюса / притяжения/отталкивания – Лхасу (как 
центр тибетского мира) и Каракорум (как метафору постимпер-
ской монгольской традиции). Симбиотические отношения с коче-
выми монгольскими или тибетскими группами сформировали на 
периферии китайско-мусульманского ареала ряд численно не-
больших групп, для которых характерно языковое и конфессио-
нальное смешение. Таковы монголоязычные сарты (дунсян), бао-
ань, «белые монголы» (ту, цаган монгол), тюркоязычные салары 
(огузский диалект которых содержит значительные пласты тибет-
ской и монгольской лексики), тибетские мусульмане качэ, тюрко- 
и монголоязычные сара-уйгуры (т.е. «желтые уйгуры»). 

Мозаичная этноконфессиональная структура региона объек-
тивно вела к нечеткости, пластичности и многоуровневости иден-
тичностей, исключая четкость границ между религиями или этно-
сами. Появление первых мусульман на территории Китая (биляд 
аль-Син) относится к периоду династии Тан (617–907), когда 
ближневосточные торговцы достигли Кантона морским путем че-
рез Индийский океан. Но появление в пределах Китая местной ис-
ламской общины относится к эпохе монгольской династии Юань 
(1271–1368). Вероятно, значительную ее часть первоначально со-
ставляли выходцы из Центральной Азии (тюрки, персы, монголы), 
известные в Китае под собирательным термином «люди особых 
категорий» (сэмужэнъ). Параллельно для обозначения неханьских 
жителей Ганьсу восточной части современного Синьцзяна упот-
реблялся термин «уйгуры» (хуэйху. хуэйгу, хуйэхуэй, для жителей 
Уйгурского каганата домонгольского времени) безотносительно 
конфессиональной принадлежности.  

При свержении власти монгольской династии часть мусуль-
ман, ассоциированных с завоевателями, была истреблена или из-



 130 

гнана, однако значительная часть осталась и при Минской дина-
стии (1368–1644) постепенно интегрировалась в китайское обще-
ство (элита за счет социальных лифтов, связанных с торговлей или 
экзаменационной системой, а простолюдины – благодаря локаль-
ности китайских религий). Мусульмане составляли значительную 
часть населения северо-запада и торговых центров. Под сильным 
влиянием империи находились тюрко-мусульманские ханства 
Восточного Синьцзяна (Уйгуристана). Постепенно термин «хуэй» 
(производное от «уйгур») стал недифференцированно применяться 
в отношении всего мусульманского населения. Неисламское насе-
ление, как правило, именовалось «фань» (общий термин для жите-
лей исторического Тибета и соседних территорий). 

Ситуация серьезно меняется при маньчжурской династии 
Цин (1636–1912). Это связано со следующими факторами: резким 
ростом мусульманского населения после завоевания маньчжурами 
Кашгарии (юг современного Синьцзяна), Кукунора (современная 
провинция Цинхай), некоторых исламизированных групп монго-
лов; экспансией суфийских братств (тарикат), в частности На-
кшбандийя; на восток – первоначально в Кашгарию (где возникло 
несколько династий ходжей), а затем и в пределы Внутреннего 
Китая. В последующем территория Китая неоднократно станови-
лась объектом проповеди различных форм так называемого «чис-
того ислама» (т.е. требовавшего возврата к нормам, реальным или 
воображаемым, эпохи Мухаммеда и праведных халифов). Помимо 
количественного роста исламского населения империя столкну-
лась с качественно более сложной его структурой. 

Специфика Цинского «имперского проекта» во Внутренней 
Азии. Маньчжурские императоры проводили дифференцирован-
ную политику в отношении разных групп подданных с учетом  
этнокультурных и религиозных особенностей, специфики полити-
ческой культуры и т.д. Иногда учет особенностей трансформиро-
вался в прямое конструирование общностей в административных 
целях. 

Исключительная разнородность мусульманского населения 
(лингвистическая,  конфессиональная,  политико-культурная) ис-
ключала проведение унифицированной политики в отношении 
разных его категорий (что в некоторой степени удалось в отноше-
нии маньчжуров, монголов и тибетцев). Уже в документах начала 
XVIII в. начинает проявляться дифференциация терминологии: 
появляются «мусульмане в тюрбанах» (чаньтоу-хуэй, для оседлых 
тюрок Синьцзяна), «мусульмано-тибетцы» (фань-хуэй), различные 



 131

монголоязычные мусульмане (дунсян-хуэй, баоань-хуэй), «салары-
мусульмане» (сала-хуэй) в Ганьсу. В монгольских документах 
(монгольский официально использовался Цинской династией) 
впервые для обозначения тюрок Синьцзяна стал употребляться 
термин «уйгур». 

Оставалась еще значительная группа, именуемая в докумен-
тах «ханьцы-мусульмане» (хань-хуэй или, наоборот, хуэй-хань), 
«мусульмане в ханьской одежде» (ханьчжуан-хуэй), а также «бе-
лошапочные мусульмане» (баймао-хуэй). Отличие от остальных 
мусульман носило, впрочем, не этнокультурный характер («хань-
цы», «в ханьской одежде»). Среди хань-хуэй могли вполне быть 
тюркоязычные или монголоязычные группы. Равно как и китае-
язычные мусульмане вполне могли оказаться вне рамок этой груп-
пы. Дифференциация между группами имела в первую очередь 
административно-политический характер. В отличие от тюрок 
Синьцзяна или тибетских мусульман, управлявшихся своей ари-
стократией, «ханьцы-мусульмане» были интегрированы в стан-
дартную китайскую систему управления, так называемые «округа 
и уезды» (цзюньсянь чжи) провинций Ганьсу (включала современ-
ные Нинся и часть Цинхая) и Шэньси. Подобно ханьцам и китаи-
зированным аборигенам Южного Китая они регистрировались 
Министерством финансов, платили налоги и несли повинности.  

Сложность представляла, однако, сложная конфессиональ-
ная структура хань-хуэй. Среди них были сунниты (гэдиму), по-
следователи различных суфийских братств (кубравийа, джахи-
рийа, хафийа и т.д.). Цинские власти довольно произвольно, 
основываясь на времени появления на территории империи, разде-
лили их на две категории: «старое учение» (лаоцзяо) и «новое уче-
ние» (синьцзяо). Первые рассматривались как «лояльные» (хуэй-
минь), вторые – как «бунтовщики» (хуэйфэй или хуэйцзэй) или 
«еретики» (сецзяо). Конфликты внутри мусульманской общины, а 
также между мусульманами и ханыцами или мусульманами и 
маньчжурскими властями, интерпретировались в религиозных 
терминах как результат действий сторонников «нового учения». 
Лояльность «старого учения» особых сомнений не вызывала: зна-
чительная часть солдат китайских «войск зеленого знамени», раз-
мещенных в гарнизонах завоеванной Кашгарии (а также в Илий-
ском крае), составляли мусульмане из Шэньси и Ганьсу.  

Значительное изменение ситуации произошло в середине 
XIX в. В 1864 г. начались ханьско-хуэйские столкновения (седоу) 
в Шэньси, переросшие в полноценные боевые действия, сопро-



 132 

вождавшиеся этническими чистками (сихуэй). В дальнейшем они 
перекинулись на соседнюю провинцию Ганьсу. Слухи о резне му-
сульман вызвали брожение в гарнизонах Синьцзяна, что катализи-
ровало восстание в регионе и возникновение повстанческого госу-
дарства Якуб-бека. Впрочем, доминировавшие в восстании тюрки 
вскоре вступили в конфликт с китайскими мусульманами и объя-
вили «священную войну» (джихад) против хуэй Синьцзяна (солда-
ты, жители земледельческих колоний и торговцы). 

В ходе подавления восстания генералом Цзо Цзунтаном бы-
ла найдена «формула» умиротворения. Мусульмане провинции 
Шэньси, за исключением небольших общин, в частности в Сиане, 
были уничтожены или изгнаны. В Ганьсу часть территории (так 
называемый «коридор Хэси») была также очищена от мусульман, 
а в других провинциях произошли размежевания. Так, ханьцы бы-
ли переселены из области Хэчжоу, на их место поселены хуэй,  
изгнанные из других районов. Результатом стало формирование 
территорий с доминирующим мусульманским населением –  
в XX в. на их месте возникнут автономные район (Нинся) и округ 
(Линься). 

Другим следствием был компромисс, достигнутый между 
властями (Цзо Цзунтан) и частью повстанцев (Ма Чжаньао и др.). 
Отряды мусульман были включены в состав цинских войск, пода-
вивших восстание тюрок-мусульман в Кашгарии. Примечательно, 
что ключевые центры повстанцев были взяты мусульманскими 
отрядами Ма Аньляна и Дун Фусяна. 

После восстания политическая ситуация на северо-западе 
Китая во многом стала определяться позицией мусульманских со-
юзников цинского правительства. Они взяли на себя полицейские 
функции, участвуя в подавлении социальных и религиозных вы-
ступлений. Примечательно, что мусульманские полицейские фор-
мирования активно подавляли исламские религиозные движения, в 
частности деятельность как сторонников «чистого ислама» (так 
называемое «Мусульманское братство», или ихэвани), так и сто-
ронников более китаизированной формы ислама (сидаотан – «Сек-
та западного Дао», или ханьсюэ-пай). В последнем случае видно, 
что политическая лояльность ставилась выше соображений асси-
миляции.  

К концу XIX в. мусульмане Ганьсу усиливают свои позиции. 
При создании в 1898-1900 гг. новых вооруженных сил Китая 
(увэй) одна из первых пяти дивизий была сформирована из му-
сульман под командованием Дун Фусяна. Ее части приняли уча-



 133

стие в обороне Пекина от иностранных войск в 1900 г. Во время 
революции 1911–1912 гг. мусульманские войска заняли проправи-
тельственную позицию. Отряды Ма Аньляна пришли на помощь 
маньчжурским властям региона (губернатор Шэньюнь и др.) и со-
храняли верность императору даже после его отречения. Признав, 
в конце концов, республику, мусульманские лидеры еще более ук-
репили свои позиции в регионе. В период республики северо-запад 
(Ганьсу, Цинхай, Нинся) находился практически под полным кон-
тролем мусульманских кланов (так называемая мацзя изюньфа, 
или «милитаристы семейства Ма»), лидеры которых носили фами-
лию Ма (производное от Мухаммед). Сохраняя лояльность  цен-
тральному правительству,  они  небезуспешно осуществляли экс-
пансию на соседние территории. В начале 1930-х годов они 
изгнали отряды тибетцев из Южного Цинхая и Западной Сычуани, 
участвовали в борьбе за контроль над Синьцзяном против тюрк-
ских повстанцев (к этому времени получивших общее наименова-
ние уйгуров) и советской экспансии. На общенациональном уров-
не община хуэй добилась официального признания в конце 1930-х 
годов, когда мусульманам (включая уйгуров) были предоставлены 
различные преференции в сфере образования, представительства. 

Конец господства мусульманских кланов относится ко вто-
рой половине 1940-х годов, когда коммунисты одержали победу в 
гражданской войне. Впрочем, еще в ее ходе лидеры КПК устано-
вили партнерские отношения с некоторыми мусульманскими  
лидерами. Результатом стало признание особого статуса хуэй  
как «национального меньшинства» и создание системы автоном-
ных территорий там, где хуэй составляли значительную долю на-
селения.  

В 1952 г. была создана Всекитайская исламская ассоциация, 
объединившая всех китайских мусульман вне зависимости от этни-
ческой и конфессиональной принадлежности. Тогда же были осно-
ваны первые автономии. В настоящее время существует Нинся-
хуэйский автономный район, Линься-хуэйский и Чанцзи-хуэйский 
автономные округа и 14 автономных уездов, десятки волостей. 

Отношения государства и мусульманской общины носили 
различный характер на протяжении истории КНР. Относительный 
либерализм сменился антирелигиозным курсом периода «культур-
ной революции». Следует отметить существенные региональные 
отличия: политика периода «культурной революции» варьирова-
лась от вооруженных столкновений в провинции Юньнань (они 
были спровоцированы созданием «народных коммун», которым 



 134 

было предписано заниматься свиноводством), до сравнительно 
спокойного сосуществования властей и мусульман в Синьцзяне 
(что объясняется политикой местных властей, не допустивших в 
регионе эксцессы, аналогичные произошедшим в других местах). 

Период реформ конца XX в. начался для китайцев-
мусульман с восстановления разрушенной в ходе 1960–1970-х го-
дов религиозной и общинной инфраструктуры. В начале 1980-х 
годов были вновь открыты мечети и медресе, разрешено паломни-
чество в Мекку. К концу 1980-х годов количество паломников 
достигло 2 тыс. человек в год. Тогда же была восстановлена и осо-
бая система образования для хуэй, в частности закрытые во время 
«культурной революции» школы для девочек (закрытие привело к 
снижению уровня образования, так как мусульманские семьи  
перестали посылать дочерей в смешанные школы). В середине 
1980-х годов стали открываться школы, а затем и особые институ-
ты для обучения арабскому языку.  

Статус «национального меньшинства» позволил мечетям 
(как общинным институтам) участвовать в экономической дея-
тельности, в частности развивать коммерческую инфраструктуру – 
создавать гостиницы, торговые компании, даже банки. 

В целом для политики властей КНР в отношении хуэй ха-
рактерна двойственность, являющаяся отражением специфики 
этой группы, которая одновременно является признанным «нацио-
нальным меньшинством» и религиозной общиной. Примечатель-
но, что «национальная» политика и «религиозная политика» обла-
дают рядом отличий, проистекающих из принципиальной разницы 
подходов.  

Хуэй как «национальное меньшинство». 
Как  «нацменьшинство» хуэй рассматриваются  Пекином в 

качестве определенно более лояльной группы, чем другие мусуль-
мане. Это имеет как исторические, так и культурные объяснения. 
Степень интеграции в китайское общество проявляется в присут-
ствии хуэй среди высшего политического (вице-премьер Хуэй  
Лянъюй) или военного состава, что является одним из четких мар-
керов лояльности руководства.  

В этом качестве они часто используются как инструмент ко-
лонизации неханьских территорий (Цинхай, Тибет, Синьцзян), что 
не может не привести к конфликту с коренным населением (тибет-
цами или уйгурами). Однако особую озабоченность у властей вы-
зывает потенциальная возможность распространения среди хуэй 
общемусульманской идентичности либо распада  общины на тер-



 135

риториальные или конфессиональные группы (отношения между 
которыми исторически были и остаются напряженными). 

Очевидно, что власти заинтересованы в укреплении общей 
для разных групп хуэй идентичности вопреки объективным отли-
чиям. В связи с этим, например, распространяется концепция 
единства этнического происхождения хуэй, сформировавшихся в 
результате смешения центральноазиатских и ханьских групп (что 
вполне вероятно для северо-запада Китая, но проблематично, а 
порой абсурдно для других регионов). 

Другим способом обеспечения единства хуэй является  
существование общей светской инфраструктуры (школ, детских 
садов, больниц), организованной по административно-террито-
риальному принципу, и не учитывающей различные существую-
щие варианты ислама. 

Парадоксальным представляется существование значитель-
ной категории нерелигиозных «мусульман», на которых распро-
страняются льготы, но которые отличаются от ханьцев разве что 
легально признанным происхождением от предков-мусульман.  
В КНР наблюдается тенденция реже использовать слово «хуэй» в 
религиозном контексте, т.е. терминологически различать «му-
сульман по вере» (мусылинь жэнь, исылань цзяоту) от этнических 
мусульман (хуэй жэнь).  

Хуэй как религиозная община.  
Существует давняя традиция рассматривать мусульман в ка-

честве источника опасности. Есть распространенные стереотипы, 
определяющие последователей ислама как людей, склонных к на-
силию, бунтам и т.д. Укреплению этих стереотипов, безусловно, 
способствовали восстания XIX в. и участие хуэй в военных кон-
фликтах. Вплоть до настоящего времени не являются редкостью 
бытовые конфликты, укрепляющие подобное отношение. Не сле-
дует забывать и о негативном образе ислама, сформировавшемся в 
СМИ после волны исламского терроризма 1990–2000-х годов. 

Китайские власти также прекрасно осведомлены о сущест-
вующих среди хуэй конфессиональных различиях и частых  
конфликтах между приверженцами разных толков ислама. В этих 
условиях правительство проводит в отношении хуэй политику, 
прямо противоположную описанной выше,  

КНР стремится дистанцироваться от внутренних конфликтов 
в мусульманской среде и пытается, насколько это возможно, про-
странственно разделить враждующие группы. Строятся отдельные 
культовые центры (включающие мечеть, медресе, места для риту-



 136 

ального забоя животных) и окружающая инфраструктура (ресто-
раны, прачечные, торговые центры), призванные минимизировать 
бытовые конфликты между ними. Необходимо отметить, что вла-
сти, по всей видимости, берут на себя, полностью или частично, 
бремя расходов, а также организационные мероприятия. 

Таким образом, единство хуэй (как религиозной группы) не 
является целью политики китайского правительства, которое 
склонно нейтрально относиться к существующим конфессиональ-
ным группам. Отказ от выделения «более лояльных, традицион-
ных» групп и дискриминация «менее лояльных, нетрадиционных» 
(что, к сожалению, характерно для современной России) создают 
ситуацию, для которой характерна достаточно высокая степень 
религиозных свобод. С другой стороны, разделение мусульман-
ской общины (в целом, равно как и общины хуэй-мусульман) на 
отдельные группы препятствует распространению потенциально 
опасной исламистской пропаганды и враждебной деятельности. 

Парадоксальная двойственность политики китайских вла-
стей в отношении китайцев-мусульман есть в значительной степе-
ни продукт современных представлений о том, что есть религия, 
народ, культура и т.д. Сформировавшиеся в эпоху модерна пред-
ставления отражают их роль в процессе складывания / строитель-
ства современных наций, нуждавшихся в них как в дополнитель-
ных факторах единства. В рамках таких представлений религия, 
например, видится, а часто и является монолитной системой, отде-
ленной от внешнего мира стеной догматов и практик. Отчасти это 
оправдано, но только для типичных для Запада организованных ре-
лигий. А народ наделяется единством происхождения и ментально-
сти (пресловутый национальный характер). Более того, этим поня-
тиям приписывается тотальная власть над поведением заключенных 
в их рамки людей, в результате чего рождаются искусственные 
общности вроде «китайско-конфуцианской цивилизации», «му-
сульманского мира» или «славяно-православной цивилизации».  

Китайская история не знала массовых, «общенациональных» 
религий (или квазирелигий), а концепция «нации» пришла на 
Дальний Восток только в XIX в. Несмотря на то что официальные 
идеологии постулируют существование единой «китайской на-
ции», степень ее единства не стоит преувеличивать. То же самое 
касается и более мелких ее составляющих, одной из которых яв-
ляются «китайцы-мусульмане», или хуэй.  

«Этническая политика и невоенные аспекты  
безопасности», Владивосток, 2013 г., с. 86–96. 



 137

B. Беляков,  
востоковед 
МУСУЛЬМАНСКИЕ ПРАЗДНИКИ  
В СОВРЕМЕННОМ ЕГИПТЕ 
 
Арабские армии на клинках своих сабель принесли в завое-

ванные ими страны и собственную религию, ислам, и свой язык.  
В тех странах, где по историческим меркам арабы задержались 
сравнительно недолго, скажем, в Центральной Азии, прижился 
лишь ислам, а там, где они господствовали веками, как на Ближ-
нем Востоке и в Северной Африке, – еще и арабский язык. Но по-
скольку почти все эти страны к моменту арабского завоевания 
имели многовековую (а некоторые и многотысячелетнюю) исто-
рию, собственный язык и развитую религиозную систему, то и 
арабский язык, и ислам они, если можно так выразиться, «подго-
няли под себя». 

Наиболее ярко выраженное доказательство такой «подгон-
ки» – наличие многочисленных региональных диалектов арабского 
языка, впитавших в себя и огромное количество лексики нацио-
нального языка, и ряд его грамматических конструкций. Примером 
может служить египетский диалект. То же и с исламом. Конечно, 
речь не идет об основных догматах веры. Но наличие многочис-
ленных сект в исламе во многом объясняется именно такой «под-
гонкой». И основные мусульманские праздники имеют в каждой 
стране свой национальный колорит.  

Автор, который много лет жил и работал в Египте, не ставил 
своей целью проанализировать в данной статье истоки особенно-
стей мусульманских праздников в этой стране или сравнить их с 
праздниками других исламских стран. Поставленная задача куда 
скромнее: показать глазами очевидца, как египетские мусульмане 
отмечают свои религиозные праздники. 

Главный праздник мусульман – ид аль-адха, праздник жерт-
воприношения, отмечаемый по окончании сезона паломничества в 
Мекку. Рано утром в день праздника каждый мусульманин, кому 
это по карману, должен принести в жертву Аллаху овцу или бара-
на. За несколько дней до этого в благополучные кварталы Каира 
пригоняют небольшие стада овец или коз. Купленных животных 
держат во дворах, и по всему району разносится их блеяние. При-
нести жертву можно во дворе собственного дома, пригласив для 
этого специально обученного человека. Он ловко заколет ее, соль-
ет кровь, снимет шкуру. А можно отвести животное к мяснику и 



 138 

принести его в жертву там. Часть мяса ест сама семья, остальное 
раздают бедноте. 

Праздник жертвоприношения продолжается обычно четыре 
дня, а если он падает на выходные (в Египте – пятница и суббота), 
то продлевается на эти дни. Многие египтяне не знают, что такое 
отпуск, и для них религиозные праздники – единственная возмож-
ность отдохнуть от трудовых будней. В первый день ид аль-адха 
все магазины и лавки закрыты, поэтому египтяне заранее запаса-
ются продуктами первой необходимости, особенно хлебом. Людей 
на улицах мало, машин тоже. Зато часто попадаются одноосные 
тележки, запряженные парой осликов, с горкой наваленных в них 
шкур. Их везут в квартал между улицами Магра аль-Уюн и Салах 
Салем, где расположены десятки маленьких мастерских по выдел-
ке меха и кожи. Много людей у кладбищ: в этот день принято по-
сещать могилы предков. Возле входов на кладбища продают не-
большие венки, сделанные главным образом из пальмовых 
листьев. 

На второй день праздника жизнь в Каире начинает понемно-
гу восстанавливаться. Открываются магазины, горожане отправ-
ляются в гости к родственникам и друзьям, заполняют парки и 
скверы. Любимые места отдыха – парк у водоподъемных плотин в 
местечке Канатер севернее Каира, откуда начинается дельта Нила, 
и зоопарк. В Канатер приятнее всего добираться на речном трам-
вайчике, от причала, расположенного в самом центре города, на-
против здания телевидения. Ну, а зоопарк в Гизе на левом берегу 
Нила оказался ныне тоже почти в центре города. Он был основан 
еще в конце XIX в. и теперь так же плотно окружен городской за-
стройкой, как и зоопарк в Москве. В праздник там просто яблоку 
негде упасть. Все газоны и берега прудов заняты отдыхающими. 

Одна из наиболее ярких черт национального характера егип-
тян – коллективизм. Эта черта, как можно предположить, сформи-
ровалась еще в глубокой древности, из потребности совместного 
труда для создания и поддержания оросительных систем. Египтя-
нин вполне комфортно чувствует себя в толпе. И во время отдыха 
у него нет потребности в уединении. Поэтому все праздники в 
Египте отмечены народными гуляниями. Во время такого гуляния 
легче ощутить атмосферу праздника, а это, в свою очередь, спо-
собствует психологической разгрузке после трудовых будней, 
особенно в таком огромном городе, как Каир.  

Праздник ид аль-адха отмечается в десятый день месяца  
зу аль-хиджа по мусульманскому лунному календарю. Первые дни 



 139

этого месяца – сезон ежегодного паломничества в Мекку. Палом-
ничество, по-арабски хадж (в Нижнем Египте обычно говорят 
хагг), – один из пяти столпов ислама. Это самый достойный по-
ступок за всю жизнь мусульманина. Совершивший паломничество 
получает титул хаджи (хагг) и пользуется особым уважением 
египтян. Деревенский житель, побывавший в Мекке, обычно рису-
ет на стене своего дома картину, иллюстрирующую его путешест-
вие. На ней изображена Большая мечеть Мекки, где находится 
святыня мусульман Кааба с ее семью минаретами, а также транс-
портное средство, на котором паломник добирался до места назна-
чения – самолет, теплоход или автобус. Так что уже за версту вид-
но, что в этом доме живет хагг. В дни празднования ид аль адха на 
родину из Мекки начинают возвращаться паломники, отправив-
шиеся туда на самолете. В Каирском аэропорту их встречает воз-
бужденная толпа родственников и друзей. Все погружаются в не-
сколько такси, и кавалькада следует в город. Паломники машут из 
открытых окон зелеными флагами, а водители периодически по-
дают звуковые и световые сигналы. Так что прохожие издалека 
видят, что это возвращается домой новоявленный хагг. 

Второй по значению праздник мусульман – ид аль-фитр, 
праздник разговения по окончании Рамадана, месяца поста. Но и 
сам Рамадан воспринимается египтянами как своеобразный 
праздник. «Праздничное настроение охватывает страну, улицы 
украшены», – отмечает египетский автор. По вечерам в Каире раз-
ноцветными огнями вспыхивают тысячи фонарей. Подхватив  
полусонных ребятишек, каирцы идут гулять. Шумная толпа не 
умещается на тротуарах, то и дело выплескивается на проезжую 
часть. Раскинув подстилки, люди оккупируют скверы: в Каире по 
газонам ходить разрешается. Иные даже варят на примусе кофе, а 
то и разводят небольшой костерок. И повсюду звучит радостное: 
«Рамадан керим!» («С благословенным Рамаданом!»). Традицион-
ный центр народных гуляний – площадь Хусейна в средневековой 
части Каира, напротив знаменитой мечети Аль-Азхар.  

Рамадан – название девятого месяца мусульманского лунно-
го календаря. Это месяц поста, а пост тоже один из пяти «столпов 
ислама». С восхода до захода солнца мусульмане не едят, не пьют, 
не курят, не занимаются плотскими утехами. Традиция эта при-
звана усмирить тело, подчинить его духу. Во время Рамадана надо 
вести себя особенно благочестиво, читать Коран. На 30 дней из 
ресторанов исчезают исполнительницы знаменитого танца живота, 
а с полок магазинов – спиртное. В ресторане иностранцу, но не 



 140 

египтянину, могут подать виски или пиво, но первый напиток в 
чашке, а второй в непрозрачном кувшине, чтобы соседям не было 
видно содержимое этих сосудов.  

Мусульманский год короче григорианского на 10–11 дней, и 
потому, как и все религиозные праздники, Рамадан постоянно 
сдвигается назад. Проще всего соблюдать пост зимой: и день ко-
роче, и не жарко, так что меньше хочется пить. Днем египтяне со-
блюдают пост, но вечером наедаются от души. Согласно статисти-
ке, во время Рамадана потребление продуктов питания возрастает 
на треть. Особым деликатесом считаются сушеные фрукты и оре-
хи. А вот рыбу в Рамадан стараются не есть, так как она вызывает 
жажду. Как новогодняя елка у нас, неотъемлемый атрибут Рамада-
на в Египте – фанус, цветной фонарь. Достоверно известно, что 
фонари вошли в традицию во время правления династии Фатими-
дов, завоевавшей Египет в 969 г., но некоторые исследователи 
считают, что даже раньше. Говорят, когда-то с такими фонарями 
ходили вечерами от дома к дому дети, поздравляя соседей и полу-
чая за это гостинцы. Сейчас эта традиция забылась, а вот фонари 
остались. Разнообразных форм и размеров (преобладают шести- 
или восьмигранные, сравнительно небольшие), с металлическим 
каркасом и цветными стеклами, они изготовлены местными ре-
месленниками. Внутри зажигается свеча или масляная лампа. Но 
немало ныне фонарей и с электрическими лампами, которые ве-
шают у мечетей и домов. Популярны также небольшие пластмас-
совые фонари на батарейках, изготовленные преимущественно в 
Китае. Они дешевы и безопасны. 

 Весь уклад жизни в Рамадан меняется. Египтяне встают 
поздно. На работе высиживают часов до двух – и домой. Ложатся 
спать. Ближе к вечеру встают и начинают готовить завтрак-ифтар. 
А затем приникают к радиоприемникам или включают телевизор. 
Пост на закате солнца прерывается выстрелом пушки, и этот мир-
ный выстрел транслируют радио и телевидение. До 1991 г. пушка 
стреляла с каирской Цитадели, возвышающейся над городом. По-
том ее перенесли на стадион  исламского университета Аль-Азхар: 
Департамент древностей решил, что вызываемая пальбой вибра-
ция вредит средневековым мечетям. Пушка старинная: она была 
изготовлена немецкой компанией «Крупп» 200 лет назад. Кстати 
сказать, время прерывания поста в Египте так и называется – мид-
фаа, т.е. пушка. Услышав выстрел пушки, египтяне не спешат к 
тарелкам. Сначала они пьют абрикосовый сок и съедают несколь-



 141

ко размоченных в воде сушеных фиников, затем совершают ко-
роткую молитву, а уж потом – за стол.  

В это время жизнь в 18-миллионном Каире замирает. Город-
ской транспорт останавливается там, где застал его выстрел пуш-
ки. Водители и пассажиры достают кульки и принимаются за еду. 
Регулировщики спешат к ближайшему столу милосердия. Такой 
стол – египтяне называют его маида ар-рахман, во время Рамадана 
устраивается в каждом квартале. Организуют его для бедноты, но 
каждый, кого сигнал пушки застал на улице, даже вальяжный вла-
делец мерседеса, может бесплатно утолить голод. Еда вполне сыт-
ная: салат из свежих овощей, мясо с рисом, чай, хлеб. Так прояв-
ляется благотворительность – неотъемлемая черта исламского 
общества. Каждый мусульманин, в зависимости от своего дохода, 
обязан платить религиозный налог – закят, и это еще один из пяти 
столпов ислама. Деньги идут на нужды религии и особенно бедно-
ты, помогая поддерживать социальный баланс в обществе. 

В 2008 г., в связи со значительным подорожанием продуктов 
питания, столов милосердия во время Рамадана в Египте было 
меньше, чем обычно. Однако по инициативе Национального жен-
ского совета, отсутствующие столы были компенсированы про-
дуктовыми пайками, которые раздавали нуждающимся, главным 
образом в сельских районах Верхнего Египта. Средства на пайки 
поступили из бюджета некоторых министерств, больше всего – от 
Министерства обороны, от общественных организаций и частных 
лиц. Каждый паек включал 2 кг сахара, по 2 кг риса и макарон, 
20 кг муки, 2 бутылки растительного масла, пачку сливочного 
масла, бобы, чечевицу и сушеные финики. 

 Каждая политическая партия и общественная организация 
один раз в этот месяц устраивает собственный ифтар. Его органи-
зуют также высшие представители мусульманского духовенства, 
муфтий Египта и верховный шейх университета Аль-Азхар. Они 
приглашают на ифтар и верхушку коптской общины во главе с 
патриархом. Для этого арендуется ресторан, причем чаще всего – в 
одном из многочисленных пятизвездных отелей Каира. Свой кор-
поративный ифтар устраивают и руководители различных компа-
ний, но уже в ресторанах попроще. После ифтара улицы постепен-
но заполняет пестрая толпа. Но если обычно народ просто глазеет 
на витрины, почти не заходя в магазины, то в Рамадан в них полно 
покупателей. Египтяне готовятся к празднику ид аль-фитр, во вре-
мя которого принято делать детям подарки, главным образом в 
виде новой одежды. 



 142 

 Магазины и кафе работают в Рамадан почти до утра. Но 
большинство каирцев к полуночи возвращаются домой. Телевиде-
ние показывает новые сериалы, в которых заняты самые знамени-
тые актеры. Тематика сериалов разнообразна, есть и религиозные 
сериалы. За просмотром телевизора тают выставленные на стол 
орехи и сладости. Но вот программы кончаются. Скоро наступит 
рассвет. Можно последний раз поесть, пока выстрел из пушки не 
возвестит о начале поста (этот прием пищи называется сухур), а 
потом – спать. Иногда различные организации и фирмы устраива-
ют и корпоративный сухур, но это происходит значительно реже, 
чем совместный ифтар. 

Наступающий по окончании Рамадана праздник ид аль-фитр 
отмечают три дня плюс выходные, если праздник выпадает на них. 
Он начинается на рассвете особой молитвой в мечетях. Люди по-
здравляют друг друга: «Ид мубарак!» («С благословенным празд-
ником!»). Большую часть праздничных дней египтяне проводят 
дома. Важная черта этого праздника – благотворительность. Все, 
кто в состоянии сделать это, должны в эти дни помочь нуждаю-
щимся – деньгами, продуктами или вещами. 

Незадолго до еще одного исламского праздника, ид аль-
маулид (день рождения Пророка Мухаммеда), на улицах египет-
ских городов можно увидеть такую картину. Небольшой фургон-
чик тормозит у кондитерской лавки. Двое мужчин выгружают из 
него деревянные брусья, веревки, тюки яркой узорчатой ткани. 
Работают они не торопясь, и все же через несколько часов на тро-
туаре возле кондитерской вырастает красочный шатер. Производ-
ство шатров, которые легко сначала собрать, а потом разобрать – 
один из традиционных видов египетского декоративно-
прикладного искусства. До сих пор в южной части улицы Муизза – 
центральной улицы средневекового Каира, за воротами Баб аз-
Зувейла, существует небольшой шатровый рынок. Выбор ярких, 
узорчатых тканей колоссальный, как и размеров будущих шатров. 
Их установка – особая профессия, передаваемая из поколения в 
поколение. 

Появление шатра в Египте – признак важного, необычного 
события. В шатрах юбиляры и новобрачные принимают поздрав-
ления, а родные и близкие покойного – соболезнования, в шатрах 
же встречаются с избирателями кандидаты от различных партий 
накануне парламентских или муниципальных выборов. Возводят 
шатры и в Рамадан. В них устанавливают столы милосердия. Но  
на этот раз в шатре ставят не столы, а прилавок. Из кондитерской 



 143

лавки выносят и водружают на прилавок круглые и квадратные 
коробки с наборами сладостей. Картонные штабеля украшают са-
харные куклы – арусат аль-маулид, непременный атрибут празд-
ника. 

Возведением шатров возле кондитерских лавок начинается 
подготовка к маулид ан-наби, поскольку сами лавки уже не справ-
ляются с наплывом покупателей. Для египтян иметь на столе сла-
дости в день рождения Пророка так же необходимо, как для рус-
ских – елку на Новый год. Маулид ан-наби нередко так и 
называют – «сладкий праздник» (ид аль-хильв). Правда, и самый 
скромный набор сладостей стоит недешево, для семейного бюдже-
та он, конечно, бремя. Но бремя сладкое – не только в прямом, но 
и в переносном смысле этого слова. Напомним, что многие егип-
тяне не знают, что такое отпуск, и для них единственная возмож-
ность немного передохнуть и развлечься – религиозные праздни-
ки. Правда, в отличие от многодневных ид аль-адха и ид aль-фитр, 
маулид ан-наби отмечают лишь один день. Примечательно, что 
схожая традиция празднования дня рождения Пророка существует 
и в Марокко. Там этот день называют «медовый праздник» (ид 
аль-асаль), и марокканцы угощают друг друга молоком с медом. 

Маулид ан-наби начинается в мечетях особыми проповедя-
ми, а заканчивается уличными гуляниями. Любимое место сбора 
каирцев в этот день, как и во время Рамадана, – на площади возле 
просторной мечети, которая носит имя внука пророка Мухаммеда 
Хусейна. Эта мечеть, расположенная напротив знаменитой мечети 
Аль-Азхар, почитается правоверными как святыня. Входить в нее 
могут только мусульмане. Здание мечети Хусейна построено лишь 
в 1870 г. на месте обветшавшей мечети XII в., но важен не возраст, 
а религиозное значение. В мечети хранится священная реликвия – 
голова погибшего в 680 г. в Кербеле (Ирак) Хусейна. 

Бывает, что на площадь Хусейна и в соседние улочки в день 
праздника приходит до миллиона людей – приодетых, с зажжен-
ными фонарями, с малыми детьми на руках. Через плотную толпу, 
расположившуюся на газоне сквера или прямо на асфальте, с тру-
дом протискиваются лотошники с кулечками орехов и семечек, 
продавцы шербета, а то и простой воды. В близлежащих кофейнях 
летают, как на крыльях, официанты, едва успевая обслужить всех 
желающих выпить чашечку кофе или – что дешевле и доступнее – 
стаканчик крепкого и очень сладкого чая. К кофе, а нередко – и к 
чаю, принято подавать холодную воду. Пьют так: глоток кофе – 
глоток воды, снова глоток кофе, и так далее. Смысл этой традиции 



 144 

в том, что вода омывает рецепторы, и каждый следующий глоток 
кофе становится таким же вкусным, как и первый. Мужчины зака-
зывают себе еще и шишу (кальян), без которой египетская кофей-
ня просто немыслима. Табак – на выбор: с ароматом яблока, абри-
коса, гуавы. Самая популярная кофейня в районе мечети Хусей- 
на – «Фишави». Она открыта круглые сутки. Говорят, что эта ко-
фейня вообще ни разу не закрывалась со времени египетской экс-
педиции Наполеона, а с тех пор прошло уже больше 200 лет. Сло-
вом, развлечения нехитрые. Главное же – атмосфера всеобщей 
приподнятости, приобщения к празднику, соседство мечети внука 
самого Пророка Мухаммеда! Ради этого стоит трястись в набитом 
битком автобусе или даже пройти полгорода пешком.  

Отмечают в Египте и дни рождения святых – того же Хусей-
на или внучки Пророка Мухаммеда – Сейиды Зейнаб. В городе 
Танта в дельте Нила каждый год собирает толпы людей маулид 
похороненного там популярного проповедника XIII в. Ахмеда аль-
Бадауи. Во многих городах и даже деревнях есть свои могилы вы-
дающихся деятелей, которым ежегодно поклоняются. Но лишь 
маулид ан-наби – праздник всенародный. 

Наиболее скромно отмечаемый египтянами мусульманский 
праздник – наступление Нового года по лунному календарю хид-
жры. Этот день – официальный выходной, но не более того. Ника-
ких общественных празднеств в этот день не устраивается. 

«Этикет народов Востока: Нормативная традиция,  
ритуал, обычаи», М., 2011 г., с. 352–359. 

 



 145

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 
 
 
 
 
 
 
 
Дина Малышева,  
доктор политических наук (ИМЭМО РАН)  
«АРАБСКАЯ ВЕСНА» ГЛАЗАМИ  
РОССИЙСКИХ УЧЕНЫХ 
 
Рецензируемый коллективный труд3 – первый в отечествен-

ной научной литературе всесторонний анализ сложного и проти-
воречивого контекста «арабской весны», или, иначе, «арабского 
пробуждения». Авторы выявляют широкую гамму конкурирую-
щих интересов, многочисленных факторов и предпосылок, опре-
деливших своеобразие протестной волны на Ближнем Востоке. 
Кроме того, книга дает детальный прогноз дальнейшего хода со-
бытий и сценариев будущей политической конфигурации Араб-
ского Востока, показывает особенности восприятия происходяще-
го российским научным сообществом и, что особенно ценно, – 
значимость всего этого для России.  

Одна из первых статей принадлежит перу выдающегося зна-
тока Ближнего Востока, известного политического и общественно-
го деятеля академика Е. Примакова, а другая – крупнейшему уче-
ному, члену-корреспонденту РАН В. Наумкину. Заданной планке 
соответствуют практически все материалы, в которых авторский 
анализ базируется на внушительной по объему фактической ин-
формации, тщательно выверенном документальном материале, 
почерпнутом из различных источников. Рецензируемый труд от-
личается многоплановостью, широкомасштабным характером ис-
следования, сбалансированностью оценок.  

Авторы склоняются к тому, что «арабская весна» положила 
начало трансформации арабских обществ, которой многое препят-
ствовало. Архаичная политическая надстройка в ряде стран, где у 
                                                 

3 «Ближний Восток, арабское пробуждение и Россия: Что дальше?» (под 
ред. В.В. Наумкина, В.В. Попова, В.А. Кузнецова. М., 2012). 



 146 

власти, часто бессменно, находились давно пережившие свою эпо-
ху «сильные личности» (Каддафи) или генералы (Myбарак); отсут-
ствие гражданских свобод и социальных лифтов; усугублявшиеся 
социальные и имущественные диспропорции; коррупция, ставшая 
системным фактором; слабость социальной политики, экономиче-
ская стагнация. «Арабское пробуждение» рассматривается и как 
результат недозавершенной деколонизации, и как свидетельство 
продвижения по миру демократизации, и как своеобразный ре-
зультат глобального экономического кризиса, что в целом «сгу-
стило проблемы в неустойчивой части арабского мира и не позво-
лило арабской экономике к моменту начала протестных движений 
в достаточной степени оправиться после удара» (с. 34). Но араб-
ское протестное движение развивалось в разных странах по собст-
венным законам. 

Один из итогов «арабского пробуждения» российские уче-
ные усматривают в том что в регионе Ближнего Востока создан 
«неустойчивый и противоречивый баланс интересов и сил между 
различными фракциями, которые, так или иначе, являются про-
дуктом эпохи предыдущего правления. Из недр общества вышли 
на арену и все громче заявляют о себе новые силы, часто позицио-
нирующие себя как исламские, они радикально настроены, требу-
ют перемен и своего места под солнцем» (Ю. Зинин, с. 350). При 
этом страны региона рискуют вообще отказаться от идеи устойчи-
вого развития и вступить в новый виток замедления роста и опас-
ности утраты стимулов к развитию. Все эти обстоятельства обу-
словили многочисленные интерпретации «арабской весны» как 
результата воздействия внешних сил. Вариацию такой конспиро-
логической версии предлагает в своей статье О. Павлов: «Все про-
исходящее на Ближнем Востоке за последние три года является 
результатом действия мировых финансово-политических элит, ко-
торые подталкивают Вашингтон, а вместе с ним Лондон и Париж к 
тому, чтобы довести до логического конца процессы глобализа-
ции; с помощью исламских радикалов завершить разгром нацио-
нальных суверенных государств на просторах Евразии (тут цели 
совпадают с исламистскими), создать обстановку хаоса, в которой 
гораздо легче продлить жизнь умирающему доллару и предотвра-
тить формирование действительно многополярного мира, основа-
нием для которого могло бы стать создание крупных региональ-
ных блоков государств, обладающих собственными сильными 
региональными валютами, способными бросить вызов нынешней 
валютно-финансовой системе. Поэтому острие “арабских револю-



 147

ций” нацелено не против арабских диктаторов, а против склады-
вающегося на наших глазах Евразийского Союза и Китая» (с. 135). 

В ряде других статей сборника доказывается абсурдность 
попыток свести всю сложность и пестроту международных отно-
шений в регионе Ближнего Востока лишь к борьбе внешних сил за 
контроль над ресурсами и геополитический передел мира, первую 
скрипку в котором играют США. Заблуждением было бы также, 
подчеркивает И. Звягельская, представлять египетских и тунис-
ских оппозиционеров, как это порой делается в России в соответ-
ствии с конспирологическими теориями, как манипулируемых За-
падом и используемых им в своих целях (с. 531–532). Отмечена и 
положительная роль России и Китая, выступивших в сирийском 
конфликте с идеей посредничества и понуждения сторон к нацио-
нальному диалогу. Анализ перипетий внешнего вмешательства в 
арабские дела позволяет авторам сборника вывести некоторые 
уроки, касающиеся серьезных изменений – и не в лучшую сторо- 
ну – международного климата. Речь идет прежде всего о возрос-
шем влиянии военной силы в реализовавшейся тенденции к интер-
венционализму со стороны ряда стран Запада. Как справедливо 
отмечает В. Наумкин, «масштабное военное противостояние, 
ставшее результатом борьбы мятежников с режимами в Ливии и 
Сирии, заострило вопрос о легитимности, допустимости и услови-
ях вмешательства во внутренние конфликты внерегиональных сил, 
в том числе с декларированной гуманитарной целью защитить 
граж-данское население» (с. 8). 

Обращает на себя внимание трактовка в сборнике ливийских 
событий. Она выгодно отличается от широко растиражированной 
в западной и частично российской публицистике упрощенной вер-
сии, согласно которой в Ливии имело место противостояние сто-
ронников архаичного и сумасбродного правителя с силами добра и 
демократии, поддержанными коллективным Западом. Обращение 
к непростой истории Ливии, роли в ней разных светских идеоло-
гий, а также и течений ислама, позволяет понять специфику раз-
вернувшейся в этой стране политической борьбы. Как пишет 
А. Егорин, «в формировании государственности и национальной 
стратегии, определивших выбор ливийцев на протяжении послед-
них двух веков истории, совершенно неоспоримо можно выделить 
два главных этапа завоевания доверия обитателей пустыни: пер-
вый – это сенуситский религиозно-политический аскетизм, осно-
ванный на суннизме и суфизме, и второй – сменивший его кадда-
физм, взявший за основу народовластие как государственность и 



 148 

“прямую демократию” как базу джамахирийской формы правле-
ния, базирующейся на исламских религиозных догмах» (с. 235). 
Само же внутриливийское противостояние было обусловлено не 
только идеологическим фактором – расхождением между сторон-
никами каддафизма и последователями сенусизма, но и недоволь-
ством национального среднего и крупного бизнеса темпами  
реформирования. Внешнее вмешательство только усугубило внут-
риполитический разлом. 

Точно так же – преимущественно сквозь призму сложных 
внутренних противоречий, подспудно накапливавшихся и про-
рвавшихся антиправительственными выступлениями конца апре- 
ля – начала мая 2011 г., – рассмотрен в статье Вл. Ахмедова си-
рийский конфликт. Военным, согласно новейшей исторической 
традиции, принадлежит в Сирии приоритетное слово в процессе 
принятия решений по ключевым вопросам внутренней и внешней 
политики. И это, во-первых, отличает сирийский конфликт от ли-
вийского, в котором армия фактически предала Каддафи, а во-
вторых, объясняет причину относительной консолидированности 
сирийского режима, его способность столь долго отражать атаки 
хорошо вооруженных и поддерживаемых извне отрядов разношер-
стной оппозиции. 

Авторы сборника приходят к выводу, что арабские события, 
или «весна гнева», по выражению А. Филоника (с. 33), не вписы-
вались – по крайней мере, на начальном своем этапе (до Ливии), – 
в обычные сценарии бунтов или массовых протестных движений, 
привычных доселе развивающимся странам. Не были они и анало-
гом «цветных революций», поскольку разработанная западными 
политтехнологами для ненасильственной смены режимов в стра-
нах Восточной и Центральной Европы, а также и постсоветского 
пространства, модель не сработала в условиях традиционной, кла-
новой структуры ближневосточных обществ. Как утверждается в 
сборнике, в событиях «арабской весны» можно скорее усмотреть 
сходство с национально-освободительными революциями, прока-
тившимися по Ближнего Востока в XX в. Тогда они принесли 
арабским странам независимость, привели к (структурным сдви-
гам в экономике, политике, других сферах (с. 32). Нельзя поэтому 
исключить, предполагает Г. Мирский, что «арабскую весну будут 
считать вехой на пути установления демократии – разумеется, де-
мократии с арабским и исламским лицом» (с. 130). «Это была ре-
волюция не классовая, антиимпериалистическая или религиоз-
ная,— добавляет ученый, – а транссоциальная, транснациональная, 



 149

трансконфессиональная. Другое дело, что потом все пошло как 
везде: революцию начинают одни, а перехватывают другие...» 
(с. 124). Потому-то в поле зрения авторов оказывается еще один 
важный сюжет – роль религиозного фактора, по-новому высве-
тившегося в процессе «арабского пробуждения».  

При всех различиях в разных странах Ближнего Востока 
протестные движения объединяла одна особенность, и на нее 
вслед за академиком Е.М. Примаковым указывают многие авторы 
сборника. На начальном этапе в уличных манифестациях не было 
заметно участия исламских экстремистов, не выдвигались требо-
вания отказа от светского характера государства либо внедрения 
принципов шариата в судебную практику и общественную жизнь. 
Это уже потом, на последующих этапах, нестабильность, возник-
шая в результате революций, превратила ряд стран в убежище для 
террористов, которые стремятся расширить влияние и повысить 
активность.  

Между тем силы, традиционно относимые на Западе к «по-
литическому исламу» и обозначаемые часто как исламистские (к 
ним относят и египетских «Братьев-мусульман»), не являются 
единым организационным целым. Они распадаются на многочис-
ленные группы, движения и течения, участники которых придер-
живаются либо радикальных, либо относительно умеренных 
взглядов, оставаясь повсеместно на Ближнем Востоке серьезными, 
а порой и единственными оппонентами правящих режимов. Не 
исключено, что некоторые из тех, кого сегодня называют ислами-
стами, попытаются воплотить в жизнь проект модернизации по 
образцу того, как это делает в Турции Партия справедливости и 
развития (ПСР). Или же они будут по примеру палестинского 
движения ХАМАС или ливанской «Хезболлы» проводить в жизнь 
социальные программы, направленные на улучшение жизни рядо-
вых мусульман.  

Симптоматично, что ведущая оппозиционная партия Египта 
«Братья-мусульмане» призвала после отставки Мубарака к уста-
новлению гражданского правительства и закреплению в Консти-
туции «гарантии свобод и прав человека». Таким образом, «Брать-
ям-мусульманам» (как и ПСР) легко дается отход от традиционной 
религиозной терминологии и переход на язык общегражданского 
общения. Это расширяет возможности «Братьев-мусульман» по 
участию в жизни страны в качестве системной политической пар-
тии и позволяет А. Аксенёнку надеяться на то, что в Египте будут 
искать баланс между религиозными принципами, с одной стороны, 



 150 

и прагматизмом во внутренней и внешней политике – с другой 
(с. 220). Возросшая в результате «арабской весны» роль религиоз-
ного фактора дает Виталию Наумкину основание предположить, 
что сегодняшние события в арабском мире впору назвать «великой 
исламистской революцией» (с. 13). А согласно приводимым 
Л. Кулагиной и Вл. Ахмедовым данным, иранская правящая элита 
склонна считать революционные события в арабском мире частью 
«исламского пробуждения» (с. 506). Это не означает, впрочем, что 
приверженность исламистов демократии – дело решенное, по-
скольку, как отмечает В. Наумкин, неясно, «готовы ли исламисты 
(конечно, умеренного, просвещенного толка) жить по правилам 
светского государства или они, вопреки всем заявлениям, все рав-
но будут преследовать свою главную цель – создание исламского 
государства» (с. 14). Очевидным для авторов является то, что 
арабские революции изменили баланс сил в регионе.  

Во-первых, в борьбу за влияние активно включилась Турция, 
которая претендует на роль нового регионального гегемона.  

Во-вторых, новую роль обрели монархии Залива, особенно 
Саудовская Аравия и Катар.  

В-третьих, крушение режимов, находившихся у власти деся-
тилетиями (в Египте, Тунисе, Ливии), и тех, кто, возможно, вынуж-
ден будет уйти с политической арены (Сирия), заметно усилило 
неопределенность в международных отношениях в Ближневосточ-
ном регионе, особенно на фоне активизации застарелых конфлик-
тов, которые сдерживались свергнутыми светскими режимами.  

Трансформация Арабского Востока протекает на фоне ме-
няющегося международного контекста. Экономический и военный 
интерес США и их союзников к региону снизился в известной ме-
ре под влиянием успешного осваивания альтернативного энерго-
ресурса – сланцевого газа, что уменьшает заинтересованность в 
ближневосточных углеводородах. Наряду с этим сохраняется 
стремление США расширить стратегическое значение Ближнего 
Востока за счет притягивания к этому региону в рамках проекта 
«Большого Ближнего Востока» и Нового шёлкового пути стран 
Центральной Азии, что неизбежно повлечет за собой осложнение 
отношений с Россией. В то же время непосредственным интересам 
США на Ближнем Востоке, где в результате иракской войны и с 
падением режима Саддама Хусейна резко усилились позиции 
Ирана, был нанесен серьезный ущерб, компонентом которого с 
разрастанием влияния «Аль-Джазиры» стал также вызов информа-
ционной монополии США на интерпретацию конфликтов и всех 



 151

мировых событий. Да и в целом, замечает Георгий Мирский, про-
шли времена, когда Вашингтон мог по своему усмотрению «ста-
вить и убирать правителей в странах Востока» (с. 123).  

«Арабское пробуждение» косвенно может повлиять на си-
туацию в тех регионах России, где большинство верующих испо-
ведует ислам. Если радикальным исламистам удастся реализовать 
свои цели на Ближнем Востоке, то волна экстремизма докатится до 
Юга России, Кавказа и Центральной Азии. Впрочем, такой алар-
мистский сценарий принимается в сборнике с поправками, и труд-
но не согласиться с мнением, высказанным И. Звягельской, что 
«вряд ли есть основания говорить о каком-то особом сценарии 
внешних сил для России по образцу “арабской весны”, если объ-
яснять протестное движение на Арабском Востоке исключительно 
происками Запада» (с. 531). Столь же контрпродуктивным было 
бы трансформировать созданный сирийским конфликтом диском-
форт в отношениях России с США и Западом в призывы к боль-
шей бескомпромиссности во внешней политике: «Увлекаться ими 
в контексте очень хрупкого международного доверия, постоянно 
испытывающего новые вызовы, не стоит» (с. 539). 

Другое дело, что новые реалии на Ближнем Востоке могут 
поставить Россию перед серьезными вызовами. Они проявятся не 
только в дальнейшей дестабилизации Большого Ближнего Востока 
и его исламизации, что будет сочетаться с проникновением в юж-
ное подбрюшье России. Есть еще одно немаловажное обстоятель-
ство – рассмотрение Соединенными Штатами практически всех 
событий на Ближнем Востоке через призму борьбы против Ирана, 
который, по мнению Е. Примакова, «стал главной мишенью аме-
риканской политики в регионе» (с. 27). С иранским фактором ака-
демик связывает и взятый Вашингтоном курс на свержение друже-
ственного Тегерану режима Башара Асада в Сирии. В целом же 
дестабилизация вблизи российских границ в связи с попытками 
осуществить смену режимов в Сирии или Иране актуализирует 
угрозы для России со стороны Ближнего Востока, побуждая ее к 
более активным действиям, нацеленным на противодействие при-
менению военной силы в регионе.  

Тех, кто профессионально занимается Ближним Востоком, 
рецензируемая работа, несомненно, привлечет глубиной и много-
аспектным характером анализа социально-экономических, поли-
тических и культурно-религиозных проблем региона. Но этот труд 
поможет и тем, кто стремится лучше понять динамику развития 
постсоветских республик бывшего Советского Союза, включая и 



 152 

Российскую Федерацию. При желании в книге можно найти отве-
ты и на те вопросы, которые имеют важное значение в целом для 
всех государств с переходной экономикой, поскольку круг обсуж-
даемых в ней тем далеко выходит за рамки Ближневосточного ре-
гиона. 

«Россия в глобальной политике»,  
М., 2013 г., № 1, январь-февраль. 

 
 
Андрей Яшлавский,  
кандидат политических наук (ИМЭМО РАН) 
ИДЕОЛОГИЯ САЛАФИТСКОГО ДЖИХАДИЗМА  
КАК ТОТАЛИТАРНЫЙ ПРОЕКТ 
 
В списке глобальных вызовов, угрожающих современному 

миру, международный терроризм, вероятно, может стоять под но-
мером один. Будучи проявлением асимметричного насилия, иду-
щего «снизу», на фоне процессов глобализации, распространения 
новых способов массовой коммуникации, угрозы неконтролируе-
мого распространения оружия массового поражения, проблема 
экстремизма и терроризма приобретает совершенно новое звуча-
ние, становясь фактором не только внешней и внутренней полити-
ки большинства государств, но и повседневной жизни миллиардов 
людей на всей планете. На авансцену выходят новые акторы.  
В основе деятельности и идеологии наиболее несистемных из них 
лежит религиозная мотивация. При этом именно такие группиров-
ки имеют тенденцию к доминированию в общемировом террори-
стическом процессе. Хотя религиозную мотивацию под насильст-
венные действия экстремистского и террористического характера 
подводят представители разных конфессий, в силу целого ряда 
субъективных и объективных причин самым «заметным» оказался 
в последние годы «салафитский джихадизм». 

 
Новое или хорошо забытое старое? 

Задающий тон на современной политической сцене «исла-
мистский терроризм», будучи, с одной стороны, явлением качест-
венно новым (прежде всего с точки зрения мотивации своей экс-
тремистской деятельности, а также тех возможностей, которые 
дают террористам глобализация и технологические достижения), с 
другой стороны, в структурном плане лишь развил тенденции, за-



 153

ложенные идеологически или этнонационалистически мотивиро-
ванными террористами предшествующих десятилетий. Это касает-
ся и транснационального характера деятельности, и характера тер-
рористических операций (даже приписываемые исламистам в 
качестве особо присущего им элемента суицидальные теракты не 
являются их изобретением), и умелого использования возможно-
стей масс-медиа и т.д. Весь практический «инструментарий» фак-
тически достался исламистам «по наследству» от террористиче-
ских группировок, выступавших под светскими лозунгами. Мало 
того, даже с точки зрения теории и идеологических построений, 
как это ни парадоксально, между секулярными (чтобы не сказать 
атеистическими) ультралевыми террористами и возводящими  
мусульманскую веру во главу угла сторонниками «глобального 
джихада» конца XX – начала XXI в. существует немало сходных 
черт на структурном уровне. Те же ненависть и непримиримость к 
инакомыслию, то же манихейское ви дение мира, четко разделяе-
мого на «добро» и «зло», такое же неприятие современных запад-
ных институтов и телеологичность (если в случае тоталитарных 
идеологий левого спектра борьба ведется за приближение бесклас-
сового будущего, то в другом случае – за создание идеального  
халифата). 

Феномен джихадистского терроризма есть сочетание целого 
ряда «ингредиентов» как религиозного, так и сугубо светского ха-
рактера, и представляет собой следствие множества долговремен-
ных и кратковременных процессов внутри исламского мира и за 
его пределами. Движения, ратующие за «глобальный джихад», на-
до рассматривать в контексте процессов глобализации. Сопутст-
вующие ей информационная революция и революционные техно-
логические изменения позволили негосударственным субъектам 
играть существенно более заметную роль в международной поли-
тике. При этом возникновение новых субъектов действия далеко 
не всегда укладывается в рамки парадигмы формирования «гло-
бального гражданского общества». Обратной стороной «неправи-
тельственного порядка» можно считать широкое распространение 
транснациональных террористических организаций.  

При всей специфике салафитско-джихадистской идеологии, 
все же трудно не заметить, что по своей структуре она напоминает 
идеологические построения и практические действия адептов дру-
гих идеологических конструкций, лежащих далеко за пределами 
исламского мира. На это, в частности, обращал внимание 
С. Хантингтон, находивший черты сходства между исламским 



 154 

возрождением и распространением марксизма «своими священ-
ными текстами, видением идеального общества, стремлением к 
фундаментальным изменениям, неприятием сильных мира сего и 
национального государства, а также разнообразием доктрин, на-
чиная с умеренного реформизма и заканчивая неистовым религи-
озным духом».  

Салафитская идеология основывается на утверждении, что 
исламский мир пришел в состояние упадка, поскольку отклонился 
от праведного пути, и «чтобы вернуть славу и величие золотого 
века, следует возвратиться к истинной вере и традициям предше-
ственников, особенно Пророка Мухаммада и его соратников. Здесь 
любопытно сочетание футуристической направленности салафит-
ского проекта с ориентацией на восстановление прошлого. Заме-
тим, что именно в революционаризме и утопическо-футуристи- 
ческой направленности состоит одно из важнейших отличий  
тоталитаризма от других видов диктатур, от охранительных авто-
ритарно-консервативных режимов. По мнению российского иссле-
дователя А. Малашенко, «сегодняшняя салафийя имеет четко вы-
раженную компенсаторную функцию: содержащийся в ней призыв 
к возврату в «золотой век» является признанием неудач развития 
мусульманского мира, поиска новых (но взятых из прошлого «ста-
рых») ориентиров. Основой преодоления трудностей должно стать 
восстановление «истинных» исламских понятий, а уж затем в пол-
ном соответствии с ними следует предпринимать практические 
действия». 

Борьба экстремистских радикальных исламистов может 
включать в себя одну или несколько из перечисленных ниже  
целей. Во-первых, эта борьба нацелена на свержение светских ре-
жимов в странах с преобладающим мусульманским населением 
(более того, даже теократические и фундаменталистские прави-
тельства могут быть объектами нападок ультрарадикалов – как это 
происходит, например, в Саудовской Аравии). Во-вторых, эта 
борьба может быть направлена на достижение независимости для 
мусульманских меньшинств в странах, где ислам не является пре-
обладающей религией (с последующим созданием независимых 
исламских государств). В-третьих, такая борьба может быть на-
правлена на подавление этнокультурных меньшинств в мусуль-
манских странах, требующих независимости или автономии.  
В-четвертых, эта борьба направлена на нейтрализацию влияния 
иных (прежде всего западных) цивилизаций на линии соприкосно-
вения с исламской культурой.  



 155

В идеологических конструкциях салафитов-джихадистов 
одно из центральных мест занимает антизападная угрожающая 
риторика, активно  эксплуатирующая три основные темы.  

Первая: утверждается, что Запад неумолимо враждебен  
исламу и представляет для него смертельную опасность. В этой 
связи уместно указать на популярность в идеологических построе-
ниях воинствующих исламистов конспирологических теорий, 
прежде всего об иудейско-христианском заговоре против ислама.  

Вторая: исходя из «угрозы» со стороны Запада мусульман-
скому миру, единственный ответ на эту угрозу, понимаемый Запа-
дом, – язык насилия. Третья: джихад – единственный путь борьбы 
с Западом.  

По сути дела, идеологи джихадизма подхватывают мотивы 
популярной на Западе идеи «столкновения цивилизаций». В част-
ности, Усама бен Ладен оперировал именно этим понятием, когда 
утверждал: «Эта борьба – борьба идеологическая и религиозная, и 
это столкновение есть “столкновение цивилизаций”. Они (США и 
Запад) стремятся уничтожить исламскую идентичность во всем 
исламском мире. Это истинная позиция по отношению к нам...» 
Поэтому, помимо тактических задач, в идеологическом арсенале 
радикальных исламистов имеются и стратегические, можно ска-
зать, конечные цели. Такую конечную цель, достижимую путем 
глобального джихада, предполагает используемый идеологами 
«Аль-Каиды» и близких ей по духу исламистских группировок 
концепт халифата. 

Джихад видится как апокалиптическая битва между силами 
Добра и Зла. «Представляя джихад как космическую борьбу между 
добром и злом, немногие джихадисты предвидят “краткую войну”, 
если только воля врага не будет сломлена удачными террористи-
ческими ударами, включая операции шахидов и атаки с большим 
количеством жертв в сочетании с войной на истощение. Вместо 
этого джихадисты представляют себе продолжительный и гло-
бальный конфликт». Концепт, предполагающий, что восстановле-
ние халифата путем джихада есть долгая борьба, иллюстрируется 
цитатой из Аймана аз-Завахири: «Если наша цель – всеобъемлю-
щее изменение, и если наш путь, как показывают нам Коран и на-
ша история, – это длинный путь джихада и жертв, мы не должны 
отчаиваться из-за повторяющихся ударов и бедствий».  

Несмотря на претензии джихадистских идеологов на «осо-
бость» своего проекта, их устремленность к восстановлению ха-
лифата как будущего справедливого общества вписывается в кон-



 156 

текст утопической и апокалиптической традиции, присущей  
авраамическим религиям (не только исламу, но и иудаизму и  
христианству). Здесь можно принять точку зрения Д. Уилсона,  
утверждавшего, что «для побежденных или разрозненных людей 
будущее может быть мощным источником надежды и комфорта. 
Независимо от того, насколько плохи дела теперь, насколько уны-
ла и гнетуща ситуация, в конце концов люди одержат победу и 
будут жить в мире, процветании и гармонии. Такое ви дение буду-
щего восходит к еврейской апокалиптической традиции... Мотиву 
будущего как надежды родственно представление будущего вре-
менем воздаяния, когда угнетаемый возвысится и уничтожит сво-
их угнетателей вместе со всеми конкурирующими этническими и 
религиозными группами, которых можно было бы обвинить в его 
несчастье. У этого представления также имеются библейские пре-
цеденты». Не случайно некоторые авторы вводят в оборот понятие 
«апокалиптических джихадистских группировок». Более того, не-
трудно провести параллели между джихадистской утопией и секу-
лярными милленаристскими тоталитарными проектами XX в. Так, 
например, ряд наблюдателей сравнивают устремления исламистов 
по созданию глобального исламского халифата с большевистски-
ми проектами всемирного коммунизма.  

«Вызван ли современный джихадистский терроризм исла-
мом или он присущ ему?» – ставя этот вопрос, американский ис-
следователь Дэвид Аарон сам же отвечает на него: «Не более чем 
“арийские нации” являются неизбежным продуктом христианства. 
В то время как правда состоит в том, что все джихадисты считают 
себя мусульманскими фундаменталистами, мало кто из мусульман, 
и даже фундаменталистов, является джихадистами. Фанатизм и 
насилие – не уникальны для ислама и религии вообще». И если 
рассматривать джихадистскую версию исламизма как возникшее в 
новейшее время извращение религии, отклонение от мейнстрима, 
то аналогии с секулярными квазирелигиозными тоталитарными 
идеологиями делаются еще более оправданными. 

 
Халифат как конечная цель 

Целью религиозного движения, в основе которого лежит 
идеология глобального салафитского джихада, является упраздне-
ние в исламском мире национальных государств и восстановление 
былого величия исламского мира в едином государстве, прости-
рающемся от Марокко до Филиппин, устраняющем существующие 



 157

ныне границы. Для исламистских, суннитских группировок харак-
терно убеждение в том, что настоящий ислам был только во вре-
мена золотого века, когда существовало созданное в Медине Му-
хаммадом государство, находившееся после смерти Пророка под 
«праведным руководством» четырех первых халифов: Абу Бакра 
(632–634), Омара (634–644), Усмана (644–656), Али (656–661). 

Одно из объяснений нынешней ситуации джихадистскими 
идеологами заключается в смене системы, существовавшей при 
«четырех праведных халифах», наследственной монархией. Эта 
беззаконная, по их мнению, система правления привела к множе-
ству интеллектуальных, религиозных и политических болезней 
исламского мира, в том числе к появлению деспотических прави-
телей, которые создали свои собственные законы, применяя их, а 
не данную Богом систему шариата. 

Джихадисты утверждают, что эти правители, правя по своим 
законам, фактически сместили власть Бога и заняли его место. Со-
временные режимы в исламском мире – «суть духовные наследни-
ки тех первых наследственных правителей, – и их поддерживают в 
их отступничестве США и другие западные страны, использую-
щие их в качестве своих марионеток для подрыва ислама и разру-
шения Божьих законов на Земле». Другие джихадисты считают, 
что проблемы начались в марте 1924 г., когда Ататюрк упразднил 
Османский халифат. Этот акт, названный одним из джихадистских 
авторитетов «матерью всех преступлений», якобы положил конец 
«истинному» исламу. 

Конечная задача борьбы в этом контексте – установление 
обновленной всемирной исламской уммы под властью истинного 
халифа и законов шариата. Большое число исламистских полити-
ческих партий, а также экстремистских группировок призывают к 
восстановлению халифата и объединению мусульманских народов 
путем либо политических действий (как, например, «Хизб ут-
Тахрир»), либо через насилие (например, «Аль-Каида»). При этом, 
согласно джихадистским доктринам, любое правительство рас-
сматривается как еретическое, поскольку оно устанавливает для 
людей свои (а не шариатские) законы и правила. Джихадисты ут-
верждают, что осуществление власти – это прерогатива Бога, а не 
людей. Соответственно, они утверждают, что исламское государ-
ство будет охватывать умму и будет жить согласно исламским 
принципам.  

Несмотря на то что понятие уммы заложено в исламе изна-
чально, лишь во второй половине XIX в. были впервые выдвинуты 



 158 

панисламистские идеи, направленные на политическое объедине-
ние всех мусульманских стран. Выдвинул их Джемальаддин аль-
Афгани, ставший в определенном смысле предтечей и духовным 
отцом нескольких поколений исламистов различной окраски – от 
умеренной до крайне экстремистской. Аль-Афгани выступал за 
объединение мусульман в борьбе против европейских держав и 
создание конфедерации мусульманских государств во главе с ха-
лифом. В Османской империи, султаны которой носили титул ха-
лифа (духовного главы всех мусульман), панисламизм особенно 
активно проповедовался султаном Абдул-Гамидом II и младотур-
ками, стремившимися объединить под эгидой Турции и под  
властью халифа мусульман всего мира (в том числе Афганистан, 
Персию, Египет, Северную Африку, а также населенные мусуль-
манами британские колонии и территории Российской империи). 
После ликвидации в 1924 г. в Турции халифата панисламистами 
был поднят вопрос об избрании нового общепризнанного халифа. 
В 1926 г. в Каире состоялся Первый Международный конгресс ха-
лифатистов. 

В идеологии возникшей в Египте в период между двумя ми-
ровыми войнами организации «Братья-мусульмане» немалое место 
занимала проблематика, сопряженная с восстановлением золотого 
века ислама (для чего необходима масштабная реисламизация все-
го мусульманского сообщества). А после провала попыток создать 
объединенное арабское государство «Братья» пришли к мысли о 
необходимости союза исламских стран под знаменем одной рели-
гии, иными словами, выступали за восстановление халифата. При 
этом «Братья-мусульмане» не отвергали патриотизм и национа-
лизм в рамках «малой родины» во имя ее освобождения от ино-
странного господства. А халифат, «великая родина» мусульман, 
виделся им в форме федерации мусульманских государств с 
ядром, состоящим из арабов, с Египтом в качестве исламского 
центра, «поскольку именно это государство в свое время несло 
знамя борьбы против крестоносцев и монголов, а ныне оно при-
звано сыграть особую роль в возрождении исторической религии 
арабов».  

Установление халифата, призванного объединить все страны 
мусульманского мира, является целью, провозглашенной между-
народной панисламистской суннитской партией «Хизб ут-Тахрир» 
(Партия освобождения), причем этот халифат, по мнению идеоло-
гов партии, станет залогом стабильности и безопасности для всех 
населяющих его людей, как мусульман, так и немусульман. Ак-



 159

тивным сторонником возрождения халифата был основатель 
«Хизб ут-Тахрир» Такиддин ан-Набхани. Создание халифата про-
возглашается идеологами «Хизб ут-Тахрир» религиозным долгом 
мусульман. При этом, отвергая демократию как западный и неис-
ламский феномен, «Хизб ут-Тахрир» выступает за выборность ха-
лифа мусульманами и его подотчетность. Эта партия продвигает 
программу создания исламистского государства, которое устано-
вит законы шариата и будет распространять ислам по миру. Такое 
государство, по мнению идеологов «Хизб ут-Тахрир», положит 
конец «колониальной внешней политике» Запада, вмешательству 
со стороны США в дела исламского мира, войнам, инспирирован-
ным энергетической политикой, «марионеточным» правительст-
вам в мусульманском мире. В сочинениях идеологов «Хизб ут-
Тахрир» можно найти, по крайней мере, намеки на то, что буду-
щий халифат вряд ли ограничится нынешними границами ислам-
ского мира. 

В идеологических построениях одного из основоположников 
«революционного джихадизма» Сайида Кутба идее восстановле-
ния халифата придается милленаристское, утопическое звучание. 
Речь идет не столько о реставрации халифата, предводительствуе-
мого «амиром правоверных», сколько об установлении, выражаясь 
языком западного мира, «Царства Божия» на земле. В частности, 
по словам Кутба, «наша религия тождественна полной и всеобъ-
емлющей революции против людской власти во всех ее проявле-
ниях и разновидностях, включая все типы и формы государствен-
ного устройства. Она неуклонно восстает против любой системы, 
так или иначе основанной на человеческом авторитете, т.е. против 
любой формы узурпации власти человеком. Всякая система прав-
ления, в которой окончательное решение отдано в руки людей  
и где они обладают всей полнотой власти, в действительности  
их же и принижает, ибо ставит над ними “кого-то, кроме Бога”. 
...Провозглашая высшую власть и авторитет Аллаха, мы встаем 
перед необходимостью стереть с лица земли все людские царства, 
чтобы правил в мире его истинный Вседержитель».  

Провозглашая «окончательное освобождение человека» как 
«идеальное воплощение исламской идеи», не сводимое исключи-
тельно к философским или идеологическим построениям, Кутб 
утверждал, что «дорога джихада – одно из самых фундаменталь-
ных требований для осуществления столь революционной идеи. 
Выполнять это требование следует вне зависимости от того, царит 
ли на родине ислама (более точный исламский термин: Дар-уль-



 160 

Ислам) мир или ей угрожают соседние державы. Борясь за мир, 
ислам не имеет в виду поверхностное поддержание безопасности 
приверженцев ислама на какой-то конкретной территории. Ислам 
жаждет мира путем воцарения религии на всей земле».  

Один из наиболее известных идеологов «Аль-Каиды», испы-
тавший большое влияние идей Кутба, Айман аз-Завахири, говоря 
об идеале, ради которого он сражается вместе со своими едино-
мышленниками, утверждал, в частности, следующее: «Наша  
свобода – есть свобода Единобожия, морали и добродетели. Соот-
ветственно, реформа, которой мы добиваемся, строится на трех 
принципах. Первый принцип – это шариатское правление. Шариат – 
это курс, которым мы следуем, поскольку он ниспослан Всемогу-
щим Аллахом. (...) Второй принцип – это принцип, на котором 
должна быть основана реформа, и она есть часть первого принци-
па, а именно – свобода мусульманских земель и их освобождение 
от любого захватчика, грабителя и вора. Мы не представляем осу-
ществления никакой реформы, пока мы находимся под игом США 
и еврейской оккупации. Для нас невозможно осуществлять рефор-
мы, пока наши правители ради достижения своих личных интере-
сов проводят политику нормализации отношений с Израилем и 
позволяют ему разрушать нашу экономику. (...) Третий принцип: 
(...) – освобождение людей».  

По мнению такого столпа исламистской мысли XX в., как 
Маудуди, ислам предусматривает установление исламского госу-
дарства (идеал этого государства может быть обозначен как «тео-
демократия») с соблюдением трех принципов – единобожие, про-
рочество и халифат. Исламское государство, с точки зрения Мау-
дуди, должно «сосуществовать с человеческой жизнью»; в таком 
государстве, руководствующемся шариатом, никто не может  
рассматривать никакую сферу деятельности как личную и част-
ную. По мысли Маудуди, суверенитет Бога и суверенитет людей 
взаимоисключаемы. По сути дела, он провозглашал исламскую 
демократию как противовес светской западной демократии, пере-
дающей суверенитет Бога людям. 

По выражению одного из исламистских авторов, «халифат, к 
которому мы стремимся, не может быть сравним ни с одной из из-
вестных политических систем, созданных человеком». Цель вос-
становления халифата – периодически повторяющаяся тема среди 
многих лидеров и идеологических сторонников «Аль-Каиды». 
Усама бен Ладен, в частности, выступал с призывами к мусульма-
нам найти лидера, который объединил бы их для создания «пра-



 161

ведного халифата», управляемого исламским законом и подчинен-
ного исламским принципам финансового и социального пове-
дения.  

Несмотря на то что отмена светскими властями Турции ха-
лифата преподносится идеологами джихадизма как «мать всех 
преступлений», идеалом будущего устройства для них является не 
османский коррумпированный и упаднический, с их точки зрения, 
халифат. Известно, что Усама бен Ладен призывал стереть «искус-
ственные границы, созданные крестоносцами, и создать великое 
исламское государство от океана до океана». 

Идеологи «Аль-Каиды» рассматривают воссоздание халифа-
та не как непосредственную, а скорее как удаленную задачу (в от-
личие, например, от движения «Хизб ут-Тахрир», которое видит 
восстановление халифата в числе первоочередных своих задач). 
Ликвидация халифата рассматривается как одна из причин пла-
чевного состояния мусульманского мира. 

Уже упоминавшийся идеолог «Аль-Каиды» Айман аз-
Завахири признавал, что восстановление халифата является конеч-
ным намерением группировки: «Моджахедское исламское движе-
ние не восторжествует против мировой коалиции, пока не завладе-
ет фундаментальной базой в сердце исламского мира. Все средства 
и планы, которые мы рассматриваем для мобилизации нации, ос-
таются подвешенными без отчетливых достижений или выгод, по-
ка не приведут к установлению халифатского государства в сердце 
исламского мира... Установление мусульманского государства в 
сердце исламского мира – не легкая цель или легко решаемая за-
дача. Но оно составляет надежду мусульманской нации на восста-
новление рухнувшего халифата и его славы». Афганистан при та-
либах продолжает служить лучшей моделью того типа режима, 
который воображает «Аль-Каида». Ирак предоставил «Аль-Каиде» 
возможность установить такое исламское государство, которое 
послужит ядром будущего халифата в «сердце мусульманского 
мира» – и при этом в арабской стране. Более того, важность Ирака 
усиливается тем, что некогда он был местом Аббасидского хали-
фата. Аз-Завахири фактически повторяет тезис Сайида Кутба о 
том, что после ликвидации в 1924 г. в Турции халифата и в на-
стоящее время не существует ни одного мусульманского государ-
ства. При этом аз-Завахири обращается не к тому халифату, кото-
рый был во времена Османской империи, а к временам четырех 
«праведных халифов». 



 162 

Границы будущего халифата в представлениях идеологов 
джихада четко не очерчены, но очевидно, что они не совпадают ни 
с границами государства времен «праведных халифов», ни с пре-
делами Османской империи. Более того, есть все основания пред-
полагать, что конечной целью салафитов-джихадистов является не 
только установление халифата на всех территориях, населенных 
мусульманами (или некогда входившими в состав халифата, как 
Пиренейский полуостров), но и распространение его власти на 
глобальном уровне. В частности, эхо таких планов озвучил один из 
известнейших идеологов «Аль-Каиды» саудовец Луис Аттийя Ал-
ла (известный своей беспощадной критикой в адрес правящего ре-
жима Саудовской Аравии, а также Запада), призывающий к «вос-
становлению исламского государства»: «Мы станем хозяевами 
мира, поскольку судьба мировой экономики зависит от нас, ибо у 
нас есть ресурсы, в которых мир нуждается, и все элементы кон-
троля над миром в наших руках».  

В свою очередь, идеологи «Хизб ут-Тахрир», позициони-
рующей себя как всемирная исламская партия, придерживающаяся 
ненасильственных методов борьбы, рассматривают будущий ха-
лифат не только как идеальный государственный проект, но и как 
альтернативу господству сверхдержавы в лице США: «Это будет 
государство, которое не станет сеять террор и смуту, как это дела-
ют США, а государство, которое положит конец оккупации, станет 
гарантом стабильности и безопасности во всем исламском мире. 
Это государство, экономическая система которого поможет по-
кончить с нищетой и принесет спокойствие всему миру». 

 
Джихадизм и исторические формы  
тоталитаризма 

Осознавая, что зачастую практикуемое сравнение воинст-
вующего исламизма (особенно в его джихадистской форме) с фа-
шизмом, нацизмом и  большевизмом  носит  скорее  эмоциональ-
ную окраску или выполняет пропагандистскую функцию, обратим 
внимание на имеющиеся черты сходства между указанными тече-
ниями. Несмотря на очевидные черты сходства структур идеоло-
гии и практики джихадистских группировок с тоталитарными 
идеологиями XX в., использование многими авторами появивше-
гося с начала 90-х годов на Западе термина «исламофашизм» в от-
ношении религиозно-экстремистских группировок представляется 
не совсем корректным и упрощающим, не учитывающим всю 



 163

сложность того феномена, каковым является воинствующий исла-
мизм. Как утверждает Рассел Берман, джихадизм – «это новый 
коммунизм в своем видении репрессивной социальной утопии и 
новый фашизм в своей милитаризации жизни и в своем хилиасти-
ческом (милленаристском) желании смерти. Определение “исла-
мофашизм” обозначает этот источник и эту брутальность». И все-
таки, как представляется нам, это определение носит скорее эмо-
циональную и политическую окраску. 

Конечно, довольно рискованно проводить прямую связь меж-
ду тоталитаризмами, описываемыми нередко как «секулярные ре-
лигии», и современными воинствующими салафитами. При этом 
следует признать, что в той мере, в какой секулярные тоталитар-
ные идеологии XX в. являлись квазирелигиозными феноменами, 
прослеживаются довольно четкие параллели между ними и проек-
тами джихадистских идеологов (хотя, конечно, нельзя не признать, 
что у салафитского джихадизма и сталинского большевизма или 
гитлеровского нацизма совершенно разные истоки и составные 
части). Политолог М. Хабек, рассматривая взгляды на суверенитет 
Бога (hakimiyyat Allah) одного из отцов современного радикально-
го исламизма Маудуди, утверждавшего, что поскольку Бог един и 
является Владыкой всего сущего, то ничего не может быть вне 
прямого контроля Бога и Его Закона, видит в них прообраз «фор-
мы тоталитаризма с государством и правителем, выступающими в 
качестве представителей Бога на Земле, уполномоченными регу-
лировать все сферы как личной, так и общественной жизни. Ре-
зультат этого убеждения, разделяемого многими джихадистами 
так же, как и некоторыми исламистами, можно было видеть в та-
либском Афганистане, Иране и Судане». По мнению Мэри Хабек, 
Маудуди (вероятно, в большей степени, чем аль-Банна и Кутб) ис-
пытал влияние современных ему политических идей, «так как по-
добно фашистам и коммунистам, он тоже считал, что Запад обан-
кротился и загнивает... Он тоже размышлял о своей партии как об 
авангарде, который в лучших ленинских традициях возглавил бы 
революцию мусульманских масс. Он даже представлял себе ис-
ламское государство, которое управлялось бы небольшой группой 
коранически образованного и набожного духовенства – чем-то 
вроде Политбюро в советском государстве». 

Не будет большим преувеличением сказать, что в той мере, в 
которой секулярные тоталитарные идеологии являются квазирели-
гиозными,  салафитско-джихадистский проект является квазитота-
литарным. 



 164 

Так же, как тоталитарные движения XX столетия, джиха-
дизм носит универсальный, наднациональный характер. Если фу-
туристический проект джихадистов направлен на разрушение 
«джахилии» (язычество, невежество) и установление на земле 
«власти Бога», то и для тоталитарных идеологий XX в. в качестве 
основной задачи ставилось разрушение старого мира и построение 
мира нового (ср.: «Весь мир насилья мы разрушим до основанья, а 
затем мы наш, мы новый мир построим...») – своего рода «Царства 
Божия на обезбоженной земле» (в национал-социалистической 
Германии таким «царством» должен был стать «Тысячелетний 
Рейх», а в СССР – коммунизм). С тоталитарным милленаризмом 
связано манихейское ви дение мира, который четко делится на 
«мы» и «они» (что приравнивается к оппозиции «добро» и «зло»). 
Соответственно, построение идеального общества возможно лишь 
при полном устранении «зла», носителями которого могут быть 
безбожники, неверные и отступники-лицемеры (у джихадистов), 
евреи, плутократы, марксисты (у национал-социалистов) или 
представители эксплуататорских классов (у большевиков). Подоб-
ная схема служит оправданием перманентному террору в отноше-
нии реальных или вымышленныx врагов. 

Нетрудно заметить сходство между «глобальным джихадиз-
мом» и тоталитарной идеологией, использовавшейся диктатурами 
XX в. в качестве мифа избавления, спасения. Согласно этой идео-
логии, определенная человеческая группа обозначается как един-
ственно законное выражение человечества «истинные мусульма-
не» – в трактовке джихадистов, арийская раса – у германских 
нацистов или пролетарский класс – в СССР), однако эта группа 
находится во враждебном пространстве, где правит «зло», где дру-
гие группы соперничают с ней. Общественное зло имеет причину 
и обличье («ближний» и «дальний» враг для джихадистов – амери-
канцы и евреи, для нацизма – евреи, коммунисты и плутократы, 
для коммунизма – эксплуататорские классы, в первую очередь 
буржуазия). Существует и лекарство от него (уничтожение – в од-
ном случае, революция с экспроприацией эксплуататорских клас-
сов и террор – в другом, военный джихад – в третьем). 

Устранение врагов – носителей зла ведет к торжеству золо-
того века (у воинствующих исламистов – это «глобальный хали-
фат», где «неверным» будет предоставлен выбор либо принять ис-
лам, либо платить джизью и принять подчиненное положение, 
либо погибнуть; «Тысячелетний Рейх» у национал-социализма, где 
раса господ будет доминировать, управляя «недочеловеками»; 



 165

коммунистический идеал конкретизируется в бесклассовом обще-
стве, где осуществлен лозунг «Каждому по потребностям»). Сле-
довательно, История имеет конец. В этом смысле джихадистская 
идеология, как и светские тоталитарные идеологии, утопична. 

Мессианские мотивы, звучащие в риторике пропагандистов 
«глобального джихада» в целях установления в будущем халифа-
та, также соотносятся с мессианизмом тоталитаризмов XX в., на 
который обращал внимание французский политолог Жан Лека. 
Суть его статьи «Тоталитарная гипотеза» сводится к тому, что, в 
качестве мессианизма, тоталитаризм является утопией и отказом 
от конкретных общественных разделений. Выделяя основные ха-
рактеристики тоталитаризма, Жан Лека выводит тоталитарный 
синдром в следующих элементах. Тоталитаризм – монистический. 
Под этим подразумевается, что все образы познания и восприятия 
реальности взаимосвязаны и зависят от одного истинного позна-
ния, всякое расхождение сводится к оппозиции «истина–ошибка», 
далее к «верность–предательство». Тоталитаризм революционен, 
ибо предполагает переделку общественных отношений и создание 
нового человека . Во всех этих признаках в той или иной степени 
очевидны параллели с мировосприятием современных джиха-
дистов. 

Говоря о салафитском джахадизме как о тоталитарном (или 
даже квазитоталитарном) проекте, следует иметь в виду, что речь 
идет прежде всего об идеологии. В то же время насильственные 
действия, к которым прибегают адепты этой идеологии, усилива-
ют сходство ее с тоталитарными идеологиями XX в., ставившими 
насилие во главу угла. Обратим внимание на то, что воплотить 
свой проект в жизнь сторонникам салафитского джихада если и 
удавалось, то лишь на ограниченное время и на ограниченном же 
пространстве. Пожалуй, наиболее ярким примером может служить 
провозглашение талибами «Исламского Эмирата Афганистан». 
Недолгое существование этого проекта, отягощенное вдобавок 
постоянной политической турбулентностью, не позволяет гово-
рить о нем как о тоталитарном (квазитоталитарном) опыте. Тем 
более трудно обозначить разницу между талибским проектом и 
традиционалистскими теократическими авторитарными режима-
ми, существовавшими и существующими в исламском мире. 

Проведение параллелей между религиозно-мотивированным 
экстремизмом XXI в. и тоталитарными идеологиями XX в. помо-
гает не только лучшему пониманию характера джихадистской 
идеологии и того, какую судьбу готовят миру воинствующие адеп-



 166 

ты салафитского джихадизма, но и осознанию того, что в своей 
основе исламистский терроризм не слишком отличается от терро-
ризма, мотивированного другими учениями. Естественно, специ-
фическая исламская составляющая определяет лицо джихадист-
ского экстремизма, но сектантская, насильственная сущность 
экстремистов проявляется вне зависимости от того, под какими 
знаменами они выступают. «У истоков террора могут стоять “вы-
сокие” идеалы, мессианские абсолюты, вера в высшее благо. Не-
возможность иными средствами обратить других – и не просто 
других, а большинство, – в эту веру, собственно и является в этом 
случае причиной обращения к террористическим методам», – эти 
слова были в свое время написаны применительно к ультралевым 
террористам, но их вполне можно отнести и к тем, кто называет 
себя бойцами глобального джихада. 

«Мировая экономика и международные  
отношения», М., 2013 г., № 4, с. 71–78. 



 167

 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
2013 – 9 (255) 

 
Научно-информационный бюллетень 

 
 

Содержит материалы по текущим политическим, 
социальным и религиозным вопросам 

 
Художественный редактор Т.П. Солдатова 

Компьютерная графика  
Н.М. Власова, Е.Е. Мамаева 

 
Гигиеническое заключение 

№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 
Подписано к печати 20/VII-2013 г. Формат 60х84/16 
Бум. офсетная № 1. Печать офсетная. Свободная цена 

Усл. печ. л. 10,5    Уч.-изд. л. 9,8 
Тираж 300 экз.   Заказ № 139 

 
 

Институт научной информации  
по общественным наукам РАН, 
Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

 
Отдел маркетинга и распространения  

информационных изданий 
Тел. Факс (499) 120-4514 

E-mail: inion@bk.ru 
 

E-mail: ani-2000@list.ru 
(по вопросам распространения изданий) 

 
 

Отпечатано в ИНИОН РАН 
Нахимовский пр-кт, д. 51/21 
Москва В-418, ГСП-7, 117997 

042(02)9 
 



 168 

 
 
 
 
 
 
 
 
 


