
 1

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
 

ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
 

2013 – 10 (256) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 

Издается с 1992 года 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Москва 
2013 



 2 

Центр гуманитарных 
научно-информационных исследований 

 
 
 
 
 
 
 

Редакционная коллегия: 
 

Л.В. Скворцов – д-р филос. наук, шеф-редактор, А.Г. Бель-
ский – канд. ист. наук, автор проекта, научный консультант, 
Е.Л. Дмитриева – главный редактор, О.П. Бибикова – канд. ист. 
наук, первый зам. главного редактора, Д.Б. Малышева – д-р полит. 
наук, А.В. Малашенко – д-р ист. наук, А.Ш. Ниязи – канд. ист.  
наук, зам. главного редактора, В.Г. Садур – канд. ист. наук, 
В.Н. Сченснович – отв. за выпуск. 

Россия и мусульманский мир: Научно-информацион- 
ный бюллетень / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ. 
исслед. – М., 2013. – № 10 (256). –192 с. 

 
Тексты, представленные в бюллетене, даны в авторской ре-

дакции. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

© ИНИОН РАН, 2013 



 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 
СОДЕРЖАНИЕ 

 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ : ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ  
 

Сергей Караганов. Россия в мире перемен ...................................... 5 
Г. Тульчинский. От этнофедерализма к федерализму? ................ 22 
Виктор Авксентьев. Региональная специфика современ- 
 ного «ренессанса» на Юге: Конфликт или диалог? .................. 29 
 

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 

А. Юнусова. Мусульмане Урало-Поволжья в начале XXI в. ....... 42 
Е. Арляпова. Мобилизационный потенциал ислама вчера  
 и сегодня ...................................................................................... 54 
Владимир Бобровников. Археология строительства  
 исламских традиций в дагестанском колхозе ........................... 65 
Т. Сенюшкина. Социально-политическая ситуация в Крыму ..... 87 
Раушан Сартаева. Особенности и проблемы социо- 
 культурного развития Казахстана ............................................. 95 
Л. Хоперская. Мониторинг этнополитической ситуации.  
 Государства ближнего зарубежья. Киргизия ......................... 110 
 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 

А. Алексеев. Исламская Республика Иран и «арабская весна»:  
 Некоторые замечания ............................................................... 123 
Людмила Пономаренко, Ольга Чикризова. Исламский фактор  
 во внутренней политике Марокко ........................................... 128 
 



 4 

А. Прозоровский. Индонезия претендует на лидерство  
 в исламском мире .......................................................................143 
«В глобальном “театре кабуки” роли будут меняться,  
 актеры тоже» ..............................................................................148 
 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 

 
Николай Ракитянский. Исламский менталитет  
 в геополитическом пространстве XXI в. .................................159 
А. Блинов. Арабский язык общения в Интернете ........................168 
Гурия Юсупова. Проблемы исламского возрождения  
 на Северном Кавказе. (Рецензия на монографию) ..................185 

 



 5

КОНФЛИКТУ ЦИВИЛИЗАЦИЙ – НЕТ! 
ДИАЛОГУ И КУЛЬТУРНОМУ ОБМЕНУ 
МЕЖДУ ЦИВИЛИЗАЦИЯМИ – ДА! 

 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 
 
 
Сергей Караганов,  
доктор исторических наук, декан факультета  
мировой экономики и мировой политики НИУ ВШЭ 
РОССИЯ В МИРЕ ПЕРЕМЕН 
 
Многое из того, что происходит в мире, не укладывается ни 

в какие рамки: ни либеральные, ни антилиберальные. Мир пришел 
в совершенно сумасшедшее состояние. Об этом я и буду вам рас-
сказывать, сконцентрировав внимание на полутора десятках пунк-
тов, которые более или менее связаны друг с другом. 

Что происходит в мире вокруг России? Самое быстрое в ис-
тории человечества перераспределение сил. Плюс политическая и 
информационная революция. Причем все меняется так быстро, что 
люди не успевают за событиями и не могут понять, что происхо-
дит. Но человек высокоприспособляем, как мы знаем. Поэтому 
пока мы не видим значимых признаков массового стресса, но они 
накапливаются. Аксиомы, которыми мы привыкли объяснять все, 
что происходит вокруг, быстро отмирают. Кроме самых простых: 
человеком движут голод, страх перед смертью, любовь. Хотя, по-
моему, любовь все меньше. Рождаются новые объяснения и новые 
теории, которые вы, несомненно, видите в СМИ, в научных СМИ. 
Но объяснения, как правило, не работают. Информации каждые 
десять лет становится в десять раз больше. Люди не имеют воз-
можности ни объяснить то, что происходит, ни освоить этот объем 
информации, он их сметает. И в этой ситуации (сейчас я уже гово-
рю о некоторых более серьезных вещах и менее очевидных) люди 
вынуждены следовать скорее не доводам разума, а эмоциям.  

Мне кажется, что век разума, то, что породило Европу, век 
Просвещения, начинает уходить. И снова эмоции, уже на глобаль-
ном уровне, начинают все больше править миром. Возвращается 
через заднюю дверь религия или что-то похожее на религию.  
Люди хватаются за простые объяснения. Словом, происходит ре-



 6 

идеологизация международных отношений. Не имея возможности  
объяснить толком происходящее, люди и страны извлекают какие-
то объяснения из прошлого, поскольку других у них нет. И в прес-
се, и в экспертных кругах все пытаются объяснить старыми либе-
ральными или антилиберальными теориями. Скоро вернутся и ле-
вые объяснения. Самый очевидный признак идеологизации – это 
обострение борьбы между демократией и авторитаризмом. Кото-
рая ничего не объясняет, но тем не менее все говорят об угрозе 
авторитаризма и крахе и ослаблении демократии. Вернусь к этому 
вопросу позже и объясню, почему это совершенно неудовлетвори-
тельное объяснение, это не значит, что я вам дам адекватное  
объяснение. Не работают старые экономические рецепты, которые 
были выработаны на протяжении последних 200 лет. Мы видим, 
как с экономическим кризисом, который превратился уже в дли-
тельный экономический спад и застой, пытаются бороться одно-
временно противоположными методами: как кейнсианскими, т.е. 
поддержкой спроса за счет бюджета, так и ограничивающими го-
сударство монетаристскими. Совершенно очевидно, что элиты не 
знают, что делать, и действуют кто как может, часто руководствуясь 
политическими целями. Результат пока, по счастью, не катастро-
фичен, потому что все-таки чаще побеждает здравый смысл. Тем 
не менее очевидно, что прежние классические рецепты не помо-
гают.  

Конечно, самое важное, о чем нужно всегда помнить: не ре-
шаются, а только обостряются большие глобальные проблемы – 
изменение климата, состояние окружающей среды. Конечно, ка-
кие-то позитивные сдвиги происходят. Особенно это очевидно в 
Европе. Культура меняется в сторону большей экологичности, в 
сторону большей экономии энергии. Но реальные цифры показы-
вают, что тем не менее количество выбросов увеличивается и в 
природе накапливаются явления, которые совершенно очевидно 
будут приводить к обострению экологического кризиса и клима-
тических аномалий. Наблюдения показывают, что никогда не было 
такого количества наводнений и цунами и других неприятностей, 
которые преследуют человечество в последнее время. Это уже со-
вершенно очевидный результат. Я не говорю, что человечество 
погибнет. Но то, что эта проблема вообще не решается, что чело-
вечество отказывается эту проблему решать, очевидно. Оно не 
имеет силы и воли. Даже экологическая конвенция – Киотский до-
говор – фактически погибла. Европейцы, которые взвалили на себя 
все обязательства по выполнению условий договора, больше не в 



 7

состоянии это делать практически в одиночку. Договор погубили 
совместными усилиями американцы, китайцы, индийцы, да и рус-
ские тоже, хотя мы подписались под соответствующими докумен-
тами в свое время. 

Человечество пока не готово предложить себе альтернатив-
ный образ жизни. Благосостояние значительной части человечест-
ва растет темпами, немыслимыми еще сотню лет назад. В XIX в. 
рост экономики был ничтожен. В ХХ в. он составлял 2–3% в сред-
нем в год. В силу целого ряда причин не стану тратить время на 
объяснение, это просто факт, с 80-х годов экономика росла в сред-
нем на 4–5% в год. Сейчас рост замедлился, но продолжается, со-
ставляя 3,5–4%. Люди хотят потреблять больше, есть вкуснее и 
больше, ездить на лучших машинах, жить в лучшем жилье. По-
требление – главный смысл и критерий развития человечества.  
И, возможно, этой парадигме развития нет альтернативы, потому 
что страх перед смертью, любовь и голод по-прежнему движут 
людьми. 

При этом происходит совершенно сумасшедшее, небывалое 
перераспределение потребления. Лет через 15 большая часть ми-
рового среднего класса будет жить в Азии. Вы можете предста-
вить, какие энергетические и климатические сдвиги это вызовет? 
В Европе и Соединенных Штатах через 15 лет будет жить пример-
но 40% мирового среднего класса. Безудержный рост потребления 
в целом пока ведет к опасной черте невозврата для состояния энер-
горесурсов и климата. Еще одно новое грандиозное изменение, 
которое происходит на наших глазах, к которому человечество 
пока абсолютно не готово, – массовое старение человечества. На 
протяжении веков, вплоть до ХХ в. (мы знаем, конечно, о великих 
стариках, которые доживали до 70–80 лет), люди доживали в 
среднем лет до 30–50. Сейчас же из-за позитивных изменений в 
качестве жизни: улучшения условий труда, питания, здравоохра-
нения, из-за того что исчезли или успешно лечатся многие массо-
вые болезни, даже в Африке происходит возрастание количества 
пожилого населения. Первое негативное последствие – проблемы 
социального обеспечения вышедших на пенсию людей. В нашей 
стране пенсионная система была рассчитана для населения, кото-
рое могло и не доживать до 55–60 лет. В развитых странах нор-
мальная ожидаемая продолжительность жизни где-то 80 лет и бу-
дет расти. Как к этому приспосабливаться, совершенно непонятно. 
Ясно, что это приведет к довольно крупным социальным измене-
ниям, особенно в развитой части мира, которые мы пока не в со-



 8 

стоянии оценить. Где, например, хотя бы брать средства для обес-
печения социальной модели жизни, при которой к 2050 г. лишь 
57% европейцев будут в трудоспособном возрасте. Это будет аб-
солютно новый мир, изменится вся его структура, в том числе и 
мышление человечества. 

А пока будут рушиться пенсионные системы, поскольку ни 
одна демократическая или полудемократическая страна не реша-
ется повысить пенсионный возраст, кроме блистательного и сме-
лого премьера Италии Марио Монти, которым я восхищаюсь как 
человеком выдающейся гражданской ответственности. Он решил-
ся поднять пенсионный возраст сразу до 66 лет для мужчин и по-
степенно до такого же возраста для женщин. В России дальше де-
батов дело пока не движется, хотя совершенно очевидно, что надо 
немедленно отодвигать пенсионный возраст до 65 лет как мини-
мум. Нужно осознать, наконец, что иначе пенсионная система рух-
нет, мы не сможем ее обеспечивать. Наши пенсионеры живут бед-
но, но зато долго. Зачем обеспечивать людям низкое качество 
жизни, если они могут еще достаточно долго работать за нормаль-
ные деньги? Но мы не решаемся тронуть пенсионный возраст как 
святыню. Почему это происходит – немножко позже. 

Мир стал по-настоящему глобальным, и в результате этого 
развитые страны столкнулись с небывалой конкуренцией, которая 
неизбежно приведет к понижению жизненного уровня в Европе, 
по крайней мере процентов на 20–25. Проблема заключается в том, 
что в Европе (не потому что европейцы виноваты, а просто пото-
му, что так сложилось) очень низкая конкурентоспособность эко-
номики в результате того, что бизнес, средний класс в Индонезии, 
Китае, других странах Азии и Тихого океана готовы работать за 
гораздо меньшие деньги с той же самой эффективностью или даже 
с более высокой. А это, естественно, приведет к трансформации, 
ослаблению и частичному отмиранию социального государства. 
Катастрофы не будет, но мы увидим, что в ближайшие 10–15 лет 
развитые страны, и в частности наши европейские соседи, будут 
переживать трудные времена. 

Люди вполне осознают дефицит и конечность многих при-
родных ресурсов, готовы на многое, чтобы расходовать их эко-
номнее. Однако дефицит пресной воды пока не стал феноменом 
массового осознания, он еще не очень понятен. Все обращают 
внимание прежде всего на районы Центральной Азии и страны 
Ближнего Востока, но самый большой дефицит воды – это, конеч-
но, вся развивающаяся Азия. В том числе Китай, Индия и боль-



 9

шинство других азиатских стран, где качественная вода находится 
в большом дефиците из-за загрязнения окружающей среды, ис-
пользования огромного количества воды для промышленных и 
сельскохозяйственных нужд. Во многих регионах мира из-за де-
фицита воды падает производство продовольствия. Пресная вода 
становится жизненным ресурсом Земли, из-за которого люди уже 
реально воюют.  

Следующая проблема – угроза реального сокращения произ-
водства углеводородных энергоносителей. Совершенно очевидно, 
что простое их замещение модным ныне сланцевым газом и тем 
более возобновляемыми или альтернативными источниками энер-
гии не приведет к заметному уменьшению дефицита энергетиче-
ских ресурсов. Часто именно они становятся причиной политиче- 
ской и экономической борьбы в мире. Ну и самое очевидное: мир 
наконец стал по-настоящему глобальным и требует мирового 
управления. Либералы всегда, со времен Монтескье, мечтали о 
мировом правительстве, о вселенском разуме. Консерваторы все-
гда искали жидомасонские, американские или коммунистические 
заговоры или тайные правительства. Никакого тайного правитель-
ства нет, управляемость падает. Оказались не правы и те, и другие. 
Мировое правительство просто необходимо, но его нет. Все ин-
ституты – от G8 до G20 – слабеют или в лучшем случае превра-
щаются в места для приятных разговоров.  

И тут я подхожу к главной констатации. Мне кажется, самое 
главное противоречие современного человечества – противоречие 
между глобализацией мира и деглобализацией управления. Меж-
дународные институты слабеют. Национальные государства пы-
таются что-то взять в свои руки, но они тоже ослабли, не справля-
ются с проблемами даже внутри своих стран, потому что из-под их 
влияния ушла информация, часть экономики, политики, суверени-
тета. Это противоречие наверняка каким-то образом можно раз-
решить. 

Но пока оно в должной степени не осознано. В принципе, 
если собрать все проблемы и противоречия, которые я назвал, то 
никогда не было в истории человечества ситуации, которая больше 
походила бы на предвоенную. В этом смысле 1914 г. – просто 
смех. 1939 г. был очевиден, потому что, к сожалению, под евро-
пейскую политику была заложена бомба в виде Версальского мир-
ного договора. В 1914 г. сложилась ситуация, которая случайно 
привела к войне. Сейчас ситуация гораздо более предвоенная, но 



 10 

войны не будет, хотя, вероятно, многие хотели бы, чтобы какая-то 
война списала все нерешенные проблемы.  

Человечество, конечно, не поумнело. Оно, наверное, никогда 
и не поумнеет. Но существует ядерное оружие. Человечество, ко-
торое не верит в потусторонний ад, знает, что ад его может ожи-
дать на земле, если оно переступит определенный порог. Оно ви-
дело ад: японцы пострадали за всех нас. Поэтому все страны, 
особенно крупные и ядерные, даже применяя вооруженную силу, 
понимают, что определенный барьер перейти нельзя. Ядерное ору-
жие, которое внушает мистический ужас, является гарантией того, 
что человечество будет существовать.  

Но вернусь к идеологии. Все чаще интеллектуалы, политики, 
левые силы с тревогой или иными чувствами говорят о кризисе 
демократии в мире. Особенно сильна паника в Европе. Это абсо-
лютная ложь. Демократия побеждает, но побеждает особенным 
способом. Никогда в истории человечество не было столь откры-
тым. Никогда такие массы людей не имели возможности настоль-
ко влиять на мир. Происходит это, конечно, в первую очередь бла-
годаря информационной революции, которая делает невозможным  
прежний контроль масс населения. Во всех странах мира, кроме, 
может быть, Северной Кореи, катится волна демократизации. Она, 
кстати, не миновала и Россию, хотя многие говорят, что где-то 
что-то поджали и отжали. На самом деле волна у нас идет по на-
растающей. 

Почему же говорят, что демократия в кризисе? Это имеет 
несколько объяснений.  

Во-первых, новые демократии не обязательно становятся 
прозападными, как страны Центральной и Восточной Европы,  
которым были предложены очень выгодные условия для присое-
динения к сообществу развитых демократических государств.  
Индия – не прозападная демократия. А уж государства Арабского 
Востока настолько непрозападные, что дальше некуда. Здесь верх 
одерживают накопленные веками антизападные настроения толпы 
и антиизраильские, накопленные за последние 50 лет. Демократию 
тут надо понимать скорее как противопоставление тирании, деспо-
тии, чем реализацию народовластия.  

Во-вторых, сама западная демократия вынуждена будет 
дрейфовать к состоянию примерно 1950-х годов. Тогда общество 
было далеко не столь демократичным, как в позднейшие времена. 
Очень грубо говоря, Запад будет двигаться в сторону авторитар-
ной демократии, закрытости общества. Это уже начинает происхо-



 11

дить. Во Франции это будет в чем-то похоже на режим де Голля.  
В Германии в 50–60-е годы еще существеннее были ограничены 
многие демократические свободы, как, собственно, и в Соединен-
ных Штатах Америки. Вы скажете, что это откат от демократии. 
Может быть. А может быть, это приспособление к изменившимся 
условиям. Так бывало в истории человечества. Хотя, естественно, 
живем мы сейчас, и совсем не хочется отдавать свободы, которые 
уже есть. А для России это и вовсе неприятно. Потому что здесь не 
вышло построить такую демократию, как в Европе. А если уж там 
начнется процесс отката... Нас очень злит, когда разгоняют Болот-
ную. Но мы видим и как лупят на демонстрациях безработных в 
Испании, а их там более 25%...  

Мы не можем быть демократической страной, учитывая наш 
уровень развития – социальный, экономический, политический, 
наше прошлое. Для этого нам нужно преодолеть страшную травму 
коммунизма, когда убивали веру, когда убивали достоинство, ко-
гда убивали лучших, думали за нас и решали. И это внутри нас. 
Это мы должны потихонечку в себе преодолеть и стать более 
сильными, чтобы стать более демократичными. Я вас уверяю, что 
если сейчас вдруг Путин скажет: давайте-ка на полную включим 
демократию, то выйдут-то 90-е годы или, может быть, чуть полу-
чше, чем в 90-е. Я видел, как трепало интеллектуалов, к которым я 
принадлежал, которые были, может быть, даже более образован-
ными, но чуть менее энергичными и сильными, чем я... Мы расте-
ряли тогда огромное количество лучших людей, огромное количе-
ство мозгов... Сейчас в мире ведется очень интересная дискуссия. 
Выясняется, что демократия – это не конец истории, что есть вся-
кие варианты. И вообще, для каждой страны есть множество путей 
развития.  

Демократия не всегда есть прогресс, равно как и авторита-
ризм далеко не всегда регресс. Довольно много африканских авто-
ритарных государств, от которых мы в ужасе. Но мы знаем и при-
мер Украины. Украина вошла в 1991 г. имея ВВП на душу 
населения в два раза больше, чем Белоруссия. А сейчас этот пока-
затель здесь в два раза меньше, чем в Белоруссии. Авторитарный 
Китай развивается несравненно быстрее, чем намного более демо-
кратическая Индия, где очень неэффективная система управления. 
А рядом демократическая республика Бангладеш на грани челове-
ческой катастрофы.  

Как чувствует себя Россия в этом раскладе? Пока нам фанта-
стически везет. В мире растет потребление сырья, энергии – это 



 12 

нам на руку. Уже ощущается дефицит продовольствия – нам на 
руку: мы можем производить в 2,5 раза больше продовольствия, 
лет за пять можем нарастить. Дефицит воды – на руку. Сильный 
Китай – пока на руку. Потому что он нам дает разные возможно-
сти для маневрирования в политической игре. Наши старые сопер-
ники слабеют. Это нам опять же на руку. У нас жесткая диплома-
тия, способная работать в условиях, когда возвращается 
геополитика. И наконец, нам никто не угрожает! Потрясающее 
ощущение для России, которая вообще формировалась на идее 
противостояния внешней угрозе. Это было нашей национальной 
идеей тысячу лет. Тысячу лет только и делали, что оборонялись от 
внешнего врага. И тут вдруг никто не угрожает. Это даже воспри-
нимается как вызов идентичности. Но проблемы накапливаются...  

Главная проблема заключается в том, что Россия легла в 
дрейф. Мы не знаем, куда двигаться. Нам везет, у нас много денег, 
это нефтегазовые доходы. Конечно, экономика чуть-чуть растет за 
счет импорта технологий, но мы мало что производим. Правящая 
группировка режет нефтяной пирог и получает от этого огромное 
удовольствие. Интеллигенция и креативный класс получают ку-
сочки от этого пирога, фрондируют и получают от этого огромное 
удовольствие. Простой народ получает крошки от этого пирога. 
Но эти крошки настолько больше, чем те, к которым он привык за 
ХХ в., что он, в общем, пока доволен. И мы все кайфуем. А это 
очень опасно. Потому что в том мире, который я сейчас обрисовал, 
так расслабляться, как мы расслабились в последние четыре–пять 
лет, недопустимо. Выйдем ли мы из дрейфа, зависит только от нас. 
Потому что внешний мир нас подталкивать к этому жестко не бу-
дет. Нам нужна новая единая, проговоренная основными элитами 
цель. Мы должны понять, что мы есть, кем мы хотим быть.  

С моей точки зрения, для нас главное – образование, культу-
ра, может быть, наука и ВПК как область научно-конструкторских 
разработок. У нас есть наука, есть довольно хорошие мозги, у нас 
образованные люди. Но мы до сих пор являемся страной, которая 
кроме нефти вывозит еще довольно качественных людей и деньги. 
Это выдающийся результат! Если мы продолжим идти по такому 
пути, то просматриваются два типа развития. Первый – мы пере-
стаем быть великой державой, становимся сателлитом не Европы, 
а Китая. Это еще не катастрофа, но большая неприятность. Это 
если цены на нефть держатся на приличном уровне, а мы ничего 
делать не начнем. 



 13

Если цены на нефть валятся, что тоже возможно, то весьма 
вероятен второй тип развития – жесткое авторитарное правление, 
тотальный контроль над ресурсами, рационирование и т.д. Соот-
ветственно, остатки денег полетят за границу, туда же побегут и 
люди. При таком сценарии у нас также есть шанс выйти из катаст-
рофы, но все может закончиться печально.  

Но тем не менее я оптимист. Мы столько раз выбирались из 
катастроф, что не будем впадать в истерику. Однако если в бли-
жайшие три–пять лет не выработаем единой цели движения и не 
станем последовательно и твердо ее реализовывать, то, боюсь, в 
лучшем случае нас ожидает первый сценарий, а в худшем – второй. 

 
Дискуссия 

Антон Инюшев, корреспондент газеты «Улица Москов-
ская», Пензенская область: 

– Сергей Александрович, в вашем обзоре больше вопросов, 
чем ответов. Мы не знаем, куда движется человечество. При этом 
возрождаются идеологии, эмоции начинают довлеть над разумом. 
Не придут ли новые лидеры, которые оседлают эмоции, адапти-
руют старые идеологии, не появится ли новый Гитлер, который 
станет бороться за чистоту арийской расы, не появится ли новый 
Сталин, который начнет нашу страну поднимать с помощью ка-
кой-нибудь коллективизации? 

Сергей Караганов: 
– В современном информационном мире появление новых 

тоталитарных режимов и тоталитарных идеологий, скорее всего, 
невозможно. Но движение в этом направлении, усиление массовых 
расистских настроений, появление новых левых возможно. Думаю, 
что это одна из тех угроз, с которыми нужно будет бороться. Когда 
я говорил, что неизбежен некоторый дрейф к авторитарной демо-
кратии, я как раз исходил из того, что в чистом виде демократия не 
способна бороться с подобного рода тоталитарными идеологиями, 
придется бороться жестче. Я не жду ни Гитлера, ни Сталина. Но 
все-таки мы должны помнить, что коммунизм удалось импортиро-
вать к нам после демократической революции февраля 1917 г.  
А Гитлер пришел к власти просто совсем демократическим путем. 
Поэтому я и считаю, что в нынешнем, гораздо более сложном ми-
ре усиление неких авторитарных компонентов без отмены инсти-
тутов и процедур демократии будет ответом на угрозы, о которых 
вы говорите. 



 14 

Вели Мехтиев, член политсовета Республиканской партии 
России, Дагестан: 

– Вы заговорили о том, что сейчас в политике рационализм 
уступает эмоциям и, может быть, излишней религиозности, и что 
это может привести к некоторой разбалансировке сил в мире. 
Большой войны не будет, но возможны локальные конфликты, ко-
торые будут раскачивать баланс в мире. 

И второе. Вы говорили о Китае. Китайский дракон, азиат-
ские тигры, центр силы перетекает в Азию. Чего ждать России? 
Станет ли она азиатским сателлитом или же сохранит свою иден-
тичность? Потому что в идеях не видно развития, а есть только 
регресс. Ваш прогноз, объясните, пожалуйста. 

Сергей Караганов: 
– Если будем болтаться, как известно что в проруби, то бу-

дем сателлитами. А если соберемся, то не будем. Потому что Ки-
тай нас не собирается покорять, не собирается нас завоевывать. 
Мы ему нужны в качестве тыла в противостоянии с США. Но если 
мы будем слабеть и слабеть, то объективно будет происходить то, 
что называется финляндизацией, – медленный процесс приспособ-
ления.  

А теперь по конфликтам. Я не стал говорить об этом. Може-
те посмотреть статью на моем сайте. По-моему, месяц назад я ее 
опубликовал. Абсолютная неизбежность – серия войн на Большом 
Ближнем Востоке, который прямо примыкает к региону нашего 
Кавказа.  

Причин довольно много. Обозначу три причины.  
– Первая – современные мусульманские страны в целом не 

способны эффективно конкурировать с Западом. При этом напом-
ню, в XII–XIV вв. эти страны смотрели на Европу с пренебреже-
нием, потому что все великие изобретения, вплоть до алкоголя, 
были сделаны в исламских государствах. А Европа на протяжении 
почти тысячелетия была в упадке. Сейчас в силу ряда причин ис-
ламский мир отстает. На это налагается информационная экспан-
сия западных ценностей, которая вызывает огромное раздражение 
в исламском мире.  

– Вторая причина – откат светских режимов в мусульман-
ских странах, переживших «арабскую весну». Светские режимы 
разрушаются, и они будут рушиться один за другим. А на смену 
им идут демодернизаторские, традиционалистские режимы.  

– И третья причина – это ошибки, которые были сделаны в 
первую очередь американцами, когда они нарушили баланс между 



 15

шиитами и суннитами. А точнее, между Саудовской Аравией и 
Ираном. Когда они вторглись в Ирак, то тем самым усилили Иран. 
Одновременно происходил процесс перекачивания денег в сун-
нитские монархии Персидского залива. А они, в свою очередь, 
финансировали идеологических соратников в Египте, Сирии и 
других странах.  

Так началась серия конфликтов, и конца этим конфликтам 
не видно. В какой-то мере это, конечно, касается и нас. Но есть 
некоторая позитивная динамика в этом процессе. Когда заканчи-
валась иракская война, то многие эксперты опасались, что вырос-
ший там террористический интернационал в количестве несколь-
ких десятков тысяч человек хлынет к нам на Кавказ. Но он хлынул 
сейчас в Сирию. А если в регионе будет много войн, то пускай они 
там и сидят. Это является одной из причин, почему мы спокойно 
смотрим на эту ситуацию. Никто ничего там сделать не может, 
потому что там идет гражданская война, да еще поддерживаемая 
извне. Кто когда мог остановить гражданскую войну в Сирии? На-
помню вам, что когда-то в Сирии правили сунниты, до 60-х годов. 
Там было вообще рабовладение. Христиане и многие другие нахо-
дились де-факто в рабстве. Но суннитская буржуазная верхушка от 
лености упустила власть, потому что она не хотела служить в ар-
мии, отдав ее алавитам и христианам. А те им и устроили. В об-
щем, там 250 тыс. проблем, и они неразрешимы. Но, повторяю, 
ситуация такова, что, я думаю, что по крайней мере мы будем ба-
лансировать, чтобы не стать уязвимыми. Поэтому мы не хотим 
портить отношения с Ираном. Потому что Иран, как вы знаете, 
тоже был весьма конструктивен во время чеченской войны. И до 
сих пор не оказывает никакого дестабилизирующего влияния на 
наши южные регионы, и на Кавказ, и на Среднюю Азию. Поэтому 
мы стараемся аккуратно балансировать. Здесь дипломатия старого 
типа играет достаточно эффективно. Хотя, конечно, мы понимаем, 
что с нашими европейскими друзьями мы немножко расходимся. 
Но наши европейские друзья иногда делают неразумные вещи. Но 
все мы люди. 

Ольга Захарова, заместитель главного редактора газеты 
«Орловский вестник», Орловская область: 

– Спасибо большое, Сергей Александрович, за несколько 
пессимистичный, как мне показалось, но очень поучительный рас-
сказ. Толику оптимизма добавила ваша констатация, что в России 
сейчас происходит процесс демократизации, что, конечно, отрадно 



 16 

слышать. Как можно охарактеризовать политический режим, при 
котором мы сейчас существуем?  

Сергей Караганов: 
– У нас мягкий авторитарный режим, или, если угодно, 

управляемая демократия... Просвещенный, но, к сожалению, не 
модернизационный режим. Он был модернизационным до 2006 г., 
но потом перестал быть таковым. Вот и все. Нечего себе пудрить 
мозги. Но у нас растет образованность, происходит активизация 
людей, они выходят на улицу, расширяется доступ к огромным 
массивам информации. 

У нас мягкая, достаточно гуманная форма авторитаризма с 
элементами демократии. Когда все говорили о модернизации, меня 
это просто убивало. Потому что предыдущие четыре года у нас не 
было никакой модернизации и никакого политического движения. 
Мы просто сладко ворковали о том, как у нас все хорошо будет. 
Но ничего не происходило. Конечно, нынешний режим сейчас, как 
вы понимаете, обеспокоен движениями прошлой зимы. И понима-
ет, что будут еще социальные взрывы и социальные проблемы. И 
они решили немножко подтянуть гайки. Но пока меня это не очень 
беспокоит. Мне это не очень приятно, но это жизнь.  

Алексей Андреев, директор редакции газеты «Северная 
правда», г. Кострома: 

– В глобальном мире мышление меняется в сторону эколо-
гичности в связи с аварией на АЭС в Японии. Но у нас свой путь, 
как всегда. И в Костромской области тоже. У нас сейчас стоит про-
блема строительства атомной станции. У нас был референдум, и 
население области выразилось категорически против этого. Ре-
зультаты референдума были отменены. Вопрос вот в чем. У нас в 
последнее время есть тренд к переходу от экологичности к эконо-
мической целесообразности. Ряд политических лидеров, не явля-
ясь, так сказать, платными агитаторами Росатома, выступают с 
этих позиций за строительство атомной станции. И сегодня у нас 
на территории региона общественное мнение очень постепенно, но 
неуклонно склоняется к тому, что атомную станцию строить надо. 
Вопрос такой: в чем фундаментальная причина, которая заставляет 
нас строить АЭС, – дефицит энергии или что-то еще? 

Сергей Караганов: 
– Это огромная проблема для всего человечества. Атомная 

энергетика самая экологичная, но опасная. Но когда мы говорим о 
ветряках, это ведь обман, что это самый экологичный способ про-
изводства энергии. Если прикинуть, сколько они стоят при произ-



 17

водстве и сколько стоит их поддерживать, то выясняется, что для 
производства ветряков уходит такое количество энергии и всего 
остального, что мало не покажется. Хотя, когда они работают, это 
очень чистая и безопасная энергия. Атомная энергия – это выбор 
людей. Вот во Франции выбор людей такой. Немцы сделали выбор 
против атомной энергии. Потом канцлер ФРГ и ее группа попыта-
лись повернуть Германию обратно к ядерной энергии. И это заня-
ло от пяти до шести лет. И там дело шло к тому, чтобы возродить 
строительство ядерных станций. Но Фукусима убила ядерную 
энергию на территории Германии и остальной Европы, насколько 
я понимаю. Это такой тяжелый урок. Что это означает с точки зре-
ния Костромской области? Ну, каждому из нас нужно этот вопрос 
решать. Будем ли мы себя обманывать? Я не являюсь сторонником 
ядерной энергии, я являюсь сторонником сохранения ядерного 
оружия в любом случае. Просто для того, чтобы над человечест-
вом висел дамоклов меч. Но если бы я голосовал в Костроме, я бы, 
наверное, голосовал «за». Но мне хорошо, я далеко от Костромы. 
Но это опять же, повторяю, зная довольно хорошо экономику этой 
проблемы. И зная довольно хорошо, что Костромская область на-
ходится далеко от регионов, где существует опасность наводнений 
или сейсмических потрясений. И сегодняшние ядерные реакторы 
более надежные. Но, повторяю, проблема безопасности всегда бу-
дет сохраняться.  

Сильви Кофман, главный редактор газеты Monde (Фран-
ция):  

– Вы сказали, что мир, может быть, движется в направлении 
авторитарной демократии. И это движение ослабит демократию в 
западных обществах. Я не так это вижу. Мне кажется, что демо-
кратия, конечно, не идеальна, но мы пока не видим никакой аль-
тернативы, мы не нашли ее. Вообще-то в остальных ваших оцен-
ках я согласна по поводу катаклизмов в мире. Если говорить об 
«арабской весне», то идет мощная борьба между различными му-
сульманскими силами в Египте и Индонезии. Это не революцион-
ные силы, но тем не менее они пришли к власти с помощью демо-
кратических выборов. Либеральные и демократические силы тоже 
сражаются. И это то, что мы также наблюдаем сегодня в Египте. И 
все это очень сложно, потому что силы старого режима объединя-
ются с либеральными и демократическими силами в некоторых 
случаях. И мы не знаем, каков будет результат. Но мне кажется, 
что демократический драйв вполне жив и борется. Посмотрите на 
Китай – классический пример авторитарного режима. Но средний 



 18 

класс, который растет благодаря экономическому росту, ведет 
борьбу за ценности, которые, с моей точки зрения, являются впол-
не демократическими. Кто победит, мы не знаем. Может быть, и 
стабильный авторитарный режим в Китае возобладает.  
А может быть, через 10–20 лет, я не знаю, мы столкнемся с демо-
кратическим обществом. Демократия сейчас в некотором хаосе.  
Об этом говорил президент Обама несколько недель тому назад. 
Он говорил, что демократия сейчас не всем может быть приятна, 
она может быть суматошна. И так оно и есть. Но по крайней мере 
западные общества открыты. У нас есть большие проблемы, есть 
проблемы управления в Вашингтоне, проблемы между правитель-
ством и конгрессом. Все это сложно. В Европейском союзе тоже 
есть проблемы. Но мы не хотим меньше демократии, мы хотим 
только больше демократии. Некоторые институты должны адап-
тироваться и приспособиться к великому разнообразию мира.  

Я думаю, что мы не ставим под сомнение саму эту модель. 
Авторитарная демократия – это некий оксюморон. И во времена  
де Голля во Франции все же была демократия. Конечно, де Голль 
был очень сильным человеком. И мы перестраивали наше общест-
во и нашу экономику. И это был человек своего времени. И когда в 
68-м были известные волнения, или назовите это революцией... По 
крайней мере, общество выразило желание избавиться от этой 
сильной руки. Он демократичным путем ушел. Был организован 
референдум по поводу сокращения полномочий местной власти и 
сената. Вопрос не касался впрямую президента. Однако Франция 
сказала «нет» по вопросу референдума, и этого было достаточно, 
чтобы де Голль покинул Елисейский дворец. У нас были прези-
дентские выборы, был выбран следующий президент. Если это и 
есть авторитарная демократия, то это прекрасно. Это сильный пре-
зидентский режим. Вот что я хотела сказать. 

Сергей Караганов:  
– Все, что вы сказали, было потрясающей иллюстрацией к 

сказанному мною. Я говорил о том, что идет реидеологизация ми-
ра. Сильви пошла в бой за демократию. Более того, я сказал, чего 
Сильви, видимо, не услышала, что демократия во всем мире побе-
ждает, но вот Запад проигрывает. Это первое. 

А второе, я не сказал, что демократия умрет. Даже Китай 
становится все более демократичным. Хотя не дай бог, чтобы  
Китай когда-нибудь стал демократией. Если Китай станет демо-
кратией, то у нас из-под контроля вырвется 1,4 или 1,5 млрд. лю-
дей. И что в результате этого произойдет в мире, мы не знаем. Это 



 19

не нужно. У этих 1,5 млрд. людей есть очень мощная традиция 
бунтов и внутренних войн. 

Тем не менее я говорю о том, что демократии с такими сту-
пенями свободы, к которым Европа пришла к началу нынешнего 
века, придется немножко ограничить. Вот и все. Нужно будет 
включить регуляторы. Я уверен, что европейцы не откажутся от 
демократии. Но когда мне говорят, что там будет больше демокра-
тии, то это ложь. Просто они лгут сами себе, говоря о большей де-
мократии. Не может быть больше демократии в такой острой со-
циальной ситуации, это против человеческой природы. Нужна 
большая управляемость, а значит, придется прибегать к недемо-
кратическим процедурам. Ведь раньше немыслимо было поднять 
почти на десять лет пенсионный возраст в Италии. Но многие лю-
ди понимают, что приходится идти на ограничения. Это тренд. 
Поэтому просто будет другая форма демократии. Она будет более 
авторитарной, более голлистской, более тэтчеровской. Вспомните, 
как в период правления Тэтчер давили массовые забастовки 
угольщиков. Сейчас такое немыслимо, а скоро снова станет воз-
можным. Потому что с такой безработицей, с падением уровня 
жизни невозможно будет бороться другими способами. 

Ho в чем с Сильви я не соглашусь, так это, конечно же, в 
связи с проблемой реидеалогизации нашего взгляда на мир, осо-
бенно у наших европейских друзей. Они оценивают то, что проис-
ходит на Арабском Востоке, как демократизацию. А по мне, это 
охлократизация, исламизация и деградация. Напомню, что там бы-
ло. Нас всех обманывали, что на площадь Тахрир все приходили 
по сигналу с Фейсбука. В Египте же было самое низкое покрытие 
сетями во всей Африке – примерно 1,2%. Там действительно была 
либеральная интеллигенция, которая пошла на Тахрир. Но на Тах-
рир пошла – и это главное, просто наши друзья почему-то не хоте-
ли об этом знать, – не только либеральная интеллигенция, а пошла 
и голодная масса, которая к тому же подкармливалась Аль-
Джазирой и другими суннитскими средствами массовой информа-
ции. До Тахрир египетское правительство имело возможность 
подкармливать несколько десятков миллионов людей субсидиро-
ванными лепешками. Хлеб давали почти бесплатно. За полгода до 
Тахрир эта возможность прекратилась. Это было связано, как ни 
парадоксально, опять же с глобальным миром. Помните, у нас за-
суха два года назад была? Основным поставщиком хлеба в Египет 
были мы. И одной из причин поднятия цен на хлеб в Египте стало 
то, что мы перестали его поставлять. Там произошел взрыв него-



 20 

дования голодных людей против власти. А исламисты оседлали 
ситуацию – эта технология стара, как мир. Конечно, можно обма-
нывать себя сколько угодно, говорить, что идет борьба за демокра-
тию. Но то, что там происходит сейчас, это исламская радикализа-
ция устройства общества, введение шариата и так далее. А наши 
европейские друзья в порыве демократического экстаза все это 
поддерживают. С другой стороны, мы видим действительно либе-
ральную интеллигенцию, которая теряет позиции, и бывших муба-
ракцев. Думаю, что бывшие мубаракцы и либералы проиграют. 
Напоминаю, что Мубарак был ближайшим другом Запада; он был 
относительно просвещенным, хоть и очень вороватым диктатором. 
И там было светское государство. Светское государство было и в 
Сирии. Так вот, не будет в Сирии светского государства, если там 
вообще когда-нибудь закончится гражданская война. И не будет 
светского государства в Египте. И это очень плохо. А оно, между 
прочим, там было уже почти столетие. Поэтому здесь как раз, как 
мне кажется, мы видим отступление цивилизации. Повторяю: де-
мократия, права людей, способность людей воздействовать на ок-
ружение в мире усиливаются и расширяются. Демократия является 
как бы волной будущего. Это очень сложно, но мы живем в гло-
бальном мире, где все очень сложно. И когда я говорил про ре-
идеологизацию, то не думал, что Сильви так сильно подтвердит 
мои слова.  

Елена Немировская: 
– Так или иначе, демократизация – это процесс, и мы это ви-

дим везде. Но это не значит, что Россия, или Китай, или страны 
Африки должны  следовать  обязательно  западной  модели демо-
кратии. Национальные особенности присутствуют и в странах с 
развитой демократией в разных частях мира, включая Европу. 
Важно здесь то, что через демократизацию строится правовое го-
сударство, что бы мы ни говорили о кризисе демократии в Европе, 
но все-таки здесь существует независимый суд. Все-таки в каком-
то виде существуют права меньшинств. Существует свободная 
пресса. И существует легальная оппозиция, которая нужна побе-
дившей партии для того, чтобы легитимировать итоги выборов и 
корректировать политику правящей партии. 

Сергей Караганов: 
– Я добавлю. Во-первых, я совершенно со всем согласен. Во-

вторых, мы понимаем, что про иностранных агентов – это совер-
шенный идиотизм. Это такая как бы игра в кошки-мышки, кстати 
говоря, вполне грустная.  



 21

Но я скажу о том, что нужно людям: нужно благосостояние, 
нужна свобода. Демократия – один из способов обеспечения этого. 
Без нее не получается. Но это один из способов, один из инстру-
ментов. И вот то, что Елена сказала про суд, очень важно. Без пра-
ва здесь вообще ничего не будет. Если бы я был Господом Богом и 
меня спросили, что я дал бы России, то это была бы судебная ре-
форма. Мы развивались быстро и в нелучшие годы монархии, а 
тем более когда цари снисходили до реформ. Александр II дал нам 
судебную реформу, крестьянскую, земскую и др. Главная пробле-
ма России в том, что у нас собственность нелегитимна до сих пор. 
Извините, что я отошел от проблем международных к проблемам 
внутренним. Но вся политическая борьба в конечном счете ведется 
за собственность, потому что собственность не легитимна. Во 
Франции после революции собственность перераспределилась и 
стала легитимной. Но это был огромный путь. 

Вся беда в том, что у нас власть оттолкнула думающий 
класс. А думающий класс с наслаждением стал фрондировать и 
ничего не делать. И вот Совет по внешней и оборонной политике 
решил, поскольку государство этим не занимается, выработать для 
России новую стратегию для обретения новой идентичности и но-
вых целей. Потому что без этого бессмысленно что-либо делать. 
Мы думали, что можно сначала экономику построить. Но без 
идеологии мы ничего сделать не сможем. Я буду этим заниматься 
и десятки и сотни других людей. Может быть, и вы к нам примк-
нете. Государство, конечно, сделать этого уже не может. Но госу-
дарство не виновато, оно такое, какое сложилось исторически. Во-
обще говоря, я в таком изумлении нахожусь от того, что после 
стольких катаклизмов мы сохранились как суверенная сущность. 
Да мы вообще не должны были выжить! Уму непостижимо, через 
что мы прошли! Нам нужно себя преодолеть и понять, что мы на-
род-победитель. Мы победили монгольское иго, мы победили по-
ляков, мы победили французов. Мы победили самую великую ар-
мию всех времен и народов – самого великого полководца 
Наполеона, и мы победили Гитлера, победили коммунизм. Теперь 
остались мелочи какие-то. Чепуха осталась! 

«Общая тетрадь. Вестник Московской школы  
политических исследований», М., 2012 г., № 4, с. 8–21. 

 
 
 
 



 22 

Г. Тульчинский,  
доктор философских наук, НИУ ВШЭ  
(Санкт-Петербург) 
ОТ ЭТНОФЕДЕРАЛИЗМА К ФЕДЕРАЛИЗМУ?  
 
Тема федерализма в российской повестке дня настоящего 

времени выглядит весьма парадоксально. С одной стороны, тема 
очень горячая, её питают острая политическая и экономическая 
конъюнктура, распределение финансовых потоков, столкновение 
политических амбиций лидеров, стремление выработать их баланс. 
С другой – нынешний политический класс на постсоветском про-
странстве заражен стереотипами, риторикой, за которой не про-
слеживаются реалии. И эта риторика таит в себе серьезные угрозы 
российской государственности. При всем при этом, реальный фе-
дерализм способен минимизировать болезненные последствия 
столкновений политических и экономических интересов и являет-
ся эффективной альтернативой кровавым драмам.  

Издержки фантомного политического дизайна. Разговор о 
федерализме стоит начинать с уточнения понятий и терминов. 
Прежде всего, следует различать: (1) формальное, номинальное 
выражение федерализма, сформулированное в законодательстве, в 
первую очередь – в Конституции как Основном законе государст-
ва; (2) реальное состояние дел (как сложено реальное тело госу-
дарства, как устроен, сложен государственный механизм). В нор-
мальной ситуации (1) является описанием (2). Более того, 
номинальная конституция должна не отставать от реальной, а на-
оборот – быть по отношению к ней «на вырост», учитывать реаль-
ности, но и синтезировать традиции и идеи, прошлый опыт и пер-
спективы развития. Без такого синтеза общество утрачивает корни 
и ориентиры развития. 

В современной же России, как, впрочем, и в СССР, реальное 
государственное устройство имеет к описанному в Конституции 
весьма косвенное отношение. Более того, сами граждане прекрас-
но это понимают, и их это мало беспокоит. По одной простой при-
чине, что они отлично понимают, что Конституция – некая декла-
рация, заклинание не для практического употребления. Таким 
образом, РФ – федерация только номинально. Историческое пра-
вовое обоснование российского федерализма отсутствует. Само 
название – Российская Федерация – возникло в полуанекдотиче-
ской ситуации, как импровизация «со слуха» на сессии Верховного 
Совета РСФСР, по предложению Р.И. Хасбулатова, когда потребо-



 23

валось привести в соответствие дизайн документов ВС и наимено-
вания должности главы государства. 

Считается, что РФ продолжает прерванную СССР традицию 
российской государственности, просуществовавшей всего один – 
1917-й – год. Но и Временное правительство, в свое время, тоже 
присвоило себе право учреждения государственности без общест-
венной дискуссии, а судьба Учредительного собрания хорошо из-
вестна. Похоже, что идея федерализма в России вообще марги-
нальна и выступала и выступает как идеологическая реакция элит 
национальных регионов. 

Вряд ли нужно специально обосновывать тезис о том, что и 
СССР – имперское по сути образование – никогда не был реальной 
федерацией, несмотря на весьма демократическую Конституцию 
Бухарина–Сталина. Само становление СССР как федерации связа-
но с этапами торга советского Центра с региональными «нацио-
нально-этническими элитами». Как известно, классики марксизма-
ленинизма рассматривали нации как буржуазный пережиток, ко-
торый отомрет по мере строительства нового бесклассового обще-
ства. Большевики – фракция РСДРП – неспроста назывались еще 
«интернационалистами», потому как желали российскому царско-
му правительству поражения в Первой мировой войне, а европей-
ских социал-демократов, проголосовавших за военные бюджеты 
своих правительств, называли «социал-предателями». Россию 
большевики рассматривали как фитиль к пороховой бочке миро-
вой революции. И первые годы советской власти предпринима-
лись отчаянные попытки стимулировать мировой пожар. Но со-
ветская власть в Баварии, Венгрии, Финляндии не состоялась, 
поход на Польшу провалился. Большевики, оказавшись «на бо-
бах», т.е. при власти в огромной стране, были вынуждены искать 
союзников как внутри страны, так и за рубежом. И нашли их в 
«национально-освободительном движении» – явлении, действи-
тельно, буржуазном по самой своей сути. На этой парадоксальной 
основе была выработана внешняя политика, одним из ведущих 
векторов которой стала поддержка СССР зачастую весьма неодно-
значных политических движений и их лидеров, большинство из 
которых впоследствии признавались «террористическими». Для 
внутреннего пользования была выработана «национальная поли-
тика», в которой была отвергнута идея культурной автономии, и 
был взят курс на формирование социалистических наций, развитие 
искусства – «национального по форме и социалистического по со-



 24 

держанию», формирование национальных элит, которым переда-
валась территория, ресурсы. 

Результатом этой политики стал этнофедералистский ди-
зайн, включавший в себя причудливую конфигурацию союзных 
республик, автономных республик, национальных областей, окру-
гов... Никто, включая граждан СССР, всерьез этот дизайн не вос-
принимал. Всем были понятны механизм и процесс принятия ре-
шений (от пятилетних планов развития страны до решений на 
поселковом уровне), вырабатываемых, принимаемых, реализуе-
мых и контролируемых по линии КПСС – внеконституционной 
властной структуры, выполнявшей по сути имперские функции. 
Недаром в СССР не было Коммунистической партии РСФСР. Од-
нако после роспуска КПСС, когда этот имперский гвоздь был вы-
нут из политической системы, этот фантомный дизайн наполнился 
реальным содержанием, и СССР рухнул. Не в результате катаст-
рофического военного поражения или природного катаклизма. Его 
растащили политические элиты союзных республик, сформиро-
ванные в советское время. В этом плане вполне справедливой вы-
глядит квалификация СССР как единственной в мировой истории 
империи «позитивного действия», т.е. своими руками и ресурсами 
готовившей собственный конец. 

Та же тенденция продолжилась и в Российской Федерации. 
В ответ на ельцинский призыв «берите суверенитета, сколько 
сможете унести» фантомные бывшие «автономные» республики 
предприняли попытку превратиться в реальные субъекты федера-
ции. Что вызвало завистливую реакцию других региональных 
элит. Возникла реальная угроза целостности государства, и почти 
сразу эти попытки были пресечены во имя «властной вертикали». 
Можно подвести промежуточный итог: Россия никогда не была 
реальной федерацией, ее государственность никогда не работала 
как федерация «под нагрузкой», реально. Но от советского перио-
да она получила тяжелое наследие этнофедерализма, сложившееся 
в политической системе, а главное – в головах политического 
класса и граждан. 

Прежде всего, это примордиалистское, этническое понима-
ние нации, в результате чего этническая принадлежность в пас-
портах записывалась как «национальность», а многочисленные 
народы страны в обыденном сознании, публицистике и в докумен-
тах до сих пор понимаются и обозначаются как нации. В Консти-
туцию РФ заведена бомба в виде формулировки, что РФ является 
многонациональным государством, а не то что сказать – подумать, 



 25

что РФ является многонародной нацией, требуется колоссальное 
интеллектуальное усилие. Настолько сильна инерция советской 
«национальной политики». Более того (но в связи со сказанным 
выше), в Основной закон записано право этих наций на самоопре-
деление. И это делает вопрос о проблемности перспектив РФ осо-
бенно очевидным. И сохранение целостности страны реализуется 
во многом «технически», в ручном режиме, зачастую внеконсти-
туционными методами.  

Кому и зачем нужен федерализм? Можно ли построить  
реальный федерализм? Опыты успешной инженерии в новейшей 
истории были реализованы, причем – в самых разных условиях: 
построение светского государства в Турции, построение демокра-
тий в Японии и Южной Корее, опыт Сингапура. Но если отнестись 
к постсоветским государствам как проектам, то должны быть вы-
сказаны веские аргументы в пользу федерализма. Федерализм – 
отнюдь не обязательная вещь в политическом устройстве. Соеди-
ненное Королевство, Норвегия, Швеция, Франция, Япония и ряд 
других государств демонстрируют это довольно убедительно. Ну-
ждается в прояснении и вопрос о соотношении федерализма и де-
мократии. По крайней мере, очевиден факт – в мире не существует 
ни одной недемократической реальной федерации. И если федера-
лизм – «территориальная форма» демократии, то проблема стано-
вится двойной – нужна ли демократия современной России. 

Действительно, зачем России федерация? Вот навскидку  
перечень возможных аргументов: серьезные различия (экономиче-
ские и социально-культурные) между регионами; огромные терри-
тории, жесткое централизованное управление которыми неэффек-
тивно; необходимость поднятия статуса региональных элит – 
реальных хозяев региона, а не временщиков; активизация эконо-
мических сил, нового бизнеса в управлении территориями; в усло-
виях глобализации федерация позволяет сохранить своеобразие 
регионов; федерализм – реальная школа реальной демократии. 

Но не меньше аргументов и против реальной федерализации: 
федерализм нужен отнюдь не всем регионам и элитам; при боль-
ших территориях необходимо сокращение административных еди-
ниц управления; регионы обладают неодинаковыми ресурсами; 
федерализация в нынешней ситуации преждевременна, поскольку 
будет способствовать наращиванию центробежных сил.  

Получается, что федерализм и нужен и опасен одновремен-
но. Тем более опасно безответственное невнятное обращение с 
этой идеей. Однако осознанное и рациональное отношение к этой 



 26 

идее открывает возможность эффективной политической инжене-
рии, поскольку реальный федерализм предполагает выражение и 
реализацию конкретных интересов социальных сил. Федерализм – 
всегда внятный социальный договор элит, сознающих, что свои 
интересы они могут реализовать оптимальным образом в совмест-
ном государстве.  

Что такое федерализм? Хотя каждое государство состоит 
из каких-то частей, не каждое государство является федератив-
ным. Можно сформулировать три основных критерия (признака), 
позволяющих характеризовать государственное устройство как 
федеративное. 

1. Субъекты федерации (республики, штаты) администра-
тивно не контролируются федеральным правительством, а феде-
ральное правительство не подчиняется субъектам федерации. Рас-
пределение полномочий между Центром и субъектами всегда 
результат разрешения конкретного столкновения интересов. 

2. Изменение законодательства и распределения полномочий 
не может быть односторонним. В федерации действует принцип 
«двух ключей».  

3. Акцентированное представление частей государства в 
центральных органах. 

Если эти три критерия применить к современной РФ, то оче-
видно, что в ней действует только последний из них, да и то – Со-
вет Федерации – циничная декорация, откровенное собрание лоб-
бистов, почти полностью состоящее из жителей Москвы и Санкт-
Петербурга. Согласно действующей Конституции принятие новой 
Конституции может быть осуществлено без одобрения регионами – 
это даже сделать легче, чем изменить действующую Конституцию. 
Реальный федерализм вырабатывается в весьма болезненных 
столкновениях социальных сил, а фактическая отмена выборности 
губернаторов не вызвала особого противодействия общества, по-
мимо прочего, еще и по одной простой причине: граждане от этого 
ничего не потеряли, так же как и не приобрели. Все это – лишние 
аргументы в подтверждение того, что нынешняя РФ – отнюдь не 
федерация. Никто еще внятно не доказал, что России необходим 
федерализм. Так же, впрочем, как никто не доказал и обратное. 

В разработку действующей Конституции не была вовлечена 
элита Верховного Совета, что, в конечном счете, привело к траге-
дии 1993 г. А итогом стал перекос в сторону исполнительной вла-
сти, исключающий общую коллективную ответственность за судь-
бу и развитие страны. Получившаяся в итоге президентская 



 27

республика развивается уже по собственной инерции, не имея про-
тивовесов в обществе. Реальная власть в стране теперь уже при-
надлежит неконституционному органу – Администрации Прези-
дента РФ, о которой в Конституции не сказано ни слова. Именно 
она теперь курирует Правительство РФ. Именно она теперь будет 
готовить кандидатуры губернаторов. И именно она уже давно ди-
рижирует Госдумой и партиями. И реальная «конституция» госу-
дарства все больше и больше не соответствует номинальной, фор-
мальной, приходя с нею во все большее противоречие. 

Какие бывают федерации. В принципе, можно говорить о 
двух основных типах реальных федераций в истории. Во-первых, 
это федерации органические, возникшие, выросшие «снизу», когда 
автономные и самодостаточные субъекты создают новое общее 
государство. Примерами могут служить США, Канада, Австралия, 
Танзания. Во-вторых, это федерации сконструированные, постро-
енные «сверху», результат рационального политического проекта. 
Примерами могут служить Австрия, Бельгия, Индия, Пакистан, 
ФРГ. 

В обоих случаях федеральное обустройство решается уни-
кальным образом, как выражение своеобразия баланса сил участ-
ников федерации. Каждый из указанных ранее критериев федера-
лизма (1–3) в каждом случае реализуется уникальным образом.  
В США вице-президент является председателем Сената – предста-
вительства штатов, представляя в нем федеральный центр. В Ав-
стрии доля федерального сбора налогов достигает 70%. Но в лю-
бом случае – субъекты федерации должны быть самодостаточны и 
автономны. В нынешней же РФ таких субъектов нет. Перепута-
лись свыше 80 субъектов и административное деление. Только не-
сколько лет назад удалось объединить Тюменскую область и вхо-
дящий в нее субъект Федерации – Ханты-Мансийский округ, а 
Красноярский край с административно входившими в него субъек-
тами федерации: Эвенкийским и Таймырским национальными ок-
ругами. Но таких этнофедералистских матрешек еще осталось не-
мало. А если к этому еще добавить этническое деление, то станет 
совсем не по себе: только русских этносов как минимум – 15. Не 
говоря уже об экономической неоднородности и зависимости ре-
гионов... Из этого следует, что органическая федерация в России не-
возможна. 

Что касается перспектив конструирования... Как известно, 
управление (и конструирование соответствующих социальных 
систем и общностей) возможно по целям и в соответствии с пра-



 28 

вилами (нормами и ценностями). В первом случае мы имеем целе-
вой менеджмент. Во втором – регулирование. Реальное социальное 
управление неизбежно содержит в себе оба компонента. Тем не 
менее очевидно, что государственная власть предназначена для 
регулирования по преимуществу. Россия же до сих пор всегда 
строилась «под цель», преимущественно – имперской экспансии. 
Именно как военная дружина строились все уровни российской 
иерархии: государство, партия, семья, фирма. Государство на Руси 
возникло не для защиты слободы ремесленников, купцов и  
крестьян. И современное российское государство продолжает за-
ниматься «кормлением», собирая непомерную дань, разоряя не-
угодных, обслуживая «национально ориентированный» (точнее – 
лично преданный) бизнес, занимаясь сведе�нием личных счетов, 
продолжая делить и переделивать собственность. Российскому 
государству еще предстоит осуществить труднейший, можно ска-
зать – эпохальный исторический переход, сутью которого является 
движение от парадигмы служения государству к парадигме об-
служивания государством общества. 

Ergo. Технологичный и рациональный федерализм в РФ воз-
можен в случае ясных и внятных ответов на вопросы: зачем нужна 
федерация? Какой она должна быть, т.е. какую реальность она 
должна описывать и фиксировать? Какой не должна быть федера-
ция? Что конкретно надо делать для этого сегодня? Кому нужно 
это делать? Предпосылкой ответов на эти вопросы и последующе-
го рационального конструирования является открытая обществен-
ная дискуссия, способная выработать представления о базовых 
ценностях, консолидирующих российское общество, если оно еще 
общество. События зимы 2011–2012 гг. убедительно продемонст-
рировали сформировавшийся в стране запрос на гражданскую на-
циональную идентичность, на полноценное национальное (не эт-
нически-примордиалистское!) государство. И адекватный ответ на 
этот запрос вырастает в серьезный вызов российской элите – как 
политической, так и научной. 

«Этнические процессы в глобальном  
мире», СПб., 2013 г., с. 18–23. 

 
 
 
 
 
 



 29

Виктор Авксентьев,  
доктор философских наук,  
директор ИСЭГИ ЮНЦ РАН 
РЕГИОНАЛЬНАЯ СПЕЦИФИКА СОВРЕМЕННОГО  
РЕЛИГИОЗНОГО «РЕНЕССАНСА» НА ЮГЕ:  
КОНФЛИКТ ИЛИ ДИАЛОГ? 
 
Механизмом актуализации социально-политических рисков, 

связанных с религиозным возрождением на Юге России, является 
дифференциация населения по признаку конфессиональной при-
надлежности. Разделяющий потенциал религии для стран и регио-
нов с поликонфессиональным населением продемонстрировали 
конфликты в «горячих» точках: от Косова до Судана. Пока такого 
развития событий на Юге России не наблюдается, но есть опасные 
предпосылки для развития ситуации в неблагоприятном направ-
лении.  

Если считать по этноконфессиональному признаку, право-
славные на Юге России составляют 17 млн. человек, мусульмане – 
6 млн. человек, буддисты – 0,2 млн. человек. Относящиеся к дан-
ным вероисповеданиям народы проживают в макрорегионе в тече-
ние столетий. В постсоветский период принадлежность к конкрет-
ному вероисповеданию стала неотъемлемой и все более значимой 
частью социокультурной идентификации. Часть населения при-
держивается нетрадиционных для региона вероисповеданий. От-
носительность всех данных о религиозной принадлежности обу-
словлена тем фактом, что многие люди являются сторонниками 
научного реализма (материализма) или стихийного материализма 
и чаще всего отождествляют себя с той или иной конфессией по 
этническому признаку.  

В постсоветский период рост национальной идентичности 
сопровождался возрождением идентичности религиозной – куль-
турного стержня любой цивилизации. Для горских народов такой 
религией выступал преимущественно ислам, для русского населе-
ния – православие. Несмотря на многочисленные заявления клира 
о миротворческом характере мировых религий, актуализация кон-
фессиональной принадлежности населения южного макрорегиона 
не только не способствовала консолидации общества, но, напро-
тив, обострила осознание культурных различий, задала инерцию 
культурного размежевания.  

Главное противоречие в отношениях между традиционными 
конфессиями Юга России вытекает из того, какую роль играет та 



 30 

или иная религия в жизни населения. На мусульманском Северо-
Восточном Кавказе религия на протяжении последних 20 лет  
настойчиво внедрялась в жизнь общества. Выросло целое поколе-
ние, основой мировоззрения которого выступает религия.  
В результате между мусульманами, с одной стороны, и православ-
ными и буддистами – с другой нарастает социокультурная дистан-
ция, в основе которой лежит столкновение этноса светского обще-
ства с обществом, в котором религия играет конституирующую 
роль. 

Россия – страна со значительным мусульманским населени-
ем. Эксперты Национального разведывательного комитета США 
считают это фактором, способным дестабилизировать ситуацию в 
обозримом будущем. Роль ислама как элемента современной севе-
рокавказской культуры заключается в том, что он вытесняет свет-
ские ценности, доминирующие в российском обществе. Особенно 
это характерно для республик Северо-Восточного Кавказа. К на-
стоящему времени Чечня, Дагестан, Ингушетия после массового 
исхода русского населения фактически превратились в мусуль-
манские регионы. Отсутствие интенсивного межкультурного 
взаимодействия после оттока русского населения из северокавказ-
ских республик существенно сократило возможности для полно-
ценной социализации местной молодежи. Все это создает пита-
тельную почву для возникновения разного рода стереотипов, 
фобий и спекуляций. 

Широкое внедрение религиозных практик в общественную 
жизнь северокавказских республик сопровождалось снижением 
лояльности федеральному правительству, вытеснением общерос-
сийской идентичности, дальнейшей архаизацией социальных от-
ношений и ростом насилия. Рост влияния религии напрямую свя-
зан с ростом числа сторонников радикальных идей и регулярным 
пополнением террористического подполья.  

Изменение этноконфессиональных границ на Юге Рос-
сии и межэтнические конфликты. В постсоветский период в 
связи с массовыми миграциями на Юге России изменились ареалы 
проживания народов, исповедующих православие, ислам и буд-
дизм. Этот вывод был сделан не только на основе анализа мигра-
ционных процессов, но и распределения религиозных организаций 
по территории городов и районов в субъектах Российской Федера-
ции, расположенных в пределах Южного и Северо-Кавказского 
федеральных округов (примерно на 300 муниципальных образова-
ний приходится более 5800 религиозных организаций). Новая 



 31

конфигурация этноконфессиональных границ на Юге России за-
метно отличается от этноконфессионального ландшафта начала 
1990-х годов, не говоря уже о ситуации столетней давности. 

Изменения этноконфессионального ландшафта Юга России, 
произошедшие в постсоветский период, можно охарактеризовать 
как расширение ареала ислама за счет сложившихся за последние 
полтора–два столетия территорий распространения православия и 
буддизма. Наиболее зримо эта динамика проявляется в сельской 
местности. Подобные изменения несут определенный конфликт-
ный заряд. При этом речь не о межконфессиональных конфликтах, 
а о конфликтах идентичностей, обусловленных сложной социо-
культурной и цивилизационной идентичностью жителей Юга. Со-
прикосновение двух этнокультурных полей – исламского и право-
славного – создает напряжение, проявляющееся в эпизодических 
конфликтах. 

В постсоветский период на пути свободного расширения ис-
ламского пояса самым существенным этнокультурным барьером 
стал еще один ареал традиционной культуры – казачьи террито-
рии. Это обусловлено тем, что одна традиционная культура (севе-
рокавказская мусульманская) пришла в соприкосновение с другой 
традиционной культурой (казачьей). Примечательно, что сельское 
население – и мусульманское, и казачье, и калмыцкое, – сохра-
няющее в той или иной степени свою традиционную культуру, 
имеет ряд схожих черт:  

–высокую степень конфликтной готовности по отношению к 
мигрантам, готовность переводить экономическую конкуренцию с 
ними в конфликтную плоскость; 

– относительно высокую религиозность, бережное отноше-
ние к своему этноконфессиональному наследию, приверженность 
традиционным нормам; 

– жесткое отношение к нетрадиционным вероисповеданиям; 
– высокую лояльность к власти, что ярко проявляется в ходе 

избирательных кампаний. 
На территориях, характеризующихся интенсивным измене-

нием этноконфессионального состава, конфликты возникают го-
раздо чаще, чем в других районах. Эти конфликты отражают на-
пряженное отношение старожильческого населения к изменению 
этнокультурного состава населения. Однако межэтнические кон-
фликты редко получают религиозную окраску, более того, мест-
ные духовные деятели разного вероисповедания совместно при-
нимают участие в их урегулировании. Реальные причины кроются 



 32 

в различиях ценностных установок и образа жизни мигрантов и 
старожильческого населения. Общий негативный фон создает  
и этноэкономическая конкуренция в сельской местности. Тем не 
менее конфессиональная принадлежность как существенная иден-
тификационная характеристика приобретает в такой ситуации ис-
ключительно важное значение, хотя, как правило, не декларирует-
ся самими участниками в качестве источника конфликта.  

Анализ межэтнических конфликтов в этнокультурном по-
граничье (2000–2010) показал, что религиозная составляющая, по 
крайней мере открыто заявленная, в них отсутствовала. Гораздо 
большее значение имеет значительная социокультурная дистанция 
между мигрантами и старожильческим населением, усиленная ут-
ратой общей идеологии и идентичности. Спусковым механизмом 
конфликтов становится нарушение мигрантами норм поведения, 
принятых у старожильческого сообщества. Мобилизация сторон 
конфликта происходит в основном по земляческому принципу, 
реже – по этническому («местные – представители Северного Кав-
каза»). Например, отношение к мигрантам четко фиксировалось в 
призывах к выселению выходцев с Северного Кавказа, но о му-
сульманах речь не шла (Сальск, 2006; Ставрополь, 2007), равно 
как и местные жители объединялись по признаку землячества (на-
пример, русские и калмыки в Яндыках, Астраханская область,  
август 2004 r.). 

По большому счету речь идет об усиливающейся цивилиза-
ционной дистанции между равнинными и горскими народами. Ре-
лигия является мощным фактором идентичности, при этом она не 
обязательно проявляется в отправлении обрядов, подпитывает 
стихийное этнокультурное размежевание, хотя и редко проявляет-
ся в межэтнических конфликтах. 

Сегодня мы имеем два уровня в этноконфессиональных  
отношениях: на верхнем идет конструктивный диалог между пред-
ставителями религиозных конфессий, между религиозными лиде-
рами и властью; на нижнем имеют место усиление влияния рели-
гии и этноконфессиональное размежевание. Конфессиональные 
конфликты чаще всего разворачиваются как внутриконфессио-
нальные, а также между традиционными конфессиями и новыми 
религиозными движениями. Внутриконфессиональные конфликты 
на Юге России в основном разворачиваются в мусульманской сре-
де. Противоречия здесь многочисленны и трудноразрешимы: меж-
ду приверженцами разных мазхабов, шейхами, этническими лиде-
рами, радикалами и законопослушными гражданами. Рост числа 



 33

конфликтов стимулирует социально-политическое напряжение в 
обществе. 

Не приуменьшая роль исламской составляющей идентично-
сти на Северном Кавказе, необходимо отметить, что для большин-
ства населения она уступает по своей значимости идентичности 
этнической. Развитие религиозных институтов ислама в регионе 
происходит в основном в рамках границ различных этнических 
групп. Эта тенденция не абсолютна, но она усиливает собственно 
религиозные различия. В многонациональном Дагестане предста-
вителей титульных народов (кумыки, лакцы, даргинцы, лезгины, 
ногайцы) не устраивает то, что большинство ключевых постов в 
Духовном управлении мусульман Дагестана занимают представи-
тели одного этноса (аварцы). Ярким примером могут послужить 
трения между чеченской и даргинской диаспорами в Калмыкии по 
вопросу руководства религиозной жизнью мусульман. В целом, 
«традиционные» религии не смогли послужить основой идентич-
ности большинства населения. Конфессиональная идентичность 
лишь дополняет, оттеняет этническую идентичность. 

Вместе с тем в макрорегионе конструируется и активно рас-
пространяется неоисламская идентичность (неоваххабизм). Она 
предлагает свой вариант внятных ответов на ключевые вопросы 
социально-политической жизни, обладает мощным консолиди-
рующим потенциалом, основанным на идеях «неоваххабитского 
интернационализма». Идеология радикального ислама распро-
страняется с помощью современных социальных технологий, со-
звучна настроениям и запросам части северокавказской молодежи, 
основана на противостоянии образам и идеям современной гло-
бальной молодежной масскультуры, с ее культом насилия, тоталь-
ного отрицания авторитета старшего поколения. Это радикальный 
социальный протест в условиях отсутствия реальных политиче-
ских альтернатив. Молодежь, исповедующая радикальные идеи, 
противопоставляет себя в первую очередь представителям «тради-
ционного» ислама. Носителей этих идей все чаще можно встретить 
среди студентов «русских» городов Юга России. Но в отношении с 
местной молодежью эта конфликтная религиозная идентичность 
пока особенно себя не проявляла. В конфликтах среди городской 
молодежи (Ставрополь, 2007; Ростов, 2010) тема религии не зву-
чала. 

Итоги исламского возрождения на Северном Кавказе. 
Религиозное возрождение протекает неоднородно на Юге России, 
в результате чего макрорегион превратился в мозаичное полотно 



 34 

религиозности и светскости. Наиболее активно религиозное воз-
рождение протекает на Северо-Восточном Кавказе. Этот вывод 
основывается на множестве показателей, в частности – числе заве-
дений исламского культа на душу населения. Здесь Дагестан, Чеч-
ня и Ингушетия уже обогнали свои собственные дореволюцион-
ные показатели. Если бы речь шла о досовременных обществах,  
то огромное количество религиозных заведений можно было бы 
объяснить потребностями населения, но для обществ современно-
го типа, отличающихся всеобщей грамотностью и широким рас-
пространением городской культуры, такую ситуацию вряд ли 
можно считать естественной. Кроме того, не стоит забывать, что 
Северный Кавказ – дотационный макрорегион, а средства, затра-
чиваемые на строительство культовых зданий, просто огромны.  

Пример 1. Республика Дагестан с 2500 мечетями при насе-
лении в 2,9 млн. человек резко контрастирует с Ростовской обла-
стью, в которой примерно 4 млн. человек исповедует православие, 
но при этом действует чуть больше 260 православных церквей. 
Это означает, что в Дагестане одна мечеть приходится примерно 
на 1 тыс. жителей, в то время как в «русской» территории  
на Юге одна православная церковь приходится на 10–15 тыс. жи-
телей. 

Пример 2. В дагестанском селе Дылым построена мечеть на 
5 тыс. человек, тогда как в самом селе проживает 7,5 тыс. человек. 
Самое интересное заключается в том, что это уже десятая дейст-
вующая в селе мечеть! Некоторые горные районы Дагестана в ра-
зы опережают по числу мечетей на душу населения равнинные 
районы этой же республики.  

Пример 3. Республика Дагестан выбирает 2/3 квоты РФ по 
хаджу, оставив далеко позади вместе взятые Татарстан, Башкирию 
и другие регионы России, в которых титульное население испове-
дует ислам. Узбекистан, будучи независимым государством с ти-
тульным исламским населением, в 10 раз большим, чем население 
Дагестана, отправляет в хадж ежегодно в два раза меньше палом-
ников. 

Таким образом, мы имеем неоднородно протекающие про-
цессы религиозного возрождения, в том числе в республиках Се-
верного Кавказа с титульным исламским населением. На Северном 
Кавказе сформировался новый социокультурный разлом – между 
обществами, в которых ислам играет системообразующую роль, и 
обществами, сохраняющими светские основы жизни. Это форми-
рует серьезный конфликтный потенциал в этноконфессиональной 



 35

сфере. Неблагоприятное развитие ситуации в области религии на 
Северном Кавказе также было обусловлено системными причина-
ми – действием взаимоусиливающих факторов (см. табл.). 

 
Таблица 1 

Факторы и механизмы стихийного религиозного  
возрождения в Дагестане 

Фактор Механизм влияния 
Социокультурные факторы 

Самоподдерживаю-
щийся рост религиоз-
ной инфраструктуры 
и религиозных прак-
тик 

Когда число религиозных учреждений постоянно увели-
чивается, они начинают все сильнее определять образ 
жизни. Появляется потребность во все новых культовых 
зданиях, а эти здания должны наполняться верующими. 
Эта тенденция может усиливаться за счет продолжаю-
щегося роста населения Северного Кавказа и сохране-
ния архаичной поселенческой сети 

Индоктринация моло-
дежи 

На Северо-Восточном Кавказе выросло целое поколе-
ние, основой мировоззрения которого является религия. 
Когда это поколение достигло совершеннолетия, про-
изошел новый виток роста религиозной инфраструктуры

Сверхплотная соци-
альная среда и вос-
производство тради-
ционной культуры 

Конформизм, характерный для любых человеческих 
общностей, особенно сильно проявляется в обществах 
традиционных, где коллектив и окружение оказывают 
определяющее воздействие на формирование личности. 
Примечательно, что религиозность молодежи ослабева-
ет, когда они уезжают на работу или учебу и перестают 
испытывать на себе влияние своего окружения 

Политические факторы 
Усиление влияния 
традиционных рели-
гиозных деятелей 

Нарастающее давление на власть в целях поддержки 
традиционных исламских институтов и противодейст-
вия альтернативным религиозным группам 

 
В отличие от РПЦ, ориентированной на высшую иерархию 

государства и церкви, северокавказский ислам не имеет единого 
центра притяжения и политически зависим от региональных лиде-
ров. Поэтому имеет большое значение то, какую политику в отно-
шении ислама проводят административные элиты субъектов Рос-
сийской Федерации. Фактически с самого начала постсоветского 
периода политическая элита северокавказских республик и лидеры 
«традиционного» ислама установили тесные взаимовыгодные от-
ношения. «Традиционность» тех или иных мусульманских духов-
ных лидеров определялась зачастую их принадлежностью к офи-



 36 

циальным исламским структурам, а также наличием поддержки со 
стороны властей.  

Значительную роль в развитии событий на Северном Кавка-
зе по неблагоприятному сценарию сыграли действия самой феде-
ральной власти, сделавшей ставку на поддержку традиционного 
ислама в качестве противовеса исламу радикальному. Результатом 
этой политики стало широкое распространение исламских ценно-
стей, исламского образа жизни на Северном Кавказе. В итоге на-
селение (и в первую очередь молодежь) стало более восприимчи-
вым к пропаганде радикальных идей (см. рис. 1). 

 

Рис. 1. Тактические победы и стратегические просчеты  
политики в области религии 

 
На протяжении последнего десятилетия представители вла-

сти и научного сообщества в качестве одной из главных причин 
бурного религиозного возрождения указывают неблагополучную 
социально-экономическую ситуацию, которую, в свою очередь, 
принято замыкать на безработице. Связь между социально-
экономическим положением населения и уровнем религиозности, 
безусловно, есть. Но она связана не столько с безработицей, 

Поддержка «традиционного» ислама – Рост влияния –  
Новые требования – Поддержка 

Рост религиозности

ФЕДЕРАЛЬНАЯ ВЛАСТЬ 
(в целях противодействия 

радикализму) 

РЕСПУБЛИКАНСКАЯ ВЛАСТЬ 
(в целях получения политиче-

ской поддержки) 

Рост числа мечетей Рост числа мечетей

Увеличение числа людей, восприимчивых к пропаганде религиозных 
экстремистов 

РОСТ НЕСТАБИЛЬНОСТИ



 37

сколько с неконкурентоспособностью значительной части трудо-
способного населения, особенно это касается молодежи.  

Снижение качества трудовых ресурсов – проблема общерос-
сийская. Но на Северном Кавказе в постсоветский период этот 
процесс достиг критических показателей даже по сравнению с  
общероссийскими мерками. Подобное столкновение с объектив-
ными социальными проблемами, отсутствие внятных перспектив 
для северокавказской молодежи вылились в специфическую ин-
теллектуальную и психологическую реакцию: на основе ислама 
формируется молодежная контркультура. Характерные для нее 
радикальные идеи плохо сочетаются с актуальной социальной по-
весткой. Эти настроения используют идеологи радикального ис-
лама. 

Налицо угроза маргинализации значительной части населе-
ния геостратегически важных регионов России. Один из тревож-
ных сигналов – бурный рост криминальной активности, который 
связан с тем, что на авансцену вышло поколение, не имеющее по-
зитивной социальной программы и целей. В какой-то степени это 
можно объяснить тем, что северокавказское население отбросило в 
кризисные годы реформ все, что было избыточно по отношению к 
задаче выживания. В этих условиях отсутствовали стимулы для 
развития человеческого капитала. Идеологи радикального ислама 
эксплуатируют фрустрированные ожидания современных людей. 
Исламистская пропаганда создает эстетически привлекательный 
образ религиозно мотивированного насилия и имеет простую для 
восприятия цель. Как бы абсурдны и невыполнимы ни были эти 
идеи, они становятся действенным оружием, особенно когда у об-
щества и власти нет внятных, разделяемых большинством населе-
ния приоритетов развития. 

Системообразующая роль ислама в республиках Северо-
Восточного Кавказа не некая неотъемлемая характеристика регио-
на, а результат стихийного и направляемого религиозного возрож-
дения. Еще 20 лет назад проявления религиозности не распростра-
нялись дальше личных или семейных отношений, да и сама 
религиозность была относительно невысокой. Сегодня проявления 
исламской культуры стали социально поощряемой практикой. Од-
нако не стоит преувеличивать масштаб культурной трансформа-
ции постсоветского времени, а также масштаб культурной дистан-
ции между «религиозными» и «светскими» территориями Юга 
России.  



 38 

Во-первых, население республик в достаточной степени ур-
банизировано.  

Во-вторых, значительное влияние оказывает фактор гло-
бального культурного обмена, рост информации и развитие техни-
ческих средств связи.  

В-третьих, сама исламская культура и идеология (в том чис-
ле и ее радикальные направления) распространяются и усваивают-
ся как одна из современных интеллектуальных мод, становятся 
частью современной массовой культуры. Примечательно, что мо-
лодежная культура Северного Кавказа (как видно из многочислен-
ных материалов в Интернете) представляет собой сплав постмо-
дернистской и традиционной культур, где религия эстетизируется 
по образцу современных брендов.  

Большое распространение на Северном Кавказе получили 
аудиозаписи песен Тимура Муцураева – «певца кавказских мод-
жахедов». Примечательно, что большая часть его песен написана 
на русском языке, а исполнение под гитару напоминает стиль 
В. Высоцкого. «Чистый» ислам Муцураева – это обороты из Кора-
на в переводе И.Ю. Крачковского, осмысленные сознанием совет-
ского человека. Слушателей подкупает в них именно понятность – 
советскость, и уже на этой основе воспринимается идеологическое 
послание песен. Эту музыку можно услышать на оживленной тор-
говой площади в Махачкале, в студенческих общежитиях и на 
строительных площадках Ростова, Астрахани, Ставрополя, Волго-
града и т.д. Отношение к ней аналогично отношению к диссиден-
там в Советском Союзе: сознательные граждане периодически чи-
тают самиздатовскую литературу. 

Если перефразировать применительно к Северному Кавказу 
мысль С. Хантингтона, то распространение исламского радика-
лизма и экстремизма в регионе является результатом урбанизации, 
а сами радикалы и экстремисты представляют собой социально 
мобилизованные слои населения с возросшими возможностями и 
более высокими ожиданиями, которые можно активизировать для 
политических целей, используя способы, для неграмотных кресть-
ян не подходившие. В этой связи показателен пример новейшей 
чеченской эмиграции, сосредоточенной не в странах ислама, а 
большей частью в странах Европы. Почему «истовые мусульмане» 
комфортнее чувствуют себя в стране, где доминирует светская 
культура? На самом деле, сущностно они гораздо более современ-
ные люди, чем сами это считают. Они имеют относительно высо-
кий уровень образования и вполне нормально вписываются в 



 39

жизнь современных обществ. Вряд ли на территориях, где населе-
ние очень религиозно (например, в Афганистане) или где сосредо-
точены исламские святыни (Саудовская Аравия), они чувствовали 
бы себя столь свободно (по крайней мере их основная часть). Фак-
тически это означает, что цивилизационная идентичность северо-
кавказских мусульман двойственна: они одновременно мусульма-
не, но и европейцы в широком смысле этого слова. 

Пути и способы снижения влияния религиозного факто-
ра на безопасность Юга России. Распространение влияния исла-
ма на все сферы жизни северокавказских обществ вызывает не-
которые опасения у представителей власти и экспертного сообще-
ства. Иногда это приводит к отказу от любых попыток регулиро-
вания религиозной сферы. Однако, если не ущемлять права ве-
рующих, а наводить порядок исключительно в сфере компетенции 
органов власти, то реальных причин для социального взрыва нет. 
Однако применять к традиционному исламу запретительные и ог-
раничивающие меры было бы самой грубой ошибкой. Речь идет о 
том, чтобы четко разграничить сферы компетенции религии и 
светских властей и возрождать светские ценности. 

Основные задачи государственной политики в сфере кон-
фессиональных отношений на современном этапе можно сформу-
лировать следующим образом: 

а) деполитизация религии, ограничение демонстративной 
поддержки религиозности со стороны властей, сокращение прак-
тики участия религиозных деятелей в официальных государствен-
ных мероприятиях; 

б) защита и укрепление светских ценностей как в общерос-
сийском масштабе, так и применительно к северокавказским об-
ществам; 

в) возрождение общественного интереса к науке, поддержка 
научного мировоззрения;  

г) выведение религиозной темы на периферию деятельности 
СМИ.  

Другими словами, требуются серьезные изменения в госу-
дарственно-конфессиональных отношениях. Главная задача этих 
изменений – консолидация общества, причем не на основе ограни-
чения религиозной свободы, а путем защиты ценностей граждан-
ского светского общества и государства. Необходимо не допускать 
вмешательства религиозных деятелей любых конфессий в госу-
дарственные дела, земельные вопросы, в государственную школу, 
отказаться от использования религиозного фактора в электораль-



 40 

ных целях. Также необходимо отказаться от тезиса о том, что 
нравственность, мораль связаны только с религиозностью, шире 
пропагандировать светские ценности. В частности, образцы нрав-
ственности можно привести из истории науки; многие ученые яв-
лялись и являются образцом нравственного поведения, носителями 
высокой морали.  

Реформа государственно-конфессиональных отношений на 
Северном Кавказе потребует немало ресурсов. Главный ресурс – 
высокая степень лояльности северокавказских обществ. Сегодня 
многие считают, что в исламских обществах Северного Кавказа 
продвижение светских ценностей невозможно. Между тем мы мо-
жем предложить ряд тезисов и аргументов, которые могут быть 
использованы в политико-идеологической работе в Cеверо-
Кавказском регионе: 

– ислам не стал жизнеспособной альтернативой глобали-
зации и модернизации. Ни один идеологический проект (гло-
бального джихада, массового исламского сопротивления, ислам-
ского государственного устройства) не воплотился вообще. 
Исламская альтернатива нигде и никогда в полной мере не была 
реализована; 

– радикальные лозунги недолговечны – они быстро зату-
хают в общественном сознании. Где та настойчивость, которую 
ожидали от мусульман в идеологии исламистских проектов? Мно-
гочисленные примеры по всему миру свидетельствуют: люди бы-
стро устают от радикальных лозунгов. Ни одна идеология, ни одна 
пропагандистская кампания не может надолго заставить людей 
забыть об их насущных интересах; 

– религиозность преувеличена. Образ жизни, складываю-
щийся на основе единого образовательного, культурного и поли-
тического пространства, формирует сходное отношение к религии 
и схожие характеристики религиозного поведения у представите-
лей основных традиционных конфессий, нивелируя тем самым 
конфликтный потенциал религиозных различий. Для россиян, 
придерживающихся традиционных вероисповеданий (мусульман, 
православных, буддистов), характерен различный уровень религи-
озности, при этом знание канонических основ вероучений рас-
сматривается как необязательное. Таким образом, религиозность 
россиян ограничивается преимущественно формальной (обрядо-
вой) стороной; 

– весомая доля советского населения (в основном это ка-
сается представителей средней и старшей возрастных групп). Дли-



 41

тельное существование в рамках одного государства – СССР – 
оказало на мусульманские народы существенное влияние. Это 
особенно заметно при сравнении исламских сообществ Северного 
Кавказа (или Центральной Азии) с мусульманскими сообществами 
Ближнего Востока. Например, в большинстве случаев постсовет-
ские мусульмане не считают необходимым регулярное отправле-
ние религиозных обрядов и соблюдение всех религиозных ограни-
чений. 

На наш взгляд, необходимо последовательно утверждать 
светские ценности в сфере образования, в политике, СМИ, образе 
жизни. Эта задача представляется нам одной из важнейших. Дело 
в том, что культурные факторы, в отличие от социально-экономи-
ческих, способны оказывать несопоставимо более глубокое влия-
ние на жизнь общества, определять траекторию его развития  
на длительную перспективу. В последние годы мы столкнулись 
только с первыми результатами исламского возрождения на Юге 
России: в действие пришел механизм культурной инерции, и что-
бы преодолеть создавшееся положение, потребуются длительные 
усилия. 

«Проблемы социально-экономического  
и этнополитического развития Южного  

макрорегиона», Ростов н/Дону,  
2012 г., с. 444–452. 

 



 42 

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА В РЕГИОНАХ  
РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ, ЗАКАВКАЗЬЯ  
И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
 
 
 
 
 
А. Юнусова,  
доктор исторических наук, директор Института  
экономических исследований им. Р.Г. Кузеева,  
УфНЦ РАН (г. Уфа) 
МУСУЛЬМАНЕ УРАЛО-ПОВОЛЖЬЯ  
В НАЧАЛЕ XXI в. 
 
Традиционные характеристики российского ислама имеют 

региональные особенности, в соответствии с которыми можно вы-
делить ислам на Северном Кавказе, ислам в Поволжье, ислам на 
Южном Урале и в Зауралье. На каждый из указанных регионов 
оказывается внешнее воздействие из стран Центральной Азии и 
Ближнего Востока и, конечно, влияют события «арабской весны». 
Поэтому немаловажным является выявление факторов риска в раз-
витии российской уммы, в том числе в регионах компактного 
проживания «этнических мусульман» – татар, башкир и других 
народов. 

Современный ислам в Урало-Поволжье характеризуется не-
сколькими особенностями, которые определены историко-
культурным развитием региона. Здесь выделяется «татарское» По-
волжье, для которого характерны высокая общественная и поли-
тическая активность мусульманских объединений и лидеров,  
нередкое позиционирование ислама в качестве альтернативы об-
щенациональной идее (достаточно вспомнить «Манифест» Идриса 
Умарова, бывшего муфтия Нижегородской области), а мусульман-
ской элиты – в качестве идеологической оппозиции, тенденции 
модернизации ислама, новации в сфере развития мусульманской 
экономики, культуры и образования, тесные контакты с зарубеж-
ными исламскими фондами и организациями. Характеристики ис-
лама здесь лишь в некоторой степени свойственны для ислама на 
Южном Урале и в Зауралье, где наблюдается смешение этниче-
ских мусульман – сибирских татар, казахов, башкир. Ислам здесь 



 43

характеризуется низким уровнем социокультурной мобильности 
мусульман, устойчиво сохраняющимся различием «сельского» и 
«городского» ислама, ориентацией духовенства и лидеров на госу-
дарство и демонстративной лояльностью по отношению к высше-
му руководству страны и региональных властей. Последнее в  
значительной степени обусловлено экономической слабостью му-
сульманских объединений. Все вместе взятое составляет лицо ме-
стного ислама – умеренного, политизированного, неамбициозного, 
но и не отвечающего запросам современного верующего, что обу-
словило в значительной степени неприятие молодыми мусульма-
нами так называемого традиционного ислама и радикализацию 
молодежи. 

Общими закономерностями остаются существование во всех 
регионах нескольких духовных центров и междоусобная борьба 
представителей духовенства за сферы влияния. Наиболее заметна 
она в городах Башкортостана, Оренбургской, Челябинской и Кур-
ганской областей. Каждый из этих регионов является поликонфес-
сиональным, с доминированием православия и ислама 

Ислам и духовные центры в Республике Башкортостан. 
Мусульмане Башкортостана объединены тремя духовными цен-
трами, все они находятся в Уфе: Духовное управление мусульман 
Республики Башкортостан (ДУМ РБ), в составе которого находят-
ся 427 мусульманских объединений и четыре медресе. Председа-
тель и муфтий с 1992 г. Нурмухамет Нигматуллин (Нигматуллин 
Нурмухамет Магафурович). Входит в Совет муфтиев России; Цен-
тральное духовное управление мусульман России (ЦДУМ), учре-
ждено 22 сентября 1788 г., перерегистрировано 18 октября 2000 г. 
в Министерстве юстиции РФ. Председатель и Верховный муфтий 
ЦДУМ Талгат Таджуддин (Таджуддинов Талгат Сафич). Под эги-
дой ЦДУМ находится также более 20 региональных духовных 
управлений в субъектах РФ; Региональное духовное управление 
мусульман Республики Башкортостан в составе ЦДУМ, учреждено 
на съезде представителей местных мусульманских религиозных 
организаций, действующих на территории РБ и входящих в 
ЦДУМ. Председатель и муфтий Таджуддинов Мухаммад Талгато-
вич. В ведении РДУМ РБ находятся 392 мусульманских прихода и 
одно высшее учебное заведение – Исламский университет. Всего в 
республике около тысячи мусульманских религиозных объедине-
ний, из них 94,2% расположены в сельской местности и только 
5,8% – в 17 городах республики. В городах республики также дей-
ствуют пять мусульманских учебных заведений: Исламский уни-



 44 

верситет им. Р. Фахретдина (Уфа), медресе им. Марьям Султано-
вой (Уфа), «Галия» (Уфа), «Hyp аль-Ислам» (Октябрьский), «Hyp 
аль-Иман» (Стерлитамак). 

Ислам и духовные центры в Челябинской области. В Че-
лябинской области зарегистрировано более 70 мусульманских об-
щин, согласно данным социологических исследований 13% южно-
уральцев (425 тыс. человек) являются последователями ислама. 
Этнические мусульмане – татары, башкиры, казахи – составляют 
13,3% населения Челябинской области. В Челябинской области 
69 мечетей, самые крупные из них – Каменная мечеть (Ак-мечеть) 
в Челябинске (в общей сложности в городе действуют девять му-
сульманских общин, которые объединяют примерно от 3 до 5 тыс. 
верующих); мечеть на хуторе Миасский (Металлургический рай-
он); мечеть Исмагила в Курчатовском районе. До недавнего вре-
мени мусульмане Челябинской области находились в сфере инте-
ресов двух духовных управлений – Центрального духовного 
управления мусульман России (председатель Т. Таджуддин) и Ду-
ховного управления мусульман Азиатской части России (предсе-
датель Н. Аширов). От имени ЦДУМ муфтием (Г. Шакаевым, по-
сле его смерти – Р. Раевым) были объединены зарегистрированные 
общины мусульман Челябинской и Курганской областей. Второй 
центр руководит общинами, признающими решения Духовного 
управления мусульман Азиатской части России. Представителями 
ДУМАЧР в Челябинской области были выходец из Сирии Салех 
Абдель Рахман Гази и Махмуд Габидулин. В 2007–2010 гг. стало 
заметным стремление исламских структур, входящих в Совет 
муфтиев России (СМР, Р. Гайнутдин), распространить свое влия-
ние на мусульман Челябинской области. За последние два года 
созданы две общины от ДУМАЧР, три общины от Духовного 
управления мусульман «Ассоциация мечетей России» (AMP), одна 
община от Духовного управления мусульман Европейской части 
России (ДУМЕР). 

По инициативе ДУМЕР под его юрисдикцией 28.07.2007 
была заложена мечеть в деревне Акбашево Аргаяшского района.  
В закладке принимали участие Равиль Гайнутдин – председатель 
Духовного управления мусульман Европейской части России, 
председатель Совета Муфтиев России, Нафигулла Аширов – пред-
седатель Духовного управления мусульман Азиатской части Рос-
сии, Шамиль Аляутдинов – имам Московской мемориальной  
мечети, заместитель председателя ДУМЕР. Одновременно состоя-
лось «выездное» заседание Совета муфтиев России. Регистрация 



 45

трех общин, согласно п. 4 ст. 8 Закона «О свободе совести и о ре-
лигиозных объединениях» позволит ДУМЕР создать в Челябин-
ской области «параллельный» муфтият. О намерениях вытеснить 
ЦДУМовское духовенство свидетельствует начавшаяся кампания 
по дискредитации муфтия Р. Раева и возглавляемого им Челябин-
ского регионального духовного управления мусульман (РДУМ), 
которое в СМИ было названо «гарантом нераспространения Исла-
ма». Инициатором является общественно-политическое движение 
«Российское исламское наследие» – РИН, а проводником этой 
кампании в Челябинской области – член Совета РИН, имам мечети 
г. Озерска (Духовное управление мусульман Европейской части 
России) Габдулла Шаймарданов., который предпринимал попытки 
по объединению «параллельных» исламских общин, не входящих 
в РДУМ Челябинской области (Аша, Усть-Катав, Челябинск, 
Озерск, Чебаркуль, Златоуст, Миасское), и в одном из информаци-
онных сообщений представлен как «председатель совета имамов 
Челябинской области». 

Как считает И.И. Аносов, в Челябинской области заметно 
совпадают как интересы ДУМЕР, СМР и ОПД РИН, так и кон-
кретных проводников этих интересов. Это совпадение интересов 
заметно также и в Башкортостане, и в Оренбургской области, оно 
свидетельствует о тенденции передела российского исламского 
пространства и формирования в пределах России нового мусуль-
манского духовного центра, не имеющего ничего общего с исто-
рическим ЦДУМ и местными реалиями, – своего рода исламского 
холдинга. 

Этнизация ислама. К привычному уже противостоянию 
между ЦДУМ и его оппонентами – СМР, ДУМАЧР и РИН, добав-
ляется противостояние на этнической почве между «русскоязыч-
ными» и «татароязычными» мусульманами и мусульманами-
мигрантами – выходцами из стран Центральной Азии, Ближнего 
Востока. Татароязычная община воспринимает мечеть как татар-
ский национальный духовный центр, игнорируя наднациональный 
характер ислама. 3аметно также увеличение числа «русских»  
мусульман из среды молодежи. «По пятницам в моей мечети до 
40% русской молодежи», – говорит имам одной из мечетей Екате-
ринбурга. По словам представителей НОРМ (Национальная орга-
низация русских мусульман, создана 12.06.2004), только в Петер-
бурге каждую пятницу не менее трех русских принимают ислам. 
Председатель НОРМ Харун ар-Руси Сидоров призывает «татар-
ских националистов отказаться от шовинистического отношения к 



 46 

другим народам Поволжья и стремиться быть для них центром 
притяжения, “мягкой силы”, а не источником угрозы их идентич-
ности»1. Здесь мы имеем дело с протестной сменой религиозной 
идентичности, что характерно и для движения в обратном направ-
лении – принятия «этническими мусульманами» христианства, в 
том числе и протестантизма (татары и башкиры, не нашедшие 
удовлетворения своих духовных потребностей в исламе, нашли 
его в протестантизме и составляют сегодня 33% численности про-
тестантских общин в Башкортостане). С другой стороны, это есть 
осознанный выбор, следствие свободы совести. «Если есть право-
славные арабы или японцы, – считает Андрей Игнатьев, – то поче-
му не могут существовать русские мусульмане?» Думается, что у 
феномена «русского мусульманства» большие перспективы. Тем 
более что мы живем в эпоху глобальных трансформаций, и то, что 
казалось невозможным вчера, сегодня уже обыденное явление.  

Башкиры в поисках средств мобилизации духовности.  
В 90-е годы прошлого века башкирская интеллигенция интуитивно 
понимала, что башкиры по-прежнему, как и 200 лет назад, «плохие 
мусульмане и что ислам вряд ли станет средством мобилизации 
башкирской духовности и возрождения этничности. Тем более что 
именно таковым ислам был и является для татарской нации,  
успешно интегрировавшей ислам и мусульманскую традицию в 
процесс суверенизации Татарстана. Поэтому неслучайны были 
поиски корней башкирской идентичности в более древних, доис-
ламских пластах духовной культуры, в родоплеменных культах, 
древних общетюркских верованиях, в тенгрианстве. В начале  
90-х годов по республике прошли племенные съезды, на которых 
были избранны и племенные вожди: поэт Рашит Шакур – вождь 
племени Мин, Аль-Фатих – вождь племени Тамьян и др. Возрож-
дение древних родовых традиций заметно в современном башкир-
ском изобразительном искусстве, в наибольшей степени в творче-
стве живописцев Ф. Иргалина, И. Тукмакаева, Р. Миннибаева, 
Ф. Нуриахметова и др., отличительной чертой работ которых, пи-
шет искусствовед А. Янбухтина, является тамга – родовой знак. 

Поиски внеисламской религиозной идентичности сочетались 
у башкир с тенденцией придания исламу статуса «народного» 
(«башкирского») при сохранении сложившегося исламо-язы-
ческого симбиоза. В юго-восточных районах Башкортостана и в 
настоящее время отмечаются у башкир обряды и объекты покло-
                                                 

1 URL: http://www.norm-mfo.ru/artic1es/133/ (Дата обращения: 03.09.2012.)  



 47

нения, отражающие особенности «башкирского ислама», соче-
тающегося с элементами традиционных доисламских верований. 
Обнаруженные в Баймакском, Хайбуллинском, Зилаирском рай-
онах РБ культовые объекты – караскы, аулия кабере, «пайгамбар 
таш» – являются местами паломничества, где совершаются обряды 
жертвоприношения. В юго-восточных районах республики еже-
годно у могил Гатауллы-ишана, Мужавир-Хазрата, Саида-ишана 
собираются тысячи мусульман Башкортостана, Оренбургской, Че-
лябинской областей, которые совершают жертвоприношение и 
коллективные молитвы. На границе Хайбуллинского и Зидаирско-
го районов находится так называемый «Пайгамбар таш» – камень 
«со следами ноги Пророка», также являющийся объектом массово-
го поклонения.  

В мир застойного благополучия «народного» ислама уже 
давно начали вторгаться структуры, которые под видом модерни-
зации и обновления вносят в мусульманскую умму элементы бро-
жения, радикализма и экстремизма, противостояния исторически 
сложившимся духовным центрам. В качестве примера можно при-
вести громкие заявления одного из неприкаянных башкирских 
пассионариев Айрата Дильмухаметова о конструировании новой 
нации. В феврале 2008 г. при содействии Исламского комитета 
России в Уфе было учреждено движение «Нация Ислама». По  
словам Дильмухаметова, «на учредительной конференции присут-
ствовали делегаты от 42 городов и районов Башкирии». «Стать  
членами движения могут люди любой национальности, испове-
дующие ислам, – сказал новый лидер, – движение займется фор-
мированием самосознания мусульман России и выводом страны из 
кризиса». Регистрировать движение, как пояснили Айрат Дильму-
хаметов и Гейдар Джемаль, не собираются, по закону это и не тре-
буется. Они же пообещали весной 2008 г. провести в Уфе съезд 
«Нации Ислама» (который, однако, до сих пор не состоялся). «Мы 
будем строить интернациональное движение по всей стране, и га-
рант интернационализации – исламский фактор», – пояснил Дже-
маль. «Члены движения не планируют участвовать в каких-либо 
выборах, мы считаем, что представительно-парламентская демо-
кратия изжила себя», – добавил Дильмухаметов. Методами, кото-
рыми «Нация Ислама» собирается добиваться своих целей, станут 
пикеты, митинги и выступления в СМИ. Первой акцией, о которой 
заявили члены движения, будет обращение к властям Башкирии, 
чтобы в республиканских ведомствах перерыв на обед в пятницу 
был перенесен на более позднее время – для чтения верующими 



 48 

Намаза (пятница у мусульман считается благословенным днем не-
дели, во многих мусульманских странах это официальный выход-
ной день).  

Интервенция радикальных идеологий в среду россий-
ских мусульман. Передел исламского пространства Урала осуще-
ствляется в условиях реальной опасности массового распростра-
нения радикальных и экстремистских идеологий в мусульманской 
среде. В 2005–2008 гг. в Челябинске, Магнитогорске, Оренбурге, 
Туймазах, Баймаке, Бугуруслане, Екатеринбурге – во всех облас-
тях Урала и Приуралья – были заведены уголовные дела по факту 
деятельности «Хизб ут-Тахрир аль-Ислами» и других радикальных 
организаций. О росте проявлений исламского экстремизма свиде-
тельствует рост преступлений экстремистской направленности в 
регионах Поволжья и ЮжногоУрала. География преступлений 
обширна, включает Татарстан, где рост преступлений экстремист-
ской направленности в 2000–2010 гг. составил 300% – с 30 до 
127%; Башкортостан, где с 2006 по 2010 г. осуждены 27 членов 
запрещенной экстремисткой религиозно-политической партии 
«Хизб ут-Тахрир» и в 2012 г. возбуждено 10 уголовных дел; также 
Челябинскую, Тюменскую, Оренбургскую, Самарскую области. 

Радикализация верующих, распространение экстремизма в 
среде российских мусульман включает в себя несколько этапов с 
весьма расплывчатыми временными рубежами: 

– «условно-просветительский» (первое десятилетие «свобо-
ды совести», начиная с принятия нового законодательства СССР и 
РФ – вброс исламской литературы в основном просветительского 
и дидактического характера); 

– экстремистский (рубеж тысячелетий – интервенция ради-
кальных идеологий, деятельность в РФ экстремистских органи-
заций); 

– террористический (2002–2010, проведение террористиче-
ских акций на территории России). 

Эта периодизация, применимая в целом к РФ, имеет особен-
ности относительно регионов Урало-Поволжья, где переход от 
экстремистского этапа к террористическому приходится на вторую 
половину «нулевых». Связан он с деятельностью международной 
экстремистской религиозно-политической партии «Хизб ут-
Тахрир аль-Ислами». Организация «Хизб ут-Тахрир аль-Ислами» 
создана в 1953 г., идеологом и основоположником стал Такиуддин 



 49

ан-Набахони ал-Фаластини1 (1909–1979), который также был чле-
ном организации «Братья мусульмане». После смерти Такиуддина 
ан-Набахони в декабре 1979 г. (по некоторым данным – в 1977 г.) 
руководителем партии стал палестинец Абд ал-Кадим Залум 
(1925–2003), под руководством которого партия активизировала 
свою деятельность в бывших советских республиках Центральной 
Азии, именно в тех регионах, где еще в 80-е годы заявили о себе 
межнациональные и межрелигиозные противоречия. После  
его смерти движение возглавил Ата Ибн Халил Ибн Ахмад Ибн 
Абдулькадир Хатиб Абу Рашта, по прозвищу «Ата», сокращенное 
имя Абу аль-Ришта (или аль-Рушта, или ар-Рашда), поддержавший 
в 2006 г. террористическое движение «Хезболла» и объявивший 
вооруженный джихад США, Израилю, Евросоюзу и России. Был 
слушателем, членом, руководителем местной ячейки, членом сове-
та вилаята, официальным представителем, членом совета амира. С 
13.04.2003 является руководителем организации «Хизб ут-Тахрир 
аль-Ислами», под его руководством деятельность «Хизб ут-
Тахрир» приобретает все более агрессивный характер. В числе ак-
тивистов организации «Хизб ут-Тахрир» – один из руководителей 
палестинской организации «ФАТХ» Халед Хасан и духовный ли-
дер «Исламского джихада»2 Асаад Тахмими.  

Организация нашла широкое распространение в большинст-
ве мусульманских стран (Ирак, Алжир, Судан, Йемен, Пакистан и 
Афганистан), однако антигосударственные настроения ее функ-
ционеров стали причиной настороженного отношения к ним офи-
циальных властей. В этой связи в устав «Хизб ут-Тахрир» были 
включены положения о глубокой конспирации и сохранении в 
                                                 

1 Встречающиеся написания: Такъийю-д-дин ан-Набханий, Такъийюд-дин 
ан-Набхани, Такый-уд-дин ан-Набханий, Такиуддин ан-Набохони. 

2 «Исламский джихад» был основан группой радикально настроенных ис-
ламистов, которые в начале 1960-х годов вышли из весьма влиятельной в Египте 
нелегальной мусульманской организации «Братья-мусульмане». Основные поло-
жения программы движения сводятся к следующему: 1) продолжение джихада 
против евреев, сопротивление договору, подписанному в Осло, и нормализации 
отношений между Израилем и исламской нацией (общемировой мусульманской 
общиной – уммой); 2) отказ от любых выборов, «крышей» для которых станет 
договор в Осло; 3) принципиальное непризнание ООП, даже если она очистится 
от «продажных элементов»; 4) ислам – это образ жизни, источник силы и про-
должения джихада. Идеологическим отцом «Джихада» был Саид Кутб, один из 
лидеров «Братьев-мусульман, который объявил режим Насера «неисламским 
государством» – «менее исламским, чем монархический и даже Британский  
Египет». 



 50 

секрете места пребывания лидеров. Цель партии – строительство 
Всемирного Халифата. Методы достижения цели: «призыв», рабо-
та с имамами, с населением; кибер-джихад (информационная вой-
на); вооруженный джихад. Констатируя успехи «Хизб ут-Тахрир» 
в Центральной Азии, специалисты отмечают: а) способность 
«Хизб ут-Тахрир» адаптироваться к любым политическим обстоя-
тельствам, используя противоречия дихотомий «Восток – Запад», 
«светское государство – исламское государство», «коммунизм – 
ислам», «капитализм – ислам», «либеральные ценности – ислам»; 
б) хорошо отлаженную агитационно-пропагандистскую деятель-
ность с применением современных информационных ресурсов и 
социальных технологий. «Хизб ут-Тахрир» создала в Интернете 
виртуальное исламское киберпространство, через которое осуще-
ствляются функции руководства, управления, «просвещения», 
пропаганды, мобилизации, организации протестных акций. Интер-
нет удобен для контактов с членами «Хизб ут-Тахрир» в странах, 
где запрещена ее деятельность; в) умелое манипулирование массо-
вым сознанием социальных групп в маргинальных, критических, 
травмированных обществах. При этом обращение к исламу сопро-
вождается в деятельности «Хизб ут-Тахрир» откровенным пренеб-
режением к канонам веры, Священному Писанию, языку Пророка, 
искажением основных положений ислама. В первую очередь сле-
дует отметить искажение понятия «джихад». 

«Хизб ут-Тахрир аль-Ислами» широко пропагандирует свои 
идеи, применяя все доступные способы, в первую очередь распро-
странение экстремистской литературы, распространение идей этой 
организации через имамов мечетей. Религиозно-экстремистская 
организация «Хизб ут-Тахрир» признана вне закона во многих 
арабских государствах, а также в Германии, Турции, России, Тад-
жикистане и Киргизстане. Деятельность «Хизб ут-Тахрир» аль-
Ислами» запрещена в ряде стран Азии и Европы. В ФРГ с форму-
лировкой «за призывы к политическому насилию и антисемитскую 
пропаганду в университетах» на основании Закона о борьбе с тер-
роризмом была запрещена деятельность местного филиала рели-
гиозно-экстремистской сети «Хизб ут-Тахрир». Согласно заявле-
нию главы МВД Германии О. Шили, «Хизб ут-Тахрир аль-
Ислами» является «опасной организацией», «выступает против 
взаимопонимания между народами», «подрывает действующий 
конституционный порядок» и «пыталась установить контакт с 
ультрарадикальными силами». В Германии дело «Хизб ут-Тахрир-
аль-Ислами» рассматривалось не общеполицейской службой, а 



 51

специальным подразделением уголовной полиции. Придание 
борьбе с деятельностью этой сети особого статуса свидетельствует 
о понимании всей опасности «Хизб ут-Тахрир-аль Ислами» не 
только в правоохранительных структурах Германии, но и среди 
немецкого руководства в целом. 

В опубликованном 07.10.2002 Бюро по вопросам демокра-
тии, прав человека и трудовых отношений Госдепартамента США 
«Международном отчете по соблюдению религиозных свобод» 
признавалось, что в «распространяемой группой “Хизб ут-Тахрир-
аль-Ислами” литературе содержится множество антизападных, 
антисемитских и антидемократических утверждений». Позднее, 
22.11.2002 Офис по делам Центральной Азии Госдепартамента 
США охарактеризовал «Хизб ут-Тахрир аль-Ислами» как «транс-
национальную экстремистскую организацию, пытающуюся сверг-
нуть правительства Центральной Азии». Шанхайская организация 
сотрудничества также относит «Хизб ут-Тахрир аль-Ислами» к 
террористическим структурам, причем особо опасным. Шанхай-
ская конвенция о борьбе с терроризмом, сепаратизмом и экстре-
мизмом от 15.06.2001 определяет экстремизм как деяние, направ-
ленное на насильственный захват власти или насильственное 
задержание власти, а также на насильственное изменение консти-
туционного строя государства, а равно на насильственное посяга-
тельство на общественную безопасность. В России «Хизб ут-
Тахрир аль-Ислами» была признана преступной организацией еще 
в 1999 г. В мае 2001 г. руководитель Антитеррористического цен-
тра СНГ, генерал-майор Б. Мыльников оценил «Хизб ут-Тахрир-
аль-Ислами» как «международную террористическую организа-
цию, представляющую потенциальную угрозу безопасности не 
только РФ, но и всего СНГ». Тогда же МИД РФ квалифицировал 
эту организацию как «наиболее радикальную и законспирирован-
ную структуру экстремистского толка, планируемую и финанси-
руемую зарубежными центрами и преследующую планы поэтап-
ной исламизации России и соседних стран». Верховный суд РФ 
своим решением от 14.02.2003 запретил деятельность «Хизб ут-
Тахрир аль-Ислами» как террористической организации на терри-
тории РФ. 

Как показывает десятилетняя практика возбуждения уголов-
ных дел в отношении членов партии, применяемые меры по пресе-
чению ее деятельности пока малоэффективны. В настоящее время 
члены «Хизб ут-Тахрир аль-Ислами» открыто проводят массовые 
мероприятия, дают интервью, устраивают митинги, пикеты, ис-



 52 

пользуют символику партии. Назначенные судами условные сро-
ки наказания формируют ощущение безнаказанности преступни-
ков и бессилия власти. Что же касается кратковременных или  
длительных сроков заключения членов партии, то результатом 
стали:  

– формирование из преступника образа мученика веры, 
жертвы произвола властей; 

– «тюремный призыв» и распространение идеологии ХТИ в 
местах заключений, рост числа новообращенных «мусульман», 
создание ячеек партии в тюрьмах и колониях ГУФСИН; 

– возвращение членов партии из мест заключений «укре-
пившимися в деле призыва». Их встречают как героев, а видеома-
териалы встреч выставляют в сети Интернет;  

– конструирование общественного мнения о преследовании 
мусульман в России в международном и российском либеральном 
сообществе; 

– рост антироссийских настроений в среде российских му-
сульман; 

– вовлечение этнических мусульман (татар, башкир и др.) в 
протестные движения с исламскими лозунгами. 

При этом члены «Хизб ут-Тахрир аль-Ислами» продолжают 
рекрутировать людей, готовых к насильственному изменению кон-
ституционного строя Российской Федерации, насильственному 
захвату и удержанию власти в нарушение Конституции Россий-
ской Федерации. Данная ситуация требует нестандартного подхо-
да и нестандартных решений. Кроме «Хизб ут-Тахрир аль-
Ислами» на Южном Урале распространены другие исламские ра-
ди-кальные течения. Среди части мусульманского населения ре-
гиона (в особенности молодежи) находит распространение идеоло-
гия фундаменталистского ислама. Создаются неофициальные 
формы объединения верующих (джамааты) для проведения целе-
направленного изучения и пропаганды фундаменталистских идей 
среди мусульман и вербовки новых сторонников. Джамааты выяв-
лены в районах Татарстана, Башкортостана, Челябинской области. 
Их участники представляют объединенные идеями «джихада про-
тив неверных» молодежные группировки, турецкую религиозно-
экстремистскую секту «Нурджулар», движение «Таблиг», вахха-
битские и салафитские группы – борцов за чистый ислам.  
В результате у верующей мусульманской молодежи формируется 
негативное отношение к официальному духовенству и «лицемер-
ным» имамам; убеждение в ненужности мечетей и имамов; воз-



 53

можности и даже необходимости сбора для молитвы вне мечетей, 
появились «внемечетные» мусульмане, «внемечетный» ислам. 
Есть также множество других организационных форм объедине-
ния мусульман в территориальные, квартальные общины, духов-
ные общества и братства, суфийские ордена, которые не следует 
отождествлять с экстремизмом. В частности, в Башкирии отмеча-
ются мобилизация доисламских культов и практика массовых 
йыйынов, поклонения «аулия кабере» – местам захоронений «свя-
тых», вокруг которых формируются инициативные группы ве-
рующих с нечеткими организационными формами. Коллективные 
моления, праздники, скопления большого количества верующих 
привлекают к себе представителей экстремистских сообществ, ко-
торые используют любую возможность для пропаганды радикаль-
ных идеологий в среде мусульман. 

Причины активизации радикальных течений. С точки 
зрения экспертов и аналитиков, росту числа и активизации экстре-
мистских сообществ способствовали такие факторы, как: 

– общая религиозная неграмотность верующих; 
– правовая неграмотность общества в целом; 
– выезд мусульманского духовенства и верующей молодежи 

из республики для обучения в исламских центрах стран Ближнего 
и Среднего Востока; 

– миссионерская деятельность эмиссаров зарубежных экс-
тремистских организаций из Саудовской Аравии, Пакистана, дру-
гих арабских стран, оказывающих помощь местным мусульман-
ским общинам в строительстве мечетей, учебном процессе, а 
также конкретным лицам; 

– рост миграции граждан из государств Центрально-
Азиатского региона (Узбекистан, Таджикистан, Казахстан и Кир-
гизстан), с Северного Кавказа, где влияние фундаменталистов в 
последнее десятилетие существенно возросло; 

– перемещение сторонников радикального ислама из сосед-
них, приграничных со странами СНГ регионов; 

– ухудшение социальной обстановки в ряде регионов Рос-
сии; 

– ослабление контроля и влияния руководителей городских, 
районных администраций и духовных управлений за обстановкой 
в мусульманских приходах; 

– успешное применение методов тоталитарных деструктив-
ных организаций при вовлечении в экстремистские структуры; 



 54 

– деятельность отдельных правозащитных структур и право-
защитников, которые оказывают  участникам  террористических  и  
экстремистских  организаций  правовую  и финансовую  помощь.  
Сегодня  «правозащитники» подменяют  понятие  «преступник» 
понятием «мусульманин».  

Немаловажной проблемой является роль религии в системе 
образования и воспитания молодежи. В основу решения этого во-
проса должен быть положен конституционный принцип о свет-
ском характере Российского государства. По мнению экспертов, 
введение основ религии в школьные программы может привести к 
росту напряженности в религиозно смешанных населенных пунк-
тах. К тому же, зачастую духовенство не способно вести теорети-
ческие курсы истории религий по причине недостатка педагогиче-
ского, либо высшего гуманитарного образования. Передел 
исламского пространства России и интервенция экстремистских 
идеологий отражают общую тенденцию формирования в России 
«нового ислама», противостояние традиционного ислама, пред-
ставленного пребывающими в состоянии бессознательной веры 
лицами старшего поколения, и «новых мусульман», не знающих 
Коран и Сунну, избравших ислам в качестве идеологии протеста. 
Подверженная радикализму российская умма интегрируется в ан-
тироссийскую оппозицию.  

«Россия и арабский мир: История 
и современность», Уфа, 2012 г., с. 32–40. 

 
 
E. Арляпова, 
кандидат политических наук 
МОБИЛИЗАЦИОННЫЙ ПОТЕНЦИАЛ  
ИСЛАМА ВЧЕРА И СЕГОДНЯ 
 
Тенденция рассматривать постсоветское пространство как 

«сплошное поле этноконфессиональной напряженности», сло-
жившаяся в отечественной и зарубежной историографии, имеет 
все предпосылки стать традицией, так как цикл событий на об-
ширных территориях бывшего Союза ССР не дает усомниться в 
том, что внутри- и межгосударственные отношения новых полити-
ческих фигур на карте далеки от гармонизации. Исследователи 
единодушны также в том, что одним из самых высоких потенциа-
лов конфликтности обладает стремительно распространяющийся в 
границах распавшегося государства ислам. Необходимость повы-



 55

шенного внимания к данным процессам, мониторинга их количе-
ственной и качественной составляющих (что особенно важно, если 
говорить о формах и течениях ислама, делавшего попытки укоре-
ниться в благодатных условиях идеологического вакуума, неста-
бильности на местах) проходила «красной нитью» в работах оте-
чественных специалистов по вопросам религии, компетентных в 
исламской проблематике государственных деятелей, публицистов 
и освещающих локальные конфликты журналистов еще до того, 
как Российская Федерация, в числе других государств, имеющих в 
составе регионы с преимущественно исламски ориентированным 
населением, в полной мере ощутила себя частью общемировых 
процессов усиления тревоги, вплоть до истерии, перед лицом уг-
розы «транснационального исламистского терроризма» (по 
Г.И. Мирскому). Российские исторические реалии середины – 
конца 1990-х годов скоро добавили к словосочетанию «исламский 
радикализм» определение «чеченский». Громко зазвучали предо-
стережения о том, что весь Северный Кавказ следует рассматри-
вать не только в качестве одной из российских иноэтничных пе-
риферий, но также в качестве периферии Ближнего Востока и ис-
ламского мира, а значит – отдавать должное его подверженности 
единым транснациональным процессам, охватившим этот мир с 
конца 1970-х годов, в числе которых особое значение закреплялось 
за реисламизацией и радикализацией.  

Наблюдаемый рост и прогнозируемое экспертами дальней-
шее усиление этноконфессиональной напряженности в стране и 
сопредельных территориях вкупе с одновременной эволюцией са-
мого ислама вызвали острый интерес к нему со стороны специали-
стов силовых ведомств РФ и СНГ. Стало привычным изучение ис-
лама в контексте «конфликтологического анализа терроризма как 
социально опасного явления»1. К сожалению, для появления этой 
тенденции были веские основания. По меткому замечанию одного 
из выдающихся знатоков исламского фундаментализма, «не со-
глашаясь с квалификацией ислама как “религии вражды и нена-
висти”, нельзя в то же время игнорировать тот неоспоримый факт, 
что большинство актов международного террора в последнее вре-
мя совершается мусульманами...» [Г И. Мирский].  

В ходе попыток масштабного и всестороннего переосмысле-
ния феномена, переоценки совокупности связанных с ним явлений 
пересмотру подверглась история взаимоотношений ислама и вла-
                                                 

1 «Современный терроризм и перспективы», М., 2000.  



 56 

сти, что повлекло за собой разработку новой периодизации их раз-
вития. Альтернативные варианты были предложены уже для ис-
ламского Ренессанса 1989–1999 гг. В Российской Федерации одно 
из ключевых значений, вплоть до выделения в самостоятельный 
этап, отводилось Чечне, официальная исламизация которой, по 
мнению ряда авторов, в сочетании с военным и политическим про-
тивостоянием федеральным силам оказала «особое влияние не 
только на мусульман России, но и на всю постсоветскую мусуль-
манскую «умму»1. Вообще, тематика и содержание работ свиде-
тельствуют в пользу безоговорочного признания приоритета за 
чеченским сюжетом на длительном временном промежутке. Лишь 
недавно это своего рода «первенство» перешло к соседнему Даге-
стану, тем самым сохранив, невзирая на небольшое смещение, гео-
графию исследовательского фокуса, т.е. приоритет Северо-
Кавказского региона в исламском дискурсе для Российской Феде-
рации как части постсоветского пространства. 

Стойкий исследовательский интерес часто базируется на по-
стулате, уже принимаемом как данность, о том, что ислам является 
дестабилизирующим фактором этнополитических процессов в Се-
верокавказском регионе, более того – катализатором его мощного 
конфликтогенного потенциала. Традиционно особенно жесткую 
позицию в данном вопросе занимают зарубежные коллеги, иногда 
прямо заявляющие, что Россия «сама способствовала тому, что... 
возник и консолидируется исламский радикализм на ее собствен-
ной территории»2. При этом фокус их внимания остается все в тех 
же географических границах, что и у большинства российских 
ученых, в среде которых была выработана и стала общей позиция, 
согласно которой крупнейшие религиозные сообщества остальной 
России выработали своего рода «иммунитет к исламизму», в об-
щем и целом отвергнув его идеи, но «иначе обстоит дело на Се-
верном Кавказе, где исламизм обрел немало сторонников, где сло-
жилась очень непростая социально-экономическая ситуация, 
политическое положение перманентно нестабильно и к тому же 
отягощено десятилетним чеченским конфликтом»3. 

                                                 
1 Григорьянц В. Зона противостояния // Этнический мир. 2000, № 11. 
2 Корнелл С. Исламский фундаментализм как фактор Российско-Чечен-

ского конфликта и нестабильности всего Северо-Кавказского региона. – М., 
«Центральная Азия и Кавказ», 2000, № 4 (10).  

3 Малашенко А. Исламская альтернатива и исламистский проект.– М., 
2006. – С. 103. 



 57

Думается, что такая проблемная сконцентрированность на 
одном участке сыграла злую шутку с заинтересованными в гармо-
низации отношений силами. Позднейшие исследования показыва-
ют: пока все усилия, интеллектуальные в том числе, брошены на 
борьбу с фундаменталистами на Северном Кавказе, «в остальной 
России, где ситуация стабильная, ваххабиты (или, на самом деле, 
радикальные исламисты)»1, смогли развернуть энергичную дея-
тельность, на этот раз затронув уже наибольшие по численности 
мусульманские сообщества Волго-Уральской группы. По данным, 
на 2007 г. радикалы взяли под свой контроль до 80% исламских 
СМИ. Еще ранее в прессе проходили сообщения о предотвраще-
нии ряда терактов на территории Татарстана, обезвреживании не-
скольких экстремистских групп. Из менее отдаленных во времени 
событий дополняют неблагополучную картину: освещенное в ин-
тервью экс-главы МВД Башкортостана И.В. Алёшина состояние 
дел в республике и соседних районах; судебный процесс по делу 
«группировки Шаймухаметова» в Архангельском (в 100 км от 
Уфы), привлекший внимание центральных СМИ; кульминацион-
ное по своей значимости (хотя бы в символическом плане) поку-
шение на ведущих духовных лидеров Татарстана, реакцией на ко-
торое стало прозвучавшее на заседании Госсовета республики 
признание о том, что «проблема ваххабизма в Татарстане не толь-
ко существует, но и достигла критического уровня»2.  

Каждый из перечисленных эпизодов, не говоря о многочис-
ленных актах, не вошедших в перечень, содержит тот или иной 
«след», выводящий инцидент за рамки локального и питающий 
теории об «исламском террористическом интернационале». Так 
или иначе, в оценке влияния религиозного фактора на политиче-
скую стабильность постсоветского пространства очень сложно 
обойти стороной не только фактическую близость в самых разных 
плоскостях, включая плоскость нелегальной деятельности, высо-
кий уровень взаимопроникновения и взаимозависимости этих тер-
риторий, но и восприятие их в качестве таковых со стороны зна-
чимых акторов процессов с конфессиональной компонентой. 

Значение восприятия образа давно нашло свое признание в 
сопряженных с понятием «конфликта» (но не только) исследова-
ниях. Чеченская Республика и тема конфликта региона с Центром 
                                                 

1 Мирский Г.И. Исламизм, транснациональный терроризм и ближне- 
восточные конфликты. – М., 2008. – С. 74. 

2 Kazan Week // http://www.apn.ru/nevvs/article26973.htm 



 58 

не являются исключением. Представление играет колоссальную 
роль даже в материях, где, казалось бы, все однозначно и иная 
трактовка просто невозможна. Поэтому нет ничего удивительного 
в том, что национальная и конфессиональная сферы, имеющие в 
своей основе массу интеллектуальных конструктов и эмоциональ-
ных переживаний, подвержены эффекту представлений в полной 
мере. Это имеет прямое отношение к вопросу о мобилизационном 
потенциале ислама в Чечне и к вопросу об «исламизации» респуб-
лики в целом. 

Распространено мнение об этой республике как традиционно 
исламском регионе, ныне зараженном «экстремистскими, соци-
ально опасными идеями» путем проникновения их в Чечню вместе 
с получившими религиозное образование за рубежом и возвра-
тившимися в республику чеченцами1. Особое место – как наиболее 
существенному фактору дестабилизации и затяжного кризиса в 
Чечне – отводится при этом политике исламизации, «проводимой 
в республике с конца 80-х годов и затронувшей, в первую очередь, 
школу»2. На наш взгляд, опасность была скрыта, скорее, в ислами-
зации в отсутствие школы в Чечне, в условиях недостаточного 
внимания к всестороннему развитию детей и делам молодежи, по-
давляющее большинство которой оставалось социально и эконо-
мически неустроенным, но сохраняло при этом свойственную воз-
расту жажду деятельности, высокой степени вовлеченности в 
события и т.д. 

Именно этот возрастной пласт чаще других фигурирует, ес-
ли речь идет о политической мобилизации этнической группы под 
религиозным знаменем. Не имеет смысла останавливаться под-
робно на многочисленных оторванных от реальности, а порой про-
сто лишенных здравого смысла теориях и конструктах, широко 
растиражированных в местной среде в период противостояния ре-
гиона с федеральным центром и в массе своей практически утра-
тивших актуальность и остроту на настоящем этапе. Однако сле-
дует признать их колоссальную значимость в формировании 
этнического самосознания у чеченцев военного и поствоенного 
поколений, а конкретно – его мифологической составляющей. 

                                                 
1 Бережной С. Роль исламского фактора в урегулировании кризиса в Чечне // 

Центральная Азия и Кавказ. 2003. № 1. 
2 Аниканов М.В., Степанов В.В., Сусоколов А.А. Титульные этносы Рос-

сийской Федерации. Аналитический справочник. М., 1999. – С. 157. 



 59

Данные возрастные категории подразумевают, прежде всего, 
рожденных после 1976 г. чеченцев. В основу градации положен 
несложный расчет, где 1991 год выбран в качестве опорной даты. 
Элементарные арифметические действия позволяют заключить, 
что полноценное (отвечающее принятым в стране образователь-
ным стандартам по суммарному количеству учебных лет в школе) 
среднее образование смогли получить только дети 1974–1976 го-
дов рождения. Родившиеся позднее либо не окончили школу, либо 
вовсе не были охвачены обучением. Таким образом, молодые че-
ченцы 1980, 1981, 1982 годов рождения, и далее по восходящей, 
были лишены возможности нормального обучения в рамках обще-
принятой школьной программы. 

Частично этот вакуум – образовательный, идеологический, 
да и просто направленный на социализацию молодых людей в об-
ществе, – был заполнен пропагандой, в том числе исламистского 
толка. К 2000 г. эти молодые люди достигли 18–20 лет; с большой 
долей вероятности можно предположить, что у значительного их 
числа уже есть собственные дети. В каком формате осуществляет-
ся их введение в общегражданский социум – сказать сложно, как 
сложно гарантировать его свободу от разного рода мифологем, 
среди которых религиозная может быть названа одной из самых 
сильных. На сегодняшний момент это самая отзывчивая к мобили-
зационным усилиям прослойка, живо реагирующая не только на 
разделяемые группой устремления и лозунги, но и на откровенные 
провокации, призывы к защите псевдоинтересов и т.п. При всем 
этом очевидно одно – в стабилизационном процессе именно за 
этой возрастной группой должна быть закреплена ключевая пози-
ция в усилиях по возвращению к привычным социальным нормам 
в рамках светского государства, которым является Россия.  

Мобилизационный потенциал ислама в Чечне в период про-
тивостояния с федеральным центром получал разные оценки и 
прогнозы – от осторожных до самых невероятных. Но сторонни-
кам и тех, и других приходилось считаться и с наличием в исламе 
«консолидирующего нацию начала»1, и с исключительной «обра-
щенностью в политику»2 по причине «изначального единства в 

                                                 
1 Малашенко А.В. Русские голосовали за меньшее зло // Независимая газе-

та. 1997. 31 января. 
2 Малашенко А. Исламское возрождение в современной России. – М., Мо-

сковский Центр Карнеги, 1998. – С. 126.  



 60 

исламе духовного и светского начал»1, плюс мощь, жизнеспособ-
ность и необычайная адаптивность к «различным культурам, си-
туациям и переменам»2. На фоне сильной природы ислама вкупе с 
событийной лентой Чечни второй половины 1990-х годов многим 
казалось логичным завершение этнической консолидации под «зе-
леным знаменем».  

Под влиянием и даже давлением фактологической канвы, 
связанных с ней настроений из поля зрения постепенно выпадали 
основополагающие, говоря о религии в Чечне, факторы. Ислам на 
ее территории насчитывает значительно меньшую историю, чем 
это подается широкой общественности, особенно со стороны, как 
правило, самих чеченцев или тех, кто сам находится во власти ми-
фов религиозного характера, или тех, кто эти мифы распространя-
ет. Ислам в Чечне сразу имел ряд выраженных региональных черт. 
Ученые неоднократно отмечали, что религия в Чечне, да и шире – 
на всем российском исламском Кавказе, представляет собой свое-
образный симбиоз канонов ислама и местных народных традиций 
и обычаев. Причем, выделить в этом симбиозе основы и после-
дующие наслоения, да даже осознать их разную природу, затруд-
нительно для всех одинаково: и сторонним наблюдателям, и пред-
ставителям этнической группы. Компромиссным выглядело 
предложение одного из известных авторов – чеченцев различать 
традиционный или «фольклорный» ислам и пришлый, или «высо-
кий» (Дегоев В., Чакаев Д.). И, разумеется, для Чечни принято го-
ворить о варианте сочетания шариата и адата (исламского и обыч-
ного права на языке правоведов).  

Тенденции к усилению позиций религии в Чечне берут на-
чало с конца 1980-х, т.е. хронологически начинаются в рамках 
«триумфального возрождения исторических религий и конфессий 
народов России»3 Это ключевой момент. С 1989 по 1992 г. были 
построены сотни мечетей, открыты религиозные учебные заведе-
ния, организовано самостоятельное Духовное управление. Это го-
ворит в пользу утверждения об угрожающе быстрой исламизации 
Чечни, но только при рассмотрении региона в строгой изоляции от 

                                                 
1 Малашенко А. Исламское возрождение в современной России. – М., Мо-

сковский Центр Карнеги, 1998. – С. 126. 
2 Мирский Г.И. Исламизм, транснациональный терроризм и ближнево-

сточные конфликты. М., 2008. – С. 11,14. 
3 Филатов С. Многоцветие волшебного сада российской духовности: Два-

дцать лет возрастания религиозного многообразия постсоветской России.  



 61

общегосударственного пространства и имевших в нем место про-
цессов политического, социального, экономического, культурного 
и иного свойства. Сопоставление исторического материала не под-
твердит концепцию исключительности конфессиональных транс-
формаций в Чечне. Но даже если допустить эту уникальность, то 
придется признать, что исламизация в регионе была воплощена 
все равно в локальном, «фольклорном» варианте.  

23 апреля 1992 г. Джохар Дудаев подписал указ о создании 
при своем аппарате национального комитета по делам исламской 
религии. Цель этого шага – вовлечение ислама в политические 
процессы на стороне действующего лидера в роли поддерживаю-
щей силы в борьбе с политическими оппонентами: значение –  
отказ от модели светского государства, так как отменялся сам 
принцип отделения от него церкви и религии, заложенный в Кон-
ституции 1992 г. Указ не был началом взаимопроникновения рели-
гии и политики в республике. Степень взаимовлияния религии и 
политики изменялась в зависимости от целей и задач текущей по-
литической ситуации. Но вот коэффициент взаимодействия неиз-
менно оставался высоким,  

Религиозная (исламская) идея была призвана дополнить и 
усилить идею национальную (этническую), а при необходимости – 
заменить ее. Но в ходе реализации стратегии активного использо-
вания ислама как мобилизационного ресурса этноса ряд фунда-
ментальных для региона факторов был недооценен, в то время как 
за другими, назовем их временными, факторами признано слиш-
ком большое значение. Чечня никогда не была исламским госу-
дарством, какие бы примеры в истории ни выискивались и какие 
бы толкования ни приводились в пример. Специалисты по Кавказ-
скому региону с уверенностью утверждают, что «здесь не развиты 
традиции государственности», более того – даже «нынешние стра-
ны Кавказа подавляющую часть своей истории были включены во 
внешние для него политические системы»1. Но дело не только в 
вопросах государственности, тоже, кстати, являющих собой бла-
годатную почву для этнического мифотворчества. Историки Кав-
каза считают, что «остается дискуссионным вопрос о том, на-
сколько глубоко укоренился ислам даже среди элит 
северокавказских обществ» (Дегоев В.).  

                                                 
1  Деметрадзе М.Р. От «Кавказских Балкан» к «Кавказскому дому». – М., 

2001. – С. 34.  



 62 

В то же время для Чечни характерно очень сильное этниче-
ское начало. За исключением советского периода (кроме 1944–
1957), когда можно ставить вопрос о наличии позитивной надэт-
нической идентичности в виде общегражданской, советской; при-
оритет этнического над всем остальным проявлялся весьма отчет-
ливо. К слову, взятое в скобки исключение с 1944 по 1957 г., время 
депортации чеченцев (и ингушей), подтверждает правило. Роль 
спасительной идеологии в сложный для этноса период выживания 
была отдана исламу уже в наши дни. Превалирование этнического 
выводит на первый план сопряженные характеристики: нацио-
нальный язык и традиции – непременные и достаточные состав-
ляющие внутриэтнической интеграции и межэтнической диффе-
ренциации. За религией, скорее, можно видеть вспомогательную 
роль в процессах этнической интеграции, и много реже – опреде-
ляющую. 

В Чеченской Республике начала 1990-х годов воспроизведе-
на модель поведения этнической группы в условиях общегосудар-
ственного системного кризиса. В подобных условиях этнические 
группы часто демонстрируют стремление изолироваться от иноэт-
ничного бытия и защитить свои ценностные ориентации от любой 
агрессии универсализма. Жесткое противопоставление националь-
ного универсальному (глобальному) происходит в целях сохране-
ния собственного этнического бытия. Любая религия – суть уни-
версальная идея. Исключение составляют так называемые 
национальные религии, являющие собой упорядоченную систему 
религиозных верований и ритуалов, присущих исключительно 
данной этнической общности. Ислам не относится к их числу. 
Многие его фундаментальные установки и даже стереотипы могут 
совпадать с традиционно свойственными чеченской этнической 
группе, но определенная часть обязательно будет носить конфрон-
тационный характер. Вследствие чего, рано или поздно в подвер-
гаемой сначала влиянию, а потом давлению религии этнической 
группе чеченцев возникнет так называемая «реакция социального 
беспокойства» – когда этнические системы недовольны нарушени-
ем традиций, обычаев, культурных норм и ценностных ориента-
ции. Следует отметить, что чеченцы уже имели подобный опыт и с 
проблемой соотношения приоритетов между этническим и кон-
фессиональным сталкивались неоднократно. И решали вопрос 
приоритетов тоже неоднократно – в пользу этнического. Возьмем 
на себя смелость утверждать, что в ситуации выбора у чеченцев 
победу всегда одерживала идея сохранения этноса. 



 63

Таким образом, не отрицая определенную роль ислама в де-
структивных, дезинтеграционных процессах, например, как сред-
ства усиления этнической сплоченности и увеличения контраста 
оси «свой / чужой», особенно в плоскости взаимоотношений ре-
гиона с Центром, для второй половины 1990-х годов и на ближ-
нюю перспективу представлялось возможным считать усиление 
влияния религиозного фактора ситуативным, а возможность ис-
пользования его в целях мобилизации масс – временной. В качест-
ве мобилизационного ресурса Чечни сепаратистский потенциал 
ислама сразу был ограничен – по определению. Ислам не может 
служить цели сепаратизма. У него собственные, совершенно иные 
цели и задачи. Он мог оказать «побочное» консолидирующее дей-
ствие, но вряд ли этот эффект продлился бы необходимо долго. 
Для Чечни, какова она есть, ислам несет центробежную силу. При 
главной ставке на него со стороны этнической элиты можно было 
бы прогнозировать результат, противоположный искомому: выне-
сение ислама на позиции национальной идеи грозит расколом че-
ченского общества вместо планируемой консолидации под знаме-
нем ислама.  

Время довольно скоро лишило исламский фактор тех опти-
мистических авансов, которыми он был щедро одарен даже извне 
как конкурентоспособный, государствообразующий стержень.  
В ходе оценки опытным путем позитивного и негативного потен-
циалов его в данном качестве, а также в качестве средства этниче-
ской мобилизации чеченцев, изменились тональность и направ-
ленность работ по истории ислама в Чечне, оценке его роли в 
современном чеченском обществе. В формулировках темы стали 
чаще встречаться слова: «проблемы», «тенденции», «кризис». Бо-
лее тщательному анализу подверглись новые веяния в исламе, 
особенно с точки зрения их приемлемости в местных условиях. 
Стали предприниматься попытки оценки возможностей ислама в 
деле урегулирования конфликта в Чечне и сопредельных террито-
риях, где, по мнению аналитиков, довольно давно и отчетливо вы-
рисовывался опасный дисбаланс политических сил. Конечно, ог-
ромную роль в смене исследовательского вектора сыграли 
окончание широкомасштабных военных действий и возвращение 
республики в общероссийское правовое поле. Думается, именно 
тогда в отношении первой волны исламизации оформилась и ук-
репилась тенденция к преобладанию светского отношения к исла-
му в самой Чеченской Республике или, по крайней мере, в чечен-
ской диаспоре за ее пределами. 



 64 

Сегодня картина несколько иная. В сегодняшней Чечне 
можно наблюдать процессы, ставшие следствием того, что не-
сколько лет назад ее молодой лидер «неожиданно стал инкорпори-
ровать ислам в общественную и политическую жизнь республи-
ки»1. При этом выделяются три причины апелляции к исламу со 
стороны команды Р. Кадырова: «рост авторитета и популярности 
вождя среди чеченцев», «рост его авторитета как мусульманина на 
Ближнем Востоке, у действующих в Чечне международных орга-
низаций», “перехват” ислама у радикальной оппозиции» (впрочем, 
последняя стратегия уже оценена авторами как неуспешная, и 
дальнейший ее прогноз столь же пессимистичен2. Из этого перечня 
наиболее сильным и актуальным представляется второй пункт. 
Много усилий было приложено и предполагается приложить к реа-
лизации в стратегии успешного самопозиционирования чеченской 
мусульманской общины в системе координат мировой уммы. Не 
вдаваясь в подробности этой широкой темы, отметим, что, воз-
можно, по инерции, а возможно, в силу эффективного манипули-
рования собственным положением и «рейтингом», Чеченской Рес-
публике и ее лидеру удается сохранять свой исключительный 
статус (среди других субъектов РФ) по сей день. Менее успешной 
выглядит очередная кампания по исламизации самой Чечни. Не-
смотря на уверенные заявления о возрастании роли исламской 
идентичности в Чечне, на широкую популяризацию образа жизни 
по канонам ислама, в которой задействованы все виды местных 
СМИ и посильное участие принимают СМИ федеральные, внедре-
ние исламской идеологии в рутинную жизнедеятельность чечен-
ской этнической группы в принудительном порядке проходит тра-
диционно тяжело. 

Ислам в Чечне был и остается только политическим инстру-
ментом: со спорной эффективностью, с риском потери управления – 
со всеми плюсами и минусами использования конфессиональной 
компоненты в достижении каких-либо целей. Влияние религии на 
политику, и даже его степень, определяется, в норме, потребно-
стями заинтересованных политических элит. На сегодняшний день 
в этнической системе чеченцев не произошло каких-либо карди-
нальных изменений такого свойства, чтобы вывести мобилизаци-
онный потенциал ислама на качественно новый уровень. Этнопо-
                                                 

1 Малашенко А. Как выбирали в Чечне / Моск. Центр Карнеги. – М. 2006. – 
С. 7. 

2 Там же. – С. 7, 8. 



 65

литические процессы в субъекте РФ по-прежнему вовлечены в ор-
биту влияния общегосударственных процессов и на данном этапе 
максимально созвучны общему курсу. Сохранение такого положе-
ния вещей лишает исламский фактор предпосылок к усилению 
влияния в мобилизационном качестве в ближайшей временной 
перспективе.  

«Вопросы национальных и федеративных отношений»,  
М., 2012 г., Вып. 4 (19), с. 145–155.  

 
 
Владимир Бобровников,  
востоковед 
АРХЕОЛОГИЯ СТРОИТЕЛЬСТВА ИСЛАМСКИХ  
ТРАДИЦИЙ В ДАГЕСТАНСКОМ КОЛХОЗЕ 
 

Пускай нам 
общим памятником будет  

построенный в боях социализм.  
Владимир Маяковский. «Во весь голос» 

«Традиции», которые кажутся нам старыми 
или претендуют на то. что они старые, часто 

оказываются совсем недавнего происхождения 
и нередко – изобретенными... чаще всего традиция 

изобреталась в ходе радикального  
преобразования общества... 

Эрик Хобсбаум. «Изобретение традиций 

Нельзя дважды войти в одну реку.  
Гераклит 

В этой статье я решил обобщить свои наблюдения над так 
называемым «исламским возрождением», которое всколыхнуло 
Северный Кавказ и другие мусульманские регионы Советского 
Союза накануне его распада десять с небольшим лет тому назад. 
Следует, однако, сразу оговориться, что речь пойдет не о самом 
исламском «буме», а о его предыстории и природе якобы «восста-
новленных» исламских традиций. Я хочу сделать это на микро-
уровне, проанализировав причины и ход реисламизации на приме-
ре отдельной мусульманской общины на севере Дагестана. Это 
колхоз им. Чапаева высокогорного селения Хуштада в Цумадин-
ском районе. С его именем у меня связаны воспоминания о начале 
полевой работы в 90-е годы XX в. В последующем я не раз сталки-
вался с хуштадинскими материалами. В основу статьи положены 



 66 

мои полевые дневники, а также собранные в Цумадинском районе 
документы, надписи и микротопонимика на кавказских, арабском 
и русском языках. Я попытаюсь разобраться в том. почему в На-
горном Дагестане возникло исламское возрождение и как именно 
оно протекало. Меня, прежде всего, будет интересовать сложная 
корреляция между знанием об исламе и властью в общине, харак-
терная для колхозной деревни. В этой связи возникает и другой 
вопрос: что представляют собой «исламские традиции», к которым 
апеллируют сторонники и противники исламского бума, как эти 
традиции складывались, как они проявляют себя и воспринимают-
ся сегодня. Перефразируя название известной работы Мишеля Фу-
ко, основной предмет настоящей статьи можно определить как 
«археологию» традиционалистского дискурса в исторических реа-
лиях и нарративах дагестанской колхозной деревни. Начав с со-
временности, я углубился в исследование прошлого, пока не доко-
пался до того основания, на котором началось возведение здания 
исламских традиций. Эти «раскопки» носят для меня очень лич-
ный характер. В них отразился пройденный мной за 15 лет поле-
вой работы долгий путь блужданий по лабиринтам «традиций» в 
Нагорном Дагестане. 

 
Что такое традиция? Немного теории  

Уже в начале работы в Хуштада я столкнулся с широко рас-
пространенным понятием «традиция». Это слово служит ответом 
на любой затруднительный вопрос об исламе в постсоветской да-
гестанской деревне (да и о самой деревне как таковой). Оно проч-
но вошло в язык ученых, политиков, местных чиновников и даже 
простых мусульман. Когда хуштадинцев спрашивали, почему они 
делают так-то и так-то, они неизменно отвечали – «по мусульман-
ским традициям, завещанным от предков». Для дагестанских  
политиков правилом хорошего тона стало афишировать привер-
женность горским традициям. В новых законах типа Закона  
«О местном самоуправлении» есть ссылки на «местные традиции». 
Юристы выработали даже понятие законного «традиционного» и 
противозаконного «нетрадиционного» ислама. В заголовке чуть ли 
не каждой этнографической работы о Дагестане присутствует по-
нятие «традиция». 

Понятие «традиция» имеет сегодня не только научное, но и 
политическое значение. Пошатнувшееся после падения Советско-
го Союза общество ищет опоры в местных (в постсоветском Даге-



 67

стане – исламских) традициях. Начавшийся в 1970–1980-е годы 
поворот от борьбы с «вредными пережитками» к признанию «по-
лезных традиций» завершился в 1990-е годы. Новый курс прави-
тельства находит всемерную поддержку у мусульманской духов-
ной элиты. Тем самым формируется спрос на изучение и 
воссоздание традиций. Исламоведы откликнулись на него тезисом 
о том, что возвращение к «традиционным исламским ценностям» 
спасет общество от разложения. Историки и этнографы предложи-
ли использовать в государственном строительстве «демократиче-
ский потенциал» дагестанской сельской общины (джамаата), рас-
сматривая «народные традиции» как панацею от любых 
болезненных явлений постсоветского времени. 

На мой взгляд, роль традиций в современном Дагестане, да и 
в целом на Кавказе, в последнее время часто преувеличивается. 
Традиции ищут и, что поразительнее всего, находят там, где их 
нет. С легкой руки некоторых этнологов чуть ли не все изучаемые 
ими явления материальной и духовной культуры кавказских гор-
цев по определению считаются «традиционными». Пресса распро-
страняет стереотипное представление о том, что в горах следуют 
неизменным традициям, а ученый должен записывать обычаи и 
помогать властям управлять горцами. В то же время нельзя просто 
отмахнуться от понятия «традиция»: споры вокруг него образуют 
неотъемлемую часть традиционалистского дискурса в Дагестане. 
Поэтому прежде чем приступить к анализу собранных в Хуштада 
материалов, нужно разобраться в существующих подходах и ин-
терпретациях термина «традиция».  

Во-первых, он используется в примордиалистской трактов-
ке, восходящей к позитивистской науке XIX в. и все еще преобла-
дающей в отечественной этнологии. «Традиция» здесь понимается 
как уцелевший осколок или «пережиток» общественных систем 
(«формаций») прошлого, противостоящий современности. Соглас-
но советской марксистской риторике, «традиции» делятся на пер-
вичные, относящиеся к экономическому базису общества, и вто-
ричные – в идеологии (или «надстройке). Сохранение традиций 
объясняется остатками «не переваренных» современностью от-
живших общественных отношений, например, элементами феода-
лизма при капитализме или «пережитками» капитализма при со-
циализме. В логике этого подхода нет обществ без «традиций».  
С одной стороны, «традиции» обеспечивают культурную преемст-
венность общества, с другой – мешают его развитию, делая его 
отсталым и закрытым для внешних влияний. 



 68 

Этот подход, как и в целом ранняя советская историография, 
сильно повлиял на представления о «советском исламе» в запад-
ной советологии времен «холодной войны». Он обнаруживается и 
в работах зарубежных и российских политологов, продолжающих 
развивать прежние теории. Прежде всего, в этой связи стоит упо-
мянуть теорию «параллельного ислама», разработанную в 1960–
1970-е годы Александром Беннигсеном и дожившую до нашего 
времени. Разделяя тезис советских ученых и политиков о сохране-
нии на Кавказе традиционного «кланового» общества, Беннигсен с 
его помощью объяснял мусульманское сопротивление советской 
власти, которое, по его мнению, продолжалось вплоть до «эпохи 
застоя» и привело к появлению подпольных мусульманских общин 
суфиев. Противостояние «традиционного» и «современного» пре-
вратилось здесь в тезис о сопротивлении «параллельного ислама» 
«официальному исламу» Российской империи, СССР и постсовет-
ской России. 

На закате советской эпохи новое оригинальное толкование 
«традиционализма» в СССР на материалах Средней Азии предло-
жил известный этнограф С.П. Поляков. Не порывая с советской 
марксистской парадигмой, он предложил рассматривать «тради-
цию» не как «пережиток», а как отдельную формацию («азиатский 
способ производства» по Марксу), активно сопротивляющуюся 
советской модернизации. В основу исламского традиционализма 
Поляков кладет сельскую общину, которая, по его мнению, не бы-
ла разрушена дореволюционными и советскими преобразования-
ми. Идеология и культура традиционного ислама генерируются в 
общине на базе мелкотоварного земледелия, основанного на тра-
диционных формах частной собственности и власти, присущих 
расширенной семье. В 1990-е годы Поляков попытался распро-
странить свою концепцию на Северный Кавказ. Здесь он нашел 
«общинно-деспотическое традиционное общество», типологиче-
ски сходное со среднеазиатским. 

Существует еще одно, совершенно иное, понимание «тради-
ций», восходящее к постмодернистскому историческому нарра-
тиву изобретения традиций, у истоков которого стоит знаменитый 
сборник под редакцией английских историков Эрика Хобсбаума и 
Теренса Ренджера. Пафос этого подхода состоит в критике прово-
дившегося прежде деления обществ на традиционные и современ-
ные. Его сторонники находят такое деление искусственным. Изу-
чая «традиции» в самых различных регионах мира в XIX–XX вв., 
они показывают, что большинство «традиций» были сконструиро-



 69

ваны в современную эпоху. В ответ на упадок местных обычаев, 
на резкие перемены в устройстве общества искусственно создают-
ся новые традиции, претендующие на древность и изначальность. 
В отличие от постепенно меняющегося обычая им свойственны 
неизменность и строгая формализация. Новые традиции нередко 
создаются государством под влиянием науки и при участии иссле-
дующих местные обычаи ученых. 

Первоначально этот подход был разработан на примере, 
главным образом, западноевропейских стран, не знавших совет-
ского и колониального опыта. Позднее процесс изобретения тра-
диций был изучен в разных регионах «третьего мира». Однако на 
материалах бывшего советского мусульманского Востока такой 
подход пока не получил широкого распространения. Идеологиче-
ские барьеры времен «холодной войны» еще мешают ученым из 
бывших советских республик находить общий язык со своими 
коллегами из-за рубежа. Из немногих исследований в этом на-
правлении стоит отметить работы американского историка Вирд-
жинии Мартин о дореволюционном обычном праве (адат) казахов 
и российского этнографа С.Н. Абашина о сельской общине в доре-
волюционной и советской Средней Азии. Община и адат рассмат-
риваются как примеры мусульманских «традиций», сконструиро-
ванных в ходе дореволюционных и советских реформ. 

Какое же из приведенных выше определений «традиции» 
верно? Какое годится для объяснения «исламского возрождения» в 
дагестанском колхозе? Я решил не предварять анализ источников 
теоретическими выкладками – пусть сами дагестанские материалы 
подскажут, кто прав в споре о традиционализме. Занимаясь по-
левой и архивной работой в Дагестане, я и сам прошел через увле-
чение всеми перечисленными выше теориями. Многое из напи-
санного и опубликованного мной прежде сегодня хотелось бы пе-
реписать. В настоящей статье я не столько «каюсь» в былых 
заблуждениях, сколько пытаюсь понять их причину, разобраться в 
накопленном мною опыте изучения процессов создания и развен-
чания «исламских традиций». 

 
Исламские памятники и нарративы в Хуштада 

Исламский бум в постсоветском Дагестане проходил под 
знаком возвращения к местным горским традициям. В хуштадин-
ском колхозе, где я работал с осени 1992 г., традиционный фон 
ощущался особенно сильно. При выборе места исследования экс-



 70 

педицией Института востоковедения, в составе которой я впервые 
попал в это селение, были учтены его традиционный облик, нали-
чие в нем мусульманских памятников, рукописных коллекций и 
авторитетных представителей мусульманской духовной элиты. 
Тут находится пятничная мечеть (джума) рубежа XVI–XVII вв., 
древнейшая в районе верховья Андийского Койсу, несколько соб-
раний арабских рукописей, десятки молельных домов (хурма/кула) 
и девять святых мест, в том числе известный зиярат трех накш-
бандийских шейхов. К началу 1990-х годов селение Хуштада было 
одним из центров исламского подъема в целом в Северном Даге-
стане. Хуштадинцы стали имамами (дибир) семи селений и горо-
дов Северного Дагестана, в том числе Хасавюрта и Кизляра. 

Облик Хуштада подчеркнуто традиционен. Старая часть се-
ления просится на обложку туристического буклета – так хорошо 
она вписывается в клише о традиционном дагестанском ауле. До-
ма из грубо отесанного серого камня лепятся друг к другу, как со-
ты в улье, занимая скалистое подножие горы Ангараз. Утрамбо-
ванные земляные крыши нижних образуют дворы верхних домов-
соседей. Сразу за околицей начинаются пашни и сады на террасах, 
амфитеатром спускающихся к Койсу. Селение стоит на высоте 
примерно 1800 м на склоне Богосского хребта над долиной Ан-
дийского Койсу. В хорошую погоду из Хуштада открывается пре-
красный вид на Андийский хребет, отделяющий Дагестан от Чеч-
ни, и заснеженные горы у российско-грузинской границы. 

Хуштада (267 хозяйств с 822 жителями) является центром 
небольшого колхоза, с 1955 г., носящего имя известного героя 
Гражданской войны (и анекдотов) Чапаева. Кроме самого селения 
в колхоз входят два хуштадинских хутора у Койсу – Чало (109 хо-
зяйств с 370 жителями) и Тленхара-Урух (95 хозяйств с 328 жите-
лями), а также два переселенческих поселка (кутан) хуштадинцев 
на равнине – Телав, или Новая Хуштада, в Хасавюртовском и Ша-
ва в Бабаюртовском районах. Жители хуштадинского колхоза – 
багулалы, или багвалинцы, небольшой народ андийской группы, 
родственный аварцам и приписанный к ним в ходе советских на-
циональных реформ XX в. В старых советских паспортах и пере-
писях (вплоть до 1989 г.) они учитывались как аварцы. Кроме 
Хуштада и ее выселков багулалы живут еще в пяти близлежащих 
горных селениях Цумадинского и Ахвахского районов и отпочко-
вавшихся от них переселенческих поселках на равнине. Багвалин-
ские селения Хуштада и Кванада – самые религиозные в Цумадин-
ском районе. 



 71

Это отразилось и в структуре поселения. Общественная 
жизнь хуштадинского колхоза всегда группировалась вокруг  
местных мусульманских памятников. До начала 1970-х годов цен-
тральная площадь (годекан) Хуштада находилась у джума-мечети. 
Рядом с мечетью в доме у круглой боевой башни XVI––XVII вв., 
возле дореволюционной сельской тюрьмы, до 1973 г. находились 
сельсовет и правление колхоза. Быстрый рост селения заставил 
перенести хуштадинский годекан с сельсоветом и конторой колхо-
за на окраину. Тут же открыли сельмаг. Новый колхозный центр 
тоже оказался возле мусульманской святыни – зиярата трех шей-
хов на кладбище Нижнее Кармала (багв. Гьикъи Хъармала).  

С началом исламского бума вокруг Хуштада появилось 
множество частных молельных домов (багв. къурма/къула, от араб. 
кул'а – «место для омовения [перед молитвой]»). Обычно это – 
прямоугольный каменный домик с плоской крышей, помещением 
для омовения и молитвы внутри и поилкой для скота снаружи. 
Около 30–40 таких молельных домов построено на скотоводческих 
хуторах в горах. В селении действует еще 4–5 къурма. К ним отно-
сится и открытая в 1991 г. квартальная мечеть, где прежде был 
колхозный склад. Раньше молельных домов, вероятно, было на 
порядок больше. Желая подчеркнуть религиозность своих земля-
ков, хуштадинский краевед А.А. Закарьяев рассказал мне притчу 
об ахвахце, впервые попавшем в с. Хуштада в 1980-е годы. По его 
словам, увидев многочисленные молельные дома у родников, этот 
ахвахец воскликнул: «Ну и ну, у нас, где вода – там одно лишь 
дерьмо, а у вас это – место молитвы». 

He считая молельных домов, джума-мечеть и зиярат зримо 
воплощают для хуштадинцев местные «исламские традиции».  
С этими зданиями связан обширный пласт устных преданий, про-
славляющих высокую религиозность горцев, их верность исламу. 
Некоторые из них в XIX–XX вв. были записаны по-арабски и со-
хранились в памятных записях (таварих) и арабской эпиграфике 
Хуштада. Основные темы исламских исторических нарративов – 
исламизация, сопротивление гонениям на ислам, власть и передача 
исламских знаний. Распространение ислама на территории Цума-
динского района хуштадинцы приписывают своим предкам.  
От Хуштада ислам приняли багулалы Тлондода и Кванада, через 
поколение после них – чамалинские селения за рекой Андийское 
Койсу, еще через поколение – с. Тинди за отрогом Богосского 
хребта.  



 72 

Другой любимый нарратив, связанный с «исламскими тра-
дициями», – это, конечно, Кавказская война XIX в. и имам Ша-
миль, удостоившийся в 1991 г. памятника в райцентре Агвали. 
Бюст Шамиля был водружен на месте прежнего бронзового Лени-
на. Еще в 1992 г. я видел, как дети, играя, ползали по чалме и бо-
роде знаменитого имама. Но вскоре протесты стариков, ссылав-
шихся на запрет изображений в исламе, заставили заменить бюст 
нейтральным орлом из нового герба республики. В Хуштада с 
Шамилем связан опять-таки старый годекан у джума-мечети. Го-
ворят, что добровольцы, уезжавшие в армию имамата, собирались 
у мечети. При отборе новобранцев их заставляли вбежать на гору 
Ангараз с тяжелым камнем в руках. Еще недавно, в 1990-е годы, 
над джума-мечетью высилась круглая боевая башня высотой в 7 м. 
По местному преданию, ее третий этаж и укрепления были снесе-
ны штурмовавшими селение русскими войсками. Окончательно 
башня была разобрана в 2003 г. Из ее камней в селе сложили но-
вую большую мечеть. 

Встречается еще один, менее популярный, но устойчивый 
нарратив. связывающий носителей исламского знания с властью. 
Он объединяет предания о борьбе за власть между мусульманами 
и христианами, о династиях мусульманских ученых и правителей. 
Говорят, что до принятия ислама хуштадинцы платили дань 
с. Тинди. Освобождение пришло после принятия ислама из Кази-
Кумуха. Последнего христианского хана, жестоко угнетавшего 
своих подданных, убили в котловине за г. Ангараз. которая до сих 
пор носит его имя (багв. Чало киваббэла). Его тело разрубили на 
части, сложили в мешок и зарыли «как собаку». Затем в Хуштада 
правил клан беков (тухум) Шамхал-гъай, выводивших себя от ку-
мухских князей-шамхалов. До середины XX в. из него были и ди-
биры селения. В библиотеке имама Агвали хуштадинца Сейид-
Хусейна Пирмагомедова я переписал генеалогию 13 поколений 
дибиров Хуштада из этого рода.  

Исторически более поздний нарратив о погибших при совет-
ской власти мучениках-шахидах вновь возвращает нас к джума-
мечети, а главное – к увенчанному белыми флажками зиярату трех 
шейхов. Главный герой этого нарратива – похороненный здесь  
накшбандийский шейх Хусейн (1861 / 1862–1930) – дибир и глава 
медресе Хуштада. Рядом с ним покоятся его отец шейх Пир-
Мухаммед (1830 / 1831–1911 / 1912) и сын Абдулла-дибир (умер 
20 декабря 1941 г.). Хуштадинцы любят рассказывать не столько 
про деятельность Хусейна, сколько про его гибель. Говорят, что в 



 73

разгар коллективизации его арестовали, отвезли в Махачкалу и 
расстреляли в тюрьме НКВД. Изъятую при аресте арабскую биб-
лиотеку целый день жгли в райцентре. Хуштадинцы выкрали тело 
шейха и, переломив ему хребет, в мешке привезли в селение, где 
тайно похоронили. Бежавший из ссылки в Казахстане сын погиб-
шего Абдулла пробрался на родину и до смерти жил на подноше-
ния хуштадинцев, скрываясь от властей в землянке-худжра в горах 
над селением. 

Мотив исламского сопротивления отразился и в нескольких 
антисоветских арабских надписях мавзолея. Эпитафия 1934 r. по-
священа «знаменитому шейху, совершенному наставнику и учите-
лю накшбандийского тариката (братства. – В.Б.), страдальцу Ху-
сейну, сыну известного шейха хаджи Пир-Мухаммада ал-
Хушдади.... умершему мучеником (шахидан) в заключении... в 
1349 (1930) г.». Текст надписи повторяется в выписанной черной 
тушью и помещенной под стекло эпитафии Абдуллы, «скончавше-
гося, скрываясь... от неверующих и лицемеров, убивающих ученых 
и святых и расхищающих их добро». После Абдуллы дибиром в 
Хуштада был сначала Сайпулла (умер в 1972 г.), а затем его уче-
ник и бывший муэдзин (будун) Шерапутдин (умер в 1995 г.). Ста-
рожилы Хуштада с гордостью поведали мне, что только благодаря 
самоотверженности этих дибиров джума-мечеть селения ни разу 
не закрывалась в годы советских гонений. До 1989 г. она остава-
лась единственной легально действующей мечетью всего Цума-
динского района. 

Хуштадинцы много и охотно рассказывают про притесне-
ния, чинимые верующим при советской власти. Штраф за совер-
шение намаза в открытом месте составлял немалую тогда сумму в 
25 руб. Во время поста детей в школе заставляли нарушать уразу. 
Но несмотря на гонения, а отчасти и благодаря им. в Хуштада все-
гда сохранялись знатоки ислама – алимы, или «арабисты», тайно 
обучавшие горцев Корану, шариату, арабскому языку и кругу 
высших дисциплин, включая мусульманскую догматику, право и 
суфизм (тасаввуф). В 1980-е годы у Мухаммед-Сейида Абакарова, 
позднее ставшего дибиром Хасавюрта, по ночам учились дети из 
средней школы-интерната в Агвали. Так получили образование 
внук шейха Хусейна Сейид-Хусейн Пирмагомедов, имамы Хушта-
да Ахмад Шахрудинов и Мухаммед-Сейид Газиев, которые сами 
создали в 1990-е годы группы по изучению арабского языка  
и основ ислама. К тому же в селении сохранились частные араб-



 74 

ские и мечетная библиотеки с большим рукописным Кораном 
1153 / 1740 – 1941 гг.  

 
Колхоз как хранитель исламских традиций 

Приверженность «исламским традициям» поразительным 
образом сочетается у хуштадинцев с растущей ностальгией по 
«традициям» советским. «При советской власти жилось лучше.  
В колхозе была хорошая дисциплина, цены были ниже, а урожаи – 
выше», – таково общее мнение заставших советское время горцев. 
К нему склоняется большинство джамаата, включая дибира и дру-
гих представителей прежде оппозиционной властям мусульман-
ской духовной элиты. «Зачем нам распускать наш колхоз? – гово-
рил мне в 1992 г. Мухаммед-Сейид Абакаров. – Кто поручится, 
что тогда земли, доставшиеся нам от отцов, не захватят соседние 
селения? А кумыки отнимут у нас наши кутаны на Плоскости. Без 
колхозов в горах будет бардак и беспорядок». В то же время от-
ношение хуштадинцев к своему колхозу было крайне скептиче-
ским. Никто из них не верил, что он сможет прожить с прекраще-
нием государственных дотаций. «От колхоза теперь осталась 
только вывеска», – говорили мне уже в 1995 г., и были правы. 

В 1991 r. вся колхозная баранта за исключением 500 овец 
была разделена между семьями колхозников. Осенью 1993 г. 
1189 га пастбищ и 73 га сенокосов были переведены на земельный 
баланс сельской администрации. Тогда же в долгосрочную аренду 
колхозникам были розданы 122 га пашен и 27 га садов возле реки 
Андийское Койсу, что составляло все обрабатываемые земли кол-
хоза в горах. Глава каждого домохозяйства получил по 28 соток. 
Почему же колхоз не распался окончательно? С одной стороны, у 
колхоза еще остались немалые владения на равнине: 928 га паст-
бищ, 238 га сенокосов и 78 га пашни на кутане Телав и еще 277 га 
пастбищ, 35 га сенокосов и 222 га пашни в Шава. В какой-то мере 
эти территории решают проблему земельного голода и скрытой 
безработицы для горцев. В случае роспуска колхоза хуштадинцы 
потеряют богатые зимние пастбища для своего уже частного ско-
та, жилье и работу для основной массы горской молодежи. 

Кроме того, колхоз по-прежнему «кормит» мечетную общи-
ну Хуштада. С колхозных стад и земельных угодий, разделенных 
между хуштадинцами, в мечетную кассу поступает обязательная 
милостыня (закят) – по барану от стада в 40 голов и по мерке (сах) 
зерна с десяти. Из закята кормится весь штат джума-мечети – бу-



 75

дун и дибир, выполняющий по совместительству обязанности ша-
риатского судьи (кади) и учителя мечетной школы. После раздела 
колхозных угодий мечети вернули часть земель, приписанных к 
ней до 1927 г. как вакфы. Это более 100 га садов и пашен вокруг 
Хуштада. Для этого где-то откопали последний дореволюционный 
список вакфов 1915 г. Первое распределение вакфов между хуш-
тадинцами прошло в марте 1995 г. и с тех пор регулярно прово-
дится на конкурсной основе каждые три года. За счет денежных и 
натуральных отчислений с вакфов джамаат оплачивает освещение 
мечети, свои расходы на проведение мусульманских праздников и 
прочие общественные и религиозные нужды. 

В постсоветское время произошло слияние институтов джа-
маата и колхоза. Последний немало укрепляет не только экономи-
ческое, но и психологическое единство мечетной общины. Нема-
лое значение тут играет совместное соблюдение членами колхоза 
исламских обрядов, прежде всего добровольной милостыни (сада-
ка) и молитвы. Садака чаще раздают осенью во время сушки мяса 
на зиму. Каждая семья поочередно одаривает мясом и другими 
продуктами всех жителей и гостей селения. На полуденный пят-
ничный намаз в джума-мечети собирается все мужское население 
колхоза-джамаата, включая подростков старше 14 лет. Прослушав 
проповедь дибира, хуштадинцы совершают повторный пятничный 
намаз. Этот обычай – общий для Дагестана. Широкое распростра-
нение получило исполнение перенятых у суфиев коллективных 
молитв (зикр). Молодежь и старики регулярно проводят их в джу-
ма-мечети и у зиярата трех шейхов. Женские зикры проходят в 
малой квартальной мечети Хуштада. 

Передача основной доли колхозных владений администра-
ции джамаата в начале 1990-х годов сопровождалась переделом 
власти в селении. Большая часть земельных угодий колхоза 
им. Чапаева, состоящая в горных пастбищах, перешла в руки сель-
ской администрации, которой с начала 1990-х годов заправляет 
мусульманская верхушка джамаата, прежде всего дибир и будун 
джума-мечети. Они руководят не только религиозной, но и хозяй-
ственной жизнью в Хуштада. Джамаат следит за соблюдением 
единого севооборота, ремонтирует дороги, мосты и оросительные 
каналы на территории своего колхоза, собирает с каждого домохо-
зяйства штрафы и налог на содержание сторожей (ахран), которые 
охраняют турбину на границе с колхозом им. XXII партсъезда 
(с. Тлондода), откуда вода поднимается на террасные поля хушта-
динцев. Двое других сторожей охраняют лес над селением, до сих 



 76 

пор принадлежащий Цумадинскому лесхозу, но на деле исполь-
зующийся джамаатом. 

Глава сельской администрации и председатель колхоза про-
сто марионетки в руках дибира. Их роль сводится к исполнению 
решений имама и схода. Каждую пятницу дибир разбирает в мече-
ти по мусульманскому (шариат) и обычному (адат) праву семей-
ные и поземельные иски хуштадинцев, их споры из-за воды, судит 
виновных в пьянстве, драках и прочих мелких уголовных правона-
рушениях. Серьезные уголовные дела случаются в Хуштада край-
не редко. Здесь все слишком хорошо знают друг друга. Наказания 
заключаются в штрафах в пользу пострадавшего и общины. Водка 
конфискуется и уничтожается. Средств принуждения у джамаата 
нет. Он добивается исполнения приговоров дибира, опираясь на 
силу общественного мнения сельского схода. Так, без публичных 
порок и отрубленных рук. на деле работает шариатский суд, вызы-
вающий ужас у российской прессы.  

Не стоит, однако, думать, что селение Хуштада вышло из 
сферы действия современного российского законодательства. 
Просто правосудия ищут там, где его вероятнее можно добиться. 
Так, если случается убийство, ранение или крупный имуществен-
ный иск, хуштадинцы обращаются в милицию или в суд в Агвали. 
В случае же ссор, драк, споров по поводу нарушения границ  
участков, правил водопользования они идут к своему дибиру или 
выносят тяжбу на суд схода. Недовольные решением обращаются 
в районный суд. Сегодня даже в таком «медвежьем углу» Нагор-
ного Дагестана, как Хуштада, абсолютно нереально абстрагиро-
ваться от действующих российских законов. Недаром, когда Му-
хаммед-Сейид Газиев попытался возродить в джамаате 
«справедливые традиции», по которым хуштадинцы жили в XIX – 
первой трети XX в., у него просто ничего не вышло. Односельчане 
не пожелали прислушаться к арабскому своду адатов 1904 r., кото-
рый Газиев с этой целью выискал в семейном архиве.  

Иногда власть сельского дибира выходит за пределы джа-
маата. Популярных имамов приглашают для разбора серьезных 
споров в соседние селения. В то же время авторитета дибира  
не всегда хватает, чтобы сдержать развитие конфликтов, разди-
рающих даже такие небольшие джамааты, как Хуштада. Со време-
нем я убедился, что он не так един, как казался на первый взгляд. 
На деле джамаат распадался на соперничающие друг с другом 
фракции. Об ожесточенности борьбы между ними свидетельствует 
тот факт, что в постсоветское время хуштадинцы четыре раза ме-



 77

няли своих дибиров. Со второй трети 1990-х годов ход межфрак-
ционной борьбы определяется расколом джамаата на «суфистов» и 
«ваххабистов» (ваххабитов). Названия, точнее клички, фракциям 
даны противниками. «Суфисты» выступают в роли продолжателей 
«исламских традиций» алимов старой Хуштады, среди которых 
были известные местные суфии (вспомним шейха Хусейна!). Сво-
их противников они упрекают в уклонении от ислама в ересь араб-
ского реформатора XVIII в. Мухаммеда ибн Абд ал-Ваххаба. «Вах-
хабисты» считают, что при советской власти хуштадинцы привык-
ли к недозволенным в исламе новшествам (бида'). К их числу от-
носят повторный пятничный намаз, исполнение суфийских зикров, 
раздачу садака на похоронах и другие обычаи дагестанских му-
сульман. Обе стороны настроены крайне агрессивно, особенно 
ваххабиты. Они срывают флажки с зияратов. выбрасывают из 
къурма штаны, в которых женщины совершают молитву во время 
месячных. За это их, случается, жестоко избивают «суфисты». 

Подобный раскол произошел и в некоторых других селениях 
Цумадинского района. В Сантлада победили ваххабиты. В осталь-
ных перевес оказался на стороне «суфистов». Крупное столкнове-
ние имело место в марте 1996 г. в с. Кванада, где «суфисты» разо-
брали ваххабитскую мечеть и избили ее прихожан. Только 
вмешательство ботлихского ОМОНа прекратило кровопролитие.  
В Хуштада события развивались спокойнее. «Суфисты» во главе с 
влиятельными алимами Мухаммед-Сейидом Абакаровым (Хаса-
вюртовским) и его племянником Мухаммед-Сейидом Газиевым 
выдавили своих противников вместе с прежним дибиром Ахмадом 
Шахрудиновым в Новую Хуштаду на равнине возле с. Первомай-
ского и Кизилюрта, где сгруппировались сторонники идеолога 
«ваххабистов» Багаутдина Мухаммеда из Сантлада. Летом 1999 г. 
ваххабиты попытались добиться реванша при помощи отрядов че-
ченских боевиков, но были разбиты федеральными войсками и 
вынужденно покинули район. 

Поражение ваххабитов не принесло полной победы «суфи-
стам» Хуштада. Взамен разбитых врагов они столкнулись с  
сильной светской оппозицией, опирающейся на хуштадинцев,  
переселившихся на кутаны и в города Хасавюрт и Махачкалу.  
Постепенно назревало недовольство главой «суфистов» Мухам-
мед-Сейидом Газиевым. который слишком рьяно взялся за иско-
ренение расцветшего в позднее советское время пьянства и исла-
мизацию образа жизни селения. В 1991 г. Газиева уже сняли с 
поста дибира, когда его последователи стали врываться в дома из-



 78 

вестных местных пьяниц и бить там бутылки со спиртным. Хуш-
тадинцы легче смирились с запретом видеоклуба, закрытым диби-
ром Ахмадом за показ эротических фильмов и боевиков. Тем  
более что вскоре чуть ли не в каждом доме появились видеомагни-
тофоны. Новый виток борьбы с пьянством, развратом и ваххаби-
тами после 1999 г. переполнил чашу терпения джамаата. Газиева 
вновь лишили звания имама, заменив его более умеренным диби-
ром из соседнего селения. 

 
Изобретение традиций в колхозе-джамаате 

Из изложенных выше фактов можно сделать два предвари-
тельных вывода. 

Во-первых, «исламское возрождение» понимается как воз-
вращение к неизменным досоветским «традициям». Таким оно ка-
залось и мне, когда я начинал работать в Хуштада. Только позднее 
я понял, что представление о непрерывности исламских знаний и 
власти в джамаате важно как основной нарратив конструирования 
прошлого, истории, но не отражает действительный порядок  
вещей.  

Во-вторых, «исламские традиции» завязаны на колхозе. Ис-
лам в Северном Дагестане «возрождается» не помимо или вопреки 
сохранению здесь колхозов, а благодаря им, в институтах сельской 
колхозной общины. Чтобы понять связь между исламским тради-
ционализмом и советским наследием горцев, следует обратиться к 
истории появления и развития «традиционной» общины в Хушта-
да. При этом важно отличать историческую действительность от 
ее отражения в исламских исторических нарративах, чтобы не по-
вторять ошибок поздней советской этнографической школы.   

Хуштада не такое уж происламское традиционное селение, 
сопротивляющееся современным веяниям, как кажется. В боль-
шинстве своем хуштадинцы уже не «горцы», а потомки людей, 
когда-то живших в горах. В I950–1970-е годы 2/3 хуштадинцев 
переселились на колхозные кутаны или в Махачкалу и Хасавюрт. 
За счет массового переселения на равнину населе- 
ние Хуштада в горах почти не изменилось за 70 лет: по пере- 
писи 1926 г. здесь было 225 хозяйств с 813 жителями, а в 1996 г. – 
273 хозяйства с 825 жителями. Большинство оставшихся в горах 
переселились в современные саманные дома в новой части селе-
ния, выросшего на бывших террасных полях. Последние 20–30 лет 
горцев кормит не колхоз, а сезонное сельскохозяйственное отход-



 79

ничество в Ставрополье, Калмыкию и Кабарду, а также строитель-
ные работы в Казахстане. В 1985–1993 гг. хуштадинки подрабаты-
вали на военном заводе в Агвали, а после его закрытия вместе с 
подростками выращивают и убирают лук в Ставрополье. Под «ис-
ламскими традициями» горцев скрывается немало разрывов и 
драматических перемен. Изучение архивов показало, что память 
подвела старожилов Хуштада: джума-мечеть Хуштада на самом 
деле была закрыта в 1932 r. и открыта только 10 мая 1946 г. В пер-
вой половине 1940-х годов в Дагестане вообще не было легально 
действующих мечетей. В годы «застоя» одной открытой мечети на 
целый район конечно же не хватало. Верующие молились в част-
ных домах. Это позволяло лучше скрывать молитвенные собрания 
от надзора властей. Мне кажется, именно тогда и родился своеоб-
разный архитектурный стиль постсоветских мечетей и молельных 
домов. Их никак не отличишь от сельских жилых домов средне-
русского типа с широкими окнами и двускатной крышей. На ме-
четь указывает только появившийся в 1990-е годы жестяной мина-
рет наподобие трубы, к которому подвешивают громкоговоритель, 
через который на улицу транслируется призыв на молитву (азан). 
В этом стиле построены многие къурма в горах и появившаяся в 
1993 г. мечеть на кутане Телав. В 2003 г. такую же мечеть из ос-
татков башни возвели в Хуштада. 

Неузнаваемо изменились «традиции» исламского образова-
ния и особенно суфизм. Уничтоженное в 1930-е годы медресе 
шейха Хусейна возродить не удалось. Нелегальные кружки алимов 
1960–1980-х годов, постсоветские коранические классы давали 
лишь азы его программы. Новое медресе Мухаммед-Сейида Аба-
карова в Хасавюрте, превращенное в Университет им. имама Аша-
ри, выпускает имамов мечетей, чтецов Корана и алимов. Но и сре-
ди его выпускников мало образованных мусульман. Светская 
школа заменила мусульманскую, массовая поп-культура – книж-
ную мусульманскую, а русский язык – арабский. Если в 1886 г. 
язык из 739 хуштадинцев лишь один понимал по-русски, то сейчас 
русским языком свободно владеют все. Арабские рукописи из соб-
раний Хуштада в селении читают лишь один-два алима. После ги-
бели Хусейна цепь накшбандийских шейхов в селении прервалась. 
Зикр вышел за рамки братства, став общей практикой мусульман, 
что еще в начале XX в. осуждалось дагестанскими накшбан-
дийскими шейхами как нарушение устоев тариката. 

Не проще обстоит дело с исламским образом жизни. Многое 
из того, что ваххабиты клеймят как языческие адаты, а их против-



 80 

ники почитают как закон, принятый вместе с исламом, было вве-
дено накануне русского завоевания или сразу после него. Ярким 
примером таких «исламских традиций» служат шаровары, кото-
рые, согласно шариату, женщины должны носить под юбкой. Хро-
нист XIX в. Хаджи-Али Чохский сообщает, что эту одежду у ба-
гулалов ввел Шамиль. Тогда же появился обычай оставлять в 
къурма шаровары, чтобы женщины, совершив омовение, могли 
надеть их во время месячных. Предание, записанное мной в 
с. Тлондода, показывает, что вводить эту «традицию» было не лег-
че, чем ныне бороться с ней. Под скалой у самого селения есть ме-
сто Гвадаза, гьоб (багв. «могила Гвадазы»), где похоронен Гвадаза, 
поставленный Шамилем как мухтасиб блюсти за нравами багула-
лов. Но те вскоре убили его за то, что, войдя во вкус поручения, он 
все время сидел на годекане и поднимал палкой юбку каждой 
женщине, проверяя, как она исполнила приказ имама. 

Что касается колхозной общины, из которой вырос ислам-
ский бум, то это не просто искусственная советская «традиция». 
Под ней скрывается другая изобретенная «традиция» – эгалитар-
ное «сельское общество», созданное для горцев Дагестана после 
окончания Кавказской войны XIX в. Стремясь опереться в неспо-
койном еще крае на гипотетическую традиционную общину, вла-
сти дали горцам ограниченное самоуправление под контролем во-
енных и перешедших к русским наибов и дибиров Шамиля. 
Устройство такой общины определили «Проект положения об 
управлении Дагестанской областью» (1860) и «Проект положения 
о сельских обществах», принятый в 1868 г. и несколько изменен-
ный в 1899 г. Сам режим получил название военно-народного 
управления и просуществовал в Дагестане до 1917 г. Так были ус-
тановлены дожившие до наших дней «традиционные» органы 
управления общиной – сельский сход и сельская администрация во 
главе со старшиной (бегавул).  

В пореформенной общине изменились отношения носителей 
местной мусульманской традиции и власти. Для занятия должно-
стей, как и прежде, требовалось хорошее знание адата и шариата, 
узаконенного в пределах военно-народного управления. Вместе с 
тем это знание было формализовано и включено в систему импер-
ского управления горцами. Чтобы занять должность дибира и бу-
дуна в Хуштада, нужен был не только выбор джамаата, но и сдача 
экзаменов с последующим утверждением начальством Андийского 
округа в с. Ботлих. Как и в имамате Шамиля, дибир был лишен 
исполнительной власти, а также подчинен сельскому старшине.  



 81

В его обязанности вошло ведение метрических книг, включенных 
в общую систему российской статистики. Будун стал выполнять 
обязанности секретаря суда. Были определены упрощенные, но 
строго регламентированные правила делопроизводства. Офици-
альным языком закона в Дагестане до конца 20-х годов XX в. ос-
тавался арабский. 

В жизни пореформенная община получилась не совсем та-
кой, какой была задумана. В ней не удалось полностью стереть 
деление джамаата на знать (беки), свободных общинников-воинов 
(уздени), переселенцев (апараги) и домашних рабов. Так, в Хушта-
да освобожденные в 1867–1868 гг. рабы не смогли пользоваться 
общинными пастбищами и занимать должности. Земли, полу-
ченные ими в 1868 г., все еще называют «Склон раба» (багв. Хъа-
захъ бэла). От апарагов не принимали показаний в суде. Выше ра-
бов и переселенцев в общине стояли кланы узденей ИнсIи-гъай 
(багв. «род у источника») и Эли-гъай (багв. «род в верховьях»). 
Власть осталась в руках попавших в джамаат вопреки закону бе-
ков из тухума Шамхал-гъай, управлявших Хуштада и при Шамиле. 
К ним принадлежали и шейхи Пир-Мухаммед с Хусейном. Общи-
ну раздирали распри между тухумными фракциями, иногда кон-
чавшиеся столкновениями. Так, в 1910-е годы сторонники Хусейна 
избили его противника, кадиритского шейха Шапи-Гаджи, заста-
вив его бежать из селения в горы.  

Пережив «старый режим», пореформенная община стала ба-
зой для колхозного строительства, проходившего в горах намного  
позже, чем на равнине. В 1929 г. вместе с Цумадинским районом 
возник лесхоз, куда отошли общинные леса Хуштада. На недели-
мых общинных пастбищах (харим) Хуштада в 1934 г. возник ТОЗ 
«Заря Востока». В 1936 r. он стал колхозом им. Молотова. Основу 
коллективного хозяйства составляли харим и национализирован-
ные в 1927 г. вакфы двух мечетей и медресе на террасах выше  
местности Эреси. Сплошная коллективизация, проведенная в 
1939–1940-е годы, окончилась обобществлением частносемейных 
мульков на террасах. В I940–1950-e годы хуштадинский колхоз 
избежал укрупнения. Это помогло описанному выше слиянию 
колхоза и джамаата. Три тухума, кланы рабов и переселенцев пре-
вратились в шесть бригад. Приусадебные участки продолжали на-
следовать, покупать и сдавать в аренду как мульки. Особенно 
строго соблюдался адат, запрещающий выход земли за пределы 
общины.  



 82 

История хуштадинского колхоза неплохо показывает отно-
сительность нарратива исламского сопротивления советской вла-
сти. Колхозное строительство поначалу вызвало не протест, а под-
держку хуштадинцев. Старики рассказывали мне, что, узнав о 
получении кутана в 1936 г., председатель колхоза от радости тан-
цевал с актом в руках, мужчины дудели в зурну, а женщины хло-
пали. Правда, стоявшие у истоков колхоза Дауд и Джахбар уже в 
1942 г. были расстреляны в НКВД. Репрессии временно парализо-
вали религиозную жизнь джамаата, в полной мере восстановлен-
ную в 1950–1980-е годы. Это стало возможно только при попусти-
тельстве и участии местного начальства в исламских практиках.  
В бывшем архиве Дагобкома хранится множество «дел» и парт-
взысканий, наложенных на председателей колхозов и сельсоветов, 
оформивших брак по шариату, совершивших обрезание своим де-
тям или отдавших их обучаться Корану, регулярно посещавших 
мечети и зияраты и не препятствовавших их незаконному откры-
тию. В этих делах часто упоминается Хуштада. 

Колхоз, ставший в глазах хуштадинцев хранителем «тради-
ций» джамаата, на самом деле сильно и необратимо изменился за 
полвека своего существования. Уже к 1960-м годам пришло в упа-
док террасное земледелие. Часть террас была заброшена, другие 
застроены, в местности Кьарах устроили аэропорт, принимавший 
до 1991 г. «кукурузники» из Махачкалы. Хуштадинцы живут за 
счет связей с равниной, на привозной муке, которую, правда, хра-
нят в старинных деревянных амбарах (багв. гьекIош). Передача 
колхозу им. Молотова угодий в Хасавюртовском (1936) и Баба-
юртовском (1944) районах, массовое переселение туда молодежи в 
I950–1970-e годы вызвали дробление джамаата, появление у него 
новых исламских центров. Хуштадинцы делят кутан Шава с со-
седними горными колхозами Тлондода и Кванада. В 1990-е годы 
тут было построено несколько пятничных мечетей, что не встреча-
лось прежде у горцев. Мечетные общины обоих кутанов сегодня 
противостоят Хуштада. Не случайно там обосновались разбитые в 
Хуштада ваххабиты. 

 
Вместо заключения.  
Признавая традиции в смешанном обществе 

Итак, «археология» исламских традиций в горном дагестан-
ском колхозе привела нас ко времени основания сельской мусуль-
манской общины, сформировавшейся после русского завоевания 



 83

Нагорного Дагестана; затем я проследил путь ее развития в каче-
стве колхоза. Что дала нам эта «археология»? Не желая утомлять 
читателя нудным повторением сделанных по ходу статьи выводов, 
я предлагаю вместо этого вернуться к поставленному в начале ста-
тьи вопросу о природе исламского «традиционализма»: насколько 
опыт Хуштада показателен с точки зрения изобретения «тради-
ций» в мусульманской деревне Дагестана? Может ли он помочь 
расставить все точки над «i» в споре о разных подходах к тради-
ционализму? 

Конечно, на примере одного колхоза нельзя отразить всю 
мозаику постсоветского Дагестана. Это небольшая республика де-
монстрирует сегодня многообразие вариантов развития. Ислам-
ский бум охватил лишь ее север, слабо затронув юг. В горах  
преобладают одноаульные, а на равнине – одноквартальные джа-
мааты. Мелкие колхозы не похожи на укрупненные коллективные 
хозяйства. И все же даже на материалах Хуштада спор позитиви-
стов с постмодернистами, похоже, решается в пользу последних.  
В Дагестане нет и не было традиционного общества в его примор-
диалистском понимании. «Традиции» мусульманской деревни – не 
«пережиток» древнего прошлого. Они появились в эпоху колони-
альной и советской модернизации в ответ на вызовы российских 
реформ. 

В колхозе-джамаате произошло слияние в равной мере изо-
бретенных исламских и советских «традиций». Дагестанское об-
щество поэтому точнее всего характеризуется как смешанное (hy-
brid), являющее собой мозаику местных и заимствованных, 
органичных и изобретенных институтов и культур. 

Отказываясь от традиционализма в его советском понима-
нии, я не могу принять и выдуманного советологами «параллель-
ного ислама». По сути это – вывернутый наизнанку советский под-
ход к исламу как к «вредному пережитку», обусловленному 
неизжитыми «феодально-патриархальными отношениями». Осно-
вываясь на вторичных источниках, Беннигсен широко оперирует 
оценками советской атеистической литературы. При всей своей 
эрудированности он делает порой грубые ошибки. Вывод о родо-
племенном обществе, якобы сохранившемся на современном Се-
верном Кавказе, заимствован из дореволюционных и ранних со-
ветских ориенталистских клише и не соответствует истине. Тезис 
о сети «нелегальных... массовых отделений братств... способных 
стать политическим соперником КПСС» возник из неверного по-
нимания источников. Анализ приводимых в работе Беннигсена 



 84 

цитат проясняет, что речь идет просто об исполнении зикра му-
сульманами, не принадлежащими к тарикату, примеры чего мы 
уже видели на хуштадинских материалах. 

Из сторонников позитивистского понимания исламского 
традиционализма наиболее близким мне остается подход С.П. По-
лякова. Не разделяя основных положений его теории, я согласен с 
ним в том, что основу «исламских традиций» (как и постсоветско-
го исламского бума) нужно искать в сельской общине. Именно 
здесь при финансируемых общиной медресе, зияратах и суфий-
ских обителях происходят создание и передача местной исламской 
традиции. Вместе с тем, я думаю, что Поляков ошибается, проти-
вопоставляя «современное» государство «традиционной» мусуль-
манской общине. Проведенное мной исследование показывает, что 
по крайней мере после русского завоевания Дагестана они были 
тесно связаны. Созданное в последней трети XIX в. сельское об-
щество затем в течение полутора столетий использовалось в госу-
дарственном строительстве в целом на Кавказе, а также в Средней 
Азии. Не случайно именно на эти полтора столетия приходится 
усиление позиций ислама в обоих регионах. 

Остается еще решить вопрос о природе «исламских тради-
ций». Односложно ответить на него нельзя. Мы убедились, что 
«исламские традиции» – это не просто отражение действительно-
сти. Может быть, вообще отказаться от употребления этого поня-
тия? Но как тогда быть с традиционалистскими нарративами.  
играющими важную роль в исторической памяти и самоидентифи-
кации мусульман колхозной общины? Нельзя отмахнуться и от 
жестоких споров о природе «истинного» исламского традициона-
лизма, расколовшего сначала отдельные джамааты, а затем весь 
Дагестан на ваххабитов и «суфистов», а в 1999 г. ставших одной из 
причин второй российско-чеченской войны. Поэтому приходится 
признать: «исламские традиции» – понятие, которое обретает кон-
кретное значение в поле взаимоотношений между «знанием» и 
«властью» в смешанном дагестанском обществе. Здесь мы вплот-
ную подходим к проблеме исламского традиционалистского дис-
курса в постсоветском Дагестане, уже выходящей за пределы мик-
рокосма хуштадинской общины. 

Исламский традиционалистский дискурс – серьезная и пока 
еще неизученная проблема. Он сформировался в результате обме-
на знаниями об исламе между учеными, властью и мусульманами 
во второй половине XIX–XX в. Изобретение сельской общины  
для горцев-мусульман проводилось с участием и под влиянием 



 85

ученых – этнографов, юристов, востоковедов. Из-за малочислен-
ности низовой администрации при военно-народном управлении и 
в первые советские десятилетия основными проводниками право-
вых преобразований большевиков тут оказались этнографы и 
краеведы.  

Со сменой политических режимов представления об общине 
и подходы к ней не раз менялись. Но в основе реформ общины до 
позднего советского периода оставался позитивистский дискурс 
традиционализма. Идеологи дореволюционных реформ вдохнов-
лялись благородным стремлением приобщить «диких» сынов  
Кавказа к достижениям современной европейской цивилизации. 
Ранние советские реформаторы были воодушевлены не менее бла-
городным желанием освободить «темных» горцев от оков классо-
вого и колониального порабощения. Но и те, и другие были увере-
ны в повсеместном господстве в среде горцев традиционной 
общины и пытались воплотить ее в пореформенном джамаате – 
сельском обществе, сельсовете, коллективном или советском  
хозяйстве. Изобретение «местных традиций» обычно постулиро-
валось как их «сохранение». За основу их принимали то адат  
(в военно-народном управлении), то шариат (в раннее советское 
время), то социалистические традиции.  

Через сельскую администрацию, школу, а позднее книги и 
средства массовой информации знание «горских традиций» воз-
вращалось от создавших его ученых обратно в мусульманскую 
деревню. Под его влиянием формировалась новая традициона-
листская идеология колхоза-джамаата. Любимые темы официаль-
ной науки и религиозной пропаганды воплощались в тех самых 
исторических нарративах, которые я застал в Хуштада и поначалу 
принял за адекватную действительность. Проникновение изобре-
тенных «традиций» в горы началось еще в первой трети XX в., а в 
1960–1980-е годы на их основе были созданы новые консульта-
тивные органы власти, призванные помочь государству развивать 
«полезные адаты». С этой целью в нескольких десятках колхозов 
при сельсоветах создавались советы старейшин. Их задачами были 
поддержание порядка, урегулирование споров, забота о колхозном 
имуществе. Хотя прежде они не встречались, их рассматривали 
как возрождение древних местных традиций самоуправления.  
В Хуштада такого совета не было. 

В позднее советское время развитие традиционалистского 
дискурса повлияло и на сельскую обрядность. С конца 1970-х го-
дов в переселенческих поселках ДАССР, в том числе на кутанах 



 86 

хуштадинского колхоза, были образованы комиссии по борьбе с 
пережитками прошлого в быту и внедрению советских обрядов и 
обычаев. Их целью было противостоять растущему влиянию исла-
ма на горцев в связи с подъемом исламских движений в Иране и 
Афганистане. Однако начавшийся вскоре исламский бум заставил 
свернуть их деятельность. С рубежа 1980–1990-х годов традицио-
налистский дискурс быстро исламизируется. Новые обычаи и ри-
туалы, такие как ежегодное празднование «Дня селения», появив-
шееся в Хуштада в 1995 г., принимают мусульманскую окраску. 
По сути, политика опоры на «полезные традиции» подготовила 
почву для «исламского возрождения» в колхозной деревне. Пыта-
ясь поставить традиционализм на службу советской власти, уче-
ные и политики продвигали к власти носителей изобретенных в 
советское время «исламских традиций». 

Сконструированный в российской науке и политике «тради-
ционализм» обрел плоть и кровь в горном дагестанском колхозе. 
Реисламизация колхозной деревни на рубеже третьего тысячеле-
тия опирается на возведенное здесь почти за полтора столетия зда-
ние «исламских традиций». По моему глубокому убеждению, без 
него никакого «исламского возрождения» в постсоветском Даге-
стане не могло бы состояться. На этих изобретенных «традициях» 
покоится опора исламского бума – мусульманский джамаат. Тра-
диционалистский дискурс определяет политическую борьбу во-
круг исламского возрождения. Как мы видели, возведение здания 
«исламских традиций» шло последовательно, в три этапа. До ре-
волюции был заложен фундамент джамаата-колхоза. Здание вы-
росло и окрепло к советскому времени, а исламскую «крышу» об-
рело уже в постсоветский период.  

Как ни парадоксально это кажется с первого взгляда, сегодня 
ислам и советское наследие в Дагестане уже неразделимы. Колхоз-
джамаат стал «рукотворным памятником» полуторавековым госу-
дарственным преобразованиям мусульманской деревни. 

«Конфессия, империя, наука: Религия и проблемы  
разнообразия в истории постсоветского 
 пространства», М., 2012 г., с. 404–427.  

 
 
 
 
 
 



 87

Т. Сенюшкина,  
доктор наук государственного управления  
(Таврический национальный университет   
им. В.И.Вернадского) 
СОЦИАЛЬНО-ПОЛИТИЧЕСКАЯ  
СИТУАЦИЯ В КРЫМУ  
 
Выборы и смена власти. Политическая жизнь Крымской 

автономии в 2011 г. может быть охарактеризована с учетом осо-
бенностей двух периодов. Для первой половины 2011 г. были ха-
рактерны тенденции, формирование которых следует отнести к 
2010 г., когда после вступления в должность нового президента 
Украины Виктора Януковича произошла смена высшего руковод-
ства Крыма. Высшие должностные лица Крыма были представле-
ны в этот период Председателем Верховной Рады АРК, владель-
цем крупной строительной компании «Консоль» Владимиром Кон-
стантиновым, и крымским премьером Василием Джарты, одним из 
ближайших соратников Виктора Януковича по Партии регионов. 
Летом 2011 г. Василий Джарты скончался, и должность крымского 
премьера оставалась вакантной до ноября 2011 г. 7 ноября 2011 г. 
президент Украины Виктор Янукович предложил бывшему мини-
стру внутренних дел Крыма Анатолию Могилёву возглавить Совет 
министров Крыма, а уже 8 ноября Верховная Рада Крыма поддер-
жала его кандидатуру. Выступая перед депутатами крымского 
парламента, А. Могилёв заявил, что намерен продолжать курс Ва-
силия Джарты на реализацию Стратегии развития Крыма до 
2020 г.  

Оценивая изменения в высшем руководстве автономии, сле-
дует отметить, что на развитие этнополитической ситуации в 
Крыму может оказать определённое влияние характер взаимоот-
ношений А. Могилёва с меджлисом крымско-татарского народа, 
который со времен его пребывания на посту главы крымской ми-
лиции может быть охарактеризован как конфликтный. Пиком это-
го конфликта можно считать инцидент на плато горы Ай-Петри в 
2007 г., когда имело место вооруженное столкновение крымских 
татар с подразделениями спецназа, подчиняющимися МВД, кото-
рое произошло при сносе по решению суда незаконно установлен-
ных торговых палаток. Не случайной, в связи с этим, выглядит ре-
акция лидера меджлиса Мустафы Джемилёва на новое назначение      
крымским премьером А. Могилёва. По мнению Джемилёва, «это 
самое неудачное решение, которое только можно было приду-



 88 

мать...». Наряду с этим другой крымско-татарский лидер Рефат 
Чубаров, являющийся заместителем главы меджлиса, заявил о на-
строенности фракции крымского парламента «Курултай-Pyx» на 
диалог с новым главой правительства. Судя по всему, готов к диа-
логу и сам А. Могилёв, который, по его собственным словам, «го-
тов идти на компромисс в вопросах, касающихся благополучия 
всех крымчан». 

Назначение нового премьера крымской автономии получило 
ещё одно преломление, связанное с конфликтом внутри крымского 
отделения партии регионов между «крымскими» регионалами и 
«макеевскими», влияние которых было решающим при Василии 
Джарты. Последовавшие вслед за назначением нового премьера 
изменения в кадровом составе руководства автономии журналисты 
окрестили как «исход макеевских из Крыма». В прессе появились 
сообщения о том, что скоро покинет Крым Виталий Нахлупин, 
один из близких соратников Василия Джарты. Сейчас Нахлупин 
руководит постоянной комиссией крымского парламента по бюд-
жетной политике. Известно, что ему предложена новая должность 
в Киеве – руководителя Государственного агентства экологиче-
ских инвестиций. 

Одной из первых инициатив нового премьера стала деятель-
ность по переформатированию состава крымского правительства. 
Последний раз структуру Совета министров меняли в феврале 
2011 г., когда реорганизация крымского правительства проходила 
в соответствии с устройством Кабинета министров Украины.  
В результате изменений из 13 крымских министерств осталось де-
вять, а количество республиканских комитетов увеличилось до 
десяти. Новшеством стало то, что заместители главы правительст-
ва одновременно возглавили министерства. Так, вице-премьер  
Георгий Псарёв по совместительству стал министром курортов и 
туризма, Екатерина Юрченко возглавила Министерство экономи-
ческого развития и торговли, Азиз Абдуллаев был назначен мини-
стром регионального развития и жилищно-коммунального хозяй-
ства. Однако уже в июне 2011 г. Верховная Рада Украины приняла 
Закон «О Совете министров Крыма», который чётко определяет 
структуру правительства автономии. Судя по всему, им и руковод-
ствовался А. Могилёв, когда инициировал оптимизацию структу-
ры аппарата крымского правительства. 

В соответствии с «оптимизацией» была освобождена от за-
нимаемой должности зам. председателя Совмина – министр эко-
номического развития и торговли Екатерина Юрченко. Её место 



 89

вице-премьера заняла управляющая делами Совета министров 
Ольга Удовина. Кроме того, остальные вице-премьеры перестали 
совмещать свои посты с руководством министерствами, которые 
теперь возглавили их первые заместители. В результате в новое 
руководство Совета министров помимо председателя Совмина 
Анатолия Могилёва вошли первый заместитель председателя Па-
вел Бурлаков, заместители Азиз Абдуллаев, Георгий Псарёв и за-
меститель председателя – управляющая делами Совмина Ольга 
Удовина. В то же время министром курортов и туризма Крыма 
был назначен Александр Лиев, министром экономического разви-
тия и торговли – Светлана Верба, министром регионального раз-
вития и жилищно-коммунального хозяйства – Сергей Брайко. 21 
декабря на заседании крымского парламента был назначен новый 
министр здравоохранения Крыма. Эту должность занял Александр 
Каневский, ранее работавший в медицинских подразделениях 
«Укрзализницы» (Украинские железные дороги). В этот же день 
Верховная Рада Крыма освободила от занимаемой должности 
председателя Республиканского комитета по охране культурного 
наследия Сергея Тура. 

Кадровые перестановки коснулись и парламента автономии. 
Верховная Рада Крыма освободила от занимаемой должности пер-
вого заместителя председателя парламента Константина Бахарева, 
на его место депутаты избрали депутата от Партии регионов Сер-
гея Донича. Комментируя это решение, председатель крымского 
парламента В. Константинов сообщил, что назначение Сергея До-
нича – «это решение, в первую очередь, политическое, связанное с 
перегруппировкой кадров Партии регионов для более эффектив-
ной работы». По словам председателя Верховной Рады Крыма 
В. Константинова, кадровые изменения в высшем руководстве 
Крыма продолжатся и в следующем году. 

Земельные ресурсы. Земля воспринимается в Крыму как 
один из наиболее ценных ресурсов, вокруг которого периодически 
обостряется борьба социальных, политических и этнических 
групп. Периодически на этой почве возникают конфликтные си-
туации. Наиболее резонансные конфликты, возникшие в послед-
ние годы в этой сфере, характерны для Южного берега Крыма 
(Симеиз, Гурзуф), Коктебеля (Тихая бухта), Симферопольского 
района, где наиболее острая ситуация возникла несколько лет на-
зад в связи с самозахватом крымскими татарами земли на ул. Ба-
лаклавская. На этих территориях были разбиты палаточные лагеря, 
периодически происходило обострение ситуации, грозившее вый-



 90 

ти из-под контроля. В этом смысле 2011 г. можно считать относи-
тельно спокойным, так как серьёзных столкновений и массовых 
беспорядков, связанных с самозахватами земли, в течение года не 
наблюдалось. Кроме того, в решении этого вопроса наметились 
положительные тенденции. В частности, в феврале 2011 г. при Со-
вете Министров АРК была создана земельная комиссия по разре-
шению земельных вопросов на территории города Симферополя и 
Симферопольского района, целью которой является решение про-
блем, связанных с самозахватами земли, которые осуществляются 
преимущественно крымскими татарами. Следует отметить, что в 
состав комиссии вошли представители меджлиса крымско-
татарского народа Рефат Чубаров и Зевджет Куртумеров. Первыми 
результатами деятельности комиссии уже стало освобождение не-
которых участков, самовольно захваченных крымскими татарами, 
в обмен на предоставление им земли в других частях города или 
Симферопольского района. К примеру, освобождая участки на 
ул. Куйбышева в г. Симферополе, где планируется строительство 
насосной станции и резервуара чистой воды для улучшения водо-
снабжения города, крымские татары получают земельные участки 
на территории Добровского сельского совета в Симферопольском 
районе. 

Религиозная жизнь. Одним из наиболее обсуждаемых в  
местном сообществе вопросов, связанных с религиозной жизнью, 
в 2011 г., как, впрочем, и в предыдущие годы, был вопрос, связан-
ный со строительством Соборной мечети. Решение о выделении 
земельного участка под строительство мечети тянулось семь лет и 
ведет свое начало с 2004 г., когда крымские татары выдвинули 
требование выделить земельный участок для строительства Со-
борной мечети на ул. Ялтинской в г. Симферополе. 15 февраля 
2011 г. Симферопольский городской совет всё-таки принял реше-
ние о предоставлении разрешения на разработку проекта земле-
устройства по отводу Духовному управлению мусульман Крыма 
(ДУМК) земельного участка для строительства Соборной мечети 
на улице Ялтинская, 22 в Симферополе. 2 марта 2011 г. горсовет 
Симферополя утвердил разработанный ДУМК проект землеуст-
ройства по отводу 2,7 га земли в районе ул. Ялтинская, 22 и пере-
дал этот участок в постоянное пользование данному религиозному 
объединению. И уже 17 июня 2011 г. Духовное управление му-
сульман Крыма получило государственный акт на земельный уча-
сток. По информации пресс-службы ДУМК, участок площадью 2,7 
га передан в постоянное пользование для строительства на его 



 91

территории Буюк Джума Джами – Соборной мечети. После поло-
жительного решения вопроса о выделении земли был объявлен 
конкурс проектов строительства мечети, и специальная комиссия 
приступила к отбору лучшего из них, наиболее полно отражающе-
го архитектурные традиции крымско-татарского народа. Как отме-
тил Мустафа Джемилёв, по предварительным оценкам, на строи-
тельство Соборной мечети необходимо не менее 80 млн. долл. 

На строительство Соборной мечети в г. Симферополе гото-
вы выделить средства зарубежные спонсоры. В предыдущие годы 
основная финансовая помощь для крымских мусульман приходила 
преимущественно из Турции и арабских стран. Между ДУМК и 
Духовным управлением мусульман Турции существуют догово-
ренности об оказании последним финансовой поддержки в строи-
тельстве Соборной мечети. Однако если этих средств будет недос-
таточно, вероятнее всего, будут изысканы другие источники 
финансирования проекта. В качестве новой тенденции, характер-
ной для 2011 г. можно указать на появление в спектре возможных 
влияний на крумский ислам такого государства, как Иран. В част-
ности, Иран готов оказать финансовую помощь Духовному управ-
лению мусульман Крыма (ДУМК) в строительстве Соборной ме-
чети. Об этом журналистам в Симферополе сообщил 
сопредседатель Наблюдательного совета по вопросам строитель-
ства данного объекта, лидер меджлиса Мустафа Джемилёв. «К нам 
обращались и из Ирана, – сказал он. – Видимо, если мы в Турции 
не получим достаточной поддержки в материальном плане для 
строительства этой мечети, то не исключено, что обратимся и к 
Ирану», – сообщил Мустафа Джемилёв. Кроме того, ДУМК наме-
рено обратиться к мусульманам Украины и другим гражданам 
страны с просьбой внести пожертвования на строительство данно-
го объекта  

В 2011 г. неожиданное преломление получили тенденции,  
в рамках которых можно зафиксировать внутриисламские проти-
воречия в Крыму. В частности, резонансным событием можно  
считать официальную регистрацию параллельного с ДУМК Ду-
ховного центра мусульман Крыма (ДЦМК), представляющего  
хабашитское направление в исламе и, вероятнее всего, созданного 
Духовным управлением мусульман Украины для нейтрализации 
активности «Братьев-мусульман» на территории Крымского полу-
острова. В частности, это мнение высказал директор Центра ближ-
невосточных исследований Игорь Семиволос на заседании кругло-
го стола «Политический ислам и политическое православие – 



 92 

новые реалии Крыма», который состоялся в Симферополе 27 июля 
2011 г. По словам эксперта, деятельность хабашитов на Ближнем 
Востоке характеризуется их непримиримой борьбой с «Братьями-
мусульманами» и глава хабашитского Духовного управления му-
сульман Украины шейх Ахмад Тамим «просто перенес ближнево-
сточные реалии на крымскую почву». Официальная позиция 
ДУМК и Меджлиса по этому вопросу резко отрицательная. В ча-
стности, заместитель главы Духовного управления мусульман 
Крыма Айдер Исмаилов считает, что регистрация хабашитского 
Духовного центра мусульман Крыма в качестве параллельного 
муфтията является нарушением прав крымских мусульман на пря-
мое избрание своего муфтия на мусульманском съезде. 

Средства массовой информации. Одним из резонансных 
событий 2011 г. стало проведение второй «Школы русской журна-
листики» в поселке Приморский (Большая Феодосия) в октябре 
2011 г. В ходе работы школы были заслушаны доклады экспертов 
и проведены обучающие тренинги, на круглых столах обсужда-
лись насущные проблемы этноконфессиональных и политических 
взаимоотношений в Крыму, дискуссия затрагивала вопросы пози-
ционирования русских Крыма и партизанского движения в Крыму 
во время Великой Отечественной войны. Первая Школа русской 
журналистики прошла в начале апреля 2011 г. в г. Бахчисарай и 
также вызвала широкий резонанс в СМИ. Инициатива проведения 
этого мероприятия принадлежала Таврическому войсковому  
казачьему обществу, крымской общественной организации «Тав-
рический союз» и редакции информационного портала «Hoвo-
pocc.info». Информационную и научную поддержку проведению 
школы оказал украинский филиал Института стран СНГ. В работе 
школы журналистов приняли участие крымские политологи, депу-
таты местных советов, журналисты и представители казачества.  
В ходе работы школы обсуждались проблемы, связанные с этапа-
ми русского освоения Крыма, угрозами и внутренними вызовами 
для Русского Крыма. В качестве отдельной темы обсуждался во-
прос о Черноморском флоте и роли НАТО в развитии отношений 
между Российской Федерацией и Украиной. В ходе работы школы 
в числе прочих вопросов обсуждалась тема крымско-татарского 
коллаборационизма в годы Великой Отечественной войны. В ча-
стности, собкор газеты «Крымская правда», историк Сергей Тка-
ченко, сделал доклад о проблеме коллаборационизма и партизан-
ском движении в Крыму в 1941–1944 гг. В крымско-татарской 
прессе эта тема получила широкое освещение и была охарактери-



 93

зована как «Антитатарский шабаш». По мнению крымско-татар-
ского журналиста Заира Смедля, «преподаватели этой журналист-
ской школы говорили не об особенностях русской журналистики и 
не о том, как помочь русскому народу и проживающим в Крыму 
русским, а отравляли умы и души начинающих журналистов ядом 
антитатарской истерии и межнациональной неприязни». При этом 
следует подчеркнуть, что сам автор этой статьи в работе школы не 
принимал участие, а сделал свои заключения на основании публи-
каций в сети Интернет. 

В целом можно утверждать, что данная ситуация не удивля-
ет своей новизной, так как газеты «Авдет» и «Крымская правда» 
являются давними оппонентами в освещении проблем, связанных 
с межэтническими отношениями в Крыму. Нередко журналисты, 
работающие в этих изданиях, поочерёдно обмениваются антита-
тарскими и антирусскими выпадами в адрес друг друга, вынося 
свои кулуарные интриги на суд широкой общественности. При 
этом показательным является то, что у самой общественности,  
так же как и у государства, нет эффективных рычагов влияния на 
развитие ситуации, связанной со СМИ и их ролью в нагнетании 
межэтнической напряженности на полуострове. 

Выводы. В политической сфере крымского сообщества 
главным событием 2011 г. можно считать новую перегруппировку 
сил в парламенте и правительстве автономии. Оценивая изменения 
в высшем руководстве автономии, следует отметить, что на разви-
тие этнополитической ситуации в Крыму в будущем может ока-
зать негативное влияние конфликтный характер взаимоотношений 
нового крымского премьера А. Могилёва с меджлисом крымско-
татарского народа. 

На фоне политических изменений, характерных для 2011 г., 
в Крыму проявились новые тенденции в сфере, связанной с обще-
ственным порядком. Увеличился общий рост преступности, вклю-
чая административные и налоговые правонарушения. Можно ут-
верждать, что на общий рост преступности влияют социальные 
проблемы ~ безработица, алкоголизм, социальная дезинтеграция, 
моральная деградация отдельных личностей и некоторых слоев 
общества.  

В социально-экономической сфере ситуация выглядит дос-
таточно противоречивой. В частности, наряду с тем, что в 2011 г. в 
Крыму отмечался общий рост промышленного и сельскохозяйст-
венного производства, одновременно с этим произошёл рост цен, 
включая цены (тарифы) на продукты и жилищно-коммунальные 



 94 

услуги. Кроме этого, в течение 2011 г. в Крыму наблюдалось об-
щее снижение количества работающих в разных сферах экономи-
ки. В 2011 г. наблюдалась тенденция, которая была характерна и 
для предыдущих лет, – сохранялся высокий уровень дифферен-
циации размеров заработной платы в зависимости от видов эконо-
мической деятельности. Одновременно с этим состояние социаль-
ной защищённости населения может быть охарактеризовано 
некоторыми положительными тенденциями, связанными с выпол-
нением государством своих обязанностей по отношению к мало-
имущим и социально незащищенным гражданам. 

В контексте анализа земельной проблемы 2011 г. можно 
считать относительно спокойным, так как серьёзных столкновений 
и массовых беспорядков, связанных с самозахватами земли, в те-
чение года не наблюдалось. Кроме того, в решении этого вопроса 
наметились положительные тенденции. В частности, в 2011 г. при 
Совете Министров АРК была создана и функционировала земель-
ная комиссия по разрешению земельных вопросов на территории 
города Симферополя и Симферопольского района, целью которой 
является решение проблем, связанных с урегулированием пробле-
мы самозахватов. 

На некоторое снижение конфликтного потенциала в религи-
озной сфере большое влияние оказало решение вопроса, связанно-
го со строительством Соборной мечети в г. Симферополе. В каче-
стве новой тенденции, характерной для религиозной сферы, можно 
указать на появление в спектре возможных влияний на крымский 
ислам такого государства, как Иран,  

В 2011 г. неожиданное преломление получили тенденции,  
в рамках которых можно зафиксировать внутриисламские проти-
воречия в Крыму. В частности, резонансным событием можно  
считать официальную регистрацию параллельного с ДУМК Ду-
ховного центра мусульман Крыма (ДЦМК), представляющего  
хабашитское направление в исламе и, вероятнее всего, созданного 
Духовным управлением мусульман Украины для нейтрализации 
активности «Братьев-мусульман» на территории Крымского полу-
острова.  

В сфере школьного образования в 2011 г. наблюдались  
незначительные конфликтные проявления, связанные с намерени-
ем некоторых районных администраций предпринять меры по за-
крытию классов с  крымско-татарским и украинским языками обу-
чения. 



 95

Средства массовой информации, как и в предыдущие годы, 
сохранили и приумножили свой конфликтный потенциал, который 
активно был использован в риторике ряда заангажированных в 
этническом плане изданий. Наиболее резонансным событием 
2011 г. в этой связи можно считать полемику в СМИ, развернув-
шуюся после проведения второй «Школы русской журналистики», 
на которой обсуждалась тема крымско-татарского коллаборацио-
низма в Крыму в 1941–1944 гг. 

«Этнополитическая ситуация в России и сопредельных  
государствах в 2011 г.», М., 2012 г., с. 616–624. 

 
 
Раушан Сартаева,  
кандидат философских наук (Институт  
философии, политологии и религиоведения,  
Казахстан) 
ОСОБЕННОСТИ И ПРОБЛЕМЫ  
СОЦИОКУЛЬТУРНОГО РАЗВИТИЯ  
КАЗАХСТАНА 
 
Одной из важнейших задач, вытекающих из современного 

состояния планетарного мегасоциума, является задача выживания 
государственных образований, индивидов и этносов. Вдвойне эта 
задача актуальна для таких государств, как Казахстан, еще нахо-
дящихся в процессе государственного строительства, строительст-
ва нации. Нашему государству приходилось и приходится решать 
единовременно блок задач, на решение которых большинству раз-
витых стран история отпустила куда большее количество времени. 
Сегодня же сжатие пространства и времени (глобализация) уплот-
няет и ускоряет событийный ряд, что также усложняет задачи го-
сударственного строительства. Усложняет эти задачи и склады-
вающийся у нас на глазах «новый мировой порядок», независимо 
от того, какой проект будет реализовываться в рамках этого «по-
рядка» – неоконсервативный проект или проект мультилатеризма, 
предполагающий равномерное распределение полномочий между 
США и их союзниками, в совокупности с проектом «углубления 
демократии».  

Что касается проблем государственных образований, то 
здесь, как с тревогой отмечают многие исследователи, складывает-
ся сложная ситуация. Отмечается в первую очередь тот факт, что 
«ресурсный потенциал государства уменьшается, чего не скажешь 



 96 

о задачах, стоящих перед ним» [Луценко 2006]. Более того, выжи-
вание государства, которое, по меткому выражению Бердяева, су-
ществует вовсе не для того, чтобы жизнь сделать раем, а для того, 
чтобы жизнь не превратилась в ад, зависит от того, насколько 
внутренне консолидированы его граждане, насколько управляема 
и оптимизирована его политическая и социальная организация. 
Поэтому в условиях развития мировой тенденции снижения ре-
сурсного потенциала государственных образований в области 
обеспечения своих основных функций очень важными представ-
ляются проблемы диалога культур, исследование типов рацио-
нальности, поиски и, по возможности, институциональное закреп-
ление общих оснований в культурах самых крупных этносов 
Казахстана – казахов и русских, проблемы консолидации и фор-
мирования новой идентичности, новой базисной системы ценно-
стей и духовности. 

 
Диалог культур в Казахстане как действенный  
инструмент государственного строительства 

В современном мире, в условиях глобализации, степень ак-
туализации императива взаимной ответственности граждан в госу-
дарстве становится очень высокой. Приоритетным стратегическим 
направлением культурной политики большинства стран мира объ-
является защита и поддержка национальной культуры и культур-
ного наследия. «Культура рассматривается как действенный инст-
румент национального строительства, как средство достижения 
таких значимых с точки зрения стратегических национальных ин-
тересов целей, как национальное единство и национальная, иден-
тичность» [Кузнецова 2006]. 3б. Бжезинский, в прошлом извест-
ный представитель американского истеблишмента, а ныне 
известный политолог, в своих последних работах пишет, что куль-
турное превосходство является недооцененным аспектом амери-
канской глобальной мощи [Бжезинский, 2006]. Но эта ситуация 
сверхдержавы США. В ситуации нашего полиэтнического госу-
дарства, на наш взгляд, важно обратить внимание на этническую 
составляющую проблем культуры, которая может разрушить госу-
дарство. 

После Октябрьской революции были сделаны шаги по вос-
становлению исторической справедливости, а именно: докумен-
тально закреплены границы Казахстана в составе СССР. В даль-
нейшем, как известно, наша страна жила по конституциям СССР 



 97

1936 и 1977 гг. и по Конституции 1937 г. (после преобразования 
Казахской Автономной Советской Социалистической Республики 
в 1936 г. в Казахскую Союзную Республику), а также Конституции 
Казахской ССР 1978 г. И хотя имелись признаки государственно-
сти, но фактически они носили формальный характер, совпадали с 
атрибутами союзного государства. 

После распада СССР наша страна оказалась в уникальной 
исторической ситуации, когда временами возникала острая необ-
ходимость правового закрепления событий постфактум. В то вре-
мя, когда на Западе все больше проявлялись тенденции образова-
ния наднациональных структур, нам в условиях сжатия 
пространства и времени, в условиях активного проявления тен-
денций унификации пришлось решать проблемы собственного го-
сударственного строительства. События развивались подчас очень 
плотно и стремительно. И первым государственным актом стала 
«Декларация о государственном суверенитете Казахской Совет-
ской Социалистической Республики» от 25 октября 1990 г. Однако 
в связи с переименованием КазССР в Республику Казахстан с 
10 декабря 1991 г. она называется «Декларацией о государствен-
ном суверенитете Республики Казахстан». Началась активная ра-
бота над созданием проекта конституции, результатом которой 
стала Конституция Республики Казахстан 1993 г. Очень интересно 
и живо это бурное время описано в книге [Сартаев, Назаркулова 
2002]. 

Вообще в XX в., как известно, на геополитической карте ми-
ра произошли значительные изменения: появилось много новых 
государств, получивших независимость в результате национально-
освободительной борьбы, «бархатных революций», распада от-
дельных государств на части и т.п. Список этих новых государств 
20 лет назад пополнила и наша республика. Считается, что с тех 
пор суверенитет (особенно с юридической точки зрения) обрел 
реальные черты, а именно: была определена форма государствен-
ного устройства – президентская республика. Сформированы но-
вые органы законодательной, судебной и исполнительной власти. 
Однако процесс суверенизации обретет реальное содержание в том 
числе и в том случае, если будут учтены как особенности совре-
менного культурного развития в целом, так и особенности куль-
турного развития Казахстана, и, соответственно, скорректирована 
(или, если понадобится, создана заново) парадигма собственного 
развития, намечены перспективы культурного развития Казахста-
на. Очевидно, что сам институт государства является средством 



 98 

удержания и сохранения не только природно-материальных ресур-
сов для обеспечения полноценной жизни народов. Институт госу-
дарства является средством сохранения культурной самобытности, 
т.е. полноценного культурного развития, в особенности для наро-
дов, получивших возможность построения отдельного государства 
не так давно. 

Что касается Казахстана, то он, естественно, также оказался 
вовлеченным в мировой процесс перехода культур от локального 
уровня к интеграционному. Однако, конечно же, наряду с общими 
закономерностями в Казахстане наблюдались и наблюдаются свои 
особенности в протекании этого процесса. Сам этот процесс на-
чался, по всей видимости, еще в XIX в. и проходит в несколько 
этапов и по сей день. Первый этап связан с началом развития но-
вых средств коммуникации и, вероятно, как всякое начало вообще, 
стал трудным для казахской культуры, так как впервые происхо-
дил столь плотный масштабный контакт кочевой культуры с за-
падной культурой через русскую культуру. Это находит отраже-
ние, в первую очередь, в казахской поэзии XIX в., которая, как 
совершенно верно отмечает Ауэзхан Кодар (поэт, эссеист и фило-
соф), так и называется «зар-заман» – поэзия скорби. «Это был са-
мый настоящий плач казахского народа в этом страшно меняю-
щемся мире» [Танкаева 2000, 6]. 

Второй этап, связанный с СССР, характеризуется наряду  
с уже известными негативными сторонами и положительными  
явлениями. Во-первых, это, конечно же, установление границ  
Казахстана, пусть и в составе СССР. Эти границы стали государ-
ственными границами суверенного Казахстана. Во-вторых, прово-
дилась, насколько это вообще возможно в объективно изменяю-
щемся мире, политика, направленная на поддержку национальных 
культур. В осуществлении этой политики в Казахстане принимали 
самое активное участие одни из лучших представителей русской 
культуры (Брусиловский, Ерзакович, Затаевич и др.). Однако при 
этом Казахстан был превращен в место ссылки не только отдель-
ных людей, но и целых народов. Поэтому особенно важной стано-
вится проблема взаимоотношения культур. 

Эта же проблема остается одной из важнейших и в третьем, 
постсоветском этапе. Казахстан остается полиэтническим государ-
ством, в котором сосуществуют и взаимодействуют культуры 
большого количества разных народов. Наряду с обоснованными 
опасениями по поводу утраты самобытности культур народов, на-
селяющих Казахстан (в том числе и казахов), есть и положитель-



 99

ные моменты в факте взаимодействия культур народов Казахстана. 
Как известно, в истории человечества многие самые блестящие 
культуры возникали при максимально большом числе образующих 
компонентов (на первый взгляд, даже решительно несовмести-
мых), при максимальной открытости и готовности к заимствова-
ниям. В этом смысле, наверное, прав Ауэзхан Кодар, определяя 
казахскую культуру как «нарастающую», как «культуру возмож-
ностей». 

Проблемы культурного развития в постсоветских государст-
вах (и, конечно же, в Казахстане) приобретают особый характер. 
Если в Европе создаются некие наднациональные союзы, то пост-
советские государства, с одной стороны, строят национальные мо-
дели государства, а с другой стороны, должны приспосабливаться 
к условиям глобализации, которая предъявляет высокие требова-
ния прежде всего к уровню развития экономики, науки, образова-
ния и т.д. Необходимо отметить, что в последнее время на постсо-
ветском пространстве также наметились интеграционные 
тенденции. 

 Как уже говорилось ранее, в настоящее время процессы 
глобализации повсеместно вызывают: с одной стороны, волны на-
ционализма; с другой стороны, повышают роль совместных уси-
лий людей (не обязательно при решении неких сверхзадач).  

Поэтому, на наш взгляд, в таких полиэтнических государст-
вах, как Казахстан, где коренной этнос не составляет подавляющее 
большинство (в количественном отношении) населения, модель 
мультикультурализма, подвергаемая сегодня критике со всех сто-
рон, но, на наш взгляд, пока не имеющая альтернативы в полиэт-
нических сообществах, должна характеризоваться прежде всего 
полифонией культур народов, чьи представители проживают на 
территории современного Казахстана. При этом под полифонией 
здесь следует понимать, я думаю, не только и не столько многооб-
разие, а такое «совместное звучание», такой диалог, когда «слыш-
на» каждая культура. Это можно сравнить с полифоническим зву-
чанием такого уникального старинного русского инструмента, как 
шлемовидные гусли, на которых, возможно, играл древний скази-
тель Боян. У этого инструмента 23 струны, каждая из которых по 
отдельности звучит по-своему. Однако уникальное полифониче-
ское звучание получается только тогда, когда задействованы все 
струны. У казахов в древности также были музыкальные инстру-
менты с уникальным полифоническим звучанием, которые, по 
мнению многих музыкантов и музыковедов, представляют собой 



 100 

фактически то же самое, что шлемовидные гусли [Доцук 2001]. 
Это кесле и жетыген. А название «гусли» и «кесле», похоже, име-
ют и единое происхождение – это к вопросу о близости элементов 
культур у русского и казахского народов. Возвращаясь к вопросу о 
полифонии культур, следует отметить, что совместное красивое 
«звучание» культур возможно, на наш взгляд, только при осозна-
нии общности судьбы, под которой надо понимать не только про-
шлый и настоящий совместный опыт, но и общую цель – благопо-
лучие каждого человека независимо от его национальной 
принадлежности. 

Осознанию общности судьбы должна способствовать объеди-
нительная идея, на роль которой выдвигались и выдвигаются та-
кие идеи, как: 

1) идея гражданского общества;  
2) казахская национальная идея;  
З) идея евразийства; 
4) идея «экологического возрождения» и т.д.  
Думается, на нынешнем этапе наибольшим потенциалом об-

ладает идея общения человеческих ценностей, что связано с со-
временными социокультурными реалиями Казахстана. 

В современном мире каждый человек относит себя к опреде-
ленному типу культуры, и это имеет огромное значение, так как в 
основе любой культуры лежит познавательное отношение к миру. 
Как утверждают многие современные исследователи, каждая куль-
тура «мыслит» по-своему, обладает «своим менталитетом», кото-
рый и определяет ее своеобразие, в конечном счете ее отношение к 
другим культурам. То есть каждая культура обладает определен-
ным типом рациональности. Концепция культурно-исторических 
типов Н.Я. Данилевского и положения О. Шпенглера о морфоло-
гии культуры в свое время максимально заострили проблемы не-
сводимости типов рациональности, лежащих в основании разных 
культур. Но попытки понять культуру как особый и не сводимый к 
другим тип рациональности ведут к неустранимым трудностям 
логического порядка [Смирнов 2007]. Если культуры не сводимы 
одна к другой, то тогда постичь рациональность другой культуры 
можно, только полностью отказавшись от собственной культуры. 
Это очень сложный вопрос, для решения которого был введен 
термин «диалог культур». Для того чтобы такой диалог состоялся 
в нашей стране, требуется исследовать общие основания в культу-
рах казахского и русского этносов. Для этого, в свою очередь, не-
обходимо исследовать типы рациональностей, лежащие в основе 



 101

этих культур. Тип рациональности определяется познавательным 
отношением к миру, который формирует базисные ценности куль-
туры, во многом сходные у казахов и русских. Здесь целесообраз-
но рассматривать эти ценности в контексте универсалистской 
стратегии исследования, т.е. выявлять тождественное, точки со-
прикосновения. Надо отметить, что термин «рациональность» ис-
пользуется в данном исследовании (как, впрочем, в большинстве 
подобных исследований) как характеристика умственных и прак-
тических действий человека, что не совпадает с «идеальным» по-
ниманием рациональности. Актуальность темы рациональности в 
таком понимании и в контексте особенностей современного циви-
лизационного развития неизмеримо возрастает. Тема рациональ-
ности проблематизирует все основные сферы, охватываемые со-
временным философским мышлением. Актуальность темы 
рациональности обусловлена осознанием необходимости вернуть 
ей роль важнейшей культурной ценности, основанной на понима-
нии смысловой связи не только человеческих действий и душев-
ных движений, но и явлений природы, взятых в их целостности, в 
их единстве. 

 
Об общих основаниях в культурах главных  
культурообразующих этносов в Казахстане 

В современном мире индивид «обладает» множеством иден-
тичностей, среди которых одной из важнейших является этниче-
ская идентичность как одна из форм социальной идентичности. 
Понятие этноса предполагает существование гомогенных, функ-
циональных и статичных характеристик, которые отличают дан-
ную группу от других, обладающих иными параметрами тех же 
характеристик. Общепринятого определения этноса не существует, 
но доминируют его определения как «этносоциального организма» 
(Ю.В. Бромлей) или как «биосоциального организма» (Л.Н. Гуми-
лёв). На наш взгляд, более эффективно использование подхода 
Гумилёва, так как не существует общепринятого определения не 
только этноса, но и феномена этничности. В подходе 
Л.Н. Гумилёва в контексте особенностей современного цивилиза-
ционного развития представляется важной роль альтруистической 
этики в сохранении этноса, в которой интересы коллектива ставят-
ся выше личных. По Л.Н. Гумилёву, «альтруисты» обороняют эт-
нос как целое, «эгоисты» воспроизводят его в потомстве [Гумилёв 
2006]. Этика, как известно, рассматривает отношение сущего к 



 102 

должному, а должное, как и сущее, в каждую эпоху меняется. Из-
меняются, соответственно, и поведенческие императивы, и стерео-
типы поведения, которые являются реальной основой этнической 
природы человеческого коллективного бытия. Так и в нашей стра-
не происходят изменения в сторону индивидуализма, что впослед-
ствии приведет к формированию критической массы «эгоистов», а 
значит, к разрушению этноса.  

Для выявления общих оснований в культурах русского и ка-
захского этносов необходимо, на наш взгляд, рассмотреть понятие 
«община» в русской и казахской этносоциальной организации. 
Интересно и достаточно подробно понятие «община» в казахской 
этносоциальной организации исследовал историк Ж.О. Артыкбаев 
в работе «Кочевники Евразии» [Артыкбаев 2005]. Он справедливо 
считает, что кочевое сообщество Евразии необходимо изучать как 
в исторической динамике, так и в его этносоциальных параметрах. 
Этносоциальная организация представляет общность, связанную 
узами генеалогических, экономических, территориальных, а также 
политических отношений. Для ее анализа, отмечает Ж.О. Артык-
баев, необходимо обратиться к системному подходу, позволяюще-
му адекватно воссоздать прошлое. В таком случае конкретные со-
бытия и явления, изученные в плане воспроизводства основных 
связей (трансляции), позволяют воссоздать модель общества. Ко-
чевое общество держится на разнообразных видах связи, которые 
выражаются как во взаимоотношениях и поведении людей, так и в 
серии невидимых узлов интеграционного характера. Наиболее су-
щественными из этих форм связи, если их рассматривать в широ-
ком смысле, являются этнические, стержнем которых служат  
родовые и субэтнические отношения, хозяйственные, нередко по-
нимаемые как общинные, социальные, а также политические, ад-
министративные, культурные. Многие наши историки считают, 
что мощным началом единения в казахской этносоциальной 
структуре служат легенды, связанные с именем Алаша-хана. Они 
выполняют роль национальной идеи в этой этносоциальной орга-
низации. 

Понятие «общины» в широкий научный оборот ввели иссле-
дователи-экономисты в начале XX в. в связи с изучением особен-
ностей землепользования казахов. В тот период исследователи не-
изменно подчеркивали прямую связь между хозяйственной 
деятельностью и родом. Но именно эту связь как основную в оп-
ределении общины и ее места в этносоциальной организации у 
казахов и русских многие нынешние исследователи ставят под со-



 103

мнение. Основной аргумент в этом случае звучит так: в русской 
этносоциальной организации община рассматривается прежде все-
го как хозяйственная единица, а в казахской – как этническая. На 
наш взгляд, в контексте универсалистской стратегии исследования 
наиболее важно то, что община в обеих этносоциальных организа-
циях является коллективной формой существования, которая иг-
рала большую роль в истории обоих этносов. 

Что есть культура Казахстана сегодня? Она, на наш взгляд, в 
первую очередь, представлена культурами двух крупнейших этно-
сов, проживающих в нашей республике, – казахов и русских. Ни 
одна из этих культур не является доминирующей, так как, с одной 
стороны, есть попытки институционально закрепить элементы ка-
захской культуры в политической системе, но при этом для ус-
пешности закрепления этих элементов недостает реальной базы, 
так как казахский язык сейчас не является стопроцентно употреб-
ляемым языком для более чем половины населения Казахстана. 
Русский язык, имея реальную базу (на нем говорит более полови-
ны населения Казахстана), в то же время не является государст-
венным языком. Таким образом, культуры двух крупнейших в на-
шей республике этносов образуют некое целое, существование 
которого обусловлено наличием или отсутствием указанных выше 
возможностей стопроцентного употребления (закрепления) своего 
языка. При этом доминантной по отношению к ним выступала так 
называемая советская культура, вытесняемая в данное время за-
падной культурой. 

Два этноса – казахский и русский – имеют собственные, на 
наш взгляд, во многом схожие ценности. «О.А. Платонов перечис-
ляет следующие, присущие России и сложившиеся задолго до Кре-
щения Руси, цивилизационные ценности: 

1) преобладание духовно-нравственных основ над матери-
альными; 

2) коллективные формы трудовой демократии (община, ар-
тель); 

3) ориентация на разумную достаточность и самоограниче-
ние (нестяжательство); 

4) идеал праведного (нравственного) труда; 
5) представление о Земле и о Природе как божьем даре всем 

живущим и, следовательно, отрицание частной собственности на 
условия существования» (цит. по: 3адде, 1998). 

Если взглянуть на перечисленные выше ценности, то можно 
увидеть, что практически все они являются также ценностями ка-



 104 

захского этноса. Скажем, в устном народном творчестве казахов 
есть много пословиц и поговорок, подчеркивающих важность кол-
лективных форм существования. Например: «Жаяудын шаны шык-
пас, жылгыздын yнi шыкпас» – «Не заметна пыль пешего, не слы-
шен голос одинокого». Или вот: «Жалгыз журin жол тапканша, 
коnnен жуpin аdас» – «Чем найти дорогу, бродя одиноко, лучше 
заблудиться». «Тозган казды monmanгаn rарга жейdi» – «Бродяче-
го гуся заклюет стая ворон» [Адамбаев 1997]. В свою очередь, из-
вестный английский славист Джеффри Хоскинг отмечает, что хотя 
«в последние 300 лет Россия – безусловно – часть Европы <...> ка-
кие-то базовые институты все-таки – азиатские. Те же крестьян-
ская община и привычка к круговой поруке» [Хоскинг 2001].  
А Л.Н. Гумилёв писал, что «конечно, отношения русских и тюрок 
XIII–XVI вв. были не безоблачные, но в эпоху феодальной раз-
дробленности это было неизбежно. Разве меньший вред наносили 
междукняжеские усобицы, например, вражда Москвы с Тверью, 
или распри степных племен, например, ногаев и ордынских татар. 
Однако это были неполадки внутри единой системы, единой куль-
туры, единой страны. Да, если бы было иначе, разве смогли бы 
русские землепроходцы с ничтожными силами пройти сквозь ог-
ромную Сибирь и Дальний Восток!» [Гумилёв 1994,  

Вообще, в последние годы стали издаваться книги, которые 
можно назвать полноценными исследованиями и в которых целе-
направленно или нецеленаправленно на основе обширных архив-
ных материалов выявляется общее в культурах и происхождении 
тюркоязычных народов и русского этноса. Это, скажем, труды 
М. Аджи [Аджи 2008; 2010] и А. Бушкова [Бушков 2005]. Первый 
из этих авторов находит тюркские корни в культуре и происхож-
дении русских. А второй – находит русские корни у тюрков. В це-
лом, в таких трудах важно то, что в них выявляются объедини-
тельные моменты. Поэтому такие книги, на наш взгляд, 
желательно включать в соответствующие образовательные про-
граммы. Таим образом, сходство цивилизационных ценностей 
двух основных культурообразующих этносов Казахстана может 
быть неплохим ресурсом для совместного поступательного дви-
жения, для построения совместного будущего. Все сказанное вы-
ше позволяет сделать вывод, что в Казахстане нет так называемых 
«культурных разломов». И здесь надо отметить, что потенциал 
культурного диалога в Казахстане в условиях незавершенного 
транзитного периода в истории нашей республики зависит в зна-
чительной степени от ответственности элит (особенно политиче-



 105

ских) за вектор духовного развития, за формирование и тиражиро-
вание базисных ценностей общества. 

 
Проблемы консолидации и формирования  
новой идентичности в Казахстане 

В современном мире государство остается по-прежнему ос-
новным гарантом обеспечения социальных прав и социальной 
безопасности своих граждан. Но вызовы и требования современ-
ного цивилизационного развития (антропогенная сингулярность, 
проблемы постчеловека, «новый мировой порядок») способствуют 
уменьшению ресурсного потенциала государства в области обес-
печения его основных функций. Сфера обеспечения социальных 
прав и гарантий социальной безопасности несет в себе большой 
конфликтный потенциал. А уменьшение возможностей государст-
ва в этой сфере (ввиду указанных выше факторов) делает ее еще 
более уязвимой. Поэтому очень важной является задача выжива-
ния как государств, так и индивидов, проживающих в них. 

Задачи государственного строительства нашей республики и 
консолидации граждан Казахстана усложняются и зависят, на наш 
взгляд, в первую очередь, от следующих фактов и факторов:  

1) этническая, социальная и конфессиональная неоднород-
ность населения;  

2) социально-экономическое самочувствие населения;  
3) получение независимости не на подъеме пассионарной 

энергии;  
4) роль элит как производителей базовых ценностей обще-

ства;  
5) формирование новых базовых ценностей. 
Рассмотрим подробнее каждый из этих факторов. Казахстан 

является полиэтническим государством, как и многие государства 
мира. Но если большинство крупных развитых государств форми-
ровались на основе, так сказать, «культурной гегемонии» этносов – 
«доминантов», то государствообразующий этнос в Казахстане на 
момент обретения нашей республикой независимости не был, не 
признавался таковым значительной частью представителей других 
этносов. Закономерным следствием выбранной модели развития, 
навязывания западных стандартов и ценностей, и в первую оче-
редь индивидуализма, является фрагментация общества на самые 
разные по размерам, интересам и жизненным целям группы. А ин-
дивидуализм размывает как казахскую, так и русскую идентич-



 106 

ность, чьими основами, на наш взгляд, являются коллективные 
формы трудовой демократии. Кроме того, помимо «основных», 
«традиционных» для Казахстана конфессий, в нашей республике 
появилось очень много представителей различных религиозных 
движений, в том числе сектантских, что также способствует фраг-
ментации общества. Причем очень часто интересы этих движений 
на территории нашей страны защищаются как различными между-
народными организациями, так и на государственном уровне в ви-
де рекомендаций (а иногда и прямого давления) в контексте прав 
человека. Социально-экономическое самочувствие населения яв-
ляется также очень важным фактором, влияющим на консолида-
цию общества и государственное строительство. Переход к ры-
ночным отношениям способствовал расслоению общества, а 
условия глобализации усилили ситуацию разделения на «субъек-
ты» и «объекты» глобализации, как на уровне государств, так и на 
уровне индивидов [Луценко 2006]. 

Одним из определяющих факторов социально-экономиче-
ского самочувствия населения является неоднозначное отношение 
к вопросу о легитимности распределения общественного богатства 
на заре обретения Казахстаном независимости. Такая ситуация 
характерна практически для всех постсоветских республик. Так, 
свое негативное отношение к перераспределению общественного 
богатства в России неоднократно высказывал лауреат Нобелевской 
премии по экономике 2001 г. Дж. Стиглиц. Он отмечал, что вместо 
того, чтобы увеличить темпы роста экономики, реформаторы 
(Е. Гайдар и др.) разрушили ее, опираясь на еще более фантасти-
ческие, чем у Маркса, представления о природе капитализма 
[Стиглиц, 2003]. Дж. Сакс, работавший экономическим советни-
ком в правительстве Гайдара в начале 1990-х годов, охарактеризо-
вал политику этого правительства как злостное, преднамеренное, 
хорошо продуманное перераспределение общественного богатства 
в пользу узкой группы лиц. В связи со сказанным выше необходи-
мо отметить очень важную роль элит в деле государственного 
строительства и консолидации общества. Речь идет прежде всего 
об ответственности элит, поскольку в условиях формирования 
«нового мирового порядка» складывается ситуация возрастания 
соблазнов имитации демократических институтов, усиления тен-
денций разрушения принципа обратной связи, которая возможна, в 
первую очередь, при реальном действии двух основных принци-
пов демократии – избирательности и подотчетности. В описанной 
выше ситуации у каждого человека возрастает чувство страха, 



 107

обеспокоенности за свою судьбу, а возможности выражения своих 
озабоченностей, страхов, возможности их сублимации в конкрет-
ные шаги уменьшаются. Поэтому возрастает ответственность элит 
за сохранение и развитие демократических институтов.  

Следующим важным фактором, влияющим на задачи госу-
дарственного строительства и консолидацию общества, является 
возникновение условий для формирования новой идентичности 
после развала СССР. Идентичность следует рассматривать не как 
свойство, изначально присущее индивиду, а как отношение, фор-
мирующееся в процессе социального взаимодействия. Как считают 
многие исследователи, идентичность в строгом смысле слова мо-
жет быть атрибутирована только индивидами, поскольку только 
индивиды и обладают качеством субъектности и, соответственно, 
способны относить или не относить к себе определенные характе-
ристики. Считается, что приписывать идентичность группам по-
зволительно лишь в переносном смысле. Так, в СССР была про-
возглашена новая идентичность, новая общность – советский 
народ. А в политологии, начиная с середины 1980-х годов, стало 
общепринятым употребление терминов «исламская идентич-
ность», «христианская идентичность», «западная идентичность», 
«восточная идентичность», «евразийская идентичность» и т.д. для 
обозначения субъектов международных отношений как конкури-
рующих друг с другом «идентичностей». 

После развала СССР социальные отношения во всех постсо-
ветских республиках изменились, возникли условия для формиро-
вания новой идентичности. В Казахстане также изменилась систе-
ма социальных отношений, которая была закреплена ст. 7 в новой 
Конституции РК, в которой казахский язык признавался государ-
ственным. В Казахстане процесс формирования новой идентично-
сти пока не состоялся, но варианты ее в виде «казахстанской на-
ции» или «казахской нации» вызывают серьезные споры, причем 
не только среди исследователей. Достаточно вспомнить полемику 
журналиста С. Дуванова и политолога С. Жунусова на страницах 
газеты «Республика» в 2008 г. по национальной идее [Жунусов, 
2008] или публикацию того же С. Дуванова, в которой он предла-
гает этноним «казах» рассматривать в качестве гражданской иден-
тичности. Он пишет: «Суть этого компромисса (между сторонни-
ками этнического и внеэтнического варианта государственности. – 
Р.С.) в том, что все неказахи – граждане Казахстана, должны стать 
казахами, но при этом само понятие “казах” перестает быть этни-
ческим и выражает принадлежность к государству. Все предельно 



 108 

просто: мы все единая нация – казахи. При этом каждый в этниче-
ском плане остается тем, кем он был» [Дуванов, 2011]. Кстати, в 
российских СМИ этот вариант уже давно (получил) широкое 
употребление: казахами там часто называют граждан нашей стра-
ны с совсем не казахским обликом и фамилиями.  

Для России, как считает В. Иноземцев, также «необходимы 
новые подходы, сочетающие принцип гражданской нации с кон-
цепцией групповой идентичности, примиряющие разного рода 
«особости» и не дающие им стать основанием для утверждения 
исключительности» [Иноземцев, 2011]. В контексте проблем фор-
мирования национальной идентичности рассматриваются и про-
блемы национализма. Как отмечает российский ученый А. Хазин, 
есть две формы национализма – гражданский (Франция) и этниче-
ский (Израиль, Германия). В условиях Казахстана гражданский 
национализм предполагает признание существования «казахстан-
ской нации», чего, по мнению А. Хазина, в действительности нет. 
А есть казахская нация и национальные меньшинства, которые 
являются гражданами РК. Соответственно, этнический национа-
лизм предполагает признание казахской нации. При этом национа-
лизм рассматривается как неизбежное, объективное явление, про-
дукт постиндустриального общества. Не так давно наш президент 
впервые использовал термин «казахстанская нация», что связано, 
на наш взгляд, с задачами объединения казахстанцев в условиях 
необходимости решения целого ряда модернизационных задач. 
Однако это вызвало оживленную дискуссию среди ученых, жур-
налистов и простых обывателей. Противники этого термина (а их 
немало) считают, что он размывает казахскую идентичность. 

В Казахстане, как бы ни сформировалась новая идентич-
ность – в виде «казахстанской нации» или «казахской нации», – 
она должна включать в себя большую ответственность казахов за 
благополучие каждого казахстанца, независимо от его этнической 
и конфессиональной принадлежности. Но такой процесс требует 
от представителей каждого этноса отдачи части своего ресурса 
«этносоциального самочувствия». Казахи должны понимать, что 
многие представители других этносов также вправе считать себя 
коренными жителями нашего государства, а представители других 
этносов должны понимать и учитывать тот факт, что у казахов нет 
другой исторической родины. Наша страна получила независи-
мость де-факто, не на подъеме пассионарной энергии населения, 
хотя такая ситуация может стать положительным фоном для ре-
шения задач государственного строительства. Поэтому очень важ-



 109

ной является задача повышения активности, креативности населе-
ния, сотрудничества. И здесь может помочь наука и, в первую оче-
редь, синергетика, которая помогает с научной точки зрения обос-
новать важность гражданской активности каждого человека, 
важность такой активности в формировании сценария общего бу-
дущего. Ну и, конечно же, очень важной основой консолидации 
граждан Казахстана и всего населения нашей планеты должна 
стать новая система базовых ценностей, в основе которой, на наш 
взгляд, должна лежать новая этика ответственности и единения, 
которая, опираясь на положительный духовный опыт человечест-
ва, предусматривает ответственность каждого человека за будущее 
Земли, что, в свою очередь, требует от человека активности, креа-
тивности и сотрудничества. Кроме того, новая этика ответственно-
сти и единения должна включать в себя и новое понимание духов-
ности. Такая духовность – это не только и не столько мораль или 
интеллект, но и осознание своего единства с окружающим миром 
и формирование на основе такого осознания стратегии поведения, 
направленной на сотрудничество и заботу об окружающем мире. 
Такая духовность становится практической необходимостью. 

Таким образом, проблемы социокультурного развития на-
шей страны – это прежде всего проблемы диалога культур, социо-
культурной консолидации. Диалог культур предполагает выявле-
ние, актуализацию и, по возможности, институциональное 
закрепление тождественного в культурах этносов, чьи представи-
тели проживают в одном государственном образовании. Социо-
культурная консолидация народа нашей республики, возможность 
ее осуществления имеет два основных структурных аспекта: соци-
альный и национальный. Первый – забота о человеке: каждый че-
ловек должен почувствовать, что государство в лице всех структур 
действительно заботится о нем. Это ответственная работа каждого 
чиновника на своем месте, борьба с коррупцией. Кроме того, каж-
дый член общества должен почувствовать, что он может действи-
тельно влиять на общественные процессы через систему выборов, 
неправительственные общественные организации. Второй аспект 
социокультурной консолидации – национальный – связан с про-
цессом формирования новой идентичности в Казахстане. Конечно, 
процесс формирования новой идентичности потребует от предста-
вителей этносов, проживающих в Казахстане, отдачи части своего 
ресурса. Очень важно достигнуть консенсуса в вопросе о том, ка-
кова будет эта «часть», но ясно, что договариваться необходимо. 
Систематическое, хорошо продуманное и научно обоснованное 



 110 

решение проблем социокультурного развития поможет успешно 
решать большой комплекс модернизационных задач, жизненно 
важных для нашей республики. 

«Вопросы философии», М., 2013 г., № 3, с. 58–67. 
 
 
Л. Хоперская,  
политолог  
МОНИТОРИНГ ЭТНОПОЛИТИЧЕСКОЙ СИТУАЦИИ.  
ГОСУДАРСТВА БЛИЖНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ.  
КИРГИЗИЯ  
 
В Ежегодном докладе Сети этнологического мониторинга  

за 2009 г. сделан вывод о том, что общемировой финансовый кри-
зис не привел «к существенным коллизиям в общественно-
политической сфере большинства постсоветских государств. На-
пряженность нарастала лишь в отдельных случаях, особенно за-
метно – в Киргизии». По результатам мониторинга в 2010 г. можно 
утверждать, что в этом государстве за годы революционных пере-
мен состояние высокого напряжения приобрело системный харак-
тер. Многие источники напряженности (связанные, в первую оче-
редь, с дележом власти, земли и собственности), действовавшие и 
в предыдущие годы, после апрельской революции усилили свое 
действие. В итоге конфликтный потенциал, реализованный в 
2005 г., еще более проявил себя в 2010–2011 гг.  

Видимые проявления кризиса власти и властных отношений 
вылились в признание центральной властью своей неспособности 
контролировать региональные элиты; обнародованы факты «сра-
щивания государственных и правоохранительных органов с орга-
низованной преступностью»; к конфликту между президентом и 
парламентом добавилось внутрипарламентское противостояние, 
остроту положению придает постоянная борьба оппозиции и вла-
сти. Отличительной чертой стала этнизация всех социальных и 
политических проблем, что выразилось в резком росте этнической 
напряженности в Киргизстане. Данные этнополитического мони-
торинга в Киргизстане за период 2006–2011 гг. дают представле-
ние о наиболее значимых и «болезненных» проблемах развития 
этого молодого государства. Следует признать, что в самой рес-
публике о них зачастую предпочитают «деликатно» умалчивать. 
Но решение подобных проблем невозможно без выявления их 
причин и достаточно тщательного независимого анализа. 



 111

В июне 2010 г. в Республике Киргизия на референдуме была 
принята новая редакция Конституции, в преамбуле которой гово-
рится о непоколебимой вере и твердой воле «развивать и укреп-
лять киргизскую государственность». За полтора года произошел 
переход от стихийного бытового национализма и предвыборных 
лозунгов об особой демократической миссии киргизского народа к 
конституционному закреплению статуса «титульной» нации, этно-
кратии, агрессивному антиузбекскому национализму, нагнетанию 
антирусских и антироссийских настроений. Ниже основные кон-
фликтогенные факторы рассмотрены по категориям этнологиче-
ского мониторинга.  

Среда и ресурсы. После свержения К. Бакиева началась  
жесткая борьба за контроль над наркотрафиком и наркоторговлей 
не только как материальным ресурсом, но и ресурсом власти. За 
два года в Киргизии значительно возросли объемы производства и 
транзита наркотиков. «Киргизия является узлом наркотрафика. 
Площадь посадок мака в Киргизии выросла в геометрической про-
грессии и сегодня сравнима с Афганистаном», в стране конфиску-
ют, по самым оптимистичным оценкам, лишь 10% от общего чис-
ла опиатов. Помимо роста транзита ширится выращивание 
наркотиков. До полного цикла их производства остается один шаг – 
создание лабораторий для синтезирования из растительного сырья 
тяжелых наркотиков. Рост доходов от наркопроизводства и нар-
котрафика, объем которого на Северном маршруте (из Афганиста-
на в страны Европы, через Центральную Азию и Россию) оценива-
ется в 20 млрд.долл., привел к появлению новых игроков в этой 
сфере, каждый из которых не контролирует ее полностью, но 
стремится к этому, используя криминальные и административные 
ресурсы, а также политические институты. 

Не менее конфликтогенным является процесс самозахвата 
земель внутренними киргизскими мигрантами, который местные 
журналисты называют не иначе как «земельная» война, не прекра-
тились и локальные стычки из-за водных ресурсов в поливной пе-
риод, сторонами которых, как правило, выступают представители 
«титульного» населения и все прочие. Как считает замминистра 
МВД РК Б. Алымбеков, «если бы вовремя решались водные и  
земельные споры, то сегодня можно было бы избежать многих 
острых моментов. В некоторых случаях самый обычный хозяй-
ственный вопрос, обостряясь, превращается в межнациональное 
разногласие».  



 112 

Демография и миграция. В 2010–2011 гг. выросла массовая 
миграция из РК, которая претерпела качественные изменения. На-
ряду с возвратной трудовой миграцией киргизов (от 300 до 500 
тыс.) возросла безвозвратная миграция «нетитульного населения». 
По мнению экспертов, «если в короткие сроки не принять меры по 
предотвращению дискриминации представителей нацменьшинств, 
физического выдавливания их из страны, то РК может потерять 
интеллектуальный потенциал. Большинство людей нетитульной 
нации уже выехали из страны.  

По словам бывшего спикера парламента А. Кельдибекова, 
число «купивших билет в один конец» в 2010 г. достигло 548 тыс. 
человек. При этом значительная их часть (прежде всего, узбеки  
и русскоязычные) после пережитых конфликтов покинула респуб-
лику безвозвратно. По официальным данным Нацстаткома КР,  
основными регионами, из которых идет безвозвратный поток ми-
грации, являются области и города, где значительную часть насе-
ления составляют узбеки и русскоязычные граждане. В практиче-
ски моноэтничных Нарынской и Таласской областях безвозвратная 
миграция фиксируется на порядок меньше. За девять месяцев 
2011 г. численность безвозвратных мигрантов достигла 37 365 че-
ловек, из которых «нетитульные» составили 60,7%. 

Экономика и социальная сфера. Прежде всего, следует 
отметить прямой экономический ущерб от апрельской революции 
и межэтнического конфликта летом 2010 г. на Юге республики. 
Так, ущерб, нанесенный частному бизнесу во время апрельских 
событий в Киргизстане, составил 1 млрд. 56 млн. сомов, ущерб от 
погромов на Юге по предварительной оценке составил 3,265 млрд. 
сомов, в том числе, причиненный ущерб по уничтоженным объек-
там составляет 1,4 млрд. 241 сом (ущерб определен по показаниям 
самих потерпевших),  из  которых  сумма  возмещенного ущерба 
составляет 2,2 млн. 375 сомов. 

Постреволюционный период характеризуется также скоро-
течной и нелегитимной национализацией, которая не имеет ничего 
общего с гражданским законодательством, предусматривающим 
порядок ее проведения. Декретами Временного правительства в 
апреле–мае 2010 г. без суда, следствия и соответствующей законо-
дательной базы было национализировано 40 компаний. Всего же 
национализации подверглись более 500 объектов, прежде всего, 
добывающие и перерабатывающие предприятия, принадлежащие 
физическим и юридическим лицам. Национализация и приоста-
новление действия лицензий на разработку месторождений Кир-



 113

гизстана нанесли инвестиционный ущерб ориентировочно на 
1 млрд. долл. Объемы поступления прямых иностранных инвести-
ций снизились на 50%, новые инвестиционные проекты были при-
остановлены как на республиканском, так и на региональном 
уровне.  

Как отмечает эксперт Центральноазиатского института сво-
бодного рынка, «даже если национализация и вправду правильное 
и благое решение, то используемые властью механизмы сводят на 
нет все ее плюсы. Применяемые методы во многом аналогичны 
действиям большевиков в 1917 г. – с той лишь разницей, что про-
исходит это в наши дни и с нашего молчаливого согласия. Для по-
строения свободного и справедливого общества неприемлемо ис-
пользовать грязные, силовые методы. Скорость и дерзость 
процесса национализации сильно тревожат внешних и внутренних 
инвесторов Киргизстана. Ведь никто не застрахован от того, что и 
их бизнес однажды будет «национализирован» решением одной из 
государственных структур без суда и следствия». 

Основным инструментом передела собственности в респуб-
лике стали рейдерские захваты, осуществляемые как рядовыми 
гражданами, так и предпринимателями, политиками, государст-
венными деятелями и силовиками. В первую очередь, жертвами 
рейдерства, осуществляемого «приближенными» к новой власти, 
стали иностранные предприниматели из Казахстана и России, в 
том числе казахские владельцы пансионатов на Иссык-Куле и рос-
сийские инвесторы.  

Особо стоит выделить проблему, связанную с переделом 
«узбекской» собственности. В июне 2011 г. парламент Киргизста-
на постановил: «Считать, что основными организаторами и винов-
никами трагических событий мая–июня 2010 г. в г. Ош, Ошской и 
Джалал-Абадской областях являются Батыров К., Абдурасулов И., 
Салахудинов Ж., Абдуллаева К., Караматов О., Абакджанов М., 
Худайбердиев X., Мирзаходжаев Ж., Абдусаламов У., Акбаров А., 
как лица, причастные националистическим и сепаратистским дей-
ствиям в указанный период». Все перечисленные фамилии при-
надлежат лидерам узбекской общественности, достаточно состоя-
тельным людям и активным предпринимателям. Генпрокуратуре и 
Верховному суду КР постановлением было поручено «предусмот-
реть возможность обращения в доход государства имущества, 
принадлежащего лидерам, активным участникам и организаторам 
массовых беспорядков и межнациональных столкновений в мае–
июне 2010 года». Это постановление было принято до судебного 



 114 

расследования и решения суда, которому потом осталось его толь-
ко закрепить, несмотря на то что расследования, проведенные  На-
циональной  и  Международной комиссиями до принятия поста-
новления, не подтвердили факты призывов к сепаратизму. 
28 октября 2011 г. суд признал К. Батырова и И. Абдурасулова 
«виновными в организации массовых беспорядков и участии в 
них, в сепаратистской деятельности и возбуждении национальной, 
расовой, религиозной или межрегиональной вражды» и пригово-
рил их к пожизненному заключению с конфискацией имущества и 
отбыванием наказания в колонии усиленного режима. 
А. Абдуллаев и X. Худайбердиев приговорены к 20 годам лишения 
свободы с конфискацией имущества, Ж. Мирзаходжаев – к 14, 
М. Абакжанов – к шести годам заключения, их имущество также 
конфисковано. 

К экономической сфере относится громкий скандал из-за 
«распила» членами Временного правительства финансовых 
средств (от 21,5 долл. до 317 млн.) и золотых слитков, конфиско-
ванных в контролируемых К. Бакиевым банках. До Нацбанка РК 
дошло только 19,5 млн. долл., о судьбе остальных продолжаются 
споры, создана специальная парламентская комиссия, заведено 
уголовное дело. Известно только, что часть денег использовалась 
«на укрепление правопорядка во время межэтнического конфликта 
и решения вопросов безопасности».  

Передел собственности, рейдерство и политика национали-
зации (киргизации) ввергли «в шок бизнес-сообщество и инвесто-
ров», которые стали выводить свои капиталы за пределы страны. 
Все это непосредственно сказалось на размерах дефицита бюдже-
та. Экономический эффект революции 2010 г. значительно выше 
эффекта 2005 г. В 2011 г. сумма внешнего долга КР составила 
3 млрд. 325 млн. или 55% ВВП, уровень базовой инфляции 17,6%. 

Власть, государство, политика. Одной из самых острых 
послереволюционных проблем стала тема этнического представи-
тельства. Политической элитой четко сформулировано требование 
отстранения «нетитульных» этносов от всех форм политической 
жизни. Лидер одной из парламентских партий О. Текебаев заявил, 
что «заниматься политикой – это удел титульной нации». Мэрия 
г. Токмок в августе 2010 г. предприняла попытку провести митинг 
с требованиями о сложении «представителями нетитульной на-
ции» полномочий депутатов городского Кенеша. Мэр Джалал-
Абада в мае 2011 г. подписал распоряжение, согласно которому 
все представители титульной нации, не владеющие киргизским 



 115

языком, отныне будут называться «киргизами» (именно так, через 
букву «и», а остальные этносы – «шовинистами». Присутствие по-
следних в органах власти исключается. Р. Отунбаева на Курултае 
Ассамблеи народа Киргизстана в июле 2011 г., заявила, что «этни-
ческие особенности страны, поскольку это, несомненно, страна 
киргизов, выражаются и обеспечиваются тем обстоятельством, что 
киргизский язык является государственным, он должен быть язы-
ком межэтнического общения, что киргизская история и культура 
являются важнейшим образовательным компонентом, что госу-
дарственная символика носит этническое содержание и что пред-
ставительство в государственных органах соотнесено с этниче-
ским составом населения». 

В киргизоязычной газете «Айкын саясат» в период кампании 
по выборам президента целая статья была посвящена тому, что 
«самая большая угроза для Киргизстана состоит в том, что прези-
дентом во главе киргизского народа может стать представитель 
другой нации. Нам не понятно вступление в президентскую гонку 
нашего гражданина, но русской национальности. ...Короче говоря, 
давайте будем осторожными. Хоть с юга, хоть с севера, лишь бы 
был киргиз!» 

В результате представительство «нетитульных» этносов в 
госучреждениях в настоящее время составляет менее 90% и про-
должает сокращаться. Тем не менее моноэтнизация государствен-
ной власти не повысила уровня ее стабильности и эффективности. 
10 октября 2010 г. состоялись выборы Парламента РК, однако пра-
вящая коалиция из-за межпартийных конфликтов была сформиро-
вана только в декабре, на протяжении 2011 г. не прекращались 
внутрипарламентские «разборки», сохранялась угроза распада пар-
ламентской коалиции, а следовательно, отставки правительства. 
Наиболее заметными парламентскими шагами в 2011 г. стали: 
объявление председателя Международной независимой комиссии 
по исследованию событий на Юге Киргизстана (ИКК) в 2010 г. 
К. Кильюнена персоной нон-грата и отрицательная оценка резуль-
татов работы ИКК на фоне признания ее заслуг влиятельными  
международными организациями – ООН, ЕС и множеством меж-
дународных правозащитных организаций; принятие парламентом 
постановления о блокировании сайта Фергана.ру; введение жест-
кой цензуры на ТВ, за которую новую власть критикуют уже не 
только местные правозащитники, но и международные организа-
ции; включение в новый Закон о выборах статьи, согласно которой 
в период проведения выборов ретрансляция зарубежных программ 



 116 

местными каналами проводится в записи, и местные ретранслято-
ры несут ответственность за передаваемый материал; решение  
о прекращении с 25 сентября 2011 г. до избрания президента пря-
мого вещания иностранных теле- и радиоканалов и введение их 
цензуры. 

В 2011 г. не ослабевало открытое политическое противо-
стояние Президента РК переходного периода Р. Отунбаевой, кото-
рое унаследовал и избранный Президентом РК в октябре 2011 г. 
А. Атамбаев, с Парламентом РК и мэром г. Ош по вопросу об  
объеме властных полномочий. В этом же ряду находится и обсуж-
дение вопроса об упразднении территориального деления респуб-
лики на области; введение постов биев как руководителей органов 
МСУ. Как отмечают наблюдатели, «не было еще ни одного засе-
дания в Жогорку Кенеше со дня начала работы высшего законода-
тельного органа, когда депутаты не поднимали бы языковой во-
прос. Особо нетерпимые к русской речи резко одергивают 
народных избранников, выступающих на языке Пушкина, и не-
щадно критикуют министров и глав ведомств в случае, если те пы-
таются дебатировать на официальном языке».  

Но если выступления на русском (официальном) языке вы-
зывают крайнее раздражение депутатов, то действия депутата от 
партии «Ар-Намыс» Турсунбай Бакир уулу в день начала работы 
нового состава парламента, который вопреки регламенту принял 
присягу не на Конституции, а на Коране, были встречены с пони-
манием. Даже было принято решение об открытии специального 
помещения в здании парламента для отправления молитв, а также 
предложено во всех госучреждениях, общее количество которых 
превышает 2,5 тыс., объявлять дополнительный перерыв для чте-
ния пятничного намаза, для чего внести специальные поправки в 
Трудовой кодекс. Инициативы депутатов поддержало Духовное 
управление мусульман республики. Верховный муфтий выразил 
надежду, что все министерства и ведомства последуют примеру 
парламента. «Для того чтобы наглядно представить себе масштабы 
распространения ислама, достаточно сказать, что, включая мечети, 
действующие без каких-либо регистраций, коих в республике не-
сколько сотен, количество данных религиозных объектов сравня-
лось, а в скором времени и превысит количество действующих в 
Киргизии средних школ» (Джиенбеков Э.).  

Новый парламент в 2011 г. активно занимался вопросами го-
сударственной символики и праздничных дат. Приняты решения 
парламента о необходимости изменения государственной симво-



 117

лики РК (герба, флага и гимна), которая «ассоциируется с кро-
вью», о лишении Рождества статуса государственного праздника, 
об объявлении 7 апреля Днем народной революции – государст-
венным праздником и нерабочим днем, об увековечивании памяти 
героев 7 апреля. 

В 2011 г. в парламент был внесен законопроект «О порядке 
проведения семейных обычаев, традиций, обрядов и праздничных 
торжеств в Республике Киргизия». Он рассчитан только на «ти-
тульную» нацию, детально регламентирует проведение празднеств 
(в частности, количество гостей, меню и продолжительность ме-
роприятий). В соответствии с ним, «не допускается проведение 
десятилетий, двадцатилетий, Дня влюбленных и других праздни-
ков, не подлежащих менталитету нации, являющихся постыдными 
и доставляющими расточительность бюджету семьи». В то же вре-
мя депутаты возобновили дискуссию об официальном многожен-
стве. Наиболее значимыми в этнополитическом плане стали разра-
ботка и обсуждение в 2010–2011 гг. двух вариантов 
государственной концепции национальной политики. Первый, 
достаточно взвешенный, разработан аппаратом Президента РК и 
одобрен на VI Курултае Ассамблеи народа Киргизстана, основы-
вается на идее гражданской полиэтничной нации. Второй – пред-
ложен парламентской фракцией партии Ата-Журт, носит откро-
венно националистический характер. В нем выделяется особая 
роль «титульной» нации в РК. В частности заявлено: «Базовым 
элементом национальной политики является целенаправленное 
развитие киргизской нации как интегрирующего и консолиди-
рующего ядра киргизского общества. Реальное оздоровление эт-
нополитической ситуации в стране и моральная ответственность 
киргизов обеспечивается не за счет создания неких институцио-
нальных условий для защиты меньшинства большинством. Во-
прос, какой из вариантов станет официальным, остается открытым 
и является точкой противостояния парламента и президента». 

Образование, культура, СМИ. В СМИ и Интернете множе-
ство правозащитных организаций (местных и международных) 
заявляют о нарушениях прав человека по этническому принципу, 
особенно в сфере судопроизводства, о незаконных арестах, пыт-
ках, этнорейдерстве. Правозащитные организации обратились в 
Генпрокуратуру и Госкомитет по нацбезопасности по вопросу про-
явлений этнической нетерпимости в парламенте, СМИ и судах, в 
частности, в суде над участниками июньских событий. Правоза-
щитники все активнее поднимают вопрос о политике геноцида в 



 118 

отношении узбекского населения и о бездействии власти в вопро-
сах пресечения национализма. В свою очередь, со стороны власти 
растет давление на правозащитников, исследователей и независи-
мую прессу, поднимающих вопросы прав человека и пресечения 
националистических действий, активизировались увольнения рус-
скоязычных журналистов и нападения на журналистов, крити-
кующих этнонационализм. 

В то же время активно поощряются многократные заявления 
официальных лиц, представителей политической, культурной и 
научной «элиты» о выдающейся роли «титульной» нации и необ-
ходимости культурной ассимиляции для всех остальных этниче-
ских групп, если они желают проживать на территории РК. Объе-
динение киргизоязычных журналистов выступило с Обращением о 
распространении информации в СМИ на госязыке; ДУМ РК осу-
ществило перевод проповедей и делопроизводства на государст-
венный язык; Национальная комиссия по госязыку опубликовала 
Заявление с призывом отказаться от всех русскоязычных названий 
населенных пунктов РК: Киргизско-узбекский университет был 
переименован в Ошский государственный социальный универси-
тет, Центральная мечеть г. Ош, названная в честь имама Аль-
Бухари, стала называться Алайской, на очереди переименование 
парка имени Алишера Навои. 

После того как Р. Отунбаева на Курултае АНК заявила, что в 
Киргизии «со временем все обучение должно быть переведено на 
государственный язык» и призвала представителей всех этниче-
ских групп направить свои усилия на развитие киргизского языка, 
в общественных местах появились плакаты «Знание государствен-
ного языка киргиза – национальная честь», а любые упоминания о 
возможности предоставления статуса регионального узбекскому 
языку стали расцениваться как экстремизм. По мнению экспертов, 
«реформирование системы образования пока привело лишь к со-
кращению в школах русскоязычных и узбекских классов и к ис-
чезновению Киргизско-узбекского университета». На научной 
конференции и выставке в Государственном историческом музее, 
посвященных 1916 г. и организованных властными структурами, 
красной нитью прошла мысль о геноциде киргизов со стороны 
русских, неоднократно звучали антироссийские высказывания, 
подобные следующему: «Мы хотим сказать, что великое народное 
освободительное движение 1916 г. киргизского народа неожидан-
но закончилось геноцидом киргизского народа. Если бы не муд-
рость героев, уведших народ в бегство в Китайскую империю, кто 



 119

его знает, не расстреляли ли бы русские каратели всех, до послед-
него, киргизов?!»  

Как отмечают местные эксперты, «будь то высшие эшелоны 
облеченных властью политиков, или правоохранители, или, что 
вообще не поддается пониманию, врачи, отовсюду смердит одним 
и тем же – национализмом, превращенным сегодня в стране в го-
сударственную идею, смысл которой до мерзости прост – отнять у 
“чужих” и поделить между “своими”».  

Контакты и стереотипы. В Отчете Международной незави-
симой комиссии по исследованию событий на Юге Киргизстана 
(ИКК) под председательством специального представителя  
ПА ОБСЕ для Центральной Азии К. Кильюнена, выводы которой 
основаны на обширных интервью около 750 свидетелей, 700 доку-
ментах, 5000 фотографиях и 1000 видеофрагментах, ситуация в 
Киргизии охарактеризована как «политический фанатизм с этни-
ческими злоупотреблениями с трагическими последствиями». 

По мнению одного из местных журналистов, расследовав-
шего факты этнического насилия в разных сферах (госуправление, 
милиция, образование, здравоохранение, ЖКХ, рынок и т.д.), «что 
ждет Киргизстан, просто трудно представить, так как сегодня из 
5 млн. населения страны более миллиона не имеют счастья отно-
ситься к заветной титульной нации, а значит, простор для возмож-
ного противостояния еще очень широк».  

К фактам этнического насилия следует отнести антирусские 
надписи в Бишкеке, поджоги кафе с русскоязычными названиями, 
массовую драку в с. Октябрьское Чуйской области между лезги-
нами и киргизами, избиение группы узбеков в школьном спортзале 
г. Кара-Суу Ошской области, стычку между русской и киргизской 
молодежью в с. Маевка Чуйской области; локальные конфликты 
между киргизами и таджиками в с. Андарак Баткенской области 
(сожжены три дома таджиков), между кавказцами и киргизами в 
с. Джаны-Жер Чуйской области; массовую драку в с. Араван Ош-
ской области, в ходе которой четверо узбеков были избиты двумя 
десятками киргизов, избиение толпой киргизов узбека в г. Исфана 
Баткенской области, надписи «Сартка олум» («смерть сартам») на 
стенах войсковой части и узбекского драматического театра имени 
Бобура в г. Ош, вооруженные стычки и захват заложников на кир-
гизско-узбекской границе и др. Глава Госкомитета национальной 
безопасности КР Ш. Атаханов в конце декабря 2011 г. сообщил, 
что в настоящее время в стране зафиксировано 147 очагов межна-
циональной напряженности (выделены по количеству участников 



 120 

и наличию националистической риторики), 29 из которых требуют 
безотлагательного реагирования.  

Внешние условия. Позиция Киргизии в вопросе «многовек-
торной политики» и присутствия иностранных военных баз в пост-
революционный период не изменилась. Так, уже в первые «рево-
люционные» дни Р. Отунбаева обратилась за поддержкой к руко-
водству России, но в то же самое время заявила, что новые власти 
страны продлят с правительством США договор об аренде воен-
ной базы «Манас». В настоящее время сохранение базы в формате 
Центра транзитных перевозок согласовано с США до 2014 г. Как 
манипулирование можно расценить и положение с реализацией 
стратегических проектов, в частности, передачей России госпакета 
акций завода «Дастан», производящего скоростные подводные 
торпеды ВА-111 «Шквал», созданием в РК объединенной военной 
базы РФ и открытием на юге страны тренировочного центра под 
згидой ОДКБ. Все они были согласованы еще при К. Бакиеве, а 
новая власть неоднократно подтверждала намерение их осущест-
вить, но до сих пор ничего не сделала. Зато во время своего визита 
в США Р. Отунбаева получила международную женскую премию 
«За отвагу» и обсудила  вопрос  об  открытии  американского во-
енно-тренировочного  центра  на  юге республики.  

Значимым следствием «многовекторной политики» стало то, 
что исламизация утратила контролируемый характер. Исламские 
страны усиливают свое влияние в РК, в первую очередь, через от-
крытие исламских центров, общественных фондов и объединений, 
строительство мечетей и молельных домов. Особую активность 
проявляет Турция, которая на 70% спонсирует строительство Цен-
тральной мечети в Бишкеке. Продолжают укреплять позиции «Су-
леймания»; за счет в основном зарубежного финансирования дей-
ствуют девять исламских вузов и около 60 медресе; «Таблиги», 
«Хизб ут-Тахрир» (число сочувствующих идеям и программе пар-
тии «Хизб ут-Тахрир» превышает 100 тыс. человек). В работе с 
населением они придерживаются тактики миссионерской работы – 
занимаются решением бытовых и социальных вопросов, пробле-
мами жилищно-коммунального хозяйства, сбором средств для 
приобретения еды и одежды, предоставлением микрокредитов по 
беспроцентным ссудам. В то же время они преследуют цель как 
можно более глубокого проникновения в структуры государствен-
ной власти и исключения партии из числа запрещенных. В ряды 
привлекаются сотрудники государственной администрации, сило-



 121

вых структур, крупные бизнесмены, парламентарии. Готовится 
почва для создания исламского государства. 

Отдельное направление – распространение исламского бан-
кинга. В июне 2011 г. доля исламского финансирования от всех 
банковских кредитных ресурсов республики достигла 5%, а к 
2015-му, по мнению аналитиков, она увеличится до 10–12%. Зада-
ча, по словам советника по развитию бизнеса совета директоров 
ОАО «ЭкоИсламикБанк» Ш. Муртазалиева, «привлечь в экономи-
ку республики инвестиции богатейших стран Аравийского полу-
острова, Малайзии и других государств мусульманского мира». 

Позиционирование Киргизии на международной арене в 
2011 г. осуществлялось через ряд взаимоисключающих шагов, по-
влиявших на отношение к ней европейских и соседних государств, 
в частности: отказ новой власти Киргизии от присутствия миссии 
ОБСЕ на ее территории; расширение военного присутствия США; 
резкое недовольство националистически настроенной новой поли-
тической элиты оценкой международными организациями июнь-
ских событий на Юге республики, которая потребовала «указать 
международным экспертам их место»; публикацию заказной ста-
тьи «Имперский гнет продолжается», содержащей откровенные 
оскорбления Д. Медведева и В. Путина, ряда российских журнали-
стов и аналитиков, а также посла России в КР; заявление о жела-
нии вступить в Таможенный союз; подписание соглашения в рам-
ках ОДКБ документа о порядке реагирования на региональные 
конфликты и создании соответствующих структур; приглашение 
на инаугурацию А. Атамбаева президента Грузии М. Саакашвили 
и отправку в Грузию парламентской делегации; осуществление 
первого официального визита нового Президента РК в Турцию 

Перспективы дальнейшего развития ситуации определяют-
ся следующими факторами.  

1. Нарастание противоречий между президентом, обладаю-
щим по новой Конституции урезанными полномочиями, неуправ-
ляемым парламентом, некомпетентным и коррумпированным пра-
вительством и криминалитетом, контролирующим наркотрафик. 
Любые попытки нового передела собственности означают передел 
власти и экономический кризис. 

2. Сохранение большой массы оружия на руках у населения. 
Каждый из политических лидеров хвалится наличием собственных 
отрядов боевиков, которых они готовы вывести в свою поддержку. 



 122 

3. Поскольку ни у одной из сторон нет решающего перевеса, 
пока сохраняется статус-кво, но все активно ищут ресурсы укреп-
ления своих позиций. 

4. Проигравшая националистическая оппозиция выступает 
под лозунгом «Временщики превратят киргизский народ в ман-
куртов».  

5. Юг КР фактически находится на самоуправлении. 
6. Расширяется военное присутствие США, которые создают 

военно-тренировочные центры на Юге РК. 
7. Турция ведет активную религиозную экспансию, а также 

создает военный институт, где значительная часть учебных планов 
посвящена идеологическим дисциплинам.  

8. Перспектив конструктивного диалога с узбекской общи-
ной нет, так как нет реального узбекского лидера, власть во всем 
ищет «узбекский след», международные эксперты, местные право-
защитники фиксируют вымогательства, принудительное призна-
ние вины и пытки в расследовании июньских событий 2010 г. 

9. Неспособность власти РК предоставить России твердые 
гарантии исполнения обязательств стратегического партнера.  

«Этнополитическая ситуация в России и сопредельных  
государствах в 2011 г.», М., 2012 г., с. 587–595.  

 



 123

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
 
 
 
 
 
 
 
А. Алексеев,  
кандидат исторических наук 
(Санкт-Петербургский государственный университет) 
ИСЛАМСКАЯ РЕСПУБЛИКА ИРАН И «АРАБСКАЯ  
ВЕСНА»: НЕКОТОРЫЕ ЗАМЕЧАНИЯ 
 
Представленный доклад подготовлен на материалах не-

скольких видов источников: анализа официальной и оппозицион-
ной иранской прессы, аналитических материалов отечественных и 
зарубежных специалистов, полевых материалов, собранных нами в 
ходе летнего полевого экспедиционного сезона в Исламской Рес-
публике Иран. Таким образом, мы имели возможность произвести 
сравнительный анализ наших материалов и верифицировать их с 
помощью включенного наблюдения.  

Исламская Республика Иран – одно из ведущих государств 
Мусульманского Востока, занимающее ключевое положение в ре-
гионе Среднего Востока, позиция которого имеет принципиальное 
значение не только для региональной, но и для глобальной безо-
пасности. Естественным образом, столь значимые перемены на 
Ближнем Востоке, где позиция Ирана традиционно имела большое 
значение (как в силу политических, так и этноконфессиональных и 
экономических причин), не могли не получить разносторонней 
оценки руководством ИРИ. В настоящее время ИРИ переживает 
сложный период своего развития, связанный с необходимостью 
переосмысления своей внутренней и внешней политики. Далеко не 
последнее место в необходимости ревизии политики заняли  
события «арабской весны», которые вызвали к жизни разносто-
ронние оценки данного явления в иранском руководстве и необхо-
димость принятия мер, направленных на предотвращение возмож-
ного переноса событий из арабских стран Ближнего Востока на 
Иран.  



 124 

Притом что Иран не является арабским государством (арабы 
представляют только одно из национальных меньшинств – ак-
лиййат-и милли) и в Иране в отличие от большинства арабских 
стран государственным является исламский толк шиитов-
имамитов, целый ряд проблем социально-экономического и внут-
риполитического развития ИРИ в настоящий период имеет типо-
логическое сходство с проблемами некоторых арабских госу-
дарств, охваченных событиями так называемой «арабской весны»: 
монополия на власть узкой группы лиц, в данном случае, связан-
ной с Рахбаром (Саййад Али Хоменеи) (лидером Исламской рево-
люции); растущая коррупция (фисад); неравномерное распределе-
ние доходов и неравномерность доступа к материальным благам 
при декларативном социальном характере так называемой «тау-
хидной» экономики страны; довольно высокий уровень безрабо-
тицы (до 40% среди молодежи), что весьма болезненно для Ирана, 
где весомая доля населения (по различным оценкам, до 25% при-
надлежит молодежи в возрасте до 30 лет), как следствие безрабо-
тицы и неравномерного распределения – бедность, которая будет 
усиливаться по мере негативного воздействия экономических 
санкций, направленных на основной источник благосостояния 
страны – нефть. Чтобы сократить инфляцию, которая в стране дос-
тигает от 23 до 29% в год, руководство ИРИ вынуждено было от-
ложить вторую очередь выплат пособий (йаране), имеющих боль-
шое значение для социально незащищенных слоев населения. 
Дотационные выплаты в различные годы забирали до 30% ВВП 
Ирана, таким образом их сокращение увеличивает недовольство 
результатами работы правительства. Высокая инфляция сокращает 
покупательную способность населения, в первую очередь, страда-
ет средний класс. 

Санкции накладывают ограничение на легальный доступ 
Ирана к технологиям, получение которых позволяет путем мест-
ного производства заместить продукты потребления, которых ли-
шена страна либо в результате прямого запрета на поставку таких 
продуктов, либо из-за отсутствия необходимого объема средств на 
приобретение таких товаров. 

Выше мы указали только ряд причин, которые способствуют 
наличию в стране протестных настроений, что представляется 
крайне негативным моментом в условиях предстоящих в следую-
щем году в стране президентских выборов. Иранское руководство 
прекрасным образом осознает, насколько опасными могут быть 
последствия таких настроений в полиэтнической и многоконфес-



 125

сиональной стране. В Иране помимо господствующей религиозно-
правовой школы (мазхаб) шиитов-имамитов, проживают также 
исмаилиты и мусульмане-сунниты ханафитского и шафиитского 
мазхабов, а также зороастрийцы и христиане. Политическое руко-
водство ИРИ никоим образом не хочет повторения акций протеста, 
последовавших за выборами 1388 / 2009 г., которые в нынешних 
условиях могут иметь более тяжелые последствия. В этой связи 
иранское руководство очень внимательно следит за событиями 
«арабской весны» и всячески препятствует переносу их на иран-
скую почву. В то же время нельзя не отметить, что при усилении 
иностранного давления на страну иранское общество будет консо-
лидироваться; ярким примером данной тенденции могут служить 
массовые шествия в рамках очередной годовщины Исламской ре-
волюции. Иранские власти в этой связи имеют несколько тракто-
вок «арабской весны»: 

1. События «арабской весны» являются естественным ходом 
истории, т.е. реализацией того, о чем и говорил Имам (Айатуллах 
Хомейни) относительно борьбы угнетенных (мустахкимин) со 
своими угнетателями (мустасмарин, мустамшин), т.е. естественно-
го экспорта (!) Исламской революции и ее продолжения в других 
странах. Согласно официальной пропаганде, именно иранская ре-
волюция послужила толчком к «пробуждению братских мусуль-
манских народов». Представленная трактовка событий «арабской 
весны» направлена только на слои населения, полностью разде-
ляющие идеалы Исламской революции и существующего государ-
ственного строя. Восприятие же этих событий самой политической 
элитой исламского режима значительно более глубокое и сложное. 
Руководство ИРИ прекрасно осознает роль внешних сил и реаль-
ные цели и задачи так называемых «арабских революций» 2011–
2012 гг. Тем не менее в своей пропаганде ИРИ активно использует 
именно такую трактовку событий в ряде арабских стран, и такой 
подход демонстрировался ИРИ в ходе 16-го саммита государств 
Движения неприсоединения, проходившего в августе в Тегеране. 
Надо отметить, что проведение данного саммита в условиях нача-
ла санкций для Ирана имело огромное политическое значение: во-
первых, Иран таким образом преодолевал внешнюю изоляцию; во-
вторых, получил передышку, что дало ему возможность продер-
жаться до осени (т.е. до выборов президента в США, раньше кото-
рых американская администрация вряд ли начала бы какие-либо 
агрессивные действия в отношении ИРИ). Как показали после-
дующие события, расчет оказался совершенно верным. В ноябре 



 126 

2012 г. Израиль начал военную операцию «Облачный столп» про-
тив движения «ХАМАС» в секторе Газа, которую некоторые спе-
циалисты считали генеральной репетицией вооруженных сил Из-
раиля перед возможными действиями против Ирана, но так или 
иначе внимание мирового сообщества на время было отвлечено от 
так называемой «иранской проблемы». Очевидно, что и новая аме-
риканская администрация, вне зависимости от того, кто бы побе-
дил на выборах, не начала бы сразу же военные действия против 
Ирана, что оттягивало бы возможный удар на большее время. 

2. В то же время руководство ИРИ, принимая во внимание 
схожие типологические черты общественной организации, а также 
наличие дополнительных слабых мест (конфликтов внутри раз-
личных группировок политической элиты страны, этнических и 
конфессиональных противоречий внутри иранского общества, 
экономических проблем, социального недовольства и т.д.), крайне 
опасается возникновения широкомасштабных выступлений против 
режима. Для этого предпринимается целый набор мер (как поли-
тических, так и экономических): жесткое подавление оппозиции 
(движение «Сабз» во главе с Махди Каруби и Мир-Хусайном Му-
сави практически прекратило активную деятельность); примене-
ние самых жестких мер к организаторам беспорядков и лидерам 
неправительственных молодежных и студенческих организаций 
(вплоть до смертной казни); ограничение средств массовой ин-
формации, особенно, западных; ограничение сотовой связи и 
мультимедийных технологий; ограничение доступа в глобальную 
сеть Интернет; активная пропагандистская кампания, направлен-
ная на демонстрацию намерений режима улучшить положение в 
стране; стремление к введению единого курса валюты; громкие 
процессы по борьбе с коррупцией (мухакама-йи фисад-и бузург-и 
бимa и др.). Иранское руководство вторглось в святая святых – 
жизнь базара, и пытается регулировать отношения потребителей и 
производителей, регулируя ценообразование. До этого, даже в са-
мые тяжелые годы войны (джанг-и тахмили), базар оставался в 
неприкосновенности. 

3. Опасаясь возможного вторжения, Иран укрепляет свои 
вооруженные силы и активно их модернизирует, изыскивая сред-
ства, даже в сложных экономических усилиях. Здесь мы можем 
говорить и об усилении ракетных сил, орбитальной группировки 
спутников, совершенствовании сил ПВО и РЭБ, свидетельством 
чему являются последние крупномасштабные учения, проводимые 
на территории пограничных останов (Хорасан, Керман, Фарс), яс-



 127

но показывающие, откуда Иран ожидает возможных неприятно-
стей. За последнее время Иран объявил о проведении четырех 
крупномасштабных учений. Создание 5-го морского района Кор-
пуса стражей (Пасбан-и инкилаб) в Хормузгане также демонстри-
рует озабоченность иранского руководства. 

4. Естественным образом «арабская весна» и падение  
режимов в Египте, Тунисе и Ливии оказали воздействие на обще-
ственное сознание в Иране. Собственно в условиях той информа-
ционной атаки западных СМИ, позиция которых весьма избира-
тельна и двойные стандарты которых специалистам очевидны, без 
иранской позиции в полной мере дать оценку всем событиям 
«арабской весны» невозможно. В Иране естественным образом 
отношение к различным эпизодам «арабской весны» было крайне 
неоднозначным: положительная, в целом, реакция на приход к 
власти «Братьев-мусульман» в Египте (такая позиция неоднократ-
но заявлялась иранским руководством, на приезд Мухаммеда Мур-
си в Иран в ходе саммита Движения неприсоединения возлагались 
большие надежды в контексте активизации ирано-египетских от-
ношений); положительно оценивается и падение режима 
М. Каддафи в Ливии (с ливийским лидером у руководства ИРИ 
отношения также долго не складывались); приветствие изгнания 
Зайн Ал-Абидина Бен Али в Тунисе, но крайне негативная реакция 
на события в Саудовской Аравии, Бахрейне и Сирии. Если пози-
ция по Бахрейну связана с поддержкой шиитского большинства 
этой страны против находящейся у власти суннитской королев-
ской династии, то поддержка Сирии помимо религиозного фактора 
основана на союзнических отношениях, сложившихся еще со вре-
мен ирано-иракской войны (джанг- и тахмили). Противоречия ме-
жду Саудовской Аравией и Ираном также имеют давние корни, их 
нынешнее обострение связано с противостоянием шиитов офици-
альным властям этой страны в Восточной провинции. В этой связи 
борьба шиитов Саудовской Аравии и Бахрейна рассматриваются в 
Иране как продолжение «арабской весны». 

«Россия и арабский мир: История  
и современность», Уфа, 2012 г., с. 90–93. 

 
 
 
 
 
 



 128 

Людмила Пономаренко,  
доктор исторических наук,  
Ольга Чикризова,  
магистр (РУДН) 
ИСЛАМСКИЙ ФАКТОР ВО ВНУТРЕННЕЙ  
ПОЛИТИКЕ МАРОККО 
 
Подъем фундаменталистского ислама в арабо-мусульман-

ском мире в целом и государствах Северной Африки в частности 
был обусловлен как внутренними, так и внешними факторами. 
Общим явлением, характерным для ситуации в Северной Африке 
1980-х годов, было обострение социально-экономических про-
блем. Исламистские концепции в значительной мере отражали 
протест неимущих слоев населения, которые искали в религии за-
щиту от бездействия властей в условиях сильнейшего социально-
экономического кризиса. Однако внутренние причины распро-
странения исламизма для каждой страны Магриба свои, они фор-
мировались с учетом исторических особенностей, национальных и 
культурных традиций, уровня грамотности населения и уровня 
экономического и политического развития, а также особенностей 
национального характера. 

Mapoкко занимает особое место среди североафриканских 
государств, поскольку в этой стране король является одновремен-
но и верховным правителем, т.е. главой светской власти, и «пове-
лителем верующих» (Амир аль-му’минин), т.е. высшим духовным 
лицом государства. Помимо этого марокканский правитель явля-
ется прямым потомком Пророка Мухаммеда. Но несмотря на это,  
а также на фактическую неразделенность ислама и политики, свет-
ского и духовного, в Марокко очевидна доминанта светской  
власти. 

Что же касается внешних факторов, то важнейшим из них 
была исламская революция в Иране 1978–1979 гг., в результате 
которой был свергнут режим шаха, пытавшегося провести в Иране 
модернизацию в соответствии с западными стандартами. События 
в Иране послужили своеобразным импульсом для распространения 
и экспансии исламистских концепций в мусульманском мире, да-
же несмотря на то, что шиитская догматика «хомейнизма» значи-
тельно отличается от суннитского «исламского проекта».  

Вторым внешним фактором, спровоцировавшим политиза-
цию ислама в Северной Африке, стала гражданская война в Афга-
нистане (начало в 1979 г.). Тысячи мусульман со всего исламского 



 129

мира примкнули к движению «муджтахидов» (борцов за веру) в 
борьбе против афганского правительства, которое стремилось по-
вести Афганистан по пути социалистического развития. 

Третьим фактором стало участие США и Саудовской Ара-
вии в становлении исламистского движения. В условиях биполяр-
ного противостояния Соединенные Штаты, пытаясь ослабить сво-
его главного конкурента – СССР, оказывали всестороннюю 
поддержку радикальным организациям исламистского толка, ко-
торые готовили бойцов для отправки в Афганистан и противо-
стояния советским войскам. Важно отметить, что в настоящее 
время эти бойцы (которых часто в прессе и исследовательской  
литературе именуют «афганцами») составляют костяк большинст-
ва террористических и радикальных экстремистских организаций 
исламистского толка, с которыми США борются в рамках развер-
нутой в 2001 г. «войны с терроризмом».  

К основным факторам роста влияния ислама в Марокко 
можно отнести кризис этатистской модели общественно-полити-
ческого и экономического развития, а также рост социальных кон-
трастов в обществе. Несмотря на экономический рост, его плодами 
не смогла воспользоваться значительная часть населения: сохра-
няются обширные ареалы бедности, целые регионы Марокко не 
могут пользоваться благами экономического развития. Кроме того, 
постоянно увеличивается, в особенности среди молодежи – наибо-
лее массовой и динамично растущей возрастной группы населе-
ния, – разочарование результатами социально-экономической по-
литики марокканских властей.  

Для Марокко также характерно такое явление, как «дипло-
мированные безработные»: так называют выпускников универси-
тетов, которым не удалось найти работу. По статистике, ежегодно 
марокканские университеты выпускают до 500 тыс. дипломиро-
ванных специалистов, из которых только 10% находят постоянную 
работу в течение первого года. Остальные 90% могут на протяже-
нии нескольких лет оставаться невостребованными на рынке тру-
да. При этом возраст, высокий уровень образования и интернет-
грамотности, а также приверженность идеям левых и исламист-
ских партий, традиционно имеющих сильное влияние в мароккан-
ских университетах, обусловливает высокую социальную актив-
ность данной группы населения.  

Развитие такого общественно-политического явления, как 
политический ислам, шло практически в каждой мусульманской 
стране по трехступенчатой схеме: оно вышло из мечетей и универ-



 130 

ситетов, проследовало через арабскую деревню и деревенские ме-
чети, с тем чтобы в конечном итоге завоевать беднейшие кварталы 
арабских городов и превратиться в массовое политическое движе-
ние, нередко угрожающее стабильности существующих правящих 
режимов. 

Марокканский вариант взаимодействия ислама и политики 
обладает целым рядом специфических черт. Во-первых, географи-
чески Марокко находится на периферии исламского мира, однако 
именно Марокко является своеобразным мостом между Европой и 
Африкой, Европой и арабским миром. Во-вторых, на политиче-
ском процессе в Марокко не могло не отразиться соседство с Ал-
жиром, который был превращен в главный театр боевых действий 
между радикальными исламистами и сторонниками светского го-
сударства. Наконец, спецификой марокканского варианта является 
тот факт, что подъем исламизма в данном государстве был связан, 
в первую очередь, не с политическими, а с экономическими при-
чинами – острым социальным неравенством, урбанизацией, высо-
ким уровнем безработицы. Политические причины, такие как низ-
кий уровень политической культуры беднейших слоев общества, 
незначительность влияния оппозиции и ограничение некоторых 
политических прав и свобод, оказали второстепенное воздействие 
на процесс возникновения радикальных исламистских течений в 
Марокко. 

Движение марокканских исламистов в современном виде 
появилось в начале 1970-х годов и было сразу же расценено вла-
стями в качестве весьма серьезной угрозы стабильности страны. 
Первой жертвой исламистов, которыми, как отмечает 
В.В. Куделев, негласно руководили спецслужбы, стал лидер ма-
рокканских левых Омар Бенджеллун. Он был убит в 1973 г. боеви-
ками Движения исламской молодежи. В этот период все подобные 
радикальные организации находились под запретом. Тем не менее 
власти не раз использовали исламистов, стравливая их с левыми. 
Более того, чтобы «выпустить пар» исламистского движения, ма-
рокканское руководство поощряло отъезд наиболее радикально 
настроенных деятелей в Афганистан. Хасан II (1961–1999) также 
боролся против исламистов с помощью структур официального 
духовенства. 1 февраля 1980 г. король учредил региональные сове-
ты улемов и Высший совет улемов, который сам возглавил.  
В функции региональных советов входило укрепление связей  
с губернаторами и службой безопасности, борьба с фундамента-
листской идеологией, поддержка политики властей и ее объясне-



 131

ние с точки зрения религии. Правительство разрешило региональ-
ным советам иметь собственные бюджеты, приглашать улемов из 
других стран. Студенты-богословы стали получать стипендии для 
обучения в университетах других арабских стран. Вместе с тем, 
расширив свободы духовенства, правительство ужесточило кон-
троль над ним. В 1984 г. было принято решение о том, что пропо-
веди могут произносить только имамы мечетей и проповедники, 
находящиеся на государственной службе, а Министерству внут-
ренних дел поручалось утверждение назначений имамов, а также 
ознакомление с текстами проповедей. К началу 1990-х годов в Ма-
рокко насчитывалось порядка 30 исламистских организаций.  
В этот период главным и весьма убедительным аргументом марок-
канских властей был следующий: исламистов в Марокко нет, по-
тому что их просто не может быть в стране, где верховную рели-
гиозную власть осуществляет монарх, являющийся к тому же 
потомком Пророка. Однако несколько демонстраций, организо-
ванных исламистами, и в частности выступления в поддержку 
Ирака в его вторжении на земли Кувейта, показали, насколько ар-
гументация властей далека от истины. Тогда официальные СМИ и 
власти начали убеждать население в том, что исламистам Марокко 
не свойственно насилие. Публикации об исламистах, дающие по-
нять, что Марокко может последовать по пути Алжира, могли 
привести к уменьшению потока въезжающих и тем самым сокра-
тить валютные поступ-ления, связанные с туризмом. Однако более 
важным является то, что одним своим существованием исламисты 
в определенной степени ставили под сомнение прерогативу мо-
нарха, являющегося, по Конституции, верховным предводителем 
правоверных.  

После смерти в 1999 г. короля Хасана II его сын, король Му-
хаммед VI, взял курс на либерализацию и демократизацию обще-
ственно-политической жизни Марокко. Больше свободы и воз-
можностей получили политические партии и движения. Началась 
реализация комплекса мер по борьбе с коррумпированностью  
чиновников, однако проблему коррупции, являющуюся «бичом» 
большинства арабских стран, новому монарху решить так и не 
удалось. В этой связи важно подчеркнуть, что коррумпирован-
ность и неэффективность государственного аппарата, всевозмож-
ные злоупотребления и нарушения властей в центральном аппара-
те и на местах используются исламистами для пропаганды своей 
программы. Они предлагают заменить скомпрометировавший себя 
режим на «исламское государство», построенное на базе законов 



 132 

Корана и шариате. Только так, по мнению исламистов, можно до-
биться установления в Марокко подлинной «исламской социаль-
ной справедливости». В условиях продолжающегося социально-
экономического кризиса, роста безработицы и падения уровня 
жизни большинства населения на фоне обогащения элиты исла-
мистские лозунги получили достаточно широкую поддержку ма-
рокканского населения. 

Мухаммед VI, с одной стороны, продолжил курс своего от-
ца, но с другой, пытаясь осуществить модернизацию экономики и 
провести демократизацию и обновление государственного аппара-
та, инспирировал «революцию сверху», затрагивавшую все  
органы государственной власти, в том числе армию и правоохра-
нительные органы. Так, все люди, назначаемые на высшие руково-
дящие посты, проверялись на соответствие так называемой «схеме 
Мидауи» – системе отбора, разработанной ближайшим помощни-
ком монарха Ахмедом Мидауи. Схема включала два основных 
критерия – высокие морально-нравственные качества (честность, 
неподкупность) и профессионализм, подтвержденный безупречной 
службой на предыдущих местах работы.  

В начале 2000-х годов развитие исламистского движения в 
Марокко определялось двумя основными тенденциями: быстрой 
радикализацией отдельных исламистских групп и достаточно 
сдержанной политикой фундаменталистских организаций. Столк-
нувшись с дилеммой относительно того, включать исламистов в 
политическую жизнь страны или запретить их деятельность, ма-
рокканский правитель Мухаммед VI стал следовать «двунаправ-
ленной стратегии»: он поощрял исламистов, не использующих на-
сильственные методы и поддерживающих монархию, преследуя 
при этом сторонников салафизма. Важно подчеркнуть, что исла-
мистским партиям в Марокко позволяют участвовать в выборах 
только в случае их согласия соблюдать три условия: поддержка 
монархии, конституционализм, ненасилие. В настоящее время це-
лый ряд исламистских групп и движений, местных и иностранных, 
развернули активную деятельность в Марокко. Однако, в отличие 
от других мусульманских государств, исламизм в Марокко доста-
точно разрознен.  

Умеренные исламистские партии и движения «Ат-
Таухид валь-Ислах» («Единобожие и реформы»). «Единобожие» – 
это образованный в 1996 г. союз движения «Аль-Ислах ват-
Тадждид» («Реформы и обновление») с Лигой исламского будуще-
го. В свою очередь, «Аль-Ислах ват-Тадждид» было сформировано 



 133

А. Бенкираном после отделения от милитаристской «Организации 
исламской молодежи», которая добилась статуса религиозной  
организации в 1972 г. в рамках правительственной программы 
противопоставления исламистов левым. «Исламская молодежь» 
постепенно начала приобретать черты радикальной группировки. 
На нее пали подозрения в убийстве ряда чиновников высшего ран-
га. Кроме того, ее члены распространяли антимонархические при-
зывы, которые, в частности, содержались в журнале «Аль-
Муджахид», тайно распространяемом в Марокко. Так, например, в 
редакционной статье первого номера под заголовком «Включайся 
в борьбу, революционная исламская молодежь!» содержалось сле-
дующее заявление: «Наше настоящее и будущее находятся между 
молотом американского империализма и наковальней его агентов, 
представленных коррумпированным монархическим режимом и 
теми, кто его поддерживает». В результате из-за опасного характе-
ра деятельности «Исламской молодежи» в 1975 г. организация бы-
ла вновь объявлена вне закона. Движению «Единобожие и рефор-
мы» было разрешено действовать на законных основаниях, 
поскольку монарх был уверен в том, что позволение исламистским 
партиям принимать участие в политическом процессе может пре-
дотвратить возникновение радикального исламизма на территории 
Марокко. Целью «Ат-Таухид» было достижение легитимности и 
превращение в весомую политическую силу. Однако в результате 
длительного внутреннего кризиса и отказа марокканского короля 
признать партию в 1996–1997 гг. «Ат-Таухид» начала переговоры 
с Конституционно-демократическим движением и в конечном ито-
ге вошла в его состав. Последнее, в свою очередь, в 1998 г. было 
переименовано в «Партию справедливости и развития» (ПСР). В 
настоящее время основной костяк «Ат-Таухид» формирует так на-
зываемое «политическое крыло» ПСР.  

«Справедливость и благочестие» – самая влиятельная сре-
ди исламистских организаций в Марокко. Движение «Справедли-
вость и благочестие» (СБ) было создано в 1988 г. и стало самой 
непримиримой политической и религиозной силой в Марокко. Не 
признаваемая легитимной, СБ завоевывала все больше сторонни-
ков, играя роль единственного воинствующего исламистского 
движения, бросающего вызов монархии (в том числе выступая за 
ее свержение), а также используя широкомасштабную сеть соци-
альных и благотворительных организаций. «Справедливость и 
благочестие» попала в немилость к правящему режиму после того 
как ее лидер, шейх А. Ясин, в 1974 г. послал королю Хасану II от-



 134 

крытое письмо «Ислам или потоп», в котором подвергались со-
мнению авторитет монарха и его право быть «повелителем право-
верных». Письмо насчитывало 144 страницы, и многие исследова-
тели увидели в этом параллель с количеством сур Корана, которых 
также 144. В 1984 г. А. Яссин был отдан под суд и приговорен к 
домашнему аресту. Приговор действовал до 1989 г. В следующем 
году СБ была официально объявлена вне закона в соответствии  
с запретом, который продлевался до тех пор, пока не был смягчен 
Мухаммедом VI в 2004 г. Дочь шейха Яссина, Надия Яссин, в на-
стоящее время является главным политическим лидером организа-
ции. СБ выступает за восстановление исламского законодательства, 
но в то же время доказывает свою преданность демократическим 
принципам, стремясь определить себя как политическое движение, 
борющееся с автократической политической системой Марокко. 
Так, например, в вопросе о следовании женщинами канонам ис-
ламского «дресс-кода» СБ высказывает довольно умеренную по-
зицию, отказываясь признать необходимость введения обязатель-
ства для женщин носить чадру. «Вера и религия – вопрос 
свободного выбора, а не принуждения», – заявляет Н. Яссин. Глав-
ной целью своей организации А. Яссин провозгласил строительст-
во Халифата по модели Пророка Мухаммеда. Подобное построе-
ние мусульманского общества, по его мнению, является высшей 
ступенью исторической и духовной эволюции исламского общест-
ва. Однако созданию Халифата должно предшествовать объедине-
ние всех исламских государств. При этом шейх Яссин акцентирует 
внимание на том, что «приход исламской власти [в Марокко] бу-
дет осуществлен демократическим путем, а не с помощью ислам-
ского землетрясения, как это было в Иране». А. Яссин немало кри-
тики направляет в адрес современных политических партий 
Марокко. По его мнению, они не имеют влияния в обществе.  

«Справедливость и благочестие» выступает за разрушение 
нынешней конституционной системы Марокко и уничтожение мо-
нархии, место которой, согласно предложению СБ, должна занять 
Исламская Республика Марокко. А. Яссин выступает за многопар-
тийную систему, принципы сменяемости руководства и разделе-
ния властей, но в весьма своеобразной манере: предлагаемая им 
система государственного устройства в целом напоминает иран-
скую, однако руководство обществом в модели Яссина осуществ-
ляется не высшим духовным лидером, а коллегиально. СБ открыто 
критикует короля Мухаммеда VI, находясь в постоянном кон-
фликте с марокканским правительством. Тем не менее СБ высту-



 135

пает против использования насилия и вооруженной борьбы, пред-
почитая опираться на гражданское неповиновение для достижения 
своих целей. Данные о степени поддержки СБ среди населения 
хранятся в строжайшем секрете как самой организацией, так и  
марокканским правительством, хотя большинство аналитиков счи-
тают, что эта поддержка является следствием деятельности широ-
кой сети благотворительных и социальных организаций. Состав-
ляя серьезную оппозицию марокканскому правительству внутри 
страны, в 1996 г. СБ решила также «экспортировать» свою дея-
тельность в Европу. Была создана Ассоциация мусульманского 
партнерства и духовности, имеющая филиалы в большинстве ев-
ропейских столиц, и во главе этих филиалов стоят активисты СБ, 
бежавшие из Марокко. Цель Ассоциации – сформировать оппози-
цию марокканскому королю и его правительству посредством по-
литической деятельности, которая позволит СБ получить легаль-
ный статус внутри Марокко. Филиалы ассоциации во Франции и 
Бельгии регулярно организуют демонстрации против Марокко. 
Надия Яссин также систематически посещает Францию, чтобы 
заявить о репрессиях в отношении членов СБ. 17 июня 2006 г. она 
создала ассоциацию «Новая европейско-марокканская дружба», 
которая расположена в Бельгии. Ассоциация созвала конференцию 
на тему «Права человека, попираемые в Марокко». В последую-
щие годы Н. Яссин совершила несколько туров по Европе с целью 
укрепить присутствие Ассоциации на европейском континенте.  

Партия справедливости и развития (ПСР). Для того что-
бы сделать разнообразным исламистское движение в Марокко, 
король Хасан II санкционировал создание новых политических 
движений, которые включали в себя исламистскую ориентацию. 
Самой значимой была Партия справедливости и развития, которая 
заимствовала исламские ценности и вдохновение у одноименной 
партии Турции (хотя между этими двумя партиями официально 
нет никакой связи). Основанная в 1967 г. и первоначально назван-
ная Конституционно-демократическим общественным движением 
(КДОД), ПСР сменила свое название в 1998 г. В том же году дви-
жение формально слилось с небольшой умеренной исламистской 
организацией, включающей в себя консервативных промонархи-
чески настроенных политиков. В отличие от СБ, ПСР является по-
литической партией, которая участвует в парламентских выборах с 
1997 г. В 2002 г. ПСР стала ведущей оппозиционной партией в 
стране, получив 42 из 325 мест в марокканском парламенте и став 
третьей по численности группой в законодательных органах стра-



 136 

ны. На законодательных выборах в 2007 г. ПСР набрала наиболь-
ший процент голосов избирателей (10,9% на местном уровне  
и 13,4% в национальном списке). В результате ПСР получила 
46 мест всего в Палате представителей, увеличив в целом свое 
присутствие во власти на 4 места по сравнению с 2002 г. В отли-
чие от СБ, ПСР – это нереволюционное промонархическое движе-
ние, которое не подвергает сомнению конституционную систему 
Марокко. ПСР не выступает за создание исламского государства, 
или Халифата, в Марокко. Более того, партия намеренно приглу-
шает религиозную риторику в своих выступлениях. Тем не менее 
она видит себя защитницей исламской идентичности и консерва-
тивных религиозных традиций Марокко, борется против дальней-
шей вестернизации марокканского общества, но прагматично при-
знает важность отношений Марокко с Западом. ПСР также считает 
себя оплотом борьбы против радикальных исламистских групп. 
Участвуя в выборах в 2007 г., ПСР получила общественную под-
держку в Марокко, достаточно хорошо укрепив свои позиции в 
рамках политического процесса: она балансировала между участи-
ем в законодательных делах и поддержкой исламской повестки 
дня. Кроме того, авторитет ПСР подкреплялся тем, что партия не 
была замешана в государственной коррупции, в отличие от боль-
шинства политических партий Марокко, причастных к коррупци-
онным скандалам. В последние годы ПСР в законодательных ор-
ганах сфокусировала свое внимание на улучшениях в значимых 
для Марокко социальных и экономических вопросах. Однако, по-
скольку ПСР является оппозиционной партией, ее рычаги влияния 
на текущую политику ограничены минимальной возможностью 
переводить свои предложения в значимые программы, которые 
могли бы получить широкую общественную поддержку. Тем не 
менее, сделав ядром своей предвыборной программы 2007 г. пути 
решения экономических проблем марокканского народа, ПСР «от-
резала» себя от большинства арабоисламских движений, видящих 
своей главной целью воссоздание Халифата. Кроме того, исполь-
зуя прагматичный подход, ПСР, по словам политолога А. Хамзави, 
«показала себя как дисциплинированного игрока современного 
политического движения» и доказала, что она стремится не к пока-
зательной демократии, а на практике использует демократические 
принципы в своей деятельности, что нетипично для большинства 
исламистских движений. В 2008 г. на съезде ПСР обнародовала 
свою платформу, в которой главными приоритетами объявлялись 
«социальная справедливость, экономическое и социальное разви-



 137

тие». Платформа ПСР основывалась на программе и практическом 
опыте одноименной турецкой партии, пришедшей повторно к вла-
сти незадолго до означенного съезда. 

Неясность в вопросах ислама и религии поднимает вопросы 
о том, является ли целью ПСР дальнейшее распространение экс-
тремизма. В 2006 г. Служба исследований конгресса подвергла 
анализу программу ПСР, в ходе которого пришла к следующему 
выводу: «Как и многие исламистские группы по всему миру, труд-
но понять истинные цели ПСР и ее задачи на долгосрочную пер-
спективу. Некоторые считают, что, хотя эта партия согласна рабо-
тать в рамках действующей политической системы, она сохраняет 
приверженность установлению исламского государства в Марокко 
с шариатом в качестве законодательной основы». Риторика ПСР в 
парламенте время от времени прибегает к чисто шариатским ини-
циативам, таким как запрет потребления и продажи алкоголя, осу-
ждение СМИ за искажение исламских принципов. Однако в дру-
гих случаях ПСР отклоняется в противоположном направлении. 
Например, в 2004 г. партия активно участвовала в принятии ново-
го, более либерального кодекса «Мудавана», регулирующего про-
цедуру заключения брака и семейную жизнь. Пересмотр кодекса 
значительно улучшил социальный статус женщины в Марокко, но 
был осмеян более консервативными исламистами. Лидер ПСР, Са-
ад ад-Дин Османи, отстаивающий поправки, вносимые в кодекс по 
предложению ПСР, утверждал, что вносимые поправки согласу-
ются с исламскими традициями. Перспектива участия в парла-
ментских выборах вынудила умеренных исламистов осудить на 
словах насилие в любой его форме, при этом констатировав, что 
теракты 11 сентября 2001 г. в США стали «результатом американ-
ской политики агрессии против народов». Следуя этому курсу, 
позднее СБ и ПСР подчинились дважды вынесенному запрету вла-
стей на проведение массовых манифестаций против американской 
военной операции в Афганистане. Более того, они никак не отреа-
гировали на фетву группы улемов, осудившую присоединение 
Марокко к антитеррористической коалиции. На действия ради-
кально настроенных улемов обратили внимание официальные вла-
сти, которые выступили с предупреждением о том, что в стране, 
согласно Конституции, только монарх как верховный предводи-
тель верующих имеет право выступать с фетвами. Важно отме-
тить, что умеренными ПСР и СБ могут называться с большой на-
тяжкой. Это подтверждает следующий факт. В заявлении для 
газеты «Ат-Таджид» один из теоретиков идеологии ПСР Хасан 



 138 

Кеттани заявил, что «поддержка любого мусульманина, борюще-
гося против неверных, является религиозным долгом», и тем са-
мым он фактически оказал моральную поддержку своим едино-
мышленникам из радикальных организаций.  

Радикальные исламисты в Марокко. «Ас-Салафийя аль-
Джихадийя» («Салафитский джихад») считает необходимым рас-
правляться со всеми марокканцами, которых она считает «невер-
ными». Своими главными идеологическими противниками после-
дователи салафизма считают «продажных улемов», действующих 
заодно с официальными властями; «Братьев-мусульман», которые, 
по их мнению, слишком вольно трактуют священные тексты, а 
также «официальных исламистов» типа последователей и сторон-
ников ПСР. Группировка «Ас-Салафийя» уже достаточно давно 
действует в Марокко. В начале 2000-х годов она вышла из тени, 
так как ее руководство посчитало, что в тот момент государство 
было ослаблено, как никогда. Также известно, что «Ас-Салафийя» 
является отнюдь не единственной группировкой на экстремист-
ском фланге марокканского исламистского движения.  

Другой такой организацией стала «Ат-Такфир валь-Хиджра» – 
дочерняя организация одноименной международной исламистской 
структуры радикального толка. Завербованные в эту группу ма-
рокканцы были обязаны прервать все контакты с обществом и го-
сударством, в том числе с собственными семьями. Им запрещалось 
фотографироваться, поддерживать отношения с лицами, признан-
ными «неверными», а также оформлять какие-либо документы в 
официальных государственных структурах. Последний фактор де-
лал их «невидимыми» для спецслужб и обеспечивал фактически 
полное бессилие последних перед «Ат-Такфир». В ходе боевых 
операций активисты «Ат-Такфир» используют специальные сред-
ства маскировки, что делает невозможным их идентификацию по-
терпевшими или свидетелями. Боевые формирования организации 
(как, впрочем, формирования большинства радикальных организа-
ций) пользуются высокой степенью автономности относительно 
руководящих структур, что значительно повышает безопасность 
последних в случае провала.  

В 1998 г. в Италии и Бельгии проявила себя организация 
«Воюющая исламская группа – марокканская» (ВИГ-М), поста-
вившая себе целью физическое устранение монарха. Идеологией 
ВИГ-М, как и «Аль-Каиды», является джихад как каноническая 
обязанность каждого правоверного мусульманина и создание Ис-
ламского Халифата. 



 139

Терроризм радикальных исламистов. 16 мая 2003 г. в са-
мом крупном городе Марокко – Касабланке прогремели пять 
взрывов: в Доме Испании, в Израильском деловом центре, в кон-
сульстве Бельгии, в отеле «Фарах» и на еврейском кладбище. 
Взрывы прогремели около 10 часов вечера почти одновременно в 
нескольких кварталах. На улицах было достаточно много людей, 
поскольку накануне в Марокко праздновался день рождения сына 
короля. Жертвами атаки террористов стали 39 человек, десятки 
получили ранения.  

Версия относительно терактов в Касабланке была такова. По 
сообщению испанской газеты El Mundo, которая опиралась на ин-
тервью, данное марокканскому телевидению министром юстиции 
Марокко Мухаммедом Бузубаа, исламские террористы-смертники, 
осуществившие эти террористические акты, являются членами ма-
рокканской исламской организации «Ас-Сират аль-Мустаким» 
(«Праведный путь»), которая связана «с международной террори-
стической сетью». Для большинства марокканцев, воспитанных 
официальной пропагандой, теракты в Касабланке стали настоящим 
шоком, чего нельзя сказать про непредвзятых наблюдателей, кото-
рые уже давно предупреждали о существовании опасной тенден-
ции быстрой радикализации марокканских исламистов. Ежене-
дельник «Gazette du Магос» объяснил распространение терроризма 
в Марокко следующим образом. Согласно мнению издания, Ма-
рокко сейчас пожинает плоды своей прошлой политики, когда го-
сударство закрывало глаза на отправку марокканских муджтахи-
дов в Афганистан. Марокко и Саудовская Аравия, находившаяся 
во времена «холодной войны» в лагере сторонников США, «исхо-
дя из идеологических установок, а также стратегического выбора, 
закрывали глаза, поощряя и даже готовя муджтахидов». Эти стра-
ны не учли возможных последствий своих действий. Сейчас, по 
утверждению еженедельника, Марокко «пожинает эффект буме-
ранга». При этом «географическая ситуация, определяемая близо-
стью Европы, политический и стратегический выбор Марокко, его 
открытость международному туризму, проявляемая по отношению 
к сетям контрабандистов терпимость, а также другие факторы пре-
вратили Марокко в идеальную базу для «Аль-Каиды» и подобных 
ей организаций».  

В 2004 г. в России в свет вышла статья российского полито-
лога В.В. Куделева, в которой ученый сделал несколько прогнозов 
относительно последствий терактов 2003 г. в Касабланке. Среди 
таких последствий В.В. Куделев выделил: 



 140 

1) резкое сокращение потока иностранных туристов в Ма-
рокко; 

2) утрату Марокко имиджа одной из самых стабильных 
стран арабского мира; 

3) продолжение атак исламистов на Марокко. В статье отме-
чалось, что, встав на путь конфронтации с властями, радикалы не 
остановятся. Тем более им есть, где искать новых сторонников, – 
среди молодых марокканцев с высшим образованием миллионы не 
имеют работы; 

4) ситуацию, при которой власть и исламисты нужны друг 
другу: по мнению исследователя, исламистский террор оказался 
лучшим аргументом противников демократизации обществ Маг-
риба; 

5) возможность существования сторонников исламистов в 
спецслужбах и армии Марокко. 

Прогноз российского исследователя сбылся в части того, что 
исламистские организации смогут поднять на борьбу мароккан-
ских «дипломированных безработных», которые сформировали 
«Движение 20 февраля» и вышли на улицы зимой 2011 г. с поли-
тическими и социальными лозунгами. «Арабская весна» в Марок-
ко происходила мирно, однако террористы не дремали: 28 апреля в 
Марракеше был совершен теракт, в результате которого погибли 
16 человек (в том числе 8 французов, 2 канадца и 1 голландец), 
23 человека получили ранения. Некоторые исследователи, журна-
листы и активисты «Движения 20 февраля» хотели увидеть в те-
ракте событие, выгодное Рабату, поскольку оно могло стать пово-
дом для сворачивания только что начатых демократических 
реформ и ужесточения мер по борьбе с массовым протестным дви-
жением. Но власти не позволили укрепиться такой точке зрения. 
Министр информации Марокко X. Насири, выступая от лица пра-
вительства и излагая официальную позицию по поводу взрыва в 
Марракеше, заявил, что случившееся не поколеблет уверенность 
марокканских властей в необходимости реформ и не заставит 
свернуть с избранного пути демократизации и модернизации об-
щества Марокко. Попытки продолжить террористическую дея-
тельность на территории Марокко радикальные группировки ис-
ламского толка предпринимали ранее еще в 2006–2008 гг. Летом 
2006 г. марокканские спецслужбы раскрыли и обезвредили груп-
пировку «Ансар аль-Махди» («Сторонники Махди»), в планы ко-
торой входило физическое уничтожение политических деятелей из 
числа левых демократов, иностранцев христианского вероиспове-



 141

дания, «плохих мусульман», а также иностранных туристов.  
В феврале 2008 г. в Марокко была обезврежена исламистская тер-
рористическая организация, развернувшая свою деятельность 
вблизи городов Рабат, Касабланка и Надор. Кроме того, связи  
с террористами были обнаружены у легально действовавшей с 
2005 г. исламистской партии «Аль-Бадиль аль-хадарий» («Цивили-
зационная инициатива»), а также у ассоциации «Движение за  
умму». 

Необходимо отметить, что марокканское правительство 
предпринимает попытки побороть глубинные причины распро-
странения экстремизма и радикального ислама в стране – социаль-
но-экономический кризис и бедность. Так, например, началась 
реализация проектов по строительству социальной инфраструкту-
ры, учебных заведений, создаются рабочие места. Власти намере-
ны добиться полной ликвидации «бидонвилей» как главных рас-
садников радикальных идей. Стратегические планы марокканского 
руководства направлены на всеобъемлющую модернизацию эко-
номики страны, и в их рамках должны быть созданы свободные 
экономические зоны. Мировой финансовый кризис, начавшийся  
в 2008 г., продемонстрировал зависимость ситуации в арабо-
мусульманском мире от глобальных тенденций развития мировой 
экономики и международных отношений. Кризис, ударивший не 
только по крупнейшим банкам и холдингам, но и по простому на-
селению, имел одно опасное последствие для Марокко и других 
государств Ближнего Востока и Северной Африки: произошло 
усиление влияния исламистских идеологов среди беднейшей части 
населения. Это происходит вследствие того, что исламисты пред-
лагают свое решение структурных социально-экономических про-
блем («Ислам – это решение»), а также позиционируют себя в  
качестве защитников исламских ценностей в противостоянии с 
Западом, сражающимся против ислама. Еще в годы правления Ха-
сана II стало очевидным, что тактика правительства по поддержке 
и правых, и левых не привела к отстранению с политической сце-
ны исламистов и падению их популярности. 

Как только исламистские партии и организации приобрели 
легитимность, они быстро и уверенно вернулись в «большую иг-
ру». Несмотря на надежды и чаяния властей, исламизм не ослабил 
свой натиск, удовольствовавшись некими послаблениями в поли-
тической сфере, а напротив, стал стремительно набирать популяр-
ностъ у среднего класса, влияние которого на политику росло. 
Грубой ошибкой, которую допустило марокканское руководство в 



 142 

ходе внедрения демократии «сверху», стало то, что оно не пожела-
ло считаться с исламистами как реальными участниками демокра-
тического процесса. Видные эксперты в области политики С. Коэн 
и Л. Джаиди отмечают по этому поводу, что политическая либера-
лизация в Марокко не была успешной, поскольку правительство, 
не имея возможностей сопротивляться исламизму, приняло реше-
ние просто не признавать его роли в протекающих процессах. 
Важно отметить, что долгие годы марокканскими исламистами 
двигало не стремление создать исламское государство, а желание 
изменить существующий социальный и политический порядок, 
добиться справедливости в тех областях, где отсутствие государ-
ственных программ вызывало значительное и неуклонное ухудше-
ние жизни большого числа граждан.  

Марокканские исламисты не представляют собой единой и 
однородной общности: одна часть из них требует серьезных поли-
тических перемен (вплоть до смены режима) и зачастую использу-
ет для достижения своих целей насильственные методы, другая же 
часть выступает за проведение глубоких социальных преобразова-
ний, направленных на укрепление позиций ислама и воспитание 
стойкого религиозного чувства в каждом члене марокканского 
общества. 

Таким образом, можно констатировать, что исламистские 
политические течения в Марокко носят умеренный характер, од-
нако они очень настойчивы в деле отстаивания своих взглядов и 
позиций. Кроме того, в настоящее время исламисты выражают 
растущее желание олицетворять собой ислам, что до сих пор было 
прерогативой короля и по «праву крови», и по Конституции. Од-
нако исламисты четко осознают, что реализация этого стремления 
не только даст им больше прав и возможностей в политике, но и 
позволит критиковать монарха и даже соперничать с ним, а это 
уже будет являться реальной перспективой формирования мощной 
и действенной оппозиции.  

К причинам слабости радикального исламизма в Марокко 
относятся: во-первых, отсутствие поддержки исламистов со сторо-
ны сельского населения, которое считает короля, потомка пророка 
Мухаммеда и представителя шерифской династии, непререкаемым 
духовным авторитетом и предводителем марокканских правовер-
ных мусульман; во-вторых, отличие политизированного ислама от 
того ислама, который исповедуют большинство марокканцев;  
в-третьих, умелая политика марокканского руководства по «обузда-
нию» исламистов и контролю над их деятельностью; наконец, ма-



 143

рокканское общество, постепенно привыкающее к адаптирован-
ным демократическим принципам и либерализации политической 
системы, не выражает особого желания жить в условиях достаточ-
но жесткого по своей структуре исламского государства, за созда-
ние которого ратуют исламисты. Кроме того, исторически ислам 
был силой, скрепляющей единство страны, а не раскалывающей 
ее. Поэтому приход к власти в Марокко радикальных исламистов, 
стремящихся к коренным преобразованиям в социальной жизни, 
смене политического режима и геополитической трансформации 
роли государства, практически сводится к нулю. 

«Вестник РУДН, серия Всеобщая история», 
 М., 2013 г., № 1, с. 67–80. 

 
 
А. Прозоровский, 
кандидат политических наук (ИМЭМО РАН)   
ИНДОНЕЗИЯ ПРЕТЕНДУЕТ НА ЛИДЕРСТВО  
В ИСЛАМСКОМ МИРЕ 
 
Седьмая сессия стран – членов Парламентского союза Орга-

низации исламского сотрудничества (ПСОИС), проходившая  
24–31 января 2012 г. в Индонезии в Палембанге (столице провин-
ции Восточная Суматра), по оценке специалистов стала важной 
вехой взаимодействия мусульманских стран. Центральное место в 
повестке дня этого международного форума занял вопрос о со-
блюдении гражданских прав в исламском мире. В мероприятии 
приняли участие делегации важнейших центров исламского мира – 
Саудовская Аравия, Турция, Пакистан, Иран, Ирак, Афганистан и 
Малайзия. 

Тема защиты прав человека обсуждалась не только на сессии 
ПСОИС, но и позднее, в феврале, в Джакарте, где состоялось пер-
вое заседание Независимой постоянной комиссии по правам чело-
века (НПКПЧ). Идея создания такого органа, который являлся бы 
аналогом Совета ООН по правам человека в мусульманском мире, 
возникла еще летом 2011 г. на 38-й сессии совещания министров 
иностранных дел Организации исламского сотрудничества в Аста-
не. Тогда же был определен состав комиссии и принят ее устав.  
В феврале же в Джакарту прибыли делегаты 18 стран, среди кото-
рых шесть представляли арабские страны, шесть – Азию и шесть – 
Африку. 



 144 

Правда, результаты работы 7-й сессии ПСОИС и НПКПЧ 
невелики. Никаких обязательных для исполнения документов на 
них не было принято. Решения НПКПЧ носят лишь рекоменда-
тельный характер. Однако для Индонезии все эти крупные между-
народные мероприятия оказались удачным поводом, чтобы пред-
ставить собратьям по умме свое ви�дение ислама, не носящего 
характер жесткой религиозно-политической доктрины, и укрепить 
свой имидж как бы нового лидера исламского мира. Надо сказать, 
что подобное позиционирование себя в качестве носителя совре-
менных подходов к построению исламского общества как в стра-
новом, так и в глобальном масштабе, стало в последнее время ха-
рактерно для Индонезии. 

За первое десятилетие XXI в. страна прошла нелегкий путь. 
Азиатский финансовый кризис 1997–1998 гг. привел к падению 
режима Сухарто и глубокому структурному кризису. Существова-
ла реальная угроза гражданской войны и дезинтеграции. Все это 
было так или иначе преодолено, и на сегодняшний день можно 
сказать, что Индонезия более или менее выбралась из трудностей.  
В экономическом плане достигнут рост внутреннего потребления, 
составляющего порядка 57% ВВП. Доля эта растет в связи с рос-
том среднего класса. На экспорт (газ, уголь, биржевые товары) – 
преимущественно в Китай, Индию и Сингапур – приходится около 
25% ВВП. МВФ и Всемирный банк прогнозируют, что к 2015 г. 
рост индонезийской экономики может достичь 7–7,4%, и он будет 
оставаться устойчивым и мало зависящим от внешних факторов. 

Есть успехи и в политической сфере. В стране проводятся 
прямые выборы президента, развиваются институт парламента-
ризма и многопартийность. В стране зарегистрировано свыше 
70 политических партий, причем, по закону в числе их учредите-
лей доля женщин должна быть не менее 30%. Определенная сво-
бода предоставлена прессе. 

О прогрессе страны говорит и то, что проблемы, представ-
ленные в пяти пунктах меморандума НПКПЧ и намеченные для 
совместного решения странами-участницами, в самой Индонезии 
достаточно успешно решаются. В частности, это касается защиты 
прав женщин – не только в плане участия в политике, но и получе-
ния ими образования, ограждения их от домашнего насилия, а 
также допущения такой формы развода, при котором инициатором 
является женщина. Задачи, касающиеся развития демократии, 
многопартийности, свободы слова и печати, также решаются. По 
другим пунктам, в частности, укреплению межконфессионального 



 145

диалога, ведется активная работа. Особую значимость приобрел 
пункт, касающийся защиты прав мигрантов и их семей. Отправ-
ным моментом здесь стала казнь за убийство жены работодателя 
54-летней индонезийской служанки в Саудовской Аравии летом 
2011 г. До сих пор подобное случалось и не вызывало ни у кого в 
исламском мире особой реакции. Однако на сей раз индонезийская 
сторона заявила, что стране был нанесен моральный ущерб. Ми-
нистр иностранных дел Марти Наталегава заявил протест в связи с 
тем, что Индонезию даже не проинформировали о судебном про-
цессе и казни. Был отозван посол, введен мораторий на экспорт 
рабочей силы в Саудовскую Аравию, а напряженность в отноше-
ниях держалась несколько месяцев.  

За время моратория в Индонезии развернулись выступления 
активистов за гражданские права. Интервью в СМИ с теми, кто 
вернулся из Саудовской Аравии, показали, что их расчеты на  
милосердие и взаимопонимание со стороны единоверцев-нанима-
телей не оправдались. Они подвергались жестокой эксплуатации, 
избиениям и сексуальному насилию, им не платили зарплату, пре-
пятствовали возвращению на родину, порой не предоставляли да-
же время на совершение молитвы. Сегодня в Саудовской Аравии 
работает около 1 млн. индонезийцев. Введение моратория принес-
ло убытки Индонезии порядка 1,6 млрд. долл. и лишило дохода  
1,5 млн. индонезийских семей. Однако, проявив твердость, Индо-
незия добилась того, чтобы во взаимоотношениях между мусуль-
манскими странами началось соблюдение гражданских прав и 
норм. В итоге Саудовской Аравии пришлось направить специаль-
ного посланника для обсуждения смертных приговоров, вынесен-
ных индонезийцам, работающим в этой стране. Таковых оказались 
десятки. Всего же из тюрем было освобождено и возвращено свы-
ше 300 человек. Словом, Индонезия показала, что обладает доста-
точным политическим весом и способна в этом плане потягаться с 
одной из стран центра исламской цивилизации.  

О росте в исламском мире влияния Индонезии и ее модели 
развития, сочетающей умеренный ислам с демократией, свиде-
тельствует заинтересованность таких стран, как Египет и Тунис, в 
изучении и освоении индонезийского опыта. Вообще, в последнее 
время в арабских странах заговорили о том, что Индонезия может 
служить для них удачным примером, что она является чуть ли не 
предтечей «арабской весны» и толчком процессов, прокатившихся 
по странам Северной Африки и Ближнего Востока. На уже упоми-
навшейся 7-й сессии ПСОИС спикер ОАЭ Мохаммад Ахмад Ал-



 146 

мир заявил, что Индонезия является ведущей мусульманской 
страной в деле практического распространения демократического 
ислама в повседневную жизнь и представляет собой гордость ис-
ламского мира и пример для подражания для других членов ОИС. 

Внешней политике Индонезии, отстаивающей принцип со-
хранения баланса между активным международным сотрудниче-
ством со всеми странами и строгим соблюдением своих интересов, 
подобные заявления придают дополнительный стимул. Похоже, 
что сегодня Индонезия, в дополнение к своим претензиям на ре-
гиональное лидерство в рамках АСЕАН, пытается занять и веду-
щее положение на цивилизационном поле ОИС. 

Однако чем дальше идет признание успехов индонезийского 
мусульманского сообщества, тем чаще у зарубежных и отечест-
венных аналитиков возникает вопрос, насколько Индонезия реаль-
но в состоянии оказать позитивное воздействие на международ-
ную ситуацию и исламский мир. И не адресованы ли слова 
президента Юдойоно о том, что «ислам способен идти рука об ру-
ку с демократией», не столько фундаменталистским странам Зали-
ва, сколько Западу, для которого в последнее время попытки ре-
формировать исламский мир в соответствии с собственными 
интересами стали особенно свойственны. Очевидно, что роль но-
вого глобального игрока и посредника между Западом и ислам-
ским миром может принести Индонезии определенные дивиденды, 
в том числе поддержку Запада в этом посредничестве, что опять-
таки выдвинет Индонезию на ведущее место в исламском мире.  

Вместе с тем планы индонезийской власти встречают опре-
деленное противодействие внутри страны. Главными оппозицио-
нерами являются два ведущих объединения мусульман Индонезии 
«Нахдатул Улама» (НУ) и «Мухаммадия». По численности после-
дователей, составляющей порядка 100 млн. человек, оба эти объе-
динения можно уподобить средней мусульманской стране. Зани-
мая на протяжении десятилетий умеренные позиции, «НУ» и 
«Мухаммадия» призывают власти ограничить внешнеполитиче-
ские амбиции и уделить первоочередное внимание внутренним 
проблемам. Подобная критика со стороны крупнейших мусуль-
манских объединений звучит уже не первый год. Неоднократно 
высказывались опасения, что высшее руководство зачастую выхо-
дит на мировую арену с инициативами, превосходящими полити-
ческие и экономические возможности страны, что может нанести 
ущерб репутации Индонезии. Назывались многочисленные внут-
ренние проблемы, в частности бедность, коррупция, недостаточная 



 147

обеспеченность продовольственной и энергетической безопасно-
сти, нехватка толерантности, терроризм и др. Состояние всех этих 
проблем обсуждалось в январе 2011 г. на встрече духовных лиде-
ров пяти основных конфессий. А поскольку индонезийские власти 
часто заявляли о своих успехах в решении данных проблем, но 
улучшений не наблюдалось, к правительству был обращен призыв, 
дать объяснения по поводу «по крайней мере 18 случаев лжи». Это 
событие получило широкий резонанс в стране, особенно на окраи-
нах, где упомянутые проблемы носят порой острый характер. 

В последнее же время наметилось стремление ряда мусуль-
манских объединений и организаций перехватить идею о том, что 
исламские ценности не противоречат общечеловеческим, и выйти 
с ней на уровень мировой уммы в обход власти и государства. 
Данное стремление выглядит особенно закономерным еще и пото-
му, что именно такие объединения, как «НУ» и «Мухаммадия», а 
не президент и правительство, являются носителями умеренного 
ислама в Индонезии. Генеральный секретарь «НУ» Суманто Аль-
Кутуби заявил о том, что объединения, умеренных мусульман 
должны играть активную роль в разрешении мировых конфликтов, 
в особенности в отношении мусульманских стран.  

Время покажет, как будет развиваться ситуация. Однако уже 
сейчас видно, что в мире ислама наступает определенное размеже-
вание. Традиционный центр исламского мира постепенно  
утрачивает свои позиции и влияние. Оставаясь пока еще достаточ-
но консервативным и фундаменталистским, он испытывает все 
большее воздействие умеренно настроенной периферии. Для Ин-
донезии же, относящейся к этой самой периферии, данный этап 
осложняется внутренней борьбой между политической и духовной 
властями за «руководящую роль» в деле продвижения и популяри-
зации в рамках мировой уммы умеренного ислама, а также собст-
венного опыта построения демократического мусульманского об-
щества. 

«Север-Юг-Россия. Ежегодник.  
ИМЭМО РАН», М., 2013 г,, с. 127–130.  

 
 
 
 
 
 
 



 148 

«В ГЛОБАЛЬНОМ “TEATPЕ КАБУКИ”  
РОЛИ БУДУТ МЕНЯТЬСЯ, AKTEPbl ТОЖЕ» 
(Беседа с членом-корреспондентом РАН,  
директором Института востоковедения РАН  
В.В. Наумкиным) 
 
Д.Б. Малышева: Виталий Вячеславович, многие эксперты, 

как у нас, так и на Западе, предрекают перемещение в ближайшее 
десятилетие центров глобальной динамики из Европы и Атланти-
ческого региона в страны Азии и Тихоокеанского бассейна, где 
Китай и Индия продолжат свое успешное развитие, притом что 
Соединенные Штаты сохранят свою роль мировой державы, спо-
собной вмешиваться в события в любой точке мира. Какое место в 
таком геополитическом раскладе займет Россия и каковы будут ее 
перспективы в быстро меняющемся мире? 

В.В. Наумкин: Трудно не согласиться с этими прогнозами, 
принимая во внимание ту динамику, которую мы сегодня уже на-
блюдаем, и те оценки, которые даются экспертами. Однако кри-
зисные явления в финансово-экономическом развитии Запада, как 
Евросоюза, так и США, как я думаю, хотя и не являюсь экономи-
стом, имеют глобальный характер. Одни государства страдают от 
них меньше, другие больше, но сама глобальная система остается 
той же, что и была. Скажем, бросить вызов доллару пока никто 
еще не готов. Даже экс-премьер Малайзии, творец «малазийского 
чуда» Махатхир бин Мохаммад, с которым я недавно встречался в 
Куала-Лумпуре, сказал мне, что никакая страна в ближайшей пер-
спективе «не осмелится пренебречь американским долларом, так 
как ее будет сдерживать боязнь краха американской экономики, 
что грозит катастрофой для всех экономик мира». А ведь именно 
Махатхир пытался когда-то ввести золотой динар как единицу 
расчетов по внешнеторговым сделкам. Волна инновационного 
технологического обновления по-прежнему идет с Запада. Высо-
кая производительность труда, низкая энергоемкость производст-
ва, высокие требования к экологии – это и многое другое право-
мерно связывается в нашем сознании с Западом. В конце концов, 
именно поэтому мы стремимся модернизироваться путем интегра-
ции в это сообщество, несмотря на все серьезные политические 
противоречия между нами и наше оправданное недовольство по 
поводу неучета партнерами наших интересов. 

Помимо того что динамично развивающимся странам Азии 
свойственны те же беды, что и Западу (болезнь «финансовых пу-



 149

зырей» носит явно хронический характер), у них есть и свои, при-
сущие им в большей мере, чем другим, проблемы. К примеру, для 
Китая это старение населения, вызванное многолетним претворе-
нием в жизнь политики «одного ребенка». Ресурс дешевой рабочей 
силы обезземеленного крестьянства не бесконечен. Да и неизбеж-
ный рост издержек производства за счет увеличения потребностей 
населения тоже изменит благоприятную для роста ситуацию. Ко-
нечно, уникальная трудовая этика китайского народа, его исклю-
чительные организованность и трудолюбие – то неисчерпаемое 
богатство, которое и далее будет толкать страну вперед. А в бурно 
развивающейся Индии меня всегда поражает сохраняющийся ужа-
сающий разрыв между высокообразованной динамичной элитой и 
увязшей в нищете огромной массой населения. 

Что касается США, то да, в силу своего огромного военного 
превосходства и необоримого  мессианства,  недалекого  стремле-
ния  повсюду  насаждать  свои ценности, они, вероятно, будут не 
только сохранять упомянутую вами способность к вмешательству, 
но и вмешиваться в события в различных регионах мира, в том 
числе военным путем. В то же время надо посмотреть, насколько 
последовательным будет декларируемый Обамой отход от оголте-
лого интервенционизма «неоконов». Уроки Ирака и Афганистана, 
я думаю, не прошли впустую. Замечу при этом, что сегодня другие 
страны – прежде всего Франция, казавшегося поначалу застенчи-
вым социалиста Ф. Олланда, – стремятся перещеголять американ-
цев в стремлении выполнять роль мирового жандарма. Да, опера-
ция в Мали была санкционирована Советом Безопасности ООН, но 
оттуда Парижу надо будет еще вовремя уйти. Суть моих рассуж-
дений в том, что роль в наведении порядка в сошедшем с катушек 
мире могут неожиданно начать играть и иные акторы. Хорошо то, 
что все игроки сегодня, похоже, проявляют готовность легитими-
ровать свои действия международным мандатом. В новом, пусть и 
разбалансированном мире, «бушевщина» уже не проходит. Поэто-
му в предлагаемый несколько упрощенный вариант геополитиче-
ского расклада с жестко зафиксированными ролями нужно внести 
коррективы, предопределенные высокой непредсказуемостью бу-
дущего нашего мира. В глобальном «театре Кабуки» роли будут 
меняться, актеры тоже. Думаю, что нашей стране уже в ближай-
шей перспективе суждено сыграть такие партии, о которых мы, 
возможно, еще не догадываемся. Главное – чтобы чума коррупции, 
произвола чиновников, некоторой лености и застоя не погасила 



 150 

присущий нашему великому народу могучий импульс к самооб-
новлению и движению вперед. 

Д.Б. Малышева: 15 декабря 2012 г. в Египте прошел пер-
вый этап референдума по новой редакции Конституции, которая 
наделяет президента Мухаммеда Мурси неограниченными полно-
мочиями, что вызвало массовые протесты в Каире. Можно ли ква-
лифицировать эти события как предвестник новых революцион-
ных потрясений в Египте и на Ближнем Востоке? И в каких других 
странах региона можно ожидать продолжения «арабской весны»? 

В.В. Наумкин: Референдум показал, что большинство насе-
ления страны продолжает поддерживать «Братьев-мусульман» и 
Мурси, который, на первый взгляд, поторопился с инициативой 
наделения себя дополнительными полномочиями. Но, по-моему, 
его ход был неплохо просчитан: он решил, во-первых, продемон-
стрировать свою силу (после того, как в разрулировании очередно-
го кризиса вокруг Газы набрал новые политические очки); во-
вторых, «прощупать» своих противников и, в-третьих, максималь-
но быстро осуществить капитализацию того огромного кредита 
доверия общества к ведόмому им эшелону исламистов-
прагматиков, который в дальнейшем может и снизиться из-за не-
выполнения ими данных населению обещаний. Преувеличивать 
силу улично-протестного сопротивления новым лидерам со сторо-
ны светских, либеральных и левых сил не следует, новых серьез-
ных революционных потрясений на краткосрочную перспективу 
не просматривается. Однако среднесрочная перспектива иная. 
Вслед за многими другими аналитиками я сомневаюсь в способно-
сти «Братьев» успешно решить сложные социально-экономи-
ческие проблемы страны. Дело не только в их неопытности или 
отсутствии таких мощных источников внешней помощи, которые 
бы помогли снять напряженность и хотя бы на время удовлетво-
рить повседневные нужды 85-миллионного населения. Гораздо 
более серьезным противовесом Мурси и «Братьям» являются во-
енная и судебная корпорации. Сумеют ли «Братья» если не поста-
вить их под свой контроль, то хотя бы нейтрализовать? 

Дело и в том, что «Братья» – довольно косная, неповоротли-
вая, забюрократизированная организация. Это убивает в ней ини-
циативу и лишает ее необходимой динамики. Как сказал мне один 
из молодых «братьев», их лидеры правят «сталинистскими мето-
дами». Как контраст этому меня все больше удивляет салафитская 
партия «Ан-Нур», которой в силу ее религиозно-идеологического 
консерватизма, казалось бы, в большей мере уготована роль кро-



 151

кодила, барахтающегося в болоте. Однако я нахожу в ней массу 
динамичных, энергичных молодых людей, инициатива которых не 
скована многолетней корпоративностью и удаленностью от реалий 
повседневной жизни, как у «Братьев». Мне кажется, что эта партия 
еще может удивить всех. Вопрос в том, удастся ли ей в результате 
естественной эволюции и обновления избавиться от салафитских 
догматов, вызывающих отторжение у огромной массы людей.  
И какую цену за оказываемую поддержку этому эшелону ислами-
стов придется платить Саудовской Аравии. Можно ли вообще го-
ворить о салафитах-реформистах? Кстати, совсем неясен вопрос, 
согласятся ли египетские и любые другие исламисты, пришедшие 
к власти путем выборов, на мирную передачу в случае проигрыша 
будущих выборов. Ведь, по убеждению их идеологов, власть им 
дана от Бога, а не по волеизъявлению народа. 

Теперь насчет продолжения «арабской весны», или «араб-
ского пробуждения», как я предпочитаю его называть. Кстати, в 
регионе уже вошел в политологический лексикон термин «пост-
арабское пробуждение». В своих последних работах я пытался по-
казать, что на Арабском Востоке на самом деле мы давно уже на-
блюдаем «вечную весну». В том смысле, что регион в течение не-
скольких десятилетий еще со времен колониального господства 
регулярно вступал в периоды революций, переворотов, мятежей, 
войн, массовых протестных движений, бунтов и т.п. После Второй 
мировой войны в качестве лидеров борьбы за умы выдвинулись 
три основные соперничающие между собой силы – светские на-
ционалисты, исламисты и марксисты. Борьба шла с переменным 
успехом, по проигравшим наносились жестокие удары, они несли 
большие потери. Сегодня счастье улыбнулось исламистам. Надол-
го ли? Не знаю. Однако религиозность населения в этом регионе 
является тем якорем, на котором в значительной мере держатся его 
цивилизационная идентичность, способность не допустить попа-
дания новой зависимости от более мощной и, как ему видится, по-
прежнему хищной глобальной силы. Не случайно в ходе одного из 
мозговых штурмов с моим участием в Турции – стране, которая 
стремится в Евросоюз, один из ближайших советников главы пра-
вительства Партии справедливости и развития Эрдогана, поясняя, 
почему европейская модель не подходит исламскому миру (стало 
быть, и Турции), сослался на не ушедшее из памяти народов коло-
ниальное прошлое и «сверхсекуляризм» современной европейской 
цивилизации. 



 152 

Д.Б. Малышева: Последние события в Египте обозначили 
водораздел между исламистами и сторонниками светской ориен-
тации. Одновременно на Ближнем Востоке, в Северной Африке и 
Персидском заливе разгорается религиозное соперничество, трак-
туемое некоторыми экспертами как шиитско-суннитское противо-
стояние, поддерживаемое, с одной стороны, Ираном, а с другой – 
Саудовской Аравией. Есть еще расслоение между радикальными и 
умеренными исламистами. В чем причины этих растущих раско-
лов в мусульманском мире? 

В.В. Наумкин: Я бы сказал, что в регионе Большого Ближ-
него Востока мы являемся свидетелями обострения межконфес-
сиональной и внутриконфессиональной борьбы. К примеру, про-
изошел массовый исход христиан из Ирака в результате 
преследований со стороны радикал-исламистов. Есть признаки 
дискриминации христиан и в других странах. Подсознательно лю-
ди, совершающие акты агрессии против христианского меньшин-
ства, мстят за дискриминацию, которой, по широко распростра-
ненному в регионе убеждению, подвергаются мусульмане в 
Европе. В какой-то мере христиане Ближнего Востока (конечно, не 
все, скрепленный веками мирного сожительства потенциал конст-
руктивного сосуществования пока еще велик) стали жертвой рито-
рики Дж. Буша, одно время называвшего «глобальную войну про-
тив террора» крестовым походом. 

Теперь о внутриисламском, или межсектантском, соперни-
честве. Шиитам соперничать с суннитами трудновато, их всего 
10% среди мусульман, да и стран с преобладанием среди мусуль-
манского населения шиитов совсем немного. Как правило, элиты, 
государства, партии, ведущие политическую борьбу, лишь исполь-
зуют религиозную идентичность для политической мобилизации. 
Противостояние Ирана и Саудовской Аравии носит не религиоз-
ный, а геополитический характер. Это борьба за влияние, за лиди-
рующие позиции в регионе. Огромную роль играют и внешнее 
влияние, интересы глобальных акторов и их взаимоотношения с 
каждой из этих двух региональных держав. А контролю над энер-
горесурсами принадлежит особое место среди конфликтогенных 
факторов в регионе. К сожалению, чрезвычайно тонкий, требую-
щий высочайшего профессионализма для адекватного анализа во-
прос о взаимоотношениях различных направлений и сект в исламе 
заболтан охотно комментирующими развитие ситуации на Ближ-
нем Востоке невеждами, часто забивающими специалистов. Да и 
последние не всегда удосуживаются разобраться в сути вопроса. 



 153

Например, часто приходится слышать рассуждения о «шиитском 
правлении» в Сирии, о сирийско-иранском шиитском альянсе.  
К моему удивлению, на последней ассамблее СВОП под Москвой 
в таком ключе говорил о сирийском кризисе и такой широко из-
вестный европейский эксперт по проблемам безопасности, как 
Франсуа Эсбур. Между тем сирийские алавиты – не шииты, их, 
естественно, не считают таковыми иранцы, упрекающие алавитов, 
в частности, за обожествление зятя Пророка Мухаммеда – Али и 
даже отказывающие им в праве быть похороненными на кладбище 
рядом с собой. Однако национальные, политические интересы, 
интересы безопасности, противодействия общему противнику 
здесь преобладают над сектантскими. Именно в этом контексте 
следовало рассматривать и поддержку, которую в течение дли-
тельного времени оказывал Иран движению ХАМАС – по сути, 
ответвлению «Братьев-мусульман», организации консервативных 
суннитов. Всякого же рода размежевание между радикалами и 
умеренными, прагматиками и консерваторами, правыми и левыми 
характерно для любой религии и вообще для любой идеологии.  
В эпоху, когда мусульманский мир стоит перед серьезными вызо-
вами, как всегда бывает в подобных случаях, разломы углубляют-
ся. Впрочем, это предмет отдельного, весьма детального разговора. 

Д.Б. Малышева: Уже два года длится драма Сирии, инспи-
рированная как внутренними, так и внешними силами. При этом 
страны Запада проявляют здесь не вполне объяснимую настойчи-
вость, которая бросалась в глаза еще в событиях в Ливии. Есть ли 
между этими двумя событиями некая стратегическая преемствен-
ность и какая? 

В.В. Наумкин: Драма Сирии ужасает. На наших глазах  раз-
рушается прекрасная страна, населенная добрыми, благожелатель-
ными, образованными людьми, веками жившими в мире и согла-
сии, с исключительно важными для мировой цивилизации 
древними памятниками. В этой стране около 40% населения при-
надлежит к различным этническим и конфессиональным деноми-
нациям наряду с арабско-суннитским большинством. Среди них 
наши единоверцы – православные арабы, находящиеся под юрис-
дикцией одного из древнейших православных патриархатов – Ан-
тиохийского, близкие нашим кавказским народам черкесы (их едва 
ли не 100 тыс.), также близкие нам армяне (около 150 тыс.). В Си-
рии большое число смешанных семей, образованных браками си-
рийцев с русскими женщинами. Жены и дети из этих семей сего-
дня кое-где оказались по разные стороны баррикад. Потрясает 



 154 

трагедия огромной массы беженцев, спасающихся от бедствий, 
которые несет с собой фактически идущая в стране гражданская 
война. Но нельзя винить в них, как это делают многие наши колле-
ги на Западе и в регионе, лишь правящий режим, который сегодня 
ведет позиционную оборонительную войну, в которой, я боюсь,  
не будет победителей. Демонизируя режим и зациклившись  
на идее свержения Башара Асада, они все в большей мере руко-
водствуются двойными стандартами. Скажем, говоря о заслужи-
вающих сочувствия сирийских беженцах, переживающих гумани-
тарную катастрофу, они забывают о том, что еще недавно Сирия  
дала убежище около 1 млн. беженцев из Ирака, которым после 
американского вторжения в эту страну в 2003 г. войска коалиции 
не смогли обеспечить нормального существования. Примерно 
столько же иракцев спаслось в Иордании, многие уехали еще 
дальше. Ужасно, что за два года конфликта в Сирии погибло около 
80 тыс. человек с обеих сторон и среди мирных жителей (хотя эти 
цифры многим кажутся преувеличенными). Но не будем забывать, 
что за 10 лет, истекших с 2003 г.,  в Ираке погибло около 120 тыс. 
человек. Силы коалиции не смогли помешать этому. Мы видим в 
Сирии трагедию разделенного народа, который толкает к нацио-
нальной катастрофе усиливающееся внешнее вмешательство, в 
том числе прямая военная поддержка воюющих против режима 
отрядов боевиков, среди которых ведущие позиции занимают ре-
лигиозные радикалы. О сирийском кризисе много написано, в том 
числе учеными из Института востоковедения. Рекомендую почи-
тать не так давно увидевший свет сборник «Ближний Восток, 
Арабское пробуждение и Россия: что дальше?» с вводной статьей 
академика Е.М. Примакова, а также доклад РСМД, подготовлен-
ный коллективом авторов под моим руководством. 

К сожалению, наша взвешенная, разумная позиция по Си-
рии, направленная на прекращение насилия и побуждение кон-
фликтующих сторон к диалогу пока не нашла поддержки за рубе-
жом, хотя подвижки есть. Недавно мне пришлось выступать перед 
большой аудиторией по сирийской проблеме на состоявшемся в 
г. Доха форуме «Аль-Джазиры» – телеканала государства, играю-
щего особо активную роль в поддержке отрядов «Сирийской сво-
бодной армии». Я спрашивал жестко споривших со мной ораторов 
из числа лидеров оппозиции о том, почему они отказывают в праве 
считаться частью сирийского народа той весьма значительной его 
прослойке, которая выступает на стороне режима (а ведь одна 
только пока проявляющая удивительную солидарность сирийская 



 155

армия насчитывает 320 тыс. человек). Почему они распространяют 
миф о массовой поддержке оппозиции, лидеры которой никак не 
поладят друг с другом? Почему они отказываются от диалога с 
другой стороной конфликта и с такой яростью требуют расправы 
не только над президентом Асадом, но и над его сторонниками, 
вместо того чтобы предложить, скажем, идею всеобщей амнистии 
как составной части пока еще возможного,  хотя  и  исключитель-
но  трудного  национального  примирения?  Я приводил в пример 
Камбоджу, где лидеры смогли во имя сохранения мира и выжива-
ния страны подняться выше стремления к мести «красным кхме-
рам», без всякого повода уничтоживших едва ли ни четверть 
взрослого населения страны – до 2 млн. человек. Многие из них и 
сегодня мирно доживают свои дни, лишь один находится в тюрь-
ме, да два старика недавно предстали перед судом (еще один – 
бывший министр иностранных дел 86-летний Иенг Сари недавно 
скончался).  

Замечу, что сегодня наши западные партнеры вводят в обо-
рот некоторые новые понятия, под которые создаются исследова-
тельские структуры и НПО. Это, в частности, понятие так назы-
ваемого «правосудия переходного периода» (transitional justice), 
которое пока еще не получило необходимого осмысления со сто-
роны нашего политологического сообщества, несмотря на прово-
димые по инициативе западных центров конференции по этой  
тематике. Создаются механизмы для продвижения этого «право-
судия переходного периода» в постконфликтных обществах с це-
лью поддержки прав человека и формирования ответственного, 
подотчетного правления. Но выскажу мнение, что в целом ряде 
случаев данные механизмы могут использоваться и для легитима-
ции сведе�ния счетов с «нарушителями спокойствия». Некоторые 
наши зарубежные партнеры готовы повторить ливийский сцена-
рий в Сирии, все еще не понимая, что это другая страна. Впрочем, 
ей, как это ни печально, уже никогда не быть такой, как раньше. 
При всей справедливости нашей критики в адрес оппозиции, осо-
бенно ее непримиримой части, следует признать, что режим упус-
тил возможность своевременного проведения давно назревших 
реформ.  

Д.Б. Малышева: Как бы вы охарактеризовали ситуацию во-
круг Ирана? Как будут развиваться события в связи с его ядерной 
программой? Какую позицию займут США и Израиль по отноше-
нию к Ирану и допускаете ли вы возможность нанесения ракетно-



 156 

го удара по Ирану? Что может сделать Россия для предотвращения 
такого негативного сценария? 

B.B. Наумкин: Ситуация вокруг Ирана крайне напряжена. 
Очередной раунд переговоров «шестерки» с представителями этой 
страны по ядерной программе в Казахстане закончился безрезуль-
татно. Но переговорный процесс будет продолжен. Существует ли 
возможность прямых двусторонних переговоров по этому вопросу 
между США и Ираном? По-моему, это не исключено, хотя Иран, 
как известно, обставляет их рядом предварительных условий. Не 
буду вдаваться в детали дебатов вокруг самой ядерной программы, 
в том числе и в формате Иран – МАГАТЭ, об этом много пишут.  
А вот насчет Израиля я бы ничего не исключал. Многие мои кол-
леги считают угрозу нанесения Израилем ракетно-бомбового уда-
ра по Ирану пустой риторикой. В этом есть своя логика. Во-
первых, когда Израиль хочет нанести превентивный удар, он об 
этом не говорит заранее, а делает, как это было в случае с «шести-
дневной войной» 1967 г. или бомбардировкой ядерного реактора в 
иракском Озираке. Во-вторых, Иран – мощная держава, и такой 
удар может иметь непредсказуемые последствия, особенно с уче-
том возможности «нетрадиционных» видов возмездия. В-третьих, 
вместо усиления изоляции Ирана он может вызвать прилив симпа-
тий к нему в исламском мире. В-четвертых, неизвестно, насколько 
удастся отбросить Иран назад в осуществлении им военной ядер-
ной программы (если она есть). Тегеран оправится от удара и уж 
тогда точно будет создавать ядерное оружие. 

В то же время Израилю действительно трудно скрыть веду-
щиеся в правительстве по поводу нападения на Иран дебаты. Как 
отметил один наблюдательный человек, «Израиль часто предстает 
в виде неуправляемого и даже анархического конгломерата враж-
дующих между собой фракций, а не единого государственного ак-
тора. Этому есть три причины: слабость формальной власти и пре-
рогатив премьера, дисфункциональность кабинета как органа 
принятия решений и бесконечные утечки информации». Думаете, 
это сказал я или какой-нибудь арабский аналитик? Нет, это оценка 
бывшего заместителя советника по национальной безопасности 
Израиля, а ныне научного сотрудника Гарвардской школы Кенне-
ди Чарлза Фрейлиха. Дебаты серьезные. Значительная часть изра-
ильской политической элиты убеждена в том, что если Иран 
слишком близко подойдет к созданию ядерного оружия, что мож-
но будет доказать, то никакие риски, связанные с последствиями 
нанесения Израилем удара по целям в этой стране, включая объек-



 157

ты ядерной программы, военную и даже гражданскую инфра-
структуру, не перевесят риски, исходящие от ядерного Ирана. 

Но есть и другая часть израильского истеблишмента (не бу-
ду называть имена, но среди них есть и бывшие руководители 
спецслужб), которые считают, что «иранская угроза» для Израиля 
не носит экзистенциального характера, и уж лучше сдерживать 
ядерный Иран, чем воевать с ним. Упомяну в этой связи не так 
давно увидевшую свет нашумевшую статью известного американ-
ского политолога, доцента Колумбийского университета Кеннета 
Уолтца. Он призывает США не тратить время на то, чтобы поме-
шать Ирану создать ядерное оружие, и высказывает парадоксаль-
ное утверждение, что появление у Тегерана такого оружия – луч-
ший способ восстановить стабильность на Ближнем Востоке.  
В этом случае в регионе, по мнению Уолтца, установится своего 
рода ядерный паритет Ирана и Израиля, которые будут сдерживать 
друг друга, как это всегда делают дихотомические пары ядерных 
держав, при этом никакого расползания ядерного оружия не будет. 
Конечно, сторонников такой точки зрения на Западе и, тем более, 
в Израиле совсем немного. 

Ну, а вопрос по поводу того, что может сделать Россия для 
предотвращения подобного сценария, как мне кажется, носит ри-
торический характер. По крайней мере, в одиночку точно ничего. 
Тогда главным вопросом будет «с кем?». Не хочу разбрасываться 
похвалами в адрес нашей внешней политики, но считаю периоди-
ческое выдвижение нами инициатив по выходу из тупика в этом 
вопросе разумной стратегией, равно как и сохранение нами отно-
шений сотрудничества с Тегераном наряду с поддержанием посто-
янного диалога с Вашингтоном по данному вопросу. 

 Д.Б. Малышева: Как вы оцениваете состояние нынешних 
российско-турецких отношений в свете разногласий по сирийской 
проблеме и отказа Турции участвовать в прокладке инициирован-
ного Россией газопровода «Южный поток»? 

В.В. Наумкин: Российско-турецкие отношения по прежне-
му находятся на подъеме, несмотря на все имеющиеся сегодня ме-
жду нами разногласия. Ни один из двух упомянутых вами «узлов 
раздора» не снижает заинтересованности каждой из сторон в со-
хранении беспрецедентно активного сотрудничества во всех сфе-
рах, породившего глубокую взаимозависимость. Разногласия по 
целому ряду вопросов, взаимные подозрения и темные пятна в 
нашей исторической памяти были всегда, но одни гуманитарные и 
экономические связи – миллионы туристов, тысячи смешанных 



 158 

браков, сотни контрактов и проектов, поставки и транзит энерго-
ресурсов и многое другое – способны перевесить любые разногла-
сия, тем более когда действия одной из сторон не создают непо-
средственной угрозы интересам национальной безопасности 
другой. Выведению отношений России и Турции на столь высокий 
уровень не помешало даже ее членство в НАТО. А все сущест-
вующие проблемы можно решать через политический диалог. 

«Север-Юг-Россия: Ежегодник.  
ИМЭМО РАН», М., 2013 г, с. 8–14. 

 



 159

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 
 
 
 
 
 
 
 
Николай Ракитянский, 
доктор психологических наук 
(МГУ им. М.В. Ломоносова) 
ИСЛАМСКИЙ МЕНТАЛИТЕТ  
В ГЕОПОЛИТИЧЕСКОМ ПРОСТРАНСТВЕ XXI в. 
 
IIо меркам исторического времени Европа еще совсем не-

давно была на грани завоевания ее сарацинами. Христиане успели 
забыть о том, что Северная Африка и Сирия когда-то были хри-
стианскими. Во время первого большого наступления арабов с 632 
по 732 г. они потеряли свою независимость и были исламизи-
рованы. В свое время передовые отряды мусульман стояли в  
200 км от Парижа и вблизи Женевы. К 714 г. армии мусульман за-
хватили весь Пиренейский полуостров за исключением горных рай-
онов Северной Испании. В 1453 г. пал Константинополь, в 1460 г. 
завоевана Греция, в 1540 г. – Северная Венгрия. В 1456 г. турки 
осадили Белград. Город удалось отстоять, однако 28 августа 1521 г. 
он все же был захвачен. В 1529 и еще раз в 1683 г. подвергалась 
длительной осаде Вена. В 1625–1633 гг. взяты под контроль мор-
ские порты Северной Европы. XVII век был временем противостоя-
ния Османской империи и Речи Посполитой. 600 лет продолжалась 
война между исламом и христианством на Балканах. Лишь незадол-
го до Первой мировой войны балканские народы смогли сбросить с 
себя турецкое иго. Ливан – «ближневосточная Швейцария» – еще в 
начале XX в. был страной с христианским большинством населе-
ния, а православное Косово совсем недавно стало мусульманским. 

 
Исламский менталитет в контексте  
принципа субъектности 

Истоки принципа субъектности восходят к античной фило-
софии. Сократ был первым, кто сформулировал основную уста-



 160 

новку принципа субъектности – нацеленность человеческого бы-
тия на самого себя. В формуле: «Познай самого себя, и ты позна-
ешь весь мир» – заложено понимание субъектности как самосоз-
нания, которое в учении Сократа выступает как стержень 
личностного сознания и поведения. Принцип субъектности в том 
или ином виде развивался в трудах Платона, Аристотеля, Сенеки и 
других античных авторов. И только в христианском мировоззре-
нии он получает принципиально новое выражение и воплощение. 
Здесь он связан с идеей создания, сотворения – creatio. Если для 
языческого античного мира и более поздних политеистических 
религиозных верований идея творения как рождение качественно 
нового созидательного содержания бессмысленна, то в христиан-
ском мировоззрении она главенствует. 

В христианском менталитете мир представлен как результат 
уникального акта творения по воле Творца, который создает «из 
ничего» не только законы природы, но и сам субстрат, материю. 
Мир существует не сам по себе, а по причине его созданности. 
Христианство придает человеку не только особый, но и высший 
статус по отношению к окружающему природному миру. Этот 
статус связан с пониманием сущности человека как «образа и по-
добия Бога». В связи с этим божественный волевой акт творения 
оказалось возможным и необходимым спроецировать на человека 
как на «образ и подобие Бога», в результате чего человек предста-
ет как потенциальный и реальный обладатель творческой воли. 

Впервые в истории человечества христианство утвердило 
идею об особом достоинстве каждого человека как личности.  
В отличие от ислама, христианство утверждает возможность и не-
обходимость духовной связи каждого человека с Богом. Благая 
весть, которую принес людям Христос, – это весть о спасении лю-
дей от смерти, о приобщении их к духовной жизни в Царствии 
Божьем. Духовная связь – religare – между Богом и человеком 
мыслится в христианстве возможной лишь потому, что Бог и чело-
век рассматриваются как личности. 

Именно личность есть образ Божий в человеке, и, следова-
тельно, в человеке есть божественное начало, и это начало не 
только природная сила, но и внеприродная способность стать лич-
ностью. В православной антропологии личность – это степень 
приближения человека к Богу. Как пишет В. Лосский, человек, как 
и Бог, существо личное. В христианском мировоззрении впервые в 
истории конкретная личность стала считаться выше природы, она 
становится богоподобным субъектом. С идеей личности как подо-



 161

бия Божия связано понимание человека как трансценденти-
рующего существа. Это значит, что личность трактуется как субъ-
ект творчества, который определяет себя через созданный им са-
мим смысловой, субъектный мир. Этот божественный дар выводит 
человека за пределы естественной необходимости, ведь человек 
призывается быть сотворцом, соучастником Бога. Он как бы ста-
новится его подобием на земле. Значит, обретя подобие Божие, 
человек тем самым приобретает способность быть субъектом тво-
рения, выступать в качестве полагающего начала, реализовывать 
свои богоподобные креативные способности. 

Принцип субъектности был радикально редуцирован в эпоху 
Реформации. Так, протестанты, отвергнув догмат о спасающей 
роли церкви, разорвали соборное, коллективное сознание челове-
ка, акцентировали все усилия на его индивидуальном «спасении», 
направили всю энергию на субъектную, креативную самореализа-
цию в экономической, социальной, научной, политической и иных 
сферах земной жизни. Именно для протестантского менталитета, 
который стал ядром и эталоном современной евроатлантической 
цивилизации, сам индивид – последняя и высшая инстанция. Та-
ким образом, протестантизм открыл себе путь для безудержной 
субъектной экспансии в геополитическом пространстве новейшей 
истории. 

В современной психологии понятия «субъект» и «субъект-
ность» связаны с пониманием человека как основания самого себя, 
с самодетерминацией. В онтогенетическом плане субъект – это 
человек, являющийся основанием собственного становления и 
развития – личностного самосотворения. В научной психологии 
одной из базовых способностей субъекта деятельности признается 
способность к рефлексии. Психологическим содержанием рефлек-
сии является способность делать предметом прогнозирования и 
проектирования свое будущее и практически его осуществлять. 
Эта способность включает в себя возможность анализировать свое 
прошлое как историю своего развития, на основании этого анализа 
оценивать свое настоящее и проектировать свое будущее, созда-
вать социальную среду и политические средства своего развития, 
практически осуществлять переход из своего прошлого в свое бу-
дущее. 

Ислам с момента своего возникновения в VII в. исповедует 
единого трансцендентного, абсолютного, но при этом абстрактно-
го Бога, принципиально не соотносящегося с человеческой лично-
стью, с совокупным или индивидуальным субъектом. В исламе 



 162 

между человеком и Богом проведена практически непреодолимая 
граница. Ислам отвергает идею онтологического преображения 
человека через обретение им личности в Богочеловеке. Именно 
поэтому в монотеизме ислама сочетание, с одной стороны, абсо-
лютной догматичности и, с другой стороны, абсолютной бес-
субъектности определило собой то обстоятельство, что в ислам-
ском менталитете исторически не получило развитие самодетер-
минирующее индивидуальное субъектное начало. Исламское об-
щество веками отдавало предпочтение не личному развитию 
человека, а интересам общины. Мусульманин, в отличие от евро-
пейского секуляризованного буржуазного индивидуалиста, всегда 
должен ощущать свою принадлежность к умме – всемирному со-
обществу единоверцев. Не случайно значение ислама в арабском 
языке – «предание себя», «отдача», «покорность». Г.И. Мирский 
пишет о том, что ислам – это больше чем религия, это также силь-
нейший фактор идентичности и цивилизационной солидарности. 

Проблема субъекта в исламе обнаруживается и в том, что,  
в отличие от иудаизма и христианства, в нем отсутствуют единая 
иеиерархическая структура, четко сформулированная система 
догматов, ясные стратегические распоряжения основателя веро-
учения. Ислам порождает внутри себя многочисленные, но по ста-
тусу равноправные течения и группы. Так, по данным 
А.А. Игнатенко, только в России зарегистрировано примерно че-
тыре десятка духовных управлений мусульман. Бесперспективны, 
по мнению специалистов, и попытки исследователей найти некий 
общий знаменатель всех исламских направлений. 

Президент Центра стратегических исследований Ш.З. Сул-
танов в статье с характерным названием «Глобальный исламский 
субъект. Перспективы его формирования в условиях мирового 
системного кризиса» говорит об исламском мире как об «эфемер-
ном субъекте» мировой политики: «...в настоящее время ислам-
ский мир не является на глобальной арене каким-либо единым по-
литическим субъектом со своей долгосрочной стратегией и 
согласованными механизмами ее реализации». 

Тем не менее Г.И. Мирский считает ислам самой сильной 
религией в сегодняшнем мире по степени ее укорененности в умах 
и душах людей. Эта укорененность, а также ментально-
догматическое единство и цивилизационная солидарность ислам-
ского мира содержит в себе энергию непримиримого отрицания 
западного либерализма, рационализма, индивидуализма и секуля-
ризма. 



 163

По результатам анализа исламского менталитета в контексте 
принципа субъектности представляется возможным сделать вывод 
о том, что ислам не предполагает напряженную конкурентно-
креативную деятельность индивидуального, как, например, в про-
тестантизме, субъекта, раскрытие и интенсивную реализацию его 
личностных интенций, способностей и возможностей. 

В то же время ислам, несмотря на известные социальные и 
экономические проблемы, в наибольшей мере способен к осуще-
ствлению экстенсивной – массовой, расширительной, количест-
венной – политической экспансии таранного типа в глобальном 
масштабе. Сочетание абсолютной догматичности, которая имеет 
аффективный, страстный, нетерпимый, жертвенный характер, и 
абсолютной бессубъектности делает исламский менталитет в на-
ступающей «эпохе религиозных масс» энергетически напряжен-
ным, пассионарным. В своей «Истории западной философии» 
Б. Рассел писал о том, что догматические установки религиозных 
масс, связанные «с самыми утонченными и трудными для понима-
ния теологическими вопросами», с давних времен имели огромное 
политическое значение. 

Возможно, XXI в. как продолжение эпохи либерализации, 
секуляризации и кризиса евроатлантической цивилизации станет 
очередной эпохой пассионарного взрыва ислама и его экстенсив-
ной геополитической гегемонии. 

 
Проблемы, основания и возможности  
политического взаимодействия с исламом 

Лавинообразный демографический рост, массовые формы 
политической активности, проявления религиозного экстремизма 
и фанатизма будут только нарастать. В последние годы более час-
тыми становятся эксцессы террористическо-суицидальной практи-
ки. Все эти процессы сопровождаются тотальным неприятием ан-
тропоцентрических установок Запада абсолютным большинством 
монотеистического мусульманского мира. 

Проблемы исламской экспансии для христианской постхри-
стианской Европы – Франции, Великобритании, Германии, Ита-
лии, Испании и т.д. – также будут усугубляться. И никто в этих 
странах не знает, что со всем этим делать. Активно исламизирует-
ся, набирает политический вес и военную мощь Турция, реализуя 
концепцию «нового османизма». Мобилизует свой потенциал про-
тивостояния с Западом Исламская Республика Иран, в Конститу-



 164 

ции которой закреплена идея создания под эгидой Ирана «мировой 
исламской общины – уммы». Постепенно складывается ситуация, 
когда Запад с его субъектностью, креативностью, рационализмом, 
прагматизмом и вместе с тем неадекватным «качеством» понима-
ния ислама в недалеком историческом будущем рискует стать 
жертвой его нарастающего «количества». 

Лидеры исламского мира уже вполне открыто заявляют о 
том, что «исламское возрождение не может быть начато без рели-
гиозной, а успешно продолжено и завершено – без политической 
революции». Ш. Султанов считает, что глобальное усиление исла-
ма уже не остановить. По его мнению, глобальный кризис вызвал 
ускорение процесса «ревитализации» – возрождения и актуализа-
ции глубинных исламских ценностей и принципов, все более  
жесткого отказа от западного рационализма и секуляризма. В сре-
де интеллектуальных и религиозных элит исламского мира идет 
процесс маргинализации либеральных, социалистических и иных 
устремлений, активизируется стремление к долгосрочному рели-
гиозному самоопределению мусульманского сообщества. В рас-
ширяющейся фундаменталистской среде усиливается процесс все 
более жесткого противопоставления мусульманской системы цен-
ностей деградирующей антропоцентрической западной нравствен-
ности. 

Но реальность такова, что усиление ислама, его качество са-
мой массовой и пассионарной религии не дадут ему возможность 
осуществить политическое доминирование и воплотить идею Все-
мирного халифата на планете по причине его особого субъектного 
статуса. В современном глобальном мире ислам не в состоянии 
креативно осуществлять субъектную экспансию по интенсивному 
информационно-политическому, научно-техническому, экономи-
ческому и военному типу. 

В исламе нет ментально-догматических оснований и для 
формирования субъектного гражданского общества в его либе-
рально-индивидуалистическом понимании. Нет и реальных осно-
ваний для формирования политической системы по западному об-
разцу. Ни одно мусульманское государство до сих пор не 
развивалось по этому пути. Однако расширяющийся исламский 
более чем миллиардный мир в XXI в. рано или поздно потребует 
от Запада отказа от его ценностных претензий к нему. Претензий, 
которые предъявляются исламу в качестве безусловных и обяза-
тельных для исполнения истин, имеющих по сути протестантский, 
догматически обусловленный характер. 



 165

В отношениях с исламом западные субъекты политики  
сохраняют бескомпромиссную установку на безусловность и то-
тальность своих субъектных либеральных ценностей. При этом 
сохраняется устойчивая иллюзия возможности ментальной транс-
формации ислама. Это заблуждение обусловлено двумя важными 
моментами. Во-первых, стратегии мышления операторов власти 
англосаксонского мира опираются на отличные от ислама мен-
тально-догматические основания. Во-вторых, они не рефлексиру-
ют над своими мессианскими либерально-догматическими уста-
новками, считая их вполне естественными и универсальными. 
Именно поэтому для современной глобальной политики,  опреде-
ляемой евроатлантическим гегемоном, который сейчас больше 
американо-атлантический, чем европейский, характерны неадек-
ватные представления о якобы нарастающей иррациональности 
политических процессов в мире ислама. 

Проблема взаимного непонимания Запада и исламского Вос-
тока усугубляется еще и тем, что в мусульманском мире также 
усиливаются оценки западной политики как иррациональной.  
Для преодоления проблемы мнимой иррациональности субъектам 
англо-американской ментальной экспансии предстоит выработать 
рефлексивный подход к своим реальным политическим возможно-
стям во взаимодействии с исламом. Политическая рефлексия 
предполагает переосмысление как глубинных ментальных устано-
вок своего политического мышления, так и особенностей мышле-
ния различных мусульманских сообществ. 

Но осуществить выход за пределы догматических установок 
мышления на новый уровень рефлексии для каждой из сторон 
чрезвычайно сложно, так как принятые ими сотни и сотни лет на-
зад религиозно-догматические системы сформировали жесткие и 
неосознаваемые структуры массовой веры как сверхсознательного 
феномена, который и является основой менталитета. При этом не-
обходимо учитывать, что основой любой ментальной системы яв-
ляется догмат, который, по А.Ф. Лосеву, «есть утвержденность 
вечных истин». И ни одна из сторон от своих вечных истин не на-
мерена отказываться, так как это будет совершенно недопустимый 
отказ от онтологической идентичности. 

Ментально-догматические установки определяют карди-
нальные ментально-психологические и в итоге политические от-
личия трех глобальных миров. Это мир ислама, мир христианского 
Запада и мир православного христианства. Все они длительное 
историческое время развивались в русле монотеистического зако-



 166 

на. Каждый из этих миров отстаивает неизменные системы ценно-
стей и по-своему выражает свои цивилизационно-политические 
ориентации. Внутри каждого из этих миров относительно авто-
номно, обособленно и весьма успешно в течение двух тысячелетий 
существует мир иудаизма, главным покровителем и союзником 
которого является протестантская англо-американская коалиция. 

Наиболее слабой в системе этих миров является постправо-
славная и постсоветская Россия, правящие элиты которой, как  
минимум, дважды радикально отказывались от ментально-догма-
тических оснований своей политической субъектности. Первый 
отказ от субъектности проявился в разрушении православного 
догматического исповедания как ментального основания русской 
цивилизации. Этот ментальный распад, длившийся около двух 
столетий, в итоге привел к деструкции тысячелетней русской го-
сударственности и всего общества, его институтов, культуры, 
идентичности. Результатом были трагедия 1917 г., Гражданская 
война и уничтожение православия как системообразующего ком-
понента Российского государства. 

Второй отказ, но уже от догматического атеизма, был осу-
ществлен партийно-номенклатурными элитами постправославного 
и постсталинского Советского Союза с делегированием политиче-
ской субъектности лидерам протестантского Запада. Атеистиче-
ские правители позднего СССР были не в состоянии предложить 
людям трансцендентальные и вечные ментальные основания об-
щественного и политического развития, сформировать духовный 
иммунитет у советского народа против «растлевающего влияния 
Запада», его «идеологической диверсии» и «психологической вой-
ны» как форм ментально-догматической экспансии. К началу пе-
рестройки большинство населения Советского Союза было зара-
жено мещанско-индивидуалистическими и инфантильно-
потребительскими установками. 

А.И. Юрьев и В.В. Можаровский справедливо полагают, что 
система власти в мире, во всех странах становится все менее и ме-
нее эффективной, потому что учитывает весьма узкий спектр  
мотивов политического поведения. Так, до сих пор преобладает 
подход, при котором глубинные ментально-догматические и рели-
гиозные установки больших масс людей в системе политологиче-
ского знания не изучаются и, как следствие, игнорируются. Кризис 
либеральной модели цивилизации усиливает позиции ислама с его 
способностью к массовому порыву и политическому действию. 
Западный мир с ускорением подходит к концу пути, который был 



 167

задан в эпоху Реформации и Нового времени. Мусульманский 
Восток с его эфемерной субъектностью, исповедуя монотеизм, 
устремлен в архаическое прошлое, объективно обостряя кон-
фликтное противостояние с секулярным Западом. 

 
Вместо заключения 

Исламский Восток и евроатлантический Запад представляют 
собой две корневые силы, противостояние которых в течение ве-
ков определяло развитие человечества. Конфликтное взаимодейст-
вие этих сил в начале XXI в. усиливается в результате нарастания 
антихристианской политики в постхристианском мире, символом 
которой и высшей ценностью стал безбожный человек. Разреше-
ние фундаментальных противоречий цивилизаций не может быть 
достигнуто в рамках западного постхристианского субъектного 
мышления с предоставлением исламу тех или иных преференций и 
выгод от торговли научными разработками и технологиями, ору-
жием, взаимодействия с ним на основе либеральных, по сути, се-
кулярных ценностей, правовых норм и т.п. В стратегическом 
взаимодействии с ним могут эффективно работать совершенно 
иные законы и мотивации. Только перевод диалога в русло моно-
теизма, опора на общие с исламом библейские корни, законы и 
нравственные ценности могут быть положительно восприняты 
внутри ислама и быть действенными и продуктивными в долго-
срочной перспективе.  

В современном мире Россия с ее бесценным историческим 
опытом «славянотюркского синтеза» и традицией, по тер-
минологии А.С. Панарина, «православно-исламского консенсуса» 
имеет реальную перспективу бесконфликтного взаимодействия с 
миром ислама. Основанием, безусловной ценностью, возможно-
стью и, наконец, реальным полем, на котором России в течение 
тысячелетия удавалось сосуществование с исламским миром, яв-
ляется монотеизм. В условиях глобализации, мирового кризиса и 
очевидного усиления ислама для снятия потенциальной опасности 
в отношениях с ним России вновь необходимо во всех ключевых 
вопросах внутренней и внешней политики опираться на монотеи-
стические православные основания и ценности, которые для исла-
ма исторически естественны, психологически приемлемы и абсо-
лютно правомерны. 

«Власть», М., 2013 г., № 1. C. 124–128. 
 



 168 

Блинов А.А.,  
востоковед  
АРАБСКИЙ ЯЗЫК ОБЩЕНИЯ В ИНТЕРНЕТЕ 

 
Появление Интернета и его бурное распространение по все-

му земному шару в последующие годы ознаменовали новую фазу 
в развитии человеческого общества и способствовали усилению 
процесса глобализации. С самого начала Интернет предоставил 
пользователям широчайшие технические возможности для обще-
ния. Например, электронная почта, обеспечивающая возможность 
обмена сообщениями между абонентами, взяла на себя многие 
функции обычной почты и позволила людям во всех уголках мира 
отсылать и получать письма в долю секунды. Другие Интернет-
сервисы, такие как интернет-сообщества, чаты, блоги, веб-
форумы, социальные сети и т.д., объединили пользователей в раз-
личные группы со сходными интересами и взглядами на мир с  
целью осуществления продуктивной коммуникации между ними. 
Не остался в стороне от всеобъемлющего процесса распростране-
ния Интернета по всему миру и Арабский Восток. Это новшество 
стало отправной точкой для сближения жителей различных араб-
ских стран, хотя арабский мир представлен более 20 государства-
ми, которые отличаются друг от друга, в том числе этническим 
составом и разнообразием диалектов и т.д. Благодаря Интернету 
марокканцы, например, смогли свободно общаться с саудовцами в 
рамках чатов и форумов, а мавританцы, живущие в Египте, полу-
чили возможность найти друг друга при помощи социальных  
сетей. 

Несмотря на то, что развитие Интернета на Арабском Восто-
ке происходило не такими быстрыми темпами, как в других стра-
нах, сегодня в этом регионе насчитывается уже более 60 млн. 
пользователей глобальной сети. Он особенно популярен среди мо-
лодежи, так как сейчас в арабском мире живет большая демогра-
фическая группа молодых людей, хорошо разбирающихся в по-
следних технологических новинках и использующих их для своих 
собственных нужд. Около 50% населения в Йемене, Омане, Сау-
довской Аравии, Иордании, Марокко и Египте еще не достигли 
25 лет, в то время как в других странах арабского мира это  
процентное соотношение варьируется от 35% до 47% населения. 
Этим во многом объясняется появление большого числа интернет-
сообществ, созданных молодыми людьми из различных арабо-
язычных стран. Именно в рамках одного из чатов в середине  



 169

90-х годов XX в. в Кувейте возникла новая письменная форма 
арабского языка, представляющая собой запись арабских слов и 
выражений при помощи латинского алфавита, цифр и диграфов 
так называемых «арабизи». Она до сих пор активно используется    
арабской молодежью в ходе общения в интернет-форумах и чатах, 
а также посредством SMS. Термин «арабизи» ('arabiziyy) возник в 
результате слияния двух арабских слов «'arabiyy» (арабский) и 
«'ingliziyy» (английский) и также используется в статьях западных 
авторов под англоязычным названием arabizi.  

Стоит отметить, что на сегодняшний день в соответствую-
щей литературе нет общепринятого термина для обозначения это-
го явления в арабском языке. Так, в англоязычных источниках 
встречаются такие термины: «арабиш» (Arabish, появившийся в 
результате слияния английских слов Arabic и English); «аралиш» 
(Aralish, также образованный путем словосложения Arabic и Eng-
lish); «арабский язык чатов» (Chat Arabic); «арабский алфавит ча-
тов» (Arabic Chat Alphabet); «[письменный] латинизированный 
арабский язык» (Latinized (Scripted) Arabic); «разговорный латини-
зированный арабский язык» (Latinized Arabic Vernacular); «англо-
арабский язык» (Englo-Arabic) и даже «техноарабский язык» 
(Techno-Arabic). В арабском мире для наименования этого понятия 
употребляются такие словосочетания, как «'arabiyyatu d-dardasah» 
(арабский язык чатов) и  «'arabiziyy», «арабизи». Мы же в данной 
работе в основном будем придерживаться термина «арабизи» как 
наиболее часто встречающегося в последнее время и общеприня-
того и в арабском мире, и за его пределами. 

На сегодняшний день «арабизи» представляет собой при-
чудливую смесь предложений на арабском языке, транскрибиро-
ванных при помощи букв латинского алфавита, цифр и специаль-
ных значков, и английских слов. Он употребляется, как правило, 
только в письменной речи, во время обмена сообщениями по элек-
тронной почте, в чате или через мобильный телефон. Использова-
ние цифр и диграфов (диграф – диаграмма, двойная, двузначная 
буква – составной письменный знак, состоящий из двух букв и 
употребляющийся для обозначения на письме фонем и их основ-
ных вариантов. – Ред.) объясняется сложностью передачи опреде-
ленных букв арабского алфавита и несвойственно для других язы-
ков. Как уже было указано выше, «арабизи» зародился в 1995–
1996 гг. в Кувейте в рамках системы чатов EFnet.  

В это время арабский мир только начинал постепенно зна-
комиться с новыми возможностями сети Интернет, и молодое по-



 170 

коление всерьез заинтересовалось внезапно открывшимися пре-
имуществами виртуального общения посредством электронной 
почты, чатов, форумов и SMS. Однако достичь эффективной ком-
муникации на арабском языке для него оказалось затруднитель-
ным, потому что западные технологии передачи текста первона-
чально основывались сугубо на латинской графике. Поэтому 
арабоязычным пользователям приходилось прибегать к транс-
крипции арабских конструкций на основе латинского алфавита во 
время общения в глобальной сети. Ввиду невозможности отразить 
на письме некоторые арабские буквы, не имеющие фонетических 
эквивалентов на латинице, арабская молодежь начала также ак-
тивно использовать цифры, которые напоминали их по форме, за-
меняя, например, арабскую букву «айн» цифрой «3». 

Здесь необходимо отметить, что подобная ситуация была ха-
рактерна скорее для интернет-технологий кодирования информа-
ции конца XX в., которые были недостаточно хорошо развиты и не 
поддерживали арабскую графику. В настоящее время символы 
арабского алфавита легко совместимы со всеми основными ком-
пьютерными операционными системами (например, Microsoft 
Windows или Linux), но даже теперь жители арабских стран про-
должают использовать «арабизи» в различных интернет-
сообществах. То же самое касается системы обмена мгновенными 
сообщениями при помощи мобильного телефона: несмотря на то, 
что национальные сотовые операторы предоставляют поддержку 
арабского языка практически повсеместно, абоненты продолжают 
использовать для рассылки SMS «арабизи» ввиду его популярно-
сти и простоты в использовании. Сейчас эта необычная система 
транскрипции также часто применяется для наименования адресов 
сайтов в арабском Интернете. Тем не менее «арабизи» все еще но-
сит сугубо неофициальный статус и в основном используется 
арабской молодежью для неформального общения в виртуальном 
пространстве. Коммуникация при этом совершается при помощи 
нескольких коротких предложений и практически никогда не под-
разумевает длинных диалогов.  

Перед тем как исследовать «арабизи» более подробно, необ-
ходимо понять основные причины, которыми руководствуются 
носители арабского языка при употреблении этой системы комму-
никации:  

1. Простота в использовании. Представители молодого по-
коления в арабских странах признаются, что им трудно печатать 
на арабском языке, и поэтому они предпочитают стандартную анг-



 171

лоязычную раскладку клавиатуры (так называемую QWERTY). 
Этим объясняется и тот факт, что даже после введения в компью-
терных системах стандарта Юникод, позволяющего представить  
знаки   практически  всех  письменных  языков, вместо устаревше-
го ASCII «арабизи» не утратил своей популярности. Кроме того, 
эта транскрипционная система иногда бывает едва ли не единст-
венным способом общения в Интернете для арабов, которые живут 
в других странах за пределами своей родины и не имеют арабо-
язычной клавиатуры. 

2. Удобство печати. Некоторые молодые арабы открыто  
говорят о том, что они не умеют печатать по-арабски или не зна-
ют, как расположены арабские буквы на клавиатуре. Арабы-
эмигранты также утверждают, что знают английский язык гораздо 
лучше, чем арабский, и по этой причине употребление «арабизи» 
для них является предпочтительным.   

3. Гибкость и неформальный характер этого «языка». В на-
стоящий момент «арабизи» привлекает все больше и больше поль-
зователей Интернета, так как в умах молодежи он как бы противо-
поставляется классическому арабскому литературного языку, с его 
тяжеловесными конструкциями, строгой грамматикой и предель-
ной кодифицированностью. Сюда же можно отнести и относи-
тельную престижность этой системы транскрипции, так как ее 
употребление считается своего рода модой в молодежных кругах. 

4. Свобода самовыражения. Благодаря этой письменной 
форме арабского языка молодые люди в арабских странах получи-
ли полную свободу самовыражения и возможность писать именно 
так, как они говорят в реальной жизни, смешивая арабские и анг-
лийские слова. Более того, нельзя забывать о том, что «арабизи» не 
основывается на арабском литературном языке, а представляет 
собой скорее разговорную форму языка, записанную с помощью 
латиницы и цифр. Поэтому он неминуемо отражает определенные 
региональные особенности, свойственные арабскому языку в каж-
дой арабской стране. Так, например, транскрипция одних и тех же 
звуков носителями языка из стран Персидского залива и Египта 
может различаться ввиду влияния на них местных диалектов.  

5. Конфиденциальность информации. Разночтения в написа-
нии отдельных звуков во время электронной переписки, а также 
сложная система употребления цифр, используемая арабской мо-
лодежью в разных частях арабского мира, могут вызывать затруд-
нения у представителей старшего поколения, которые не знают 
особенностей этой системы и воспринимают ее как какой-то сек-



 172 

ретный шифр. Например, как указывают ученые Д. Палфриман и 
М. аль-Халиль, арабские учителя в возрасте свыше 40 лет, прие-
хавшие преподавать в ОАЭ из других стран, не смогли прочитать 
электронные сообщения на «арабизи», так как были незнакомы с 
принятыми правилами орфографии и использованным диалектом. 
В этой связи арабский язык чатов и форумов часто употребляется 
блогерами и сторонниками оппозиции в стремлении избежать по-
литического контроля и ускользнуть от внимания цензоров. Араб-
ская молодежь воспринимает классический арабский язык как 
язык режима, язык власти, и поэтому «арабизи» является для них 
своеобразным символом протеста. Не случайно, что во время ор-
ганизации недавних крупномасштабных манифестаций в Тунисе и 
Египте, которые координировались посредством различных соци-
альных сетей и вылились в результате в смену власти в обеих 
странах, пользователи чаще всего использовали именно «арабизи». 

6. Лексические и семантические предпочтения. Некоторым 
арабским пользователям кажется, что писать только по-английски 
или только по-арабски – это слишком официально, а «арабизи» 
позволяет им смешивать во время общения в виртуальной сети 
арабские и английские слова в разговорной форме. Молодежь вос-
принимает английский как более емкий язык, так как короткое 
предложение на английском будет иметь намного более длинный 
арабский эквивалент. Некоторые фразы лучше звучат на арабском, 
например цитаты. Кроме того, при переводе определенных араб-
ских словосочетаний на английский может быть утеряна часть 
смысла, например при переводе шуток или жаргонизмов.  

Перед тем как перейти непосредственно к основным прави-
лам передачи букв арабского алфавита в «латинизированном араб-
ском», необходимо обратить внимание на тот факт, что в научных 
работах этот процесс часто ошибочно именуется транслитерацией, 
хотя, по нашему мнению, здесь имеет место именно транскрипция 
соответствующих арабских звуков. Например, арабское слово, 
обозначающее «дочь» или «девушку»,  легко транскрибируется 
как bint, в то время как в транслитерации, которая подразумевает 
побуквенную передачу написания с одного алфавита на другой, 
оно будет выглядеть как bnt. По мнению одного из исследовате-
лей, «цель стандартной арабоязычной транскрипции – передать 
произношение арабских слов, особенно для иностранцев, которые 
испытывают проблемы с пониманием традиционной арабской ор-
фографии». Как мы уже заметили выше, арабская молодежь при 
обмене быстрыми сообщениями в Интернете старается передать 



 173

особенности произношения тех или иных слов, свойственных их 
родной стране или региону, поэтому определенные фонетические 
черты местных диалектов проступают здесь особенно явственно 
именно благодаря транскрипции. 

Для нашего исследования мы выбрали несколько арабских 
форумов (иракский www.iamiraqi.com, иорданский www.mahjoob. 
com, кувейтский www.dewaniya.com), а также сеть Facebook. Хро-
нологические рамки выборки сообщений ограничивались 2006–
2011 гг. Объем выборки составили 100 веток форумов. В ряде слу-
чаев примеры снабжены региональными пометами, указывающи-
ми,  из какой страны пользователь употребил то или иное слово 
или конструкцию. Если ограничительные пометы или указания на 
конкретный регион отсутствуют, словоупотребление считается 
общеарабским.  

Как известно, многие звуки арабского языка не имеют ана-
логов в других языках, и передать точно их произношение на ла-
тинице, не используя при этом специальные значки, довольно за-
труднительно. Это, в частности, касается арабских эмфатических и 
межзубных звуков. Поэтому в рамках арабских чатов и форумов 
начала активно использоваться система чисел, которые заменили 
при интернет-общении некоторые арабские буквы, напоминающие 
их по форме (причем зачастую в зеркальном отражении, как в при-
веденных ниже примерах). Так, цифра «2» в настоящий момент 
повсеместно употребляется в «арабизи» для замены звука «хамза» 
(чистый гортанный взрыв, полноценный согласный звук, всегда 
отображаемый на письме. – Ред.) (например, mas2ol – «ответст-
венный», 9а7г2 «пустыня»). Хотя изначально употребление этих 
цифр основывалось на их внешнем сходстве с соответствующими 
буквами, в контексте данного исследования предпочтительно го-
ворить именно об их соответствии именно звукам, а не буквам. В 
частности, в египетском диалекте увулярный (язычковый соглас-
ный, при образовании которого активным органом является ма-
ленький язычок-продолжение мягкого нёба. – Ред.) глухой [q], как 
правило, реализуется как взрывной ларингал (от греч. lárynx – гор-
тань – согласные, артикулируемые голосовыми связками. – Ред.), и 
поэтому с учетом региональных особенностей цифра «2» может 
обозначать при коммуникации египтян в виртуальном пространст-
ве и букву «каф» (например, 2alam «ручка»). Любопытно, что в 
отличие от Египта, в диалектах стран Персидского залива звук [q] 
переходит в постпалатальный (задненёбные звуки, т.е. образуемые 



 174 

на задней части нёба. – Ред.) звонкий [g], что отражается и на ме-
стном варианте «арабизи» (например, gooli «скажи мне»). 

Цифра «3» эквивалентна в арабском языке чатов звонкому 
фарингалу (при артикуляции фарингальных согласных в гортани 
образуется смычка. – Ред.) [е] «айн» и его графическому аналогу 
(например, уаЗпее – «значит», 3indee – «у меня»). Так как некото-
рые арабские буквы различаются только одним диакритическим 
знаком, для их обозначения в «латинизированном арабском» ис-
пользуются цифры со значком апострофа, причем ставится он и 
перед цифрой, и за ней. Например, в качестве заменителей буквы  
«гайн» и фрикативного звонкого [g] используются символы «'3» и 
«З’», причем первый вариант характерен скорее для государств 
Персидского залива (таких как Саудовская Аравия, ОАЭ и т.д.), а 
второй для других стран. Также для обозначения звука [g] на 
письме арабские пользователи часто используют диграф 
(составной письменный знак, состоящий из двух букв и употреб-
ляющийся для обозначения на письме фонем и их основных вари-
антов. – Ред.) gh, в основном за пределами Персидского залива 
(например, егип. ghadan – «завтра»). 

Цифра «5» часто употребляется для замещения фрикативно-
го глухого [h – 7-я буква арабского алфавита] в «арабизи» (напри-
мер, manaa5 «климат», 9aba7 215air – «доброе утро»). По-
видимому, ее применение обусловлено тем, что слово (hamsa) 
«пять» начинается именно с этого звука. В настоящий момент эта 
единица достаточно распространена в арабском языке чатов наря-
ду с другими знаками, обозначающими тот же звук, такими как 
символы «7» и «71» (в той или иной степени в зависимости от ре-
гиона), а также диграф “kh”. Сравните: 7еЬаr («новость») (ОАЭ), 
akhbarek eih («как дела») (Египет). Можно сказать, что все эти гра-
фемы взаимозаменяемы, потому что на одном из иорданских  
форумов мы зарегистрировали, например, одновременное исполь-
зование «5», «7», «71» и «kh» разными пользователями при  
поздравлении Иордании с Днем независимости: kol 3am wel 2ordon 
be 5eer; kol 3am о elordon be ‘7eer; kol 3am wal Ordon bi 7'air; kul 
3am wil ordon bkhair. Между прочим, во втором примере вызывает 
интерес употребление «7» для передачи звука [h] жителем Амма-
на, а в третьем — употребление «71» жителем Мекки, что в оче-
редной раз указывает на отсутствие признаков регионального 
варьирования в их использовании. Здесь также нельзя не отметить, 
насколько могут отличаться различные варианты «арабизи» при 
написании выражения Kullu am va l-Urdun bikheyr, которое чаще 



 175

всего используется при новогодних поздравлениях, но в данном 
контексте прославляет независимость Иордании. 

Цифра «6» соответствует в «латинизированном арабском» 
дентальному глухому [t-та] (например, иорд. 6abee3i «естествен-
но», ирак. баЬЗеn «конечно», кув. 6alaba «требовать»). Также в ка-
честве альтернативного варианта замены применяется буква «t» 
(например, егип. mabsoot «довольный»). Выбор между цифровым 
или буквенным обозначением объясняется зачастую эмфатич-
ностью звука [t], которая в ряде диалектов остается неизменной, а 
в ряде других пропадает. Производный от цифры «6» символ «'6» 
иногда используется для обозначения дентального звонкого [z] в 
странах Персидского залива (например, в ОАЭ: 'баhry –  «моя спи-
на», Кувейте: 1а7'6а 1а7'6а – «минуточку, минуточку»), но его 
употребление во многом ограничено и практически сведено к ми-
нимуму, и в данный момент можно проследить общеарабскую 
тенденцию заменять этот звук на страницах Интернет-форумов 
буквой «z» и диграфом «th». (Ср.: сауд. manzar bellail «ночной 
вид», ливан. fazi3a «ужасный»; иорд. kol ma7afathat el 2ordon «ка-
ждая провинция Иордании»). Справедливости ради необходимо 
отметить, что графемы «z» и «th» также отвечают в языке «араби-
зи» за передачу межзубного звонкого [z] (например, егип. mozakret 
ramadan – «Она с головой ушла в учебу в месяц Рамадан», иорд. 
tathkara Ial2ordon – «билет в Иорданию»). 

Цифра «7» была введена в оборот благодаря своему внеш-
нему сходству с арабской буквой «ха» (6-я буква арабского алфа-
вита) и сегодня употребляется в арабском языке чатов и форумов 
практически повсеместно в качестве графического эквивалента 
фрикативного глухого [h] (например, ливанск. 7ayeteee – «моя 
жизнь», кув. 7uqooq – «права», ирак. 7аг – «жарко»). Цифра «8» в 
ряде случаев обозначает звук [q], однако здесь надо принимать во 
внимание тот факт, что, как мы уже упомянули выше, в ряде араб-
ских диалектов этот звук переходит в хамза (Египет, Ливан и т.д.), 
а в ряде других – в [g] (Саудовская Аравия, Оман и т.д.). Поэтому 
повсеместное использование этой цифры регистрируется только в 
отдельных, странах, например в Ираке, где в рамках форума 
www.iamiraqi.com было отмечено большое количество подобных 
единиц (fa8eer – «бедный», Зега8 «Ирак»). В большинстве араб-
ских государств она встречается довольно редко, в основном при 
употреблении личных имен и слов из арабского литературного 
языка, которые еще не до конца адаптировались в рамках местных 



 176 

диалектов (например, в Кувейте –6аге8 «Тарик», mosta8bal – «бу-
дущее»). 

«9», подобно другим цифрам, начала применяться арабски-
ми пользователями, потому что она по форме напоминала букву 
«сад». Как и в случае с цифрой «6» и обозначаемым ею звуком [t], 
эмфатический согласный [s] в ряде арабских диалектов остается 
неизменным, а в ряде других переходит в [s]. (Ср.: кув. sha59 – 
«особа, персона», ирак. bi i5ti9ar – «вкратце», егип. be7'sos – «от-
носительно»). Символ «’9», образованный на основе рассматри-
ваемой цифры, соответствует в арабском языке чатов и форумов  
дентальному звонкому [d] и букве «дад», однако в некоторых 
странах в силу местных диалектных особенностей трансформиру-
ется в [d]. Ср. сауд. abya'9 «белый», иорд. 7а'9еr «готов», егип. 
mawdoo3 «тема». 

Таким образом, можно сделать вывод, что употребление 
цифр и образованных от них символов в рамках «арабизи» достиг-
ло огромных масштабов. Стоит отметить, что использование цифр 
характерно не только для виртуального общения на Арабском Вос-
токе, но также и для языка англоязычных чатов и форумов. На-
пример, там широко распространены следующие цифровые обо-
значения: «2» в качестве замены лексем to «к» или too «также», 
«4» эквивалентна предлогу for «для», а «8» иногда используется 
как составная часть некоторых слов, например gr8 «здорово». 
Впрочем, подобное применение цифр основано не на их внешнем 
сходстве с обозначаемой буквой, а на созвучии определенному 
слову. Другие цифры также используются в качестве элементов 
некоторых слов в англоязычных интернет-сообществах, например: 
2morrow, 2day, 2gether и т.д. Отдельно необходимо сказать о таком 
новом явлении в интернет-общении арабов, как «смешение и пере-
ключение кодов».  

Действительно, сегодня арабские пользователи в основном 
обмениваются сообщениями в сети на английском и арабском язы-
ках, переходя с одного языка на другой в рамках одного предло-
жения или же используя слова или фразы из одного языка внутри 
предложений на другом языке. В свете исследуемой проблемы    
следует рассматривать явление «смешения и переключения кодов» 
не в контексте речевого общения, а как процесс перехода с араб-
ского текста на английский и наоборот: в рамках единообразной 
латинской графики.  



 177

В результате анализа сообщений с различных арабских фо-
румов нам удалось выделить определенные характеристики этого 
явления.  

1. Использование заимствований. Любое переключение ко-
дов в том или ином виде считается формой заимствования, причем 
здесь могут заимствоваться как простые слова и выражения, так и 
целые предложения (например, ирак. ilyoom il jaw bi i5ti9ar nice – 
«короче говоря, погода сегодня отличная»; кув. wa7da kanat mЗау 
bl high school – «та, которая училась со мной в одной школе»; 
иорд. What will happen now? Sho ra7 nastafeed? – «Что же теперь 
произойдет? Какую пользу это нам принесет?»).  

Согласно нашим наблюдениям, основным языком при напи-
сании подобных сообщений остается все же арабский, в то время 
как английские конструкции становятся своего рода «прослойкой» 
в арабском тексте. Обратные примеры, конечно же, встречаются, 
но в количественном отношении их гораздо меньше (например, 
кув. my friend eb my form class – «мой друг из моего бывшего клас-
са»; ОАЭ: and I week vacation after 1 week kaman 7elo – «и одна не-
деля отпуска спустя одну неделю также здорово»; егип. bgad she's 
doing best and she is the best ever «у нее правда все замечательно, и 
она самая лучшая на свете»). Иногда даже английские и арабские 
лексемы настолько переплетаются, что происходит настоящее 
«смешение кодов», и трудно отличить, какой же язык является ос-
новным, как в приведенном ниже примере: иорд. loved the sunset 
(aw sun rise, how u can tell the difference between the two?), bs msh 
shayfeh el dust elli bte7ki 3no keef m5arreb el soora elli shayfeeto fe 
spots bel sky metl ma tkon soora о eja 7da smudged it with his fingers, 
or is it my laptop no no, it's the pic – «Мне понравился закат (или 
рассвет, как можно отличить одно от другого), хотя я не вижу 
пыль, которая, как вы говорите, испортила фотографию. Я вижу 
только черные пятна в небе, поэтому кажется, как будто кто-то 
заляпал фото своими пальцами, или это только из-за моего ноут-
бука. О, нет, нет, это картинка такая». 

Большинство рассмотренных заимствований относятся к так 
нaзываемым окказиональным заимствованиям, образующимся в 
результате транскрипции. Каждый раз транскрибируемое слово 
вводится в заимствующий язык не механически, при помощи гра-
фических средств, а адаптируется и приноравливается к новой 
языковой системе, хотя и употребляется от случая к случаю. Окка-
зиональное заимствование сразу же подвергается незначительной 
грамматической адаптации. Наибольшие изменения происходят в 



 178 

его морфологической структуре. Например, английские слова час-
то «обрастают» в арабском тексте артиклями: егип. el album bta3ha 
bgad gamd awee – «Еe альбом и правда очень сильный»; ирак. el 
weather el youm wel barha о sar one week 30C – «Погода сегодня 
сплошное мучение, всю неделю 30 градусов выше нуля»; кув.  
I hate it lama those tiny «light insects» or whatever you call them keep 
bugging me 3ind el computer screen – «Ненавижу, когда эти кро-
шечные “светящиеся насекомые” (или как их по-другому назы-
вать) досаждают мне за компьютером». 

Таким образом, «заимствованное слово, соответственно 
оформляясь, приобретает в предложении категорию определенно-
сти / неопределенности». Это довольно часто встречающееся яв-
ление, свойственное, казалось бы, инородным лексемам в рамках 
арабского компьютерного общения. 

Иногда встречаются случаи, когда английские слова пишут-
ся слитно с арабскими притяжательными местоимениями (напри-
мер, ирак. bel roomna – «в нашей комнате»). Интересным пред-
ставляется также появление формы арабского множественного 
числа у некоторых английских слов в рамках арабских форумов 
(например, егип. w clipatha kolaha 71wa moot – «и все ее клипы 
очень классные»). Некоторые из них являются неологизмами, ко-
торые недавно вошли в употребление в арабском языке и проходят 
очень длинный и кропотливый процесс формального подчинения 
нормам арабского языка (например, иорд. ar8am el postat elly el 
sowar fehom mesh 6al3een homma 261, 262, 263 «номера сообще-
ний, в которых не отображаются фотографии, следующие: 261, 
262, 263»). Кроме того, обращает на себя внимание использование 
арабской диалектной частицы “rah” для выражения будущего вре-
мени у английского выражения “stay at home” в следующем при-
мере: ирак. bas almuhim ra7 staying at home... so how about all of u – 
«Однако самое главное, что я останусь дома. Как насчет всех 
вас?». В данном случае этот показатель будущего времени, свой-
ственный арабским диалектам Ирака, Кувейта и т.д., заменяет анг-
лийский вспомогательный глагол «to be» в будущем времени. 

Подобные окказиональные заимствования отмечаются в 
больших количествах не только на письме, но и в устной речи. На 
это указывает и отечественный исследователь делового общения 
А.А. Сканави в своей диссертации «Специфика арабского речевого 
этикета в сфере официально-деловой коммуникации», раскрывая 
негативное влияние современных средств связи (мобильный теле-
фон, Интернет, электронная почта) на язык общения и подмечая 



 179

«порчу» речи молодежи исковерканными английскими лексиче-
скими единицами, введенными в арабский язык: «Очень часто 
“продвинутые” пользователи Интернета и компьютера засоряют 
свой язык жаргонизмами на основе английского языка, причем 
иностранные слова приобретают все морфологические характери-
стики, свойственные арабским лексическим единицам». 

2. Употребление выражений, обусловленных местной куль-
турной спецификой. На основании наших наблюдений можно сде-
лать вывод, что во время общения арабские пользователи Интер-
нета «переключаются» с английского языка на арабский, когда 
хотят выразить свойственные только местной культуре понятия.  
В подобных ситуациях виртуальные авторы чувствуют себя более 
уверенно в рамках родного языка. Сюда относятся поздравления 
по случаю религиозных праздников и других культурных событий, 
пожелания, слова сочувствия и соболезнования. Например: кув. 
Happy New Year everyone! 3asaha sennat khair 3alikoum – «Всех с 
Новым годом! Дай бог, чтобы этот год принес вам только хоро-
шее»; егип. we're all proud of u. teroo7 we tege belsalama – «Мы все 
гордимся тобой. Счастливого пути!»; иорд. May God be with us, 
and Jordan, and Jordanians only...and king Аbdullah...and Аllah er7am 
al malek Hussein «Да будет Бог с нами, Иорданией, иорданцами и 
королем Абдаллой, и да смилуется он над королем Хусейном, цар-
ство ему небесное». 

Как мы видим, большинство подобных конструкций пред-
ставляют собой так называемые религиозные формулы приветст-
вия, пожеланий, благодарности и т.д. В основном это слова и кли-
ше с упоминанием Аллаха, часто встречающиеся в Коране и 
религиозной литературе. Некоторые словосочетания религиозного 
характера настольно широко известны, что пользователи заменяют 
их аббревиатурами. Так, популярное выражение. “jazakum allahu 
khayran” («спасибо»; букв. «да вознаградит вас Аллах добром») 
часто пишется просто как JAK. Например: иорд. I hear this in the 
morning everyday almost, amazing beautiful words, JAK my dear – «Я 
слушаю это утром почти каждый день, прекрасные, восхититель-
ные слова, спасибо, дорогая моя». 

3. «Смена кода» в зависимости от формального / нефор-
мального характера предложений. Изучая арабоязычное общение в 
различных онлайн-сообществах, нельзя не заметить тех случаев, 
когда реципиент переходит с одного языка на другой в зависимо-
сти от типа ситуации – формальной или неформальной, официаль-
ной или личной, серьезной или шутливой. Как правило, арабы 



 180 

прибегают к использованию английского языка, чтобы придать 
авторитета своим словам. Арабский же придает общению оттенок 
простоты и непринужденности, вовлеченности в личные проблемы 
собеседника в противовес серьезности английского языка. Напри-
мер: иорд. wala m3a99eb wala За baly. This is just the formal notifica-
tions tone – «Я не разнервничался, ничего подобного и в мыслях не 
было. Это официальный стиль всех уведомлений»; кув. Hi, I can't 
access to my private messages. Ma adry il moshkela 3ndi ana bs wala el 
kel – «Добрый день, я не могу получить доступ к своим личным 
сообщениям. Думаю, ни у одного меня такая проблема, но и у дру-
гих тоже»; ирак. Today is the wedding of Prince William and Kate 
mabroook – «Сегодня состоится свадьба принца Вильяма и Кейт. 
Наши поздравления!». 

4. «Смена кода» при уточнении и прояснении информации. 
Эта особенность «переключения кодов» в «арабизи» во многом 
напоминает предыдущий пункт и заключается в том, что вступле-
ние к теме вводится на английском языке, а дальнейшие пояснения 
делаются на арабском. Возможно, это происходит потому, что 
арабский считается более понятным и легким языком. Например: 
иорд. Dear Members, this thread is for Jordan Pictures, its name is Jor-
dan pictures Album. So please do not chat in this thread, eza beddak 
tes2al 7ad keef 7alak roo7 es2al bel general – «Дорогие участники 
форума, эта ветка только для фотографий Иордании, она называ-
ется “Фотоальбом Иордании”. Пожалуйста, не обменивайтесь со-
общениями в этой ветке. Если хотите спросить кого-то о его делах, 
делайте это в основном форуме»; егип. Very very coming soon yas-
minlovers.com ahla site le a71a yasoo – «Очень, очень скоро появит-
ся сайт yasminlovers.com. Лучший сайт для лучшей Жасмин»; кув. 
Ive been out of the homeland for 3 years. AShteke Wayed bas still bet-
ter than KU ib 1000000 maarra – «Уже три года я нахожусь за пре-
делами родины. Ужасно соскучился, но все равно это в миллион 
раз лучше, чем Кувейт». 

5. Прием повторения. Это прием, при котором автор сначала 
пишет свое сообщение на одном языке, а затем повторяет его либо 
пишет синонимичное выражение на другом языке. Благодаря это-
му приему усиливается эффект от полученной информации, уточ-
няются или проясняются детали. Например: палест. Pesse, These 
are amazing Jazakie Allah Alf Khier. Greatly appreciated – «Pesse, это 
восхитительно. Большое спасибо. Очень признателен»; ирак. GM 
all How's life, о shno akhbarkom – «Всем доброе утро! Как жизнь, 
как дела?»; иорд. do you see the pictures i posted (326 to 349) 6al3een 



 181

таЗак? – «Вы видите фотографии, которые я выложил (326 до 
349)? Они отображаются у вас?». 

 6. Применение вводных слов. Отдельные арабизмы очень 
часто встречаются в английском тексте, они играют здесь роль 
вводных слов, не ограничены синтаксическим связями и с легко-
стью вводятся и выводятся из предложения. Обычно они пред-
ставляют собой обращения и наречия, которые добавляют экс-
прессии и национального колорита английским предложениям. 
Например: ОАЭ bel3aks dear this is his official site – «Совсем на-
оборот, дорогая, это его официальный сайт»; иорд. уа jama3a, 
please stop pumping the other thread up – «Ребят, пожалуйста, хватит 
наполнять другую ветку»; кув. Ana a3ref three sisters o they all study 
in the same university о same major eshloon? they are that lucky ya3ni? – 
«Я знаю трех сестер, которые учатся в одном университете На од-
ной специальности. И что из этого? Значит, они настолько счаст-
ливы?». 

На сегодняшний день можно отметить, что «арабизи» стал 
настолько популярен, что он уже выходит за рамки виртуального 
общения в арабских интернет-сообществах и начинает активно 
употребляться в других сферах. Этот процесс наблюдается уже на 
протяжении последних пяти лет. Ни для кого не секрет, что в 
арабской системе доменных имен, определяющей названия сайтов 
в Интернете, употребляется латиница, а не арабский шрифт, что 
характерно практически для всех языков мира. Тем не менее на-
звания некоторых сайтов, таких как www.fann3arabi.wordpress.com 
(fann3arabi «арабское искусство»), www.6arab.com (6аrаb «музы-
ка») и www.a71a.com (а71а «лучше»), явно образованы при помо-
щи цифровых обозначений, применяемых в “арабизи”. Хотя язы-
ки, используемые на этих сайтах, могут быть разными (в первом 
случае это английский, в то время как на страницах двух других 
употребляется арабский), их создатели явно хотят привлечь вни-
мание молодежной аудитории к этим порталам и одновременно 
подчеркивают их истинно арабскую сущность.  

К сожалению, у хозяев некоторых сайтов, использующих 
транскрипционную систему «арабизи», могут быть и другие, 
скрытые мотивы. Мы уже упоминали выше, что арабский язык 
чатов и форумов, благодаря свой сложной системе обозначений, 
аббревиатур и символизма, может показаться многим секретным 
кодом, недоступным для понимания. Поэтому некоторые сайты 
взяли это на вооружение, чтобы пропагандировать фундамента-
лизм и экстремизм, революционные и демократические идеи. Наи-



 182 

более ярким примером является сайт и интернет-форум www.al-
qal3ah.com, на котором исламские террористы публиковали свои 
заявления и обсуждали различные вопросы. В частности, на нем 
были показаны несколько видео с убийствами заложников группой 
Абу Мусаба аз-Заркави в Ираке. Кроме того, после взрывов в Лон-
доне в 2005 г. в тот же день на форуме появилось сообщение, в 
котором его автор взял на себя ответственность за теракты. Сайт 
был зарегистрирован в столице ОАЭ Абу-Даби, однако его вла-
дельцы утверждали, что он не был связан с террористической дея-
тельностью и предназначался для обмена взглядов по вопросам 
религии и политики. Тем не менее Общество исследования Интер-
нета, контролирующее исламистскую деятельность в Сети, после 
всестороннего изучения пришло к выводу, что на самом деле за 
сайтом скрывался джихадистский форум, и, несмотря на то, что у 
этого сайта было до десяти зеркал в Интернете, он был закрыт 23 
февраля 2007 г. 

Сейчас «латинизированный арабский» также стремительно 
врывается в сферы, смежные с онлайн-технологиями, – например, 
телекоммуникации. В 2007 г. на волне популярности «арабизи» 
саудовская телекоммуникационная компания «Мобили» выпусти-
ла новый тарифный план 7а1а («хороший»), основанный на пред-
оплатной системе расчетов. Этот мобильный сервис используется 
до сих пор и все еще не утратил своей актуальности. Более того, в 
некоторых арабских странах даже нередко можно встретить вы-
вески, которые завлекают юных арабов при помощи знакомого им 
в каждодневной жизни языка «всемирной паутины». Подобные 
надписи были нами зафиксированы, например, в Египте и Ливане, 
где на одной из улиц Бейрута пекарня рекламировала свой товар 
при помощи слогана «man2ouche b za3ta» («манакиш с заатаром», 
горячий хлеб с оливковым маслом и тимьяном, сверху насыпается 
заатар – смесь специй). 

Впрочем, невзирая на приведенные выше примеры, когда 
«арабизи» выходит за пределы своего употребления при виртуаль-
ной коммуникации и постепенно начинает проникать в другие 
сферы жизни, он все еще остается языком молодежи. Это сравни-
тельно малоизученное явление, как в нашей стране, так и за рубе-
жом. Старшее поколение в арабских странах либо вообще не по-
нимает того языка, на котором общаются в чатах и форумах, либо 
с трудом пытается постигнуть значение странных слов и символов 
на латинице. Поэтому подобная проблема открыла новые возмож-
ности для развития специальных систем, которые помогают лю-



 183

дям, не знающим «арабизи», переводить его слова и выражения в 
арабскую графику. Эта ниша оказалась незанятой на рынке, и в 
данной области скоро началась самая настоящая конкуренция. 
Первой компанией, решившейся на подобный проект, стала меж-
дународная телекоммуникационная корпорация Orascom Telecom, 
которая в сентябре 2007 г. представила поисковую систему Onkosh, 
позволяющую пользователям искать арабский контент в Интернете. 
Ее главное отличие от других поисковых систем на арабском языке 
заключалось в том, что впервые пользователь мог вести поиск араб-
ских слов, напечатанных на латинице. Это стало возможным благо-
даря встроенной в систему функции транслитерации Bel2araby («по-
арабски»). Достаточно было ввести комбинацию букв на латинице, 
и поисковик предлагал ряд эквивалентов в арабской графике. Если 
пользователь не мог выбрать один из предложенных вариантов, 
система автоматически останавливалась на первом из них. К сожа-
лению, в начале 2010 г. она прекратила свое существование. 

В ноябре 2007 г. появилось новое интерактивное решение 
Yamli («диктовать»), запущенное фирмой Language Analytics. Идея 
о создании нового технологического новшества пришла к ее осно-
вателю Хабибу Хадцаду во время второй ливанской войны, когда 
он не мог найти последнюю информацию о происходящем из-за 
отсутствия у него клавиатуры с арабской раскладкой. Основным 
компонентом новой системы стало решение Smart Arabic Keyword 
(«Интеллектуальная арабская клавиатура»), которое предлагало 
наиболее точные эквиваленты арабским словам, напечатанным на 
латинице. В отличие от Onkosh Yamli явилась более продвинутой 
технологией, так как она увеличила достоверность результатов и 
количество возможных вариантов слова. Кроме того, эта система 
могла быть использована не только как простой поисковик, но и 
также как средство преобразования латиницы в арабский текст. 

Дальнейшее развитие подобных решений произошло в янва-
ре 2008 г., когда в свет вышел пакет программного обеспечения 
Eiktub от компании LinguArabica. Он предоставил арабским поль-
зователям возможность не только печатать арабским шрифтом при 
помощи клавиатуры QWERTY, но также и сохранять написанное. 
В программе также содержалась специальная схема транскрипции 
Bikdash Arabic Transliteration Rules («Правила арабской транслите-
рации Бикдаша»), названная в честь ее создателя, доктора М. Бик-
даша. Подобные решения, трансформирующие латинизированные 
арабские слова в оригинальную графику, получили настолько ши-
рокое распространение во всем арабском мире, что ими всерьез 



 184 

заинтересовались гиганты компьютерной и Интернет-индустрии, 
такие как Google и Microsoft. Как следствие, были введены в  
действие такие системы, как Google ТаЗrееb и Microsoft Marin, пере-
водящие конструкции на «арабизи» в классический арабский текст.  

Последней на сегодняшний день инновацией в данной об-
ласти стал переводческий комплекс Rosette Chat Translator for Ara-
bic («Арабский переводчик чатов Розетта»), представленный про-
изводителем лингвистического программного обеспечения Basis 
Technology в мае 2011 г. Это новое решение осуществляет автома-
тический перевод текстов с арабского алфавита чатов, исполь-
зующего латиницу и цифры, на классический арабский язык.  
В отличие от обычных систем машинного перевода, которые осно-
вываются на традиционных словарях, эта разработка снабжена 
специальным алгоритмом, анализирующим морфологическую 
структуру каждого слова и подбирающим возможные варианты 
перевода, а также статистической моделью, полученной в резуль-
тате рассмотрения нескольких тысяч сайтов и формирования базы 
данных из 300 млн. арабских слов. Как утверждает компания-
разработчик, «возможность декодировать арабский язык чатов 
приобретает чрезвычайно важное значение в современных услови-
ях, которые делают нас зависимыми от электронной почты, систем 
мгновенной передачи сообщений и социальных сетей в каждо-
дневном общении, и данный продукт может быть легко интегри-
рован в программы интеллектуального анализа текста, системы 
мониторинга СМИ и приложения для интернет-поиска». Basis 
Technology рекламирует «Розетту» как первую систему автомати-
ческого анализа и перевода текстов «арабизи» и утверждает, что 
благодаря учету всех возможных региональных особенностей в его 
употреблении возможность ошибки сведена к минимуму. 

В заключение необходимо отметить, что сегодня «арабизи» 
представляет собой неотъемлемую часть общения арабской моло-
дежи во «Всемирной паутине». Язык чатов и форумов дает уни-
кальные и неограниченные возможности для самовыражения, в 
нем четко прослеживаются региональные особенности в употреб-
лении арабского языка, правила использования чисел и символов 
достаточно регламентированы и понятны членам молодежного 
сообщества. В то же время он остается закрытой книгой для людей 
старшего поколения на Арабском Востоке, которые привыкли к 
использованию более стандартной и традиционной арабской гра-
фики, основывающейся на непоколебимой традиции классическо-
го арабского языка. 



 185

«Арабизи» обладает рядом преимуществ и достоинств, кото-
рые четко осознают юные арабы, считающие его именно своим 
языком. Кроме того, они активно смешивают на письме арабские и 
английские слова, употребляя их в тексте так же, как они часто 
делают это во время разговора на улице. Арабский язык при этом 
зачастую отражает местные культурные понятия и отвечает за ре-
лигиозную лексику, что уходит своими корнями в ислам, ведь, как 
известно, в этом регионе он, по словам В.Э. Шагаля, «играет роль 
не только религии, философии, регулятора социальных отношений 
и быта, но и культуроформирующего фактора». Также при проти-
вопоставлении английских и арабских предложений пользователи 
Интернета нередко выбирают последние для выражения менее 
официальных конструкций и более личных переживаний в свете 
большей простоты и доступности арабского языка. 

В настоящее время «латинизированный арабский» посте-
пенно выходит за рамки языка веб-форумов и интернет-сооб-
ществ, однако этот процесс пока не принял стихийного размаха, и 
можно наблюдать только его отдельные фрагменты. Тем не менее 
уже сейчас в Интернете существуют многочисленные системы 
преобразования слов и выражений «арабизи» в арабский шрифт, 
дабы облегчить понимание этой транскрипционной системы для 
людей, незнакомых с ней. Это демонстрирует большой интерес к 
данной проблеме со стороны ведущих компаний в сфере компью-
терных технологий. Данное направление исследований представ-
ляется приоритетным и чрезвычайно важным на современном этапе. 

«Orientalistia Juvenale», М., 2012, p. 58–85. 
 
 
Гурия Юсупова, 
доктор философских наук,  
главный научный сотрудник РЦЭИ ДНЦ РАН 
ПРОБЛЕМЫ ИСЛАМСКОГО ВОЗРОЖДЕНИЯ  
НА СЕВЕРНОМ КАВКАЗЕ 
(Рецензия на монографию) 
 
В своей монографии «Исламское возрождение на Северном 

Кавказе: теоретические и прикладные аспекты»1, опубликованной 
в 2011 г., доктор философских наук, профессор ДГУ А.М. Бутаева 
                                                 

1 Буттаева А.М. «Исламское возрождение на Северном Кавказе: Теорети-
ческие и прикладные аспекты». – Махачкала, «Наука ДНЦ РАН», 2011. – 188 с. 



 186 

отмечает, что любые формы радикализма и терроризма требуют 
противодействия и соответствующих мер социально-экономической, 
политической и культурной терапии, «хирургического» вмеша-
тельства со стороны государства и общества. Как мы полагаем, 
книга данного автора является своего рода неким терапевтическим 
средством, направленным на правильное формирование общест-
венного мнения в отношении ислама как религии и как некоей со-
циокультурной матрицы этноконфессиональной идентичности 
миллионов россиян, являющихся последователями этой религии.  

Современное религиозное возрождение – это закономерный 
процесс, обусловленный стремлением человека к целостному вос-
приятию мира и себя как его неотъемлемой части, глубокими и 
тесными связями науки и религии, важностью для индивидуально-
сти духовно-нравственного восприятия мира. Религиозность явля-
ется частью социокультурной идентификации личности.  

В своей монографии А.М. Буттаева рассматривает исламское 
возрождение как социокультурный феномен конца ХХ – начала 
XXI в., связанный с обращением к исламу как идеологическому 
фундаменту традиционного общества, которое подвергается мо-
дернизации, состоящей в обращении к традиционным религиоз-
ным ценностям и нормам ислама, испытывая при этом значитель-
ный дискомфорт глобализирующегося мира. По мнению автора, 
возрождение ислама в контексте модернизационных процессов  
современного российского общества, с одной стороны, выступает 
важнейшим фактором сохранения этнокультурной идентичности, с 
другой – служит важным обстоятельством в борьбе политических 
элит (традиционной и новой, которая использует идеологию сала-
физма), в повышении социальной мобильности (миграционные 
процессы между мусульманскими регионами, исламское образо-
вание как «социальный лифт» и т.д.). Традиционный ислам высту-
пает в силу своего значительного адаптационного потенциала своего 
рода амортизатором наиболее острых проявлений модернизации. 

Первая глава монографии посвящена анализу исламского 
возрождения как социокультурного феномена. В ней автор рас-
крывает понятие и сущность исламского возрождения. В примене-
нии к исламской культуре, как пишет А.М. Буттаева, данное поня-
тие употребляется в двух основных значениях. 

Во-первых, это исторический период VIII–XIII вв. (эпоха 
Халифата), в который было создано общемусульманское культур-
ное пространство на обширной территории (Ближний Восток, 
Средняя Азия, регионы Кавказа, Северная Африка и Южная Евро-



 187

па), осуществлено восприятие античной философии и культуры. 
Мусульманская культура стала самой передовой для данной исто-
рической эпохи, во многом обогатив достижения культуры Запад-
ной Европы. 

Во-вторых, исламское возрождение можно рассматривать 
как один из типов религиозного возрождения – процесса, противо-
положного секуляризации Нового времени в истории Европы и 
конца XIX – первой половины ХХ в. в истории стран традицион-
ного распространения ислама. Как правило, процессы секуляриза-
ции были связаны  с модернизацией и вестернизацией и вызвали  
противодействие со стороны традиционного общества.  

Российские регионы традиционного распространения ислама 
занимают особое место в мусульманском мире. Как утверждает 
автор, исламское возрождение – это, во-первых, возрождение ре-
лигиозной идеологии, во-вторых, идеология, которая представля-
ется способной дать населению регионов традиционного распро-
странения ислама адекватные ответы на стоящие перед их 
обществами политические, экономические и социальные вопросы, 
в-третьих, идеология, которая объясняет возникшие в этих регио-
нах проблемы отходом от истинно мусульманской культуры.  

Раскрывая социокультурные факторы исламского возрожде-
ния, автор отмечает синтетический характер самого понятия «фак-
тор». Оно обозначает причину какого-нибудь процесса или явле-
ния; существенное обстоятельство в данном процессе и явлении; 
движущую силу определенного процесса, что особенно важно для 
социокультурного исследования. Основными факторами ислам-
ского возрождения автор считает социально-политические. Ислам-
ское возрождение в России не является в этом процессе исключе-
нием.  

Выделяют четыре социокультурных фактора исламского 
возрождения. Первый фактор – это сохранение исламской доми-
нанты в традиционной культуре  народов регионов с традиционно 
мусульманским населением. В России – это народы Северного 
Кавказа и Поволжья, которые являются движущей силой ислам-
ского возрождения в России. Второй фактор – этническое проти-
водействие процессам культурной ассимиляции, проводимым в 
отношении указанных народов. В отношении мусульманских на-
родов России, как считает автор монографии, такая ассимиляция 
была частью политики Российской империи, СССР и даже про-
должает сохраняться в современной России, несмотря на полити-
ческие декларации противоположного характера. Консолидация 



 188 

исламского мира в противовес западным державам признается 
третьим фактором. В отношении мусульман России это проявляет-
ся в виде всесторонней поддержки зарубежными мусульманскими 
организациями процессов возрождения ислама в России. Процесс 
возрождения ислама связан с возросшей ролью стран традицион-
ного распространения ислама (так называемых мусульманских 
стран) в мировом развитии, с тем, что в послевоенные годы значи-
тельно возрос их экономический потенциал. Получив в свое рас-
поряжение огромные финансовые средства, мусульманские нефте-
добывающие страны смогли осуществить обширные программы 
ускоренного экономического и научно-технического развития. 
При необходимости они оказывают материальную и финансовую 
поддержку другим исламским государствам и различного рода ис-
ламским движениям, в том числе за пределами исламского мира, 
для проведения активной работы по пропаганде идей исламизма в 
других странах, в том числе в России. Четвертым фактором авто-
ром называется возвращение ислама в политику. Ислам с момента 
своего возникновения был вплетен в политическую борьбу. Веро-
учение ислама ориентирует его приверженцев на активную соци-
альную, в том числе и политическую деятельность. Исламские 
нормы исторически составляли поле правового регулирования. 
Попытки исключить ислам из политической жизни, которые пред-
принимались в ряде мусульманских регионов, особенно в СССР, 
явились тем обстоятельством, что все промахи и неудачи деисла-
мизированной политики объясняются именно отсутствием в ней 
исламской составляющей.  

Вторая глава монографии А.М. Буттаевой «Ислам в контексте 
социокультурных трансформаций в России» посвящена анализу 
процессов возрождения ислама в контексте модернизационных 
процессов, проходящих в российском обществе три последних де-
сятилетия.  

Автор выделяет три этапа возрождения ислама в России. 
Первый этап (конец 80-х – начало 90-х годов ХХ в.) – пере-

строечные процессы в советском обществе создают условия для 
возрождения ислама в России. 

Второй этап (90-е годы ХХ в.) – период раскола в мусуль-
манском сообществе России, Северного Кавказа в частности. Это 
период обострения национальных отношений, образования и ак-
тивной деятельности мусульманских национальных движений, 
ваххабитов. Расширяется сеть ваххабитских организаций, активи-
зируется деятельность зарубежных исламских миссионеров.  



 189

Последователи ваххабитского течения проникают во все сферы 
общества, устанавливают связи с чиновниками, влиятельными 
предпринимателями, заменяют духовную элиту на новую, обучен-
ную в зарубежных исламских центрах и университетах. 

Третий этап (с 2000 г. по настоящее время) начинается с  
военного разгрома и политического запрещения деятельности вах-
хабитов на Северном Кавказе, а затем и в России в целом, опреде-
ления традиционного ислама государственными политическими 
деятелями в качестве приоритетной для России формы ислама, что 
приводит к объединению в значительной степени этнической и 
религиозной составляющей в культуре народов Северного Кавказа. 

Как отмечает автор, историческая «траектория» возрожде-
ния ислама в России представляется в виде маятникообразного 
движения: после крушения атеистической советской идеологии 
возрождается традиционный ислам, затем происходит обращение 
к ваххабизму (салафизму), как к якобы наиболее чистому исламу, 
ориентированному на нормы уммы эпохи Мухаммада и праведных 
халифов, не засоренному нововведениями, затем происходит пере-
ориентация вновь на традиционный для российских регионов ислам. 

Автор также уделяет внимание  анализу воздействия модер-
низационных процессов в современном российском обществе на 
состояние ислама в России и на Северном Кавказе в особенности. 
Отмечается неоднозначность термина «модернизация» в совре-
менных социогуманитарных исследованиях. Современная стадия 
модернизации – это переход к постиндустриальному обществу, в 
котором экономика отделена от традиционалистского окружения, 
основана на автоматизированных процессах производственной 
деятельности, имеет широкий обслуживающий сектор, политика 
основана на сильной роли законодательного поля, политических  
и гражданских прав индивидов и групп; социальная структура  
характеризуется открытой стратификационной системой и высо-
кой мобильностью, культура в целом носит секулярный характер. 
Исходя из такого понимания модернизации, процессы, происхо-
дящие в современной России, в сравнении с европейскими и севе-
роамериканскими странами, следует считать догоняющей (неор-
ганической) модернизацией. Трансформационные процессы в  
современной российской культуре связаны с дифференциацией ее 
продуцирующих социальных институтов в противоречивом единст-
ве с унификацией культурных норм и образцов (массовая культу-
ра), индивидуализацией (в противовес коллективизму), информа-
тизацией.  



 190 

В этом отношении модернизационные процессы на Север-
ном Кавказе носят более острый и противоречивый характер, чем в 
других регионах России. Это связано с наличием многих черт тра-
диционного общества на Кавказе: сохранением коллективистского 
уклада в жизни народов Кавказа, наличием традиционных полити-
ческих элит, относительно невысоким уровнем индустриального 
производства, большим авторитетом религиозных норм в жизни 
общества. Возрождение ислама в таком модернизационном кон-
тексте, с одной стороны, выступает фактором сохранения этно-
культурной идентичности, с другой – служит важным обстоятельст-
вом в борьбе политических элит (традиционной и новой, которая 
использует идеологию салафизма), в повышении социальной мо-
бильности (миграционные процессы между мусульманскими ре-
гионами, исламское образование как «социальный лифт» и т.п.). 
Кроме того, традиционный ислам выступает, в силу своего значи-
тельного адаптационного потенциала, своего рода амортизатором 
наиболее острых проявлений модернизации, связанных с чужерод-
ностью для народов Кавказа некоторых социокультурных норм,  
заимствуемых и транслируемых современной российской культурой. 

Третья глава «Особенности исламского возрождения на Се-
верном Кавказе» включает анализ разных аспектов современной 
социокультурной ситуации в Северо-Кавказском регионе, из-за 
которых с возрождением ислама у значительной части россиян 
связывается экстремистская и террористическая деятельность раз-
личных группировок. 

Автор исследует роль этнического фактора исламского воз-
рождения на Северном Кавказе и очерчивает его влияние на куль-
турную ситуацию в регионе. Отмечается, что термины «мульти-
культурный» и «мультикультурализм» имеют в исследовательской 
литературе несколько смыслов, из которых в данной диссертации 
используется только один – «культурная неоднородность общест-
ва, связанная с его многонациональностью и поликонфессиона-
лизмом». Такое общество исторически вырабатывает принципы 
толерантного сосуществования, социальные механизмы «сдержек 
и противовесов» этническим и религиозным конфликтам. Север-
ный Кавказ исторически является показательным в данном отно-
шении регионом, где необходимость разным народам жить вместе 
приводила к формированию таких обычаев и традиций, адатов, 
которые сдерживали (хотя и не всегда) конфликты и войны между 
горскими народами, способствовали солидаризации перед лицом 
внешнего врага.  



 191

Нельзя не согласиться с автором, что среди северокавказ-
ских республик приоритет в этом отношении принадлежит Даге-
стану. Здесь проживают представители 102 национальностей, 
функционирует около 60 языков. Более 90% населения идентифи-
цируют себя в качестве мусульман, из них примерно 97% – сун-
нитского, 3% – шиитского направлений. В Дагестане 7,6% населе-
ния считают себя православными, 0,3 – армянскими христианами, 
1% – иудеями. Анализ межнациональных отношений в истории 
Дагестана показывает: несмотря на то что конфессиональный фак-
тор всегда служил важнейшим в определении этнокультурной 
идентичности, в решающие моменты жизни общества традицион-
но-этнические элементы брали верх над сугубо конфессиональны-
ми элементами (обычаи оказывались в приоритете перед религи-
озными заповедями).  

В характеристике современной ситуации автором выделяют-
ся три момента: во-первых, в процессах исламского возрождения 
отразилось стремление народов открыто исповедовать религию 
своих предков; во-вторых, для мусульманского духовенства эти 
процессы предоставили возможность повысить социальный ста-
тус, влиять на политические и культурные процессы; в-третьих, 
исламское возрождение породило новую культурную элиту, при-
знаками которой являются владение арабским языком, способ-
ность знакомиться со священными книгами, включенность в клас-
сическую исламскую культуру – элиту, которая претендует на 
роль политического лидерства и находится в оппозиции старой 
политической номенклатуре, поддерживающей и разделяющей 
традиционный ислам.  

Эта молодая элита индифферентна к проблеме этнокультур-
ных идентичностей, разделяя людей по принципу правоверия. Она 
не толерантна, поскольку считает себя носительницей подлинной 
исламской культуры и видит свою миссию во всемерном распро-
странении данной культуры. Борьба с ваххабизмом, ведущаяся в 
Дагестане и других регионах России, – это не борьба с исламом, 
исламской культурой или исламскими народами (тем более что 
она ведется внутри этих народов), это борьба с экстремизмом и 
конфессиональной нетерпимостью. Монография А.М. Буттаевой 
предназначена для философов, религиоведов, этнологов, полити-
ков, управленческого персонала, государственных органов, сту-
дентов и аспирантов.  

Статья предоставлена автором для публикации 
в бюллетене»Россия и мусульманский мир». 



 192 

 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
2013 – 10 (256) 

 
Научно-информационный бюллетень 

 
 

Содержит материалы по текущим политическим, 
социальным и религиозным вопросам 

 
Художественный редактор Т.П. Солдатова 

Компьютерная графика  
Н.М. Власова, Е.Е. Мамаева 

 
Гигиеническое заключение 

№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 
Подписано к печати 20/IX-2013 г. Формат 60х84/16 
Бум. офсетная № 1. Печать офсетная. Свободная цена 

Усл. печ. л. 12,0    Уч.-изд. л. 11,3 
Тираж 300 экз.   Заказ № 162 

 
 

Институт научной информации  
по общественным наукам РАН, 
Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

 
Отдел маркетинга и распространения  

информационных изданий 
Тел. Факс (499) 120-4514 

E-mail: inion@bk.ru 
 

E-mail: ani-2000@list.ru 
(по вопросам распространения изданий) 

 
 

Отпечатано в ИНИОН РАН 
Нахимовский пр-кт, д. 51/21 
Москва В-418, ГСП-7, 117997 

042(02)9 


