
 1

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
 

ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
 

2014 – 5 (263) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 

Издается с 1992 года 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Москва 
2014 



 2 

Центр гуманитарных 
научно-информационных исследований 

 
 
 
 
 
 
 

Редакционная коллегия: 
 

Л.В. Скворцов – д-р филос. наук, шеф-редактор, А.Г. Бель-
ский – канд. ист. наук, автор проекта, научный консультант, 
Е.Л. Дмитриева – главный редактор, О.П. Бибикова – канд. ист. 
наук, первый зам. главного редактора, Д.Б. Малышева – д-р полит. 
наук, А.В. Малашенко – д-р ист. наук, А.Ш. Ниязи – канд. ист.  
наук, зам. главного редактора, В.Г. Садур – канд. ист. наук, 
В.Н. Сченснович – отв. за выпуск. 

Ответственные за выпуск бюллетеня на английском языке: 
Е.С. Хазанов – отв. редактор, Н.В. Гинесина – вед. редактор. 

Россия и мусульманский мир: Научно-информацион- 
ный бюллетень / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ. 
исслед. – М., 2014. – № 5 (263). – 188 с. 

 
Тексты, представленные в бюллетене, даны в авторской ре-

дакции. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ISSN 1998-1813               © ИНИОН РАН, 2014 



 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ 
 

СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 

 
С. Караганов, Ф. Лукьянов. Россия в мире силы XXI века ............ 5 
Л. Тимофеева. Контрэлита современной России: Кто она  
 и чего хочет?................................................................................. 14 
 

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 

 
Башкирия. Этничность и религиозное возрождение:  
 Возможности и риски для социальной интеграции:  
 Исламский путь ............................................................................ 27 
М. Гаджиев. Политическая элита Дагестана ................................. 49 
С. Жемчураева. Религия и этничность как значимые компо- 
 ненты идентичности чеченцев (по материалам социо- 
 логического исследования) ......................................................... 57 
И. Добаев, А. Понеделков. Тенденции в эволюции терроризма  
 на Северном Кавказе.................................................................... 62 
М. Джанталеева. Российско-казахстанские отношения  
 как один из факторов стабильности  
 в Прикаспийском регионе ........................................................... 71 
Д. Александров, И. Ипполитов, Д. Попов. «Мягкая сила»  
 как инструмент американской политики  
 в Центральной Азии. Туркмения ................................................ 80 
Б. Эргашев. Политика Узбекистана в отношении Афганистана 
 в контексте обеспечения региональной безопасности  
 в Центральной Азии..................................................................... 90 
 



 4 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
А. Умнов. Афганистан: Что дальше .................................................96 
Д. Нечитайло. «Аль-Каида» в Китае ..............................................99 
А. Зубкова. Реализация стратегии «мягкой силы»  
 во внешней политике Турции ....................................................101 
Н. Мамедова, Е. Дунаева, И. Федорова. Иран после прези- 
 дентских выборов .......................................................................108 
Р. Ланда. Трагический финал «арабской политической  
 весны» ..........................................................................................124 
 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 

 
В. Наумкин, В. Кузнецов. Исламский мир и исламские  
 организации в современной мирополитической системе .......143 
Г. Старченков. Европа: Куда ведет этнорелигиозная  
 трансформация? ..........................................................................172 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 5

КОНФЛИКТУ ЦИВИЛИЗАЦИЙ – НЕТ! 
ДИАЛОГУ И КУЛЬТУРНОМУ ОБМЕНУ 
МЕЖДУ ЦИВИЛИЗАЦИЯМИ – ДА! 

 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 
 
 
С. Караганов, 
декан факультета мировой экономики  
и мировой политики НИЦ «ВШЭ» 
Ф. Лукьянов, 
главный редактор журнала  
«Россия в глобальной политике» 
РОССИЯ В МИРЕ СИЛЫ XXI ВЕКА 
 
Современный мир парадоксален. С одной стороны, он опро-

вергает все прогнозы, даже сделанные совсем недавно, создавая 
ощущение полной непредсказуемости. С другой стороны, под-
тверждает, что и на новом историческом этапе незыблемы извеч-
ные принципы международных отношений, которые уже счита-
лись устаревшими. Новый мир не безнадежен для анализа, как 
иногда может показаться, но этот анализ намного более сложный, 
нелинейный, он требует учета множества различных факторов. 

Базовые понятия не изменились. Структурной единицей  
международной системы остается государство, несмотря на мно-
гочисленные пророчества о его отмирании и стирании националь-
ных границ под давлением глобализации. Иерархия государств по-
прежнему определяется соотношением сил. Однако сила теперь 
гораздо более сложный, многосоставный феномен, чем прежде. 
Недостаток одного вида силы (например, традиционной, военной) 
может компенсироваться другими – экономической силой и «мяг-
кой» силой, которую правильнее было бы назвать силой образов и 
представлений. Нельзя сказать, что какой-то из видов силы важ-
нее, а другой, напротив, утрачивает значение. Однако вся картина 
очень подвижна, в каждом конкретном случае тот или иной ком-
понент может «весить» по-разному. И задача всякого государства, 
будь то великая держава или небольшая страна, – развивать и со-
вершенствовать все составляющие: на всякий случай, ведь пона-
добиться может любой из них. 



 6 

Юбилейная XX Ассамблея Совета по внешней и оборонной 
политике, которая прошла в декабре 2012 г., вынесла на обсужде-
ние членов и гостей СВОПа вопрос о том, что такое сила в совре-
менном мире и что из этого следует для России. Из дискуссии ро-
дилась эта книга – часть тезисов прозвучала в обсуждении, другие 
стали результатом дальнейшей работы наших друзей и коллег. Ес-
тественно, мы не смогли, да это и невозможно, в полной мере от-
ветить на вопрос: что есть сила сегодня и каковы перспективы 
России в существующей «силовой» палитре? Но начавшиеся деба-
ты важны именно сегодня, когда страна, без сомнения, стоит на 
пороге нового этапа своего развития. Старые модели исчерпаны, 
прежняя самоидентификация не соответствует новым вызовам, 
изменение парадигмы мирового развития требует иных подходов. 
Для России наращивание силы в ее комплексном, а не только 
классическом понимании еще и вопрос формирования новой иден-
тичности, которая была бы устремлена в будущее, а не в прошлое. 

Сила денег. Мировая политика «экономизируется» – эконо-
мические и финансовые проблемы занимают в глобальной повест-
ке дня гораздо более важное место, чем когда-либо. Показатели 
экономической мощи государств, их ВНП, количество и качество 
человеческого капитала, векторы развития играют важнейшую 
роль в представлениях о совокупной мощи государств. Парадокс, 
однако, в том, что глобализация, которая и выдвинула экономику 
на первый план среди силовых факторов, одновременно сужает 
возможности применения экономических рычагов влияния и даже 
использования экономических ресурсов для наращивания других 
источников силы, например военных. 

Авторитарные государства еще могут позволить себе тра-
тить на оборону и внешнюю политику столько, сколько прави-
тельства считают нужным, и вести себя с другими странами так, 
как считают правильным. Демократические системы, где власти 
вынуждены ориентироваться на результат выборов, не могут так 
же легко, как прежде, переводить экономический потенциал в ося-
заемые силовые преимущества – наращивать военные возможно-
сти. В результате по всему развитому миру наблюдается сокраще-
ние расходов на оборону. Как сказал пару лет назад тогдашний 
глава Объединенного комитета начальников штабов Вооруженных 
сил США адмирал Майкл Маллен, государственный долг является 
намного более опасной угрозой безопасности Соединенных Шта-
тов, чем «Аль-Каида», Китай или любая другая потенциально  
враждебная держава. Раньше такое едва ли можно было бы услы-



 7

шать из уст самого высокопоставленного военачальника из самой 
мощной в военном отношении страны мира. 

Конечно, экономика остается важнейшим источником силы. 
Особняком стоит контроль над сырьевыми ресурсами, особенно 
нефтью, который за последние десятилетия в значительной мере 
перешел от международных корпораций западного происхождения 
к национальным государствам и контролируемым ими компаниям. 
Богатые ресурсами государства увеличивают свой вес, в частно-
сти, из-за перетока к ним все большей части мирового ВНП.  
В прежние времена ответ тех, кто утрачивает преимущества, почти 
наверняка был бы военно-силовым, что мы отчасти наблюдали и в 
минувшем десятилетии на примере американского вторжения  
в Ирак и вообще политики США в главном энергетическом резер-
вуаре мира – на Ближнем Востоке. Однако этот опыт, а также  
последовавшие за тем события в регионе как раз и показали, на-
сколько результат не соответствует затратам и приложенным уси-
лиям. В формирующемся мире реакция на энергетический вызов 
будет скорее экономико-технологической (поиск разных возмож-
ностей снижения зависимости от поставщиков), чем геополитиче-
ским и экспансионистским. 

Источником экономического влияния служат и продовольст-
вие, и способность его производить. Однако наличие свободного 
рынка затрудняет применение «продовольственного оружия», ко-
торое часто использовалось в прошлые века. Вообще, тотальная 
взаимозависимость ограничивает палитру экономического давле-
ния – оно превращается в обоюдоострое оружие, когда любое  
действие чревато ущербом самому себе. 

Меняется роль технологического превосходства. С одной 
стороны, распространение знаний неостановимо, и коммуникаци-
онная прозрачность способствует тому, что даже относительно 
отсталые страны получают доступ к продвинутым технологиям. 
Показателем если не силы, то устойчивости государства становит-
ся не столько научно-технический уровень его экономики, сколько 
качество человеческого капитала, уровень образования, состояние 
институтов, определяющее способность абсорбировать и приме-
нять знания. С другой стороны, мир стоит на пороге перехода к 
новому технологическому укладу, с которым, вероятнее всего, бу-
дет связан мощный экономический и политический прорыв. Спо-
собность к развитию новых технологий станет еще одним крите-
рием в установлении иерархии государств (по крайней мере, тех, 
которые претендуют на важную роль в мире), и приращение силы 



 8 

в этой сфере равнозначно охоте за «мозгами», профессионалами, 
способными послужить источником новых знаний и технологий. 
Здесь экономическое развитие играет решающую роль – чем более 
развитая и комфортная страна, тем привлекательнее она для высоко-
квалифицированных специалистов. 

Итак, экономика все больше определяет состояние мира и 
вектор его развития, а экономическая тематика повышает свой 
удельный вес в международных отношениях. Но при этом она 
скорее определяет общую атмосферу, рамочные условия, чем не-
посредственную, прикладную силу государств, их способность 
продвигать и защищать на международной арене свои интересы. 
Иными словами, сама по себе экономика необходимое, но недос-
таточное условие для обретения влияния. 

Россия – среднее по уровню развития и размерам экономики 
государство. Тенденция неблагоприятная – однобокий характер 
экономики не предполагает качественного усиления страны. На-
ходящиеся под суверенным контролем сырьевые и энергетические 
богатства пока компенсируют нарастающее технологическое  
отставание. На руку играет и обостряющийся относительный ми-
ровой дефицит продовольствия, производство которого в России 
можно довольно легко увеличить в обозримом будущем в 1,5–
2 раза. К числу потенциальных возможностей относится и усугуб-
ляющийся дефицит воды, особенно в поднимающейся Азии, кото-
рый позволяет развивать водоемкие производства в богатых вод-
ными ресурсами регионах Сибири и Дальнего Востока для 
экспорта их продукции в Азию. 

Однако в долго-, а возможно, уже и среднесрочной перспек-
тиве неспособность остановить общую примитивизацию экономи-
ки и кратно повысить ее эффективность чреваты обвалом влияния 
России в мире. К сожалению, ни российский управляющий класс, 
благоденствующий за счет перераспределения ренты, ни большинст-
во населения, получающего часть этой ренты и «отдыхающего» в 
скромном консьюмеризме после 70 лет лишений коммунизма и 
послереволюционных 1990-х годов, менять пока ничего не хотят. 

Сила оружия. На протяжении всей истории военная сила 
служила важнейшим показателем мощи и влияния государств. 
Глобализация и демократизация мировой системы, внутренней 
политики государств выдвигают проблемы, не решаемые с помощью 
военной силы, – экология, благополучие населения, состояние ми-
ровых финансов, свобода торговли и т.д. В то же время наличие у 
ведущих держав ядерного оружия делает развязывание масштаб-



 9

ных войн практически невозможным. Без этого нынешнее беспре-
цедентно быстрое перераспределение сил едва ли происходило бы 
относительно мирно. 

Тем не менее окончательного отхода военной силы на вто-
рой план ожидать не стоит. Общий курс на возвращение роли  
государств в международных отношениях (ничего более устойчи-
вого так и не появилось), эрозия правил, в том числе норм между-
народного права, заставляют государства постоянно думать о  
собственной безопасности (исключение составляет, наверное, 
только Европа, которая не видит для себя военно-политических 
угроз). Вакуум безопасности усугубляется на огромном пространст-
ве от Ближнего и Среднего Востока до Восточной Азии, обостре-
ние соперничества там ведет к росту конфликтности. Большая 
война или серия войн на Ближнем Востоке более чем возможны – 
они будут локальными, но в силу все той же глобализации резо-
нанс разнесется далеко за пределами региона. Наличие мощных 
вооруженных сил с ядерной составляющей является необходимым 
условием того, чтобы государство чувствовало себя уверенным 
перед лицом нарастающего хаоса и турбулентности в междуна-
родных отношениях. 

Глобализация и снижение действенности международных 
институтов и режимов возлагают на государства большую ответст-
венность. Граждане все равно призывают к ответу свое правительст-
во, а не «невидимые руки». Интернационализация экономических, 
финансовых, экологических и информационных процессов сужает 
возможности влияния государств не только на внешнюю среду, но 
и на процессы, протекающие на их собственной территории. Единст-
венное средство, которое пока остается полностью под контролем 
государств, – военная сила. Тем больше соблазн опираться на нее, 
хотя действенность классических силовых рычагов явно снижается. 

Сила идей и образов. После краха коммунистической сис-
темы многие полагали, что идеологическое противостояние за-
вершилось раз и навсегда по причине окончательной победы  
«правильной» идеи. Но этого не случилось, хотя характер сопер-
ничества изменился, утратил структурированный системный ха-
рактер. 

Идейная борьба обостряется в сфере привлекательности мо-
делей развития, которые в век информационной открытости во 
многом предопределяют влияние стран, их мировую «капитализа-
цию». Растет роль «мягкой силы», измеряемой готовностью дру-
гих стран добровольно следовать чьему-то примеру. Она зависит 



 10 

от уровня благосостояния основной массы населения, качества 
жизни, защищенности человека, его свободы, эффективности 
юридической и политической системы. Особое значение имеет 
накопленный культурный слой, способность транслировать свою 
культуру. 

Лавина информации делает целенаправленное управление 
новостными потоками и формирующимися представлениями все 
более трудным. Информация демократизируется, выходит из-под 
контроля. Образы «объективируются». В то же время потоки ин-
формации сметают аргументы, выводят на передний план эмоции, 
что благоприятствует манипулированию, но и оно имеет зачастую 
бессистемный характер, поскольку осуществляется со всех сторон 
одновременно. 

Возрождение идейной конкуренции происходит на фоне 
стремительного нарастания количества потребляемой людьми ин-
формации, торжество Интернета ведет к виртуализации политики. 
Представления все больше определяют вес и значение материаль-
ных явлений, в том числе и касающихся силы и влияния. Поэтому 
особо важным их источником становятся позиции в сфере массо-
вых коммуникаций. 

Накопленные технологические, моральные и исторические 
активы, доверие и привычка к западным СМИ создают преимущест-
во Западу, который сохраняет первенство в интерпретации и рас-
пространении идей. Прямо или чаще косвенно – продвигая образы 
и представления, способствующие сохранению его влияния. Так, 
уступая в экономическом и геополитическом соревновании быстро-
растущим азиатским странам, Запад интенсифицирует идейную 
борьбу, в частности пытаясь представить происходящее в мире как 
свидетельство успеха собственной идеологии. Новые игроки пока 
не готовы и не способны навязывать выгодные им идейные  
представления, хотя есть и исключения. Например, катарская 
«Аль-Джазира», внесшая значительный вклад в ослабление свет-
ских арабских режимов. 

Борьба за влияние на взгляды и представления активизи-
рующихся масс станет важнейшим видом соревнования между го-
сударствами и их группами в XXI в. Поднимающиеся страны 
вслед за усилением позиций в экономике и в сфере безопасности 
перейдут к активной борьбе и за влияние в идейной сфере. 

Российское влияние в информационно-идейной сфере  
по-прежнему крайне невелико. Во многом это связано с тем, что 
страна так и не нашла свою новую идентичность, а барахтается в 



 11

идеологических клише ушедшего столетия, вместо того чтобы об-
ратиться к потенциалу своей многовековой истории. Против Рос-
сии играют и ее нынешняя малопривлекательная модель общест-
венно-экономического развития, и унаследованные от прошлого 
фобии Запада. 

Место России. Российская государственность на протяже-
нии практически всей своей истории формировалась и крепла в 
условиях постоянной внешней угрозы, противодействие которой и 
составляло лейтмотив государственного строительства. Сегодня, 
пожалуй, впервые стране никто напрямую не угрожает. Привыч-
ный противник – Запад, во-первых, ослаблен, во-вторых, с ним 
уже нет столь глубоких противоречий. Китай делает все возмож-
ное, чтобы не создать у России чувства опасности, поскольку в 
Пекине понимают, что их соперничество с США почти неизбежно. 
Локальные очаги нестабильности, особенно к югу от российских 
границ, способны доставлять серьезные неприятности, но это  
конфликты совсем другого масштаба, чем те, к которым всегда 
готовилась Россия. 

Спору нет, в условиях общего нарастания неопределенности 
в мировых делах стране необходимы солидные вооруженные си-
лы. Однако пока не вполне ясно, до какой степени осуществимы 
заявленные планы перевооружения и стоят ли за ними какие-то 
конкретные долгосрочные расчеты. 

Налицо относительная примитивизация экономики. Пока 
работают факторы, компенсирующие этот недостаток: мировой 
спрос на сырье и продовольствие способствует сохранению сово-
купной мощи страны, тем более что она доказала способность 
удерживать территории и сырьевые ресурсы под суверенным  
контролем. В хаотичном мире национальных игроков, играющих 
по неясным правилам, Россия, весьма искусная в традиционалист-
ской, временами тяжеловесной, дипломатии, чувствует себя ком-
фортно. К тому же привычные конкуренты – Соединенные Штаты 
и Европа – сами запутались в происходящем и совершают грубые 
промахи, Китай же предпочитает уклончивую позицию, несмотря 
на очевидное усиление. Однако эта ситуация не будет продол-
жаться всегда. И в США, и в Европе, и в КНР заметны признаки 
того, что начинается переоценка подходов к мировой ситуации и 
выработка новых моделей поведения. 

«Мягкая сила» России невелика. Значительный культурный 
потенциал используется недостаточно. Качество и количество че-
ловеческого капитала ухудшаются. Несмотря на риторику о модер-



 12 

низации и инновациях, выбор правящей элиты пока предполагает 
восстановление роли мощного сырьевого и военно-политического 
игрока, а не лидера новой экономики или законодателя мод в об-
ласти идей и культуры. 

Сознательно или подспудно Москва в своей стратегии все 
больше полагается на военную силу, особенно на наличие ядерно-
го оружия. Это объяснимо, но совершенно недостаточно. Россия 
не справляется с задачей установления надежных союзнических 
отношений, предпочитая делать упор на стратегическую незави-
симость и свободу рук. Сдвиг в сторону поднимающейся Азии 
происходит недопустимо медленно и пока в основном на словах. 
Не заметно серьезных усилий по развитию относительно совре-
менных ресурсодобывающих отраслей и производства продовольст-
вия в Зауралье. Между тем на фоне бурного развития Азии отсутст-
вие или слабость соответствующего вектора в российской 
политике будет означать быстрое затухание роста. 

Если изменений не произойдет и сохранится заложенная 
ныне модель, в России неизбежно полуавторитарное правление с 
нарастанием разрыва между властью и обществом, причем не 
только передовыми его слоями. Руководству понадобится опора на 
популизм и умеренный национализм. Такой курс ослабит долго-
срочные возможности страны по защите своих интересов и будет 
толкать к обособлению на мировой арене, что в условиях глобаль-
ного перехода к новому технологическому укладу чревато фаталь-
ным отставанием. 

Сохранение и укрепление позиций России в мире как само-
стоятельной великой державы требует изменения модели развития 
и самовосприятия. Причем перемены должны начаться внутри,  
с себя. 

Необходима переоценка приоритетов общества и государст-
ва в пользу резкого наращивания вложений в образование и куль-
туру. Повышение качества человеческого капитала расширит  
потенциал «мягкой силы» и может стать залогом для технологиче-
ского рывка через поколение. В условиях нового мира, где конку-
ренция за «мозги» и умения становится едва ли не основной, соз-
дание среды, благоприятной для самореализации и творчества 
профессионалов, – залог сохранения устойчивых позиций. 

Нужны срочные меры по преодолению примитивизации 
российской экономики, качественному повышению ее эффектив-
ности, что предусматривает реальные меры против коррупции и 
тотальной бюрократизации, удушающей любой рост. Для этого не 



 13

обойтись без более открытой политической системы и разумной 
регионализации. 

Курс на создание современных вооруженных сил, пере-
стройку ОПК в более или менее рыночном духе должен продол-
жаться. Неизбежно сохранение и даже увеличение опоры на ядер-
ное сдерживание в силу отставания от других крупных игроков по 
прочим компонентам военной мощи. Однако траты на оборону 
должны соответствовать уровню реальных угроз, а не аппетитам 
наиболее консервативной части руководства. 

Создание собственного центра экономической силы с  
участием ряда стран бывшего СССР стоит продолжать, но без по-
литизации этого процесса и тщательно взвешивая целесообраз-
ность вовлечения партнеров. Источник реального рывка россий-
ской экономики – не в соседних странах, они могут только 
несколько усилить стартовые позиции друг друга для выхода на 
взаимодействие с более крупными игроками. 

Экономическая переориентация России на рынки новой 
Азии не имеет альтернатив. Для этого необходимо создание в Си-
бири и на Дальнем Востоке ряда водоемких отраслей, современно-
го сельского хозяйства с массированным привлечением инвести-
ций из стран АТР (США, Японии, Южной Кореи, стран АСЕАН, а 
не только Китая), а также ЕС. Поворот к Азии не означает отказа 
от европейской культурной и исторической традиции, в которой 
возникла и сформировалась Россия. Более того, эту культурно-
цивилизационную ориентацию следует укреплять, поскольку 
именно она создает базу для российской национальной самоиден-
тификации. 

С исчерпанием советского наследия стратегически важной 
задачей становится формулирование новой национальной иден-
тичности, которая сочетала бы лучшее в культуре и истории Рос-
сии с устремленностью в будущее и открытостью к переменам. 
Как бы ни менялись определения и компоненты силы в междуна-
родных отношениях, главная сила любого государства всегда и 
везде одна – уверенность в себе, способность ставить правильные 
цели и добиваться их. 

«Лики силы: Интеллектуальная элита России  
и мира о главном вопросе мировой политики»,  

М., 2013 г., с. 15–26. 
 
 
 



 14 

Л. Тимофеева,  
политолог 
КОНТРЭЛИТА СОВРЕМЕННОЙ РОССИИ:  
КТО ОНА И ЧЕГО ХОЧЕТ? 
 
В последние годы в России вновь заговорили о контрэлите, 

стремящейся прийти на смену правящему политическому классу. 
В связи с этим возникает ряд вопросов, связанных как с самим по-
нятием контрэлиты, его существенными отличиями от других 
смежных понятий, так и с особенностями современной российской 
контрэлиты. 

На мой взгляд, контрэлита – это не просто оппозиция в 
обычном смысле этого слова, т.е. часть политической элиты, не 
набравшая достаточного количества голосов на выборах, чтобы 
составить большинство в парламенте и сформировать правительст-
во. Контрэлита – это такой политический класс (слой, группа), ко-
торый в состоянии сформулировать принципиально новые идеи 
относительно развития общества. В этом смысле ей больше под-
ходит второе название – «элита развития» или «альтернативная 
элита».  

Феномен контрэлиты впервые сложился в России XIX в.  
О ее появлении провозгласили писатели Н.В. Соколов в романе 
«Отщепенцы», И.С. Тургенев – «Отцы и дети», Н.Г. Чернышев- 
ский – «Что делать?» и др. Генезис русской контрэлиты был слож-
ным и длительным, а характерные черты менялись в процессе  
эволюции: разночинцы, отщепенцы, нигилисты (протоэлита); ни-
гилизм, инакомыслие, диссидентство, нонконформизм (ее психо-
логическое отношение к действительности, выражающееся в  
отрицании старых норм); интеллигенция (часть элиты, занимаю-
щаяся умственной деятельностью и критикующая правящую элиту), 
продуцирующая действительно новые социально-политические 
идеи переустройства российского общества; первые общественно-
политические организации и движения типа «Зеленой лампы», Се-
верного и Южного обществ декабристов, «народовольцев», затем 
первые политические партии от кадетов до большевиков. В конеч-
ном счете ими был пройден путь от скрытых субъектов недовольст-
ва к публично артикулирующей свои идеи контрэлите. 

Что бы ни говорили сегодня противники коммунистической 
идеи, но в свое время контрэлита в лице левых, и прежде всего 
большевиков, принесла России и миру новые идеи более справед-
ливого социального устройства общества по сравнению с ранее 



 15

существовавшими. Другое дело, что элита развития со временем 
сама превратилась в элиту застоя, отменив политический плюра-
лизм, здоровую политическую конкуренцию, вызвав сомнения от-
носительно провозглашенного принципа социалистической спра-
ведливости, выродившегося в уравниловку и одновременно 
создавшего механизм двойной морали (для себя и публичного 
употребления). 

Естественно, что для того чтобы контрэлита, или «элита раз-
вития», постоянно воспроизводилась и продуцировала новые идеи, 
нужны определенные условия. 

Первое условие – наличие «свободной политической игры». 
Что имеется в виду? В 1938 г. известный историк культуры нидер-
ландец Йохан Хейзинга написал классический труд «Homo ludens. 
Человек играющий», где доказывал, что игра больше, чем физио-
логическая деятельность, необходимая для поддержания жизни, и 
зародилась она раньше культуры. В ней заключен большой смысл – 
она есть духовное творение, сама порождающая новые духовные 
смыслы. Игра необходима обществу в силу завязываемых ею ду-
ховных и социальных связей, ибо она удовлетворяет идеалы ком-
муникации и общежития. Всякая игра есть, прежде всего, свобод-
ная деятельность, предполагающая решение важных задач.  
У каждой игры свои правила, нарушение правил разрушает игру, 
превращая ее то в ожесточенное столкновение – в войну, то в ими-
тацию самой игры, которая теряет творческий смысл, превращаясь 
в «пуерилизм», в ребячество, а то и в застой.  

По мнению Хейзинги, игра в политике – это партийный пар-
ламентаризм XVIII в. как свободное соревнование партий и поли-
тиков и их партийных программ. Однако к 30-м годам XX в. эта 
«игра» утратила свой подлинный смысл. Более того, часть немец-
кой элиты (накануне прихода Гитлера к власти) интерпретировала 
политику, исказив определение К. Шмитта, как чего-то другое, 
непохожее на тебя, превратив ее в жесткое противопоставление, 
оппозицию «друг – враг». Именно с этого момента игра в герман-
ской политике стала умирать, превратившись со временем в ожес-
точенную войну с теми, «кого надо убрать с дороги»: поджог фа-
шистами рейхстага и обвинение в этом коммунистов, убийство 
сторонниками НСДАП их политических противников. 

Естественной игры в политике не стало и в России с запре-
щением в 1922 г. последней альтернативной большевикам партии 
левых эсеров, дольше всех среди партий-конкурентов продержав-
шейся на политической сцене. Тревожным свидетельством умира-



 16 

ния игры в новейшей российской политической истории могут 
служить случаи смертельных разборок с мэрами, губернаторами, 
депутатами или кандидатами на эти посты, а затем отмена инсти-
тута выборов губернаторов и превращение парламентских выбо-
ров в имитацию игры с постоянно меняющимися правилами, но и 
с известным результатом. 

Второе условие – игра должна идти по одинаковым для всех 
правилам. Именно такое соревнование способно привести к победе 
наиболее подготовленного, креативного, способного к созданию 
новых идей и программ игрока. В нашем случае – альтернативного 
политика, независимой от правящего класса партии. Если взгля-
нуть на процесс циркуляции современной российской политиче-
ской элиты через призму свободной игры, то мы должны признать, 
что правящий класс, который восстанавливается, не только коли-
чественно, но и качественно, при помощи выходцев из низов, из-
бавления от скомпрометировавших себя членов с помощью об-
щих, понятных для всех и неизменных правил игры на выборах, 
теряет свой ресурс. Одним словом, когда игра имитируется, а пра-
вила властная элита «сочиняет под себя», стремясь к «самосохра-
нению», возникает уродливый механизм воспроизводства «элиты 
застоя», как это было в Советском Союзе. Теряет смысл и само 
понятие контрэлиты, ибо ей не суждено вступить в полноценное 
соревнование с правящей элитой и предъявить свой фундамен-
тально иной план развития страны. 

Третье условие – наличие духовного и морального факторов 
в политике. В российскую политику необходимо вернуть такие 
понятия, как «политические идеалы», «политическая мораль», «со-
циальная справедливость». Мне думается, что только контрэлите 
под силу заново отрефлексировать в публичном дискурсе эти кон-
цепты, также как и «общее благо», «общественный» и «государст-
венный» интерес. В конце концов в России должна появиться мода 
на людей высокой общественной морали, современных «народни-
ков» и одновременно государственно мыслящих патриотов. Их я 
отношу к «элите развития».  

Теперь зададимся вопросом: есть ли у нас в России контр-
элита? Внешние (формальные) признаки безусловно есть. Генезис 
современной политической элиты, по сути, повторил путь разви-
тия дореволюционной, пореформенной (1861) контрэлиты. Он 
прошел в условиях убывающего авторитаризма (после смерти 
И. Сталина) по линии «диссидентство – общественно-политиче-
ские клубы – неформальные (альтернативные КПСС, ВЛКСМ) 



 17

общественно-политические движения, народные фронты, плат-
формы и фракции внутри КПСС – антикоммунистические движе-
ния и партии». 

Правда, в полном смысле слова назвать либеральных демо-
кратов «элитой развития» трудно, ведь они использовали опыт  
западных демократий, хотя результаты их альтернативной дея-
тельности налицо. Исторически контрэлита советской элите в Рос-
сии началась с диссенсуса и проявила себя в 1989 г. сначала с 
оформления Межрегиональной депутатской группы на первом 
съезде народных депутатов СССР. Это была первая легальная пар-
ламентская оппозиция в Советском Союзе, обнаружившая анти-
коммунистическую направленность, которую в основном возгла-
вили выходцы из КПСС. Среди сопредседателей МДГ были 
Б.Н. Ельцин, А.Д. Сахаров, Г.Х. Попов, Ю.Н. Афанасьев, 
В.А. Пальм. В опубликованных тогда тезисах к программе практи-
ческой деятельности МДГ по углублению и реализации пере-
стройки говорилось о необходимости скорейшей реформы поли-
тической системы страны.  

Среди важнейших положений были такие:  
1. Утвердить в специальном декрете, что в СССР нет и не 

может быть иного источника политической власти, кроме Советов 
народных депутатов. В этой связи исключить из Конституции 
СССР статью 61. 

2. Последовательно провести принцип разделения властей на 
законодательную, исполнительную и судебную. 

3. Дать гражданам СССР право и возможность свободно соз-
давать юридически правомочные общественные, общественно-
политические, профессиональные и молодежные организации, 
действующие в рамках законов СССР.  

4. Утвердить в законе порядок проведения забастовок, орга-
низации митингов и демонстраций…2 
                                                 

1 Статья 6 в Конституции СССР в частности гласила: «Руководящей и  
направляющей силой советского общества, ядром его политической системы, 
государственных и общественных организаций является Коммунистическая пар-
тия Советского Союза. ...Вооруженная марксистско-ленинским учением, Комму-
нистическая партия определяет генеральную перспективу развития общества, 
линию внутренней и внешней политики СССР, руководит великой созидательной 
деятельностью советского народа, придает планомерный, научно обоснованный 
характер его борьбе за победу коммунизма». 

2 Оттепель: 1960–1962: Страницы русской советской литературы. – М., 
1990. – С. 504. 



 18 

Фактически Межрегиональной депутатской группой провоз-
глашалось право на введение политического плюрализма в стране 
и разрушение монополии КПСС во всех сферах жизни. В период 
работы II Съезда народных депутатов часть членов МДГ во главе с 
Сахаровым и Афанасьевым прямо призвали товарищей по группе 
открыто объявить себя «парламентской оппозицией», не берущей 
на себя ответственность за действия тогдашней власти. 

Реальным «уличным» механизмом, призванным испугать 
своей массовостью партийное руководство страны и позволившим 
удовлетворить большинство требований МДГ, стала деятельность 
антикоммунистического по своей направленности движения «Де-
мократическая Россия» («ДемРоссия», или «ДР»), созданного в 
1990 г. «ДемРоссию» возглавили представители научной интелли-
генции и духовенства: сопредседатели Л.А. Пономарев, 
Г.П. Якунин, Г.В. Старовойтова. Костяк движения образовали пар-
тии демократической ориентации: ДПР, РПРФ, КПР, КДП-ПНС, 
СДПР и др. Фактически она требовала институционализировать 
новую систему политических отношений в стране. В своей  
программе демороссы выступали за скорейшее принятие новой 
конституции, нового избирательного законодательства, преду-
сматривающего введение пропорциональной системы выборов с 
голосованием по спискам движений и партий, за введение суда 
присяжных и объединение всех демократических сил для победы 
на выборах. В области экономики требовали ввести рынок и раз-
рушить монополизм КПСС и государства, утвердить приоритет 
частной собственности в условиях свободной конкуренции, начать 
приватизацию под общественным контролем и либерализовать 
цены. 

Практически все из задуманного было ими реализовано. Од-
нако в результате мы получили благодаря этой элите «демократию 
для немногих», для избранных, для богатых. Социальное неравенст-
во – вот главная проблема, требующая своего решения. 

На этом фоне одна из первых статей, написанная в тюрьме 
«олигархом-сидельцем» либералом Михаилом Ходорковским о 
новом социализме и необходимости поворота России влево, была 
воспринята как сенсация и источник «свежих идей», как основание 
для появления контрэлиты. Правда, подмоченная репутация Хо-
дорковского вряд ли годится для ее «строительного материала». 
Удивительно, с какой жадностью и резкой критикой накинулись 
тогда на эту статью наши «левые» и «правые» интеллектуалы, 
давно испытывающие дефицит новых идей. Но вот совсем недавно 



 19

вышел роман замечательного художника и писателя Максима Кан-
тора, сына известного философа Карла Кантора «Красный свет», 
где он фактически разоблачает российскую либеральную интелли-
генцию и ратует за построение более справедливого общества – 
социалистического. А в интервью прямо говорит, что в России ус-
тановилась «мыльная» демократия, что «страна напоминает мышь, 
которая мечется по полю, бросается из края в край, не зная, как и 
куда ей выбраться». Капитал строит государство без трудящихся. 
Внедряется так называемое «корпоративное сознание», которое 
свои маленькие интересы и связи ставит выше человеческой соли-
дарности1. В этой же критической манере выдержан роман Викто-
ра Пелевина «Generation “П”», который напоминает политический 
памфлет на современную российскую действительность, где поли-
тика заменена иллюзорной рекламой и PR, где царят обман и под-
мена реальности симулякрами. 

И опять впереди, как всегда в России, диссидентски мысля-
щие писатели, художники и поэты, которые вопиют об отсутствии 
духовности во вновь выстроенном обществе и претендуют на роль 
властителей дум и «лучшую часть» элиты развития. И это не слу-
чайно, ведь с понятием «контрэлита» тесно связано понятие 
«контркультура». Контркультура – новая культура, восставшая 
против официальной, находящейся у властей предержащих, куль-
туры отчужденной и неподвижной. Контркультура выступает про-
тив всех догм и идеологий, находясь в разладе как с «узким мате-
риализмом», так и с «миросозерцанием духа», и утверждает 
состояние «животрепещущего счастья» в противовес «скучной 
дисциплине». Историю современной контркультуры один из ее 
исследователей и представителей Мишель Ланселот относит к да-
даистам2 на Западе и В.В. Кандинскому и К.С. Малевичу на Вос-
токе. Замечательный общественный деятель и яркий представи-
тель контрэлиты, анархо-коммунист П.А. Кропоткин так писал о 
                                                 

1 См.: Москвина Т. Максим Кантор: «Возможен социализм не из-под пал-
ки!» // Аргументы недели. – 2013. – 8 августа. – №30 (372). 

2 Дадаизм (от фр. dadaisme <«дада»> – деревянная лошадка) – модернист-
ское течение в литературе, изобразительном и театральном искусстве, возникло в 
1915–1916 гг. почти одновременно в США и Швейцарии. Идеологическое движе-
ние дадаистов носит характер нигилистического протеста против ужасов Первой 
мировой войны, социальных и эстетических ценностей, ее оправдывающих.  
Программой дадаистов было нарочито бессмысленное, хаотические восприятие 
действительности. Просуществовав до 1922 г., дадаизм послужил основой для 
развития сюрреализма. 



 20 

ее функциональном значении для социальных перемен в России: 
«Прежде всего, нигилизм объявил войну так называемой условной 
лжи культурной жизни. Его отличительной чертой была абсолют-
ная искренность. И во имя ее нигилизм отказался сам – и требовал, 
чтобы то же сделали другие – от суеверий, предрассудков, привы-
чек и обычаев, существования которых разум не мог оправдать»1. 
Ростки контркультуры возродились в СССР в годы «оттепели», в 
60-е XX в. Молодые художники, литераторы, поэты объявили себя 
продолжателями русского авангарда 20-х годов. Шумел СМОГ – 
Самое Молодое Общество Гениев, писал и лепил И. Бродский... 
Эта контркультура была предтечей возникновения новой контр-
элиты конца 80-х – начала 90-х годов. 

Естественно, что сегодня вместе с новой контрэлитой должна 
родиться и новая контркультура, которая противостоит гос-
подствующей культуре как беспощадная пощечина глянцевому 
гламуру. Появится ли она в ближайшее время как атрибут контр-
элиты? Пока только процветает «перфоманс», что в переводе с 
английского означает «представление», который можно отнести к 
одному из проявлений контркультуры. Противники перфоманса 
называют его «незаконным сыном искусства». Незаконным пото-
му, что «внутри себя он не имеет собственного положительного 
смысла, как не имеет никакой художественной ценности. Вся суть 
перфоманса состоит в активном воздействии на публику – в воз-
действии шокирующем, разрушающем устойчивые смыслы. Сле-
довательно, задачи и характер перфоманса или инсталляции как 
форм «актуального искусства» априори не могут быть ни наивны-
ми, ни бессознательными»2. Однако прилепить Христу вместо его 
головы личину Беса еще не означает совершить революцию в соз-
нании. 

Против этого резко выступает Максим Кантор, который ут-
верждает, что корпоративное общество с его постмодернистским 
клиповым сознанием способно только порождать инсталляции. 
«Надо вернуть человеку человеческий образ вместо этой раздроб-
ленности, рассказиков ни о чем, реплик дня. Вместо всего этого 
пестрого и пустого – вернуть большую художественную форму. 
Во всех видах искусства». Это и составит ядро новой контркуль-
туры. 
                                                 

1 Кропоткин П.А. Записки революционера. – С. 266. 
2 Кокшенова К. Злоумышленное глумление // Литературная газета. – 2003. – 

5–11 февр. 



 21

Но тут впору задать себе еще один вопрос: является ли новая 
контрэлита «лучшей из себе подобных», или она представляет со-
бой политических маргиналов, отрицающих существо и любые 
формы истеблишмента? 

В свое время американец А. Гелла в книге «Интеллигенция и 
интеллектуалы» (1976), характеризуя интеллигенцию, на мой 
взгляд, дал хороший ориентир для обозначения контрэлиты, или 
элиты развития. Он считал основным признаком конституирова-
ния интеллигенции ее предназначение – бороться за фундамен-
тальные социополитические изменения и помощь в освобождении 
низших классов, молодых наций от их экономической и культур-
ной бедности и социально-политического угнетения1. И классифи-
цировал имеющиеся представления об интеллигенции на семь 
групп: 1) классическая интеллигенция России и Польши конца 
XIX – начала XX в.; 2) интеллигенция межвоенного периода 
(1920–1940) в Венгрии и Чехословакии; 3) часть наиболее образо-
ванного и гуманистически ориентированного среднего класса За-
пада; 4) большие социальные группы в социалистических странах, 
которые носят название трудящейся интеллигенции; 5) образован-
ная страта в новой Африке и Азии, конкурирующая с националь-
ной буржуазией в борьбе за лидерство; 6) зарождающаяся группа 
диссидентов и частично революционной интеллигенции, которая в 
течение 60–70-х годов начала появляться внутри процветающих 
обществ; 7) небольшие группы диссидентов в Советском Союзе, 
Польше и Чехословакии. 

Выделив 2, 3, 4-ю группы в один тип, он категорически от-
казался назвать их интеллигенцией, отдав предпочтение второму 
типу, а именно: 1, 5, 6 и 7-й группам. Причина одна: интеллигенцией 
он назвал отдельную социальную страту, отчужденную от своего 
собственного общества, читай: правящей политической элиты, 
чувствующую ответственность за моральное лидерство, объеди-
ненную ценностями, общими для всего человечества. С этой точ-
кой зрения, контрэлита явно не часть правящей политической эли-
ты, поскольку она отчуждена от нее. Но сказать, что это не элита 
вовсе, тоже нельзя, ведь она несет в себе благородные идеи более 
справедливого переустройства мира, прекрасно образованна, вос-
питанна и готова жертвовать собой ради общего блага и лучшего 
общего порядка. Об этом свидетельствуют соцопросы участников 
протестных движений на Болотной площади и проспекте Сахарова.  
                                                 

1 Gella A. The intelligentsia and intellectuals. – N.Y., 1976. 



 22 

С контрэлитой и контркультурой тесно соседствует понятие 
«критика». Как деятельность «критика является естественным и 
необходимым проявлением жизнедеятельности людей, специфи-
ческой формой их активного отношения к явлениям социальной 
действительности»1. Критическая деятельность, рассматриваемая 
как форма социального отрицания, выполняет функции преобразо-
вания стабилизации по отношению к своему объекту, является 
способом саморегуляции, саморазвития социальных систем,  
выступает одновременно как процесс самокритики, присущий че-
ловеческому сообществу.  

Без социальной и политической критики (самокритики)  
невозможно развитие общества. Она была и остается мощным 
средством общественного контроля, орудием социально-
политических перемен. «Видеть несправедливость и молчать – это 
значит, самому участвовать в ней», – говорил Жан-Жак Руссо, ко-
торого прозвали философом революции, но который всегда с ужа-
сом думал о всяком насильственном перевороте в государстве. Он, 
как и многие другие интеллектуалы, сражался с несправедливостью 
по-своему – с точки зрения размышляющего и протестующего ра-
зума. А немецкий идеолог левогегельянства Б. Бауэр предложил в 
30–40-х годах XIX в. понятие «критически мыслящая личность». 
Развивая идею Гегеля, что если революционизировать царство 
идей, то действительность не устоит, он прямо предлагал возло-
жить задачу критики общественных институтов на «критические 
личности», обладающие высокоразвитым индивидуальным само-
сознанием и потому способные взять на себя функции носителей 
общественного идеала и борцов за его осуществление. (Масса же, 
отягощенная материальными заботами по поддержанию своего 
существования, этого сделать не может.) В России эти идеи  
повлияли на теоретическое самосознание лидеров русского народ-
ничества, став составной частью социальной философии П.Л. Лав-
рова и Н.К. Михайловского2, считавших, что именно критически 
настроенная личность, в силу своего нравственного убеждения в 
справедливейшем, может творить историю. Их доктрина «хожде-

                                                 
1 Роцинский С.Б. Социальная критика и ее воздействие на совершенство-

вание современного советского социалистического общества. – М., 1987. – С. 38. 
2 См.: Лавров П.Л. Исторические письма. – СПб., 1870; Философия и со-

циология. Избр. произв. в 2 т. Т. 2. – М., 1965; Михайловский Н.К. Герой и толпа // 
Полн. собр. соч. – СПб., 1911. – Т. 16; Его же. Научные письма. (К вопросу о героях 
и толпе) // Полн. собр. соч. Т. 6. 



 23

ния в народ», как и позже идея европейских коммунистов строить 
партию, которая должна изменить мир, в общем продолжает 
мысль о сознательной и критически настроенной организованной 
общественности – контрэлите, способной поднять народ и пере-
строить действительность. 

Если говорить о состоянии нашей политической критики, то 
по основным каналам телевидения и тиражной прессы в основном 
раздается зубодробительная критика нашего прошлого, в частно-
сти социалистических и радикально либеральных идей эпохи 
М.С. Горбачёва, Б.Н. Ельцина, а также неконструктивная критика 
правления Путина–Медведева, в основном отмеченная лозунгами-
обзывалками и криками «долой!». Нет глубокого анализа и конст-
руктивной критики текущей политики и, самое главное, нет инте-
ресных альтернативных стратегий будущего развития России.  

Возьмем, к примеру, программу кандидата в мэры Москвы 
Алексея Навального, которого причисляют к лидерам новой 
контрэлиты. В ней нет ничего нового по сравнению с программа-
ми других кандидатов и старой политической элиты: «Москве 
нужны полная прозрачность всех решений, подотчетность власти 
гражданам и победа над коррупцией. Именно благодаря этому 
удастся высвободить огромные ресурсы, которые позволят решить 
ключевые проблемы нашего города». И далее в качестве извине-
ния за банальность идей: «Проблемы Москвы и пути их решения 
настолько очевидны, что многие кандидаты обещают одно и то же. 
Среди них надо выбрать того, кто не обманет избирателей. Власть 
показала, что может только обещать»1. 

Вместе с тем нельзя сказать, что контрэлиты в России не 
существует. Она формируется на наших глазах, и для этого есть 
реальные основания. В России после 20 лет трансформации поли-
тической системы появилось новое поколение россиян, или «новый 
народ», со своим представлением и отношением к традиционным 
ценностям, в том числе и политическим, которые сосуществуют с 
прежним народом, имеющим другие представления о социальной 
и политической норме. В связи с этим назрел вопрос не только  
о новом широкомасштабном проекте развития страны, но и о  
совмещении традиций и новаций в системе ценностей этих двух  
«народов». От его решения зависит либо развал российского со-
общества и страны в целом, либо их обновление (известно, что 
                                                 

1 http://magru.net/pubs/4043/Predvybornaya_programma_Navalnogo#18 (Дата 
обращения: 4 июля 2013 г.) 



 24 

когда новации достигают более 50% в соотношении с традициями, 
происходит распад прежних сообществ).  

20-летний путь России к капитализму под лозунгами демо-
кратизации принес немало разочарований. «Народного капитализ-
ма» не получилось. По данным опроса, проведенного Институтом 
комплексных социальных исследований Российской академии  
наук, 55% респондентов в возрасте от 30 до 60 лет и 43% в возрас-
те от 20 до 30 лет считают Россию недемократическим государст-
вом1. Проводимые социально-экономические реформы, названные 
самой властью «непопулярными», привели к поляризации, росту 
социального неравенства и расколу общества. Сейчас около 200 
российских семей владеют 80% богатств страны. Недовольны  
властью и появившийся при В.В. Путине новый средний класс, и 
творческая интеллигенция, испытывающие эффект депривации, 
когда ожидания перемен значительно превышают итоги деятель-
ности власти. На этом фоне растут националистические и сепара-
тистские настроения. Часто звучат лозунги: «Хватит кормить Кав-
каз!». 

Новая контрэлита разнородна. Это конгломерат, состоящий 
из части нового среднего класса, «рассерженных горожан» (или, 
как их еще называют, «сытых, но недовольных»), части россий-
ской художественной интеллигенции, внепарламентских радика-
лов коммунистического, либерально-демократического и национа-
листического спектров, новых гражданских организаций и 
традиционных партий, имеющих места в Думе, но которые играют 
весьма умеренную роль в этих протестах. 

Некоторые наблюдатели под контрэлитой понимают субэли-
ту, которая всегда идет за элитой, но не получает тех вожделенных 
прав и привилегий, которые имеет она. Хотя элита (высшие чи-
новники, силовики, верхушка парламента, крупные капиталисты 
разных волн приватизации), смыкающая свои ряды вокруг танде-
ма, тоже далеко не спокойна, но все же находит компромиссы, а 
вот субэлита неспокойна и мечтает о большем. По мнению 
Т. Гуровой, субэлита делится на три группы2. 

Первая группа – встроенные, или приспособившиеся к поли-
тической системе по принципу «живи и дай жить другим»,  
сотрудничай с элитой по мере необходимости (новое поколение 
                                                 

1 Акопов П. Точка возврата// Политический журнал. – 2004. – № 7 (10). 
2 См.: Гурова Т. Либеральная оппозиция пробивает дорогу для фундамен-

талистов // Эксперт. – 2012. – № 10 (793). – 12 марта. 



 25

региональных чиновников высокого ранга, а также не приближен-
ный к элите крупный, средний и малый бизнес, средний слой пар-
тийцев и лидеры крупных гражданских организаций, появившиеся 
за последние два года). У встроенных нет своего политического 
представительства на выборах, голосовали они за все партии, на 
президентских выборах поддерживали В. Путина и М. Прохорова. 

Вторая группа – обиженные, или невстроенные. Это мощная 
страта, состоящая в основном из служащих и интеллектуалов вто-
рого-третьего ранга по влиянию, не допущенных к власти,  
представленных в основном Лигой избирателей и политико-
сетевым проектом. Это люди типа Алексея Навального, считаю-
щие себя наследниками ультралибералов 90-х и желающие занять 
более заметное место в правлении страной. 

Третья группа – агрессивные, за которыми стоят организа-
ции – «масс-юзеры», немногочисленные, но активные, апелли-
рующие к разным базовым ценностям: Сергей Удальцов во главе 
«Левого фронта» и Илья Пономарёв («Справедливая Россия») – к 
социальной справедливости; Илья Яшин («Солидарность») – к ин-
дивидуальной свободе; Владимир Тор (Русское общественное дви-
жение) – к возрождению русского национализма. 

Согласно нашим характеристикам к контрэлите ближе всего 
стоят вторая и третья группы. Парадокс заключается в том, что, 
выступая от имени всего народа, субэлита не очень артикулирует 
его насущные интересы, а требует ухода Путина и его окружения, 
т.е. смены элиты. Общей программы развития страны у нее нет. 
Вместе с тем нельзя отказать организаторам протестов в том, что 
все они сумели оседлать общую волну общественного недовольст-
ва предвыборной рокировкой, произведенной Путиным и Медве-
девым в 2012 г., и начали именно с морального протеста, поддер-
жанного многими гражданами, доведя его ныне до политического. 
Однако с течением времени, продолжая игнорировать рациональ-
ное, реальные настроения масс и весьма предсказуемые и вполне 
реальные итоги голосования за Путина, протестанты стали посте-
пенно терять сторонников. Кроме того, политический протест 
контрэлиты не совпадает с социальным протестом. Более того,  
начатые против лидеров Болотной Ильи Пономарёва, Сергея 
Удальцова, Алексея Навального и других судебные процессы так-
же не позволили им остаться моральными лидерами. 

Вывод. Таким образом, мы можем говорить о начале вегета-
тивного процесса контрэлиты в России. Ее сила состоит в том, что 
она независима от власти:  



 26 

– не является сторонницей патерналистской политики;  
– в состоянии сама решать свои проблемы; 
– способна к самоорганизации для помощи кому-то;  
– отстаивает принципы честных выборов, независимого су-

да, развития реального, а не мнимого местного самоуправления, 
т.е. претендует на моральный авторитет в обществе;  

– у нее есть ресурс привлечения сторонников – сегодня рас-
тет интерес общества к политике.  

К слабым сторонам контрэлиты относится то, что: 
– ее политический протест не синхронизирован с социаль-

ным протестом; 
– остальная Россия воспринимает ее как участницу «норко-

вой революции», как «сытых и недовольных»;  
– как «пятую колонну» и не патриотов и т.д.  
Очевидно, что Россия сегодня находится в поиске своей но-

вой субъектности, новой элиты, или элиты развития. И здесь нема-
ловажную роль играет формирование этоса новой контрэлиты, ко-
торая может породить великий смысл существования российского 
общества. Русский, российский этос изначально складывался не на 
основе личного успеха человека (личного спасения), а на основе 
всеединства, спасения всего мира. По мнению митрополита Санкт-
Петербургского и Ладожского Иоанна, даже молитва в православ-
ных храмах возносится за всех людей, и в этом состоит главная 
тайна русского православного миросозерцания – «тайна церковной 
соборности, когда каждый молится и просит за всех, как за себя».  

Именно на эту почву легли идеалы коммунизма, как строи-
тельства «царства Божьего на земле». Однако после краха комму- 
нистического проекта началась ломка и советского этоса. На пер-
вое место у «нового народа» стал выходить личный, а не коллек-
тивный успех. Задача, на мой взгляд, состоит в том, чтобы объеди-
нить «два в одном»: коллективизм и индивидуализм. Это путь к 
социал-демократии или к социальному либерализму. В любом 
случае это поворот влево. Сможет ли новая контрэлита сформули-
ровать этот новый проект с учетом ошибок прошлого и настояще-
го? Ответ впереди. 

«Элитология России: Современное состояние  
и перспективы развития»,  

Ростов н/Д., 2013 г., т. 1, с. 293–304. 
 



 27

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
 
 
 
 
 
БАШКИРИЯ.  
ЭТНИЧНОСТЬ И РЕЛИГИОЗНОЕ ВОЗРОЖДЕНИЕ:  
ВОЗМОЖНОСТИ И РИСКИ ДЛЯ СОЦИАЛЬНОЙ  
ИНТЕГРАЦИИ: ИСЛАМСКИЙ ПУТЬ  
 
До проникновения ислама на территорию расселения баш-

кир (X в.) – автохтонного населения Южного Урала – их духовно-
религиозная жизнь отличалась большим разнообразием; здесь  
доминировали такие культурно-идеологические системы, как  
древнеиранский традиционный маздаизм и древнетюркские веро-
вания. Взаимодействие разных культурных традиций неизбежно 
порождало синкретизм, характерный для всего доисламского 
культурного слоя. 

Основную роль в обращении башкир в ислам на раннем эта-
пе сыграли суфийские миссионеры таких братств, как Ясавийа и 
Накшбандийа, проникавшие на Южный Урал из городских  
центров Центральной Азии, прежде всего из Бухары. Это и предо-
пределило преобладающее влияние среди башкир собственной 
формы «локального ислама», в котором органично соединились 
элементы суннитского ислама ханафитского толка1 и суфийских 
представлений.  

В начале XIV в., во времена правления хана Узбека (1312–
1342), ислам стал государственной религией Золотой Орды. Среди 
башкирских племен, вошедших в состав монгольского государства 
                                                 

1 В суннитском исламе имеется четыре религиозно-правовые школы – 
мазхабы (толка), которые считаются одинаково правоверными: ханафитский, 
шафиитский, маликитский, ханбалитский. Во всемирно известном мусульман-
ском образовательном центре – университете Аль-Азхар (Каир) преподается му-
сульманское право согласно всем четырем мазхабам, а в Каабе (Мекка) построе-
ны четыре макама (или мусалла) – специальные возвышения для имамов всех 
четырех направлений в суннизме. Наиболее либеральным из четырех считается 
ханафитский мазхаб. 



 28 

на правах вассалитета, ислам также утвердился в качестве гос- 
подствующей идеологии, о чем свидетельствует преобладающий 
на территории региона с этого периода мусульманский погребаль-
ный обряд, особенности которого удалось установить археологам. 

С присоединением башкир к Русскому православному госу-
дарству (вторая половина XVI в.) актуализируется внешняя, дог-
матическая сторона мусульманского культа – в значительной сте-
пени как реакция на политику российских властей, которые 
стремились контролировать духовные процессы в башкирском 
обществе. К тому времени башкиры уже считали себя мусульма-
нами-суннитами, т.е. имели сформировавшуюся религиозную 
идентичность. В то же время присущий им религиозный синкре-
тизм так и не был преодолен: элементы народных верований и 
культов, прикрытые исламской риторикой и обрядами, сохраня-
лись в их общественном сознании. Такая устойчивость элементов 
древних верований и культов объяснялась тем обстоятельством, 
что башкиры как народ сформировались в доисламский период, 
когда в их духовной культуре преобладало мифологическое мыш-
ление. 

После разгрома Казанского ханства и присоединения Баш-
кирии к Русскому государству на территорию края начали мигри-
ровать отдельные группы служилых мишар и татарских крестьян, 
исповедующих мусульманскую религию. В отличие от башкир 
татары сформировались как народ гораздо позже, в период сущест-
вования Казанского ханства (1437–1552), на основе объединения 
различных тюрко- и угроязычных этнических групп. Ислам как 
государственная религия Казанского ханства стал решающим фак-
тором консолидации татар, исполняя роль «постулирующей осно-
вы», доминанты татарской культуры; этому способствовала, в  
частности, и жесткая религиозная политика русского правительст-
ва. Результаты политики насильственной христианизации татар 
нашли отражение в материалах Первой Всеобщей переписи насе-
ления Российской империи 1897 г. В Уфимской губернии, соглас-
но данным этой переписи, доля православных среди татар была 
довольно значительной (более 21%), в то время как среди мишар 
(0,41%) и башкир (1,51%) – на порядок меньше1. 

Среди башкир роль ислама как фактора этнической консо-
лидации возросла в период русской (дворянской, горнозаводской, 
                                                 

1 См.: Первая Всеобщая перепись населения Российской империи, 1897 г. 
Т. XLV. – Уфимская губерния. – 1904. – Тетрадь 2. – С. VIII. 



 29

крестьянской) колонизации башкирских вотчинных земель1 (XVII–
XVIII вв.). В результате многочисленных не прекращавшихся на 
протяжении двух веков войн-восстаний башкиры сумели не только 
отстоять свои социально-экономические льготы и правовой статус, 
но и сохранить свою этническую и религиозную идентичность, их 
практически не затронула политика насильственной христианиза-
ции. Одновременно социально-экономическое угнетение способст-
вовало популярности среди башкир суфийского восприятия исла-
ма, усилив привлекательность таких его черт, как аскетизм, 
безразличие к богатству и высокому социальному статусу в общест-
ве, фатализм и др. 

Суфийская форма бытования ислама хорошо ложилась на 
ментальность башкир: с их свободолюбивым, независимым харак-
тером хорошо сочеталась традиция суфийских братств, базиро-
вавшаяся на идее духовной автономии от господствовавшей идео-
логии и от официальной власти. Контрастность суфизма 
(идеология «смирения», «упования» на Бога и одновременно идео-
логия повстанческих движений) также не вызывала отторжения у 
башкир. С одной стороны, им был присущ философско-созерца- 
тельный тип мышления, а с другой – воинственность. 

Одним из основных достижений повстанческого движения 
башкир стала либерализация «мусульманской» политики русского 
правительства, которая была нацелена на снижение уровня идео-
логического противостояния православия и ислама. Благодаря за-
конотворчеству Екатерины II в российской религиозной политике 
появилось понятие «веротерпимость». По закону 1773 г. ислам в 
границах империи постулировался как «терпимая» религия. Такой 
                                                 

1 При вхождении в состав Русского государства башкиры, получив от цар-
ского правительства подтверждение своих вотчинных прав на принадлежащие им 
родовые земли, образовали самостоятельную сословную группу с регламентиро-
ванным размером податей в пользу государства – ясаком. С отменой уплаты яса-
ка в 1754 г. башкиры вошли в состав неподатного военно-служилого сословия. 
Военно-казачье состояние окончательно закрепилось за ними с введением в 
1798 г. кантонной системы управления и образованием Башкиро-мещерякского 
войска, подчиненного ведомству военного управления иррегулярных войск при 
оренбургском военном губернаторе. После упразднения войска и отмены кантон-
ной системы управления (1865) правительство уравняло башкир в гражданских 
правах с «прочими свободными сельскими обывателями», подчинило общим 
гражданским властям. При этом, согласно «Положению о башкирах» (14 мая 
1863 г.), за ними было сохранено вотчинное право на принадлежавшие им ранее 
земли. Таким образом, башкиры имели особый юридический и экономический 
статус внутри крестьянского сословия. 



 30 

статус предоставлял определенные льготы: мусульмане получили 
возможность открыто исповедовать свою веру, строить новые ка-
менные мечети в городах и др. По указу Екатерины II от 22 сен-
тября 1788 г. было создано государственно-религиозное учрежде-
ние для мусульман – Уфимское духовное магометанское собрание 
(с 1796 г. – Оренбургское), с 1846 по 1917 г. – Оренбургское маго-
метанское духовное собрание. Открыто оно было 4 декабря 1789 г. 
в Уфе (в 1796–1802 гг. – находилось в Оренбурге). По примеру 
православной иерархической структуры было создано государст-
венно-религиозное учреждение, призванное контролировать умо-
настроения местных приверженцев ислама. Глава ОМДС (муфтий) 
и его члены, назначаемые правительством, как правило, из казан-
ских татар, становились государственными служащими. То есть 
вслед за православием началось огосударствление ислама. Так бы-
ло положено начало процессу интеграции мусульманского населе-
ния края в российскую государственно-правовую систему. 

Долгосрочным результатом религиозных реформ Петра I и 
Екатерины II стало уменьшение роли религии в государстве и об-
ществе. Появились и стали распространяться альтернативные 
идеологии: либерализм, социализм, национализм. Консервативное 
царское правительство сделало свой выбор в пользу национализма 
с сохранением элементов православия. К концу XIX в. подъем рус-
ского национализма вызвал среди российских мусульман (прежде 
всего урало-поволжских татар) реформаторскую и традиционалист-
скую реакции. Традиционалистская реакция (кадимизм) вырази-
лась в призыве консервативных мулл замкнуться в религиозной 
общине и игнорировать процессы российской модернизации. Ре-
форматорское движение джадидистов началось среди тонкой про-
слойки национальной интеллигенции и прогрессивных мулл, кото-
рые стремились сохранить ислам как мировоззренческую систему: 
они пытались морально осовременить мусульманскую общину пу-
тем модернизации ее экономики, секуляризации культуры и орга-
низации общественно-политической жизни. 

Одновременно российская модернизация усилила процессы 
маргинализации башкирского общества и пауперизации значи-
тельной части населения. Именно в этом сегменте общества был 
востребован ишанизм – деградировавший суфизм, потерявший 
философскую и этическую основы, но сохранивший наиболее про-
фанные обряды и формы социальных взаимоотношений. «Иша-
низм» был представлен в регионе традицией братства Накшбан-
дийа-Муджаддидийа, отличительными особенностями которой 



 31

было особое пристрастие к обрядности и ритуалу, преклонение 
перед догматами. Многие его шейхи кроме религиозной и препо-
давательской деятельности занимались предпринимательством, 
политикой, становились крупными землевладельцами. Из суфизма  
фактически была выхолощена суть – система нравственного само-
совершенствования; осталась лишь обрядовая форма, превратив-
шая ишанов в местных князьков. 

Российская модернизация была нацелена, прежде всего, на 
создание унифицированной системы образования и государственных 
средств массовой информации и коммуникации, т.е. на всеобщее 
распространение русской «высокой» культуры (по Э. Геллнеру). 
Однако одной из особенностей российской действительности ру-
бежа XIX–XX вв. было то, что в «глубинке» сохранялись «высо-
кие» культуры нерусских народов, в частности тюрко-исламская 
«высокая» культура на базе традиционной национально-
религиозной системы образования и воспитания (медресе, мекте-
бе) и литературного языка «тюрки́». Джадидиствующая татарская 
интеллигенция видела в этой культуре основу для будущей единой 
тюркской политической нации, государствообразующей формой 
которой должна была стать национально-культурная автономия 
всех тюрко-мусульманских народов России. Этой объединитель-
ной тенденции противостоял этнонационализм отдельных  
тюркских народов, в частности башкир, который проявлялся в 
стремлении к собственной национальной «высокой» культуре 
(складывание литературного языка, создание этнических школ, 
издание национальных газет и журналов) и «своей» государствен-
ности в форме этнотерриториальной автономии1. 

После Февральской революции 1917 г. процесс дифферен-
циации среди российских тюрко-мусульман неуклонно прогресси-
ровал. На Первом Всероссийском мусульманском съезде (май 
1917 г., Москва) сторонники этнотерриториальной автономии  
выступили с лозунгом «Федеративная народная республика», ко-
торый большинством голосов делегатов съезда был одобрен. На 
этом же съезде Оренбургское магометанское духовное собрание 
было переименовано в Центральное духовное управление мусуль-
ман Внутренней России и Сибири.  

                                                 
1 Подробнее см.: Ямаева Л.А. Мусульманский либерализм начала XX в. 

как общественно-политическое движение (по материалам Уфимской и Оренбург-
ской губерний). – Уфа, 2002. – С. 222–235. 



 32 

В июле–декабре 1917 г. в Оренбурге прошли три всебашкир-
ских съезда, которые были посвящены в основном проблеме баш-
кирской автономии. На третьем съезде (курултае) был принят  
Закон «О религии Башкурдистана», который, в частности, преду-
сматривал создание независимого Башкирского духовного управ-
ления мусульман (БДУМ)1. Формальной причиной создания ново-
го муфтиата была объявлена политическая ангажированность 
Центрального духовного управления мусульман Внутренней Рос-
сии и Сибири (ЦДУМ), однако в действительности образование 
БДУМ инициировали башкирские общественные деятели, недо-
вольные «татарским засильем» в Уфимском муфтиате2. 

Межнациональные противоречия стали причиной отказа ли-
деров башкирского национального движения (1917–1920) участво-
вать в работе Национального собрания тюрко-татар мусульман 
Внутренней России и Сибири (Миллят меджлиси), которое начало 
свою работу в Уфе 22 ноября 1917 г. Национальное собрание при-
няло проект «Основ культурно-национальной автономии»  
(конституцию) и сформировало правительство – Национальное 
управление тюрко-татар мусульман Внутренней России и Сибири 
(Милли идарэ), состоящее из трех министерств: финансов, образо-
вания и религии. После разгона большевистским правительством 
Милли идарэ в январе 1918 г. его религиозное ведомство продол-
жало функционировать как ЦДУМ. 

Первое десятилетие существования Советской России, а за-
тем Советского Союза не сопровождалось серьезными притесне-
ниями мусульман. За этот период прошли три Всероссийских 
съезда мусульманского духовенства (1920, 1923, 1926). Однако с 
1927 г. началась борьба светского государства с мусульманской 
религией: повсеместно были закрыты медресе, коренным образом 
изменены школьные программы (в их основу был положен прин-
цип атеистического воспитания детей), разрушению подверглись 
мечети как рассадники «религиозных пережитков прошлого».  
К 1930 г. были закрыты 87% мухтасибатов, более 70% мечетей, от 
90 до 97% мулл и муэдзинов лишены возможности осуществлять 

                                                 
1 На «духовном съезде представителей населения Башкирии» (июнь 

1923 г.) было переименовано в Центральное духовное управление мусульман 
БАССР (ЦДУМ БАССР), в 1936 г. было ликвидировано по решению советских 
органов. 

2 См.: Силантьев Р.А. Новейшая история исламского сообщества России 
(1989–2004 гг.). – М., 2006. – С. 19. 



 33

свою деятельность1. Советское государство предложило собствен-
ные формы вхождения национальных меньшинств в новую соци-
альную общность – советский народ. Но полного вытеснения ис-
лама атеизмом не произошло. Этому способствовал, с одной 
стороны, хотя и формальный, но конституционно закрепленный 
принцип «свободы совести», с другой – усиление значимости эт-
нического фактора вследствие политики формирования союзного 
Советского государства на этнонациональной основе. Поэтому 
стало возможным сохранение ислама как элемента этнической 
идентификации. 

На новом этапе российского нациестроительства, начавшем-
ся в 1990-е годы, появились новые методы и формы интеграции 
мусульман в современное общество на основе сохранения их рели-
гиозной идентичности. Интернациональная массовая культура со-
ветского периода не только не привила башкирам и татарам  
региона идеи космополитизма, но, напротив, стимулировала на-
ционально-патриотические и культуросберегающие идеалы и цен-
ности, усилив процессы этнической мобилизации. Характерной 
особенностью этнической мобилизации тюркоязычных народов 
республики стало так называемое «исламское возрождение» пост-
советского периода. 

Реисламизация стала возможна в силу сохранения в совет-
ский период истории экстенсивной модели развития российского 
общества. Согласно теоретическому конструкту известного куль-
туролога И.Г. Яковенко, понятия экстенсивного и интенсивного 
выходят за рамки сферы технологии и экономических отношений. 
Экстенсивная или интенсивная модель развития общества «харак-
теризуется определенным отношением к миру и порождает базо-
вый тип личности. Эти типы различаются ментальностью – струк-
турой переживания себя-в-мире, типом осмысления встающих 
перед человеком проблем и характером решений этих проблем»2. 
Ислам как одна из консервативных идеологий экстенсивно ориен-
тированного типа обществ был необходим для «экстенсивного ти-
па личности», потерявшей ориентиры в период идеологического 
хаоса конца 1980-х – 1990-х годов. Возврат к религии предков  

                                                 
1 См.: Малашенко А.В. Исламское возрождение в современной России. – 

М., 1998. – С. 15. 
2 Яковенко И.Г. Познание России: Цивилизационный анализ. – М., 2008. – 

С. 275. 



 34 

позволил довольно значительной части башкир и татар республи-
ки сохранить ценностные ориентиры и свою модель мира. 

Реисламизация выразилась, прежде всего, в возрождении 
внешней стороны мусульманской религиозности: это восстановле-
ние и постройка культовых зданий, легальное отправление обряд-
ности, возможность получения духовного образования в России1  
и за рубежом, создание собственных средств массовой информа-
ции – печатных, радиоэлектронных и сетевых. 

В начале 1990-х годов на волне борьбы за широкую автоно-
мию в национальных республиках России из состава ДУМЕС2 на-
чали отпочковываться региональные муфтиаты, созданные на базе 
республиканских и областных мухтасибатов. В частности, в авгу-
сте 1992 г. на съезде делегатов от Уфимского, Стерлитамакского, 
Октябрьского и Сибайского мухтасибатов (250 человек, представ-
лявших 120 мусульманских общин) было объявлено о создании 
Духовного управления мусульман Республики Башкортостан3. На 
начало 2006 г. в составе ДУМ РБ было зарегистрировано 259 ме-
четей, а 211 мечетей относились к ЦДУМ России, в юрисдикции 
которого находились также свыше 20 муфтиев и духовных лиде-

                                                 
1 Крупным прорывом в восстановлении системы религиозного образова-

ния мусульман в России стало открытие в январе 1989 г. на основании постанов-
ления Совета по делам религий Кабинета Министров СССР в Уфе при ДУМЕС  
(с марта 1994 г. – Центральное духовное управление мусульман России и Евро-
пейских стран СНГ) первого высшего мусульманского образовательного учреж-
дения – двухгодичного медресе по подготовке имамов и священнослужителей, 
которое в 1996–2003 гг. функционировало как Российский исламский институт 
ЦДУМ. В 2003 г. институт был преобразован в Российский исламский универси-
тет им. Ризаэтдина ибн Фахретдина. РИУ официально зарегистрирован в МЮ РФ 
и имеет государственную лицензию Минобразования РФ. Ежегодно в универси-
тете обучаются более 700 человек. Среди них региональный компонент студентов 
из РБ составляет около 65%. Ежегодно на ФПК повышают квалификацию более 
200 имам-хатыбов из Республики Башкортостан и субъектов РФ. 

2 Образованное в 1918 г. ЦДУМ РСФСР на IV Всероссийском съезде му-
сульманского духовенства (25 октября 1948 г., Уфа) было переименовано в Ду-
ховное управление мусульман Европейской части СССР и Сибири (ДУМЕС). На 
VI чрезвычайном съезде мусульман Европейской части СНГ и Сибири, прохо-
дившем в Уфе 8–10 ноября 1992 г., был принят новый устав учреждения, соглас-
но которому ДУМЕС переименовывалось в Центральное духовное управление 
мусульман России и Европейских стран СНГ (ЦДУМ). Однако официально это 
название вступило в силу только 6 марта 1994 г., когда новый устав ДУМЕС про-
шел регистрацию в Министерстве юстиции РФ. 

3 См.: Силантьев Р.А. Указ. соч. – С. 41–42. 



 35

ров России и стран СНГ1. Численное соотношение между община-
ми ДУМ РБ и общинами ЦДУМ2 в республике составляет прибли-
зительно 3 : 2. Позиции ЦДУМ наиболее сильны в северных, севе-
ро-западных и центральных районах Башкортостана, в то время 
как на ДУМ РБ ориентируются преимущественно общины южных 
и восточных районов. По количеству контролируемых общин 
ДУМ РБ занимает третье место среди российских региональных 
муфтиатов, уступая только ДУМ Республики Татарстан и ДУМ 
Дагестана. Подготовкой кадров для ДУМ РБ занимаются находя-
щиеся в Уфе два исламских института и средние образовательные 
учреждения – медресе: два в г. Агидель, Аскаровское, Баймакское, 
Белорецкое, Октябрьское и Юмагузинское3. В 2012 г. открыто 
медресе в г. Сибай. 

Среди причин противостояния между ЦДУМ (верховный 
муфтий России Талгат Таджуддин) и ДУМ РБ (муфтий Нурмуха-
мет Нигматуллин), которое продолжается на протяжении послед-
них 20 лет, можно назвать как субъективные (личностные) разно-
гласия, так и объективные, прежде всего этнонациональный 
фактор. Как считает один из исследователей новейшей истории 
исламского сообщества в России Р.А. Силантьев, создание ДУМ 
РБ инициировали башкирские имамы, недовольные «татарским 
засильем» в ДУМЕС. Действительно, по состоянию на 10 декабря 
1988 г. из 128 имамов ДУМЕС лишь трое были башкирами (менее 
3%), в то время как общее соотношение башкир и татар в России 
составляло 1 : 44. Основную поддержку ДУМ РБ оказали именно 
башкирские общины, в то время как большинство татарских оста-
лось в  юрисдикции ДУМЕС5. В целом сложившаяся в исламском 
сообществе Башкортостана ситуация характеризуется развитием 

                                                 
1 См.: Юнусова А.Б. Ислам в Башкортостане. – М., 2007. – С. 56. 
2 В составе ЦДУМ в 1994 г. было создано Региональное духовное управ-

ление мусульман Республики Башкортостан (РДУМ РБ), которое прекратило свое 
существование в 1997 г. Однако в начале июня 2003 г. РДУМ РБ было восстанов-
лено, под его началом были объединены около 160 мусульманских общин Баш-
кортостана. Главное учебное заведение – филиал Российского исламского  
университета в г. Октябрьский. Главная мечеть – «Ляля-Тюльпан» в Уфе. На тер-
ритории Татарстана практически не осталось мусульманских приходов, подкон-
трольных ЦДУМ, все они подчинены ДУМ РТ. 

3 См.: Силантьев Р.А. Указ. соч. – С. 181–182. 
4 Численность башкир на территории РСФСР по переписи 1989 г. – 

1345 тыс. человек, численность татар – 5522 тыс. человек. 
5 См.: Силантьев Р.А. Указ. соч. – С. 474. 



 36 

этнократических политических тенденций, что в перспективе 
предполагает дальнейшее подчинение религиозного фактора на-
циональному. 

Несмотря на стремление мусульманского духовенства обос-
новать важность религии через этническую принадлежность, реис-
ламизация в постсоветских обществах не означает возврата к  
досоветской модели. Для этого отсутствуют объективные возмож-
ности. Если население моноэтничных сел и деревень еще можно 
рассматривать как потенциальную мусульманскую общину, то в 
городах локально-поселенческая структура исламоориентирован-
ных групп населения оторвана от традиционной «слободской» ор-
ганизации, которая была распространена в дореволюционной Рос-
сии. В досоветский период мусульмане, как правило, селились 
обособленно в городских слободах, «образуя махаля и строя в них 
мечети и медресе». Существовал четкий список членов махалей, 
которые поддерживали свои религиозные институты финансами.  
В современной России возникшие мусульманские приходы в горо-
дах образуются в основном при мечетях, где, как правило, отсутст-
вуют устойчивые коллективы прихожан. Мечети действуют как 
ритуальные учреждения, обеспечивающие проведение обрядов по 
заявкам всех обращающихся1. Согласно полевым исследованиям 
уфимского социолога Р. Галлямова, современные мусульманские 
общины Волго-Уральского региона находятся в плачевном финан-
совом состоянии. Многие молодые выпускники медресе не рабо-
тают по избранной специальности, поскольку она не обеспечивает 
им достаточных для жизни средств. Если дореволюционные об-
щины верующих сами содержали мечети и имамов, отмечает ис-
следователь, то современные этого делать не в состоянии из-за ма-
лочисленности верующих2. 

Однако дело, как представляется, не в отсутствии верующих. 
Как будет показано далее, относительно много верующих прожи-
вает, в частности, на территории Республики Башкортостан. Дело 
в той общей тенденции индивидуализации религии, которой под-
чинены не только постсоветские общества, но и весь мир. Вера 

                                                 
1 См.: Мухарямов Н. Ислам в Поволжье: Политизация несостоявшаяся или 

отложенная? // Ислам от Каспия до Урала: Макрорегиональный подход: Сб. ста-
тей. – М., 2007. – С. 24. 

2 См.: Галлямов Р. Исламское возрождение в Волго-Уральском макроре-
гионе: Сравнительный анализ моделей Башкортостана и Татарстана // Ислам от 
Каспия до Урала: Макрорегиональный подход: Сб. статей. – М., 2007. – С. 97. 



 37

ныне относится, подчеркивают французские исламоведы С. Пей- 
руз и М. Ларуэль, к личному убеждению, а не к социальной задан-
ности; ислам секуляризовался, он теперь личное дело каждого, а 
не общее кредо. Атеизм советского периода был лишь одной из 
возможных версий секуляризации, развивающейся во всем мире1. 
В социально-экономических и общественно-политических реалиях 
постсоветской России можно говорить лишь об активизации про-
цесса секуляризации. 

Вместе с тем на современном этапе развития российского 
общества, несомненно, сохраняется такая константа, как религиоз-
ная, в том числе мусульманская, идентичность. О наличии у  
современных мусульман Башкортостана исламской идентичности 
можно судить по уровню их религиозной культуры, при определе-
нии которого в регионах базовым концептом является положение 
об асимметрии репрезентативности культур светского и религиоз-
ного типов в социальном пространстве. В современном обществе 
асимметрия выражена в преобладании светской культуры, которая 
присутствует в сознании человека как первичное всеобъемлющее 
выражение социального знания. Современный человек остается 
светским по своему социокультурному базису. В свою очередь, 
религиозная культура выступает в качестве «социокультурной пе-
ременной» и формируется вследствие осознанного волевого лич-
ностного выбора в более или менее зрелом возрасте. 

Определить точное количество мусульман в современном 
Башкортостане невозможно вследствие отсутствия данных о рели-
гиозности населения в последних Всероссийских переписях (2002, 
2010). Однако в переписных материалах нашел полное отражение 
этнический состав населения страны. Исходя из того что религи-
озным предпочтением башкир и татар республики является ислам, 
можно определить верхнюю планку количества приверженцев му-
сульманской веры на территории Башкортостана. Так, согласно 
материалам переписи 2010 г., здесь проживали 1 172 287 башкир 
(29,5% от всей численности населения республики) и 1 120 702 
татар (25,4% от всего населения республики)2, т.е. к этническим 

                                                 
1 См.: Пейруз С., Ларуэль М. Введение. Глобальные процессы трансфор-

мации идентичности и религиозности: Постсоветский ислам // Казанский федера-
лист. 2005. № 1 (13). Спец. вып. – Казань, 2005. – С. 17.  

2 См.: Национальный состав населения Республики Башкортостан по дан-
ным Всероссийской переписи населения 2010 г.: Статистический бюллетень. – 
Уфа, 2012. – С. 30. 



 38 

мусульманами (так принято называть тех, кто относится к пре-
имущественно «мусульманскому» народу) можно отнести 54,9% 
населения РБ. 

Другим источником определения религиозной картины в 
республике могут служить опросы населения. Так, в сентябре-
октябре 2011 г. сотрудниками Института социально-политических 
и правовых исследований РБ было проведено анкетирование го-
родского и сельского населения семи социально-экономических 
подрайонов РБ (объем выборки – 1026 человек). Из числа опро-
шенных 52,2% назвали себя мусульманами, 39,5 – православными, 
остальные 8,3% не определились с религиозной идентичностью. 
Мусульман и православных примерно равное количество в Уфе 
(44,5 и 43,4%), других городах РБ (45,7 и 46,8%), но мусульман 
вдвое больше среди жителей села – 63,4% против 30,1% – право-
славных. 

Вместе с тем не все башкиры и татары республики привер-
женцы ислама. Согласно данным социологического опроса  
(ИСПиПИ РБ, 2011), считают своей религией ислам 92,4% опро-
шенных башкир и 86,7% опрошенных татар. Среди относящих се-
бя к мусульманам: 46,8% – жители села, 21,9 – жители Уфы, жите-
ли других городов РБ – 31,3%. Среди исламоориентированных 
респондентов женщины составили 53%, мужчины – 51%; имеют 
высшее образование 16,2%, незаконченное высшее – 9,7%. Боль-
шинство имеют диплом о среднем специальном образовании – 
52,2%, 21,9% – со средним образованием и ниже. По возрастным 
группам респонденты-мусульмане распределены довольно равно-
мерно: в диапазоне от 23,5% в возрастной группе от 45 до 54 лет и 
до 8,7% в возрастной группе от 65 лет и старше. 

Отражением особенностей процесса реисламизации в регио-
не можно считать некоторое численное преобладание респонден-
тов-мусульман. Считают себя верующими и стараются соблюдать 
мусульманские обычаи и обряды 31,5% декларировавших свою 
исламскую религиозность (в том числе 32,0% башкир и 29,5% та-
тар). Относят себя к верующим, но не соблюдают обычаи и обря-
ды 58,8% опрошенных потенциальных мусульман (в том числе 
58,0% башкир и 61,0% татар). Таким образом, число верующих, 
согласно опросу 2011 г., составило 90,3% тех, кто был причислен к 
представителям мусульманской традиции. То есть субъективный 
индикатор религиозности (исламская самоидентификация) очень 
высок и примерно одинаков среди мусульман-башкир и мусуль-
ман-татар. 



 39

Как известно, истинным мусульманином считается лишь 
тот, кто не испытывает никаких сомнений в существовании Алла-
ха. По данным исследования ИСПиПИ РБ (2011), лишь 44,6% оп-
рошенных мусульман не испытывают никаких сомнений в том, 
что Аллах существует, в том числе 47,2% башкир и 39,5% татар. 
Результаты опроса показали, что убежденность в существовании 
Аллаха практически не зависит от уровня образования. Истинно 
верующих больше среди людей пенсионного возраста, среди жен-
щин по сравнению с мужчинами (49,3 и 38,8%), среди горожан по 
сравнению с жителями села (Уфа – 46,9%, другие города РБ – 47,9, 
село – 41,2%). 

Вместе с тем среди жителей городов присутствуют как ко-
ренные их обитатели, так и горожане в первом поколении – вы-
ходцы из села. Эта маргинализированная группа (горожане –  
выходцы из села) сохраняет многие ментальные ценности и миро-
воззренческие установки, характерные для традиционного созна-
ния сельских жителей. Хотя выходцы из села живут в городе, они 
не потеряли связи с деревней (где, как правило, остались родст-
венники, родители, помогающие им материально). Особенно это 
характерно для возрастной группы до 20 лет, в которой большинст-
во составляет учащаяся молодежь. В этой возрастной когорте ро-
дившихся в городе мусульман – 42,5%, а проживающих в нем – 
81,7% (среди башкир до 20 лет соответственно 32,4 и 82,4%)1. 

Приехавшая в город для получения образования сельская 
молодежь из этнических мусульман, несомненно, испытывает 
психологический стресс в атомизированной городской среде, ко-
торая отличается от привычного, насыщенного социальными свя-
зями мира деревни. Психологический дискомфорт связан прежде 
всего с понижением их статуса, поскольку их язык, манеры, а ино-
гда и одежда на фоне городских жителей выглядят «непрестижно». 
Русские жители городов воспринимают этнических мусульман из 
села как «отсталых от цивилизации», что замедляет интеграцию 
последних в городскую среду. В результате выходцы из села  
пытаются найти в городе собственную нишу, опираясь на свою 
этническую и религиозную идентичность. В частности, из этого 
маргинализированного слоя, согласно полевым материалам 

                                                 
1 По данным опроса, который был проведен в 2007–2008 гг. среди жителей 

четырех городов (в том числе Уфы) и девяти районов республики в рамках гранта 
РГНФ, рук. проекта Л.А. Ямаева. См.: Аминев З.Г., Ямаева Л.А. Региональные 
особенности ислама у башкир. – Уфа, 2009. – С. 151, 153. 



 40 

Р. Галлямова, рекрутируется мусульманское духовенство низшего 
звена. Большинство молодых имамов (подчиненных как ЦДУМ, 
так и ДУМ РБ), отмечает исследователь, имеет невысокий обще-
образовательный уровень и не может похвастаться широкой эру-
дицией в светских вопросах. Многие из них завершили свое свет-
ское образование в профессионально-технических училищах или 
даже в неполной общеобразовательной школе. Это наблюдение, 
подчеркивает Р. Галлямов, справедливо и по отношению к некото-
рым из тех, кто затем получил духовное образование в ведущих 
исламских учебных заведениях дальнего зарубежья – в Египте, 
Сирии, Иордании, Саудовской Аравии1. 

Определенная часть молодежи из этой маргинализированной 
страты для удовлетворения нереализованных амбиций переходит 
на позиции «радикального ислама». Положение вещей усугубляет-
ся, судя по результатам исследований, проведенных в Институте 
социально-экономических исследований Уфимского научного 
центра РАН (ИСЭИ УНЦ РАН), относительно низким уровнем 
жизни этнических мусульман, прежде всего башкир. В ходе про-
веденного исследования выявлено, что преобладающее большинст-
во муниципальных образований с преимущественно башкирским 
населением относится к отсталым или депрессивным в своем раз-
витии территориям. Кроме того, для социально-профессиональной 
структуры башкирского населения характерна преимущественная 
занятость в сельском хозяйстве. Как показывает статистика, на се-
ле низкий уровень оплаты труда соседствует с высоким уровнем 
бедности. В результате в среде башкир, проживающих в сельской 
местности, обостряются такие негативные социальные явления, 
как безработица, недоступность образования, алкоголизм, рост 
самоубийств.  

Основным источником увеличения численности башкирско-
го населения в городах является миграция из села. Стартовые ус-
ловия и степень вертикальной социальной мобильности у горо-
жан-башкир хуже, чем у представителей более урбанизированных 
этносов (по республике среди горожан преобладают русские – 
76,7%, затем татары – 68,3 и только потом башкиры – 47,5%). 
Большинство городских башкир – выходцев из сельской местно-
сти, имея низкий уровень социальных и финансовых возможно-
стей, автоматически пополняют бедные слои современных горо-
дов. Среди факторов, обусловивших низкий уровень жизни 
                                                 

1 См.: Галлямов Р. Указ. соч. – С. 81, 82. 



 41

башкир, социологи ИСЭИ УНЦ РАН называют также их менталь-
ные особенности, в частности заниженные представления о богатст-
ве и бедности, низкую мотивацию в социально-экономической 
сфере, безразличие к существующей экономической дифферен-
циации в обществе1. Последнее обстоятельство, несомненно, явля-
ется показателем сохранения в среде башкир особенностей их  
религиозной самобытности, а именно – суфийской составляющей 
«локального ислама». 

Низкий уровень жизни становится для молодых башкир в 
отдельных случаях причиной их вовлечения в нетрадиционные для 
России религиозные движения исламского происхождения (вахха-
бизма / салафизма, нурсизма, секты ахмадийа, «исламских джа-
маатов», партии «Хизб ут-Тахрир» и др.). Вместе с тем трудно  
согласиться с голословными заявлениями некоторых уфимских 
исследователей, которые утверждают, что значительная часть 
башкир-мусульман являются салафитами2. Подобные заявления, 
не подкрепленные данными статистики или социологических ис-
следований, без ссылки на авторитеты и печатные издания могут 
дезориентировать читателей, плохо знающих догматику ислама, 
его обряды и, наконец, историю3. 
                                                 

1 См.: Каримов А.Г. Современные социально-экономические аспекты 
уровня жизни народов Башкортостана // Ватандаш. – 2011. – № 1. – С. 148, 149, 
151, 152. 

2 См.: Юсупов Ю.М. Традиционные исламские течения в общественной 
жизни современного Башкортостана // Перспективы модернизации традиционно-
го общества: Материалы Всероссийской научно-практической конференции. – 
Уфа, 2011. – С. 429. 

3 История салафизма началась в XVIII в., когда ханбалитский проповедник 
Мухаммед ибн Абд аль-Ваххаб (отсюда «ваххабизм») провозгласил, что мусуль-
манское вероучение после смерти Пророка Мухаммеда было извращено, и поэто-
му необходимо вернуться к истокам «чистого» ислама (отсюда «салафизм» – от 
выражения «ас-салиф ас-салих» («праведные предки»), т.е. его сторонники долж-
ны во всех своих действиях, нормах и правилах следовать догматам первоначаль-
ного ислама). Главной чертой нового течения стало буквалистское и примитивное 
толкование Корана, породившее отрицание значительной части мусульманской 
вероучительной литературы, а также целого ряда догматов и обрядов, определен-
ных как «бида» – запрещенные нововведения. Ваххабиты объявили целый ряд 
направлений ислама еретическим, приравняв их последователей к язычникам. 
Отдельные приверженцы салафизма пытаются позиционировать его как безмаз-
хабный ислам. Однако появление и развитие этого течения в исламе связано с 
ханбалитским мазхабом суннизма, наиболее консервативным из всех четырех. 
Особое неприятие у ваххабитов вызывали шииты и суфии, практиковавшие почи-
тание святых мест, полумистические формы богослужения (зикр и др.) и аске-



 42 

После распада СССР на территории России появились эмис-
сары исламских благотворительных фондов, которые ставили своей 
целью возрождение мусульманской уммы в России. Особое вни-
мание зарубежные фонды уделяли образовательным программам, 
призванным воспитывать новую генерацию духовных лидеров и 
служителей культа. Молодые мусульмане из республик Северного 
Кавказа и Урало-Поволжья сотнями отправлялись на учебу в зару-
бежные медресе в рамках арабских и турецких программ содейст-
вия реисламизации российских мусульман. В итоге большинство 
молодых людей попало в центры идеологической, а в некоторых 
случаях и комплексной подготовки «бойцов джихада». Многие из 
них согласились на роль миссионеров «чистого» ислама.  
К середине 1990-х годов сотни образованных и амбициозных ра-
дикалов стали возвращаться в Россию, формируя костяк салафит-
ского движения1. Вместе с тем число получивших зарубежное  
религиозное образование среди мусульман Башкортостана сущест-
венно ниже, чем среди мусульман Татарстана и республик Север-
ного Кавказа. Так, в 2006 г. в религиозных образовательных  
учреждениях Египта, Сирии, Саудовской Аравии и Турции обуча-
лось всего 30 человек – выходцев из Башкортостана (19 человек от 
ЦДУМ, 11 человек от ДУМ РБ). На тот же период число загранич-
ных шакирдов из Татарстана составляло 100 человек. Только в  
одном всемирно известном мусульманском университете «Аль-
Азхар» (Каир) в 2004 г. обучалось свыше 200 выходцев из России2. 

«Группой риска», которая подпитывает салафитское движе-
ние в республике, являются молодые мусульмане, подверженные 
«комплексу геронтофобии». Характеризуя эту группу, один из ду-
ховных лидеров мусульман современного Татарстана Валиулла 
Якупов отмечает, что формируется она, как правило, из молодежи – 

                                                                                                           
тизм. В 1925 г. ваххабизм был признан официальной религией в Королевстве 
Саудовская Аравия. К началу XXI в. это направление ислама в той или иной фор-
ме распространилось по всему миру и стало доминировать в Объединенных 
Арабских Эмиратах, Кувейте, Катаре, Судане и Афганистане. Новые реалии жиз-
ни привели к формированию политической доктрины салафизма. Ее отличитель-
ными особенностями стали непримиримость к гражданскому светскому обществу 
и стремление к замене его исламским, устроенным по законам шариата, недопус-
тимость раздельного существования религии и государства, противопоставление 
исламского мира остальным цивилизационным моделям, отрицание всех неис-
ламских законов. 

1 См.: Силантьев Р.А. Указ. соч. – С. 530, 531. 
2 См.: Галлямов Р. Указ. соч. – С. 99, 100. 



 43

выходцев из социально неблагополучных семей. Конфликты с 
собственными родителями переходят в идеологическую плос-
кость. По наблюдениям В. Якупова, юноши начинают считать ро-
дителей грешниками, потому что те не читают намаз, ведут непра-
ведный образ жизни. Несогласие с образом жизни семьи подвигает 
их к поиску иных стандартов поведения. Эту непростую психоло-
гическую ситуацию часто используют, подчеркивает В. Якупов, 
проповедники «чистого» ислама. Они умело переносят стереотип 
недоброжелательства и неуважения, возникший у молодого чело-
века к своим старшим родственникам, на все старшее поколение. 
Проповедники салафизма внедряют молодежи мысль о том, что 
«бабаи» (представители традиционного, или «примечетного», исла-
ма) – главная помеха на пути возрождения религии, вербуя таким 
образом в свои ряды новое пополнение1. Судя по полевым мате-
риалам автора и отдельным публикациям в периодической печати, 
похожим образом складывается ситуация и в Башкортостане. 

При этом в целом среди мусульман республики доминируют 
те элементы религиозной культуры, которые характерны для тра-
диционного в регионе «локального» ислама. Особенности этого 
регионального варианта сохраняются в ритуальной практике  
современных мусульман, в частности в погребальной обрядности. 
Так, 90,2% респондентов-мусульман, по данным опроса 2007–
2008 гг. (грант РГНФ), ответили утвердительно на вопрос: «При-
нято ли в вашей местности собирать меджлис на 3, 7, 40-й день 
после смерти усопшего?»; 94,5% опрошенных не сомневаются в 
правильности, с точки зрения исламской догматики, чтения Кора-
на у могилы усопшего2. Проведение поминок (меджлиса) и чтение 
Корана на кладбище салафиты относят к проявлениям язычества. 
Кроме того, только в ханафитском мазхабе суннитского ислама, 
традиционного для башкир и татар, разрешено посещение мечети 
женщинами3. По данным опроса ИСПиПИ РБ (2011), 17% респон-
                                                 

1 См.: Якупов В. Роль традиционного ислама в религиозном возрождении // 
Казанский федералист. 2005. № 1 (13). Спец. вып. С. 37. 

2 См.: Аминев З.Г., Ямаева Л.А. Указ. соч. – С. 155, 156. 
3 В советский период ДУМЕС издало фетву, в которой говорилось, что 

«женщина-мусульманка не только имеет право, но и обязана участвовать в бого-
служениях в мечети». В то же время Духовное управление мусульман Северного 
Кавказа (ДУМСК), которому подчинялись в основном сунниты шафиитского 
толка, строго придерживалось правила, что «женщины-мусульманки не должны 
вообще посещать мечеть» (см.: Аширов Н. Эволюция ислама в СССР. – М., 1972. – 
С. 20). 



 44 

дентов-мусульманок регулярно посещают мечеть. В том числе 
6,4% не менее одного раза в неделю, а 9,9% – один-два раза в не-
делю. Женщин, которые посещают мечеть несколько раз в год, 
гораздо больше – 37,6% утвердительных ответов, и 24,1% опро-
шенных женщин посещали мечеть в течение последнего года по 
семейным событиям (свадьба, похороны). 

О том, что основная масса современных мусульман респуб-
лики относит себя к национально-традиционному исламу, свиде-
тельствуют ответы на вопрос анкеты (ИСПиПИ РБ, 2011): «На-
сколько Вы доверяете мусульманским организациям (ДУМ, 
мечетям, имамам)?»; 26,8% респондентов, считающих себя му-
сульманами, полностью доверяют, а 49,3% – скорее доверяют;  
в том числе мусульманскому духовенству полностью доверяют 
27,5% башкир и 26,8% татар, скорее доверяют – 50,2% башкир и 
46,9% татар. Салафиты же, не признающие в принципе светского 
государства (тем более с преобладающим христианским населе- 
нием), резко отрицательно относятся к служителям исламского 
культа в России, которые пользуются поддержкой государства1. 

Результаты опроса 2007–2008 гг. (грант РГНФ) позволяют 
утверждать, что в религиозной практике современных мусульман 
региона сохранилось влияние суфийской формы бытования исла-
ма. Об этом можно судить, в частности, по следующим ответам: 
25,9% респондентов-мусульман (в том числе 27,9% башкир и 
22,2% татар) празднуют Маулюд – день рождения Пророка Му-
хаммеда. Салафиты относят этот праздник к области «бида» –  
запрещенных нововведений. Довольно значительная часть опро-
шенных (25,0%, в том числе 25,8% башкир и 24,2% татар) знакома 
с важной характеристикой суфийской мистической практики – 
зикром. 26,3% респондентов, в том числе 37,1% опрошенных баш-
кир, знают о могилах мусульманских святых (эулиэ кэбере), а 
16,4% респондентов-башкир и 6,2% респондентов-татар сами по-
сещали могилы святых. Этот ритуал особенно популярен среди 
зауральских башкир. Как правило, могилы святых расположены на 
                                                 

1 О государственной поддержке российского ислама говорят следующие 
факты: дни главных мусульманских праздников (Ураза-байрам и Курбан-байрам) 
в Республике Башкортостан являются нерабочими; на главном республиканском 
телеканале (БСТ) имеется ряд программ, которые посвящены исламской темати-
ке. Кроме того, мечеть «Ляля-Тюльпан» в Уфе была построена практически пол-
ностью на средства из республиканского бюджета, строительство новой Уфим-
ской соборной мечети на проспекте Салавата Юлаева также финансируется 
Правительством РБ. 



 45

территории районов с преимущественно башкирским населением 
(Баймакский, Хайбуллинский, Учалинский, Зианчуринский, Ку-
гарчинский, Ишимбайский, Салаватский, Абзелиловский, Бурзян-
ский районы РБ)1. Вместе с тем на территории Башкортостана 
больше не практикуют суфийские шейхи, ишаны, не встречаются 
дервиши, которых можно было увидеть еще в 1950–1960-х годах. 
Только один из 38 опрошенных уфимским социологом Р. Галля- 
мовым в 2003–2004 гг. служителей исламского культа на террито-
рии республики заявил о себе как о приверженце суфийского уче-
ния, сообщив, что периодически выезжает к своему остоза (учи-
телю) в Дагестан. Но 57,9% респондентов-имамов отметили свое 
положительное отношение к суфизму, подчеркнув, однако, что 
суфиев среди мусульман Башкортостана очень мало и они не оп-
ределяют религиозный климат2. 

Приведенные ниже данные позволяют подвергнуть сомне-
нию тезис, кочующий из одной публикации по исламской темати-
ке в другую, о том, что «башкиры – плохие мусульмане». Согласно 
данным, полученным в ходе социологического исследования 
(ИСПиПИ РБ, 2011), значительная часть башкир соблюдает обяза-
тельные для мусульман религиозные нормы и предписания, при-
чем среди башкир таких даже несколько больше, чем среди татар. 
Так, 32,7% опрошенных башкир и 26,3% опрошенных татар  
соблюдают пост (уразу); 6,3% респондентов из башкир и 7,6% 
респондентов из татар совершают ежедневно пятикратный намаз; 
82,9% башкир и 75,1% татар подают милостыню (хаер); 28,9% 
башкир и 28,7% татар не употребляют алкоголь; 24,9% башкир и 
19,6% татар соблюдают исламские предписания в питании; 26,0% 
башкир и 15,3% татар совершали обряд обрезания (суннат) своим 
сыновьям; 33,1% башкир и 23,8% татар стараются соблюдать му-
сульманские предписания в одежде; 7,4% башкир и 8,6% татар 
признались в своем стремлении накопить деньги для совершения 
хаджа. Вместе с тем, по данным секретариата ЦДУМ России, еже-
годно совершают хадж от 30 до 60 жителей Башкортостана. Даже 
в годы наивысшего подъема паломничества это число не превы-
шало 100 человек. Это более чем скромные показатели даже по 
сравнению с Республикой Татарстан, не говоря уже о Северо-

                                                 
1 См.: Аминев З.Г., Ямаева Л.А. Указ. соч. – С. 156, 157. 
2 См.: Галлямов Р. Указ. соч. – С. 105. 



 46 

Кавказском регионе, до 10 тыс. жителей которого ежегодно  
отправляются в паломничество в Мекку1. 

Религиозные обряды придают сакральность основным собы-
тиям в жизни человека: рождению, вступлению в брак, смерти. 
Большинство назвавших себя мусульманами считают необходи-
мым соблюдать соответствующие обряды. Так, 90,7% опрошенных 
башкир и 82,9% опрошенных татар, по данным ИСПиПИ РБ 
(2011), считают необходимым совершение обряда имянаречения 
(исем кушу) своим детям; 91,0% башкир и 85,2% татар подчеркну-
ли необходимость проведения религиозного бракосочетания (ни-
ках); 92,2% башкир и 80,5% татар согласны, что при погребении 
усопшего необходимо чтение специальной молитвы (йыназа уку). 

Судя по приведенным выше данным, уровень объективной 
религиозности (соблюдение обрядов, ритуалов и норм) выше у 
современных башкир, чем у современных татар региона. Такой 
результат отражает, на наш взгляд, степень урбанизированности 
обоих народов. Более половины башкир являются жителями дере-
вень, где легче сохранить свою религиозную идентичность в силу 
доминирования традиционного образа жизни. Полиэтничная, ато-
мизированная городская среда, которая более близка татарам ре-
гиона, не способствует сохранению в их рядах коллективистского 
духа мусульманской общины (уммы). 

Процесс реисламизации в регионе, судя по результатам оп-
роса ИСПиПИ РБ (2011), имеет в последнее время тенденцию не 
только к расширению, но и углублению. В частности, довольно 
значительная часть респондентов (48,7% башкир и 41,4% татар) 
периодически читают молитвы (молятся), 12,3% башкир и 11,4% 
татар делают это ежедневно. Кроме того, 4,8% башкир и 2,4% та-
тар посещают занятия по основам исламского вероучения; 18,7% 
башкир и 15,9% татар читают религиозную литературу; 35,3% 
башкир и 31,4% татар читают суры из Корана. 

Эти данные свидетельствуют, кроме прочего, и о росте зна-
чимости духовных ценностей для современного человека, что на-
ходит подтверждение в распределении ответов на вопрос: «Какое 
значение имеет религия лично для Вас?» (анкета ИСПиПИ РБ 
(2011)). 83,8% респондентов-мусульман (в том числе 84,0% баш-
кир и 84,2% татар) считают, что религия помогает моральному 
очищению, делает более нравственными. Религия, по мнению 
80,5% опрошенных мусульман (в том числе 81,3% башкир и 80,0% 
                                                 

1 См.: Галлямов Р. Указ. соч. – С. 100.  



 47

татар), делает нас более терпимыми к людям, их особенностям, их 
вере. Кроме того, 73,5% позиционирующих себя как приверженцы 
ислама (в том числе 74,4% башкир и 71,4% татар) убеждены, что 
вера в Аллаха помогает заботиться о бедных, нуждающихся в по-
мощи. Чуть меньше тех, кто считает, что ислам помогает перено-
сить трудности, способствует успеху в делах – 72,5% (в том числе 
72,5% башкир и 71,8% татар). Ответы тех, кто считает, что религия 
не имеет никакого значения, составляют небольшую долю – 10,2% 
(в том числе 10,4% башкир и 10,5% татар). Отрицательный ответ 
на поставленный вопрос отражает точку зрения тех респондентов-
мусульман, которые полагают, что религия разъединяет, – 18,1%  
(в том числе 14,8% башкир и 22,0% татар). 

Говоря о положительном значении религии для морально-
нравственного самочувствия, большинство респондентов-мусуль- 
ман имели в виду не столько ислам, сколько религию в широком 
смысле слова: как одну из форм общественного сознания. Среди 
перечисленных в анкете (2011) традиционных религий и конфес-
сий (православие, ислам, иудаизм, буддизм, католицизм, протес-
тантизм, язычество) самой почитаемой опрошенные мусульмане 
назвали свою религию. Положительно к исламу относятся 60,8% 
башкир и 70,8% татар; скорее положительно – 29,1% башкир и 
24,4% татар. Высоко оценивают опрошенные мусульмане и роль 
православия. Положительно к православию относятся 36,8% баш-
кир и 44,3% татар, скорее положительно – 46,8% башкир и 44,8% 
татар. Из отрицательных ответов можно выделить лишь отноше-
ние к язычеству. 15,6% башкир и 13,8% татар относятся негативно 
к этому виду религиозного сознания, а 16,4% башкир и 13,3% та-
тар – скорее негативно. 

Уровень терпимости мусульман региона к представителям 
других верований, в частности к православным, нашел отражение 
в ответах на вопрос анкеты (2011): «Насколько Вы доверяете пра-
вославным?» Полностью доверяют 20,1% башкир и 27,6% татар, 
скорее доверяют 55,0% башкир и 59,0% татар. Достоверность при-
веденных данных можно перепроверить, сопоставляя с ответами 
на сходный по смыслу вопрос: «Насколько близко Вы чувствуете 
себя с православными?» Среди опрошенных мусульман близость с 
православными чувствуют 60,4% башкир и 60,0% татар, а ответ 
«очень близко» дали 11,1% башкир и 11,4% татар. 

О высоком уровне близости и доверия мусульман региона к 
православным можно судить по параллельным показателям дове-
рия и близости к единоверцам. Высоко оценили свою близость к 



 48 

представителям исламской традиции 59,0% респондентов-башкир 
и 61,2% респондентов-татар, а 19,0% башкир и 18,2% татар отве-
тили: «Очень близко». Высокий порог терпимости опрошенных 
мусульман к людям православной веры подтверждают и ответы на 
вопрос анкеты: «Ваша реакция, если бы кто-то из Ваших родных 
или близких людей перешел / собрался перейти из ислама в право-
славие?» Более половины респондентов (55,8% башкир и 64,4% 
татар) считают, что «это его личное дело»; 23,0% башкир и 11,1% 
татар охарактеризовали подобный шаг как «плохой поступок», но 
не стали бы препятствовать смене веры, а 15,2% башкир и 13,0% 
татар попытались бы разобраться в причинах поступка. Более того, 
29,5% назвавших себя мусульманами (в том числе 23,4% башкир и 
36,4% татар) отмечают христианские праздники – Пасху и Рождест-
во; 2,5% из них (в том числе 2,2% башкир и 2,9% татар) соблюдают 
православные посты; а некоторые – 2,1% респондентов-мусульман 
(в том числе 1,9% башкир и 2,4% татар) даже крестили своих  
детей. 

Приведенные выше результаты социологического опроса 
иллюстрируют не только высокий уровень терпимости мусульман 
республики к людям другой религиозной культуры, но и отражают 
процесс секуляризации, который подчинил своим законам не 
только внешнюю сторону жизни индивида, но и его мировоззрен-
ческие установки. Так, по данным опроса (2011), менее половины 
респондентов-мусульман (в том числе 44,9% башкир и 45,5% та-
тар) ощущают единство с людьми своего вероисповедания. 

О присущей современному человеку асимметрии репрезен-
тативности культур светского и религиозного типа в пользу перво-
го свидетельствует и опубликованная в периодической печати  
информация Министерства образования РБ. Как известно, 1 сен-
тября 2012 г. для всех школьников четвертых классов страны вво-
дится учебный курс «Основы религиозных культур и светской 
этики». По сути, это шесть самостоятельных предметов: «Основы 
православной культуры», «Основы исламской культуры», «Осно-
вы буддистской культуры», «Основы иудейской культуры», «Ос-
новы мировых религиозных культур» и «Основы светской этики». 
По заявлению замминистра образования РБ В. Аристархова, про-
веденный опрос родителей третьеклассников показал, что подав-
ляющее большинство (72,4%) выбрали для своих детей «общий 
предмет» – «Основы светской этики». «Историю мировых рели-
гий» в 2012/13 уч. г. будут изучать 22,2% четвероклассников, «Ос-



 49

новы исламской культуры» – 3,6%, «Основы православной куль-
туры» – 1,8% («МК» в Башкортостане, 20–27 июня 2012 г.). 

Таким образом, результаты проведенного анализа позволяют 
выявить определенные тенденции.  

Во-первых, основная масса мусульман республики не явля-
ется истинно верующей, но относится, несомненно, к миру ислам-
ской культуры и сохраняет элементы ее ментальности. На совре-
менном этапе социально-политической жизни мусульман 
Башкортостана присутствие ислама имеет более символический 
характер: для этнического самосознания башкир ислам важен не 
как мировоззренческая система, а как часть исторической памяти 
народа. 

Во-вторых, хотя современный российский ислам институ-
ционализирован через духовные управления, пользуется государст-
венной поддержкой в рамках отдельной «мусульманской» респуб-
лики, он тем не менее остается миноритарным, так как не может не 
учитывать федеральный контекст. Охват исламом всех сфер жиз-
ни, к чему стремятся салафиты, немыслим в современном россий-
ском обществе. Современные этнические мусульмане, и более все-
го татары и башкиры, интегрированы в российский социум и в 
цивилизационные структуры: поведенческие, социокультурные, 
социально-лингвистические, коммуникативные, индустриально-
технологические. Огромную роль в этом играют и традиции  
межэтнической и межконфессиональной толерантности, развитые 
в Урало-Поволжье.  

Учитывая эти обстоятельства, а также неизжитое противоре-
чие между татарами и башкирами, объединение местных мусуль-
ман в единую политическую силу вряд ли возможно. 

«Гражданская, этническая и региональная  
идентичность: Вчера, сегодня, завтра»  

(рук. проекта и отв. ред. Л.М. Дробижева),  
М., 2013 г., с. 173–193. 

 
 
М. Гаджиев,  
кандидат политических наук (ДГУ, г. Махачкала) 
ПОЛИТИЧЕСКАЯ ЭЛИТА ДАГЕСТАНА 
 
В последние десятилетия в России четко проявились две 

противоположные тенденции развития политической активности – 
с одной стороны, мы наблюдаем роль политических элит в жизни 



 50 

нашей страны, их влияние на развитие политических явлений и 
процессов, с другой – проявляется значительное сокращение поли-
тической активности и участия основных социальных слоев и 
групп в общественно-политической жизни. При рассмотрении со-
циальной природы основных групп современной зарубежной или 
российской политической элиты мы сталкиваемся с табуированием 
данной темы, которая носит не столько методологический харак-
тер, а скорее психологический. 

Основатели марксизма акцентировали внимание на насущ-
ной необходимости участия широких масс народа в политической 
жизни общества и предостерегали от положения, при котором 
возможна монополизация власти узким кругом людей. Своей зада-
чей они ставили ликвидацию такой монополии, чтобы стереть раз-
личие между политической элитой и остальным обществом1. Эли-
тистские концепции, выработав аксиологический (ценностный) и 
альтиметрический подходы, выделяют политическую элиту в  
самостоятельную социальную группу. В настоящее время альти-
метрический подход к трактовке термина «элита» является преоб-
ладающим, поскольку надежных и проверяемых критериев при-
надлежности к политической элите сторонниками ценностного 
подхода не выработано. 

В начале 90-х годов прошлого века Россия оказалась перед 
выбором политического и государственного устройства. Трудности 
поиска новых форм государственности, политическая нестабиль-
ность привели к острой борьбе различных общественно-политиче- 
ских сил и группировок с разными политическими взглядами и 
платформами. В современной России в результате социально-
экономических и политических трансформаций появились новые 
социальные слои и прослойки, за последние десятилетия выросла 
целая плеяда новых политических лидеров и элит. 

При этом необходимо помнить, что процесс формирования 
зрелой политической элиты в российском обществе займет до-
вольно немало времени. Здесь надо иметь в виду, что в современ-
ной России гражданское общество находится еще в «зачаточном 
состоянии» и сильно зависит от «инициатив» государства. За вре-
мя кардинальных экономических преобразований не решена  
проблема создания развитого среднего класса. Имеется незначи-
                                                 

1 Ленин В.И. Что делать? Полн. собр. соч., изд. 5-е. Т. 6. С. 3; Маркс К. 
Восемнадцатое брюмера Луи Бонапарта / Маркс К., Энгельс Ф. Соч., изд. 2-е. 
Т. 8. С. 208. 



 51

тельное количество собственников, независимых от государств.  
К сожалению, создав многопартийную систему, мы имеем слабые 
политические партии, и, соответственно, их политические элиты и 
лидеры малоавторитетны. 

Необходимо отметить, что в условиях «слабости» россий-
ского гражданского общества, когда оно практически не в состоя-
нии контролировать политическую власть и политические процес-
сы и явления, роль политических элит и лидеров могла бы стать 
определяющей, но и этого не произошло. Российская политиче-
ская элита по своему составу и происхождению является, с одной 
стороны, социальным продолжением предшествующей партийной 
элиты социалистической формации, с другой стороны, под влия-
нием новых социальных условий и трансформаций последних де-
сятилетий она, политическая элита, меняется и пополняется пред-
ставителями слоев, возникших как в ходе экономических реформ, 
так и политических преобразований. 

Отметим, что особенности становления политической элиты 
в Дагестане наряду с общероссийскими процессами в элитарист-
ской области имеют ряд специфических черт и особенностей.  
К ним можно, по нашему мнению, отнести такие особенности, как 
своеобразие политической культуры, традиций дагестанского об-
щества, многонациональность республики, высокий уровень рели-
гиозности и поликонфессиональность населения. Происходящие 
социально-политические трансформации российского общества в 
целом были усугублены рядом объективных причин, характерных 
только для Дагестана, среди которых можно выделить геополити-
ческое положение региона и «этапные» особенности современного 
этнорегионального развития. Немаловажным фактором является 
также включенность Республики Дагестана в систему трансрегио-
нальных этнополитических отношений. 

Иными словами, в национальных окраинах российского об-
щества, особенно в Дагестане, распад СССР спровоцировал стре-
мительную активизацию процессов, которые ранее находились в 
тени советской модернизации. Произошло разрушение политиче-
ских и социальных структур советского типа и выдвижение на 
первое место неформальных отношений традиционных институ-
тов1. Как отмечает эксперт Центра «Вектор-Юг» В. Крупнов, кла-
новые и клиентельные отношения начали складываться вокруг эт-
                                                 

1 Дорожкин Ю., Быстриковский А. Теневые политико-элитные группы в 
постсоветской России // Власть. – 2011. – № 6. 



 52 

нического основания и корреспондироваться с теми элементами 
этнических культур, которые, несмотря на период социалистиче-
ского модернизма, не изжили себя1. 

Республика Дагестан – уникальный регион Российской Фе-
дерации по своей истории, самобытной культуре, полиэтничности, 
природно-климатическим условиям, демографическому потенциа-
лу и т.д. В Дагестане нет «титульной национальности», к числу 
«коренных» относятся: аварцы – 29,4% населения республики, 
даргинцы – 16,5, кумыки – 14,2, лезгины – 13,1, лакцы – 5,4, таба-
саранцы – 4,3, ногайцы – 1,5, рутульцы – 0,9, цахуры – 0,3%. Кро-
ме того, в Дагестане живут русские – 4,7%, азербайджанцы – 4,3, 
чеченцы – 3,4, таты – 0,1, татары – 0,2, прочие – 0,4%2.  

Этнополитическая особенность РД заключается в том, что 
дагестанские этносы являются «субъектами права». В предыдущей 
Конституции РД был закреплен правовой статус этносов на пред-
ставительство в органах власти3. С приведением Конституции РД в 
соответствие с федеральным законодательством это положение 
было исключено. Однако в Законе «О выборах депутатов Народ-
ного собрания Республики Дагестан»4 предусмотрено представи-
тельство народов через региональные группы. 

Этничность выступает как важный политический фактор в 
процессе становления дагестанской политической элиты. Для Да-
гестана является характерным «этнический баланс» среди руково-
дителей министерств, крупных предприятий, федеральных органов 
исполнительной власти. Данная система назначений противоречит 
нормам российского законодательства, но позволяет сохранять 
хрупкий гражданский мир в Дагестане. 

Система этнического квотирования опасна тем, что укрепляет 
националистические тенденции у политической элиты в дагестан-
ском обществе. И как показывают недавние события, этничность 
используется представителями элиты как беспроигрышная карта в 
отстаивании своих интересов. В начале 90-х годов лидеры нацио-
нальных общественно-политических движений («Народный фронт 

                                                 
1 Крупнов В. Инвестиции, дотации и «этнизация» Северного Кавказа // 

http://skfonews.info/article/28 
2 Атлас социально-политических проблем, угроз и рисков Юга России. 

Под ред. акад. Г.Г. Maтишова. – Ростов н/Д.: Изд-во ЮНЦ РАН, 2006. – С. 27.  
3 Конституция Республики Дагестан. – Махачкала, 1994. 
4 Закон «О выборах депутатов Народного собрания Республики Дагестан» // 

Дагестанская правда. 04.11.2006. 



 53

имени Шамиля», «Садвал», «Тенглик», «Бирлик») выступали за 
разделение Дагестана на самостоятельные государства. Проблема 
суверенитета привела к росту национального самосознания, так 
как национальные движения отстаивали территориальное разделе-
ние и этническую независимость. 

В условиях Дагестана эти процессы получили стремительное 
развитие в силу сложной этнополитической картины. В рассмат-
риваемый период руководству республики пришлось столкнуться 
с развивающимися снизу процессами роста национального само-
сознания и обострения межнациональных отношений, которые 
нашли свое выражение в деятельности политических элит, пресле-
дующих различные политические цели и имеющие разное  
представление о будущем нашей республики1. Необходимо также 
отметить зависимость политической элиты Дагестана от клановых 
интересов в общественно-политической жизни республики, кото-
рые пришлись на постперестроечный период и, соответственно, 
обусловливаются трансформацией советской государственной сис-
темы. В условиях реформ российского общества федеральный 
центр продолжал активно инициировать сверху радикальные эко-
номические и политические преобразования, в то же время идя на 
уступки суверенизации национальных автономий страны2. 

В результате к числу особенностей политической ситуации в 
Дагестане, когда создавалась и формировалась современная поли-
тическая элита, прибавилась тенденция существенной политиза-
ции межэтнических отношений и, как результат, этнизации поли-
тики3. Это обстоятельство способствовало усилению теневых 
процессов, где этнический фактор становился каналом для обрете-
ния, удержания и пользования властными ресурсами со стороны 
клановых группировок. В результате именно этническая принад-
лежность становилась необходимым атрибутом для реализации 
более узких групповых интересов. 

Иными словами, через этнический фактор клановые группы 
смогли включиться в борьбу за власть в Дагестане. Мы считаем, 

                                                 
1 Абдуллаев М.-З.Н. Межнациональный вопрос в Республике Дагестан: 

Политико-правовой аспект. – Махачкала, 2004. – С. 68. 
2 Гельман В., Рыженков С. Политическая регионалистика России: История 

и современное развитие // Политическая наука. – М.: ИНИОН, 1999. – № 3. – 
С. 172, 255. 

3 Дзидзоев В.Д. Кавказ конца XX в.: Тенденции этнополитического разви-
тия (историко-политологическое исследование). – Владикавказ, 2004. – С. 25. 



 54 

что в этот период создавался такой общественно-политический 
климат, который позволил также теневым группам активно вклю-
читься в политико-экономическую жизнь Дагестана. Особен- 
ностью дагестанской политической элиты является то, что совет-
ская партийно-номенклатурная элита сумела удержаться в новых 
условиях и благополучно интегрироваться в новых реалиях. 

В этих условиях партийно-номенклатурная элита Дагестана 
использовала в большей степени имеющиеся государственные ре-
сурсы в борьбе за власть с формальными и неформальными авто-
ритетами из числа негосударственных деятелей, крупных бизнес-
менов и лидеров различных национальных движений, которые, в 
свою очередь, стали апеллировать к земляческой и этнической со-
лидарности, а также к поддержке финансовых структур1. 

Мы полагаем, что борьба за власть между этими группами 
предопределила характер политической системы Дагестана и на-
ложила отпечаток на дальнейшее развитие республики, что, по сути, 
придало ей современную форму. В частности, проф. Э. Кисриев 
отмечал, что «политическая система, которая сложилась в Даге-
стане после развала коммунистического режима, явилась резуль-
татом жестких противостояний и сложных компромиссов различ-
ных политических сил, быстро сложившихся здесь на месте 
единой системы компартийной иерархии... на основе “сдержек и 
противовесов”, своеобразного баланса сил»2. 

Мы же полагаем, что результатом этих процессов явилось 
становление такой модели, в которой клановость и этничность 
приобрели доминирующее значение в общественно-политических 
и социально-экономических процессах республики. Об этом сви-
детельствует, в частности, тот факт, что на протяжении всего 
постсоветского периода за представителями трех самых крупных 
этносов республики – аварцев, даргинцев, кумыков – закреплены 
все три высшие должности в республике – Президента, Председа-
теля Народного собрания и Председателя Правительства Респуб-
лики Дагестан. Не лишены оснований утверждения тех, кто считает, 
что наиболее престижные и доходные места в нижестоящих эше-

                                                 
1 Современная эволюция политической системы на Северном Кавказе и 

перспективы модернизации процессов. Июнь. 2011 // http://www.insor-russia.ru/ 
files/SevK_2011.pdf 

2 Кисриев Э. Сопротивление системы политических институтов Дагестана 
процессу создания «единого правового пространства» России // Федерализм в 
России. – Казань, 2001. – С. 21. 



 55

лонах власти распределяются, прежде всего, среди представителей 
именно этих этноклановых группировок1. 

Мы считаем, что, говоря о политической элите Дагестана, 
мы подразумеваем, что она состоит в основном из представителей 
левашинских и хунзахских кланов, где каждый клан стремится 
достичь стабильного положения и контролировать свою внешнюю 
среду, создать благоприятные для себя социально-экономические 
и политические условия деятельности. Для них же характерны  
захват ценных активов, продвижение своих людей в федеральные 
или местные законодательные органы власти, получение важных 
правительственных постов и устранение конкурентов и бывших 
деловых партнеров. 

Рассматривая ситуацию с проблемой политических элит на 
всем пространстве Северного Кавказа, мы проследим тенденцию 
попыток российского руководства использовать региональные 
особенности политической элиты для стабилизации обстановки в 
этом непростом регионе. Федеральный центр полагает, что необ-
ходимо учитывать специфику Северного Кавказа, где якобы тра-
диционно власть передавалась от отца к сыну. Мы считаем, что 
это ошибочное мнение. 

Каждый самостоятельный субъект СКФО имеет свои харак-
терные особенности. Например, объемная работа, проведенная фе-
деральным центром в Чечне за последние годы, дает основания 
для некоторого оптимизма с точки зрения стабилизации этнополи-
тической ситуации в регионе. Избрание в 2007 г. президентом Чеч-
ни Р. Кадырова, сына Ахмата Кадырова, – это попытка российско-
го руководства использовать региональные особенности элиты для 
стабилизации обстановки в этой непростой республике. Далеко не 
все тейпы этой республики единогласно восприняли избрание но-
вого президента. Это стало возможным благодаря работе тейпа 
Кадырова с представителями других тейпов в процессе долгих и 
кропотливых переговоров. 

В Ингушетии традиционно руководящими тейпами были 
Оздоевы, Евлоевы, Аушевы. При избрании президентом Ю. Евку-
рова большие тейпы оказались не у дел, так как Евкуров относится 
к небольшому тейпу, но к периоду избрания он был генерал-
майором и Героем России. 

                                                 
1 Ламажаа Ч.К. Клановость в политике регионов России. – СПб.: Алетейя, 

2010. – С. 33. 



 56 

В Дагестане ситуация несколько иная, там рекрутирование 
руководящих политэлит идет в основном из числа двух ведущих 
народов – аварцев и даргинцев, которые практически поочередно 
сменяют друг друга. Вначале у власти был даргинец М. Магоме-
дов, его сменил аварец М. Алиев. Затем, опять же в соответствии с 
«дагестанскими традициями», был избран сын М. Магомедова – 
Магомед-салам Магомедов1. Мы считаем, что в сложившейся си-
туации в современном Дагестане с обострением многих факторов, 
что касается перераспределения властных и экономических ресур-
сов, то здесь ситуация имеет не столь однозначный характер. Эти 
противостояния зачастую переходят границы правовых рамок и 
становятся причиной общего системного кризиса в республике. 
Противостояние внутри политической элиты Дагестана проявляет-
ся в воздействии на политический процесс в республике через 
имеющиеся подконтрольные государственные и неофициальные 
структуры, с одной стороны, и через своих агентов влияния в Фе-
деральном центре – с другой2.  

Закономерен вопрос: что делать? История свидетельствует  
о предпочтительности коллегиальности политической элиты,  
состоящей из представителей различных этносов. Начиная с сере-
дины 90-х годов, на страницах печати шли острые дискуссии по 
вопросу о том, нужен ли Дагестану президент. Обсуждение  
проблемы изменения формы государственного устройства Даге-
стана в 1999 г. было инициировано оппозиционно настроенными к 
руководящей элите политико-религиозными деятелями как внутри 
Дагестана, так и за его пределами. 

7 марта 1999 г. был проведен третий по счету референдум 
РД по вопросу: «Считаете ли Вы необходимым введение в Респуб-
лике Дагестан поста Президента Республики Дагестан (главы го-
сударства), избираемого гражданами на основе всеобщего равного 
и прямого избирательного права при тайном голосовании?» Число 
действительных бюллетеней для голосования на референдуме, по 
которым можно установить волеизъявление граждан, составило 
814 740, число недействительных бюллетеней – 40 364. Из них го-

                                                 
1 Абдурашидов М., Шахбанов М. Даргинские лидеры // Новое дело. – 

2010. – Вып. № 47 (983). 
2 Современная эволюция политической системы на Северном Кавказе и 

перспективы модернизации процессов. Июнь. 2011 // http://www.insor-russia.ru/ 
files/SevK_2011.pdf 



 57

лосов участников референдума, поданных за позицию «да» – 
201 730, или 23,59%, за позицию «нет» – 613 010, или 71,68%1. 

Таким образом, большинство жителей республики тогда от-
вергли идею президентского правления в РД, считая наиболее  
приемлемым Государственный совет Республики Дагестан. Госу-
дарственный совет Республики Дагестан, говорится в ст. 88  
Конституции РД, состоит из 14 человек и формируется Конститу-
ционным собранием Республики Дагестан. В состав Государст-
венного совета не может входить более одного представителя од-
ной и той же национальности. 

Таким образом, обобщая вышеобозначенные факты, можно 
сделать вывод, что политическая элита в республике находится 
под огромным влиянием определенных этнических кланов. Не бу-
дет преувеличением сказать, что этот феномен «поразил» все сфе-
ры жизнедеятельности республики. Процесс формирования совре-
менных наиболее влиятельных элитных кланов начался с конца 
80-х годов прошлого века и на сегодня в той или иной степени 
считается завершенным. 

«Элитология России: Современное состояние  
и перспективы развития»,  

Ростов н/Д., 2013 г., т. 2, с. 474–480. 
 
 
С. Жемчураева,  
кандидат социологических наук 
(Комплексный НИИ РАН им. Х.И. Ибрагимова,  
г. Грозный) 
РЕЛИГИЯ И ЭТНИЧНОСТЬ  
КАК ЗНАЧИМЫЕ КОМПОНЕНТЫ  
ИДЕНТИЧНОСТИ ЧЕЧЕНЦЕВ  
(по материалам социологического исследования) 
 
Чеченская культура формировалась как часть кавказской 

культуры. В этой связи возможно рассмотрение феномена так на-
зываемой «кавказской идентичности». Особенно актуальным ее 
изучение становится в набирающем силу процессе глобализации. 
Этническая идентичность, по мнению многих ученых, – особая 
характеристика субъективности, состоящая в ощущении, пережи-
                                                 

1 Эмиров Э.Д. Политическая культура дагестанского общества как инди-
катор зрелости гражданского общества. – http://www.superinf.ru 



 58 

вании индивидом своей принадлежности к определенной группе 
или общности людей через осознание себя частью общей матери-
альной и духовной культуры, языка, ценностей, традиций, обычаев, 
исторического прошлого, территории расселения, этнонима и ре-
лигии.  

Чеченская идентичность, являясь частью кавказской иден-
тичности, имеет свои особенности, которые формировались столе-
тиями. Данная идентичность не является раз и навсегда данным и 
неизменным социальным феноменом. В условиях социальных 
трансформаций она претерпевает заметное изменение, в силу чего 
актуализируются одни его содержательные компоненты, а другие 
остаются социально нейтральными. 

Особую роль в культуре чеченцев играет религия (суннит-
ский ислам суфийского течения), которая как специфическая фор-
ма сознания имеет свои законы, в исламе верующий должен 
«стремиться к уникальности собственной личности»1, к само- 
совершенствованию. У мусульман есть и другие морально-
этические обязанности: уважение жизни человека; верность и  
порядочность; доброта и преданная благодарность родителям; по-
мощь сородичам, соплеменникам и единоверцам в их нуждах; ве-
ликодушие к зависимым от тебя2. Для простого верующего не 
важно, откуда и как религия пришла в его среду и к нему лично – 
важно, что вышеперечисленные нормы отвечают его нуждам и 
чаяниям, отражают его мировоззрение, мироощущение и миро- 
понимание. 

Основателем суфийского братства зикристов, общепризнан-
ным во всем исламском мире чеченским святым-суфием XIX в. 
является шейх Кунта-Хаджи Кишиев, родившийся в горном ауле 
Исти-Су (Мелча-Хи). Кунта-Хаджи пришел в наиболее драматиче-
ский час своего народа и действительно спас его дух не только от 
существовавших, но и от ожидавших его позже невероятных бед3. 
По мнению В.Х. Акаева, «суфийский тарикат способствовал рас-
пространению и укреплению ислама на Северном Кавказе в 
XIX в., когда многие представители официального ислама пере-

                                                 
1 Бухараев Р. Дорога Бог знает куда (Великий джихад). – СПб., 1999. – 

С. 249–250. 
2 Татунц С.А. Уроки М.М. Ковалевского и Российский Кавказ. Вест. 

Моск. ун-та. Сер. 18. Социология и политология. – 2001. – № 2. – С. 47. 
3 Магомедов Р. Великий чеченец – эвлия Кунта-Хаджи Кишиев // Журнал 

Нана. – 2004. – № 6–7. – С. 4–9. 



 59

стали соблюдать нормы Корана и шариата, стали попирать права 
бедных в угоду местным эксплуататорам и царским чиновникам... 
Зикризм, будучи социальным движением и формой религиозной 
мысли, возник в конце Кавказской войны... Кунта-Хаджи появился 
на политической арене Чечни, когда уставший от непрерывной 
войны с царизмом народ нуждался в мирной передышке. Пропове-
ди Кунта-Хаджи о мире, братстве, поддержке обездоленных, сирот 
соответствовали общему настроению, душевному состоянию на-
рода. Главными в его проповедях были идеи непротивления злу  
насилием, отказа от военных действий против царизма, значитель-
но превосходившего горцев по своей военной мощи, а также при-
зывы к смирению»1. 

В одной из проповедей Кунта-Хаджи Кишиев, по утвержде-
нию его мюридов, произнес: «Братья! Нас из-за восстаний стано-
вится все меньше и меньше. Дальнейшее сопротивление властям 
Богу не угодно! И если скажут, чтобы вы шли в церкви, идите, ибо 
они только строения, а мы в душе – мусульмане. Если вас заставят 
носить кресты, так это только железки, – носите их, оставаясь в 
душе магометанами. Но если ваших женщин будут унижать и на-
силовать, запрещать язык, культуру и обычаи, подымайтесь и бей-
тесь до смерти, до последнего! Свобода и честь народа – это его 
язык, обычаи и культура, прощение друг другу обид и оскорбле-
ний, помощь вдовам и сиротам, разделение друг с другом послед-
него куска хлеба»2. Эта глубоко осмысленная речь Кунта-Хаджи 
выражала моральное, духовное состояние и социальное положение 
чеченцев, потерпевших поражение в Кавказской войне в 1859 г.  
В проповеди шейха просматривается обеспокоенность судьбой 
своего народа. Кунта-Хаджи предлагает смириться с поражением, 
выполнять требования царской власти. Но он одновременно пола-
гает предел смирению3. 

В 2012 г. сотрудниками Комплексного научно-исследова- 
тельского института РАН им. Х.И. Ибрагимова (Грозный) было 
проведено социологическое исследование, направленное на изуче-
ние многоуровневой идентичности современной чеченской моло-
дежи. Методом стандартизированного интервью опрошено  

                                                 
1 http://www.chechnya.ru (Дата обращения 14.05.2013.) 
2 Акаев В.Х. Нравственно-религиозное учение чеченского суфия Кунта-

Хаджи Кишиева // Известия вузов. Северо-Кавказский регион. Общественные 
науки. – 1995. – № 2. – С. 27. 

3 Акаев В.Х. Указ. соч. – С. 29. 



 60 

750 респондентов – студентов трех государственных вузов Чечен-
ской Республики (Грозненский государственный нефтяной техни-
ческий университет, Чеченский государственный университет, Че-
ченский государственный педагогический институт). Выборка 
квотная, с вероятностным отбором респондентов, репрезентирую-
щая социально-возрастную группу по полу (мужской / женский), 
возрасту (16–25 / 26–30 / 31–35), образованию (гуманитарный / 
технический / естественнонаучный профиль) и курсам обучения (1 / 
2 / 3 / 4 / 5). Ошибка выборки составляет 2%. Анкета включала в 
себя 25 вопросов, из которых четыре открытых. 

Наряду с другими вопросами, сформулированными в анкете, 
для получения развернутой картины социокультурных идентично-
стей студенческой молодежи ЧР респондентам был предложен  
вопрос: «Укажите, пожалуйста, степень важности перечисленных 
ниже определений». В качестве вариантов ответа были предложе-
ны наиболее значимые социокультурные идентичности варианта-
ми ответов: это очень важно для меня, это важно для меня, это ма-
ло важно для меня, это совсем не важно для меня, затрудняюсь 
ответить. Распределение ответов на этот вопрос выглядит сле-
дующим образом (см. табл. 1). 

 
Таблица 1 

Значимость основных социокультурных идентичностей  
для студентов чеченских вузов  

(в % от числа опрошенных по каждому виду идентичности) 

Я – гражданин России 5,3 
Я – житель Северного Кавказа 9,1 
Я – представитель своей республики 13,2 
Я – представитель своего этноса 16,8 
Я – представитель своей религии 21,4 
Я – представитель своего тайпа 12,8 
Я – член своей семьи 21,4 
Итого 100,0 

 
Практически равными по степени значимости для респон-

дентов оказались конфессиональная и семейная идентичности 
(21,4 и 21,3% соответственно). Существенной для студентов явля-
ется и национальная (этническая) идентичность: как важную ее 
определили 16,8% респондентов. Второстепенное значение для 



 61

студентов чеченских вузов имеют такие идентичности, как «жи-
тель своей республики» (13,2%), «представитель своего тайпа» 
(12,8%), «житель Северного Кавказа» (9,1%), и на последнем месте 
по степени значимости – «гражданин России» (5,3%). Результаты 
исследования, бесспорно, свидетельствуют о преемственности  
поколений и роли семьи в конструировании религиозной идентич-
ности студенческой молодежи ЧР. Этническая идентичность нахо-
дится в тесном взаимодействии с конфессиональной идентичностью, 
которая превращается в «одну из многочисленных и часто проти-
воречащих друг другу идентичностей, легко уживающихся – имен-
но в силу своей виртуальности – в отдельно взятом человеке»1. 

В качестве перекрестного вопроса для подтверждения  
названных наиболее существенных идентичностей студентам было 
предложено указать, в каком статусе им легче себя чувствовать и 
осознавать (см. табл. 2). 

 
Таблица 2 

Наиболее комфортный статус  
(в % от числа опрошенных) 

Человек 0,5 
Россиянин 0,9 
Европеец 1,2 
Представитель своего тайпа 1,9 
Гражданин мира 3,8 
Чеченец 18,2 
Мусульманин 73,5 

 
Несомненно, конфессиональная принадлежность молодых 

людей является важнейшим компонентом, ядром их идентичности 
(этот вариант ответа выбрали 73,5% респондентов). 18,2% опро-
шенных наиболее комфортным для себя считают отождествление 
себя с чеченским этносом. Статус космополита – гражданина мира 
является привлекательным для 3,8% студентов. Только 14 моло-
дым людям легче осознавать себя представителем своего тайпа. 
Европейцами себя чувствуют девять человек, россиянами – семь 
                                                 

1 Байдаров Е. Оставаясь источником духовности и нравственности для 
многих людей, религия является инструментом регуляции глобальных тенденций 
мирового развития // http://www.inform.kz/eng/article/2464478 (Дата обращения 
25.06.2013.) 



 62 

студентов, и четыре респондента отметили, что статус «человек» 
является для них более подходящим. 

Ценностная шкала молодых чеченцев, согласно данным оп-
роса, представляет собой следующую иерархическую структуру: 
1) религия (15,3%); 2) семья (15,0%); 3) честь и достоинство 
(10,6%); 4) здоровье (10,3%); 5) доброта, терпение (10,2%); 
6) дружба (8,5%); 7) интеллект, образование (6,4%); 8) Родина 
(5,6%); 9) скромность, совесть (5,5%); 10) самостоятельность, не-
зависимость (4,0%); 11) деньги (2,2%); 12) красота (1,9%); 
13) власть (1,0%); 14) умение жить красиво (роскошно) (1,4%); 
15) свобода, раскрепощенность (1,3%); 16) природа (0,8%). 

Результаты проведенного исследования позволяют предпо-
ложить, что этничность и религиозность для чеченцев являются 
тесно взаимосвязанными, взаимодополняющими, неотделимыми 
составляющими идентичности. Чеченская идентичность сегодня 
немыслима вне контекста исламской традиции. Обращение к  
фундаментальным духовным ценностям чеченского народа, сло-
жившимся столетиями, может способствовать укреплению межна-
ционального единства и сохранению этноконфессиональной иден-
тичности чеченцев. Даже в условиях глобального мира можно 
сохранять национальную самобытность. Чеченцы должны стре-
миться к взаимообогащающему культурному сосуществованию с 
представителями других этносов и конфессий. 

«Социология и религия в обществе позднего модерна:  
Памяти Ю.Ю. Синелиной», Белгород, 2013 г., с. 245–250. 

 
 
И. Добаев, 
доктор философских наук 
А. Понеделков, 
доктор политических наук 
(Южно-Российский институт,  
г. Ростов-на-Дону) 
ТЕНДЕНЦИИ В ЭВОЛЮЦИИ ТЕРРОРИЗМА  
НА СЕВЕРНОМ КАВКАЗЕ 
 
На Северном Кавказе ислам не является монолитным, а  

разобщен в рамках существующих направлений (суннизм и шиизм), 
толков (ханифитский и шафиитский) и идейных течений (тради-
ционализм, фундаментализм, модернизм). При этом самое значи-
мое расслоение на поле идейных течений в исламе наблюдается, 



 63

прежде всего, по линии традиционализм – фундаментализм. Каж-
дое из этих течений борется за усиление своего влияния на ве-
рующих. Традиционный ислам представляет собой, прежде всего, 
институционализированное мусульманское духовенство – админист-
ративно-управленческий аппарат религиозных организаций: ду-
ховные управления мусульман (ДУМ), а также подведомственные 
им структуры (мечети, исламские образовательные учреждения  
и др.). Эти исламские институты принято считать «официальным 
исламом», или, что характерно для восточной части региона, «ме-
четным исламом». На Северо-Восточном Кавказе имеется также и 
другая институционализированная группа традиционалистов – 
сторонники «немечетного ислама», представленные многочислен-
ными вирдовыми, или мюридскими, братствами трех суфийских 
тарикатов (накшбандийа, кадирийа, шазилийа) во главе со своими 
руководителями – шейхами и устазами. 

Отсюда следует, что традиционный ислам в регионе («ме-
четный» и «немечетный») калейдоскопичен, полон противоречий, 
что не может не отражаться на настроениях и взглядах простых 
верующих, большинство которых также можно отнести к тради-
ционалистам. Северокавказский традиционный ислам в основном 
пребывает вне поля модернизационных процессов, фиксируемых в 
других «мусульманских» регионах России, прежде всего в Поволжье.  

Главным оппонентом и антагонистом традиционалистов в 
регионе выступают фундаменталисты (салафиты, или неоваххаби-
ты), идеалом которых является возврат к реалиям «золотого века 
ислама» (период жизни первых трех поколений мусульман, или 
период, связанный с жизнью и деятельностью Пророка Мухамма-
да и четырех «праведных» халифов) – шариатизация обществен-
ной жизни и воссоздание государственного образования в форме 
халифата. Противостояние традиционалистов и салафитов в итоге 
привело к повышенной исламизации республик, особенно на Се-
веро-Восточном Кавказе, хотя в первой половине 90-х годов XX в. 
власти отмежевывались от поддержки какой-либо из сторон, счи-
тая это внутренним делом исламских организаций и их лидеров, 
якобы занимающихся теологическими спорами. Однако начиная с 
середины 1990-х годов, во многом благодаря усилиям Духовного 
управления мусульман Дагестана (ДУМД), где исключительным 
влиянием пользуются последователи местных ответвлений суфий-
ских орденов накшбандийа, кадирийа и шазилийа, в межконфес-
сиональное противостояние начинают вовлекаться представители 
федеральных и региональных властных структур, которые взяли 



 64 

курс на борьбу с «ваххабизмом». С принятием в 1999 г. в Дагеста-
не «антиваххабитского» закона светские власти этой, а затем и 
других северокавказских республик окончательно оформили  
союзнический альянс с представителями «официального ислама».  

Процесс политизации и радикализации ислама на Северном 
Кавказе последовательно прошел ряд стадий. 

1. 70-е – начало 90-х годов XX в. Первоначально в Дагеста-
не, не без влияния извне, появляются молодежные салафитские 
группировки, идет процесс осмысления их адептами зарубежного 
салафитского наследия, а первым «наставником» выступает Маго-
мед Кизилюртовский. Силовые структуры выявляют и «мягко» 
пресекают деятельность этих группировок.  

2. Начало 90-х годов – 1994 г. Фиксируется воссоздание и 
практическая легализация дагестанских салафитских группировок, 
которые осуществляют так называемый «салафитский призыв» 
путем создания исламистских кружков, где их участники детально 
изучают такие понятия, как такфир (обвинение в неверии) и джи-
хад (священная война за веру), в их специфической ваххабитской 
интерпретации. В этот же период в России при посольствах неко-
торых мусульманских стран создаются «культурные центры», осу-
ществляются ввоз в страну и распространение исламистской лите-
ратуры. Одновременно аналогичная литература в массовом 
порядке начинает издаваться на местах (например, издательством 
«Сантлада» в с. Первомайское Хасавюртовского района Дагеста-
на). В Россию начинают прибывать миссионеры, проповедники и 
зарубежные «преподаватели» мусульманских дисциплин, одно-
временно начинается выезд российской мусульманской молодежи 
за рубеж для получения исламского образования. В первые два 
периода основной территорией исламизации выступает Дагестан. 

3. Декабрь 1994 г. – начало 2000-х годов. Этап характеризу-
ется доминированием Чечни в процессе радикализации северо- 
кавказского ислама. Чеченские войны, как и трехлетний перерыв 
между ними, сопровождались концентрацией в этой республике 
зарубежных «моджахедов», преимущественно арабов, с серьезной 
идеологической, финансовой и иной подпиткой со стороны зару-
бежных исламистских центров. На территории Чечни функциони-
ровали специальные учебные центры по подготовке боевиков – 
самый известный под селением Сержень-Юрт в Шалинском  
районе, который возглавлял известный зарубежный террорист 
Эмир Хаттаб, близкий к лидеру «Аль-Каиды» Усаме бен Ладену.  
В 1998 г. в Чечню из Дагестана переезжают радикальные ислами-



 65

сты со своим лидером Магомедом Кизилюртовским, происходит 
консолидация зарубежных, чеченских, дагестанских салафитов, а 
также их единомышленников из других северокавказских респуб-
лик. В 1999 г. позиции салафитов в Чечне настолько окрепли, что 
они решились на агрессию в дагестанском направлении, где их 
боевые структуры были разгромлены.  

4. Сентябрь 1999 г. – 2007 г. Этап характеризуется началом 
второй чеченской кампании, разгромом боевых подразделений се-
паратистов, переходом их к партизанской войне. В этот период 
Чечня остается центром сосредоточения радикальных исламистов, 
хотя ее лидерами артикулируются еще вполне светские сепаратист-
ские проекты в рамках конструирования так называемой ЧРИ – 
Чеченской Республики Ичкерия. В этот же период наблюдается 
процесс «растекания джихада» практически по всей территории 
Северного Кавказа. Речь идет о распространении идеологии ради-
кального исламизма, институционализации собственных неправи-
тельственных религиозно-политических организаций и группиро-
вок, появлении и разрастании инфраструктуры джихада (схроны 
блиндажи, бункера и т.п.), ведении специфической политической 
диверсионно-террористической практики, в том числе далеко за 
пределами Северо-Кавказского региона. Происходит трансформа-
ция структур боевиков, которая постепенно приобретает сетевой 
характер. Значимым на данном этапе представляется то, что если в 
90-х годах XX в. северокавказские ваххабиты были представлены 
умеренно-радикальной и ультрарадикальной составляющими, то в 
ходе второй чеченской кампании местная салафийя выродилась 
исключительно в религиозно-политический экстремизм, на базе 
которого развилось террористическое движение, прикрывающееся 
исламским вероучением. Тем не менее умеренные радикалы, хотя 
и в меньшем количестве, еще присутствуют на Северном Кавказе. 
Однако власти, не умея или не желая отличать умеренных от  
ультрарадикалов, осуществляют в отношении них одинаково  
жесткие силовые меры. Такой подход сокращает и без того узкую 
прослойку умеренных радикалов, постепенно переходящих на  
экстремистские позиции. 

5. 2007 г. – конец «нулевых». Пришедший к власти в вирту-
ально существующей Чеченской Республике Ичкерия новый лидер 
Доку Умаров объявил о завершении националистического плана 
построения ЧРИ и одновременно обнародовал новый геополити-
ческий проект – «Имарат Кавказ». Согласно ему на Северном Кав-
казе на исламистских принципах функционирования создается но-



 66 

вое государство – Имарат Кавказ, управление которым осуществ-
ляется по образу и подобию исламских государств прошлого (ха-
лифаты). В свою очередь, помимо соответствующих центральных 
институтов власти и управления, в имарат на правах провинций 
входят так называемые вилайеты – конкретные республики Север-
ного Кавказа, а в перспективе – и другие регионы России. В свою 
очередь, указанные вилайеты состоят из секторов, в составе кото-
рых действуют первичные исламистские группировки – джамааты, 
представляющие собой, по сути, диверсионно-террористические 
группировки, иначе говоря – банды. 

6. Конец первого – начало второго десятилетия XXI в.  
Наблюдается распространение влияния имарата и его лидеров на 
другие «мусульманские» территории – Поволжье, Урал и Запад-
ную Сибирь, и прежде всего на Татарстан.  

7. Последние год-два: появление исламистских группировок 
в «исламских анклавах» в немусульманских субъектах страны, 
группирующихся вокруг появляющихся на этих территориях ме-
четей, что следует считать новейшей тенденцией в процессе ради-
кализации отечественного ислама, заключающейся в расползании 
метастаз исламизма по территории страны. Аналогичные процессы 
ранее имели место в США и некоторых государствах Западной 
Европы. Совершенно очевидно, что последние три этапа радика-
лизаци ислама и исламского движения напрямую затрагивают уже 
не только Северный Кавказ, но и другие регионы России, форми-
руют качественно новую структуру исламистских группировок, 
подготавливают почву для разработки более грандиозных геопо-
литических планов по переформатированию политического поля 
страны. Именно поэтому они нуждаются в более подробном ос-
мыслении и описании. Если проигнорировать эту негативную тен-
денцию, вряд ли можно будет правильно расставить акценты в  
деле усиления борьбы с этим разрушающим российскую государст-
венность религиозно-политическим явлением. 

Итак, 7 октября 2007 г. новый лидер непризнанной Ичкерии 
Доку Умаров заявил о сложении президентских полномочий и на-
значил себя верховным правителем – «амиром моджахедов Кавка-
за», «предводителем джихада», а также единственной законной 
властью на всех территориях, где есть моджахеды. В перспективе – 
на весьма обширных и удаленных от Северного Кавказа террито-
риях, вплоть до Татарстана и даже Бурятии. Таким образом, идея 
национальной независимости была заменена доктриной освобож-
дения от «власти неверных». Как было заявлено, целью создания 



 67

Имарата Кавказ является установление шариатского правления на 
всей территории Северного Кавказа. По территориальному уст-
ройству Имарат Кавказ состоит из ряда входящих в него субъектов – 
вилайетов (в переводе с турецкого вилайет – область, провинция). 
Первоначально он был разделен на шесть вилайетов: Дагестан, 
Нохчийо (Чечня), Галгайче (Ингушетия), Иристон (Северная Осе-
тия-Алания), Ногайская степь (Ставропольский край), а также  
объединенный вилайет Кабарды, Балкарии и Карачая. В мае 
2009 г. вилайет Иристон был включен в состав вилайета Галгайче. 
Имарат Кавказ имеет представительный орган – Маджлис уль-
Шура, а также разнообразные функциональные структуры, среди 
которых военное ведомство, спецслужбы, шариатский суд, «ми-
нистерство» по связям с общественностью и т.д. В достаточно  
независимом от «центрального аппарата» имарата находятся сете-
вым образом оформленные салафитские вилайеты со своими ами-
рами, которые, в свою очередь, не жестко замыкают на себя струк-
туры так называемых секторов, а те – конкретные бандгруппы, 
которые салафиты именуют джамаатами.  

Таким образом, на Северном Кавказе появился крупный, но 
достаточно автономный сетевой террористический кластер, кото-
рый с другими аналогичными сетевыми структурами в различных 
регионах мира объединяет лишь, как правило, общность идеоло-
гических положений и целей. Следует отметить, что «сегодня в 
регионе <...> сложилась разветвленная сетевая террористическая 
структура, обладающая такими специфическими институциями, 
как судебная власть (кадии), хорошо отработанной фискальной 
системой, а также исполнительной властью в лице так называемых 
“амиров” различных уровней, от “джамаата” – до “Имарата”», а 
живучесть этой системе придает сращивание идеологии радикаль-
ного исламизма с северокавказскими традиционными социальны-
ми институтами и сложившимися современными общественно-
политическими условиями. Не удивительно поэтому, что России в 
Северо-Кавказском регионе с большим трудом удается вырабаты-
вать адекватные меры противодействия религиозно-политиче-
скому экстремизму, противопоставляя террористам мощь государст-
венной машины. Однако обуздать терроризм пока не удается. 

Под сильным воздействием извне, в том числе с Северного 
Кавказа, началась радикализация ислама в Поволжье, прежде всего 
в Татарстане. Здесь уже в 1993 г. дирекция новообразованного на-
бережно-челнинского медресе «Иолдыз» заключила договор о со-
действии образовательному процессу с «благотворительной»  



 68 

организацией «Тайба» из Королевства Саудовская Аравия. Как 
следствие, медресе было превращено в центр по подготовке рели-
гиозных радикалов. Результат не замедлил сказаться: осенью 
1999 г. выпускник этого медресе Денис Сайтаков оказался в числе 
организаторов терактов в Москве. Позднее другие учащиеся мед-
ресе оказались причастными к нескольким подобным акциям. 
Кроме того, были обнародованы факты сотрудничества руководи-
телей этого учебного заведения с чеченскими «полевыми коман-
дирами» Басаевым и Хаттабом, которые предоставляли учащимся 
«Иолдыза» возможность пройти соответствующую «практику» в 
Чечне. В начале 2000-х годов аналогичные структуры молодых 
радикалов были обнаружены в Альметьевске, Нижнекамске, Кук-
море и в других населенных пунктах Татарстана.  

Как подчеркивает татарский исламовед Р. Сулейманов, «но-
вейшая история исламского терроризма в Татарстане началась с 
первых терактов на газопроводах в 2003–2005 гг. в сельских  
районах. Затем в республике появились свои «лесные» боевики в 
Нурлатском районе Татарстана, где вооруженная банда фундамен-
талистов постаралась организовать подполье в местном лесу по 
типу северокавказского». Действительно, 25 ноября 2010 г. в Нур-
латском районе Татарстана силами МВД республики при личном 
участии министра внутренних дел РТ генерала А. Сафарова была 
ликвидирована вооруженная банда боевиков, намеревавшихся соз-
дать в лесистой части закамской зоны республики свою опорную 
базу. Именно тогда стало окончательно ясно, что в Республике Та-
тарстан возникли устойчивые группы радикальных салафитов, при 
этом обнаружилась непосредственная взаимосвязь между ними, 
этнонационалистами и представителями криминального мира. 

В том же 2010 г. лидер северокавказских радикальных исла-
мистов – амир Имарата Кавказ заявил о появлении вилайета 
Идель-Урал, который охватил территорию современного Поволжья 
и Урала. Вслед за этим появляется бандподполье со своим амиром 
вилаейта. Следствием длительного процесса институционализации 
подполья стал рост числа салафитов, их структурное оформление. 
По мнению экспертов, сегодня в Татарстане насчитывается около 
3 тыс. салафитов и салафитствующих. Однако их число неуклонно 
пополняется: только в Саудовской Аравии обучаются 120 татар, а 
в 2011 г. без уведомления ДУМ РТ в эту страну, родину ваххабиз-
ма, отправились еще 20 человек. Ситуация резко усугубляется: в 
январе 2012 г. в дер. Мемдель Высокогорского района Татарстана 
была обнаружена домашняя лаборатория по производству взрыв-



 69

чатки и «поясов шахида», а 19 июля 2012 г. в Казани был ранен 
муфтий Татарстана И. Фаизов и убит его заместитель В. Якупов, 
возглавлявший учебный отдел Духовного управления мусульман 
РТ. По мнению татарских экспертов, «сегодня в республике вахха-
битами реализуется ингушско-дагестанский сценарий: то, что про-
исходило на Северном Кавказе 10–15 лет назад, сейчас осуществ-
ляется в Поволжье. Первый муфтий Дагестана был убит в 1998 г. 
После этого было убито свыше 50 муфтиев, их заместителей и из-
вестных имамов, придерживавшихся традиционного для Северно-
го Кавказа ислама». 

Итак, в Республике Татарстан сформировались устойчивые 
салафитские группы, а в настоящее время экспертами прогнозиру-
ется процесс «растекания» фундаментализма по Поволжью, Уралу 
и Западной Сибири, как это произошло уже на Северном Кавказе. 
При этом вышеуказанные группы рассматривают себя как устой-
чивые сообщества, четко осознающие свою специфику, свои инте-
ресы и возможности их отстаивания, используя в этих целях пра-
возащитные и юридические средства. Впрочем, этот путь уже 
прошли их северокавказские единомышленники, сформировав це-
лый ряд таких правозащитных организаций. Например, в Дагеста-
не уже в первой половине 2000-х были сформированы каналы  
легальной поддержки деятельности вооруженного экстремистско-
го подполья через общественные объединения. Самым известным 
из них стала организация «Матери Дагестана». Лидеры этих орга-
низаций поддерживают контакты с экстремистами, подвергают 
резкой критике деятельность правоохранительных органов, обви-
няя их в массовых нарушениях прав человека и гражданина. Такая 
позиция формирует у населения мнение о том, что якобы неоправ-
данно жесткие действия правоохранительных органов являются 
одной из основных причин, побуждающих молодежь пополнять 
ряды боевиков. Более того, по мнению некоторых экспертов, в 
России сложилось устойчивое и влиятельное «исламистское лоб-
би». Пользуясь этим, «салафитское крыло мусульман опробовало в 
разных регионах новый для них формат легальных митингов, мо-
билизуя на них своих сторонников и пытаясь озвучить поднятую 
ими тему “гонений на ислам” в России в федеральном масштабе». 

Следующим этапом «растекания ваххабизма», по нашему 
мнению, следует считать укрепление позиций его адептов в «му-
сульманских анклавах», появившихся и укрепившихся в послед-
ние годы в некоторых российских мегаполисах. Впрочем, такие 
«анклавы» уже давно сложились в некоторых европейских госу-



 70 

дарствах, например во Франции, а потому их опыт может оказать-
ся полезным и для России. Европейские реалии свидетельствуют о 
том, что этнически и религиозно однородные общины мигрантов 
активно и достаточно успешно формируют «анклавную» среду 
обитания, которая тяготеет к тому, чтобы локализоваться в соот-
ветствующих территориальных границах, а центром их сосредото-
чения, как правило, выступают мечети или молельные помещения.  

Одновременно одними из последствий появления подобных 
«анклавов» становятся криминализация и религиозно-политиче- 
ская радикализация некоторой части мигрантов, что неизбежно 
приводит к появлению латентных очагов социально-политической 
конфликтности в достаточно продолжительной перспективе, к их 
неизбежной конфронтации с местным населением. По нашему 
мнению, говорить в данном случае о толерантном «евроисламе» не 
приходится, скорее речь идет об исламизации Европы, причем в 
самых опасных формах. События первых лет нового тысячелетия  
в Испании, Великобритании, Франции и других европейских стра-
нах рельефно подтверждают этот тезис. Как следствие, в послед-
ние годы европейские политики в унисон заговорили о провале 
идеологии и практики мультикультурализма в Европе, о несовмес-
тимости исламизма и западно-либеральных ценностей.  

Аналогичные «анклавы» появились и в российских городах, 
и результаты этого не замедлили проявиться. Например, в ходе 
проведенной 8 февраля 2013 г. представителями силовых структур 
Санкт-Петербурга операции в молельном помещении одного из 
городских рынков, а также в домах и на частных квартирах было 
задержано несколько человек, которых обвинили в распростране-
нии материалов религиозно-экстремистского характера. Всего, по 
официальным данным, были задержаны 2711 человек, 90% из них 
оказались иностранцами, в том числе иммигрантами из Афгани-
стана и Египта. Судя по информации, озвученной СМИ руководи-
телем пресс-службы УФСБ по Санкт-Петербургу и Ленинградской 
области Д. Кочетковым, характер исламистской угрозы в регионе 
сопоставим с северокавказской ситуацией: «В ходе операции были 
задержаны... приверженцы радикальных течений ислама, пред-
ставляющие угрозу государству, которые отрицают светскую 
власть и стремятся к халифату». 

Таким образом, в постсоветский период вследствие ослабле-
ния институтов государственной власти Российской Федерации 
под сильным внешним воздействием наблюдались неуклонный 
процесс политизации и радикализации ислама и исламских груп-



 71

пировок, появление и институционализация на территории страны 
нетрадиционных исламистских течений. Этот процесс усугублялся 
слабостью и разобщенностью традиционного и официального рос-
сийского ислама, реализацией сепаратистских проектов в некото-
рых регионах страны, прежде всего на Северном Кавказе. В силу 
целого ряда причин, объективных и субъективных факторов  
на территории России возникли и окрепли устойчивые группиров-
ки радикальных салафитов, прошедшие институционализацию  
первоначально в некоторых северокавказских республиках. Впо-
следствии произошел процесс «растекания джихада» практически 
по всему Северному Кавказу, а в последнее десятилетие склады-
ваются предпосылки для создания радикальных салафитских 
группировок в Поволжье, на Урале и в Западной Сибири, а также 
появления их в «мусульманских анклавах» российских мегаполи-
сов. 

«Власть», М., 2013 г., № 10, с. 17–22. 
 
 
М. Джанталеева,  
ассистент (АГУ, г. Астрахань) 
РОССИЙСКО-КАЗАХСТАНСКИЕ ОТНОШЕНИЯ  
КАК ОДИН ИЗ ФАКТОРОВ СТАБИЛЬНОСТИ  
В ПРИКАСПИЙСКОМ РЕГИОНЕ 
 
Интересы России и Казахстана, двух соседей, имеющих об-

щую историю, культурные и межрегиональные связи, общие вызо-
вы и угрозы безопасности, тесно взаимосвязаны. И потому нельзя 
не затронуть тему развития взаимоотношений России и Казахстана 
и влияния их роли на политическую стабильность в Прикаспий-
ском регионе. Как для России, так и для Казахстана важно не 
только продолжение добрососедских отношений, но и превраще-
ние их в фактор стабильности на стратегически важных направле-
ниях, вдоль своих границ. Необходимо отметить, что для двух го-
сударств район Каспийского моря важен не столько с ресурсных 
позиций, сколько как зона геостратегической значимости с точки 
зрения национальной безопасности [1, с. 5]. Изучение российско-
казахстанского сотрудничества в Прикаспийском регионе может 
способствовать пониманию истоков возникновения и развития 
рассматриваемой проблемы. Этим и определяется актуальность 
темы данной статьи. 



 72 

Современные российско-казахстанские отношения пред-
ставляют наиболее успешную, эффективную модель двусторон- 
него сотрудничества на всем постсоветском пространстве.  
За последние годы между Россией и Казахстаном наработан поло-
жительный опыт сотрудничества в нефтегазовой сфере. Перспек-
тивы взаимодействия в сфере топливно-энергетического комплек-
са, т.е. в области транспортировки нефти и газа, совместного 
освоения углеводородных ресурсов Северного Каспия не только 
могут позитивно влиять на экономическую ситуацию в сопредель-
ных странах, но и способствовать росту либо стабильности, либо 
конфронтации в регионе. 

В развитии отношений между Россией и Казахстаном в Кас-
пийском регионе необходимо отметить две составляющие, опре-
деляющие общее их состояние. В геополитическом плане следует 
отметить зависимость Казахстана от России в вопросе транспорти-
ровки казахстанской нефти на мировой рынок. Транзит каспий-
ской нефти на экспорт осуществляется в основном по территории 
России, поскольку раньше это была единая система магистраль-
ных нефтепроводов СССР. Другим моментом, который уже поло-
жительно отразился на двусторонних отношениях, является урегу-
лирование вопроса о статусе Каспийского моря. Казахстан, Россия, 
а также Азербайджан занимают одинаковые позиции по этому  
вопросу. «Стороны заключили ряд соглашений, регламентирую-
щих их взаимодействие по данному вопросу. В частности, Россия 
и Казахстан подписали соглашение о разграничении дна северной 
части Каспийского моря в целях осуществления суверенных прав 
на недропользование от 6 июля 1998 г.» [2, с. 71]. Аналогичное 
соглашение было подписано между Россией и Азербайджаном в 
сентябре 2002 г. Согласно соглашениям «достижение консенсуса 
предстоит найти на условиях справедливого раздела дна Каспия 
при сохранении в общем пользовании водной поверхности, вклю-
чая обеспечение свободы судоходства, согласованных норм рыбо-
ловства и защиты окружающей среды». На сегодняшний день  
соглашение о разграничении морского дна подписано тремя госу-
дарствами – Россией, Казахстаном и Азербайджаном (разделено 
64% акватории моря). В соответствии с этими соглашениями Ка-
захстан получил контроль над 27% дна, Россия контролирует 19%, 
а Азербайджан – 18%. Ирану предлагается 14% шельфа, однако он 
претендует на 20% и настаивает на переносе границы на 80 км се-
вернее от линии, по которой прежде проходила морская граница 
СССР [2, с. 78]. Эта позиция Тегерана получила поддержку со сто-



 73

роны Туркмении. По соглашению, дно моря с его минеральными 
ресурсами делится по договоренности между сопредельными и 
противолежащими государствами, и каждое государство на своем 
участке дна обладает суверенными правами на недропользование, 
но не территориальной юрисдикцией. 

Большая часть водного пространства с его биологическими 
ресурсами остается в общем владении и совместном пользовании 
без границ по воде (за исключением двух прибрежных зон согла-
сованной ширины, одна из которых была бы аналогом территори-
ального моря, а вторая являлась бы рыболовной зоной, которая 
предусмотрена советско-иранским договором 1940 г.). 

При этом делимитация дна должна осуществляться (как в 
80% известных мировой практике случаев) по принципу средин-
ной линии. Россия и Казахстан договорились, что они будут про-
водить разграничение своих участков дна по модифицированной 
срединной линии (с учетом островов, геологических структур, 
других особых обстоятельств и уже понесенных геологических 
затрат). Однако, несмотря на сближение позиций, государствам 
первоначально не удавалось до конца решить данный вопрос в си-
лу существования определенных спорных моментов. Большой 
прогресс был достигнут 13 мая 2002 г., когда Казахстан и Россия 
подписали «Протокол к соглашению между Россией и Казахста-
ном о разграничении дна северной части Каспийского моря в  
целях осуществления суверенных прав на недропользование от 
6 июля 1998 года». Российская сторона планирует ратифицировать 
данное соглашение в ближайшем будущем. В данном соглашении 
стороны установили координаты срединной линии, которая делит 
море между двумя странами, и определили правила разработки 
месторождений. Таким образом, Россия и Казахстан стали первы-
ми прикаспийскими государствами, которые полностью урегули-
ровали вопросы разделения морского дна. Урегулирование данного 
вопроса между двумя крупными нефтедобывающими государст-
вами, возможно, обеспечивает еще большую стабильность и инве-
стиционную привлекательность нефтяных проектов в регионе. 

Нужно учитывать, что повышение инвестиционной привле-
кательности Каспия повлекло за собой активизацию действий 
крупнейших нефтегазовых компаний мира в данном регионе. Это 
стало как позитивным фактором в развитии экономики каспийских 
государств, так и негативным – по причине обострения внешнепо-
литических связей. 



 74 

В последнее время в борьбу за влияние в Каспийском регио-
не активно включились мировые державы. Это, в первую очередь, 
связано с богатейшими природными ресурсами данного региона – 
нефтью и газом. По данным Г. Старченкова, нефтересурсный по-
тенциал прикаспийских месторождений России (в Астраханской 
области, Калмыкии, Дагестане, Чечне) превышает 8 млрд т, ос-
тальные ресурсы – около 2 млрд т – приходятся на прикаспийские 
районы Туркменистана и Ирана [3, с. 70]. 

С каждым годом для прикаспийских государств возрастает 
роль месторождений Каспия в решении текущих экономических 
проблем. На фоне продолжающейся милитаризации региона это 
может повлечь за собой обострение отношений между прикаспий-
скими государствами. 

По мнению некоторых экспертов, к 2015 г. Каспийский ре-
гион может стать одним из самых нестабильных регионов мира. 
На это есть все объективные и субъективные причины. Об этом в 
ходе второй конференции «Парадигмы международного сотруд-
ничества на Каспии», которая прошла 12–13 сентября 2012 г. в ка-
захстанском городе Актау, заявил эксперт центра военно-стратеги- 
ческих исследований Министерства обороны Казахстана Рафик 
Таиров, выступивший с докладом о вызовах и угрозах военной 
безопасности [4, с. 14]. 

В настоящее время все чаще и чаще звучат мнения о том, что 
войны будущего будут вестись за энергетические ресурсы. «Араб-
ская весна», народные революции в Северной Африке и на Ближ-
нем Востоке, неспадающая напряженность в Кавказском регионе, 
нарастание борьбы за богатства шельфа Северного Ледовитого 
океана все чаще рассматриваются аналитиками и военными экс-
пертами как предпосылки возникновения будущих энергетических 
войн [4, с. 16]. 

К примеру, по данным исследований, 95% доступных источ-
ников нефти в мире будут исчерпаны в ближайшие 56 лет, остав-
шиеся 5% иссякнут через 88 лет. Поэтому вполне очевидно, что 
стремление отдельных сильных государств иметь доступ к жиз-
ненно важным ресурсам будет только увеличивать число  
конфликтных зон.  

Каспий не является исключением. Это регион, где уже сего-
дня присутствуют политические, военно-стратегические и эконо-
мические интересы многих стран мира, причем не только прикас-
пийских государств – России, Ирана, Азербайджана, Казахстана и 
Туркменистана, но и наиболее влиятельных мировых держав. Ре-



 75

гион становится зоной повышенного внимания одновременно Се-
вера и Юга, Востока и Запада, имеющих свои геополитические 
интересы. За этими географическими названиями стоят такие 
страны или группы стран: с севера – страны Евросоюза, с юга – 
Индия и Пакистан, страны Ближнего и Среднего Востока, с восто-
ка – КНР и Япония, с запада – США и Канада. 

Здесь можно выделить следующие группы интересов в дан-
ном регионе.  

Во-первых, прикаспийские страны (Казахстан, Туркмени-
стан, Азербайджан, Россия, Иран) пытаются решить внутренние 
проблемы за счет поставок энергосырья на мировой рынок.  

Во-вторых, страны зон транзита (Россия, Иран, Китай, Тур-
ция, Грузия, Армения, Украина, Румыния, Болгария и др.) стре-
мятся извлечь дивиденды из транспортировки энергосырья по их 
территории. 

В-третьих, субрегиональные лидеры (Россия, Иран, Китай, 
Турция) намерены максимально укрепить стратегические позиции 
в регионе. 

В-четвертых, крупные мировые игроки (США, ЕС, Россия, 
Китай) рассматривают Каспий как элемент геополитической борь-
бы за контроль над стратегически важными регионами мира.  

Отличительной чертой Прикаспийского региона является то, 
что он приобретает статус не только сырьевого, но и транзитного 
региона, который позволяет соединить пути не только между Вос-
током и Западом (воссоздание «Великого шёлкового» пути), но и 
между Севером и Югом («водный путь»: Санкт-Петербург –  
Москва – по Волге до Астрахани – далее через Каспийское море до 
Ирана). По этой причине Прикаспийский регион нередко называют 
Транскаспийским [5, с. 28]. 

Особую трудность представляет проблема будущей транс-
портировки нефти и газа из Прикаспийского региона. Причем эко-
номическая целесообразность и эффективность при обсуждении 
новых экспортных линий отходят на второй план, так как приоб-
ретают ярко выраженный политический характер. И здесь возни-
кают серьезные разногласия между государствами и компаниями и 
проявляются различия их позиций, прежде всего, на межгосударст-
венном уровне относительно предлагаемых маршрутов.  

В сложившейся ситуации России необходимо искать союз-
ников в продвижении своих интересов, во-первых, в самом Кас-
пийском регионе, во-вторых, среди региональных государств, 
имеющих влияние на Прикаспийский регион. По мнению некото-



 76 

рых исследователей, такими союзниками могут стать Казахстан и 
Туркменистан, для этого необходимо продолжать развивать бла-
гоприятные отношения с данными странами. Оба государства  
являются важными субъектами прикаспийской политики, факти-
чески даже более значимыми, чем Азербайджан, так как их нефте-
газовые ресурсы значительно превосходят азербайджанские. 

Как показывают события последних лет, разведка и добыча 
топливно-энергетических ресурсов являются только частью  
программы совместного сотрудничества в освоении месторожде-
ний прикаспийских государств. Сегодня нефтегазовые ресурсы 
стали одним из основных факторов мировой политики. Глобаль-
ные процессы современного развития прямо или косвенно связаны 
с энергоресурсами, надежный доступ к которым входит в число 
основных приоритетов любого государства. Поэтому любые круп-
ные проекты по освоению запасов нефти и газа и их транспорти-
ровке могут быть как примером широкого международного  
сотрудничества, так и примером раздора и конфронтации. Практи-
чески все нефтедобывающие и газодобывающие страны мира 
имеют в своем арсенале энергетическую дипломатию, в рамках 
которой государство защищает и лоббирует интересы топливно-
энергетического комплекса на мировых рынках. 

США, Турция, Иран, Япония, Китай и другие страны прояв-
ляют повышенный интерес к созданию энергетических транспорт-
ных коридоров в Прикаспийском регионе и стремятся получить 
контроль над ними (путем коммерческого участия своих компа-
ний, предоставления кредитов, политического давления). Однако 
Грузия, Азербайджан, Казахстан, Туркменистан являются наибо-
лее заинтересованными странами в создании этого и других  
возможных маршрутов, которые пролягут по их территории [7, 
с. 125]. 

По мнению некоторых экспертов, западные страны заинте-
ресованы в том, чтобы установить контроль над энергетическими 
ресурсами новых прикаспийских государств и уменьшить влияние 
России в регионе [8, с. 12]. При этом их не останавливает эконо-
мическая нерентабельность ряда прикаспийских месторождений и 
отказ от участия в разведке и добыче углеводородного сырья неко-
торых зарубежных компаний. 

Каспийский регион не сможет в ближайшее десятилетие 
служить источником дополнительных объемов нефти и газа,  
поступающих на внешний рынок. Причина очевидна – запасы уг-
леводородного сырья переоценены. Это подтверждают и данные 



 77

об уровне добычи углеводородного сырья, достигнутом прикас-
пийскими странами в последние годы, а также прогнозные оценки 
на ближайшее десятилетие. Азербайджан, Казахстан и Туркмени-
стан, чьи ресурсы рассматриваются в качестве основных источни-
ков для наполнения новых трубопроводов, не могут предложить 
необходимых объемов нефти и газа. 

Важным обстоятельством, однако, следует считать размеры 
нефтяных запасов в Прикаспийском регионе. Оценки специали-
стов по вопросу о нефтяных богатствах Каспия сильно разнятся; 
одни считают, что Каспий обладает богатейшими углеводородны-
ми ресурсами, которые могут конкурировать с нефтяными запаса-
ми Персидского залива, другие полагают, что эти данные по запа-
сам нефти в Каспии сильно преувеличены и являют собой попытки 
международных энергетических компаний привлечь дополнитель-
ные капиталы для инвестиций. Стало уже привычным, что при 
первых же обострениях межгосударственных споров вокруг тех 
или иных территорий или акваторий СМИ почти всегда обязатель-
но добавляют к названию соответствующего участка слова «бога-
тый нефтью» (oil-rich), не дожидаясь геологических оценок. Так 
случилось и в период аргентинско-британского конфликта вокруг 
Фолклендских (Мальвинских) островов, и применительно к спору 
Китая и ряда стран Юго-Восточной Азии относительно участков 
Южно-Китайского моря, и в отношении Южных Курил, и приме-
нительно к ряду споров и конфликтов в Африке.  

По этой причине Статистическое агентство Департамента 
энергетики США (EIA) оценивает доказанные запасы нефти в 
Каспийском регионе в весьма широком диапазоне – от 17 до 
33 млрд баррелей. С уверенностью можно утверждать лишь то, что 
Каспийский шельф является одним из богатейших нефтеносных 
районов в мире. Как было показано выше, нефтяной фактор – один 
из основных, влияющих на международные отношения. Поэтому 
энергоресурсы Каспийского региона уже сегодня существенно 
влияют на расстановку сил на мировом энергетическом рынке [10, 
с. 210]. 

Казахстан с полным правом может претендовать на роль пе-
рекрестка транспортных путей благодаря своему геополитическо-
му положению и нахождению в центре Евразии. 

Азербайджан не только обладает огромными топливно-
энергетическими ресурсами, но и, находясь на стыке Европы и 
Азии, имеет транзитные возможности. 



 78 

Несомненно, что сотрудничество разных стран в этих и дру-
гих совместных проектах и программах является необходимым 
условием включения новых независимых государств в мировые 
хозяйственные связи, создает предпосылки для стабильного и ус-
тойчивого развития их экономик, благотворно влияет на решение 
межгосударственных и внутренних проблем.  

России и Казахстану необходимо учитывать ряд факторов, 
которые будут определять ситуацию в Каспийском регионе в бли-
жайшее десятилетие. Прежде всего, следует ожидать обострения 
борьбы за маршруты транспортировки пока еще не добытых ре-
сурсов. По крайней мере, многие страны стремятся диверсифици-
ровать источники получения ресурсов, что уже привело к росту 
соперничества вокруг новых проектов строительства трубопрово-
дов. С учетом того что вероятность строительства новых маршру-
тов транспортировки ресурсов из Каспийского региона остается 
весьма высокой, Россия может столкнуться с конкуренцией со 
стороны других прикаспийских государств, заинтересованных 
увеличить поставки добываемых нефти и газа [12, с. 16]. 

Нельзя исключать усиление роли Ирана, который в перспек-
тиве может стать одним из главных конкурентов России и Казах-
стана в Прикаспийском регионе. Это может произойти, если  
прогнозы относительно роста потребления углеводородного сырья 
европейской экономикой оправдаются. В этом случае могут  
сместиться акценты в строительстве новых экспортных маршру-
тов. Роль Казахстана и Туркменистана, которые в настоящее время 
рассматриваются европейскими странами в качестве главных ис-
точников ресурсов для новых трубопроводов, может снизиться. 

В итоге транспортировка каспийских углеводородов пред-
ставляет собой центральную и экономическую, и геополитическую 
проблему для стран Прикаспийского региона, где перекрестились 
противоречивые интересы разных стран. В ближайшей перспекти-
ве может возникнуть проблема обеспечения безопасности выбран-
ных маршрутов, поскольку транспортировка стратегического  
сырья может стать детонатором вспышек сепаратизма. Из этого 
следует, что в Каспийском регионе существует целый ряд нераз-
решенных проблем, к которым следует добавить экологические 
угрозы и опасность энергетического терроризма, т.е. терактов в 
отношении объектов добычи, трубопроводов и иной инфраструк-
туры. Только решение всех проблем в совокупности может укре-
пить энергобезопасность и для региона, и для стран – импортеров 
каспийской нефти. Россия и Казахстан – наиболее авторитетные 



 79

государства в данном регионе, которые пользуются серьезным 
экономическим и политическим влиянием в целом ряде регио-
нальных и международных организаций, к голосу которых при-
слушиваются народы и руководители стран данного региона [13].  

 
Литература 
 

1. Катаев Е.Г., Рубан Л.С. Каспий – море возможностей. – М: Academia, 2008. – 
280 с. 

2. Бутаев  A.M. Каспий: Зачем он Западу? – М., 2004. – 435 с. 
3. Южный фланг СНГ. Центральная Азия – Каспий – Кавказ: Энергетика поли-

тика / Под ред. А.В. Мальгина, М.М. Наринского. Вып 2. – М.: Навона, 2005. – 
456 с. 

4. Р. Таиров. К 2015 г. Каспий станет одним из самых нестабильных регионов 
мира. 18.09.2012. Источник: www.flnka.ru 

5. Вародомский Л.Б. Центральная Азия и Закавказье в глобальном и региональ-
ном контекстах политико-экономического развития. – 231 с. 

6. Левицкий Л. Каспий: Удастся ли России охранить влияние на «русском мо-
ре». 29.06.2008.  

7. Бутаев A.M. Каспий: Зачем он Западу? – М., 2004. – 395 с.  
8. Ибрагимов И. Нефть и геополитика в современном мире (на примере Каспий-

ского региона). Научно-политический журнал. – № 08 (71). – Август 2012. 
9. Южный фланг СНГ. Центральная Азия – Каспий – Кавказ: Энергетика и по-

литика / Под ред. А.В. Мальгина, М.М. Наринского. Вып. 2. – М.: Навона, 
2005. – 456 с. 

10. Средиземноморье – Черноморье – Каспий: Между Большой Европой и Боль-
шим Ближним Востоком // Под ред. Н.П. Шмелева, В.А. Гусейнова, А.А. Язы-
ковой. – М.: Изд. дом «Граница», 2006. – 216 с. 

11. Дружевский С.Б. К вопросу об альтернативной стратегии Российской Феде-
рации в сфере энергетической политики. 

12. Усманов Р.Х. Роль трубопроводных проектов и этнополитических конфлик-
тов в формировании геополитической картины Кавказского – Каспийского 
региона: Материалы круглого стола / Усманов Р.Х. – Власть, 2011. – № 10. 

13. Чуфрин Г., Жайлин Д. Национальное информационное агентство «Казин-
форм» www.inform.kz источник: lenta ru 

14. Кудряшова Е.В. Институты регионального влияния на федеральном уровне // 
Социально-гуманитарные знания. – М., 2011. – № 7. 

«Каспийский регион: Политика, экономика, культура»,  
Астрахань, 2013 г., № 4, с. 333–339. 

 
 
 
 
 
 



 80 

Д. Александров,  
начальник сектора  
центральноазиатских исследований 
И. Ипполитов,  
научный сотрудник (РИСИ) 
Д. Попов, 
руководитель Уральского регионального ИАЦ РИСИ 
«МЯГКАЯ СИЛА» КАК ИНСТРУМЕНТ  
АМЕРИКАНСКОЙ ПОЛИТИКИ  
В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ. 
ТУРКМЕНИЯ 
 
Возможность усилить свое влияние на Туркмению привле-

кает США заманчивыми перспективами по закреплению в  
Центральной Азии, продвижению инфраструктурных проектов в 
ущерб российским, китайским и иранским интересам; улучшению 
путей доступа к Афганистану1; наращиванию угрозы для Ирана.  
С целью сбора информации о положении в стране и по мере воз-
можности влияния на ее элиты и население в Туркмении задейст-
вованы механизмы американской «мягкой силы». На различные 
программы по укреплению своего влияния в Туркмении с 1992 по 
2010 г. США официально затратили более 300 млн долл. В 2011 г. 
эти траты составили 11 млн, на 2012 г. Госдепартамент запросил у 
Конгресса 9,9 млн, на 2013 г. – 6,7 млн долл.2 

В конце первого срока президентства Бердымухамедова в 
американо-туркменских отношениях стало наблюдаться постепен-
ное потепление, пришедшее на смену периоду охлаждения, тя-
нувшемуся с последних лет правления С. Ниязова. С января 
2011 г. началась серия визитов в Ашхабад высокопоставленных 
представителей Госдепартамента и Министерства обороны США. 
Так, в феврале и декабре 2011 г. Ашхабад посетил помощник гос-
секретаря Р. Блэйк, выразивший поддержку США как участию 
Туркмении в проектах Транскаспийского газопровода и TAPI, так 
                                                 

1 Stewart D. Activism and Policy: Prospects for Change in Turkmenistan.  
Carnegie New Leaders Program (CNL) / D. Stewart // Carnegie Counsil: website. 2010. 
21 июня. URL: http://www.carnegiecouncil.org/resources/transcripts/0302.html (Дата 
обращения: 08.04.2012.) 

2 Nichol J. Turkmenistan. Recent Developments and U.S. Interests / Jim Nichol // 
Foreign Press Centers – U.S. Department of State: website. 2011. May 26. URL: 
http://fpc.state.gov/documents/organization/130256.pdf (Дата обращения: 21.04.2012); 
см.: Бюджет на 2011, 2012, 2013 гг. на интернет-сайте Госдепартамента США.  



 81

и, судя по всему, переизбранию Бердымухамедова. В мае 2011 г. 
после пятилетнего перерыва в Ашхабад был прислан посол США 
Р. Паттерсон, а затем впервые была проведена бизнес-выставка 
более 60 американских компаний. Летом 2010 и осенью 2011 г. в 
Туркмении состоялись двусторонние бизнес-консультации, ряд 
переговоров Бердымухамедова с американскими коммерсантами. 
В январе 2011 и марте 2012 г. Ашхабад посетил главнокомандую-
щий Центрального командования (CENTCOM) генерал Дж. Мэт- 
тис. На его встречах с президентом Бердымухамедовым, по  
неофициальным данным, обсуждались вопросы использования 
туркменских наземных транспортных путей и аэродрома Мары в 
интересах международной коалиции в Афганистане1. 

Ha нынешнем этапе политические отношения двух стран 
представляются неоднозначными. Поддержка со стороны США 
проектов Транскаспийского газопровода и TAPI даже на уровне 
риторики выгодна для Ашхабада, поскольку дает ему дополни-
тельные аргументы для торга с покупателями газа. Туркменские 
власти заинтересованы и в развитии экономического сотрудничест-
ва с США (закупках высокотехнологичной продукции), а те, со 
своей стороны, пытаются привлечь Туркмению к максимально 
тесному политическому сотрудничеству, расширить ее участие в 
работе Северной сети поставок грузов в Афганистан, ослабить свя-
зи с Россией, Китаем и Ираном. Американская дипломатия здесь 
действует осторожно, избегая резкого нажима на туркменские  
власти, но в то же время пользуясь малейшей возможностью укре-
пить свои позиции. 

Главным полем деятельности американских НПО в Туркме-
нии является сфера образования в широком смысле: от организа-
ции простейших учебных курсов в сельской местности до загра-
ничных научных стажировок. Наиболее крупной американской 
организацией, осуществляющей в Туркмении гуманитарную дея-
тельность в рамках концепции «мягкой силы», является USAID, 
работающая здесь с 1992 г. По официальным данным посольства 
США в Ашхабаде, на программы USAID в Туркмении за годы ра-
боты в стране было выделено около 90 млн долл.; в 2011 г. расхо-
ды составили здесь примерно 6 млн долл., т.е. около 55% всех 
средств, официально выделенных для республики по запросу Гос-
                                                 

1 Верхотуров Д. Активизация Туркменистана на афганском направлении / 
Д. Верхотуров // Новое восточное обозрение: Интернет-сайт. 2011. 19 февраля. 
URL: http://www.ru.journal-neo.com/node/4559 (Дата обращения: 25.04.2012.) 



 82 

департамента1. Деятельность USAID в Туркмении осуществляется 
на основе грантов, направляемых развернутой в стране сети НПО, 
преимущественно американского происхождения. Они действуют 
по трем основным направлениям: содействие экономическому раз-
витию, помощь в области образования и здравоохранения, разви-
тие демократических процессов и институтов в стране.  

1. Содействие экономическому развитию. Программа по-
вышения конкурентоспособности (EREC) осуществляется с 2009 г. 
консалтинговой компанией Deloitte Consulting LLP совместно с 
Академией наук Туркмении. Она направлена на совершенствова-
ние законодательства и нормативно-правовой базы в области фи-
нансов и банковского дела. В рамках EREC группа преподавателей 
экономических и финансовых дисциплин туркменских вузов про-
шла тренинг по интерактивным методам обучения. При участии 
сотрудников программы руководство Туркмении летом 2011 г. 
приняло решение о переходе на международные стандарты финан-
совой отчетности (МСФО)2. Известно, что в 2010 г. по программе 
EREC прошли обучение около 30 туркменских госслужащих, в 
основном из финансовых структур, причем ее спонсором помимо 
USAID выступило туркменское подразделение американской неф-
тегазовой корпорации Chevron3. 

Программа «Достижения молодых» (Junior Acheivement) 
действовала с 2009 по 2012 г. Официально направлена на развитие 
у молодых людей навыков ведения бизнеса, повышение уровня 
экономического образования учеников и учителей средних школ. 
Осуществляется одноименной международной общественной ор-
ганизацией. Учебные центры программы открыты во всех вела-
ятах страны. Курс обучения разработан специально для граждан 
Туркмении. Бюджет программы составляет 726 тыс. долл., из ко-
торых 520 тыс. также оплачивает Chevron4. 

                                                 
1 Посольство США в Ашхабаде: Интернет-сайт. 2012. 24 апреля. URL: 

http://turkmenistan.usembassy.gov/usaid_factsheet.html (Дата обращения: 25.04.2012.)  
2 Модеров С. Туркмения договорилась о введении международных стан-

дартов финансовой отчетности / С. Модеров // Международный аудит в России: 
Интернет-сайт. 2011. 9 сентября. URL: http://ifrs-audit.ru/?p=194 (Дата обращения: 
04.03.2012.) 

3 USAID и компания CHEVRON поддерживают финансовые реформы в 
Туркменистане // Время Востока: Интернет-сайт. 2010. 30 июня. URL: http://www. 
easttime.ru/news/l/2/2440.html (Дата обращения: 15.11.2012.) 

4 Посольство США в Ашхабаде: Интернет-сайт. 2012. 24 апреля. URL: 
http://turkmenistan.usembassy.gov/usaid_overview.html (Дата обращения: 15.11.2012.) 



 83

Программа «Региональная энергетическая безопасность» 
(Regional Energy Security, Efficiency and Trade, RESET) рассчитана 
на 2010–2013 гг. и направлена на развитие местного рынка  
электроэнергии, обучение специалистов-энергетиков. Проводится 
американской НПО Tetra Tech, действует во всех постсоветских 
странах Азии и в Афганистане, а ее бюджет оценивается в 
16,5 млн долл.1 

Программа «Улучшение технологий сельского хозяйства» 
представляет собой четырехлетний учебный курс (2010–2013) для 
сельских жителей. Обучение проводит американская компания 
Wiedemann Associates, непосредственно в Туркмении работают 
четверо ее сотрудников – местных уроженцев2.  

2. Помощь в области образования и здравоохранения.  
Программа защиты здоровья «Диалог» (2010–2014) включает тре-
нинги, меры помощи гражданам, находящимся в группе риска по 
ВИЧ и туберкулезу, обучение социальных работников. Выполня-
ется американской НПО Population Service International (PSI).  
Программа работает во всех странах Центральной Азии. В Турк-
мении она начала работу осенью 2011 г. в городах Ашхабад и Да-
шогуз3. 

Программа «Молодежные центры» (Youth Centers, 2009–
2012) направлена на создание молодежных центров USAID в горо-
дах Ашхабад (открыт осенью 2011 г.) и Мары с потенциальными 
аудиториями в 25 и 26 тыс. человек в возрасте 15–25 лет. В них 
будут проводиться занятия по изучению английского языка,  
компьютеров, курсы по профилактике ВИЧ, «репродуктивному 
здоровью». Проект реализует американская НПО John Snow Inc. 
Research Institute (JSI)4. Качественная медико-санитарная помощь 
(2010–2015) – программа по расширению возможностей системы 
здравоохранения в странах Центральной Азии, оказанию им тех-
нической поддержки и обучению специалистов. Выполняется аме-
                                                 

1 USAID в Центральной Азии: Интернет-сайт. 2012. 16 июня. URL: 
http://centralasia. usaid.gov/ru/node/298 (Дата обращения: 18.11.2012.) 

2 Wiedemann Associates Inc.: website. 2012. April 24. URL: http://www.wei-
demannas-soc.com/aboutus.aspx#Bio_AA (Дата обращения: 03.05.2012.) 

3 Dialogue Project: website. 2011. September 30. URL: http://www.dialogue-
project.org/eng/countries/turkmenistan/; Ibid. URL: http://www.dialogueproject.org/ 
download/Year%20Two%20Perfomance%20Report_Executive%20Summary.pdf (Да-
та обращения: 03.05.2012.) 

4 Посольство США в Ашхабаде: Интернет-сайт. 2012. 24 апреля. URL: 
http://turkmenistan.usembassy.gov/usaid_overview.html (Дата обращения: 24.04.2012.) 



 84 

риканскими НПО Abt Associates и Project HOPE. Работу в Туркме-
нии программа начала в июле 2011 г., согласно ее отчету, обучение 
прошли 1250 медицинских работников1. Продвижение информа-
ционных технологий (Promotion of Information and Communication 
Technology, PICTT, 2009–2012). На базе интернет-центра в сто-
личном Институте им. Махтумкули проводятся занятия по изуче-
нию информационных технологий, осуществляются программы 
дистанционного образования. Исполнитель – НПО IREX2. 

3. Развитие демократических процессов и институтов. 
Правовая поддержка гражданского общества (2009–2012) направ-
лена на укрепление правового сознания граждан и развитие общест-
венных организаций. Выполняется американской НПО «Междуна-
родный центр некоммерческого права» (International Center for 
Non-profit Law, ICNL) во всех странах Центральной Азии и распо-
лагает бюджетом в 6,2 млн долл.3 

Программа повышения эффективности управления (2010–
2014) заявлена как средство для обеспечения правительства Турк-
мении экспертизами по вопросам управления и работы с гражда-
нами. Выполняется НПО QED Group LLC4. 

Местные инициативы развития (2009–2012) – программа 
предназначена для повышения эффективности работы местных 
органов власти с помощью тренингов, экспертных консультаций, 
информационной поддержки. Во всех странах региона ее осуществ-
ляет НПО Cardno Emerging Markets, располагающая для этого 
бюджетом в 13,8 млн долл.5 

НПО «Международный совет по научным исследованиям и 
обменам» (IREX) работает в Туркмении с 1993 г. Кроме реализа-

                                                 
1 USAID поддерживает кампанию «Растим здоровых детей!» в Туркмени-

стане // Quality Health Care: Интернет-сайт. 2011. 20 декабря. URL: http://www. 
qhcp.net/ru/2011/12/usaid-supports-keeping-children-healthy-campaigns-in-turkmeni-
stan (Дата обращения: 25.12.2011.) 

2 Promotion of Information and Communication Technology in Turkmenistan 
(PICTT) Factsheets // IREX: website. April 24. URL: http://www.irex.org/resource/ 
promotion-information-and-communication-technology-turkmenistan-picttfact-sheets/ 
(Дата обращения: 24.04.2012.) 

3 USAID в Центральной Азии: Интернет-сайт. URL: http://centralasia.usaid. 
gov/ru/kazakhstan/420 (Дата обращения: 12.06.2012.) 

4 Там же. URL: http://centralasia.usaid.gov/ru/turkmenistan/413 (Дата обра-
щения: 12.06.2012.) 

5 Там же. URL: http://centralasia.usaid.gov/ru/kazakhstan/422 (Дата обраще-
ния: 12.06.2012.) 



 85

ции программы USAID PICTT она курирует бесплатные (за счет 
правительства США) программы обучения и обмена по линии От-
дела по образованию и культурным связям Госдепартамента США. 
Участники программы стипендий Э. Маски (Muskie) проходят оч-
ное обучение в магистратуре ряда вузов США сроком до двух лет 
по специальностям: экономика, международные отношения, жур-
налистика, юриспруденция, информационные технологии, госу-
дарственное управление и т.п. 

В программу студенческого обмена (Global UGRAD) набор 
производится через открытый конкурс, она включает годичный 
курс обучения в вузах США по широкому спектру специально-
стей. IREX также проводит значительное число мероприятий по 
работе с выпускниками своих программ, оказанию им помощи в 
реализации полученных знаний, выплате грантов на суммы до 
3 тыс. долл.1 

Также с 1993 г. в Туркмении действует американское феде-
ральное агентство «Корпус мира». Ежегодно группы из 40–50 во-
лонтеров приезжают в республику и работают там около двух лет. 
На территории страны Корпус осуществляет две программы: 
«Обучение английскому языку и совершенствование навыков учи-
телей» (Teaching English as a Foreign Language, TEFL) – в началь-
ной и средней школе, вузах, бизнес-центрах, учреждениях здраво-
охранения; «Охрана общественного здоровья», включающая 
преподавание сельским жителям простейших медицинских навы-
ков. Эти два направления являются самыми крупными в деятель-
ности Корпуса (40 и 20% всех его проектов)2. 

Неоднократно сообщалось о подозрениях туркменских пра-
воохранительных органов по поводу участия сотрудников Корпуса 
в разведывательной деятельности. В 2009 г. туркменские власти 
запретили въезд в страну очередной группе волонтеров, разрешив 
его лишь на следующий год. Однако в сентябре 2011 г. въезд для 
новой группы вновь был запрещен. В качестве компромисса  
власти республики согласились продлить визы работающим в 
стране волонтерам еще на год. Официальных заявлений по этому 
поводу американское правительство и руководство Корпуса не 

                                                 
1 IREX: website. URL: http://www.irextm.org (Дата обращения: 24.04.2012.) 
2 The Peace Corps Performance and Accountability Report 2011 // Peace Corps. 

Coverdell World Wise Schools: website. 2011. November 15. P. 5. URL: http://mul-
timedia.peacecorps.gov/multimedia/pdf/policies/annrept201l.pdf (Дата обращения: 
24.04.2012.) 



 86 

делали. По данным на середину 2012 г., во всех пяти велаятах 
Туркмении работали 18 волонтеров Корпуса, а за все годы его дея-
тельности в этой стране их побывало более 7501. К концу 2012 г. 
Корпус планировал окончательно свернуть свою деятельность в 
Туркмении, что вызвано постоянным давлением на него властей 
страны2.  

Согласно отчету NED в 2010 г. эта организация выделила 
350 тыс. долл. на реализацию в Туркмении пяти гуманитарных 
проектов. Среди них проекты по проведению в областных центрах 
семинаров по развитию гражданского правосознания, бесплатных 
консультаций и информирования о правах человека, поддержке 
молодежной и экологической деятельности3. Известно о сотрудни-
честве с NED деятеля туркменской оппозиции в изгнании Ф. Тух-
батуллина, ныне проживающего в Австрии и возглавляющего  
интернет-ресурс «Хроники Туркменистана»4. 

Зарегистрированная в Вашингтоне НПО «Американские со-
веты по международному образованию» осуществляет в Туркме-
нии около десяти правительственных образовательно-просвети- 
тельских программ, из которых наиболее известны: FLEX – годич-
ная программа обучения по обмену для старшеклассников, прово-
димая в восьми школах во всех велаятах и столице страны; JFDP – 
программа пятимесячных стажировок в вузах США; «Американ-
ские уголки» (American Corners) – действующие в городах Дашо-
гуз, Туркменабад и Мары культурно-информационные центры, где 
регулярно проводятся учебные и развлекательные мероприятия. 
«Уголки» освещают свою деятельность на интернет-сайте и  
служат важными точками соприкосновения местных жителей с 
широким спектром американских гуманитарных программ5. 

                                                 
1 Триллинг Д. Туркменистан: Корпус мира США ущемляют, но не выго-

няют / Дэвид Триллинг // Eurasia.net: Интернет-сайт. 2012. 4 апреля. URL: http:// 
russian.eurasianet.org/node/59273 (Дата обращения: 24.04.2012.) 

2 Туркменистан: Американский Корпус мира уходит из страны // Eura-
sia.net: Интернет-сайт. 2012. 4 сентября. URL: http://russian.eurasianet.org/node/ 
59570 (Дата обращения: 06.09.2012.) 

3 National Endowment for Democracy: website. URL: http://www.ned.org/ 
where-we-work/eurasia/turkmenistan (Дата обращения: 24.04.2012.) 

4 Центр общественной информации: URL: Интернет-сайт. http://newcpi. 
wmtest.ru/2010/02/25/7740 (Дата обращения: 24.04.2012.) 

5 American Corners: website. URL: http://americancornerstm.org/site/ (Дата 
обращения: 24.04.2012.) 



 87

Активную гуманитарную деятельность проводит и Посольст-
во США в Ашхабаде. Оно предлагает большой выбор правительст-
венных программ обучения по обмену, таких как полугодовая TEA 
и 6-недельная SUSI. По информации посольства, значительный 
интерес граждан вызывает работа информационно-ресурсного  
центра посольства, где установлены девять рабочих станций с дос-
тупом в Глобальную сеть и проводятся семинары по освоению  
интернет-ресурсов, работают женские интернет-курсы. Сайт  
посольства сам по себе служит рекламой и путеводителем для оз-
накомления с американской гуманитарной деятельностью в Турк-
мении. 

В Ашхабаде действует Консультационный центр, финанси-
руемый Отделом образования и культуры Госдепартамента. Через 
него гражданам передается информация об американских образо-
вательных программах, оказывается помощь в присоединении к 
ним. По американским данным, Центр ежемесячно посещают бо-
лее 1 тыс. человек1. 

Туркменское руководство давно сознает опасность чрезмер-
ного развития иностранных, в первую очередь американских, НПО 
и гуманитарных программ, которое началось еще в первые годы 
независимости Туркмении. Эта опасность стала особенно отчетли-
вой с началом череды «цветных революций» на постсоветском 
пространстве, к тому же на элиту страны произвели сильное впе-
чатление неудавшееся покушение на С. Ниязова в ноябре 2002 г. и 
последовавшие за ним политические репрессии.  

Осенью 2003 г. в Туркмении был принят Закон «Об общест-
венных объединениях», активное применение которого привело к 
сокращению числа иностранных НПО с 400 до 99 (в начале 
2012 г.)2. Согласно ст. 17 этого закона деятельность незарегистри-
рованных общественных объединений была запрещена. Одновре-
менно Кодекс Туркменистана об административных правонаруше-
ниях был дополнен ст. 204, устанавливающей ответственность за 
участие в работе незарегистрированного общественного объеди-
нения и уклонение его учредителей от регистрации. Эта же статья 
предусматривает конфискацию всех финансовых и материальных 
средств, полученных объединением от физических и юридических 

                                                 
1 Посольство США в Ашхабаде: Интернет-сайт. URL: http://turkmenistan. 

usembassy.gov/eac.html (Дата обращения: 24.04.2012.) 
2 NGO Law Monitor: Turkmenistan: website. 2012. April 5. URL: http://www. 

icnl.org/research/monitor/turkmenistan.html (Дата обращения: 12.04.2012.) 



 88 

лиц иностранных государств, минуя установленный порядок регист-
рации этой помощи. В случае повторного нарушения законода-
тельства к членам общественных объединений может быть приме-
нена статья Уголовного кодекса, предусматривающая в качестве 
меры наказания до одного года лишения свободы.  

Периодически правительство использовало представлявшие-
ся поводы для запрещения деятельности НПО или закрытия от-
дельных проектов. Так, в 2009 г. свернула свою работу в респуб-
лике американская НПО Counterpart Consortium, не раз 
получавшая предупреждения от властей по поводу антигосударст-
венной деятельности. Тогда же власти отказались выпускать турк-
менских студентов на учебу в Американский университет  
Центральной Азии в Бишкеке, где они обучались по ранее весьма 
популярной в стране программе «Американских советов» TASP. 
Неоднократно становилось известно о мерах давления со стороны 
руководства учебных заведений на школьников и студентов,  
участвующих или готовящихся участвовать в различных амери-
канских учебных программах. Сообщалось и о практике урезания 
зарплат учителям с зарубежными дипломами. В 2004 г. специаль-
ным указом президента С. Ниязова было отменено признание в 
Туркмении дипломов, полученных за рубежом. Лишь в 2011 г. 
формально это ограничение было снято1. Тем не менее есть сведе-
ния, что обладатели зарубежных дипломов в республике нередко 
сталкиваются с различными затруднениями. 

Полный запрет на американскую гуманитарную деятель-
ность в Туркмении считается «непозволительной роскошью», по-
скольку неминуемо приведет к опасному обострению отношений с 
США и деформации проводимой руководством страны многовек-
торной политики. Кроме того, туркменские власти явно ценят аме-
риканскую финансовую и консультационную помощь. Однако в 
долгосрочной перспективе гуманитарная активность США может 
привести к заметному росту проамериканских настроений в турк-
менской элите. 

Несмотря на кажущееся изобилие и активность американ-
ских НПО в Туркмении, в их деятельности определенно присутст-
вуют значительные недостатки. Работа НПО сосредоточена в  
основном в крупных городах, хотя не менее 45% населения про-
                                                 

1 В Туркменистане будут признаваться дипломы зарубежных вузов // 
Turkmenistan.ru: Интернет-сайт. 2011. 2 мая. URL: http://www.turkmenistan.ru/ru/ 
articles/35920.html (Дата обращения: 05.05.2012.) 



 89

живают в сельской местности. Подавляющее большинство из со-
хранившихся в стране НПО являются субподрядчиками USAID, 
работают на выдаваемые ею гранты и «прикрываются» ее автори-
тетом. Известно, что в сфере деятельности западных НПО в Турк-
мении, как и в прочих странах Центральной Азии, широко распро-
странены коррупция, кумовство, «распил» бюджетных средств и 
фиктивная отчетность. С высокой вероятностью можно утвер-
ждать, что руководителями многих НПО-грантополучателей яв-
ляются лица, тесно связанные с Госдепартаментом и USAID, «вы-
бивающими» средства у Конгресса. Все это вкупе со спецификой 
общественно-политического устройства Туркмении, ее известной 
закрытостью от внешнего мира и сильным государственным  
контролем над обществом делает «успехи» американских НПО 
наиболее скромными по сравнению с другими странами региона. 
Видимо, поэтому в последние три года бюджетные средства,  
выделяемые на деятельность НПО в Туркмении Конгрессом, зна-
чительно урезаются: с 16,5 млн долл. в 2010 г. до 6,7 млн в 2013 г., 
в большей степени, чем расходы на деятельность в других  
центральноазиатских республиках1.  

Другие сферы действия «мягкой силы» в Туркмении по 
уровню своего развития уступают сектору НПО. Сколько-нибудь 
«свободная» журналистика в стране отсутствует, здесь выпускает-
ся лишь одна частная газета, принадлежащая фавориту президен-
та, крупному предпринимателю А. Дадаеву. Иностранная пресса в 
ограниченном количестве поступает в библиотеки крупных вузов. 
В едином стиле, комплиментарном руководству страны, работает 
государственное телевидение. Информационное разнообразие 
обеспечивается главным образом спутниковым телевидением, по-
лучившим в Туркмении большое распространение.  

По уровню развития Интернета Туркмения значительно  
отстает от прочих стран Центральной Азии. По данным Internet 
World Stats, в 2011 г. здесь насчитывалось 110 тыс. интернет-
пользователей (2,2% населения), т.е. в 5 раз меньше, чем в Таджи-
кистане, и почти в 17 раз меньше, чем в Киргизии2. Также отмеча-
ются низкие скорости трафика и исключительно высокие цены. 
Абонентская плата за высокоскоростной безлимитный Интернет 

                                                 
1 См.: Бюджет на 2011, 2012, 2013 гг. на интернет-сайте Госдепартамента 

США. 
2 Internet World Stats: website. 2012. February 24. URL: http://www.intemet-

worldstats.com/stats3.htm (Дата обращения: 24.02.2012.) 



 90 

может приближаться к 6,5 тыс. долл.1 Также известно, что многие 
популярные интернет-сервисы (YouTube – с 2009 г., Gmail.com –  
с 2012 и др.) в стране заблокированы или периодически блокиру-
ются (Facebook, Twitter, Livejournal). Неизменно блокируются ин-
тернет-ресурсы туркменской оппозиции в изгнании: chrono-tm.org, 
gundogar.org и пр. Единственным интернет-провайдером в стране 
сейчас является государственная компания «Туркментелеком». 
Принудительный уход с туркменского рынка в конце 2010 г. рос-
сийской телекоммуникационной компании МТС, предоставлявшей 
среди прочего услуги мобильного Интернета, так или иначе совпа-
дает с очевидной тенденцией к ограничению информационного 
поля со стороны государственной власти. 

Несмотря на то что в Туркмении западные технологии  
«мягкой силы» сейчас встречаются, пожалуй, с наибольшими пре-
пятствиями из всех центральноазиатских стран, недооценка их  
потенциала весьма опасна. В случае существенных социально-
политических или экономических потрясений и ослабления госу-
дарственной власти через американскую сеть НПО могут быть  
мобилизованы значительные силы из числа недовольных сущест-
вующим режимом: участники западных образовательных  
программ (их количество может составлять несколько тысяч чело-
век), представители клановых структур, ныне оттесненных от  
власти. 

«Центральная Азия: Проблемы и перспективы:  
Взгляд из России и Китая», М., 2013 г., с. 56–67.  

 
 
Б. Эргашев,  
координатор исследований, Центр  
экономических исследований (Ташкент) 
ПОЛИТИКА УЗБЕКИСТАНА В ОТНОШЕНИИ  
АФГАНИСТАНА В КОНТЕКСТЕ ОБЕСПЕЧЕНИЯ  
РЕГИОНАЛЬНОЙ БЕЗОПАСНОСТИ  
В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
1. Угрозы безопасности и стабильному развитию стран  

Центральной Азии: распространение терроризма, религиозного 
                                                 

1 Самый дорогой Интернет – в Туркменистане // Radio France international: 
Интернет-сайт. 2011. 7 февраля. URL: http://www.russian.rfi.fr/node/46358 (Дата 
обращения: 18.02.2012.) 



 91

фундаментализма, наркотиков, исходящие из нестабильного Аф-
ганистана, носят долговременный характер. Степень влияния этих 
угроз неодинакова для стран региона (как минимум в силу геогра-
фического фактора), что обусловливает несколько разные взгляды 
стран региона на ситуацию в Афганистане, и, соответственно, аф-
ганская проблематика (как в целом, так и отдельные ее аспекты) 
занимает различные места в иерархии политических приоритетов 
правительств. 

2. В силу географических, геополитических и геоэкономиче-
ских факторов Узбекистан является одним из ключевых игроков 
среди стран – соседей Афганистана в  процессе урегулирования в 
Афганистане. И без учета роли данного фактора проекты афган-
ского урегулирования не могут быть реализованы в полной мере. 
Исходя из этого, Узбекистан в течение двух последних десятиле-
тий активно участвовал в выработке политических и экономиче-
ских решений, направленных на разрешение конфликта в Афгани-
стане. 

3. В июле 2012 г. в Олий Мажлисе Узбекистана была  
рассмотрена и одобрена предложенная президентом страны  
Концепция внешней политики Республики Узбекистан, которая 
определяет внешнеполитическую стратегию на средне- и долго-
срочную перспективу. Как отмечено в документе, главным при-
оритетом внешнеполитической деятельности Узбекистана являет-
ся регион Центральной Азии, с которым связаны его жизненно 
важные интересы. Согласно Концепции, проблемы Центральной 
Азии должны решаться самими государствами региона без вмеша-
тельства внешних сил. 

4. Разработка и принятие Концепции внешней политики  
Узбекистана представляет собой квинтэссенцию прежних подхо-
дов, накопленного опыта (как позитивного, так и негативного) в 
решении проблем безопасности в регионе. Документ является ло-
гическим продолжением политики Узбекистана в вопросах афган-
ского урегулирования. Содействие урегулированию ситуации в 
Афганистане, обеспечение мира и стабильности в регионе заявле-
ны в Концепции в качестве важнейших направлений. 

5. Подчеркивается, что внешнеполитическая деятельность 
Узбекистана, в том числе в вопросах содействия урегулированию 
ситуации в Афганистане, базируется на следующих принципах: 

– проведение открытой, доброжелательной и прагматичной 
политики в отношении своих ближайших соседей; 



 92 

– содействие урегулированию ситуации в Афганистане на 
принципах взаимоуважения и невмешательства во внутренние дела; 

– принятие политических, экономических и иных мер по 
предотвращению своего вовлечения в вооруженные конфликты и 
очаги напряженности в сопредельных государствах, а также не 
допускать на своей территории размещения иностранных военных 
баз и объектов; 

– никакая интеграция не должна быть навязана извне, она 
неприемлема, если ущемляет свободу, независимость и территори-
альную целостность страны или продиктована идеологическими 
обязательствами; 

– Узбекистан оставляет за собой право заключать союзы, 
входить в содружества и другие межгосударственные образования, 
а также выходить из них, руководствуясь высшими интересами 
государства, народа, его благосостояния и безопасности. 

6. Позиция Узбекистана относительно разрешения афганско-
го конфликта изначально базировалась на двух основных постула-
тах: а) признание того факта, что исключительно военными дейст-
виями урегулирование невозможно; б) повышение роли и значения 
экономической составляющей в программе урегулирования  
конфликта и восстановления Афганистана. Узбекистан последова-
тельно действует в двух взаимосвязанных направлениях – через 
участие в реализации экономических проектов и параллельную 
дипломатическую деятельность в целях объединения усилий, как 
стран – соседей Афганистана, так и США / НАТО, КНР и РФ. 

7. На дипломатическом уровне подходы Узбекистана в  
1990-е годы базировались на признании того, что развитие ситуа-
ции в Афганистане показало необходимость скоординированного 
международного сотрудничества для налаживания диалога между 
враждующими группировками. В 1997 г. по инициативе Узбеки-
стана под эгидой ООН начал действовать формат «6+2», т.е. шесть 
стран-соседей – Пакистан, Иран, Китай, Туркменистан, Таджики-
стан и Узбекистан, и страны-гаранты – США и РФ. Цель этого 
формата состояла, прежде всего, в урегулировании афганского 
конфликта посредством примирения Северного альянса и движе-
ния «Талибан». Благодаря деятельности Контактной группы 
21 июля 1999 г. была подписана «Ташкентская декларация об  
основополагающих принципах мирного разрешения конфликта в 
Афганистане» в присутствии противоборствующих сторон. 

8. В развитие данной идеи в 2008 г. Узбекистаном было 
предложено сформировать Контактную группу «6+3». В состав 



 93

Контактной группы вместе со странами, граничащими с Афгани-
станом: Пакистаном, Ираном, Китаем, Туркменистаном, Таджики-
станом, Узбекистаном, – предлагалось включить с учетом сло-
жившихся реалий на современном этапе Россию, США и НАТО. 
Целью данного формата было объединение усилий для поиска оп-
тимального и мирного решения проблемы по достижению мира и 
стабильности в Афганистане, так как превалирование военных ме-
тодов без решения социально-экономических вопросов только 
обостряет ситуацию. Кураторство и координацию деятельности 
Контактной группы предлагалось возложить на Специального 
представителя Генерального Секретаря ООН по Афганистану.  
От формата 6+2 ее также отличало то, что ни представители  
властных структур, ни враждующие группы Афганистана к пере-
говорному процессу в рамках новой группы не были бы привлече-
ны. Однако данная инициатива Узбекистана не получила под-
держки.  

9. Ключевой идеей Узбекистана в отношении афганского 
урегулирования всегда было стремление снизить уровень военной 
составляющей и уделить больше внимания вопросам восстановле-
ния экономики, так как только это позволит снизить уровень  
конфликтогенного потенциала внутри Афганистана. Приоритетом 
должно стать оказание целенаправленной экономической помощи 
Афганистану. И здесь у Узбекистана есть что предложить. За  
последние годы Узбекистаном накоплен значительный опыт уча-
стия в реализации совместных проектов восстановлении Афгани-
стана, в частности, в сфере дорожного строительства и ремонта 
дорог, электроэнергетики, строительства железных дорог, горно-
добывающей промышленности, образования, обмена специали-
стами. Значительно расширилась за последние годы взаимная тор-
говля между Узбекистаном и Афганистаном. 

10. Узбекистан уже с 2002 г. начал активное сотрудничество 
с Кабулом в экономической сфере. Так, Узбекистаном в рамках 
реализации программы реконструкции Афганистана было соору-
жено 11 мостов на участке «Мазари-Шариф–Кабул». Кроме того, 
завершается строительство высоковольтной линии 220 кВт протя-
женностью около 442 км от Кабула в сторону государственной 
границы с Узбекистаном. Данная линия электропередачи пройдет 
по территории пяти провинций Афганистана, и планируется, что 
она будет связана с электроэнергетической системой Узбекистана 
через строительство линии электропередачи от подстанции «Сур-
хан» (Узбекистан) до подстанции «Хайратон» (Афганистан) про-



 94 

тяженностью 43 км. Через эту высоковольтную линию предпола-
гается передача от узбекской энергосистемы на первом этапе 
150 МВт, а в перспективе – до 300 МВт мощности. Стоимость  
проекта составляет свыше 198 млн долл. США. 

11. Акционерная компания «Узбектелеком» и «Afgan Tele-
com Corp» имеют межоператорское соглашение, предусматри-
вающее сотрудничество в предоставлении международных услуг 
по строящейся в Афганистане волоконно-оптической линии связи 
(ВОЛС), которая соединит два государства; запуск магистрали в 
2009 г. с пропускной способностью 2,5 Гбит/с, которая обеспечила 
возможность организации прямой связи между Афганистаном и 
Узбекистаном для предоставления услуг международной телефон-
ной связи, доступа к сети Интернет и выхода через Узбекистан в 
страны СНГ и дальнего зарубежья. 

12. Одной из главных проблем, тормозящих рост экономики 
Афганистана и, в частности, рост производства внутри страны, 
является отсутствие инфраструктуры – транспортных коммуника-
ций, сетей водо- и энергоснабжения и др. В этом направлении 
важное значение может иметь реализация проекта прокладки же-
лезной дороги через территорию Афганистана. В 2009–2010 гг. 
государственная железнодорожная компания Узбекистана (ГАЖК 
«Узбекистон темир йуллари») реализовала проект строительства 
участка железной дороги «Хайратон–Мазари-Шариф» протяжен-
ностью 75 км и стоимостью 129 млн долл. США. По расчетам, на 
первом этапе эксплуатации объем грузоперевозок по железной до-
роге может составить 7 млн т ежегодно, с последующим увеличе-
нием до 20 млн т в год. В перспективе планируется проложить же-
лезную дорогу общей протяженностью 2 тыс. км по маршруту 
«Мазари-Шариф–Кабул–Кандагар–Герат» и обратно, закольцевав 
ее на Мазари-Шариф. Общая стоимость этого проекта, который 
позволит создать железнодорожный аналог Трансафганского авто-
транспортного коридора из Европы с выходом в Индию, Китай, 
Иран и Пакистан, составит около 3 млрд долл. США. 

13. После 2001 г., когда в результате операции «Несокруши-
мая свобода» в Афганистане был свергнут режим талибов и начал-
ся процесс постоянного военного присутствия стран Западной 
коалиции, а также было сформировано новое правительство во 
главе с Х. Карзаем, начата реализация программы реконструкции 
Афганистана при поддержке стран-доноров и международных фи-
нансовых институтов. 



 95

14. На сегодняшний день все страны, так или иначе участ-
вующие в афганском урегулировании, понимают бесперспектив-
ность дальнейшего хода антитеррористической кампании в рамках 
существующих подходов. Несмотря на предпринимаемые между-
народным сообществом и США действия по обеспечению безо-
пасности, стабильности и развитию Афганистана, ситуация не 
улучшается. 

15. На сегодняшний день можно констатировать, что Афга-
нистану не удалось разрешить вопросы обеспечения безопасности, 
формирования дееспособного правительства. Не созданы условия 
для устойчивого экономического развития страны. Предполагае-
мый постепенный вывод войск западной коалиции из Афганистана 
в этих условиях может стать катализатором процессов дестабили-
зации как в самом Афганистане, так и в регионе Центральной 
Азии. 

16. Исходя из сложившейся ситуации с урегулированием си-
туации в Афганистане, внешняя политика Узбекистана в этом во-
просе будет ориентирована на: 

– активизацию усилий по налаживанию политического диа-
лога с Афганистаном (со всеми политическими силами внутри Аф-
ганистана), странами-соседями и ведущими центрами сил, заинте-
ресованными в сохранении единой афганской государственности; 

– опору не на многосторонние форматы, к сожалению ока-
завшиеся неэффективными в решении афганского конфликта, а на 
двусторонние форматы; 

– оказание всемерного содействия в разрешении социально-
экономических проблем Афганистана, поддержку проектов,  
направленных на формирование жизнеспособной и развивающей-
ся экономики Афганистана. Узбекистан накопил серьезный опыт в 
реализации проектов по реконструкции в Афганистане, и вполне 
естественно, что он может инициировать реализацию проектов, 
важных для социально-экономического развития Афганистана. 

«Вызовы безопасности в Центральной Азии»,  
М., 2013 г., с. 96–99.  

 
 
 



 96 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
 
 
 
 
 
 
А. Умнов,  
кандидат исторических наук, старший  
научный сотрудник (ИМЭМО РАН) 
АФГАНИСТАН: ЧТО ДАЛЬШЕ 
 
2014 год, возможно, будет решающим для судьбы Афгани-

стана. Планируемый вывод, если не всего, то основной части, ино-
странного военного контингента властно ставит вопрос о судьбе 
правительства Карзая, которое постоянно сталкивается с вызовом 
сохраняющих немалое влияние талибов. Сможет ли оно, опираясь 
главным образом на собственные силы, успешно противостоять их 
давлению, удастся ли ему достичь какой-либо компромисс с ними 
и на каких условиях – от этого зависит очень многое и отнюдь не 
только в Афганистане. Прежде всего, это Центральная и Южная 
Азия, частично Кавказ. Ведь местные, апеллирующие к исламу 
экстремистские силы, включая международных террористов,  
выступают в Афганистане союзниками талибов. Сохранится ли 
этот союз в случае победы талибов? Не станут ли талибы, взяв 
власть или разделив ее с Карзаем или его преемником, продолжать 
помогать своим прежним союзникам? 

В прошлом территории современных Туркменистана, Узбе-
кистана, Таджикистана, Киргизстана и частично Казахстана вхо-
дили в состав Бухарского эмирата, Хивинского и Кокандского 
ханств. Этнической базой первого служили надэтнические связи 
между различными кланами узбеков и таджиков, второго – узбе-
ков и туркмен, третьего – узбеков и киргизов. Идеологической си-
лой, санкционирующей каждый из этих союзов, выступал ислам. 
Завоевание этих государственных образований Российской импе-
рией привело к ликвидации третьего и серьезному изменению гра-
ниц первого и второго. Но сама санкционированная исламом осно-
ва местной государственности сохранилась. Смертельный удар по 
ней был нанесен в годы СССР. Территории, обладавшие прежде 
социально-политическим единством, разделили границы создан-



 97

ных на базе этнических групп новых государственных образова-
ний. Естественно, эти образования санкционировал не ислам, от-
ражавший традиции местного общества, а марксистско-ленинская 
теория, в целом ему глубоко чуждая. Этническая определяющая, 
по замыслу коммунистических стратегов, была призвана для при-
вязки Центральной Азии к единому тоталитарному государству и 
оказания революционного влияния на многонациональный Сред-
ний Восток. Особое место в этой стратегии отводилось Афгани-
стану, где национальные меньшинства (прежде всего таджики) 
составляли чуть ли не половину его населения. Экспансия талибов 
через бывшую советско-афганскую границу (даже чисто идеоло-
гическая) неизбежно активизирует в соседних с Афганистаном 
странах заложенную при их создании этническую определяющую 
в южном направлении. Поэтому стремление талибов к мирному 
сосуществованию со странами ШОС может быть искренним. 

Естественно, что утверждение опирающихся главным обра-
зом на афганских пуштунов талибов в Кабуле или раздел ими в 
какой-либо форме власти с Карзаем или его преемником неизбеж-
но осложнит положение Исламабада. Ведь движение талибов уже 
давно развивается по обе стороны не признаваемой Афганистаном 
афгано-пакистанской границы. Таким образом, Пакистан, возможно, 
будет главным проигравшим в результате какой-либо формы прихо-
да к власти талибов. Поэтому он, несмотря на свою поддержку тали-
бов, жизненно заинтересован в такой структуре власти в Афганиста-
не, при которой формально пуштунская власть в Центре либо 
останется таковой, либо будет уравновешиваться сильными непуш-
тунскими автономиями, объективно препятствующими занятию Ка-
булом жесткой позиции по пуштунскому вопросу. Ведь подобная 
позиция объективно снижала бы статус афганских непуштунов. 

Именно такие соображения стоят за поддержкой Карзая со 
стороны прежних противников в «холодной войне» – США, Запа-
да в целом и России. Свое содействие ему оказывают такие разные 
страны, как Индия, Саудовская Аравия и Пакистан. Особенно  
это касается центральноазиатских Таджикистана и Узбекистана и 
южноазиатского Пакистана. Ведь таджики и узбеки (особенно пер-
вые) образуют влиятельные нацменьшинства в Афганистане, а 
пуштуны – относительное большинство в этой стране, – влиятель-
ное меньшинство в Пакистане. Пуштун Карзай в своей борьбе за 
власть наряду с иностранным военным контингентом опирается 
главным образом на таджиков и узбеков, талибы – на пуштунов. 
Правда, в Таджикистане местные исламистские силы (не без влия-



 98 

ния России, Узбекистана и Ирана) вступили на путь национально-
го примирения со светским режимом. Однако утверждение тали-
бов в Кабуле может создать здесь немало сложностей. Ведь само 
по себе провозглашение в Афганистане исламского эмирата (а это 
именно то, к чему стремятся талибы) будет иметь немалую силу 
примера. Правда, и сегодня страна носит название Исламская Рес-
публика Афганистан. Однако режим Карзая имеет, безусловно, 
светский характер. С еще большей определенностью, чем в Тад-
жикистане, смена светского режима на религиозно-политический в 
Афганистане проявится в Узбекистане, где правящий режим прямо 
противопоставляет себя религиозным экстремистам. 

Конечно, может статься, что, став государственной силой в 
Афганистане, талибы порвут со своими прежними союзниками.  
В конце концов лидер талибов мулла Омар неоднократно предлагал 
странам ШОС не вмешиваться в их внутренние дела в обмен на не-
вмешательство в дела Афганистана. Возможно, это лишь тактиче-
ский ход, призванный скрыть истинные цели талибов. Однако пол-
ностью игнорировать подобные заявления вряд ли целесообразно. 

Однако если государственное перерождение талибов в от-
ношении Центральной Азии, как, впрочем, и Кавказа, еще можно 
себе представить, то в отношении Пакистана оно практически  
невозможно. Дело в так называемой «пуштунской проблеме». Как 
известно, весьма протяженная афгано-пакистанская граница –  
преемница того рубежа, который еще во времена Британской Ин-
дии разделил пуштунский этнос на две примерно равные части. 
После ухода англичан с южноазиатского субконтинента и возник-
новения Пакистана ни одно афганское правительство не признава-
ло законность афгано-пакистанской границы. Для Кабула это был 
способ утверждения своего пуштунского характера в глазах аф-
ганских пуштунов – наряду с местными таджиками одной из двух 
основных этнических групп Афганистана. 

В свою очередь пакистанские пуштуны использовали под-
держку Афганистана, требуя широкой автономии. Причем отказ 
центральных властей пойти навстречу этим требованиям не раз 
приводил к всплескам борьбы за «независимый Пуштунистан». 

Таким образом, 2014 год может быть решающим не только 
для Афганистана, но и для некоторых сопредельных государств. 

Статья, опубликованная на интернет-портале  
Афганистан.Ру 21.02.2014 (http://afghanistan ru/doc/ 

72096.html?utm_source=twitterfeed&utm_medium=twitter),  
предоставлена автором для публикации в бюллетене. 



 99

Д. Нечитайло,  
востоковед (ИВ РАН) 
«АЛЬ-КАИДА» В КИТАЕ 
 
Появление на политической карте новых государств  

Центральной Азии в 90-е годы послужило для уйгурских национа-
листических движений сигналом для активизации усилий по  
реализации идеи независимости. Движение сопротивления в 
Синцзяне длительный период времени не имело религиозной  
направленности, а сами уйгуры были вполне веротерпимыми. 

Однако важность ислама, как оппозиционной силы, начала 
постепенно возрастать. Это объясняется причинами как внутрен-
него, так и внешнего характера. В целом возвращение к исламским 
ценностям для уйгуров стало средством символического сопро-
тивления против подавления мусульман на национальном и гло-
бальном уровнях и альтернативой культурной экспансии Китая. 

С началом 90-х годов как показатель глобальной исламской 
солидарности все чаще стали слышны среди молодежи антиамери-
канские и антиизраильские лозунги. После вторжения США в 
Ирак и Афганистан многие уйгуры стали высказывать недовольст-
во политикой Запада в отношении мусульманских стран. Осозна-
ние того, что мусульмане в Ираке, Афганистане, Палестине угне-
таются, способствовало восприятию ислама в качестве символа 
антикитайского и антиколониального сопротивления. Для реали-
зации идеи независимости уйгурские группировки обращались за 
помощью к зарубежным исламистским организациям, в том числе 
и «Аль-Каиде», получали от них оружие, финансы, готовили на их 
базах боевиков. 

Постепенно регион стал объектом деятельности радикаль-
ных исламистских группировок, осуществляющих подрывные  
действия в отношении сопредельных стран, в том числе и Китая.  

Среди наиболее влиятельных уйгурских экстремистских ор-
ганизаций можно выделить «Исламское движение Восточного 
Туркестана» (ИДВТ), на базе которого в конце прошлого года воз-
никла новая группировка «Аль-Каида в Китае», ее лидером стал 
Абдул Хак Туркистани. Главной ее целью является создание неза-
висимого исламского государства в Синьцзяне. ИДВТ впервые 
привлекло к себе внимание в 2008 г., когда взяло на себя ответст-
венность за серию взрывов в Шанхае и Юннане. Террористы  
выступили с угрозами применения химического и бактериологиче-
ского оружия в период проведения Олимпийских игр. 



 100 

Во время правления режима талибов в Афганистане боевики 
ИДВТ численностью до 300 человек проходили подготовку в во-
енно-тренировочных лагерях в Хосте, Баграме, Кабуле и Герате. 
Первоначально уйгурские моджахеды являлись составной частью 
радикальной организации «Исламское движение Узбекистана», 
возглавляемого Дж. Намангани. «Исламское движение Восточного 
Туркестана», подобно другим исламистским организациям Афга-
нистана, Аравийского полуострова, Северной Африки, входящим 
в структуру «Аль-Каиды», издает свой арабоязычный журнал 
«Мусульманский Туркестан», распространяемый на радикальных 
сайтах. В нем содержатся материалы как политического, так и ре-
лигиозного характера. Аналогично другим изданиям – «Голосу 
джихада», издаваемому «Аль-Каидой в Саудовской Аравии», «Эху 
битв» – исламистами Йемена, в каждом номере прослеживается 
стремление придать борьбе за «освобождение мусульман Синь-
цзяна от коммунистического китайского режима» вселенский ха-
рактер, поставить этот давний конфликт в один ряд с событиями, 
происходящими в Ираке, Афганистане и Палестине. Именно таким 
образом, посредством формирования единого идеологического 
пространства, а также включения в свою структуру, «Аль-Каида» 
старается достичь единства между своими последователями и от-
дельными группировками, сформировавшимися по национальному 
принципу, объединить их под одним знаменем на основе общих 
принципов и целей.  

Процессы, происходящие в Синьцзяне, имеют некоторые 
аналогии с теми, которые имели место на Северном Кавказе.  
В СССР длительное время велась активная работа против религии, 
в данном случае ислама, претендовавшего на роль регулятора со-
циальных отношений, источника ценностных ориентиров. Комму-
низм как идеология претендовал на столь же абсолютную роль и 
уже в силу этого не мог терпеть присутствия такого могуществен-
ного конкурента, который обладает вековыми традициями влияния 
на человека и общество. «Культурная революция» в Китае сопро-
вождалась разрушением мечетей, уничтожением исторических 
памятников, внедрением маоистских идеалов, также не способст-
вовала развитию исламской мысли. Свертывалась система религи-
озного образования, возник идейно-религиозный вакуум, ослабли 
механизмы, сдерживающие восприятие идей так называемого 
«чистого ислама». Это в свою очередь привело в 90-х годах к раз-
гулу радикальных сил в исламском камуфляже. 



 101

Очень быстро, во многом благодаря средствам массовой ин-
формации, чеченский конфликт со стороны мирового исламизма 
был позиционирован как священная война. Чечня, наряду с Афга-
нистаном, Боснией, Кашмиром, Филиппинами, стала одним из оча-
гов вселенского джихада. 

«Идеология и практика современного радикального  
исламизма», М., 2013 г., с. 340–342. 

 
 
А. Зубкова,  
политолог (РУДН) 
РЕАЛИЗАЦИЯ СТРАТЕГИИ «МЯГКОЙ СИЛЫ» 
ВО ВНЕШНЕЙ ПОЛИТИКЕ ТУРЦИИ 
 
Важные изменения, произошедшие во внешней политике 

Турции, связаны, прежде всего, с распадом Советского Союза,  
вызвавшем всплеск интереса Турции к регионам Кавказа, Средней 
Азии, что положило начало переосмыслению роли Турции в миро-
вой политике и международных отношениях.  

Так, в 1990-е годы в турецких научных и политических кру-
гах возобновилась дискуссия о целесообразности включения  
пантюркистского идеологического компонента во внешнюю поли-
тику, проводимую республикой. В реальном выражении идея соз-
дания Турана – единого тюркского сообщества, простирающегося 
от Западного Китая до Восточного Средиземноморья, – вылилась в 
создание в 1992 г. в Стамбуле международной организации по со-
вместному развитию тюркской культуры и искусства 
(ТЮРКСОЙ), странами-учредителями и постоянными членами 
которой стали Азербайджан, Казахстан, Киргизия, Туркменистан, 
Турция и Узбекистан. В перспективе планировалось создание еди-
ного политико-экономического союза тюркских государств, ввиду 
чего Турция начала проводить регулярные саммиты тюркоязыч-
ных государств. 

Но ограниченность возможностей Турции, различия во 
внешнеполитических приоритетах тюркских государств, а также 
географическая разобщенность тюркских народов Кавказа и  
Центральной Азии не позволили Анкаре реализовать свои планы. 
Однако полностью тюркская интеграция не была снята с повестки 
дня, о чем говорят, например, результаты саммита, проведенного 
ТЮРКСОЙ в Нахичевани в 2009 г., по итогам которого было при-
нято решение о создании Совета сотрудничества тюркоязычных 



 102 

государств, целью деятельности которого было объявлено укреп-
ление экономических и культурно-гуманитарных связей.  

Приход к власти Партии справедливости и развития ознаме-
новал новую веху во внешней политике Турции. Так, интерес  
Анкары к постсоветскому пространству остался неизменно высо-
ким, однако изменилось его идеологическое обоснование, заклю-
чающееся в апелляции к «глубоким историческим и культурным 
корням Турции на Балканах, Ближнем Востоке, на Кавказе и в 
Центральной Азии» [8. с. 67]. Данный тезис наглядно демонстри-
рует определенную степень диверсификации турецкой внешней 
политики, векторы которой теперь устремляются к развитию от-
ношений и усилению влияния не только в этнически близких, 
тюркских государствах. Помимо этого, очевидно стремление Тур-
ции к изменению своей роли в мировой политике государства – 
хранителя южных рубежей НАТО, проводящего в целом проза-
падный внешнеполитический курс, в сторону большей независи-
мости с претензией на роль регионального лидера.  

Идеологически свои внешнеполитические притязания Тур-
ция аргументирует отсылкой к временам Османской империи, 
преподносящихся в качестве эпохи подлинного величия, «золотого 
века». Показательны в этой связи всплеск интереса к истории  
Османской империи, вхождение в моду османского стиля во все-
возможных проявлениях: от возвращения к элементам османского 
языка в противовес тюркистскому новоязу до появления широкого 
ряда художественных и документальных фильмов, научно-
популярных телепередач на османскую тематику. Османизм про-
ник даже в молодежную субкультуру, появилась мода на футболки 
с соответствующей символикой и надписями вроде «Империя  
наносит ответный удар» [4]. Показательной в этом смысле являет-
ся церемония похорон наследника османского престола Эртугрула 
Османоглу в 2009 г., получившая статус официального мероприя-
тия, чем объясняется присутствие на ней первых лиц государства 
[27]. 

Монографию главного архитектора современной внешней 
политики Турции, министра иностранных дел республики Ахмета 
Давутоглу «Стратегическая глубина», увидевшую свет в 2001 г. и 
с тех пор неоднократно переиздававшуюся, принято считать изло-
жением основ теории неоосманизма. Основным постулатом данно-
го труда является утверждение о несбалансированности внешней 
политики Турции, выражающейся в крене в сторону отношений с 
Западной Европой и США в ущерб интересам Турции в других 



 103

регионах мира, особенно на Ближнем Востоке. В этой связи, учи-
тывая почти полное отсутствие – начиная с 1923 г. – внимания 
Турции к странам, являвшимся некогда провинциями Османской 
империи, А. Давутоглу указывает на необходимость определения 
для Турции принципиально новой роли. 

Таким образом, для неоосманизма характерно позициониро-
вание Турции как региональной (а впоследствии – и глобальной) 
супердержавы, наследницы – как в географическом, так и в куль-
турном смысле – Византийской и Османской империй, что сопро-
вождается акцентированием внимания на чувстве величия и уве-
ренности на внешнеполитической арене. При этом наименование 
современной внешней политики Турции неоосманизмом также 
принадлежит самому Ахмету Давутоглу, заявившему в 2009 г.: 
«Есть наследие, которое оставила нам Османская империя.  
Нас называют “новыми османами”. Да, мы “новые османы”! Мы 
вынуждены заниматься соседними странами и идем даже в Афри-
ку» [21]. 

Говоря о концепции внешней политики, предложенной 
А. Давутоглу в работе «Стратегическая глубина», следует остано-
виться на шести ее основных принципах. 

Первый из них заключается в необходимости определения 
баланса между свободой и безопасностью, в том смысле, что обес-
печение первой не следует проводить в ущерб второй, а равно и 
наоборот. Иными словами, диктуется необходимость определения 
верного соотношения между свободой и безопасностью, что, сле-
дует отметить, весьма актуально для современной Турции. 

Второй принцип предполагает включение всех региональ-
ных сил в мирный переговорный процесс путем реализации поли-
тики «ноль проблем с соседями».  

Третий принцип, вытекающий из предыдущего, диктует  
необходимость проведения эффективной дипломатической работы 
в отношении соседних стран и регионов, интенсификации сотруд-
ничества с соседними государствами, с обеспечением безопасно-
сти, политического диалога, экономической взаимозависимости, 
культурной гармонии и взаимоуважения. 

Четвертый принцип заключается в координации действий с 
основными глобальными политическими акторами. 

Пятый – в эффективном использовании международных фо-
румов и иных переговорных площадок и форматов. Проведение 
данного принципа в жизнь иллюстрируется нарастающим стрем-
лением Турции к усилению своего влияния в таких организациях, 



 104 

как ООН, НАТО, ОИК; повышением внимания Анкары к ШОС и 
иным организациям и структурам.  

Наконец, шестой принцип представляет собой конечную 
цель данных действий как создание нового образа Турции [28].  

Таким образом, данные принципы, воплощающие в себе 
суть внешнеполитической доктрины современной Турции, направ-
лены на наиболее полное использование географического положе-
ния и историко-культурного наследия Турции, с целью обеспече-
ния ее становления в качестве регионального лидера. Иными 
словами, неоосманизм как основа внешней политики может быть 
охарактеризован как некая попытка возврата к прошлому с учетом 
современных политико-экономический реалий. 

Особое место в этой связи уделяется решению проблем с со-
седними государствами, урегулированию конфликтов и укрепле-
нию стабильности в регионе, ввиду чего Турция претендует на 
роль посредника в решении данных проблем. Это стремление Ан-
кары, впрочем, продиктовано не только желанием решения того 
или иного конфликта, но и попытками обретения нового статуса 
доминирующей политической силы в регионе, в первую очередь – 
на Кавказе и Ближнем Востоке. Так, Анкара активно участвовала в 
налаживании отношений между Израилем, Сирией и Палестиной, 
пыталась выступить примиряющей силой во время конфликта в 
Южной Осетии в 2008 г., в 2010 и 2011 гг. прошли две трехсто-
ронние балканские встречи в верхах с участием президентов  
Турции, Сербии, Боснии и Герцеговины [31]. 

Продолжается также историческое сотрудничество с гагау-
зами и крымскими татарами. Так, Турция развивает тесное эконо-
мическое и гуманитарное сотрудничество с Гагаузией, где имеется 
широкая сеть турецких учебных заведений, действуют программы 
по обучению гагаузских студентов в Турции. Через Гагаузию в 
2010 г. Анкара предложила Молдавии свои услуги в качестве  
посредника в урегулировании приднестровского конфликта. При 
этом следует отметить, что православное вероисповедание гагау-
зов не являлось проблемой ни для пантюркистов, мысливших в 
категориях этнического родства, ни для неоосманов, для которых 
наличие связей с православным тюркским народом представляет 
особую важность, ярко демонстрируя надконфессиональный, ци-
вилизационный характер всей турецкой внешней политики.  

С целью решения вышеизложенных внешнеполитических 
задач правительство Турции ведет активную политику по поддер-
жанию связей со своими соотечественниками, проживающими за 



 105

рубежом. Начиная с 1970-х годов Анкара реализует ряд проектов в 
культурной и образовательной сферах, финансирует строительство 
мечетей, открытие школ, где преподавание ведется на турецком 
языке. 

Турция пошла навстречу своим соотечественникам, внеся 
поправки в Закон о гражданстве. Турецкий закон предусматривает 
в случае запрета двойного гражданства в принимающей стране 
возможность выдачи «голубой карты», позволяющей турецким 
мигрантам иметь равные права с гражданами Турции (ограничения 
касаются лишь приема на государственную службу). С 2010 г. при 
аппарате премьер-министра Турции работает специальное агентство 
по работе с турецкой диаспорой – Управление по делам турок, 
проживающих за рубежом, и родственных народов. 

ПСР делает успехи в налаживании связей со своими сооте-
чественниками через различные объединения и ассоциации, куль-
турно-образовательные центры, в которых туркам предоставляется 
возможность выучить турецкий язык, историю Турции и основы 
религии. Так, культурный центр Юнуса Эмре является частью бо-
лее широкой сети культурных центров – проводников турецкой 
мягкой силы – и имеет представительства в таких странах, как Ал-
бания, Иран, Иордания, Бельгия, Грузия, Beликобритания, Япония, 
Казахстан, Северный Кипр, Косово, Ливан, Македония, Египет, 
Румыния, Сирия. После получения образования в указанных  
учреждениях выходцы из Турции осознают свою прочную связь с 
родиной, однако не с Турцией – наследницей принципов Ататюр-
ка, а с новой, умеренно-исламистской республикой. 

Стратегия мягкой силы проводится Турцией в тесном  
сотрудничестве с тарикатами – исламскими религиозными секта-
ми, построенными по принципу пирамиды, – путем создания школ 
и университетов, которые уже не раз закрывались в России и дру-
гих странах, часто – в связи с обвинениями в пропаганде экстре-
мизма. На самом же деле эти учебные организации – мягкая сила 
Турции, стремящейся к привлечению сильных кадров и после-
дующему воздействию на формирование лоббистских групп, как в 
государственных органах, так и в крупных частных компаниях. 

Наиболее влиятельными в этой сфере являются турецкая  
религиозная секта «Нурджулар», активность которой, в основном, 
распространяется на постсоветское пространство, и организация 
«Милли Гёрюш» («Национальный взгляд»), зарегистрированная  
в Германии и работающая на европейском пространстве [2]. По-
мимо «Милли Гёрюш» и движения Фетуллаха Гюлена, большое 



 106 

количество благотворительных и бизнес-организаций Турции 
осуществляют свою деятельность по проведению турецкой мягкой 
силы и упрочению связей Турции со странами Африки, Юго-
Восточной Азии, Балканскими государствами. Таким образом,  
современная внешнеполитическая концепция Турции, не отвер-
гающая полностью, но частично интегрирующая пантюркистские 
принципы в доктрину неоосманизма, рассматривающего Турцию и 
ее роль в регионе и мире с цивилизационно-исторической точки 
зрения, реализующаяся, в первую очередь, путем применения мяг-
кой силы, обладает серьезным потенциалом в смысле становления 
Турции как регионального лидера. 

 
Примечания 
 

1 В нашумевшей речи, с которой У. Черчиль выступил 19 сентября 1946 г. в  
Цюрихском университете, он предложил создать объединенную Европу с це-
лью противопоставить ее Советскому Союзу и режиму, который был установ-
лен в освобожденных советскими войсками странах Восточной Европы  
[50. Р. 158]. 

2 Европейская конвенция о защите прав человека и основных свобод является 
одним из самых значительных достижений Совета Европы. Подписана в Риме 
4 ноября 1950 г. и вошла в силу 3 сентября 1953 г. Конвенция устанавливает 
неотъемлемые права и свободы для каждого и обязывает государства гаран-
тировать эти права каждому человеку, который находится под их юрисдикцией. 
Главное отличие Конвенции от иных международных договоров в области 
прав человека – существование реально действующего механизма защиты 
декларируемых прав – Европейского суда по правам человека, рассматри-
вающего индивидуальные жалобы на нарушения конвенции. Членами Кон-
венции являются все страны Совета Европы. Новые государства-члены обяза-
ны подписать ее при вступлении в Совет Европы и ратифицировать в течение 
одного года. 18 октября 1961 г. в Риме была подписана Европейская социаль-
ная хартия – документ, дополняющий Европейскую конвенцию о защите прав 
человека в социальной сфере. Вступила в силу 26 февраля 1965 г. В ней изла-
гаются 19 прав, в том числе право на забастовку и право на социальное обес-
печение. 

3 Это был период подготовки к президентским выборам, и вступление в Совет 
Европы рассматривалось руководством страны как международное признание 
правильности проводимого курса и способ определить свое место в системе 
постсоветских международных отношений. По мнению С. Палмера, секретаря 
Парламентской ассамблеи Совета Европы, это решение было инициировано 
частично и в интересах США, которые понимали объективную необходи-
мость «пристроить» посткоммунистический лагерь. 

4 «Изолированная Россия представляет собой источник угрозы европейской 
безопасности в целом... Отказаться принять Россию сегодня означает позво-
лить развиваться националистическим силам, изолировать Россию – поста-



 107

вить под угрозу нашу общую безопасность» [59. Р. 254]. «Россия стоит на по-
роге в ожидании приглашения войти. Если мы не пригласим ее присоеди-
ниться к Совету Европы, выдвинув, соответственно, ряд необходимых усло-
вий, очень вероятно, что Россия направит свои усилия на укрепление позиций 
СНГ. Следствием этого может стать нежелание какого-либо плодотворного 
сотрудничества в деле мира, в рамках ЗЕС или НАТО. Такая ситуация пред-
ставляет большую опасность» [58. Р. 255]. 

5 В связи с принятием новых членов была усилена деятельность в области ока-
зания содействия странам и проведения мониторинга. Больше внимания стало 
уделяться тому, что происходит на местах, например, путем принятия мер по 
укреплению доверия или через кампании по борьбе с нетерпимостью. Появи-
лись новые приоритеты – миграция, борьба с коррупцией, право на получение 
гражданства, преодоление социальной отчужденности и обеспечение прав 
меньшинств. На смену двойному механизму по защите прав человека 1 нояб-
ря 1998 г. пришел Европейский суд по правам человека (ЕСПЧ). 

6 Например, в одном из интервью Луис Мария дель Пуч, характеризуя процесс 
расширения Совета Европы на Восток, и в частности вступление РФ в орга-
низацию, проводит тонкую грань между «real politic» и ценностными основа-
ниями Совета Европы: «У всех стран собственный путь демократии, но есть и 
нечто общее: ценности. Не думаете ли вы, что с расширением СЕ на Восток 
возобладала “real politik” за счет некоторого размывания ценностей? – Не ду-
маю так. Мы твердо стоим на наших принципах и ценностях. Но присутствует 
и “real politic”. Когда мы открыли дверь в Совет Европы всем странам конти-
нента и когда Россия подала свою заявку, пришлось считаться с тем, что 
страны Восточной Европы были еще очень далеки от западноевропейских 
стандартов в области демократии, прав человека, власти закона. Возобладало 
желание как можно скорее включить эти страны в нашу организацию, потому 
что так можно подтолкнуть, стимулировать перемены. Иногда мои коллеги 
критикуют поспешность приема этих стран, прежде всего России. Но лично я 
считаю, что все было сделано правильно, даже если порой случаются трудно-
сти. Невозможно построить демократию за два дня. Россия не имеет в своей 
истории действительно демократического опыта. Но мы можем оценивать не 
только результаты, но и усилия, предпринятые страной. Это не значит, что мы 
отказываемся от принципов, но я согласен, что мы все же проводим и реаль-
ную политику. Потому что нельзя быть слепым и не видеть исторического  
наследия» [17]. 

7 «Объективно, членство в Совете Европы дало России много плюсов: судебная 
реформа, проблема неисполнения национальных судов... Совет Европы преж-
де всего дает импульс к пониманию проблемы... Хотя, если говорить объек-
тивно, вступление России в Организацию было скорее имиджевым шагом», – 
отмечает Анатолий Карпенко, секретарь комиссии по соблюдению обяза-
тельств странами – членами Совета Европы. 

8 Подробнее о перспективах российско-европейского диалога в контексте «мяг-
кой силы» см.: [10]. 

9 Выражение «больной человек Азии», или «больной человек Восточной 
Азии», образовано от публицистического штампа «больной человек Европы» 
(англ. sick man of Europe), используемого в англоязычной традиции для обо-



 108 

значения европейского государства, находящегося на пике тяжелого эконо-
мического или политического кризиса. В разное время применялось к Турции, 
Великобритании, Италии, Ирландии, Португалии, Греции, России и ряду дру-
гих государств. 

10 Здесь цитата дана в переводе автора. Ху Цзиньтао цзай Чжунго Гунъчаньдан 
да шици ци цюаньго дайбяодахуэй шан дэ баогао [35]. Далее цитируется офи-
циальный перевод на русский язык: [36]. 

11 «Пять принципов мирного сосуществования» (или «Панча Шила»): взаимное 
уважение территориальной целостности и суверенитета, ненападение, невме-
шательство во внутренние дела, равенство и взаимная выгода, мирное сосу-
ществование. Таким образом, в формировании межгосударственных отноше-
ний социальный строй, идеология или ценностные представления не являются 
основными критериями. «Пять принципов мирного сосуществования» впер-
вые были провозглашены в индийско-китайском соглашении о Тибете, под-
писанном в 1954 г. В 1982 г. они вошли в Конституцию Китая. 

12 В официальном переводе доклада Ху Цзиньтао, опубликованном на инфор-
мационном интернет-сайте XVII съезда КПК, употребляется термина «мягкая 
мощь». В китайском языке для перевода самого термина «мягкая сила» су- 
ществует четыре варианта: жуань шили, жуань лилян, жуань голи и жуань 
цюаньли. Постепенно наиболее популярным и часто употребляемым терми-
ном становится «жуань шили». 

13 Попытки сделать гармонию своей «визитной карточкой» на международной 
арене Китай предпринимал и раньше. Так, например, в 2005 г. в преддверии 
60-летнего юбилея ООН китайцы привезли в Нью-Йорк, где находится штаб-
квартира организации, 600-килограммовый колокол «Гармония мира». Этот 
подарок был сделан из гильз артиллерийских снарядов и собранного школь-
никами металлолома, что «символизирует отказ от войн и стремление челове-
чества к миру, защиту окружающей среды и жизни на Земле». 

14 Особенно заметна активизация Китая в Африке, где он поддерживает в общей 
сложности 46 государств.  

«Вестник РУДН. Сер. Политология»,  
М., 2012 г., № 4, с. 24–30. 

 
 
Н. Мамедова,  
кандидат экономических наук,  
Е. Дунаева,  
кандидат исторических наук,  
И. Федорова, 
кандидат исторических наук (ИВ РАН) 
ИРАН ПОСЛЕ ПРЕЗИДЕНТСКИХ ВЫБОРОВ 
 
Последние выборы президента Ирана, прошедшие 14 июня 

2013 г. и ставшие одиннадцатыми по счету в истории этой страны, 
имели огромное значение для исламской республики. Их результа-



 109

ты можно рассматривать как поддержку иранским народом курса 
на изменение внешней и внутренней политики, отказ от радика-
лизма, стремление к либерализации. Новому президенту, которым 
стал ходжат-оль-ислам X. Рухани, и его команде предстоит решить 
сложные задачи: стабилизировать экономическую ситуацию и уре-
гулировать внутриполитический кризис, для чего потребуется 
снять основные проблемы с МАГАТЭ и группой «5+1», добиться 
ослабления, а по возможности — снятия санкций, начать процесс 
восстановления отношений с Западом, предотвратить попытки 
изоляции ИРИ от участия в решении региональных проблем, под-
твердить свой статус региональной державы, снизить напряжен-
ность суннитско-шиитского противостояния, разрешить проблемы, 
возникшие во взаимоотношениях с соседними государствами и др. 

Накануне президентских и муниципальных выборов 2013 г. 
в Иране сложилась чрезвычайно напряженная ситуация, которая 
отразилась на ходе предвыборной борьбы, включая процедуру от-
бора кандидатов, а также на результатах самих выборов. Факто-
ром, оказавшим, пожалуй, самое сильное влияние на формирова-
ние этой ситуации, в том числе и на расклад политических сил, 
стала социально-экономическая обстановка. В последний год пре-
бывания у власти правительства М. Ахмадинежада наибольшей 
критике со стороны представителей других ветвей власти и самых 
разных политико-религиозных сил подвергалась экономическая 
политика президента. В целом эта политика не противоречила  
основным направлениям курса на формирование социально ориен-
тированной рыночной экономики, который стал проводиться в 
жизнь с 2009 г., впервые после первой волны приватизации в на-
чале 1990-х годов, когда была поставлена задача оставить в руках 
государства не более 20% собственности. Созданный Фонд спра-
ведливости, в который передавалось до 30% акционерного капита-
ла приватизируемых предприятий, безвозмездно передавал акции 
семьям, потерявшим родных на войне с Ираком и имеющим доход 
ниже прожиточного минимума. Была разработана программа от-
мены субсидий, получившая одобрение международных экспер-
тов. Реализация этой программы сопровождалась беспрецедент-
ными в мировой практике мерами социальной защиты, на них 
предполагалось использовать «излишек» доходов от экспорта неф-
ти. В частности, был создан специальный фонд за счет поступле-
ний НДС на товары высшей ценовой категории и открыты ком-
пенсационные счета для семей, подавших заявки на помощь. 
Число таких семей составило 19 млн, или почти 80% населения 



 110 

страны. Первоначальные выплаты составляли 90 долл. на семью, 
но затем они были сокращены. В бюджете на 2011 г. размер таких 
выплат был определен в 30 млрд долл.; в целом они позволяют 
компенсировать повышение цен на хлеб и топливо. 

Однако ужесточающиеся международные санкции, особенно 
односторонние санкции США и ЕС, которые после 2011 г. приоб-
рели характер международных, фактически поставили Иран перед 
угрозой глубокой экономической регрессии. Наиболее тяжелыми 
для страны стали санкции на закупки иранской нефти, экспорт ко-
торой обеспечивал основные поступления в бюджет, в Стабилиза-
ционный нефтяной фонд и Фонд национального развития. Так, 
страны ЕС сократили закупки иранской нефти более чем в три раза – 
с 14 млрд долл. в 2008 г. до 4,6 млрд в 2012 г.; при этом вдвое  
сократился экспорт в Иран машин и транспортного оборудования. 
Конечно, Турция, Япония, Индия, Китай и ряд других стран не 
прекратили, но снизили объемы закупок; часть нефти Иран, види-
мо, продает по ценам, более низким, чем на мировом рынке.  
В бюджет на текущий 2013/2014 г. заложен объем экспорта нефти, 
вдвое меньший среднегодового за последние 50 лет (всего 1,3 млн. 
баррелей в сутки). Если санкции на первом этапе смогли иниции-
ровать развитие предприятий, опирающихся на собственные ре-
сурсы, то уже к концу 2012 г. они привели к падению ВВП и в  
результате – к ухудшению материального положения населения.  
В настоящее время можно оценить влияние санкционного режима 
на социально-экономическую ситуацию как решающее.  

Приватизация, которая привела к повышению доли участия 
частного сектора в ВВП, после ужесточения санкций и вывода из 
страны многих иностранных компаний не смогла радикально из-
менить предпринимательский климат. Более того, по данным за 
девять месяцев 2011/2012 г., доля частного сектора в ВВП соста-
вила всего 65%, хотя к концу 2008 г. превышала 73%. Программы 
поддержки мелкого и среднего бизнеса еще не заработали в пол-
ную силу, хотя Центральный банк для финансирования планов 
развития в июне 2013 г. выделил 32 млрд долл. 

Очень велик уровень коррупции, тормозящей развитие пред-
принимательства, не связанного с государственными структурами. 
По индексу восприятия коррупции за 2012 г. Иран (как и Россия) 
занял 133-е место из 176 стран. Конечно, уже с 2008 г. на эконо-
мическую ситуацию значительное влияние стал оказывать и миро-
вой финансовый кризис, но это влияние выразилось лишь в неко-
тором замедлении темпов роста. С 2000 по 2008 г. среднегодовые 



 111

темпы роста ВВП превышали 6%, в 2000–2010 гг. они составляли 
5,4%, вышли на нулевой уровень в 2010 г., а по данным МВФ за 
апрель 2013 г., впервые за последние 20 лет стали отрицательными 
и снизились почти на 2% (-1,9%). По прогнозам МВФ, падение 
ВВП Ирана продолжится и в 2013 г. – до 1,3%, рост начнется в 
2014 г., хотя до этого МВФ давал Ирану более положительные 
оценки. Возможно, что ослабление давления США на Китай, Япо-
нию и Индию в связи с импортом иранской нефти, о котором в 
США говорилось накануне выборов в Иране, улучшит ситуацию, 
но то, что санкции крайне осложнили положение, бесспорно.  
Инфляция за 2012 г. превысила 30%, за первые месяцы 2013 г. ее 
уровень не снизился. По данным Статистического центра Ирана, 
уровень безработицы составил 12,2% (на март 2013), при этом 
уровень безработных в группе городского населения от 15 до  
24 лет – 31,4%. А это – самый «горючий» социальный слой. Вто-
рой взрывоопасный социальный слой – женщины, отличающиеся в 
Иране высокой политической активностью. Уровень женской без-
работицы – почти 29%, а в группе от 15 до 24 лет – 41,5%. 

При этом, как уже говорилось, руководство страны уделяет 
большое внимание вопросам социальной защищенности населе-
ния, особенно повышению жизненного уровня беднейших слоев. 
Хорошо развита система социального обеспечения, постоянно по-
вышается уровень минимальной заработной платы, от которой ве-
дутся начисления по социальным выплатам. С 2000/2001 по 
2010/2011 г., по данным Центрального банка Ирана, она выросла 
более чем в 4,5 раза (с 57 до 303 долл. в месяц). В конце 2012 г. 
введен налоговый иммунитет для лиц, имеющих месячный доход 
до 550–580 долл. Произошло качественное изменение жизни даже 
в самых низших группах населения – особенно среди горожан, 
имеющих доступ ко всем базовым коммунальным услугам. В це-
лях воплощения принципа исламской справедливости реализуются 
разные программы по участию населения в различных экономиче-
ских проектах. Действующая пенсионная система обеспечивает 
пенсионерам довольно приличный уровень жизни. Минимальная 
пенсия равна минимальной заработной плате, или около 70% от 
средней зарплаты по стране. Поддержка, оказываемая населению, 
осуществляется через различные исламские институты, в том чис-
ле исламские фонды и вакфы.  

По разным оценкам, число только официально действующих 
в стране религиозных и общественных благотворительных фондов 
составляет около 3 тыс. Значительные средства вкладываются в 



 112 

образование и здравоохранение. В 2009–2010 гг. расходы на обра-
зование составили около 5% ВВП (и почти 20% всех бюджетных 
расходов). Число учащихся в школах и колледжах в 2010 г. превы-
сило 13 млн человек, в вузах свыше 4 млн кроме того, 1,5 млн че-
ловек обучаются в системе университета Азад (Свободном, или 
Открытом университете). Продолжительность жизни иранцев уве-
личилась с 58 лет в 1979 г. до 70 для мужчин и до 73 лет для жен-
щин к 2010 г. Показатели здоровья по Ирану выше средних по ре-
гиону. Индекс развития человеческого потенциала Ирана растет 
быстрее, чем общемировой и региональный. Отставание Ирана по 
ИЧР за 1990–2012 гг. сократилось почти наполовину (с 0,540 до 
0,742), в результате чего Иран вошел в группу стран с высоким 
индексом, заняв 76-е место в рейтинге стран за 2012 г.  

Однако из-за сокращения бюджетных доходов (в связи с 
упомянутыми санкциями на закупки иранской нефти, а также  
простоев предприятий, работавших на импортных комплектую-
щих) реальные доходы населения за последние два года стали  
сокращаться. К этому добавились скачок инфляции, падение курса 
риала из-за отключения иранских банков от системы СВИФТ, что 
сделало социальную ситуацию крайне напряженной. Возможно, 
эта ситуация, как и критика экономической политики, могла бы 
оказаться не столь острой, если бы руководство Ирана уже в 2009–
2010 гг. признало негативное влияние санкций, а не доказывало, 
что они только способствуют созданию самодостаточной эконо-
мики. К настоящему времени именно социально-экономическое 
положение можно рассматривать как решающий фактор, под 
влиянием которого новое руководство, очевидно, пойдет на уступ-
ки по ядерной программе, которые могут смягчить санкционный 
режим США и Запада в целом.  

Представляется, однако, что в краткосрочной и даже средне-
срочной перспективе экономика страны в состоянии выдержать 
изоляционный режим. По уровню реального ВВП (исчисляется по 
паритету покупательной способности национальных валют (ППС)) 
Иран в 2012 г. занимал 18-е место в мире. В 2010 г. ВНД на душу 
населения составил по обменному курсу 4520 долл., по ППС (па-
ритетам покупательной способности) – 11 500 долл. Народное хо-
зяйство способно обеспечить пусть не высокий, но жизнеспособ-
ный уровень потребления. А идеологическое противостояние 
внешнему врагу, который лишает Иран его законного права на 
развитие ядерной энергетики, весьма велико. Ни одна из полити-



 113

ческих организаций, включая оппозиционные партии, не ставит 
под сомнение курс на развитие ядерной программы. 

Тем не менее иранское общество под влиянием экономиче-
ских трудностей (особенно после подъема, связанного с ростом 
цен на энергоносители в середине 2000-х годов) настроено на пе-
ремены, в том числе в области социально-экономической полити-
ки. Дальнейшее развитие иранской экономики, особенно ее сырье-
вых отраслей, базирующихся на крупных запасах нефти (5-е место 
в мире) и газа (в 2013 г. – 1-е место), во многом зависит от отно-
шений с миром, от взаимосвязей с экономиками стран, не только 
импортирующих энергоресурсы, но и экспортирующих передовые 
технологии. 

Несмотря на приватизацию и реформу субсидий, процесс 
экономической либерализации заторможен. Государство сохрани-
ло решающие позиции в экономике, значительное место в ней по-
прежнему занимают исламские фонды. За время нахождения у 
власти команды Ахмадинежада укрепились экономические пози-
ции Корпуса стражей исламской революции (КСИР). Как ни пара-
доксально, но именно санкционный режим, запустивший процесс 
милитаризации экономики, и выход иностранных компаний из 
крупномасштабных проектов, во многом способствовали тому, что 
их место стали занимать компании КСИР. Финансовое положение 
последних укрепилось за счет выполнения государственных зака-
зов и приобретения значительных активов в процессе ускоренной 
приватизации. Правительство постаралось придать последней чер-
ты «демократического распределения» государственной собствен-
ности, выпустив так называемые акции справедливости, обеспе-
ченные доходами от приватизируемых предприятий. Однако в 
целом приватизация укрепила позиции крупной бюрократической 
прослойки, исламских фондов, КСИР, усилила клановый характер 
социально-экономической структуры страны, которая, в отличие 
от других восточных стран, в значительной мере основана на при-
надлежности не к роду, а к религиозной школе, религиозной груп-
пировке. Это отрицательно влияет на условия развития бизнеса, на 
создание современной конкурентоспособной экономики. 

Достигнутый уровень экономического развития, повышение 
качества жизни и образования, появление среднего класса сделали 
весьма актуальной для современного Ирана проблему дальнейшей 
либерализации экономических условий ведения бизнеса и демо-
кратизации политической жизни. Накопившийся за последние пять 
лет потенциал недовольства высок, хотя массовых открытых  



 114 

выступлений после 2009 г. (в том числе национальных движений) 
не было. В условиях, когда ограничена деятельность партий и да-
же религиозных группировок, недовольство находит проявление в 
СМИ, на бытовом уровне, особенно в настроении базара, который 
до сих пор остается определенным барометром политических  
настроений общества. Своеобразным индикатором недовольства 
обстановкой в стране является отток молодежи в зарубежные шко-
лы и вузы, в том числе детей государственных лидеров, членов 
меджлиса, о чем нередко сообщается в иранской печати. 

При дальнейшем ухудшении экономической ситуации мож-
но прогнозировать возникновение массовых волнений. И это 
вполне возможно, тем более что только за одну неделю до выбо-
ров администрация США ввела в действие целый пакет новых 
санкций против Ирана. Однако вероятность смены самого режима 
в результате усиления санкционного режима остается невысокой. 
Потенциал исламской государственности в глазах почти всех слоев 
населения Ирана сохраняется высоким, поэтому наиболее вероя-
тен выход из тяжелой экономической ситуации и экономической 
изоляции путем корректировки внешнеполитического курса для 
смягчения санкционного режима, особенно со стороны США и ЕС. 
Победа на выборах Хасана Рухани, отличающегося прагматиче-
ским подходом к решению насущных проблем страны, не имею-
щего конфронтационных отношений с основными центрами госу-
дарственной власти, повысила шансы для реализации такого 
сценария. 

Ход предвыборной борьбы и результаты выборов значи-
тельно изменили расклад сил на внутриполитической арене. На 
протяжении последних восьми лет основные рычаги власти оказа-
лись в руках правых консерваторов, что привело к доминированию 
консервативно-радикальной линии во внутренней и внешней по-
литике. Наблюдалось полное вытеснение либерально настроенной 
части политического класса из государственных органов при огра-
ничении влияния умеренно настроенных консерваторов и прагма-
тиков. Это привело к расслоению внутри консервативного лагеря, 
выделению новых идеологических течений и появлению новых 
элит.  

Исламские радикалы завоевали прочные позиции в Наблю-
дательном совете, Обществе преподавателей Кумского теологиче-
ского центра и составляют значимую часть среди членов Совета 
экспертов, объединения пятничных имамов и среди представите-
лей духовного лидера в государственных структурах. КСИР и Ба-



 115

сидж находятся под их преимущественным влиянием. Летом 
2011 г., в преддверии предстоящих выборных кампаний (парла-
ментской и президентской), радикалы создали коалицию «Фронт 
Верности исламской революции» (Пайдари), духовным наставни-
ком которого считается аятолла Месбах Йазди, и выступили на 
выборах отдельно от консервативного лагеря. Это объединение не 
едино, а подразделяется на два течения: первое допускает возмож-
ность поддержки М. Ахмадинежада, второе резко критикует его 
действия. Хотя сторонники радикальной линии и проиграли выбо-
ры (их кандидатом был Саид Джалили) и признали их результаты, 
однако они заявили о стремлении вновь бороться за власть через 
четыре года. Основные опасения у правого крыла в настоящий 
момент вызывает готовность Рухани пойти на уступки Западу, что 
может привести к изменению экономической политики. Очевидно, 
именно эта группировка и будет оказывать основное противо- 
действие любым изменениям политического курса страны. 

Консерваторы-радикалы привели в 2005 г. к власти М. Ах- 
мадинежада, но сейчас рассматривают его ближайшее окружение 
как «уклонистов». Это объясняется политикой самого Ахмадине-
жада, особенно четко проявившейся в ходе его второго срока 
(2009–2013), когда произошел отход от позиций исламского ради-
кализма, был сделан больший акцент на националистические идеи, 
нежели на исламскую составляющую, проявилось стремление  
ограничить власть и влияние первого поколения революционеров, 
несколько отодвинуть от власти духовенство, создать новую поли-
тическую и бизнес-элиту, а также намерением президента расши-
рить свои права как главы исполнительной власти, ограничив  
контроль со стороны меджлиса и других властных структур  
(в числе последних – Наблюдательный совет и Совет по целесооб-
разности принимаемых решений), и кроме того, сократить влияние 
религиозных организаций на выработку политических решений.  

Пропрезидентские силы позиционировали себя на выборах 
как самостоятельное течение, вышедшее за пределы традиционно-
го соперничества консерваторов и реформаторов. Их попытки  
укрепиться в меджлисе и местных советах, а также принять уча-
стие в президентских выборах закончились провалом. Кандидат от 
этой группы Р. Машаи был снят с президентских выборов Наблю-
дательным советом. Ахмадинежад трижды обращался к духовному 
лидеру (рахбару) Исламской республики Иран (ИРИ) аятолле Ха-
менеи с просьбой своим указом восстановить Машаи, но не нашел 
у него поддержки. Надо полагать, что Ахмадинежад, который су-



 116 

мел получить лицензию на открытие технологического универси-
тета, не ограничится только преподаванием, а постарается закре-
питься на политической арене. Однако пока у него нет прочной 
основы для дальнейшей политической деятельности. Вполне веро-
ятно, что его сторонники, используя новое учебное заведение как 
центр мобилизации своих сил, попытаются создать движение  
для распространения своей идеологии и дальнейшего участия в 
парламентских и муниципальных выборах. Пропрезидентские си-
лы выражают готовность сотрудничать с X. Рухани, о чем заявил  
в своем письме к нему идеолог этого направления Абдоль-реза 
Давари. 

Исламским радикалам противостоят консерваторы – тради-
ционалисты и прагматики, контролирующие законодательную 
власть. Им удалось утвердить свое определяющее влияние в 
меджлисе в 2012 г. Судебная власть, во главе которой стоит аятол-
ла Амоли Лариджани, также контролируется консерваторами уме-
ренного спектра. В списке допущенных к выборам этот политиче-
ский спектр был представлен тремя кандидатами – А.А. Велаяти, 
М.Б. Галибаф и Г.А. Ходад Адель. Близок им по политическим 
взглядам и участвовавший в выборах М. Резаи, позиционирующий 
себя как независимый. В конечном итоге, именно это обилие кан-
дидатов и стало причиной поражения консервативного лагеря.  
После выборов практически все объединения умеренно консерва-
тивной направленности, в том числе и известная политическая ор-
ганизация «Общество борющегося духовенства», а также ряд  
великих аятолл выразили доверие X. Рухани. Готовность к взаи-
модействию с ним продемонстрировал и спикер меджлиса 
А. Лариджани. В ИРИ доверие законодательной власти – важный 
фактор успеха президентской деятельности. В частности, именно 
позиция меджлиса предопределила отклонение в 2004 г. Дополни-
тельного протокола к Договору о нераспространении ядерного 
оружия (ДНЯО), о присоединении к которому заявило правитель-
ство М. Хатами. С 2008 г. депутаты отвергали практически любые 
предложения Ахмадинежада, что и стало причиной острого проти-
востояния исполнительной и законодательной власти и привело к 
внутриполитическому кризису.  

Реформаторский лагерь, хотя и считает себя победителем 
выборов, ослаблен, разобщен, и в нем пока не изжиты последствия 
политического кризиса 2009 г. Наиболее радикальные его элемен-
ты рассматриваются официальной властью как мятежники, и у 
части общества понятие «реформаторство» ассоциируется с анти-



 117

государственной и антиисламской деятельностью. Однако уме-
ренные силы этого лагеря, во главе которых стояла религиозно-
политическая организация «Ассоциация борющегося духовенст-
ва», всегда действовали в рамках Конституции ИРИ и выступали 
за упрочение исламской республики. После событий 2009 г. уме-
ренные реформаторы, пройдя через репрессии, закрытие партий и 
печатных органов, отмежевались от оппозиции за рубежом, под-
твердили свою верность Хаменеи и исламскому режиму и сумели 
восстановить свои позиции.  

Участие в выборах – первый выход реформаторов на поли-
тическую арену после протестных акций, охвативших страну  
после предыдущих президентских выборов. Принимая участие в 
этой кампании, реформаторы призывали к развитию демократиче-
ских институтов и проведению политических либеральных реформ 
в рамках исламского строя, т.е. при сохранении сильной религиоз-
ной составляющей. Они выступают за расширение возможностей 
для развития частного предпринимательства, дальнейшую либера-
лизацию экономической жизни, нормализацию отношений с Запа-
дом и региональными центрами. Осознавая необходимость снятия 
международных санкций путем активизации переговорного про-
цесса с группой «5+1», эти силы не поднимают вопроса о приоста-
новке развития ядерной программы и не выражают готовность  
идти на значительные уступки в этой области. Эта группа рефор-
маторов, лидером которых продолжает оставаться М. Хатами, и 
выдвинула своего кандидата М.Р. Арефа, в последние дни перед 
выборами решила в тактических целях поддержать X. Рухани.  
С ним она связывает возможность своего возвращения на полити-
ческую арену и участия в государственных структурах. Более ра-
дикальные течения либерального лагеря, которые представляют 
партия «Партнерство» и «Моджахеды исламской революции», до 
решения вопроса о снятии ареста с М.X. Мусави и М. Кяруби, сто-
явших во главе протестных акций лета и осени 2009 г., не будут 
вовлечены в объединительные процессы; как косвенно заявил Ру-
хани, снятие всех обвинений с руководителей протестных акций – 
дело не ближайшей перспективы. 

Свое укрепление реформаторский лагерь связывает с воз-
вращением к активной политической деятельности А.А. Хашеми 
Рафсанджани. С 2009 г. этот крупнейший политический и религи-
озный деятель находился в изоляции и был вынужден покинуть 
пост председателя Совета экспертов. Правые радикалы прилагали 
активные усилия, чтобы устранить эту фигуру с политического 



 118 

Олимпа. Однако Хашеми Рафсанджани, хотя внешне и отошел от 
политической деятельности, находясь за кулисами, сумел подгото-
вить возвращение в политику либеральных сил и сыграть значи-
мую роль в ходе предвыборной кампании. Нового президента 
можно считать его последователем, который выражает готовность 
привлечь все политические силы страны к сотрудничеству и соз-
дать правительство народного единства – эту идею выдвинул Ха-
шеми Рафсанджани. Избранный президентом Хасан Рухани, буду-
чи близок к реформаторскому лагерю, тем не менее не является 
его представителем. Он одержал победу на выборах, баллотируясь 
как независимый кандидат, напрямую не связанный ни с одним 
политическим лагерем. Его цель – восстановить баланс на полити-
ческой сцене, положить конец как правому, так и левому радика-
лизму в политике страны, укрепить взаимодействие властей. Ос-
новной лозунг нового президента – умеренность. 

Результаты выборов позволяют говорить о возможности  
появления центристского течения, в котором объединятся умерен-
ные либералы и прагматики из консервативного лагеря, понимаю-
щие необходимость преобразований; не исключено, что оно может 
стать ведущей политической силой. Итоги выборов в местные со-
веты, которые проходили вместе с президентскими, также свиде-
тельствуют о победе умеренных, выступающих за отход от ислам-
ско-радикального курса во внутренней и внешней политике. 
Иранское общество ждет не только реформ в экономической  
сфере, но и преобразований, направленных на либерализацию 
внутриполитической и общественной жизни. X. Рухани, будучи 
представителем высшего духовенства, говорит о необходимости 
соблюдения конституции, реализации в полном объеме прав и 
свобод граждан (в том числе – принципа равноправия мужчин  
и женщин), снятия ограничений с деятельности СМИ, активизации 
институтов гражданского общества, но в рамках исламского строя. 
Он готов идти по этому пути, осознавая, что любые преобразова-
ния в социально-политической сфере должны осуществляться  
постепенно, осторожно, взвешенно, сообразовываться с сущест-
вующими структурами власти и Конституцией страны, а также 
учитывать потребности разных социальных слоев. Духовный  
лидер ИРИ аятолла Хаменеи, который контролирует все механиз-
мы управления страной, демонстрирует поддержку новому прези-
денту. 

Характеризуя ситуацию, которая сложилась в отношениях 
ИРИ с внешним миром, X. Рухани назвал ее недопустимой и под-



 119

верг жесткой критике непрофессиональную, «агрессивную» поли-
тику М. Ахмадинежада. Как он полагает, его предшественник 
слишком поздно понял отрицательный эффект экономических 
санкций, в результате чего резко ухудшилось экономическое и 
стратегическое положение Ирана в мире и особенно в регионе. Та-
кая же точка зрения характерна и для других кандидатов в прези-
денты Ирана: А. Велаяти – бывшего министра иностранных дел и 
советника верховного правителя по международным делам, 
М. Резаи – секретаря Совета по целесообразности, С. Гарази – экс-
министра почты и телеграфа. Широкое обсуждение внешней поли-
тики Ирана во время предвыборной кампании говорит об актуаль-
ности внешнеполитических проблем для иранского общества.  
В противовес Ахмадинежаду, Рухани выдвигает тезис о «конст-
руктивном взаимодействии» с мировым сообществом, целью ко-
торого является обеспечение национальных интересов путем  
укрепления мер доверия и разрядки. Но что стоит за этими словами?  

Внешняя политика ИРИ имеет идеологическую основу, а 
стратегию определяет духовный лидер – аятолла Хаменеи. Поэто-
му ждать кардинальных изменений без смены идеологической ос-
новы режима, что во многом равнозначно смене самого режима, не 
приходится. В то же время корректировка внешнеполитической 
парадигмы вполне реальна. В первую очередь это касается пози-
ции ИРИ по ядерному досье с целью ослабления санкций. На пере-
говорах с «шестеркой» Иран готов, по словам X. Рухани, проявить 
большую открытость. На наш взгляд, это может заключаться в 
разрешении инспекций на военном объекте Парчин, расположен-
ном в 30 км к юго-востоку от Тегерана; придании фетвам о запрете 
на разработку, хранение и применение ядерного оружия статуса 
юридически обязывающих документов, формат которых принят 
международным сообществом; согласии на некоторое снижение 
уровня обогащения урана и возвращении к обсуждению Дополни-
тельного протокола к ДНЯО. Аятолла Хаменеи может одобрить 
смягчение позиции Ирана по ядерной проблеме – как он это делал 
в 2003 г. во время переговоров Тегерана с Германией, Великобри-
танией и Францией. Однако X. Рухани подчеркивает, что ситуация 
по сравнению с 2003 г. изменилась, и Иран не намерен прекращать 
обогащение урана, поскольку обладает неотъемлемым правом на 
его использование в мирных целях. 

Вторым по значимости изменением могут стать прямые пе-
реговоры с США. «Старые раны необходимо залечить», – подчер-
кивал X. Рухани, выступая на своей первой пресс-конференции 



 120 

после избрания. Озвучил он и условия начала этих переговоров. 
Вашингтон, по его словам, должен подтвердить пункт 1 Алжир-
ского соглашения 1981 г. о недопустимости вмешательства США 
во внутренние дела Ирана, признать за Ираном право на обогаще-
ние урана, отказаться от военных угроз Ирану. Вероятность таких 
переговоров достаточно велика в связи с тем, что верховный пра-
витель Ирана впервые за 30 лет заявил в своей речи по случаю  
Ноуруза, что не будет препятствовать их началу. Стоит отметить, 
что в феврале 2013 г., после заявления вице-президента США Джо 
Байдена на Мюнхенской конференции по разоружению о желании 
Белого дома начать переговоры с Тегераном, М. Ахмадинежад не-
однократно говорил о своей готовности выступить партнером 
США на переговорах. Очевидно, в преддверии окончания прези-
дентского срока он стремился таким образом повысить свой авто-
ритет внутри страны и за рубежом и войти в историю иранской 
внешней политики не только со своими агрессивными заявления-
ми. Однако аятолла Хаменеи не дал уходящему президенту окон-
чательного согласия на переговоры. Затягивание переговорного 
процесса, с одной стороны, объяснялось нежеланием духовного 
лидера предоставить Ахмадинежаду лавры миротворца. С другой 
стороны, учитывая характер отношений между ним и президен-
том, рахбар, по-видимому, опасался, что процесс может выйти из-
под его контроля. Сейчас же духовный лидер скорее всего готов 
использовать приход нового президента как повод начать коррек-
тировку внешнеполитического курса Ирана. 

Необходимо отметить, что контакты между Тегераном и 
Вашингтоном осуществлялись и раньше. Например, в 2007 г. они 
проходили в Багдаде и касались вопросов безопасности в связи с 
ситуацией в Ираке. Успешные прямые переговоры с США могут 
открыть ИРИ новые возможности и, безусловно, будут более вы-
годны Ирану, чем переговоры в формате «5+1». Это объясняется 
тем, что самые жесткие экономические и финансовые санкции 
против Ирана были приняты именно США или под их непосредст-
венным давлением. Соответственно, они могут быть отменены 
только президентом Б. Обамой. При этом переговорный процесс в 
формате «5+1» имеет свою динамику, и их новый раунд может  
состояться вскоре после вступления X. Рухани в должность в авгу-
сте 2013 г, тогда как прямые переговоры с США с целью восста-
новления отношений надо начинать практически с нуля, поэтому 
они стали бы следующим шагом, договоренность о котором может 
быть достигнута и в кулуарах переговоров «5+1».  



 121

Представляется, что Тегеран заинтересован в переговорном 
процессе и будет активно принимать в нем участие как на полях 
«5+1», так и в прямом двустороннем диалоге с США.  

Во-первых, ведение переговоров ради продолжения самого 
переговорного процесса дают Тегерану возможность выиграть 
время для решения внутренних проблем.  

Во-вторых, они показывают мировому сообществу и населе-
нию Ирана готовность к решению спорных вопросов мирными 
методами и исправляют образ страны.  

B-третьих, в случае успеха будет достигнуто смягчение ре-
жима санкций. На наш взгляд, переговоры скорее всего затянутся 
надолго, а компромиссы, на которые пойдет Иран, будут носить 
временный характер, поскольку, по словам X. Рухани, «враждеб-
ное отношение Запада к Ирану не прекратится, пока страна не дос-
тигнет экономической, политической и технологической мощи, 
которая заставит Запад установить равные и справедливые отно-
шения с Ираном». 

В своих предвыборных заявлениях Рухани подчеркивает, что 
готов к взаимодействию со всем миром, за исключением Израиля. 
Он осуждает пропагандистскую риторику Ахмадинежада, которая 
восстановила против Тегерана весь мир и заставила воспринимать 
Иран как угрозу безопасности. С его приходом, очевидно, не будет 
больше провокационных заявлений о невозможности существова-
ния Государства Израиль на карте мира. Уйдет в прошлое отрица-
ние Холокоста, которое, по словам X. Рухани, объединило врагов 
Ирана и восстановило против него мировое сообщество. Однако в 
целом стратегия Тегерана в отношении этой страны не претерпит 
изменений, поскольку является одним из идеологических столпов 
режима Исламской Республики Иран. Сирийский вектор политики 
Ирана также вряд ли изменит свое направление. Военный  
конфликт в этой стране постепенно превращается в опосредован-
ную войну между Ираном и его шиитскими союзниками – с одной 
стороны, и коалицией суннитских государств во главе с Саудов-
ской Аравией и Катаром – с другой. В случае ухода Б. Асада, Иран 
потеряет ключевых союзников в Сирии, с которыми он связан не 
только политически, но и идеологически. Иранские позиции на 
Ближнем Востоке пострадают, он окажется отброшенным от гра-
ниц с Палестиной, Ливаном и отрезанным от своего главного  
союзника – «Хезболлы». Ослабнет сопротивление политике Из-
раиля в регионе. 



 122 

Вместе с тем в результате санкций может сократиться фи-
нансовая поддержка президента Б. Асада, размер которой, по раз-
ным оценкам, достиг уже 13–15 млрд долл. Только в конце мая 
2013 г. Иран предоставил Сирии помощь по двум кредитным  
линиям на общую сумму в 4 млрд долл.: одна кредитная линия, на 
1 млрд долл., выделена для финансирования им импорта товаров 
народного потребления, тогда как другая, на 3 млрд долл., предна-
значалась для импорта нефти и нефтепродуктов. Для иранской 
экономики, находящейся под давлением международных эконо-
мических и финансовых санкций, столь обильная помощь является 
несильным бременем. Тем не менее, на наш взгляд, установка на 
то, что сирийский конфликт должен быть разрешен без иностран-
ного вмешательства, а президент САР имеет право доработать до 
конца своего срока (до мая 2014 г.), не изменится.  

Такое развитие событий объясняется тем, что позицию ИРИ 
в этом вопросе определяет не президент, а прежде всего рахбар и 
подчиненный ему КСИР. X. Рухани неоднократно заявлял, что 
приоритетом внешней политики будут тесные и дружеские отно-
шения с мусульманскими странами, и в первую очередь со стра-
нами региона, основанные на взаимном уважении и взаимных ин-
тересах. В ответ на поздравления, полученные в связи с избранием 
на пост президента, он подчеркивал необходимость при выстраи-
вании отношений этих стран с Ираном концентрировать внимание 
на существующих разногласиях, на точках соприкосновения в  
поиске решения двусторонних проблем, в связи с этим можно про-
вести параллели между его подходом к решению региональных 
проблем и подходом премьер-министра Турции Т. Эрдогана, про-
возгласившего «ноль проблем с соседями» важнейшим принципом 
своей внешней политики. Хотя, как показывают события, конкрет-
ная парадигма внешнеполитических действий может кардинально 
отличаться от заявленных принципов, что наглядно проявилось в 
политике Турции во время гражданской войны в Сирии. 

Особое место в мусульманском мире, по мнению X.  Рухани, 
занимают страны Персидского залива, и в первую очередь Саудов-
ская Аравия и Катар, поскольку обострение противоречий с ними, 
по его словам, способствует углублению противоречий между 
шиитами и суннитами, подрывает силу и единство исламского  
мира. В контексте стремления преодолеть противоречия между 
названными странами и Ираном можно рассматривать и визит 
иранского министра иностранных дел Али Акбара Салехи 29 июня 
2013 г. в Катар для встречи с новым эмиром – шейхом Тамимом 



 123

бин Хамад Аль-Танихи. Представитель ИРИ высказался за пере-
смотр характера двусторонних отношений между Тегераном и До-
хой и обратил внимание на необходимость разрешения сирийского 
кризиса без иностранного вмешательства, путем общенациональ-
ных переговоров, при сохранении суверенитета и территориальной 
целостности Сирийской Арабской Республики. Это говорит о том, 
что Иран ищет пути сближения с арабскими странами по вопросам 
ирано-арабских отношений. 

Говоря о российско-иранских отношениях после своего  
избрания, X. Рухани подчеркивает их стратегический характер и 
желание в дальнейшем развивать и углублять экономическое, тор-
говое и культурное сотрудничество обеих стран. При этом стоит 
обратить внимание и на его предвыборные заявления, которые не-
сколько противоречат по своей тональности последним высказы-
ваниям избранного президента. В интервью накануне выборов 
X. Рухани характеризовал внешнеполитический курс России как 
политику «двойных стандартов», в которой Иран используется в 
качестве разменной монеты в отношениях с Западом. В связи с 
этим представляется, что отношение Тегерана к Москве будет но-
сить в основном осторожный, прагматический характер. Однако 
такой подход отнюдь не означает прекращения сотрудничества по 
вопросам, представляющим взаимный интерес, число которых 
достаточно велико, – от общей позиции по ряду международных и 
региональных проблем до сферы безопасности и борьбы с органи-
зованной преступностью, и наконец, от торгово-экономических 
отношений до межкультурного диалога. При этом политика ИРИ в 
отношении стран Центрально-Азиатского региона в целом и стран 
СНГ в частности вряд ли претерпит существенные изменения и 
окажет значительное влияние на российско-иранские отношения. 

Подводя итоги, следует подчеркнуть, что процесс ухода 
М. Ахмадинежада и прихода X. Рухани, которого многие называ-
ют «шейхом-дипломатом», разрядит обстановку вокруг внешней 
политики Ирана. Однако кардинальные изменения вряд ли воз-
можны, поскольку новый президент никогда не выступал против 
идеалов исламской революции, принципа «велаят-е факих» и сам 
является частью исламского режима. Иран по-прежнему будет ос-
таваться в центре ближневосточных событий, сохранит статус оча-
га притяжения шиитов и претендента на ведущую роль в регионе. 
Реальные изменения во внешней политике могут произойти под 
воздействием режима экономических и финансовых санкций, ко-
торый приведет к экономическому кризису такого масштаба, что 



 124 

изменение внешнеполитического курса станет неизбежным. Кри-
тическое влияние могут оказать и усиление регионализации си-
рийского конфликта, падение режима X. Асада и военный вариант 
решения иранской ядерной проблемы. 

«Свободная мысль», М., 2013 г., № 5, с. 49–62. 
 
 
Р. Ланда,  
доктор исторических наук (ИВ РАН) 
ТРАГИЧЕСКИЙ ФИНАЛ  
«АРАБСКОЙ ПОЛИТИЧЕСКОЙ ВЕСНЫ»  
 
«Арабская политическая весна», на которую столько надежд 

возлагали в начале 2011 г., вылилась в конечном итоге в кровавую 
драму, погубившую многие революционные социальные завоева-
ния арабов в XX в. Разгромлена и практически перестала сущест-
вовать как самостоятельное государство Ливия. Исламисты захва-
тили власть и пытаются навязать свое решение всех проблем в 
Египте, Йемене и Тунисе. Они бросили открытый вызов прави-
тельству Сирии, развязав в этой стране кровопролитную и разру-
шительную гражданскую войну с целью превратить это древней-
шее арабское государство в некое подобие того, во что они уже 
превратили Ливию.  

В Сирии сейчас воюют примерно 100 тыс. боевиков (в том 
числе 15 тыс. прибывших из 27 стран мира). По данным президен-
та Сирии Башара Асада, ежедневно гибнут 70–100 иностранных 
боевиков, но на их место прибывают все новые и новые. Только по 
одному этому показателю можно понять, что «дело» поставлено на 
широкую ногу и хорошо финансируется. Ежемесячно страну по-
кидают до 8 тыс. человек, и общее их количество, по данным 
ООН, достигло 1 млн человек1. События в Сирии, несомненно, 
влияют и на происходящее в соседних странах – Ираке, Ливане, 
Иордании. И поэтому неудивительно, что из этих стран наблюда-
ется приток исламских боевиков в Сирию. Сирийский вопрос ста-
новится столь же важной составляющей ближневосточного кризи-
са, как и палестинская проблема. 

Недавно наш ведущий эксперт по Арабскому Востоку 
Г.И. Мирский в самых резких выражениях обличал тех, кто подо-
зревает, что «арабскую весну» спланировали сами американцы. 
Этого никто точно не знает. Пока... Но главное возражение против 
этого предположения, согласно Г.И. Мирскому, заключается в 



 125

том, что США стремятся прежде всего обеспечить интересы Из-
раиля и Саудовской Аравии и неизменно следуют незыблемому 
курсу на поддержание именно этих двух краеугольных камней 
ближневосточной политики США2. 

Во-первых, и между союзниками бывают разногласия и тре-
ния, что и наблюдается между США и Израилем последние годы.  

Во-вторых, не всегда удается реализовать, тем более – пол-
ностью то, что было вроде бы идеально рассчитано на компьютере 
или на бумаге.  

В-третьих, интересы Саудовской Аравии и Израиля далеко 
не совпадают.  

И то, что происходит ныне на Арабском Востоке, беспокоя и 
даже нервируя иногда Израиль, полностью устраивает Саудовскую 
Аравию. Более того, о ее причастности к организации таких важ-
нейших событий «арабской весны», как разгром Ливии и интер-
венция в Сирии, говорят совершенно открыто. Так что, может 
быть, действительно не США «придумали» и назвали «арабской 
весной» события 2011–2013 гг. на Ближнем Востоке и в Северной 
Африке, а Саудовская Аравия вместе с Катаром (их так и прозвали 
в нашей прессе – «ваххабитский тандем») фактически их возгла-
вили в качестве спонсоров, идейных вдохновителей и политически 
заинтересованных покровителей? Но вряд ли тандем не согласовал 
свои планы с США. 

С самого начала событий в арабском мире их назвали «рево-
люциями», и во всем мире радовались им. В дальнейшем их  
идеализация лишь прогрессировала. Заговорили об «арабской по-
литической весне» и о «движении нового типа – революции обра-
зованной молодежи»3. И основания так думать были, особенно в 
Египте и Тунисе, где было много молодежи, учившейся в универ-
ситетах Европы и Америки, грезившей о подлинной демократии и 
уставшей от авторитаризма, прикрывавшегося фиговым листком 
формальной демократии. Первые успехи «арабской весны» были 
связаны поэтому с «образованной молодежью», что несколько 
дезориентировало общественное мнение во всем мире, завуалиро-
вав подлинную суть событий. Но кое-какие сомнения в истинной 
подоплеке молодежных «революций» также имели место. 

Удивила практическая одновременность массовых выступ-
лений почти во всем арабском мире, за исключением аравийских 
монархий. Впрочем, на Бахрейне «арабская политическая весна» 
выразилась в марте 2011 г. в очередной вспышке недовольства 
шиитов бахарна, составляющих около 60% населения, правлением 



 126 

династии аль-Халифа, которую поддерживают сунниты азана 
(около 25% жителей). С помощью саудовских войск эти волнения 
были подавлены, но в ноябре 2011 г. вновь возобновились, на этот 
раз – при участии местных иранцев (15% населения). Реально  
этноконфессиональный кризис на Бахрейне не прекращается  
с конца XVIII в., т.е. с момента прихода аль-Халифа к власти4.  
А в 2011 г. он обозначил существенный аспект будущего развития 
событий: противостояние суннитов и шиитов, во многом маски-
рующее скрытое противоборство Ирана и арабских монархий Пер-
сидского залива в геополитическом, экономическом, идеологиче-
ском и религиозно-национальном отношении. 

В дальнейшем это обстоятельство объяснило более чем  
активную роль арабских монархий Залива в разжигании кризиса, 
его спонсировании, стимулировании и ориентации. Однако на 
первых порах никому в голову не приходило сомневаться в дейст-
вительно революционном характере «арабской весны», связывая 
его, например, с такими всемирными явлениями, как глобализация 
(не только в ее экономическом, но также в социокультурном и  
цивилизационном выражении, в том числе – в воздействии новей-
ших социально-сетевых технологий на политическую жизнь ара-
бов, ибо направляющая, «объясняющая» и ориентирующая роль 
этих технологий, особенно в Египте и Тунисе, была весьма замет-
на). Кто-то считал это «уроками демократии», а кто-то рассматри-
вал это как вмешательство во внутренние дела, своего рода глоба-
лизм, т.е. своекорыстное подчинение процессов глобализации 
интересам США и их ближайших союзников5. По мере развития 
событий выявлялась их подоплека, и становилось ясно, что «араб-
ская весна» у нас на глазах становится скорее политической зимой. 
В чем же было дело? 

Освободительные революции в Египте в июле 1952 г., в  
Алжире в ноябре 1954 – июне 1962 гг., в Ираке в июле 1958 г.,  
в Йемене в 1962 г., в Ливии и Судане в 1969 г. дали этим странам 
политическую независимость, причем реальную, а не формальную, 
создав условия для радикальных перемен в жизни общества, в раз-
витии экономики и культуры. Их общей чертой была ведущая роль 
армии, вернее прогрессивно настроенного офицерства. Например, 
в Египте революцию совершило тайное общество «свободных 
офицеров», в которое входили около 10% офицеров Египта того 
времени6. Среди этих офицеров преобладали выходцы из военных, 
служащих, средних слоев и крестьян. Поэтому они и пришли, как 
писал их лидер и идеолог Гамаль Абд ан-Насер, к «революции, 



 127

исходящей из самого сердца народа и исполненной его устремле-
ниями»7. 

Такие же общества «свободных офицеров» возникли повсю-
ду в арабском мире, и в ряде стран (в Ираке, Ливии, Иордании) 
сыграли заметную роль. Тогда же, в 1950–1960-е годы, на полити-
ческую арену вышло новое поколение арабских руководителей – 
Хабиб Бургиба в Тунисе, Ахмед Бен Белла и Хуари Бумедьен в 
Алжире, Муаммар Каддафи в Ливии, Абд аль-Керим Касем в Ира-
ке, Хафез Асад в Сирии. Это были люди разного темперамента и 
политических талантов, нередко конфликтовавшие друг с другом, 
но у них было и много общего: верность идее реальной независи-
мости своих стран, понимание необходимости преобразований в 
экономической и социальной сферах, идеологическая опора на тот 
или иной вариант светского национализма (что и объясняет после-
довательную борьбу Насера, Бургибы, Каддафи с радикальными 
исламистами) и, что важно, антимонархизм. Правители арабских 
монархий после свержения короля в Египте в 1953 г., уничтожения 
власти бея в Тунисе в 1957 г., королевской власти в Ираке в 
1958 г., в Йемене в 1962 г., в Ливии в 1969 г. не могли чувствовать 
себя спокойно.  

Постоянная угроза со стороны светских националистов и  
военных революционеров стала как бы дамокловым мечом, на-
висшим не только над колониальными державами Запада, теряв-
шими в арабском мире свои позиции (стоит назвать лишь  
Суэцкий канал, нефть и газ Ирака, Алжира, Ливии), но и над  
сохранившимися еще арабскими монархиями, особенно Саудов-
ской Аравией, бывшей главным противником Египта после 1953 г. 
В дальнейшем саудовцы, как и прочие аравийские монархии,  
после замены Насера перешедшим на прозападные позиции Анва-
ром Садатом, стали опасаться баасистов Ирака и Сирии с их ха-
ризматичными лидерами Хафезом Асадом и особенно Саддамом 
Хусейном, а также лозунгом «Единство, социализм, свобода». 
Кроме того, и Запад, и монархии буквально не находили себе мес-
та, наблюдая, как светские республиканские режимы, некоторые  
(в Египте, Ираке, Сирии, Ливии, Алжире) – даже с социалистиче-
скими программами, получали с середины 1950-х и до середины 
1980-х годов экономическую, техническую, финансовую, культур-
ную и военную помощь от СССР и других стран социализма, ко-
торая, при всей ее кратковременности и недостаточности, все же 
сыграла определенную роль в становлении и укреплении защитни-
ков наследия Насера на Арабском Востоке.  



 128 

Но крах СССР и всего лагеря социализма ухудшил не только 
экономическое, но и геополитическое положение всех независи-
мых стран Востока, включая арабские. Ускорившиеся и услож-
нившиеся процессы глобализации неумолимо втягивали арабские 
страны в орбиту всестороннего воздействия на них Запада по ли-
ниям международной торговли, регулирования механизмов экс-
порта-импорта, навязывания западных стандартов во всем – от 
принципов морали до формы одежды, в сфере науки, культуры, 
техники, искусства. В сочетании с ранее проведенными реформа-
ми это имело не только негативные, но и позитивные последствия, 
дав стимул модернизации и индустриализации, развитию агросфе-
ры, повышению грамотности и профессиональной квалификации 
населения, количественному и качественному росту средних и 
промежуточных слоев, особенно интеллигенции, госслужащих, 
студенчества, офицерства, технических и иных специалистов. Но 
не стоит забывать о глубокой противоречивости глобализации и  
ее не только позитивных, но и негативных аспектах. Всемирный 
характер экономических, технологических, культурных и прочих 
связей, опутывающих «глобализируемый» социум, их цепкость и 
неизбежность переживаются им крайне болезненно, так как ведут 
в большинстве случаев к ломке его структур, перестройке (подчас 
осуществляемой поспешно и грубо, без учета местной специфики) 
общественных механизмов и связей между людьми. Поэтому поч-
ти всюду, на Арабском Востоке – в первую очередь, следствием 
этого являются рост обнищания не успевающих приспособиться к 
«накату» глобализации традиционных мелких (а иногда и круп-
ных) производителей города и деревни, ускорение темпов их разо-
рения и превращения в социальных маргиналов. Более половины 
из них навсегда остаются в этом качестве, образуя постоянно рас-
тущий и социально взрывоопасный компонент общества. Кое-где 
его доля равна 35–40% самодеятельного населения8.  

В результате в арабском мире за последние десятилетия к 
традиционным классовым, этническим, конфессиональным, ре-
гиональным и другим противоречиям добавились противоречия 
между «модернизированными» (относительно зажиточными) и 
отсталыми (как правило, неимущими) группами. Социальная пест-
рота увеличила сложность и неоднородность, идейную и духовную 
гетерогенность арабского общества. Оно уже не было так сплоче-
но идеями национализма и независимости, как в 50–70-е годы, т.е. 
во времена «эпохи Насера». Не способствовало этому и состояние 



 129

экономики большинства арабских стран (за исключением добы-
вающих нефть и газ).  

Правящие националисты и светские республиканцы не мог-
ли кардинально решить проблемы своих государств ввиду того, 
что не имели в своем распоряжении ни развитой инфраструктуры, 
ни новейших технологий, ни необходимых капиталов (за исклю-
чением нефтедобывающих стран). За всем этим надо было обра-
щаться либо к Западу, либо к богатым монархиям Залива. К тому 
же возникал соблазн решать все вопросы привычными силовыми 
методами, «подстегиванием» хозяйственных механизмов, наращи-
ванием эксплуатации армии наемного труда. Порожденное всем 
этим стремление преодолеть барьеры экономического строительст-
ва и социополитического развития обычными для Востока автори-
тарными методами множило военно-бюрократические и диктатор-
ские режимы в арабском мире. Постепенно формируясь, они 
меняли облик своих стран, опираясь на армию, чиновничество, 
полицию, буржуазию (обычно – не предпринимательскую, а бю-
рократическую, спекулятивную, компрадорскую). Все эти соци-
альные группы нередко сливались в единый эксплуататорский 
слой, присваивавший себе свыше 80–90% национального дохода. 
Этот слой, как правило, уже не был настроен антимонархически. 
Более того, он начал возникать и в монархиях, где в него прочно 
вросла прослойка «феодально-бюрократического капитала» 
(ФБК), т.е. сотен (а кое-где и тысяч) семейств знати, одновременно 
контролирующих через своих выдвиженцев верхние эшелоны вла-
сти, наиболее доходные сферы бизнеса, элиту армии и духовенст-
ва9. Сплоченные в средневековые кланы, чей авторитет освящен 
древними обычаями и традициями, они нередко демонстрируют 
финансовое, военное и прочее влияние и за пределами своих 
стран, что можно наблюдать на примере Саудовской Аравии, Ма-
рокко, Иордании, Катара и соседних с ним эмиратов. Гигантский 
рост доходов от нефти и газа, как и укрепление позиций на рынках 
Запада, привел к небывалому ранее росту их финансового, да  
и политического могущества. События 2011 г. в Ливии и Сирии и 
неожиданно активная роль в них ряда аравийских монархий на-
помнили об этом более чем наглядно. 

Любой социум у арабов всегда отличался ярко выраженны-
ми формами социального неравенства. И практически во все исто-
рические эпохи это вызывало бунты, восстания, острые конфликты 
и столкновения привилегированных групп с широкими массами 
эксплуатируемых и неимущих бедняков. При этом борьба внутри 



 130 

социума была тесно связана с религией, обосновывалась ею,  
осмыслялась в рамках религии. В исламе всегда считалось спра-
ведливым устранение правящих «плохих мусульман», т.е. нару-
шающих предписания Корана и шариата (найти такие нарушения 
было нетрудно). На этом основании М.Ф. Видясова и В.В. Орлов 
считают, что «корни политизации ислама теряются “во тьме вре-
мен”, отталкиваясь от возникшего в IX в. противостояния тради-
ционализма и рационализма, ликвидировать которое пытаются с 
XVIII в. ваххабиты, ведущие “проповедь социальной гармонии, 
братства и единства всех мусульман”, а всех отступивших от стро-
гого соблюдения норм ислама признающие “людьми хуже языч-
ников”»10. 

Общаясь со своими соседями в Африке и Европе, арабы  
активно влияли на них в эпоху арабских завоеваний и расцвета 
арабо-исламской культуры в VII–X вв. и столь же интенсивно от-
бивались от них во времена Крестовых походов XI–XIII вв. и за-
рождения европейского колониализма в XV–XVII вв. Широкое 
наступление этого колониализма по всем фронтам в XVIII–XIX вв. 
породило ответную реакцию мусульман в виде панисламизма 
XIX в., пытавшегося (неудачно) ответить на культурно-идеологи-
ческий и военно-политический вызов экспансии Запада. Сменив-
ший его в XX в. национализм более успешно справился с этой  
задачей, добившись, в конце концов, независимости. Однако ни 
панисламисты, ни националисты, ни даже мусульманские социа-
листы (фактически – левое крыло националистов) не смогли про-
тивостоять глобализации. Именно поэтому, по мнению В.А. Исаева, 
«на Ближнем Востоке существует мощная оппозиция глобализа-
ции» и многие там представляют себе «глобализацию как продол-
жение империалистической и колониальной политики иными 
средствами»11. Более того, немало и тех, кто, отождествляя глоба-
лизацию с колониальной экспансией, считает ее просто продолже-
нием Крестовых походов XI–XIII вв.  

Различные течения социального и политического протеста 
арабов нередко сливаются воедино, особенно там, где, согласно 
мнению арабского политолога Хашима Джавада, «мусульмане не 
имеют законных средств для выражения своего недовольства эко-
номикой, политикой и дипломатией Запада, воспринятой их дес-
потическими правительствами». Именно тогда образуется почва 
для «конфронтационного и агрессивного» исламо-экстремизма12.  
В то же время следует признать, что западные державы научились 
использовать все имеющиеся в их распоряжении рычаги воздейст-



 131

вия на арабов, в том числе – с помощью новейших технологий  
(от радио, телевидения, печатных СМИ и до Интернета). Послед-
ние годы полны примеров расширения арсенала применяемых За-
падом средств, подходов и идеологических ухищрений, так как 
теперь необходимо учитывать возросшую чувствительность ара-
бов к вопросам социальной несправедливости и неравенства ввиду 
роста уровня их образованности и гражданского самосознания, 
уменьшения, особенно в городах, различий в уровне культуры 
мужчин и женщин, резкого повышения степени информированно-
сти населения ввиду более широкого распространения и модерни-
зации СМИ, совершенствования пропаганды, адресованной раз-
личным слоям общества13. 

Есть еще один фактор, пожалуй, наиболее важный сегодня. 
Это – возросшая не только на Ближнем Востоке, но и во всем мире 
роль исламизма, или политического ислама. В большинстве араб-
ских стран для него сложились очень благоприятные условия: 25–
35% трудоспособного населения здесь – маргиналы. А еще больше 
полумаргиналов и тех, кто по своему социальному положению 
близок к ним. Все они объяснение своих бед находят в декларациях 
идеологов исламского фундаментализма, утверждающих, что му-
сульманские бедняки будут счастливы только тогда, когда госу-
дарства, в которых они живут, будут «истинно исламскими», а 
конституцией их будет Коран14. А вообще-то идеалом идеологов 
фундаментализма является всемирное господство ислама, каковое 
является их официальной целью. 

 Предпринимавшиеся до сих пор попытки силового решения 
проблемы исламизма странам Запада, включая США, не удаются. 
Более того, они не могут справиться и с такой серьезной пробле-
мой, как гигантские мусульманские диаспоры в государствах «зо-
лотого миллиарда», т.е. Европы и Ceверной Америки. Мигранты 
из стран ислама, беженцы, студенты и лжестуденты, мелкие и 
средние предприниматели, авантюристы и контрабандисты, чест-
ные труженики и выдающие себя за них, все они входят в эти дав-
но уже укоренившиеся на западных землях сообщества, насчиты-
вающие от 3 млн человек в Германии до 15 млн человек в США. 
Эти цифры давно уже изменились. А среди мусульман США пре-
обладают не приезжие (хотя; их немало), а принявшие ислам мест-
ные афроамериканцы. Точно установить их численность практиче-
ски невозможно, так как никто не знает, сколько прибывает на 
Запад, причем ежедневно, нелегальных эмигрантов. Нередко по-
этому одни и те же авторы называют разные цифры мусульман в 



 132 

Европе – то 24 млн, то 40 млн человек. Есть мнение, что только в 
регионе Средиземноморья проживают 20 млн «европейских му-
сульман» и «почти 200 млн. арабов» (многие из которых, как из-
вестно, не являются мусульманами). Но входят ли в их число мил-
лионы мусульман Великобритании, Бельгии, Скандинавии и 
Нидерландов?15 Ответа на это нет. 

Значительная часть этой массы также находится под влиянием 
исламистов. Более того, иногда определенные фракции некоторых 
диаспор играют роль своего рода «пятых колонн», предоставляя 
укрытие, снабжение, финансы и оружие наиболее агрессивным 
исламо-экстремистам. Например, осевшие на Западе сообщники 
исламо-террористов проходили обучение в качестве пилотов в 
США (впоследствии участвовавших в терактах 11 сентября 2001 г. 
в Нью-Йорке и Вашингтоне), наладили использование механизмов 
финансовой системы США для спонсирования терроризма и со-
держания боевиков «Аль-Каиды» в США и Великобритании, уст-
раивали взрывы в метро Лондона и Парижа, на вокзале в Мадриде 
и в ночных клубах Берлина16.  

Исламизм доминирует ныне почти во всех мусульманских 
социумах и представляет собой новую массовую идеологию, иг-
рающую в мире ислама главенствующую роль. Мне уже приходи-
лось высказывать предположение, что исламизм – «это определен-
ная стадия развития... мира ислама» и «изменить его в короткие 
сроки не получится»17. Это предположение основывается как на 
феноменальной живучести исламизма, довольно быстро восста-
навливающего свои структуры и кадры после самых тяжелых по-
ражений, так и на явном изменении отношения Запада к исламиз-
му. Можно с некоторых пор даже говорить о его скрытом 
потворстве исламизму. «Арабские революции предоставили исла-
мистам идеальный плацдарм для атак на Старый Свет», – с трево-
гой отмечали европейские СМИ осенью 2011 г. Созданный Запа-
дом (невольно ли?) «вакуум власти» в ряде арабских стран привел 
к тому, что «из тюрем этих стран было выпущено много джиха-
дистов, а военные арсеналы, накопленные прежними правительст-
вами, остались фактически без контроля». Некоторые наши авторы 
считают, что это произошло случайно, так сказать, по недомыслию 
США, якобы не понимавших заранее, к чему это приведет. Пока 
что освободившиеся и вооружившиеся джихадисты двинулись в 
Сирию, но куда они пойдут дальше?18  

В опубликованной до сих пор литературе, как и в прессе, 
есть сомнения относительно скрытых пружин событий в арабском 



 133

мире. Некоторые считают творцами этих событий исламистов, 
другие признают их участников независимыми движениями «но-
вого типа», отразившими рост гражданского самосознания чис-
ленно возросшей и многому научившейся за последние годы  
молодежи19. Есть и те, кто считает, что «в краткосрочной перспек-
тиве Вашингтону совершенно неясно, как будут развиваться собы-
тия», тем более – «что будет дальше, какие в арабских странах бу-
дут реформы или репрессии и как устоят новые режимы»20. Все 
эти высказывания заслуживают внимания. Но хотелось бы также 
привести мнение французского эксперта Алена Анталя. Он указал, 
что США в Ираке и Афганистане стремились не ликвидировать 
«Аль-Каиду», а лишь вытеснить ее, но, в конце концов, допустили 
создание ею филиалов в «Месопотамии и странах Магриба». При 
этом Анталь подчеркнул: «Добираться из Ирака или Афганистана 
до Европы или Америки сложно и рискованно. Из Туниса или Ли-
вии это сделать гораздо проще». Иными словами, переброска 
(возможно, заранее рассчитанная?) «Аль-Каиды» в Африку – один 
из неожиданных результатов «арабской весны», каковой «ставит 
под удар в первую очередь не США, а страны Европейского сою-
за»21. А, может быть, и Россию? Чтобы сговорчивее была на пере-
говорах по ПРО, нефти, газу, позициям НАТО в Европе?  

Несомненно, это стоит принять во внимание. Ведь исламизм, 
рожденный многими факторами внутри арабо-исламского мира, 
был в то же время во многом поддержан в военно-финансовом от-
ношении (если не вскормлен, как считают многие) США и други-
ми державами Запада во время войны СССР в 1979–1989 гг. в Аф-
ганистане. Конечно, в какой-то мере руководство СССР допустило 
промах, решившись на такую войну, которую весь мир ислама 
счел вызовом себе. Но много ли навоевали бы афганские душманы 
без широко разрекламированной помощи оружием и деньгами, 
которую они неизменно получали от стран Запада, без десятков 
тысяч добровольцев-мусульман разных стран (которые не только 
были бесплатно доставлены в Афганистан со всех концов мира 
ислама, но и «зарабатывали» там по 1,5 тыс. долл. в месяц)?!  
А сколько потрачено было на соответствующую агитацию и про-
паганду от Марокко до Индонезии! Одних отчислений от прибы-
лей ФБК Персидского залива для столь грандиозного, буквально 
всемирного, предприятия вряд ли бы хватило!22 Автор этих строк, 
побывав в те годы в ряде стран ислама, был изумлен единообразием 
симпатий к душманам самых разных людей. Да и не стоит забы-
вать, что после окончания войны 1979–1989 гг. возникли и талибы 



 134 

в Афганистане, и множество схожих с ними группировок от Ал-
жира до Синьцзяна (включая Северный Кавказ и Центральную 
Азию), и транснациональная «Аль-Каида», то ли объединяющая 
все эти группировки, то ли «всего лишь» их финансирующая, 
снабжающая и ориентирующая.  

А ведь некоторые исследователи исламской проблематики 
даже сомневаются: существует ли «Аль-Каида», или она – всего 
лишь миф, которым пугают сбитого с толку и запуганного обыва-
теля Европы или Америки. Сама «Аль-Каида» не только не отри-
цает, но даже рекламирует свое существование. Более того, она – 
не одинока. Наряду с ней существуют организации международно-
го масштаба, в частности Партия исламского освобождения 
(ПИО), действующая от Иордании и Палестины до Средней Азии 
и даже Поволжья. Многие группировки исламо-экстремистов так 
или иначе связаны друг с другом. Например, «Движение ислама 
Восточного Туркестана» и «Движение религии ислама» (наиболее 
видные из 27 террористических групп в Синьцзян-Уйгурском  
автономном районе Китая) были в контакте с талибами Афгани-
стана, исламо-экстремистами Киргизии, Таджикистана и даже 
Чечни23. Точно так же пакистанская партия «Джамаат-и-ислами» 
была представлена филиалами в Индии и Бангладеш, а «Джамаат-
и-таблиг» – во всей Южной и Юго-Восточной Азии. В свою оче-
редь фактически являются частями «Джамаат-и-ислами» некото-
рые группировки в Англии, США, Кашмире, Афганистане и на 
Шри-Ланке. Исламистская «Ан-Нахда» (Возрождение) в Тунисе 
тесно взаимодействовала с исламистами Судана и Алжира24. Прак-
тически сеть этих групп покрыла весь мир.  

Разобраться в сложной сети исламистских организаций и т.п. 
сообществ практически невозможно, ибо к сотням благотвори-
тельных, культурных организаций нередко присоединяются около 
330 суфийских братств-тарикатов (от арабского «тарик», т.е. путь 
постижения божественной истины – «Хакика»). К тому же появ-
ляются новые тарикаты. Некоторые из них влиятельны в больших 
регионах (например, Магрибе), другие – в рамках небольшого ок-
руга. Но есть такие, как кадирийя и накшбандийя, которые «глоба-
лизированы» от Тропической Африки до Средней Азии и Синга-
пура. Только в Египте к 1967 г. их было 67, а число «хванов» 
(братьев) в них – до 5 млн человек. 22 тариката насчитывалось к 
2000 г. в Марокко, 20 – в Тунисе, 15 – в Алжире, 10 – в Турции и 
Сирии25. Они играли и играют важную роль в политико-
религиозной жизни мира ислама. Формально они чужды исламиз-



 135

му и даже критикуются им. Но их внутренняя жизнь – глубокая 
тайна, а многообразие их влияния делает их идеальными трансля-
торами любых установок и настроений, короче говоря – надежны-
ми и наглухо закрытыми связными. Скорее всего, кто-то должен 
пользоваться этой хорошо отлаженной еще со времен Средневековья 
структурой! К тому же любой мурид (послушник) тариката дол-
жен в отношениях со своим муршидом (наставником, учителем), 
«отказавшись от своей воли... быть подобен трупу в руках обмы-
вателя трупов, который вертит им, как хочет»26. А если к этому 
типу дисциплины присоединить власть вождя племени или клана, 
харизматичного лидера этноса, нации, секты, можно установить 
хотя бы некоторые источники фанатизма экстремистов. 

Вопреки своей отстраненности от мирского, отдельные та-
рикаты вовлекаются в игры исламо-экстремистов. Так, созданный 
в начале 1970-х годов в Лондоне фонд «Хаккани», связанный с 
Исламской партией США, Исламским верховным советом Амери-
ки и «Американской мусульманской помощью», образовал новый 
тарикат «Хакканийя», выделившийся из братства Накшбандийя и 
создавший свои центры в Великобритании, США, Ливане, а также 
«на большей части Западной Европы» и на Кавказе. Главой тари-
ката стал турок-киприот, шейх Назим аль-Кубруси аль-Хаккани, 
ученик дагестанского теолога Абдаллаха ад-Дагестани. Вопрос об 
их связях с США не ясен в силу закрытости внутренней жизни та-
риката. Но хакканисты уже были замечены в финансировании се-
паратистов Чечни и приглашении их лидеров в США (правда, в 
1998 г., т.е. до разгрома сепаратистов). Они как-то потерялись на 
фоне 24 организаций США, финансирующих северокавказских 
боевиков. Но их действия доказывают, что и суфийские братства 
могут быть причастны тем или иным образом к делам ислами-
стов27. Вывод – многочисленные и хорошо организованные суфий-
ские братства, ранее враждебные исламизму и осуждаемые им  
(за «суеверия» и попытку встать «между Аллахом и верующими»), 
теперь находятся, судя по всему, на распутье и, не желая терять 
влияния среди верующих, могут быть просто вынуждены считать-
ся с ростом авторитета исламистов среди верующих. Это явление 
сопоставимо с феноменом «исламизации» части интеллигенции 
мира ислама. Многие интеллектуалы, никогда не интересовавшие-
ся религией, все эти инженеры, математики и прочие «технари» 
(иногда – даже физики-атомщики) стали менять свое равнодушие 
к исламу на поддержку исламизма. При этом вопрос об их под-
линной религиозности даже не стоит. Ислам для них – политиче-



 136 

ское оружие в первую очередь и не столько мировоззрение и ми-
ропонимание, сколько этноконфессиональная характеристика, по-
казатель национальной идентичности, духовная связь с традиция-
ми, обычаями и менталитетом своего народа. Отсюда – 
относительная легкость «реисламизации» интеллектуальных элит 
стран ислама, во всяком случае – значительной их части, их уси-
лия по «реисламизации» всего социума, ибо ислам – еще и символ 
антизападного патриотизма. В то же время он повсеместно стано-
вится наиболее распространенной... формой оппозиции своему 
прозападному правительству или даже всей элите, объявляемой 
«плохими мусульманами»28. 

В подобном духовном климате «Аль-Каида» – не только 
вдохновитель, спонсор, организатор и объединитель исламистов, 
но и их символ. Например, около 3 тыс. алжирских боевиков, до 
1989 г. сражавшихся в Афганистане, а затем принявших участие  
во внутриалжирской гражданской войне 1992–2002 гг. в рядах 
«Вооруженной исламской группировки», отличавшейся наиболь-
шей жестокостью из всех групп подобного рода, в дальнейшем 
переименовали себя в «Салафитскую группу проповеди и борь-
бы», изолированную в небольшом горном районе на северо-
востоке. Но в 2007 г. они, назвавшись «Аль-Каидой Исламского 
Магриба», получили помощь извне оружием, продовольствием, 
снаряжением и даже новейшими техническими средствами  
(в частности, устройствами для дистанционных взрывов), что дало 
им возможность перенести свои действия в Сахару и с помощью 
прибывших «специалистов» из «Аль-Каиды» частично даже рас-
пространить эти действия на территории Мали, Нигера и... Ли-
вии29. Сообщивший обо всем этом алжирский журналист Мухам-
мед Мокаддам привел также сведения об акциях «Аль-Каиды» в 
Ливане, Ираке, Сирии и даже Франции с участием еще уцелевших 
боевиков из Алжира30. Известна также зловещая роль «Аль-
Каиды» в разгроме Ливии, в борьбе за власть в Йемене, в ее про-
никновении в Египет, а за последнее время – и в Сирию. 

Обобщив все сказанное выше, можно представить «араб-
скую политическую весну» плодом совместных усилий, по  
крайней мере, трех политических сил:  

1) образованной и демократически настроенной части араб-
ского общества, преимущественно молодежи, не желавшей больше 
терпеть экономическое неравенство, безработицу, социальную не-
справедливость, политическое бесправие; она выступила инициа-



 137

тором движения, но у нее не хватило опыта, организованности, 
сплоченности;  

2) западных держав, давно пытавшихся, пользуясь противо-
речиями и трудностями арабского мира, обратить вспять его раз-
витие и окончательно покончить с «эпохой Насера», т.е. временем 
хотя бы политической независимости арабского мира, перестроив 
геополитическое устройство этого мира по устраивающей их ново-
колониальной модели;  

3) арабских теократических монархий, еще более чем держа-
вы Запада, жаждавших покончить с «эпохой Насера», которая  
была постоянной угрозой их существованию, источником смерто-
носных идей антимонархизма, республиканизма, светскости, анти-
империализма,  который пугал их не меньше, чем самих империа-
листов.  

Все противники светского национализма, антиклерикализма 
и любых левых идей решили, что сейчас – самое подходящее вре-
мя, чтобы покончить с ними. Экономическое и социальное поло-
жение арабов зыбко, доля маргиналов постоянно увеличивается, 
как и поляризация общества. Да и почти нет среди арабов хариз-
матических лидеров, способных сохранить и защитить наследие 
Насера. У власти лишь Бутефлика в Алжире и Башар Асад в Си-
рии. Но у первого достаточно проблем внутри страны (борьба с 
недобитыми группами террористов, нерешенный берберский  
вопрос). Поэтому он фактически нейтрален на международной 
арене. А против второго идет настоящая война исламских боеви-
ков из 27 стран мира. Государства НАТО, грозящие постоянно 
вмешаться в нее, еще не сделали этого только из-за колебаний 
США, несколько шокированных быстрым проникновением исла-
мистов и известных боевиков «Аль-Каиды» в ряды повстанцев Ли-
вии, Египта и Сирии и столь же быстрыми результатами этого 
проникновения: убийством в Ливии посла США и других амери-
канцев, ростом антиамериканизма и влияния джихадистов во всем 
арабском мире и сопредельных регионах, явным доминированием 
непримиримых боевиков внутри оппозиции Сирии, не желающей 
слушать своих политических вождей, связанных с Западом.  

Исламисты на первых порах держались в тени и ни у кого не 
вызывали беспокойства. Во многом поэтому армия и госаппарат в 
Тунисе и Египте не оказали сопротивления взбунтовавшейся мо-
лодежи (тем более что дело не обошлось без стран Запада, активно 
вмешивавшихся в ход волнений через Интернет и социальные се-
ти). Однако молодежь не была организована политически. Ввиду 



 138 

этого ее почти незаметно сменили исламисты, располагающие в 
арабском мире весьма развитым подпольем. С этого момента ар-
мия и госаппарат и в Тунисе, и в Египте, пожертвовав своими ли-
дерами Бен Али и Мубараком, решили предотвратить демонтаж в 
общем-то устраивавшей их политической системы. В Тунисе уда-
лось заключить компромисс с победившими на выборах ислами-
стами (неизвестно лишь, до какого времени), воспользовавшись 
гибкой позицией их лидера Рашида аль-Ганнуши, который, в  
отличие от других исламистов, выступает за «демократию и права 
человека» и за то, чтобы «построить современное исламское обще-
ство, которое могло бы черпать до дна все ценное из западной 
культуры, не теряясь в ней»31. Неизвестно лишь, до какого момен-
та этот компромисс продлится. Пока что он дошел до того, что ис-
ламисты Туниса даже уступили (на один год) пост президента  
правозащитнику и профранцузски настроенному левоцентристу 
Мансыфу аль-Марзуки. Тем самым реализовался консенсус мя-
тежных исламистов с другими политическими силами страны и 
учет ими роли Франции в организации «политической весны» в 
регионе и ее претензий «на участие в формировании здесь нового 
политического ландшафта»32. В то же время, по некоторым дан-
ным, уступчивость аль-Ганнуши и его партии объясняется их  
сотрудничеством с радикальными экстремистами (салафитами), 
считающими приверженцев аль-Ганнуши «отступниками». Харак-
терно, что салафиты пользуются финансовой и прочей поддержкой 
Катара, который сыграл важную роль в разгроме Ливии, а сейчас 
добивается того же в Сирии33. 

Но Тунис – скорее исключение, чем правило. Его специфика – 
давние и многосторонние связи с Францией, высокий уровень об-
разования, полученного тунисской молодежью и частью средних 
слоев во Франции или на французском языке в других странах. 
Это вынуждены учитывать и США, и неожиданно оказавшиеся в 
роли их союзников исламисты, и, судя по всему, дезориентиро-
ванные ходом событий военные и гражданские круги бюрократии.  

В Египте, где дело тоже шло к компромиссу исламистов и 
военных, в конце концов, он был сорван. Избранный президентом 
страны лидер исламистов Мурси отстранил военных от власти. До 
сих пор неясно, как это ему удалось и на кого он при этом опирал-
ся. Армия более 60 лет была ведущей не только вооруженной, но и 
социально-политической силой Египта. Вдобавок 30% экономики – 
в ее руках34. Так что ее отстранение – вряд ли надолго. И Мурси, и 



 139

исламисты уже успели дискредитировать себя. Так что возвраще-
ние армии к власти – скорее всего, вопрос только времени. 

Причин для этого, даже для провозглашения в стране режи-
ма чрезвычайного, а то и военного положения, – хоть отбавляй: 
просачивание «Аль-Каиды» в Египет (особенно в бедуинскую сре-
ду Синайского полуострова) и соседнюю Ливию, продолжение 
боевых действий в той же Ливии, Сирии и Йемене со всё возрас-
тающим участием той же «Аль-Каиды», не спадающая напряжен-
ность в секторе Газа, где господствует исламистское движение 
ХАМАС, нескончаемый наплыв африканцев с юга континента, 
решивших использовать вакуум власти на севере Африки для про-
рыва в Европу. В Египте ничего еще не решено. И в рядах участ-
ников не прекращающихся в стране демонстраций уже слышатся 
высказывания в пользу военного переворота. Эти настроения еще 
не созрели полностью, но они зреют, и будут зреть неизбежно35. 

 Главный враг исламистов ныне – режим Башара Асада в 
Сирии, против которого и брошены все их силы. Их вдохновляет 
успех в Ливии, где толкуя по-своему неудачную резолюцию ООН 
и цинично распространяясь о «правах человека», 14 стран НАТО и 
четыре их партнера (Катар, ОАЭ, Иордания и Швеция) совершили 
десятки тысяч боевых авиавылетов и операций спецназа (Англии, 
Франции, Катара), убив, по признанию самих руководителей ли-
вийского мятежа, до 50 тыс. человек (в эту цифру не входят заму-
ченные в тюрьмах и застенках) и разрушив почти всю транспорт-
ную и энергетическую инфраструктуру одной из наиболее 
зажиточных арабских стран36. Нечто похожее исламисты и их  
покровители как на Западе, так и на Востоке, хотят сегодня утвер-
дить в Сирии. И хотя силы сирийской оппозиции разношерстны, 
малочисленны, разъединены и погрязли в спорах, разногласиях и 
борьбе амбиций, они уповают на помощь своих друзей, спонсоров 
и покровителей, на английских спецназовцев, «иностранных ле-
гионеров» Франции, боевиков «Аль-Каиды», переброшенных из 
Ливии всякого рода (в том числе криминального) наемников, а 
также бесчисленных боевиков – суннитов, которых ныне более 
чем достаточно на Ближнем Востоке после операций войск США в 
Ираке и Афганистане. При этом используется недовольство сун-
нитов военно-политическим усилением шиитов в Ливане и Ираке, 
давним доминированием союзных с Ираном алавитов в Сирии, а 
также возмущение всех арабов пребыванием войск США в Афга-
нистане и Ираке, как и войск Израиля на палестинских территориях. 
Ведется изощренная пропаганда с целью переплавить националь-



 140 

но-политическое недовольство суннитов бесконечными актами 
агрессии Запада против Востока в чисто религиозное противо-
стояние с шиитами, которых поддерживает Иран. А его-то больше 
всего (хоть и по разным причинам) опасаются США, «ваххабит-
ский тандем» Саудовской Аравии и Катара, да и прочие теократи-
ческие монархии Востока. К ним, судя по всему, не прочь примк-
нуть и Турция, претендующая с давних пор на лидерство среди 
суннитов. 

Кое-чего мятежники добились. Несомненно, «эпоха Насера» – 
отныне в прошлом. Ее не восстановить, как и ее творцов, их дея-
ния и моральный климат их времени. Но вызывают сомнения и 
перспективы того, что творят «Аль-Каида» и «ваххабитский тан-
дем» при поддержке Запада. Их ставка на суннитско-шиитскую 
вражду уже возникала, но обычно терпела крах. Большие шансы 
на провал у нее и сейчас. Шииты Ливана, ныне – ведущая конфес-
сия страны, намного усилили свои позиции с помощью движения 
«Хезболла», которое многие в стране уже называют «государством 
в государстве», располагающим значительными капиталами (до 
2 млрд долл.) и боеспособными отрядами, которые чрезвычайно 
повысили авторитет этой организации и в Ливане, и в арабском 
мире в целом. Хотя американцам удалось за годы оккупации Ира-
ка спровоцировать вражду шиитов и суннитов, все же среди ирак-
цев очень мало найдется тех, кто склонен прислушиваться к про-
паганде США. Практически все лидеры иракских шиитов – Али 
ас-Систани, Бакир и Абд аль-Азиз аль-Хакими, Муктада ас-Садр – 
имеют свою собственную модель демократии и не приемлют при-
сутствия США на Ближнем Востоке. Напомним: в Ливане и Ираке 
шииты – главная сила37. В Сирии попытки американцев изолиро-
вать алавитов и прочих не-суннитов терпят крах уже давно: как 
известно, там уже с весны 2011 г. противники Асада просто поку-
пали участников антиправительственных демонстраций, выплачи-
вая простому демонстранту 60 долл. за выход на улицу, 100 долл. – 
за выход с плакатом и 300 долл. – за выход с автоматом!38 С тех 
пор прошло немало времени, а результаты этих расходов – более 
чем мизерные. В Сирии единой, консолидированной, идейно спло-
ченной оппозиции нет! А вот массовая поддержка у президента 
Башара Асада есть, как и возмущение рядовых сирийцев грубым 
вмешательством извне в их дела, да еще под фальшивыми лозун-
гами и на иностранные деньги.  

Чисто тактический союз Запада с «Аль-Каидой» и вообще с 
исламистами не может быть долгим. Он весьма непрочен и эффек-



 141

тивно сработал лишь в Ливии, где положение, судя по всему, еще 
долго будет неопределенным. Сегодня, во всяком случае, нельзя 
сказать, выиграл ли Запад от погрома в Ливии. Во всех же других 
странах у его странной «дружбы» с исламизмом нет ни прочной 
основы, ни долговременных перспектив.  

Разумеется, много пережившие за это время Тунис, Египет, 
Сирия, Ирак вряд ли будут жить по-старому. Дело либерализации 
и даже в чем-то демократизации в этих странах, как и в других 
(Марокко, Алжире, Иордании), пусть и с трудом, но продвигается. 
От своей «политической весны» арабы ждали большего. Но вме-
шательство извне, попытки «исламизации» и в ряде случаев «за-
мораживания» этой «весны» все же сделали свое дело. И многое из 
того, что можно было сделать уже сегодня, откладывается на бу-
дущее. Но будем надеяться, не всегда у Запада, решившего  
вернуться к новоколониальной политике, будет возможность с по-
мощью новейших технологий перехватывать инициативу арабских 
«низов» и искажать ее в свою интересах. Да и исламизм, ныне пе-
реживающий расцвет, вряд ли вечен. Я верю в то, что арабы най-
дут иное идеологическое оружие для свoeго национального, соци-
ального и духовного освобождения. 

 
Примечания 
 

1 Мирский Г.И. Арабские революции? (доклад на круглом столе ИМЭМО в 
2011 г.); Независимая газета. 01.04.2013; 12.03.2013. 

2 Независимая газета. 13.03.2013. 
3 Восток-Oriens. – 2011. – № 6. – С. 50. 
4 Известия. 23.11.2011. 
5 Ближний Восток и современность. 2009. С. 135–138; Burgat F. Al-Qáida or the 

transnationalisation of an «Islamic» resistance to the globalization of the mainte-
nance of an American order // Arabia Vitalis. – M., 2009. – P. 54. 

6 Lacouture J. et S. L'Egypte en mouvement. – P., 1962. – P. 180, 183. 
7 Гамаль Абд ан-Насер. Фальсафат ас-саура (Философия революции). – Каир, 

1954. – С. 32. 
8 Восточный социум и религия. – М., 2009. – С. 7–8; The Middle East viewed 

from the North. – Bergen, 1992. – P. 73–84. 
9 В потоке научного творчества. К 80-летию академика B.C. Мясникова. – М., 

2011. – С. 125–126. 
10 Видясова М.Ф., Орлов В.В. Политический ислам в странах Северной Африки. – 

М., 2008. С. 9. 
11 Арабские страны Западной Азии и Северной Африки. – М., 2007. – Вып. 6. – 

С. 60. 
12 Arabs and the West. – Amman, 1999. – P. 29. 



 142 

13 В потоке научного творчества... – С. 124. 
14 Ближний Восток и современность. 2003. № 18. С. 163–193; Кепель Ж. Джи-

хад: Экспансия и закат исламизма. – М., 2004. – С. 154–164. 
15 Восток-Oriens. – 2011. – № 5. – С. 149–150. 
16 Васильев A.M. Африка и вызовы XXI в. – М., 2012. – С. 204–205; Ланда Р.Г. 

Политический ислам: Предварительные итоги. – М., 2006. – С. 43–45. 
17 Ланда Р.Г Политический ислам... – С. 264. 
18 Известия. 06.09.2011. 
19 Восток-Oriens. – 2011. – № 5. – С. 150. 
20 Васильев A.M. Африка и вызовы XXI в. – С. 285, 295. 
21 Известия. 06.09.2011. 
22 Ислам и исламизм. – М., 1999. – С. 154; Кепель Ж. Джихад: Экспансия и закат 

исламизма. – М., 2004. – С. 144–148. 
23 Islam, Muslims and Modern State. – P. 187–188, 238–239.  
24 Ланда Р.Г. Политический ислам... – С. 249–250. 
25 Азия и Африка сегодня. 2000. № 9. С. 56; Восток-Oriens. 1993, № 1. С. 141–

149; Islam, State and Society. – London-Riverdale, 1958. – P. 191. 
26 Ислам и проблемы межцивилизационного взаимодействия. – М., 1994. – 

С. 17–18. 
27 Centre for study of Islam and Christian – Muslim Relations. Ethnicity, politics and 

transnational Islam. A Study of an international Sufi order. – Birmingham, 1998. – 
P. 1–4. 

28 Rov O. Ge�néalogie de l'islamisme. – P., 1995. – P. 61–81; Charnay J.-P. Sociolo-
gie réligieuse de L’lslam. – P., 1994. – P. 339. 

29 Mokeddem M. Al-Qaida au Maghreb islamique. – Alger, 2010. – P. 24–92. 
30 Восток-Oriens. – 2011. – № 4. – С. 210–211. 
31 Гучетль Г.И. Демократизация в арабском мире: опыт Туниса и Сирии. – М., 

1999. – С. 71. 
32 Известия. 17.11.2011. Российская газета. 26.10.2011. 
33 Независимая газета. 13.03.2012. 
34 Независимая газета. 13.03.2012. 
35 Независимая газета. 13.03.2013. 
36 Независимая газета. 16.04.2012. 
37 Независимая газета. 16.05.2012. 
38 Известия. 19.08.2011. 23.09.2011. 

«Стратегии Востока в контексте  
мировых процессов», М., 2013 г., с. 19–24. 

 
 



 143

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 
 
 
 
 
 
 
 
В. Наумкин, 
доктор исторических наук, член-корреспондент РАН,  
директор ИВ РАН 
В. Кузнецов,  
кандидат исторических наук 
ИСЛАМСКИЙ МИР И ИСЛАМСКИЕ  
ОРГАНИЗАЦИИ В СОВРЕМЕННОЙ  
МИРОПОЛИТИЧЕСКОЙ СИСТЕМЕ 
 
На протяжении последних нескольких десятилетий наблю-

дается рост влияния конфессионального фактора на мирополити-
ческие процессы, причем прежде всего этот фактор связывается с 
политической активностью ислама – второй по численности и наи-
более динамичной из мировых религий. 

Ислам исповедует почти четверть населения Земли – более 
1,5 млрд человек, живущих в 120 государствах на пяти континен-
тах, но в основном сосредоточенных в Центральной, Южной и 
Юго-Восточной Азии (около 60%) и в регионе Ближнего Востока 
и Северной Африки (около 20%). При этом в последнем находится 
наибольшее количество государств, население которых на 90% и 
более состоит из мусульман. Приблизительно пятая часть мусуль-
ман – около 300 млн – проживает в странах, в которых ислам  
является религией меньшинства, хотя подчас и весьма крупного – 
так, мусульманская община Индии составляет около 140 млн че-
ловек, а мусульманская община России (15 млн коренного населе-
ния и 5 млн постоянно проживающих в стране мигрантов) больше, 
чем население Ливии или Иордании. 

В 35 странах большинство населения исповедует ислам, в  
29 наличествуют значимые мусульманские меньшинства, более 
чем в 20 странах ислам провозглашен государственной или офи-
циальной религией. 



 144 

Несмотря на значительные различия между этими государст-
вами, повсюду – от прессы до научных изысканий и политическо-
го дискурса – наблюдается тенденция обозначать исламский мир 
как единый, коллективный субъект международных отношений, 
зачастую противопоставляющийся другому коллективному субъек-
ту – Западу. Бросающаяся в глаза асимметрия двух составных час-
тей антиномии «Исламский мир – Запад» требует ответа на  
вопрос: что именно в этом контексте подразумевается под ислам-
ским миром и на каком основании он может быть выделен (и мо-
жет ли вообще) в качестве самостоятельного субъекта мировой 
политики? Представляется, что можно говорить о двух уровнях 
осуществления его единства и субъектности: цивилизационном и 
государственном. 

 
Исламский мир как цивилизация 

Существует три основания для формирования субъектности 
исламского мира на цивилизационном уровне: его собственная 
культурно-политическая традиция, образ, формируемый Западом, 
и самоидентификация мусульманских общин, живущих в странах 
Европы и Америки. 

А. Культурно-политическая традиция. Исторически ислам 
с самого момента своего появления представлял собой не только 
религию, но и определенный способ существования общества: в 
деятельности Пророка Мухаммада и первых четырех халифов1 от-
делить религиозную составляющую от политической фактически 
невозможно. Именно с политическими вопросами были связаны и 
первые расколы в мусульманской общине – умме. Так, централь-
ной проблемой, приведшей к ее разделению на суннитов, шиитов 
и хариджитов, была проблема власти: должен ли во главе уммы 
стоять человек из семьи или рода Пророка Мухаммада или этот 
пост может занимать любой благочестивый и праведный мусуль-
манин? 

Вплоть до XI в. халиф объединял всю полноту светской и 
религиозной власти. С эпохи сельджуков (с XI в.) в Аббасидском 
халифате сложилась система разделения властей халиф–султан, 
при которой первый, обладая верховной религиозной властью, 

                                                 
1 Халиф (ар. халифа – заместитель) – руководитель исламского государст-

ва. Полностью этот титул в разное время назывался либо халифату-расули-ллах – 
заместитель посланника Аллаха, либо халифату-ллах – заместитель Аллаха. 



 145

светскую власть делегировал второму. Номинальная подчинен-
ность светского главы государства главе религиозной сохранялась 
и далее – не случайно египетские мамлюки не только приютили 
аббасидского халифа после разрушения Багдада монголами, но и 
всячески оберегали его на протяжении нескольких веков. Будучи 
лишенным реальной власти, он в то же время был способен обес-
печить легитимность их правления. 

Несмотря на девальвацию халифского титула в позднее 
Средневековье, он тем не менее сохранялся на протяжении всего 
Нового времени, вплоть до 1924 г. носителями этого титула были 
Османские султаны (впрочем, очень часто его присваивали себе и 
руководители других мусульманских государств). Таким образом, 
и Османская империя, и более ранние арабо-мусульманские госу-
дарства не просто были религиозными государствами, но и иден-
тифицировали себя прежде всего по религиозному признаку. Фор-
мально они даже обозначали себя не как государства, а как дар 
аль-ислам – «Обитель ислама». Соответственно власть халифа 
(чисто гипотетически, разумеется) распространялась не столько на 
конкретную территорию, сколько на всех мусульман мира. Оби-
тель ислама в традиционной исламской политической теории про-
тивопоставлялась дар аль-харб – «Обители войны» (т.е. террито-
рии, на которую должна распространиться власть ислама) и дар  
ас-сульх – «Обители договора» (т.е. территории, где мусульмане, 
не имея политического превосходства, все же могут свободно  
исповедовать свою веру).  

Несмотря на кардинальное изменение ситуации в XX в. и 
интеграцию мусульманских государств в мирополитическую сис-
тему, и сегодня при всей своей разнородности ислам пытается вы-
ступать в качестве коллективного транснационального политиче-
ского игрока. Во всяком случае, таковым уже стал политический 
ислам (то же, что исламизм, см. далее), опирающийся на концеп-
цию мусульманской уммы, которая в своем единстве должна пре-
одолеть все межэтнические и межгосударственные границы.  
В суннитском варианте из этой концепции логически вытекает 
идея возрождения халифата, впервые поставленная на повестку 
дня мусульманскими интеллектуалами в XIX в. (Джамаль ад-Дин 
аль-Афгани и др.), а после 1924 г. обретшая и зримые политиче-
ские очертания в деятельности исламистских движений.  

Таким образом, если в Европе теория двух мечей Бл. Авгу-
стина привела в результате к полному разделению светской и  
религиозной власти, затем к доминированию власти светской  



 146 

и формированию национальных государств, а в православном ми-
ре произошло фактическое подчинение церкви светской власти, то 
в мире исламском этого не случилось, а идея его единства и  
субъектности сохранялась вплоть до крушения Османской импе-
рии и обрела второе рождение после этого. 

Следует ли из этого, что исламскому миру свойственно не-
примиримое отношение к «модерности»1 и олицетворяющему ее 
Западу, о чем склонны говорить многие аналитики? 

На самом деле это различное отношение у разных групп на-
селения и интеллектуалов разного толка. Так, идеологи политиче-
ского ислама пакистанец Абуль-Аля аль-Маудуди и египтянин 
Сейид Кутб (казнен в Египте при Г.А. Насере в 1966 г.) писали о 
модерности, используя понятие джахилийи (буквально «невежест-
во» – так в арабо-мусульманской традиции называется доислам-
ский, языческий период в арабской истории: тогда арабы еще «не 
ведали» Бога). По мнению Кутба, джахилийя «не какой-либо исто-
рический период, а состояние дел», и человек всегда стоит перед 
выбором – «ислам или джахилийя»2. Кутб считал, что современ-
ные ему развитые индустриальные общества Европы и Америки – 
такая же джахилийя, что когда-то была в языческой Аравии. Это 
есть отвержение современного секуляризма как варварства, но при 
этом Кутб не отвергает современные науку и технологии. 

Можно ли интерпретировать это как атаку на «модерность»? 
И да, и нет. Да – прежде всего потому, что «модерность» всегда 
увязывается с секуляризмом. А именно он является врагом номер 
один для тех, кто выступает от имени ислама, видит в нем крае-
угольный камень культуры своих народов. В ноябре 1998 г. Совет 
Исламской академии правоведения (фикха) при Организации  
Исламская конференция (о ней см. далее) принял постановление 
№ 99 (2/11) «О секуляризме», в котором говорится: «Секуляризм 
представляет собой объективистскую систему взглядов, основан-
ную на принципе непризнания Бога (атеизме), является антагонисти-
ческим по отношению к исламу течением, солидаризуясь с миро-
вым сионизмом и другими разрушительными и все дозволяющими 

                                                 
1 Это тот редкий случай, когда принятому в западных языках термину 

(англ. modernity, фр. modernite�) трудно подобрать точное соответствие в рус-
ском языке. Он может интерпретироваться и как «современный мир», и как «со-
временная цивилизация, культура». 

2 Сейид Кутб. Фи Зилал ал-Кур'ан. Сура 5, айяты 44–48. Бейрут, 1962 (на 
арабском языке). 



 147

течениями, которые отвергаются Аллахом, Его Посланником 
(с.а.с.) и верующими»1. 

Известный британский историк религии Карен Армстронг 
вспоминает в этой связи Великую западную трансформацию, на-
чавшуюся в XVI в. и продолжающуюся до сих пор. Эта трансфор-
мация принесла с собой «модерность», основанием которой яви-
лись инновация и независимость. Но во многих исламских 
государствах «модерность» пришла не с независимостью, а с ко-
лониальным подчинением, поэтому ассоциируется именно с ним. 
Даже после завоевания независимости подлинная свобода в этих 
государствах ограничивалась, а кое-где все еще ограничивается 
имперскими интересами западных держав. А что касается иннова-
ции, то в ходе модернизации (понимаемой как трансплантация 
«модерности») мусульманским странам вследствие исторически 
сложившегося научного и технологического опережения Запада 
часто приходилось лишь заимствовать и копировать. Иначе гово-
ря, вместо независимости была зависимость, вместо инновации – 
имитация. Если для одних «модерность» была благом и освобож-
дением, то для других она обратилась порабощением. 

Вредно и ошибочно приписывать исламскому миру якобы 
присущие ему нетерпимость и неприятие свободы. Если обратить-
ся к мусульманскому историческому наследию, то нельзя не 
вспомнить о тех поразительных проявлениях свободомыслия и 
терпимости, которые существовали в нем на протяжении многих 
веков. Именно их надо считать существом этой цивилизации, а не 
ту воинственность, которая сегодня появилась в ней как реакция 
на несправедливость и дискриминацию. К примеру, в Средние ве-
ка, когда в Европе свирепствовала инквизиция, исламские фило-
софы-перипатетики и теологи-мутакаллимы2 вели открытые споры 
о том, мог ли мир быть создан Богом из ничего. Тогда некоторые 
великие арабские и персидские поэты позволяли себе гораздо бо-
лее смелые нападки на религию, чем те, за которые сегодня пре-
следуют их собратьев, а евреи спасались от преследований, кото-
рым они подвергались в Европе, в Арабском халифате. 

                                                 
1 Постановления и рекомендации Совета Исламской академии правоведе-

ния (фикха) / Пер. с арабского М.Ф. Муртазина. – М., 2003. – С. 232.  
2 Восточные перипатетики – арабо-мусульманские философы, последова-

тели школы Аристотеля. Их оппонентами были мутакаллимы – те, кто занимался 
каламом, т.е. исламской спекулятивной теологией. 



 148 

Таким образом, можно констатировать, что изначально  
присутствующая в исламской культурно-политической традиции 
идея субъектности исламского мира не является по определению 
антизападной, а встречающееся в ней сегодня отторжение модер-
ности имеет не фундаментальный, а исторически обусловленный 
характер. 

Б. Образ, формируемый Западом. Вместе с тем субъект-
ность исламского мира обеспечивается не только его собственной 
традиционной идентичностью, но и тем, как он воспринимается во 
внешнем мире, прежде всего на Западе. В 1977 г. известный пале-
стинско-американский философ и литературовед, профессор Ко-
лумбийского университета Эдвард Саид опубликовал книгу  
«Ориентализм», в которой писал: «Восток (Orient) – это почти 
всецело европейское изобретение, со времен античности он был 
вместилищем романтики, экзотических существ, мучительных и 
чарующих воспоминаний и ландшафтов, поразительных пережи-
ваний... Восток – это ...один из наиболее глубоких и неотступных 
образов Другого... Восток помог Европе (или Западу) определить 
по принципу контраста свой собственный образ, идею, личность, 
опыт»1. Понимая под Востоком почти исключительно Ближний 
Восток, в своей работе Э. Саид последовательно критикует всю 
западную культуру за отказ от признания за Востоком права на 
существование в качестве самостоятельного субъекта и рассмот-
рение его исключительно как некой антитезы Западу. Лежащие 
вполне в традициях европейской философии постмодерна идеи 
Саида вызвали широкий резонанс, обретя множество поклонников, 
с одной стороны, и став объектом очень жесткой и зачастую со-
всем не академической критики – с другой2. 

Отчасти справедливость теории Э. Саида – если не на гло-
бальном культурологическом уровне, то на уровне политической 
теории – подтвердилась известной работой С. Хантингтона 
«Столкновение цивилизаций» (1993), в которой исламский мир 
представал как противник Запада. Фактически Хантингтон  
выстраивал свою теорию в той самой парадигме, которую крити-

                                                 
1 Саид Э.В. Ориентализм. Западные концепции Востока. – СПб., 2006. –  

С. 7–8. 
2 Примечательно, что среди упреков философу было и то, что он неспра-

ведливо обвиняет в конструировании образа Другого только лишь Запад. С рав-
ным основанием это обвинение может быть отнесено и к Востоку, который тоже 
отказывается воспринимать Европу и Америку такими, какие они есть. 



 149

ковал Саид: «Месяцеподобный исламский мир имеет кровавые  
границы...» – пугающе предрекал политолог, вовремя заимство-
вавший идею «столкновения» у Бернарда Льюиса (непримиримого 
противника Саида). Концепция цивилизационных столкновений 
стала «дежурным блюдом» западной политологии в 1990-е годы, а 
неоконсервативная часть американского истеблишмента взяла ее 
на вооружение при осуществлении внешней политики. 

В целом суть неоконсервативного проекта на международ-
ной арене состояла в перекройке мирового порядка по линии 
идеологического водораздела. В 2003 г. известный политолог 
Уильям Кристол в одном из своих очерков сделал поразительное 
сравнение: «...крупные нации, имеющие идеологическую идентич-
ность, как СССР вчера и США сегодня, неизбежно отстаивают 
идеологические интересы в дополнение к более материальным за-
ботам. Сталкиваясь с неординарными событиями, США всегда 
будут чувствовать свою обязанность защищать, как возможно, де-
мократическую нацию от нападения недемократических сил, 
внешних и внутренних». И действительно, повсеместное распро-
странение американской модели демократии любыми средствами 
вплоть до военных было одной из главных задач, провозглашен-
ных неоконсерваторами.  

Конструирование образа исламского врага шло именно в 
этом русле. При этом ставился знак равенства между исламским и 
ближневосточным миром, где действительно находятся его важ-
нейшие «нервные узлы». Для неоконсервативной революции в 
США проблема стран Ближнего Востока стала одним из главных 
идеационных и мобилизирующих инструментов. Уже тогда появи-
лась тенденция относиться к региону Ближнего Востока и  
Центральной Азии как к ареалу этнического и религиозного «бес-
порядка» (позднее она получила развитие в концепции Большого 
Ближнего Востока). 

Стремление части американского политического истеблиш-
мента сформировать образ врага Запада в лице всего исламского 
мира усилило катастрофически недостающую ему для глобальной 
субъектности консолидацию.  

В. Самоидентификация мусульманских общин Европы и 
Америки. В пользу глобальной роли исламского акторства свиде-
тельствует еще одно обстоятельство, связанное с особенностями 
социально-политического поведения мусульманских общин Запа-
да. Хиджра (араб. переселение) мусульман на Запад, по мнению 
многих исламских интеллектуалов и политиков, не просто поиск 



 150 

лучших экономических возможностей. Это формирование новой 
псевдоуммы с характерной для нее особой идентичностью. Из-
вестный французский исламовед Оливье Руа считает этот процесс 
проявлением детерриториализации ислама. По его мнению, «новая 
община может быть чисто идеальной (не имеющей других связей 
помимо веры), может основываться на традиционных групповых 
связях (сохраняя эндогамные отношения с семьями, остающимися 
в стране происхождения), но она всегда действует как реконструк-
ция»1.  

Парадоксально, что новые мухаджиры (добровольно или 
вынужденно переселившиеся) зачастую приходят к выводу, что 
они могут свободнее исповедовать ислам в немусульманской 
стране, в которую они перебрались жить, чем на своей родине, по-
скольку царящие там порядки и нравы не представляются чисто 
исламскими2. Тарик Рамадан – один из наиболее популярных и 
либерально настроенных молодых лидеров исламской общины 
Европы, профессор Фрибурского университета в Швейцарии, эт-
нический египтянин и внук знаменитого основателя движения 
«Братьев-мусульман» (см. далее) Хасана аль-Банны – даже счита-
ет, что на Западе мусульманин имеет больше возможностей жить в 
соответствии со своей религией, чем в большинстве, если не во 
всех мусульманских странах3. 

Наиболее яркое подтверждение концепции детерриториали-
зованного ислама Руа находит в парадоксально перекликающихся 
с мыслями Рамадана высказываниях лидера противоположной, 
консервативной части исламской общины Европы – радикала Абу 
Хамзы, много лет прожившего в Лондоне и оказавшегося в бри-
танской тюрьме: «Я говорю [мусульманам Запада], что им нужно 
идти в мусульманскую среду, а не в мусульманскую страну, по-
скольку в наших странах [откуда мы родом] мы имеем мусульман, 
но не имеем исламского государства... Я советую мусульманам 
покинуть эти общества... Мне приходится быть Моисеем в доме 
Фараона»4.  

                                                 
1 Roy О. Globalized Islam: The Search for a New Ummah. – L., 2002. – P. 157. 
2 Shahid Athar. Reflections of an American Muslim. Chicago, 2002. URL: 

http://www.islam-usa.com/r8.html 
3 Tariq Ramadan. Les musulmans dans la laicite: Responsibilite et droits des 

musulmans dans les societes occidentales. – Lyon, 1994. – P. 101. 
4 См.: http://www.supportersofshariat.org/eng/abuhamza.html (дата обраще-

ния: 17.10.2001).  



 151

Наконец, еще одним свидетельством детерриториализации 
ислама может служить реакция мусульманских общин – как на 
Западе, так и в самих мусульманских государствах – на ряд собы-
тий общественной жизни, воспринимающихся ими как вызовы. 
Ярким примером является история с публикацией в сентябре 
2005 г. в датской газете «Джайлландс постен» (Jyllands-Posten) ка-
рикатур с изображением Пророка Мухаммада. Бурю возмущения 
мусульман по всему миру вызвал не столько сам факт публикации, 
сколько упорство, с которым датские власти отстаивали право пе-
чатного органа на свободу слова, подразумевающую право на пуб-
ликацию таких материалов, и еще в большей степени перепечатка 
этих карикатур печатными изданиями других стран. В результате 
разгоревшегося конфликта была озвучена конфликтная пара: сво-
бода слова versus уважение религиозных ценностей. Когда сходная 
история произошла в 2012 г. после выхода фильма «Невинность 
мусульман», протестные акции уже привели к жертвам, а прези-
дент США Барак Обама 25 сентября в своей ежегодной речи перед 
Генеральной Ассамблеей ООН заявил, что, по его мнению, этот 
фильм – оскорбление не только для мусульман, но и для Америки. 

 
*     *     * 

Анализ поведения исламского мира как особого субъекта 
мировой политики, проводимой в цивилизационной парадигме, 
чрезвычайно удобен для объяснения деятельности транснацио-
нальных религиозно-политических движений и связей между ни-
ми, исследования реакций мусульманских сообществ на внешние 
вызовы, изучения проблем взаимного восприятия Запада и ислам-
ского мира. Однако такой подход страдает и одним существенным 
недостатком: он совершенно не учитывает тот факт, что основны-
ми акторами международных отношений являются не цивилиза-
ции, культурные или конфессиональные сообщества, а государства 
и международные институты. 

 
Исламский мир – исламские государства  

Итак, исламский мир может рассматриваться не только на 
цивилизационном уровне, но и в качестве определенной совокуп-
ности государств и транснациональных структур, связанных в 
единую подсистему в рамках общей системы международных от-
ношений. Это определение при всей своей кажущейся очевидно-
сти ставит перед аналитиком две серьезные проблемы: определе-



 152 

ния понятия «исламское государство» и доказательства того факта, 
что такие государства связаны в особую систему отношений.  

Государства, обыкновенно именуемые исламскими, могут 
быть разделены на несколько категорий. 

Во-первых, это страны, в которых ислам различных направ-
лений является государственной или официальной религией: Ал-
жир, Афганистан, Бангладеш, Бахрейн, Бруней, Египет, Иордания, 
Ирак, Иран, Йемен, Катар, Коморские острова, Ливия, Маврита-
ния, Малайзия, Мальдивы, Марокко, Объединенные Арабские 
Эмираты, Оман, Пакистан, Саудовская Аравия, Сомали, Судан, 
Тунис, Палестинская национальная администрация (в 2012 г. ее 
власти объявили, что отныне будут именовать ее Государством 
Палестина)1. Все эти страны, в свою очередь, разнятся с точки ре-
ния роли ислама и мусульманского духовенства в отправлении 
государственной власти. Так, в Иране религия играет ключевую 
роль, а светская власть подчинена власти религиозной на законо-
дательном уровне. В Саудовской Аравии ислам является основой 
государственности, официальный титул короля звучит как «Хра-
нитель Двух Благородных Святынь» (имеются в виду Мекка и Ме-
дина), однако религиозные лидеры не контролируют светскую 
власть (хотя иногда и пытаются себя ей противопоставить), а в 
Марокко, несмотря на значительную степень модернизированно-
сти политической системы, король официально носит и халифский 
титул – амир аль-му’минин – повелитель правоверных. В ряде го-
сударств, несмотря на светский в целом характер режимов, доста-
точно давно существуют парламентские исламистские партии  
(например, в Йемене, Иордании, Марокко и др.), а некоторые ре-
лигиозные лидеры оказываются самостоятельными политически-
ми фигурами (например, муфтий Аль-Азхара в Египте при X. Му- 
бараке). Вместе с тем в большинстве этих стран духовенство,  
будучи встроенным в бюрократическую систему, самостоятельной 
роли не играло, а правящий режим в целом являлся нерелигиоз-
ным. Однако в ходе «арабского пробуждения» 2011–2012 гг., про-
явившегося в серии массовых выступлений, переворотов, револю-
ций и гражданских войн по всему Ближневосточному региону, 
наметилась тенденция исламизации многих режимов, а в ряде 
стран исламистские партии, ранее находившиеся под запретом, 
стали правящими (Египет, Тунис). 
                                                 

1 Кроме того, ислам является государственной религией в индонезийской 
провинции Ачех. 



 153

Вторая категория государств – это страны с мусульманским 
большинством, позиционирующие себя как исламские, но при 
этом управляемые светскими режимами, отделяющими церковь от 
государства. К ним относятся многие государства Африки (Бурки-
на Фасо, Чад, Джибути, Гамбия, Гвинея, Мали, Нигер, Нигерия, 
Сенегал), Ближнего Востока и Европы (Турция и Турецкая рес-
публика Северного Кипра), Азербайджан, республики Централь-
ной Азии (Киргизия, Таджикистан, Туркменистан, Узбекистан), 
некоторые государства Юго-Восточной Азии (например, Индоне-
зия). 

К третьей категории относятся страны с мусульманским 
большинством населения, избегающие позиционирования по кон-
фессиональному признаку (Албания и Казахстан). Формально яв-
ляясь членами Организации исламского сотрудничества (см. да-
лее), они предпочитают иные маркеры идентичности: Албания – 
европейский, Казахстан – евразийский. В эту категорию входит и 
Косово, не состоящее в ОИС. 

Наконец, к исламскому миру отчасти могут быть отнесены 
страны со значительными мусульманскими меньшинствами, в том 
числе Россия. 

Предложенная классификация демонстрирует, что ислам-
ские государства серьезным образом различаются между собой с 
точки зрения роли ислама в их политической жизни. Не меньше 
различий и по другим важнейшим характеристикам – в том числе 
по уровню развития и структуре экономик, по поведению на миро-
вой арене. Одни мусульманские государства заняли важнейшее 
место в мировой экономике благодаря гигантским запасам углево-
дородов, поставляемых в развитые страны (прежде всего это госу-
дарства Персидского залива, Ливия, Алжир, Бруней). Для стран – 
экспортеров нефти характерен высокий уровень жизни населения. 
Так, национальный доход на душу населения Катара намного пре-
высил аналогичный показатель США. Другие государства, не вхо-
дя в число ведущих поставщиков энергоресурсов, добились высо-
ких показателей в экономическом развитии. Такими примерами 
могут служить Турция и Малайзия. В то же время целый ряд му-
сульманских государств относится к числу беднейших.  

Правда, разрывы в уровнях экономического развития и  
огромные качественные и стадиальные различия между экономи-
ками мусульманских государств смягчаются – хотя не ликвидиру-
ются – интеграционными институтами и различными формами 
оказания содействия бедным исламским государствам со стороны 



 154 

богатых. Впрочем, подобную помощь оказывают и западные госу-
дарства, и международные неисламские финансовые организации, 
причем такая поддержка иногда превосходит ту, что исходит от 
стран исламского мира. 

Показательна и сфера политики. С одной стороны, в послед-
ние годы (в особенности после 11 сентября 2001 г.) исламский мир 
рассматривается на Западе как источник террористической угрозы 
или как минимум непримиримый антагонист западной цивилиза-
ции1. С другой стороны, в нем расположены государства, являю-
щиеся ближайшими союзниками Запада (Турция – член НАТО), а 
именно те страны, с которыми США имеют договоры о тесном 
сотрудничестве в обороне и безопасности и в которых дислоциро-
ваны войска Соединенных Штатов и их союзников. 

Да и на уровне межгосударственных отношений внутри этой 
группы стран все обстоит довольно сложно. Достаточно вспом-
нить, что после Второй мировой войны между исламскими госу-
дарствами неоднократно вспыхивали кровопролитные войны (одна 
ирако-иранская война 1980–1988 гг. унесла более миллиона чело-
веческих жизней), в то время как на Западе (не считая региональ-
ных конфликтов в Латинской Америке) случаев межгосударствен-
ных конфликтов с применением военной силы (да и то в 
ограниченном масштабе) было всего два: война из-за Фолкленд-
ских островов (1982) и бомбардировки странами НАТО Югосла-
вии (1999). Отношения между шиитами и суннитами в последнее 
время все более приобретают характер конфликтных, что особенно 
усугубилось с началом «арабского пробуждения». Обострению 
шиитско-суннитских отношений способствовал и сирийский  
кризис (2011–2012). 

Таким образом, исламские государства серьезно различают-
ся по уровню социально-экономического развития и геостратеги-
ческим интересам; они характеризуются наличием многочислен-
ных конфликтов, личной конкуренцией лидеров, наличием ислама, 
существующего только в конкретных, «страновых» или регио-
нальных проявлениях, и соответственно разными формами и сте-
пенью исламизации общественной жизни (а в некоторых случаях и 
далеко зашедшей ее секуляризацией)2. 

                                                 
1 Впрочем, США в период первой администрации Б. Обамы предприняли 

ряд шагов для сближения с исламским миром. 
2 Игнатенко А.А. Самоопределение исламского мира. URL: http://i-r-p.ru/ 

page/stream-library/index-3065.html 



 155

Если попытаться представить всю эту совокупность госу-
дарств в качестве определенной системы, основанной на использо-
вании религиозного фактора во внешней политике и международ-
ном взаимодействии, то можно будет выделить некий «центр», 
периферию и полупериферию этой системы. 

Государства, входящие в «центр»:  
а) претендуют на лидерские позиции в исламском мире; 
б) рассматривают ислам как основу формирования  внешне-

политического курса;  
в) обладают достаточными политическими, символическими 

и другими ресурсами для его осуществления. 
К полупериферии относятся страны, не соответствующие 

этим требованиям по одному из показателей; к периферии – по 
двум. 

Безусловно, центральными странами исламского мира явля-
ются Иран (ИРИ) и Саудовская Аравия (КСА). У Ирана – значи-
тельная территория и население, центральное географическое по-
ложение, нефтяные ресурсы и средний уровень экономического 
развития. Кроме того, это единственная страна, в которой религи-
озное правление сочетается со стабильной и процессуально демо-
кратической системой политических отношений. Саудовские пре-
тензии на лидерство основываются на том, что на территории 
королевства располагаются главные мусульманские святыни, оно 
обладает экстраординарными финансовыми возможностями, а его 
правительство ведет общество по исключительно исламскому пу-
ти1. Притом что внешняя политика обоих государств ценностно-
ориентированна и имеет миссионерские черты, их цели очевидным 
образом противоречат друг другу. Конституция Ирана следующим 
образом определяет задачи ИРИ во внешнеполитической сфере: 
«Конституция создает условия для продолжения революции в 
стране и за ее пределами и пытается путем развития отношений с 
другими исламскими и народными движениями найти путь обра-
зования единой мировой исламской уммы»2. Вместе с тем КСА 
проводит охранительный (в отношении арабских монархий) или 
умеренный (в более глобальных масштабах) курс. Это противоре-
чие между двумя важнейшими государствами центра в совокупно-
сти с тем, что одно из них шиитское (Иран), а другое – суннитское 
                                                 

1 Мелкумян Е.С. Регион Залива: конфликты, компромиссы, сотрудничест-
во. – М., 2008. – С. 175. 

2 Конституция ИРИ. Преамбула. URL: http://constitutions.ru/archives/140 



 156 

(Саудовская Аравия), является одной из важнейших причин отсутст-
вия консолидации внутри исламского мира.  

В принципе на роль центральных государств могут также 
претендовать Египет и Пакистан. В пользу Египта говорит место-
расположение, численность населения, историческая традиция и 
наличие такого авторитетнейшего исламского университета, как 
Аль-Азхар. В пользу Пакистана – наличие ядерного оружия. Одна-
ко Египет со времен Г.А. Насера стремился объединить вокруг се-
бя не исламский, а арабский мир, а его власти всегда пытались 
дистанцироваться от религиозного политического дискурса. К то-
му же он испытывает значительные социально-экономические 
трудности. Для Пакистана же сложность заключается в перифе-
рийном положении и нестабильности политической системы. 

Полупериферийные государства в свою очередь могут быть 
разделены на три группы в зависимости от того, по какому именно 
критерию они не отвечают требованиям лидерства. Как правило, 
государства, соответствующие критериям а) и б), пытаются проти-
вопоставить себя традиционному центру, предлагая альтернатив-
ные пути объединения мусульман. В разное время в роли таких 
стран выступали Судан, Ливия и др. Другие страны, отвечая тре-
бованиям б) и в), не претендуют на лидерство и обыкновенно осу-
ществляют свою политику в фарватере одного из государств  
центра (прежде всего это относится к монархиям Залива). Нако-
нец, есть государства, которые соответствуют критериям а) и в), 
но осуществляют внешнюю политику в основном не на основе ис-
ламской идентичности. Ярчайший пример – Турция, которая пози-
ционирует себя одновременно и как исламское, и как ближне- 
восточное, и как тюркское, и как европейское государство. 

Что касается государств периферии, то они также делятся на 
три группы: обеспеченные различными ресурсами, но со слабовы-
раженной исламской идентичностью (Индия, Россия и т.д.); 
имеющие такую внешнеполитическую идентичность, но лишен-
ные ресурсов (например, Афганистан при талибах); государства, 
испытывающие дефицит и в том и в другом (например, Таджики-
стан). Очевидно, что стран, не рассматривающих ислам как основу 
формирования внешней политики и не имеющих никаких ресур-
сов, но при этом претендующих на лидерство в исламском мире, 
просто нет. 

 
 
 



 157

Исламские организации и движения 

Реальное (а не умозрительное) существование исламского 
мира в качестве некой особой подсистемы в рамках общей систе-
мы мирополитических отношений обеспечивается посредством 
функционирования многочисленных исламских организаций и 
движений международного характера, которые связывают воедино 
исламские государства и мусульманские общины по всему миру. 
Эти организации и движения могут быть типологизированы по 
меньшей мере пятью различными способами.  

Во-первых, по своим функциям относительно описанной 
системы. Здесь можно говорить о межправительственных и меж-
дународных организациях, деятельность которых направлена на 
консолидацию позиций исламских государств по важнейшим  
вопросам международной жизни, их взаимную поддержку и укреп-
ление связей между ними. Далее, это могут быть структуры, изна-
чально созданные в качестве внешнеполитических инструментов 
того или иного государства и выполняющие исключительно эту 
функцию. Наконец, это могут быть неправительственные религи-
озно-политические организации и движения, преследующие  
собственные политические цели, но способствующие сплочению 
мусульманского сообщества или какой-либо его части. При этом 
не только второй тип, но и два других могут использоваться теми 
или иными странами для решения их внешнеполитических задач.  

Во-вторых, по конфессиональному признаку. Прежде всего 
это суннитские, шиитские и общеисламские организации, но также 
и суфийские братства, которые, несмотря на их принадлежность к 
суннизму, стоит выносить в отдельную категорию.  

В-третьих, по характеру идеологии: либеральные, традици-
онные и фундаменталистские. Последние представлены политиче-
ским исламом, который в свою очередь подразделяется на умерен-
ный, радикальный (салафитский) и милитантный (джихадистский). 
Эта типологизация актуальна прежде всего для политических дви-
жений как национального, так и транснационального характера. 

В-четвертых, по характеру сотрудничества. Здесь выделяют-
ся межправительственные, неправительственные и международ-
ные организации. 

В-пятых, по сфере деятельности: религиозные, политиче-
ские, благотворительные, просветительские, финансовые и т.п. 

Для дальнейшего анализа возьмем за основу первую типоло- 
гизацию.  



 158 

Общеисламские международные организации и структу-
ры. Самым известным и влиятельным институтом этого типа яв-
ляется Организация исламского сотрудничества (ОИС, до 2011 г. – 
Организация Исламская конференция (ОИК)), до некоторой степе-
ни выполняющая роль рамочной структуры исламского мира. Са-
ма принадлежность к ОИС является важнейшим критерием отно-
шения к нему того или иного государства. ОИC была основана в 
1969 г. по инициативе Саудовской Аравии. Поводом для ее созда-
ния стала невозможность решить проблему Иерусалима в жела-
тельном для арабских исламских государств духе с использованием 
международного права и международных инструментов1. Соглас-
но документам ОИС, штаб-квартира организации временно (до 
освобождения Иерусалима) находится в Джидде (Саудовская Ара-
вия). 

Сегодня ОИС является единственным в мире межгосударст-
венным объединением, созданным по религиозному признаку. 
Формально быть действительным членом ОИС могут государства, 
в которых ислам исповедует основная часть населения (ст. 3 Уста-
ва ОИС). Ее членами являются 57 стран, в том числе семь респуб-
лик, ранее входивших в состав СССР: Азербайджан, Казахстан, 
Киргизстан, Таджикистан, Туркмения и Узбекистан, а с 2005 г. и 
Россия, имеющая (наравне с ЦАР, Таиландом, Боснией и Герцего-
виной и Турецкой республикой Северного Кипра) статус наблюда-
теля. Согласно Уставу 2008 г., основными принципами работы 
ОИС являются: уважение принципов и целей работы ООН, равенст-
во, невмешательство во внутренние дела, уважение права на само-
определение, суверенитет, независимость, территориальная цело-
стность, а также принцип неприменения силы и урегулирования 
конфликтов мирным путем2. 

Высший орган ОИС – Конференция глав государств и пра-
вительств, созываемая раз в три года. Основной политический ор-
ган – ежегодная Конференция министров иностранных дел, кото-
рая раз в четыре года назначает Генерального секретаря ОИС, 
возглавляющего исполком организации, и по его рекомендации – 
четырех заместителей. Притом что ОИС играет объединяющую 
функцию для всего исламского мира, она также используется как 
инструмент реализации внешней политики Саудовской Аравией. 
                                                 

1 См.: Игнатенко А.А. Указ. соч. 
2 Устав ОИС. URL: http://www.oic-oci.org/english/charter/OIC%20Charter-

new-en.pdf 



 159

Последняя не только была инициатором ее создания, но и является 
ее основным спонсором. Так, в объеме финансовой помощи, пре-
доставляемой членами ОИС, доля королевства в период с 1970 по 
1995 г. составляла 64,1%, что, конечно, не может не сказываться 
на характере принимаемых организацией решений1. 

ОИС имеет разветвленную систему специализированных и 
подотчетных структур. Среди них важнейшее место занимает Ис-
ламский банк развития как основная финансовая структура, при-
званная содействовать укреплению социально-экономического 
сотрудничества между государствами – членами организации пу-
тем финансирования проектов экономического и социального раз-
вития. Банк осуществляет свою деятельность, основываясь на за-
конах и принципах шариата. Собственный капитал банка 
составляет 15 млрд исламских динаров2. 

Кроме того, среди структур ОИС есть ряд специализирован-
ных комитетов, в том числе Комитет по Иерусалиму, Палестине, 
Афганистану и т.д. Все большую активность набирает деятель-
ность ИСЕСКО (исламский аналог ЮНЕСКО) со штаб-квартирой 
в Рабате. Помимо ОИС заметную роль играют такие международ-
ные исламские организации, как Исламская комиссия Междуна-
родного Красного Полумесяца, аналог Международного Красного 
Креста, Исламская федерация спортивной солидарности – аналог 
Всемирного олимпийского комитета и некоторые другие. 

В целом, как отмечает видный отечественный арабист 
А.А. Игнатенко, исламские международные организации имеют 
четкую тенденцию к тому, чтобы стать системой, дублирующей 
систему международных организаций глобального масштаба или 
альтернативной ей. ОИС в такой системе отводится место своеоб-
разной исламской ООН. Даже «семерке» индустриально развитых 
стран Запада в 1996 г. была найдена альтернатива – «исламская 
восьмерка» (в составе Турции, Ирана, Пакистана, Египта, Бангла-
деш, Малайзии, Индонезии и Нигерии)3. 

Существует и ряд дублирующих документов основопола-
гающего характера. Так, например, в качестве альтернативы Все-

                                                 
1 Мелкумян Е.С. Регион Залива: Конфликты, компромиссы, сотрудничест-

во. – М., 2008. – С. 177. 
2 Исламский динар равен одному SDR (Special Drawing Rights – искусст-

венное резервное и платежное средство, эмитируемое Международным валют-
ным фондом (МВФ)). 

3 Игнатенко А.А. Указ. соч. 



 160 

общей декларации прав человека предлагается Исламская декла-
рация прав человека, а в дополнение к комплексу международно-
правовых актов, направленных на борьбу против международного 
терроризма, в рамках ОИС разработан исламский договор о борьбе 
против международного терроризма, составленный в соответствии 
с шариатом1. 

С чем связана эта тенденция дублирования? Представляется, 
что основная причина лежит именно в существовании субъектно-
сти исламского мира на цивилизационном уровне и в стремлении 
реализовать эту субъектность в мировой политике. Фактически, 
дублируя глобальные институты, мусульманские государства за-
являют, что предлагаемый ими проект носит не только суплемен-
тарный, но и альтернативный характер – прежде всего относитель-
но доминирующей в глобальном масштабе системы ценностей, чей 
универсальный характер декларируется Западом. 

Помимо описанных структур существует множество между-
народных и региональных организаций, которые, даже созданные 
не на конфессиональной основе, тем не менее способствуют само-
организации исламского мира. Яркими примерами являются Лига 
арабских государств (ЛАГ) и Совет сотрудничества арабских го-
сударств Персидского залива (ССАГПЗ)2. 

«Страновые» исламские организации и инициативы с 
глобальными целями. Таких организаций (основанных как госу-
дарствами исламского «центра», так и полупериферийными стра-
нами, пытавшимися занять лидирующие позиции) в последние де-
сятилетия создавалось довольно много. Так, Саудовской Аравией 
в 1962 г. была создана Лига исламского мира (ЛИМ) в качестве 
«народной, международной, исламской и неправительственной 
организации, в которой представлены мусульмане всего мира». 
Главными целями Лиги провозглашаются: исламская пропаганда и 
исламское просвещение; защита исламского дела; реализация ин-
тересов и устремлений мусульман, решение их проблем; борьба 
против ложных обвинений в адрес ислама; опровержение утвержде-
ний врагов ислама, стремящихся уничтожить единство мусульман 
и посеять сомнение в мусульманском братстве. ЛИМ имеет офи-
циальные представительства в трех десятках стран, где мусульма-
не составляют большинство населения; в ней представлены ислам-
                                                 

1 Игнатенко А.А. Указ. соч.  
2 Иногда в отечественной литературе именуется просто Советом сотруд-

ничества арабских государств Залива (ССАГЗ). 



 161

ские организации более сотни стран мира, а объектом контактов и 
воздействия ЛИМ являются местные неправительственные орга-
низации (общины, учебные заведения, мечети и т.п.), которые она 
иногда и создает.  

Кроме того, ЛИМ координирует деятельность исламских 
благотворительных фондов, созданных в Саудовской Аравии или 
при ее участии. В феврале 2000 г. американские официальные ли-
ца говорили о существовании 6 тыс. таких фондов и их филиалов, 
которые могут действовать как под тем же названием, что и «ма-
теринский» фонд, так и под собственным, считаясь национальны-
ми (местными) благотворительными исламскими фондами, обык-
новенно зарегистрированными на частных лиц1.  

Наиболее известным из таких фондов, пожалуй, является 
«Аль-Харамейн» («Две Святыни»). В сентябре 2004 г. Казначейст-
во США заподозрило его в связях с Усамой бен Ладеном, после 
чего США и Королевство Саудовская Аравия направили в ООН 
совместный запрос о включении филиалов фонда в Индонезии, 
Кении, Танзании и Пакистане в список лиц и организаций, при-
частных к финансированию «Аль-Каиды». Филиалы «Аль-Хара-
мейн» в вышеупомянутых государствах, а также в Хорватии,  
Албании, Эфиопии, Афганистане и Малайзии были закрыты еще 
весной–летом 2003 г. по требованию властей этих стран. Саудов-
ские власти признали, что филиалы действительно оказывали де-
нежную, материальную и логистическую поддержку другим  
террористическим организациям. Фонд был распущен, а все его 
средства обращены в бюджет государства2. О масштабах же  
его деятельности могут свидетельствовать следующие факты: в 
декабре 2003 г. «Аль-Харамейн» разослал в 50 стран Азии, Евро-
пы, Африки и Америки 150 тыс. именных посылок с «исламскими 
книгами» (так сказано в обращении от имени руководства фонда) 
на арабском и английском языках; в мае 2003 г. распространил в 
Иракском Курдистане 20 тыс. экз. «исламских книг» на курдском 
языке3; в другой раз выделил кредит в размере 50 млн долл. США 
на строительство мечетей, медицинских учреждений, образова-
тельные и издательские программы. Фактически главной задачей 
Лиги и подотчетных ей структур, в том числе благотворительных 

                                                 
1 Игнатенко А.А. Убийственная благотворительность. URL: http://i-r-p.ru/ 

page/stream-nb/index-9774.html 
2 Там же.  
3 Там же.  



 162 

фондов, является способствование распространению ваххабизма, 
т.е. той формы ислама, которая принята в качестве официальной в 
Саудовской Аравии. 

Другой важной саудовской инициативой было создание в 
1972 г. Всемирной ассоциации исламской молодежи (ВАИМ), ко-
торая официально финансируется правительством королевства и 
частными лицами. Основной заявленной целью Ассоциации явля-
ется налаживание сотрудничества и координации в области разра-
ботки, планирования и осуществления различного рода исламских 
мероприятий среди мусульманской молодежи. Работа ВАИМ про-
водится 24 региональными бюро в разных странах мира, кроме 
того, с ней сотрудничают более 1000 молодежных и студенческих 
организаций. В 1994 г. в ВАИМ был создан Комитет по религиоз-
ному просвещению молодых мусульман в странах бывшего СССР. 
Одной из активных форм работы ассоциации является подготовка 
молодых мусульман на базе летних лагерей. Учебный цикл про-
должительностью 1–2 месяца включает религиозное обучение, 
трудовое и физическое воспитание. Большое внимание в деятель-
ности ВАИМ уделяется и пропагандистской работе. 

Иранской альтернативой саудовским проектам являются си-
лы «Кодс» (ар. аль-Кудс – Иерусалим), входящие в состав Корпуса 
стражей исламской революции1 и занимающиеся непосредствен-
ным экспортом исламской революции. В силах «Кодс» есть девять 
управлений: по Турции и Закавказью; по Ираку; по Ливану; по 
Центральной Азии, СНГ, Пакистану, Индии и Афганистану;  
по Северной Африке; по Центральной и Южной Африке; по Евро-
пе, Северной и Южной Америке; по странам Персидского залива; 
по специальным операциям. Именно через «Кодс» Иран оказывал 
поддержку исламистскому правительству Судана, шиитским орга-
низациям в различных странах региона (в частности, ливанской 
«Хезболле»). 

Сотрудничество этих структур с мусульманскими общинами 
и политическими движениями по всему миру имеет ярко выра-
женный идеологический характер, зачастую граничит с вмеша-
тельством во внутренние дела других государств (или им и являет-
ся) и может приводить к дестабилизации обстановки в них или ей 
способствовать. Вместе с тем нельзя отрицать и значимость благо-
творительной и социальной работы, которая ведется этими органи-
                                                 

1 Особое иранское войсковое подразделение, задачей которого является 
защита революции. Подчиняется верховному руководителю (рахбару). 



 163

зациями в реальности и во многом обеспечивает их популярность 
в целом ряде регионов. Например, в 1978 г. в рамках ЛИМ была 
создана неправительственная гуманитарная «Международная ор-
ганизация исламской помощи», которая стала крупнейшим в мире 
исламским благотворительным обществом. Она занималась  
поставками продовольствия, медикаментов, участвовала в строи-
тельстве объектов социальной инфраструктуры (школы, мечети, 
больницы) в Афганистане, Азербайджане, Боснии, Таджикистане, 
Чечне и Дагестане.  

Благотворительную деятельность ведет и Кувейт – для ма-
ленького эмирата осуществление гуманитарных программ по все-
му миру является важнейшим способом увеличения собственного 
веса на международной арене. По некоторым данным, на средства 
кувейтских благотворительных организаций («Комитет исламско-
го призыва» и др.) по всему миру было построено 2,5 тыс. мечетей, 
750 школ и училищ, 675 исламских центров, 235 больниц и здрав-
пунктов, 126 приютов для сирот, распространено 9,6 млн экземп-
ляров Корана, организовано бурение более тысячи колодцев и во-
дяных скважин. 

Помимо ЛИМ, ВАИМ, сил «Кодс» и многочисленных благо-
творительных фондов в последние десятилетия различными госу-
дарствами, претендовавшими на лидерство в исламском мире, 
формировались собственные альтернативные организации с гло-
бальными целями. Например, по инициативе Судана в 1991 г. была 
создана Исламо-арабская народная конференция (в 1995 г. пере-
именована в Народную исламскую конференцию (НИК), а в 
2000 г. запрещена). А одиозный лидер Ливии, Муаммар Каддафи, 
в 1989 г. основал Всемирное исламское народное руководство. 
Обе структуры должны были не столько содействовать усилению 
влияния, сколько символизировать глобальные претензии создав-
ших их режимов, которые тем самым демонстрировали свою оппо-
зиционность по отношению к традиционным лидерам вроде  
Саудовской Аравии. При этом Народная исламская конференция 
патронировалась еще и Ираном. 

Как справедливо отмечает А.А. Игнатенко, сам факт суще-
ствования таких организаций, как НИК (были и другие), демонст-
рирует разрозненность исламского мира1. 

Транснациональные исламские движения и организа-
ции. Как уже отмечалось, транснациональные исламские движе-
                                                 

1 Игнатенко А.А. Самоопределение...  



 164 

ния и организации могут быть классифицированы в зависимости 
от характера идеологии на традиционные, либеральные и фунда-
менталистские, представленные умеренными (значительная часть 
«Братьев-мусульман»), радикальными (салафиты) и милитантны-
ми исламистами (джихадисты). 

В целом исламский традиционализм выступает против ка-
ких-либо реформ ислама и предлагает сохранение status quo как в 
религиозной, так и в общественной жизни. Прежде всего, его сто-
ронниками являются представители официального духовенства, 
поддерживающие правящие режимы1. Кроме того, к традициона-
листам могут быть отнесены и многочисленные неосуфийские2 
братства, деятельность которых, как правило, имеет транснацио-
нальный характер и которые создали себе в странах диаспоры базы 
поддержки. К примеру, в США действует братство накшбандий-
ской ориентации – хакканийя. Оно было основано в 1973 г. на  
Кипре турецким шейхом Назимом Хаккани, а сегодня его возглав-
ляет его зять – шейх Хишам Каббани, выпускник химического фа-
культета Американского университета в Бейруте. Каббани активно 
поддерживается властями США как лидер умеренного толка, он 
занимает должность председателя Высшего исламского совета 
Америки. Несколько лет назад он посещал центральноазиатские 
государства, в том числе и Узбекистан, но его попытка использо-
вать эту поездку для установления там влияния своего ордена 
встретила сопротивление местных исламских кругов. 

В конце 1970-х годов в США создал свое братство внук  
основателя сенегальского ордена тиджанийя – шейх Хасан Сиссе, 
которому удалось вовлечь в него немало афроамериканцев. По 
мнению О. Руа, подобное братство является частью глобальной 
неоэтничности3, поскольку ему удалось сформировать трансатлан-
тическую афроидентичность. 

Из Ливана в Европу переместилось восходящее своими кор-
нями к рифаийя братство ахбаш, или Общество исламских благо-

                                                 
1 Добаев И. Исламский традиционализм на Северном Кавказе. URL: http:// 

evrazia.org/article/2065 
2 Суфизм (ар. тасаввуф) – мистическое течение в исламе, исповедующее 

идею приближения человека к Богу. Неосуфийские братства – те, которые созда-
ны недавно, такие как хакканийя, ахбаш, в отличие от классических, существую-
щих много веков (накшбандийя, кадирийя и др.). 

3 Roy О. Op. cit. – P. 226.  



 165

творительных проектов1, основанное шейхом Абдаллой аль-
Абдари и поддерживаемое Сирией, а также известное своей не-
примиримой враждебностью к сторонникам политического исла-
ма, особенно «Братьям-мусульманам» (см. далее). 

В целом для неосуфийских организаций характерно резкое 
неприятие политического ислама, который, с их точки зрения,  
является экстремистским и несоответствующим традициям ислам-
ской религиозной мысли, что, впрочем, совершенно не означает 
полной аполитичности суфийских братств – в политической жизни 
ряда государств Западной Африки (прежде всего в Сенегале) они 
играют важнейшую роль. 

Что касается либерального ислама (и соответствующих  
организаций), то парадоксальным образом он имеет те же корни, 
что и фундаментализм, или салафизм в широком смысле (от ар. ас-
салаф ас-салихун – праведные предки). Появление и того и друго-
го изначально было связано с попытками мусульманских интел-
лектуалов (Мухаммед Абдо, Рашид Рида и др.) конца XIX – начала 
XX в. объяснить причину отставания исламского мира забвением 
веры праведных предков, к которой и надлежало вернуться. Одна-
ко сущность этой веры понималась ими по-разному.  

Для тех мыслителей, идейными наследниками которых ста-
ли деятели современного либерального, или евроислама, она  
заключалась в необыкновенном динамизме, выражавшемся, в  
частности, в широком использовании метода иджтихада – само-
стоятельной интерпретации коранического текста любым квали-
фицированным богословом (или – в крайних трактовках – даже 
любым мусульманином). Именно отказ от иджтихада в пользу 
таклида – традиции виделся им главной причиной косности ис-
ламской мысли, приводящей к постулированию несовместимости 
исламской традиции и либеральной системы ценностей. 

Современный либеральный ислам представлен главным об-
разом деятельностью отдельных интеллектуалов (Мухаммед Ар-
кун, Абдолкарим Соруш и др.) и работой нескольких международ-
ных организаций, в основном в Европе и Америке, как правило, не 
ставящих перед собой политических целей и лишь в незначитель-
ной степени поддерживаемых в самих мусульманских государст-
вах частью интеллигенции. 

                                                 
1 Наумкин В.В. Ислам как коллективный игрок? URL: http://www.inter-

trends.ru/tenth/004.htm 



 166 

Более политизированными являются близкие к либерально-
му исламу (в плане отношения к религии) различные организации 
исламских анархистов, социалистов и антиглобалистов, деятель-
ность которых, впрочем, является скорее фактом политической 
жизни Запада, чем исламского мира. 

Несравнимо бόльшую роль в мировой политике играют мно-
гообразные организации и движения исламистского толка, т.е.  
ставящие перед собой задачу организации общественно-политиче-
ской жизни в соответствии с исламскими идеалами. Чисто теоре-
тически исламистские организации могут одновременно быть  
евроисламскими или традиционалистскими, однако в реальности 
такой симбиоз фактически нереализуем. Действительно, либе-
ральный ислам акцентирует внимание на индивидуализме и гума-
низме, заложенных в исламском вероучении, и соответственно  
ведет к размежеванию религии и политики вплоть до постулиро-
вания изначальной светскости ислама (см., например, работы Му-
хаммеда Аркуна). В то же время традиционалисты по определе-
нию выступают против каких-либо коренных реформ в 
общественно-политической и религиозной жизни. Таким образом, 
политический ислам естественным образом является фундамента-
листским. 

Отцы-основатели исламского фундаментализма (Хасан аль-
Банна, уже упоминавшиеся Кутб и Маудуди и др.), призывавшие 
вернуться к праведной вере предков, требовали прежде всего от 
каза от тлетворного западного влияния и очищения ислама от всех 
бид'а – негативных нововведений. Круг явлений, относимых ими к 
бид'а, может быть довольно широким. Во-первых, это элементы 
религиозной практики, отсутствовавшие во времена Пророка Му-
хаммада и первых поколений мусульман (например, характерное 
для суфизма поклонение мусульманским святым). Во-вторых, это 
все, что связано с организацией общественной жизни, не соответст-
вующей идеалам ислама. Наконец, в-третьих, в самых крайних 
формах, – это отрицание достижений научно-технического про-
гресса, что, впрочем, сегодня практически не встречается.  

Конечной, утопической целью исламских фундаменталистов 
является создание исламского государства, объединяющего всю 
умму мусульман. Однако они значительно разнятся между собой в 
отношении методов достижения этого идеала. Так, среди них есть 
те, кто полагает, что истинно исламское государство может быть 
создано только истинно исламским обществом, и соответственно 



 167

первейшей своей задачей считает миссионерскую. Другие – собст-
венно исламисты – активно участвуют в политической борьбе. 

Самым известным и крупным движением первого типа явля-
ется Джамаат-ат-таблиг (ар. Общество распространения веры). 
Оно было создано в Индии в 1926 г. и ведет активную деятель-
ность по всему миру. Несмотря на заявленную аполитичность, не-
которые эксперты полагают, что своей активностью движение 
способствует распространению экстремизма, хотя какие-либо оче-
видные доказательства этого отсутствуют. В России в 2009 г. оно 
было внесено в список экстремистских и запрещено. 

Что касается организаций и движений политического исла-
ма, то они разнятся по своему отношению к существующему  
государству и готовности применять насилие для достижения по-
литических целей. Так, умеренные исламисты признают демокра-
тические процедуры и институты и, даже придя к власти в той или 
иной стране (Турция, Тунис, Египет), не пытаются от них отка-
заться. Салафиты выступают за «шариатизацию» всей политиче-
ской и законодательной системы, но зачастую готовы использо-
вать демократические институты (например, египетская партия 
«Hyp»). В религиозном отношении разница между умеренными и 
салафитами состоит в том, что первые допускают ограниченное 
использование иджтихада и аллегорических толкований Корана и 
Сунны, вторые же следуют традиции буквалистского понимания 
священных текстов. Представители третьего течения – джихади-
сты – являются принципиальными противниками любых легаль-
ных методов борьбы и готовы использовать террористические ме-
тоды в своей деятельности.  

Отношения между этими тремя течениями политического 
ислама сегодня вызывают больше вопросов, чем дают ответов, но 
в целом доминируют две противоположенные точки зрения.  
Согласно одной, умеренные исламисты (например, в арабских 
странах) по своим программам ближе к либеральным силам, чем к 
салафитам, – подобно первым, они опираются на средние город-
ские слои, демонстрируют прагматизм в политической практике и 
относятся к исламу лишь как к инструменту мобилизации и орга-
низации электората. Салафиты же опираются на низшие социаль-
ные слои и более «романтичны» в политическом поведении.  
Согласно другой, умеренные исламисты и салафиты имеют общие 
цели, различаются лишь по методам борьбы и зачастую согласуют 
свои действия. Последней точки зрения придерживаются – и ак-
тивно ее пропагандируют – сторонники светского развития госу-



 168 

дарств исламского мира. Однако, по всей видимости, отношения 
между двумя основными течениями исламистов до сих пор еще не 
вполне определились и будут меняться в дальнейшем. 

Ярким примером умеренных исламистов являются «Братья-
мусульмане» (БМ). Эта созданная в 1928 г. в Египте организация 
является одной из старейших политических партий страны и ста-
рейшей исламистской партией. Несмотря на свою сложную исто-
рию, в которой были и периоды экстремистской деятельности, 
партия сумела отказаться от любого политического насилия и при-
знать демократическую форму правления. Впрочем, состав движе-
ния неоднороден. В нем есть как группы весьма умеренного,  
современного толка, ориентирующиеся на модель правящей в 
Турции Партии справедливости и развития, показавшей свою  
необыкновенную эффективность в 2000-е годы, так и консерва-
тивные фундаменталисты1. 

Остававшиеся на нелегальном положении в качестве поли-
тической партии до 2011 г., после революции египетские «Братья-
мусульмане» сумели перехватить инициативу у светских  
либеральных сил, выдвинувшихся на авансцену вначале, и стали 
влиятельной парламентской силой, а их представитель – Мухам-
мед Мурси – победил на президентских выборах. 

Движение «Братьев-мусульман» (или отпочковавшиеся от 
него организации) действует не только в Египте, но и в других 
арабских странах – в Ливии, Палестине (ХАМАС), Иордании, Си-
рии, Кувейте и т.д. В некоторых странах существуют аналоги 
«Братьев-мусульман», генетически с ними не связанные (напри-
мер, правящая в Тунисе партия «Ан-Нахда»). Появившиеся в ре-
зультате вынужденной миграции «Братьев-мусульман» в 1950–
1960-е годы их дочерние организации с течением времени обрета-
ли все большую самостоятельность и сейчас могут довольно силь-
но расходиться между собой не только в структурном отношении, 
но и в идеологическом. Скажем, ливийские и сирийские «Братья-
мусульмане» отличаются гораздо большим радикализмом, чем 
египетские или иорданские. Вместе с тем характер отношений  
(в том числе финансовых) между различными национальными ор-
ганизациями «Братьев-мусульман» остается не вполне ясным. 

                                                 
1 Так, в мае 2012 г. руководитель египетской правозащитной организации 

Нихад Кульсум сообщала, что «Братья-мусульмане» вступили в союз с более 
радикальной группировкой салафитов. 



 169

Специфической чертой, роднящей «Братьев-мусульман» с 
некоторыми другими исламистскими партиями (например, ливан-
ской «Хезболлой») и отличающей их от партий светских, является 
то, что они осуществляют свою деятельность не только в полити-
ческой, но и в социальной сфере, занимаясь строительством обра-
зовательных и лечебных заведений, помогая неимущим и т.д.  
В результате, даже не имея возможности выступать в качестве ле-
гальной политической силы, они могут завоевывать колоссальную 
поддержку среди населения, фактически подменяя государство в 
самых проблемных районах. Так было, например, в дореволюци-
онном Египте.  

Умеренные исламистские партии и политические движения 
на сегодняшний день есть практически во всех исламских государ-
ствах, во многих являются парламентскими. 

Среди многочисленных салафитских организаций, дейст-
вующих сегодня в мире, имеет смысл остановиться на Хизб ут-
Тахрир ал-Исламий (ХТИ), или Партии исламского освобождения, 
созданной в Палестине Таки ад-Дином ан-Набхани в 1953 г. Отли-
чительной особенностью партии является то, что создание Все-
мирного халифата рассматривается ею как вполне реальная цель1. 
В теоретических установках ХТИ отчетливо прослеживается  
критическое отношение к таким институтам современной транс-
формации общества, как капитализм и демократия. К примеру, 
утверждается, что принцип свободы предпринимательства проти-
воречит исламу и поэтому не может быть принят верующими.  
А концепция прав человека санкционирует внебрачные отношения 
и половые извращения и тем самым бросает вызов исламской мо-
рали. Демократия, по мнению авторов теоретических установок 
партии, делает творцом законов человека вместо Бога и тем самым 
становится безбожием. Кроме того, как утверждается, в результате 
внедрения демократии западного образца люди не управляют  
своей жизнью, над ними господствует кучка влиятельных людей, а 
претензии на равенство, справедливость и подотчетность правите-
лей не имеют ничего общего с действительностью. В тахрировской 
критике капитализма и демократии нельзя не видеть влияния идей 
марксизма и арабского национализма, у которых партия в про-

                                                 
1 Умеренные исламисты, теоретически не отказываясь от этой идеи, либо 

ее нивелируют, либо интерпретируют в несколько неожиданном духе – например, 
рассматривая потенциальный халифат как интеграционное объединение в арабо-
мусульманском мире. 



 170 

шлом хотела «отобрать» популярные лозунги равенства и соци-
альной справедливости. 

Борьба за строительство всемирного исламского государст-
ва, согласно идеологам ХТИ, подразделяется на несколько основ-
ных этапов. Первый этап – пропаганда идей партии, создание  
ее организационных ячеек, максимально широкое привлечение 
населения в ее ряды. Второй этап начинается тогда, когда идея 
создания халифата овладевает массами (как в ленинской теории 
социалистической революции). В этой фазе происходит якобы 
бескровная революция, в ходе которой массы требуют, чтобы пра-
вящие политические лидеры добровольно, но под мощным давле-
нием народа оставили свои посты. Наконец, на третьем этапе  
произойдут выборы халифа, в которых примут участие все взрос-
лые мусульмане, мужчины и женщины. Отстранение от власти 
правителей интерпретируется рядом исследователей как задача, 
неизбежно требующая применения силы, отсюда и развивается 
представление о ХТИ как организации, ориентированной на захват 
власти, лишь на данном, подготовительном этапе концентрирую-
щей все усилия на завоевании поддержки населения и политиче-
ской мобилизации. 

Руководство ХТИ располагается в Лондоне, партия осущест-
вляет свою деятельность в 40 странах мира, число ее активных 
членов определяется в пределах от 5 до 10 тыс. человек, к которым 
добавляются тысячи симпатизантов. Вместе с тем не только сте-
пень скоординированности действий различных ячеек ХТИ вызы-
вает большое сомнение, но и сама реальность централизованного 
управления партией маловероятна. Скорее речь может идти о сети 
местных организаций, руководствующихся в своей деятельности 
общей идеологией. 

Сетевой принцип организации отличает и самые радикаль-
ные из исламистских организаций – джихадистские. Они не при-
знают существующих политических систем и ставят перед собой 
задачу максимальной дестабилизации существующей системы 
общественно-политических отношений. Такие группы истолковы-
вают джихад исключительно как священную войну против невер-
ных и вменяют его ведение в обязанность каждому мусульманину. 
Широкое использование такфира – анафемизации, или обвинения 
в неверии, позволяет им религиозно оправдывать политическое 
насилие. Степень радикальности джихадистов определяется тем, 
насколько широк круг лиц, в отношении которых позволителен 
такфир. Самые одиозные группировки обвиняли в неверии всех, 



 171

кто не разделял их взглядов, и прибегали к тотальному насилию. 
Естественно, это вело к полной утрате какой-либо поддержки в 
любом обществе и к быстрому уничтожению организации (напри-
мер, Вооруженные исламские группы в 1990-е годы в Алжире). 
Другие применяют такфир к иудеям, христианам, атеистам, т.е.  
в конечном счете к представителям Запада, а также к сотрудни-
чающим с ними политическим элитам исламских государств.  
К таким движениям относится наиболее одиозная из транснацио-
нальных джихадистских структур – «Аль-Каида» (ар. база), соз-
данная в 1988 г. в Афганистане. Сегодня она явно утратила часть 
своей былой популярности в исламском мире и снизила свою ак-
тивность. Это отчасти объясняется той жестокостью, с которой 
террористы расправлялись с населением самих мусульманских 
государств. К примеру, жертвами терактов в Ираке стали тысячи 
мирных жителей.  

Исследователи отмечают, что большинство радикальных ис-
ламских организаций в различных регионах мира уже после 
11 сентября стали дистанцироваться от «Аль-Каиды». В Афгани-
стане, по американским данным, действуют не более 150 ее чле-
нов. Однако организацию рано списывать со счетов: она изменила 
тактику, проведя децентрализацию и перенеся центр своей дея-
тельности на периферийные районы. В результате появились  
самостоятельно действующие «Аль-Каида Аравийского полуост-
рова» в Йемене, «Аль-Каида Исламского Магриба» (АКИМ) в 
Мавритании, Мали, насчитывающая около 500 боевиков1, и т.д. 
АКИМ помимо совершения терактов регулярно похищает запад-
ных граждан в Сахеле и освобождает их за выкуп.  

Главными особенностями деятельности джихадистских 
группировок вроде «Аль-Каиды», делающей борьбу с ними не-
имоверно сложной, являются их отказ от иерархического управле-
ния и превращение в сетевые структуры, каждый элемент которых 
оказывается и организационно, и финансово практически незави-
симым от других. 

Резюмируя сказанное об исламистских движениях, имеет 
смысл процитировать одного из крупнейших американских спе-
циалистов по исламу Грэма Фуллера: «Исламисты совершили 
примечательную одиссею – попытку сделать их прошлую цивили-
зацию, основанную на их исламской культуре, значимой как эле-
                                                 

1 Mohammad-Mahmoud Ould Mohamedou. The Many Faces of Al Qaeda in 
the Islamic Maghreb // GCSP Policy Paper. 2011. N 15. May. 



 172 

мент будущего развития»1. Этой идеей стремятся воспользоваться 
различные силы – от мракобесов и террористов до наивных роман-
тиков и либералов – все те, кто хочет соединить универсальные 
черты современной цивилизации и ее ценности (в том числе и пра-
ва человека) с самобытными идеалами исламского наследия. Ли-
берал-исламисты могут выиграть только в том случае, если им 
удастся, с одной стороны, поддержать и сохранить непреходящие 
духовные ценности, которые составляют суть человеческой куль-
туры, а с другой – предложить современное прочтение религии, 
отказываясь от устаревших форм джихада, не совместимых с со-
временностью. 

 
Литература 
 

1. Мелкумян Е.С. Регион Залива: конфликты, компромиссы, сотрудничество. – 
М., 2008. [Melkumjan E.S. Region Zaliva: konflikty, kompromissy, sotrudnich-
estvo. – M., 2008.] 

2. Саид Э.В. Ориентализм. Западные концепции Востока. – СПб., 2006. [Said Eh.V. 
Orientalizm. Zapadnye koncepcii Vostoka. – SPb., 2006.] 

3. Graham E. Fuller. The Future of Political Islam. – N.Y., 2003. 
4. Mohammad-Mahmoud Ould Mohamedou. The Many Faces of Al Qaeda in the 

Islamic Maghreb // GCSP Policy Paper. 2011. N 15. May. 
5. Roy O. Globalized Islam: The Search for a New Ummah. – L., 2002. 
6. Tariq Ramadan. Les musulmans dans la laicite: Responsibilite et droits des musul-

mans dans les societes occidentales. – Lyon, 1994. 
«Вестник Московского университета. Сер. 12.  
Политические науки», М., 2013 г., № 4, c. 30–56. 

 
 
Г. Старченков,  
доктор экономических наук (ИВ РАН) 
ЕВРОПА: КУДА ВЕДЕТ ЭТНОРЕЛИГИОЗНАЯ  
ТРАНСФОРМАЦИЯ? 
 
Вторая мировая война нанесла огромный материальный и 

людской ущерб многим народам и государствам. Его последствия 
они ощущали и продолжают ощущать и десятилетия спустя. 

 
 
 

                                                 
1 Graham E. Fuller. The Future of Political Islam. – N.Y., 2003. – P. 213.  



 173

Демографический коллапс 

Для восстановления хозяйства от экономической разрухи 
страны нуждались прежде всего в большом количестве рабочих 
рук, нехватка которых обуславливалась военными потерями, осо-
бенно мужчин. В этой ситуации правительства западноевропей-
ских государств предложили демобилизованным воинам, набран-
ным в свое время в колониях, переселиться в метрополии. Позже 
европейские правительства стали подписывать двусторонние  
соглашения со странами Африки и Азии, которые получили неза-
висимость. Германия же, не имевшая своих колоний, открыла вер-
бовочные пункты в Турции, Марокко и других странах для  
привлечения гастарбайтеров. Западноевропейские государства, 
решившие объединиться в европейское сообщество, выработали 
совместные соглашения по условиям приглашения иностранных 
трудовых ресурсов (преимущественно молодых мужчин), что по-
зволило развивать экономику и восстанавливать нормальное вос-
производство населения. Они последовательно преодолели все 
этапы в развитии сообщества на пути к Европейскому союзу,  
насчитывающему ныне 27 государств.  

Вплоть до настоящего времени наиболее важную роль в 
сфере трудовых ресурсов играет Шенгенское соглашение (1985), 
которое предусматривает свободу передвижения товаров, капита-
лов, рабочей силы и информации. Именно это и другие соглаше-
ния позволили переселенцам-мусульманам сосредоточиться в ряде 
западноевропейских стран, в частности во Франции, Англии, Гер-
мании, тогда как страны Восточной Европы в то время практиче-
ски не принимали гастарбайтеров. 

Руководители ЕС полагали, что иммигранты-мусульмане 
сначала адаптируются, затем ассимилируются, а во втором или, в 
крайнем случае, в третьем поколении окончательно интегрируют-
ся в западноевропейский социум. Особые надежды возлагались на 
смешанные браки, которые всячески поощрялись местными  
властями. Рождение ребенка, а тем более двух детей, давало имми-
гранту право не только на получение льгот, но и на получение «зе-
леной карты», а затем и нового гражданства. Местные предприни-
матели охотно принимали на работу иностранных рабочих, 
которых они могли (особенно в первые послевоенные десятиле-
тия) нещадно эксплуатировать, т.е. использовать на сверхнорма-
тивной работе и выдавать неполную зарплату. А в случае сокра-
щения производства увольняли их в первую очередь. В течение 



 174 

многих лет иностранные рабочие не получали должной поддержки 
со стороны почти всех политических партий и профсоюзов. 

По прошествии некоторого времени стало ясно, что имми-
гранты-мусульмане почти не создают смешанных семей (Коран1 
рекомендует мужчинам жениться на иноверках только тогда, когда 
они соглашаются принять исламскую веру) [2: 220]. Мужчины 
предпочитали приглашать свои семьи (вместе с ближайшими род-
ственниками) или невест со своей родины. Воссоединение семей 
разрешалось законодательствами стран – членов ЕС. Надежды на 
«плавильный котел» (смешанные браки) не оправдались. 

Постепенно в странах-реципиентах сложилась демографиче-
ская ситуация, когда у местных семей рождалось 1,8–2,0 ребенка, 
у смешанных пар – 2–3 ребенка, а у мусульманских семей – 4–
5 детей (с последующим сокращением)2. В отдельных случаях 
гастарбайтеры создавали семьи, в которых было две–три–четыре 
жены, поскольку Коран разрешает многоженство, если мужчина 
может содержать всех (до четырех) жен и если ко всем будет оди-
наково внимателен. В силу того что европейское законодательство 
не регистрировало подобные браки, они формировались нелегаль-
но при согласии всех жен. При этом Коран запрещает применение 
противозачаточных средств. Такая практика медленно, но распро-
странялась в Европе, дополнительно обеспечивая преимуществен-
ный рост численности мусульман на континенте. Учитывая, что 
граждане большинства стран ЕС получают за третьего ребенка хо-
рошее пособие, на него можно жить, не работая. 

В начале второй половины истекшего века в страны Запад-
ной Европы ежегодно приезжало 60–70 тыс. иммигрантов, пре-
имущественно из мусульманских регионов. А к концу XX столе-
тия прибывало от 700 тыс. до 1 млн человек. Доля иммигрантов в 
численности населения возросла до 10,3% в 2000 г.3 В 2008 г. в 
Западной Европе разразился финансово-экономический кризис,  
в результате которого одни предприятия сокращали производство, 
другие закрывались совсем. Быстрыми темпами росла безработи-
ца, особенно среди иммигрантов. Так, например, в Испании, когда 
уровень безработицы у местных рабочих составлял 16%, то среди 
гастарбайтеров он достигал 28%4. Однако иммигранты не спешили 

                                                 
1 Коран. Перевод И.Ю. Крачковского. – М., 1986. 
2 Независимая газета (НГ). 7.02.2013. 
3 International Migration Report, 2002, U.N.N.Y., p. 20.  
4  Независимая газета (НГ). 19.01.2011. 



 175

возвращаться на родину. Многие из них проявили чудеса приспо-
собляемости, переходили на нелегальное положение и зачастую 
перебивались случайными заработками. Особенно в трудном по-
ложении оказались гастарбайтеры из Северной Африки, где с 
2011 г. началась «арабская весна», приведшая к смене режимов и 
падению производства. Тысячи беженцев наводнили Италию, 
Францию, Испанию, Грецию и другие страны ЕС. Только в 2011 г. 
в 27 стран ЕС прибыло 1,7 млн иммигрантов1. Численность насе-
ления Союза превысила 400 млн человек, из которых на долю му-
сульман приходилось, по нашей оценке, около 10%. И это без уче-
та беженцев и нелегальных гастарбайтеров. 

В условиях, когда из-за низкой рождаемости происходит  
депопуляция коренных жителей, когда нарастает численность ино-
культурной диаспоры, казалось, что власти примут срочные меры 
по спасению автохтонного населения. На деле оказалось, что все 
пошло по-иному. 

Еще в последней трети XX столетия Нидерланды приняли 
закон, разрешающий однополые браки. Вскоре аналогичное зако-
нодательство было принято в Бельгии, Испании, Норвегии, Шве-
ции, Португалии, Исландии и Дании. В 2013 г. закон об однопо-
лых браках принял парламент Франции. Подобный закон 
подготовлен и в Англии2. Но право двух пап или двух мам на усы-
новление чужих детей не спасает европейцев, которые тем самым 
добровольно «расчищают» территорию Западной Европы для им-
мигрантов-мусульман. Десяток лет тому назад автор данной статьи 
под впечатлением от поездки во Францию опубликовал провидче-
ские слова: «Белого человека – в Красную книгу»3. Сегодня сотни 
тысяч французов, англичан, бельгийцев и других коренных жите-
лей в борьбе за выживание, за свою идентичность выступают с 
протестами против позорных законов. Против однополых браков 
выступил папа Римский Бенедикт XVI, но он был вынужден дос-
рочно уйти со своего поста. Новый папа Франциск I также резко 
выступил против новых законов. Но процесс уже пошел. Заповедь 
Бога-Отца «Живите и плодитесь» предана западноевропейскими 
христианами забвению.  

                                                 
1 http:epp.eurostat.ec.europa.eu/statistics_explained/index.php/Migratio... 

20.05.2012. 
2 Независимая газета (НГ). 07.02.2012. 
3 См.: Современная Европа, 2004. – № 3. – С. 61. 



 176 

Вследствие названных основных обстоятельств, численность 
и удельный вес коренных европейцев еще больше сократятся. А в 
результате притока беженцев из Северной Африки арабская диас-
пора наоборот возрастет. Уже сегодня доля иммигрантов достигает 
в Западной Европе почти 15%, а завтра может увеличиться кратно. 
Практически все страны Старого Света утеряли свою идентич-
ность, став многонациональными государствами. Арабы, турки, 
персы, индусы, пакистанцы и другие переселенцы успешно осваи-
вают новые территории, оттесняя аборигенов. Таков сегодня демо-
графический тренд, изменить который пытаются многие коренные 
европейцы самыми различными способами, в частности публи- 
цистическими. Упомянем здесь лишь одно алармистское произве-
дение. 

В 2010 г. в Германии вышла книга Тилло Сарацина1 под на-
званием «Германия самоликвидируется»2. Бурное обсуждение этой 
монографии усилило позиции тех, кто выступает против иммигра-
ции гастарбайтеров и за сохранение идентичности европейских 
стран. Сарацин пишет, что каждый четвертый турок из 3 млн про-
живающих в Германии не знает немецкого языка, каждый второй 
не общается с немцами. Но у них высокая рождаемость. Поэтому 
Турция покоряет Германию так же, как албанцы покорили Косово – 
с помощью высокой рождаемости. И он дает прогноз на ситуацию 
через 20 лет: «Федеральный президент Мухаммед Мустафа при-
звал мусульман уважать права немецкого меньшинства». Ну а че-
рез 100 лет из 82 млн немцев останется лишь 25 млн. Берлинская 
газета, высоко оценивая книгу, писала: «В Германии есть только 
один настоящий немец, и тот сарацин»3. Но есть ли основания для 
столь пессимистического прогноза? 

 
Светская Европа: То be or not to be 

Среди исламоведов и простых граждан как Запада, так и 
России идет острая дискуссия по вопросам: происходит ли исла-
мизация Западной Европы и каков этот ислам? Для ответа на эти 
вопросы рассмотрим в динамике следующие темы: 1) Исламский 

                                                 
1 Сарацинами называли исламских завоевателей, вторгшихся в VIII в. на 

Пиренейский полуостров. – Прим. автора. 
2 НГ Религия, 20.10.2010. (Рецензию на книгу см.: Современная Европа, 

2013. – № 1. – С. 154–157.) 
3 НГ Религии, 20.10.2010. 



 177

прозелитизм в Западной Европе и 2) Ислам миролюбивый или  
воинственный? Конечно, выводы, которые будут сделаны в ходе 
рассмотрения, не положат конец дискуссиям, но прояснят отдель-
ные аспекты острейшей современной проблемы. 

Исламский прозелитизм в Западной Европе. Первые тру-
довые иммигранты, приехавшие из мусульманских стран, вели се-
бя достаточно скромно. Предприниматели были довольны, что 
иммигранты соглашались на тяжелые, опасные или непрестижные 
работы за низкую зарплату; на проживание в переполненных об-
щежитиях, на первоочередные увольнения при рецессии произ-
водства. Довольны были и местные власти: гастарбайтеры не при-
нимали участия в забастовках и манифестациях местных рабочих, 
не контактировали с рабочими профсоюзами или политическими 
партиями, потребляли местные продукты, включая европейскую 
(христианскую) пищу, и молились там, где удавалось расстелить 
молитвенный коврик. Часть заработанных денег они аккуратно 
отправляли на родину своим семьям и родственникам. Вскоре у 
них появилась первая просьба – разрешить строить мечети. Власти 
разрешали. Строительство мечетей, как правило, происходило за 
счет финансирования Саудовской Аравией, заинтересованной в 
расширении уммы (общины) в Западной Европе. Первая самая 
вместительная в Европе мечеть была построена в Бельгии, а вто-
рая, еще более крупная, уже в нулевые годы сооружена в Италии, 
недалеко от Ватикана. Мечети и молельные дома быстро распро-
странились по всей территории христианской Европы, чем весьма 
разнообразили ландшафты большинства европейских городов и 
даже сел1. 

Постепенно мечети обрастали специфическими функциями. 
К ним стекались мусульмане не только для молитвы, но и для об-
щения друг с другом, для консультаций с имамом (или муллой), 
который мог подсказать, где можно найти работу с более высокой 
зарплатой, где можно снять квартиру по более низкой арендной 
плате. При мечетях нередко открывались курсы по изучению Ко-
рана. А в случае необходимости имам вызывал кади (исламского 
судью) из Египта или Саудовской Аравии, чтобы разрешить споры 
среди мусульман или гастарбайтеров с работодателями или даже  
с властью. Кроме того, имамы или кади нередко обращались с 
просьбой к работодателям, чтобы те разрешали мусульманам пре-
                                                 

1 Датские СМИ, например, сообщали, что Копенгагену придется попро-
щаться с образом христианской столицы Европы (НГ Религии, 16.09.2009). 



 178 

рывать работу для совершения обязательной пятикратной молитвы 
и чтобы они выделяли на производстве специальные комнаты для 
молитвы. Мечети стали центрами отчуждения мусульман от  
западноевропейского социума. Все это происходило в рамках прав 
и свобод, предусмотренных демократическими конституциями 
западноевропейских государств. 

Относительно новым явлением стало обращение в ислам  
местных европейцев (преимущественно жен и детей в смешанных 
семьях). Так, во Франции 300 тыс. коренных французов приняли 
ислам, в Германии – 500 тыс. этнических немцев. Европейское 
христианство (в основном католичество и протестантизм) факти-
чески сдает свои позиции. По последним данным, в ЕС проживает 
40 млн мусульман (иммигрантов и местных). Страны ЕС приобре-
тают (или уже приобрели) новый конфессиональный облик. Такая 
ситуация побудила бывшего президента Ливийской Джамахирии 
Муаммара Каддафи предложить итальянцам (Ливия ранее была 
колонией Италии) массово переходить в ислам. 

Уже в первом десятилетии XXI столетия не только демогра-
фическая, но социально-экономическая и даже политическая си-
туация в Старой Европе заметно изменилась.  

Во-первых, часть иммигрантов-мусульман, получив граж-
данство одной из стран ЕС, смогли создать свои мелкие предпри-
ятия. И как граждане, они получили право выбирать своих пред-
ставителей сначала в муниципалитеты, затем в парламенты и, 
наконец, в Европарламент, что, естественно, повысило их эконо-
мическую, политическую и конфессиональную значимость. Еще в 
2010 г. появились сообщения, что в ЕС проживает 40 млн мусуль-
ман. После приезда мусульман-гастарбайтеров и наплыва бежен-
цев из Северной Африки и Ближнего Востока их численность мо-
жет составить 50 и даже 60 млн человек (т.е. 10–12% всего 
населения). Это уже то растущее конфессиональное меньшинство, 
которое в состоянии воздействовать на режим стран-реципиентов1.  

Во-вторых, нефтеэкспортирующие страны – ССАГПЗ («Со-
вет сотрудничества арабских государств Персидского залива» во 
главе с Саудовской Аравией) смогли купить предприятия или при-
обрести их акции в западноевропейских государствах. Одновре-
менно участники ССАГПЗ открыли в большинстве стран ЕС ис-
ламские банки, которые, как известно, не взимают рибу – процент 

                                                 
1 НГ Дипкурьер, 18.10.2010. 



 179

с предоставляемых кредитов, чем привлекают интерес местных 
предпринимателей. А инвестиции в период кризиса приобретают 
особую ценность. 

Наконец, приезд кади теперь стал редким явлением, по-
скольку чуть ли не во всех странах Западной Европы начали  
действовать шариатские суды. Они полностью господствуют в му-
сульманской диаспоре, оттеснив государственные судебные орга-
ны. Другими словами, осуществлены первые шаги по созданию 
исламской политико-конфессиональной инфраструктуры. 

Необходимо обратить особое внимание на «инновационный 
прорыв» Катара, небольшого эмирата на берегу Персидского зали-
ва. Катар занимает первое место в мире по экспорту сжиженного 
природного газа, на производство которого в ОПЕК (Организация 
стран – экспортеров нефти) нет никаких ограничительных квот. 
Накопив огромное количество долларов, эмират стал успешно 
продвигать «дипломатию чековой книжки». Он спонсировал ис-
ламских экстремистов в Северной Африке и в Сирии (а также в 
Йемене), одновременно примиряя экстремистские группировки. 
Смена режимов соответствовала устремлениям США, стран ЕС и 
Катара. «Чековая книжка» Дохи (столица Катара) пришлась кстати 
в Западной Европе, пятый год пребывающей в финансово-
экономическом кризисе. Эмират владеет 20% лондонского аэро-
порта «Хитроу», а во всей Великобритании его доля в инвестициях 
достигает 27%. Ему принадлежат акции французской нефтяной 
компании «Тоталь». А всего Катар вложил во французскую эко-
номику 10 млрд евро. Достигнута договоренность о катарских ин-
вестициях в греческую экономику. Фактически эмират занял  
главенствующую роль в ССАГПЗ1 по поддержке мусульманских 
иммигрантов в Западной Европе. Он финансирует и шариатские 
суды. 

Во время финансово-экономического кризиса ваххабитский 
ССАГПЗ ощутил лишь небольшой экономический спад, что по-
зволило ему распространять слоган: «Ислам – вот решение кризи-
са!» Слоган нашел широкую поддержку в Северной Африке в пе-
риод начала «арабской весны». Он звучал и в Западной Европе, 
хотя там пока не приобрел заметной поддержки. И тем не менее 
настойчивый прозелитизм мусульман-гастарбайтеров, многофак-
торное воздействие ССАГПЗ привели к беспрецедентному усиле-
нию уммы. Ислам стал второй религией после христианства (като-
                                                 

1 НГ, 3.06.2013. 



 180 

лицизма, протестантизма, англиканства и др.), что вызывало неод-
нозначную реакцию коренных европейцев. Еще большее отторже-
ние вызывали террористические акты против иноверцев и атеи-
стов, совершаемые исламскими экстремистами в США, Европе, 
Северной Африке или на Ближнем и Среднем Востоке. Перед ев-
ропейцами встал вопрос: что несет с собой ислам? 

Ислам миролюбивый или воинственный? Исламский 
прозелитизм, первоначально демонстрировавший свою лояльность 
западноевропейским режимам, на стыке XX и XXI столетий стал 
все чаще нарушать существующее законодательство. Этому спо-
собствовал ряд причин: расширение ареала распространения исла-
ма; экономическая и политическая поддержка исламских диаспор 
со стороны ближневосточных спонсоров, усиление фундаменталист-
ского ислама (особенно в Северной Африке) и др. Все это позво-
ляло наращивать притязания мусульман, использовавших как 
мирные, так и воинственные методы прозелитизма.  

Именно в нулевые годы в Западной Европе появилось третье 
и даже четвертое поколение гастарбайтеров, на интеграцию кото-
рого рассчитывали власти ЕС. Потомки мусульман-иммигрантов, 
пользовавшиеся многочисленными льготами и привилегиями го-
сударств-реципиентов, стали все чаще отказываться от изучения 
местных языков, от восприятия европейской культуры, демонст-
рируя при этом свою приверженность Корану и мусульманской 
умме. В 2004–2005 гг. молодые мусульмане приняли активное  
участие в протестном движении в Германии, Франции, Англии и 
других странах, которые сопровождались погромами магазинов, 
поджогами автомашин и прочими актами хулиганства. Правда, 
СМИ, как правило, не обращали внимания на акции мусульман1. 

Политику толерантности пришлось нарушить в 2004 г. в свя-
зи с убийством голландского режиссера Тео Ван Гога, снявшего 
фильм о насилии над женщинами в исламском обществе2. Через 
год пресса снова критиковала исламистов, призывавших к убийст-
ву датского художника, опубликовавшего карикатуру на Пророка 
Мухаммеда. Если ранее ни фильмы, ни карикатуры, ни антиислам-
ские статьи не вызывали практически никакой реакции мусульман, 
то теперь, чтобы поднять правоверных на протест, достаточно сло-
гана: «Мусульмане – жертвы преследований или дискредитаций»3.  
                                                 

1 НГ, 1.11.2006.  
2 НГ, 9.11.2004. 
3 НГ, 16.11.2006. 



 181

Иногда мусульманские притязания носили и носят более 
«спокойный» характер. Так, в Голландии и Англии на улицах  
появились патрули, которые предупреждали девушек не ходить с 
непокрытой головой, а юношей – не показываться в шортах, осо-
бенно вблизи мечетей, поскольку здесь «наша мусульманская тер-
ритория»1. «Аль-Каида» называет такие анклавы «точечным хали-
фатом». Другой эпизод произошел в Бельгии. В Брюсселе местные 
власти по традиции поставили на центральной площади елку по 
случаю Нового, 2013 года и Рождества Христова с соответствую-
щими игрушками и иллюминацией. Однако столичные исламисты 
выступили против «символа языческой веры», и власти пошли на 
уступки: елку демонтировали2. 

Предвестником возможности возникновения межконфес-
сиональных (межцивилизационных) столкновений послужил ряд 
террористических актов. Первый взрыв раздался в США в г. Чика-
го, где проходил традиционный марафон. Взрыв организовали му-
сульмане – граждане США чеченского происхождения. Следую-
щий теракт произошел в центре Лондона, где был зарезан 
военнослужащий. Несколько убийств и покушений совершили ис-
ламисты во Франции3. Убийства военнослужащих и взрывы были 
дополнены нападением исламских террористов на христиан в Се-
верной Африке и Сирии. Появились сообщения, что «Аль-Каида» 
взяла на вооружение зарин и иприт и пытается приобрести атом-
ное оружие4. Все это взбудоражило европейцев. Для их успокое-
ния некоторые государства ЕС приняли «антиисламские» меры. 

Италия стала первой страной ЕС, которая под давлением 
растущей ксенофобии и возрастающих притязаний мусульманской 
диаспоры пошла на компромисс. Принятый закон ныне преду-
сматривает запрет на использование символов веры как католи-
цизма, так и ислама. В стране запрещено в общественных местах 
(в частности, в школах и государственных учреждениях) выстав-
лять распятие, а школьникам и сотрудникам – носить нательные 
кресты. Мусульманам запрещено носить исламскую одежду (го-
ловные платки и хиджабы) и демонстрировать зеленые флаги с 
кораническими изречениями. Во Франции несколько раз прини-
мался закон, запрещавший школьницам из мусульманских семей 

                                                 
1 НГ Религия, 7.11.2012. 
2 Мировые новости, 29.12.2012. 
3 НГ, 27.05.2012. 
4 НГ, 3.06.2013. 



 182 

появляться на занятиях в головных платках. В 2010 г., наконец, 
принято окончательное законодательство, запретившее женщинам 
выходить из дома в платках и хиджабах (нарушившие подвергают-
ся умеренному штрафу). Была совершена попытка освободить 
проезжую часть дорог, на которой во время праздничной молитвы 
собираются мусульмане. В Швейцарии законы ограничили высоту 
минаретов в строящихся мечетях. Предписано также снизить звук 
громкоговорителей, призывающих мусульман к азану (молитве). 
Подобные постановления приняты и в ряде других стран Западной 
Европы1. 

Но не эти, а иные события вызвали волну протестов, особен-
но в Пакистане, Бангладеш, Афганистане. Возмутителями мусуль-
манского спокойствия снова стали карикатуры на Пророка Му-
хаммеда и фильм «Невинность мусульман» (2012). Манифестанты 
требовали «наказать виновных в исламофобии» и даже в «ислам-
ском геноциде». Фактически эти шумные демонстрации требова-
лись исламистам для того, чтобы сплотить умму, а также замаски-
ровать и оправдать свой экстремизм. 

О своем негативном отношении к исламу неоднократно  
высказывалась католическая церковь. Так, в 2006 г. папа Римский 
Бенедикт во время посещения Турции процитировал слова визан-
тийского императора XIV в. о том, что Пророк Мухаммед принес 
миру лишь «нечто злое и бесчеловечное, так как его приказ содер-
жал требование распространять мечом веру, которую он пропове-
довал». А следующий папа Франциск причислил к лику святых 
800 итальянцев, обезглавленных турками за отказ принять ислам2. 
В ходе этих «антиисламских» мер президент Франции Николя 
Саркози и канцлер Германии Ангела Меркель признали, что их 
политика мультикультурализма провалилась, ибо даже выросшие 
в Европе мусульмане не захотели интегрироваться в европейское 
общество3. Но за констатацией этого факта не последовало каких-
либо существенных решений. 

На этом фоне вновь разгорелась дискуссия о миролюбии и 
воинственности ислама. У той и другой точек зрения появились 
новые адепты. Так, известный востоковед Л.И. Медведко писал: 
«Ислам – слово одного корня со словом “салам” (мир), поэтому 

                                                 
1 НГ, 20.11.2009; 14.12.2009. 
2 НГ Религия, 15.05.2012.  
3 См. сб. «Ислам и общественное развитие в начале XXI века». – М., 

Крафт, 2005. 



 183

его называют религией мира»1. Такой же точки зрения придержи-
ваются практически все ученые-востоковеды России2. Добавим 
лишь, что недавно было опубликовано заявление главы МВД 
Франции М. Вальса о том, что никакой угрозы исламского терро-
ризма нет и что исламизация Европы – это миф3. Среди иных воз-
зрений на ислам назовем книгу Самуэля Хантингтона «Столкнове-
ние цивилизаций»4. Монография вышла за десять лет до событий 
11 сентября 2001 г., но тогда не была воспринята как предупреж-
дение. Хантингтон писал, что «опасные культурные конфликты» 
между христианством и исламом «имеют место вдоль линий раз-
лома между цивилизациями». И делал вывод: «Избежать глобаль-
ной войны цивилизаций можно лишь тогда, когда мировые лидеры 
придадут полицивилизационный характер глобальной политике и 
станут сотрудничать для его поддержания»5. Российский востоко-
вед В.А. Фёдоров посчитал исламских фундаменталистов беском-
промиссными фанатиками. Он приводит их кредо: «Аллах – наша 
цель, Пророк – наш вождь, Коран – наша конституция, джихад – 
наш путь, смерть на пути, предначертанном Аллахом, – наше выс-
шее желание»6. Такого рода джихадистов, аль-каидовцев, салафи-
тов и им подобных немало проявилось при свержении умеренных 
(традиционных) исламских режимов в Северной Африке и в Сирии.  

Очевидно, что выносить свое суждение об исламе следует 
только после внимательного прочтения Корана. Поэтому обратим-
ся к первоисточнику. Так, в Коране, ниспосланном Аллахом Про-
року Мухаммеду, говорится: «Нет принуждения в религии» 
[2:257], «Обладатели писания!7 Не излишествуйте в вашей религии 
и не говорите против Аллаха ничего, кроме истины» [4:169], «Ста-
райтесь же опередить друг друга в добрых делах!» [2:143].  
Многим этого достаточно, чтобы доказать миролюбие ислама. Но 
в противовес этим аятам есть другие: «О вы, которые уверовали! 
Не берите неверных в друзья вместо верующих» [4:143], «Не бери-
                                                 

1 Медведко Л.И. Россия, Запад, ислам: «Столкновение цивилизаций?». – 
М., 2003. – С. 43. 

2  См.: Там же. 
3  НГ, 20.05.2013. 
4 Самюэль Хантингтон. Столкновение цивилизаций. – М., 2005.  
5  Там же. – С. 16, 25. 
6Фёдоров В.А. Международный терроризм и страны Азии. – Сб. «Терро-

ризм – угроза человечеству в XXI веке». – М., 2003. – С. 151. 
7 Имеются в виду те, кто верит в Ветхий и Новый Завет, т.е. иудеи и хри-

стиане. 



 184 

те иудеев и христиан в друзья: они – друзья один другому» [5:56], 
«И не повинуйтесь неверным и лицемерным» [33:47].  

Наконец, в Коране присутствуют аяты, которые трудно, да-
же невозможно отнести к числу толерантных. А их достаточно 
много: «А если кто не верует в знамения Аллаха.., то ведь Аллах 
быстр в расчете!» [3:17]. И одновременно призыв к Пророку:  
«Борись с неверными и лицемерами и будь жесток к ним! Их убе-
жище – геенна» [66:9]. И другой аят: «Поистине, те из обладателей 
писания и многобожников, которые не уверовали, – в огне геенны, 
вечно пребывая там. Они – худшие из тварей» [98:5]. И затем при-
зыв ко всем мусульманам: «Сражайтесь с теми, кто не верует в 
Аллаха и в последний день... и не подчиняется религии истины» 
[9:29]. В Священной книге раскрыто и понятие «сражения»:  
«А когда вы встретите тех, которые не уверовали, то – удар мечом 
по шее; а когда произведете великое избиение их, то укрепляйте 
узы» [47:4]. И, наконец, полная уверенность в победе: «Мы непре-
менно погубим неправедных». «Великое избиение» неверующих и 
иноверцев щедро вознаграждается, что может служить стимулом 
для шахидов (смертников): «Пусть же сражаются на пути Аллаха 
те, которые покупают за ближайшую жизнь будущую! И если кто 
сражается на пути Аллаха и будет убит или победит, мы дадим 
ему великую награду» [4:76]. Описана и будущая жизнь в раю: 
«Там реки из воды непортящейся, и реки из молока, вкус которого 
не меняется, и реки из вина, приятного для пьющих» [47:16].  
В райском саду обязательно присутствуют «полногрудые сверст-
ницы» [78:33] для погибших «на пути Аллаха». «И Мы сочетаем 
их с черноглазыми, большеокими» [52:20]. 

Конечно, подавляющее большинство мусульман, включая 
гастарбайтеров, не знает всех сур, а тем более аятов Корана. Их 
знания, как правило, формируются под воздействием проповедей 
имамов (как раввинов в иудаизме или попов в христианстве). По-
этому настроение, менталитет гастарбайтеров в значительной сте-
пени определяются взглядами имамов (от ассимиляции до шахи-
дизма) тех мечетей, которые ныне действуют во всех западных 
государствах. Контроля же за проповедями имамов практически  
нет ни в США, ни в странах ЕС. Кроме того, несколько миллионов 
гастарбайтеров, много лет проживавших в ЕС, получили европей-
ское образование и гражданство. Большинство из них не только 
сохраняют свою веру, но и активно ее распространяют. Ведь сего-
дня ислам – самая быстрорастущая религия (в том числе в связи с 
быстрым ростом мусульманского населения в мире и в Европе).  



 185

В соответствии с названными установками Корана имамы (или 
муфтии) определяют метод действия в зависимости от происходя-
щих событий и складывающейся обстановки. Предусматриваются 
различные формы джихада (священной войны) как мирным, так и 
военным путем1. Имамы могут спорить, угрожать и враждовать 
друг с другом, но они не имеют права изменить хотя бы одно сло-
во Священного Корана. 

Правда, у мусульманских деятелей, как и ряда простых му-
сульман, есть право скрывать, не раскрывать свои взгляды до поры 
до времени. Вот что по этому поводу писал известный исламовед 
А.А. Игнатенко: «Хитрость, обман, введение противника в заблу-
ждение» не только не запрещены, но и рекомендованы. В Коране 
Аллах называется «лучшим из хитрецов»: «И хитрили они и хит-
рил Аллах, а Аллах – лучший их хитрецов» [3:47]2. Поэтому пока 
не известно, приехали ли гастарбайтеры своим трудом обеспечи-
вать процветание Европы или ее исламизировать хитростью. Да, 
пока это не ясно, но оба процесса могут идти одновременно. При-
веденные аяты Корана позволяют мусульманам придерживаться 
как миролюбивого, так и воинственного джихада. Границы в нем 
весьма подвижны, как это показывают события в Северной Афри-
ке и на Ближнем Востоке. Сегодня коренным европейцам есть над 
чем задуматься: быть или не быть им самими собой в своем госу-
дарстве. Директор Института Африки РАН академик А.В. Васильев 
видит в Коране дуализм. В нынешних условиях, пишет он, «знамя 
исламизма у “умеренных”, готовых к компромиссам, могут пере-
хватить и кое-где уже перехватывают экстремисты»3. 

 
В поисках решения двуединой проблемы 

Лидеры стран ЕС определили свою позицию по одному из 
наиболее актуальных вопросов: они согласились вести борьбу  
с терроризмом вообще и исламским терроризмом в частности  
объединенными усилиями. Совместная борьба обеспечит успех и в 
решении других проблем. Свой вклад в устранение или в смягче-
ние рисков для Европы могут и должны внести ученые, политики, 
религиозные деятели и др. Думается, что коллективные усилия 
позволят найти подходы к решению двуединой проблемы. Первая 
                                                 

1 Подробнее см.: Л.И. Медведко. Россия, Запад, Ислам: «Столкновение 
цивилизаций?». – М., 2003. – С. 40–41. 

2 НГ Религия. 19.05.2010. 
3 Правда, 24–27.05.2013. 



 186 

проблема – депопуляция коренных европейцев. Отмена законов об 
однополых браках – необходимое, но не единственное условие. 
Возникает острый вопрос о возможности изменения демократиче-
ских конституций, предоставляющих равные права и поощрения 
как для вымирающих, так и для благополучных народов ЕС. Труд-
но предположить, что коренные европейцы смогут пойти в этом 
направлении без длительной разъяснительной работы. Как, напри-
мер, предоставление льгот (денег, автомашин, квартир) за рожде-
ние двух–трех детей в немусульманской семье. 

Одновременно следует ввести жесткий контроль над  
въездом иммигрантов. Видимо, здесь нельзя будет ограничиться 
введением квот, а одновременно следует предусмотреть меры по 
ограничению прав на воссоединение семей. Это ещё один вынуж-
денный шаг по спасению титульных наций. Лидерам государств, 
решившимся на столь неблагозвучные реформы, придется апелли-
ровать к патриотизму коренных европейцев. Не следует упускать 
возможность воздействовать и на патриотический менталитет тех 
англичан, французов, немцев и других исконных европейцев, ко-
торые переселились в отдаленные страны. Одни воспользовались 
льготами офшоров, другие – благоприятным климатом или чем-то 
еще, но шанс вернуть переселенцев на родину все же есть. Все эти 
меры облегчат решение демографической проблемы. 

Не менее трудные проблемы встают при ограничении ис-
ламского экстремизма. Здесь уже потребуется взаимодействие го-
сударств и их спецслужб, чтобы выявить и изолировать экстреми-
стов, даже если они приехали в качестве беженцев. 

В этой области недопустимо проведение политики двойных 
стандартов. Об этом стоит говорить, поскольку страны Запада к 
ней нередко обращаются. Когда советские войска находились в 
Афганистане, США формировали, обучали и вооружали талибов – 
пакистанских и афганских фундаменталистов. Трагические по-
следствия этого ныне хорошо известны. В наше время Франция 
борется с исламскими экстремистами в Африке, но поддерживает 
их в Сирии (а США обучают и вооружают экстремистов в Иорда-
нии). Такая политика деления террористов на «своих» и «чужих» 
подрывает коллективные усилия по искоренению исламских бое-
виков1. Увы, джин вышел из бутылки. Ислам ныне укоренился в 
Западной Европе и теперь уже, видимо, навсегда. На правительст-
вах и непосредственно на коренных жителях лежит обязанность 
                                                 

1 Правда, 2–3.01.2013. 



 187

отслеживать, чтобы хрупкая граница между миролюбивым и  
воинственным исламом не была нарушена. Выше упоминалось, 
что многое зависит от проповедей имамов (или мулл). Нужную 
инициативу в этом направлении проявило правительство Англии, 
решившее отслеживать содержание проповедей в мечетях и мо-
лельных домах. Такой шаг может упредить множество террори-
стических актов и спасти человеческие жизни. Аргумент веский: 
нежелание участия иноверцев и атеистов в ССАГПЗ. 

 
*     *     * 

Облик Западной Европы резко изменился за последние 
70 лет. Локомотивом этих перемен стали трудовые иммигранты, 
приехавшие преимущественно из исламских государств. Подав-
ляющее большинство западноевропейских стран стали многона-
циональными и поликонфессиональными. И общий итог пребыва-
ния иммигрантов с точки зрения демографии неутешителен и 
ведет к депопуляции коренного населения. А необдуманное при-
нятие законов в восьми странах ЕС о введении однополых браков 
вообще форсирует депопуляцию коренных европейцев. Тем самым 
лидеры старой Европы вольно или невольно практически зачищают 
свою территорию для размещения африканских и азиатских имми-
грантов. Расселение гастарбайтеров-мусульман, придерживаю-
щихся иных культурно-нравственных установок, предпринятое 
властями, не привело, как ожидалось, к их интеграции в западно-
европейское общество. Разрастание мусульманской диаспоры, 
строительство мечетей (при финансировании Саудовской Аравией 
и Катаром) сопровождалось распространением постулатов Корана 
и шариата. В результате мусульмане постепенно оттесняют (и вы-
тесняют) христиан, иноверцев и атеистов из всех сфер жизни об-
щества. В европейской умме все чаще проявляются экстремисты, 
включая шахидов, которые готовы погибнуть во имя создания 
Всемирного халифата. Конечно, западноевропейские лидеры при-
нимали некоторые меры по сдерживанию процесса исламизации, 
но без особого успеха – процесс продолжается. Поэтому сегодня 
страны ЕС стоят перед необходимостью выработки более эффек-
тивных мер и создания более жизнеустойчивой модели государств, 
которая позволяла бы справляться с проблемой, порожденной их 
собственными действиями. И время, как представляется, не ждет. 

«Современная Европа», М., 2014 г., № 1, с. 40–50. 



 188 

 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
2014 – 5 (263) 

 
Научно-информационный бюллетень 

 
 

Содержит материалы по текущим политическим, 
социальным и религиозным вопросам 

 
Художественный редактор Т.П. Солдатова 

Компьютерная верстка 
Н.М. Власова, Е.Е. Мамаева 

 
Гигиеническое заключение 

№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 
Подписано к печати 28/III-2014 г. Формат 60х84/16 
Бум. офсетная № 1. Печать офсетная. Свободная цена 

Усл. печ. л. 11,75    Уч.-изд. л. 11,0 
Тираж 300 экз.   Заказ № 47 

 
 

Институт научной информации  
по общественным наукам РАН, 
Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

 
Отдел маркетинга и распространения  

информационных изданий 
Тел. Факс (499) 120-4514 

E-mail: inion@bk.ru 
 

E-mail: ani-2000@list.ru 
(по вопросам распространения изданий) 

 
 

Отпечатано в ИНИОН РАН 
Нахимовский пр-кт, д. 51/21 
Москва В-418, ГСП-7, 117997 

042(02)9 
 


