
 1

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
 

ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
 

2014 – 6 (264) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 

Издается с 1992 года 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Москва 
2014 



 2 

Центр гуманитарных 
научно-информационных исследований 

 
 
 
 
 
 
 

Редакционная коллегия: 
 

Л.В. Скворцов – д-р филос. наук, шеф-редактор, А.Г. Бель-
ский – канд. ист. наук, автор проекта, научный консультант, 
Е.Л. Дмитриева – главный редактор, О.П. Бибикова – канд. ист. 
наук, первый зам. главного редактора, Д.Б. Малышева – д-р полит. 
наук, А.В. Малашенко – д-р ист. наук, А.Ш. Ниязи – канд. ист.  
наук, зам. главного редактора, В.Г. Садур – канд. ист. наук, 
В.Н. Сченснович – отв. за выпуск. 

Ответственные за выпуск бюллетеня на английском языке: 
Е.С. Хазанов – отв. редактор, Н.В. Гинесина – вед. редактор. 

Россия и мусульманский мир: Научно-информацион- 
ный бюллетень / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ. 
исслед. – М., 2014. – № 6 (264). – 184 с. 

 
Тексты, представленные в бюллетене, даны в авторской редакции. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ISSN 1998-1813               © ИНИОН РАН, 2014 



 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ 
 

СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 

 
Е. Примаков. Образы России и мира вне идеологии ...................... 5 
В. Наумкин. Цивилизации и кризис наций-государств.  
 (О чем спорят в России и не только).......................................... 11 
Ш. Кашаф, Д. Мухетдинов. Признание идентичности: Дискур-

сивные диспозиции символической элиты и политического 
класса мусульманского сообщества России .............................. 29 

 
МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 

 
Р. Сулейманов. Арабские проповедники в Татарстане  
 в конце XX – начале XXI в.: Пути проникновения,  
 деятельность, последствия .......................................................... 49 
А. Адиев, Р. Абакаров. Этнополитические и конфессио- 
 нальные процессы в современном Дагестане............................ 60 
Ж. Сыздыкова. Центральная Азия после 2014 года:  
 Вызовы и угрозы .......................................................................... 72 
С. Акимбеков. Ненужная спешка. Еще раз к вопросу  
 о евразийской интеграции. (Взгляд из Казахстана) .................. 75 
Д. Александров, И. Ипполитов, Д. Попов. «Мягкая сила»  
 как инструмент американской политики  
 в Центральной Азии. (Окончание) ............................................. 84 
Н. Харитонова. Рынок смертников в Центральной Азии ............ 90 
 
 
 



 4 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
Э. Касаев. Арабские нефть и газ: Выводы для России.................108 
Д. Нечитайло. Иностранные моджахеды  
 в сирийском конфликте ..............................................................117 
Р. Шарипова. Иранская семья: История и современность ..........124 
Н. Краснова. Социально-экономические причины динамики  
 демографических показателей в монархиях  
 Персидского залива ....................................................................143 
А. Ананьев. Исламский фактор на Балканах:  
 Современные тенденции и векторы развития ..........................152 
 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 

 
Х. Аятоллахи. Возможность, смысл и значение  
 сравнения между исламской и западной философиями..........164 
Ю. Бочаров. Ближневосточная ментальность.  
 (Пособие для бизнесмена)..........................................................176 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 5

КОНФЛИКТУ ЦИВИЛИЗАЦИЙ – НЕТ! 
ДИАЛОГУ И КУЛЬТУРНОМУ ОБМЕНУ 
МЕЖДУ ЦИВИЛИЗАЦИЯМИ – ДА! 

 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 
 
 
Е. Примаков, 
академик, член Президиума РАН 
ОБРАЗЫ РОССИИ И МИРА ВНЕ ИДЕОЛОГИИ 
 
«Сила и идея образов» – тема, выделенная на нашей конфе-

ренции1, абсолютно оправданна. В нынешних условиях идеи и об-
разы государств – участников международных отношений влияют 
на развитие мировой обстановки не в меньшей мере, чем сила де-
нег и сила оружия. Сначала об общих подходах. 

Первый. Неверно представлять, будто после окончания «хо-
лодной войны» завершилось влияние идеологии на политику,  
соотношение сил на региональном и глобальном уровнях, на меж-
дународные отношения в целом. Видоизменились характер и фор-
ма такого влияния, но оно не ушло в историческое прошлое. Более 
того, идеологическое противостояние, целенаправленное внедре-
ние своих, часто подкрашенных, образов при искажении чужих 
стали одними из составляющих внешнеполитической практики. 
Второй подход – либерализм, консерватизм и социализм сохраня-
ются как три самые значительные идеологии. 

Однако в нынешних условиях они проявляются не самостоя-
тельно, испытывая взаимовлияние, подвергаясь конвергенции, они 
стали составными частями идеологической модели, присущей раз-
личным странам. Для понимания сегодняшней России – это отно-
сится и к другим государствам – необходимо исходить не только 
из определения идеологии, но и из того, что определяющим явля-
ется соотношение между частями идеологической модели. Третий 
подход. Далеко не всегда политика лиц или группы лиц, причис-
ляющих себя к той или иной идеологии, соответствовала и соот-
ветствует ее сути. 
                                                 

1 Международная конференция «Россия в мире силы XX века» 
(30.11.2012–02.12.2012). 



 6 

Исходя из этих общих положений, хотел бы представить 
идеи и образы, характеризующие сегодняшнюю Россию. В Совет-
ском Союзе сущности социализма во многом не отвечали полити-
ка и практика властей, это справедливое и широко распространен-
ное мнение. Но можно ли считать либералами тех, кто встал у 
штурвала после краха Советского Союза? Научный редактор рус-
ского перевода книги лауреата Нобелевской премии Дугласа Нор-
та, основоположника теории институционализма, Борис Мильнер 
рассказывает о своей встрече с ним в марте 1996 г. По словам про-
фессора Мильнера, Норт, говоря об экономической ситуации в 
России, свел ее к решению трех задач: освоить перемены и новые 
механизмы, преодолевать негативные последствия ошибок старого 
и сохранять цены из наследия прошлого. 

Эта триада не была положена в основу перехода России к 
рыночному хозяйству. Процесс демократизации в России после 
краха Советского Союза нельзя рассматривать без экономической 
политики тех, кто пришел к власти. Многие из них во время гор-
бачёвской перестройки пропагандировали «социализм с человече-
ским лицом». Иными словами, возможность демократизировать 
социализм. А придя к власти, во главу угла поставили ликвидацию 
всего того, что было в СССР, не только того, что подлежало от-
торжению – я хочу это подчеркнуть, – но в целом ряде случаев ме-
ханизмов для научно-технических и экономических достижений, 
позволивших мобилизовать ресурсы для решения многих задач 
модернизации. 

В начале 1990-х годов псевдолибералы призывали государст-
во вообще уйти из экономической жизни. Это привело к тому, что 
появилась группа лиц, присвоивших при антинародной приватиза-
ции природные богатства страны, ее экономический потенциал и 
претендовавших на власть в России. В результате российская эко-
номика потеряла за 90-е годы больше, чем в годы Второй мировой 
войны. Все это, как представляется, полезно знать тем, кто подни-
мает на щит деятелей, возглавивших Россию при переходе на ры-
ночные рельсы и провозгласивших демократизацию страны. 

Политика псевдолибералов потерпела полный провал. Им 
принадлежало авторство дефолта в 1998 г., переросшего в эконо-
мический кризис, чуть не обрушивший Россию в пропасть, поли-
тическим провалом псевдолибералов можно считать расстрел  
танками российского парламента в 1993 г. После краха псевдоли-
бералов в России установилась линия на развитие рыночного хо-
зяйства с широким участием государства в экономике. На Западе 



 7

это породило образ России как страны, задвигающей на задний 
план частное предпринимательство. Такое представление не соот-
ветствует действительности. В интересах России было и остается 
развитие частного предпринимательства, на это нацелена политика 
властей. 

Однако нельзя пройти мимо того, что частные предпринима-
тели далеко не во всем были готовы и сейчас не во всем готовы 
выполнить свои функции. Все большее значение в таких условиях 
приобретало бюджетное финансирование проектов. Но нужно 
признать: его оказалось недостаточно для остро нуждающихся в 
инвестициях инновационных производств и крайне необходимых 
проектов в области образования, здравоохранения. Эти трудности 
усугубились кризисом 2008–2009 гг. 

Еще один образ России, созданный теми, кто враждебно от-
носится или не очень осведомлен о сути происходящего в нашей 
стране, это стремление власти к авторитарному режиму. Либера-
лизм либо авторитаризм. Такой выбор будто стоит перед нашей 
страной. В середине первого десятилетия XXI в. наблюдается оп-
ределенное оживление либеральных идей в России. Целый ряд 
требований – независимого суда, решительной борьбы с вседозво-
ленностью чиновничьего аппарата, с коррупцией, с фальсифика-
цией на выборах, за обязательность подчинения закону всех, свер-
ху донизу, эти идеи выдвигаются и поддерживаются российской 
руководящей элитой, широкой общественностью, политическими 
партиями с различными взглядами. Определенная акцентировка 
либеральных принципов стала более заметной, чем ранее в выступ-
лениях и действиях российского руководства. 

Однако, с моей точки зрения, это не свидетельствует о пере-
ходе России на позиции неолиберализма, который содержит в себе 
принципы, несовместимые с российской реальностью. Видный 
представитель неолиберализма австрийский ученый Хайек отме-
чал, что свобода в экономической деятельности создает главное 
условие быстрого экономического роста и его сбалансированного 
характера, а свободная конкуренция призвана обеспечить откры-
тие новых продуктов и технологий. Это действительно так, но 
можно ли считать, что в современной России сам рыночный меха-
низм уже способен обеспечить рост и сбалансированность эконо-
мики, а низкий уровень конкуренции, свойственный нам, достато-
чен для достижения технико-технологического прогресса. Дело в 
том, что без государственного вмешательства в экономику невоз-
можно ни усовершенствовать в России рыночный механизм, ни 



 8 

достичь необходимого для научно-технического процесса уровня 
конкуренции. 

Один из начальных принципов неолиберализма заключается 
в том, что свободная игра экономических сил, а не государствен-
ное планирование, обеспечивает социальную справедливость. Но 
этот вывод не выдерживает столкновения с действительностью не 
только в России, но и в других странах, где, в частности, государст-
во ввело прогрессивную шкалу налогообложения, способствую-
щую перераспределению доходов в пользу малоимущих. Что  
касается России, то без государственного индикативного планиро-
вания, конечно, не директивного, вообще невозможно преодолеть 
отставание в жизненном уровне населения от развитых западных 
стран. Нельзя абстрагироваться и от других противоречий с  
неолибералами. 

Вопреки сдерживающей позиции Путина они выступают за 
резкое сокращение роли государства как собственника в экономи-
ке, настаивают на максимальном охвате приватизацией важней-
ших для страны стратегических предприятий. В их числе Рос-
нефть, ВТБ, «Русгидро», «Аэрофлот», частичная приватизация 
предусматривается в отношении РЖД, «Транснефти» и др. Конеч-
но, в деятельности целого ряда госкомпаний есть серьезные мину-
сы, которые следует устранить. Приватизацию крупных госкомпа-
ний нужно осуществлять, в этом нет никаких сомнений, но 
постепенно, и что главное – без ущерба для процесса концентра-
ции и централизации производства. Поэтому явно негативными 
для нашей экономики являются призывы безотлагательной прива-
тизации госпредприятий, а на тот срок, пока они действуют, ли-
шить их возможности приобретать акции частных компаний. Та-
кие призывы раздаются в правительстве. 

Неолибералы в России настаивают на коммерциализации 
здравоохранения, образовательных учреждений, науки, в том чис-
ле фундаментальной. Разгосударствление во всех этих областях 
рассматривается как магистральное направление развития России. 
Неолибералы по сути игнорируют острую необходимость повы-
шения уровня жизни российского населения, сокращения неравенст-
ва доходов. По данным, приведенным в докладе Global Wealth  
Report в октябре 2012 г., на долю самых богатых (1%) россиян 
приходится 71% всех личных активов. В два раза больше, чем в 
США, Европе, Китае, в четыре раза больше, чем в Японии. 96 рос-
сийских миллиардеров владеют 30% всех личных активов россий-
ских граждан. Этот показатель в 15 раз выше общемирового. 



 9

Вместо того чтобы взять линию на широкое использование 
природных богатств России для социальных нужд, кое-кто пред-
полагает держать все государственные сверхприбыли, полученные 
за счет экспорта нефти, в резерве, точнее, в иностранных ценных 
бумагах. В качестве оправдания такой позиции выдвигаются, как 
правило, два аргумента: необходимость приберечь средства для 
того периода, когда рухнет цена на нефть, и не менее важная с их 
точки зрения необходимость скорейшего покрытия бюджетного 
дефицита, в том числе за счет снижения социальных расходов. Ко-
нечно, в центре внимания надо держать динамику мировых цен  
на нефть и образовавшийся дефицит бюджета. Мировая цена на 
нефть действительно понизилась, но далеко не рухнула. 

Что касается дефицита бюджета, то он небольшой, и очень 
многие страны успешно развиваются, имея гораздо больший, чем 
Россия, дефицит своего бюджета. Категорически несовместимо с 
необходимостью демократизировать наше общество и отождеств-
ление политической свободы с ограничением государственной 
власти. Такой позиции придерживаются российские «правые». Не-
обходимость перевода ряда государственных функций на общест-
венный уровень очевидна. Но этот процесс не может и не должен 
ассоциироваться с ослаблением властных структур. Если такое 
произойдет, то процесс демократизации в нашей стране захлебнет-
ся, перерастая в неуправляемую стихию. 

Собственно, позиция, которую отстаивают в России те, кто 
не хочет победы неолиберализма, в той или иной мере характерна 
и для Запада, где, несмотря на приливы и отливы кейнсианских 
идей, необходимость вмешательства государства в экономику ос-
тавалась непреложной, проходя через всю череду экономических 
территорий. Тенденция возвращения к идеям государственного 
вмешательства в экономику усилила на Западе экономический 
кризис 2008–2009 гг. В США президент Обама внес радикальные 
изменения в Налоговый кодекс, предложил государственные меры 
борьбы с кризисом банковской системы, жилищного рынка, реор-
ганизацию системы здравоохранения в интересах, главным обра-
зом, среднего класса и неимущих. Характерно заявление прези-
дента Обамы, цитирую: «Я не вернусь к дням, когда Уолл-стрит 
было позволено играть по им же установленным правилам». 

А теперь хотел бы остановиться на некоторых общемировых 
идеях, которые, как мне представляется, расшатывают междуна-
родные отношения. Естественно, что взаимопонимание между го-
сударствами во многом зависит от соотношения двух категорий – 



 10 

ценностей и интересов. Речь идет даже не об идентичном понима-
нии общечеловеческих ценностей, это существует, а о способах их 
достижения. США, можно считать, склоняются к навязыванию 
демократических ценностей другим странам. Россия считает, что 
демократизация общественной жизни и государственное устройст-
во различных стран – внутренний эволюционный процесс с учетом 
исторических, цивилизационных и социально-экономических осо-
бенностей. Жизнь показывает, что сближение позиций России и 
США по этому вопросу, к сожалению, дело сложное. Оно требует 
значительного времени. Вместе с тем уже сегодня необходимо 
взаимодействие двух стран в деле укрепления международной ста-
бильности и безопасности в мире, и в этой области проявляются 
совпадения их интересов. Не меньшее значение имеет понимание 
пределов воздействия процессов глобализации на государствен-
ный суверенитет. 

Действительно, можно наблюдать, как члены интеграцион-
ных объединений отказываются от части своего суверенитета,  
делегируя его на наднациональный уровень. Однако можно ли 
считать, что государственный суверенитет больше не существует в 
глобализирующемся мире и это позволяет осуществлять вмеша-
тельство во внутренние дела государства? Хорошо помню те пол-
тора года, начиная с 2003 г., когда Генеральный секретарь ООН 
Кофи Аннан включил меня в международную группу экспертов с 
целью подготовить доклад об изменениях, которые в новых усло-
виях необходимо внести в деятельность ООН. В процессе долгих 
дискуссий в этой группе мы пришли к выводу, что следует актив-
но вмешиваться, противодействовать таким явлениям, как, скажем, 
геноцид на этнической основе, от которого страдают миллионы 
людей в различных странах Африки. 

Однако даже введенный в правовой оборот термин «не- 
состоявшееся государство» не означает отказа признавать, что без 
решения Совета Безопасности ООН может быть осуществлено 
вмешательство во внутренние дела других стран, тем более пред-
приняты с этой целью военные меры. Правильное понимание де-
мократии и суверенитета государств не дань теоретическим  
построениям. Это требование сегодняшней мировой политики и 
безусловный показатель, который в немалой степени определяет 
прогноз развития ситуации в мире. 

Говоря об идеях и образах в современном мире, нельзя обхо-
дить стороной усиление исламизма на Ближнем Востоке и внутри- 
исламскую борьбу между суннитами и шиитами, которая опреде-



 11

ляет взаимоотношения между странами, перерастающие в той или 
иной форме в вооруженное вмешательство. Я не принадлежу к 
тем, кто считает, что это свидетельствует о серьезном возрастании 
религиозных идей в мировой политике. Характерно, что «арабская 
весна», усилившая исламистов, не вышла за региональные рамки, 
не стала составной частью политики на глобальном уровне. Тем 
более неправомерно сводить международные отношения в сего-
дняшнем мире к борьбе между различными религиями или даже 
цивилизациями. 

Основным выводом из всего сказанного можно считать то, 
что с прекращением «холодной войны» противостояние идей и 
образов не ушло в прошлое. Оно продолжается, принимая различ-
ные формы, проявляется в разных мировых ситуациях, утратив, 
однако, я это хочу подчеркнуть – магистральную свою направлен-
ность идеологического противостояния как главного фактора, оп-
ределяющего в целом обстановку в мире. 

«Лики силы: Интеллектуальная элита России  
и мира о главном вопросе мировой политики»,  

М., 2013 г., с. 203–210. 
 
 
В. Наумкин,  
член-корреспондент РАН,  
доктор исторических наук,  
директор Института востоковедения РАН 
ЦИВИЛИЗАЦИИ И КРИЗИС НАЦИЙ-ГОСУДАРСТВ  
(О чем спорят в России и не только) 
 
В свете происходящих в современном мире трансформаци-

онных процессов «цивилизационная» тематика становится все бо-
лее востребованной, интересной как для авторов – исследователей 
и публицистов, так и для читателей. Вопросы культурно-цивилиза- 
ционной идентичности, характера взаимоотношений между ценно-
стями различных регионально-культурных кластеров, путей  
эволюции наций-государств в условиях нарастающей гиперглоба-
лизации приобретают все большую остроту и требуют осмысления. 

 
Проблема идентификационного выбора 

Россия, особенно в последние годы президентства Владими-
ра Путина, позиционирует себя как государство особой цивилиза-



 12 

ции, основанной на духовности, приверженности традиционным 
нормам и ценностям. Среди них немалое место занимают ответст-
венность индивида перед обществом и государством (наряду с его 
правами), религиозные идеалы (в противовес агрессивному секу-
ляризму Европы). Это, однако, не останавливает борьбу между 
приверженцами различных концепций и моделей цивилизацион-
ной идентичности России. При всей разнородности и многочис-
ленности тех или иных построений выделяются традиционно  
противостоящие друг другу в российском интеллектуальном со-
обществе философии «почвенников» (в прошлом – также «славя-
нофилов») и «западников», как бы они себя в разные эпохи ни  
называли. В определенной мере дихотомия «консерватизм–
либерализм» может рассматриваться как отражение этого проти-
востояния. 

Иногда полемика вокруг идентификационного выбора при-
обретает острый характер, выплескиваясь на экраны телевизоров, 
на страницы газет и журналов. Некоторые приверженцы «неопоч-
венничества», обычно позиционирующие себя как представители 
«патриотического национализма» (при всех групповых и индиви-
дуальных различиях между ними), критикуя политику властей, 
требуют противопоставить нас в цивилизационном отношении За-
паду, чуть ли не вновь отгородиться от него «железным занаве-
сом». К примеру, генерал Леонид Ивашов выдвигает проект Евро-
Азиатского цивилизационного союза (современного аналога сла-
вянофильского проекта) на основе развития Шанхайской органи-
зации сотрудничества, «как баланса и альтернативы Западу и 
транснациональному сообществу». Есть и сторонники неоимпер-
ского проекта, среди которых выделяются критики нынешней  
власти за ее «ориентацию на Запад», за «европейский выбор». 

Либералы-«неозападники» тоже критикуют власть, но они 
недовольны иным. Политолог из Московского центра Карнеги Ли-
лия Шевцова полагает, что философия российской идентичности 
при Путине – всего лишь «модель властвования». Эта модель, как 
она считает, «предполагает противодействие влиянию Запада как 
внутри российского общества, так и на постсоветском пространст-
ве», и в ее рамках обосновывается претензия России «на роль за-
щитника традиционных моральных ценностей от западного упад-
ничества и деградации». 

Является ли извечный спор сторонников разных моделей 
развития России свидетельством так и не изжитого ею конфликта 
идентичности или неотъемлемой чертой ее цивилизационной дву-



 13

ликости («евразийскости»)? Не случайно в дебатах об основных 
угрозах российской государственности одни говорят о «сетевой 
войне» против России со стороны «джихадистского интернацио-
нала», другие – со стороны «глобального Запада». 

Отмечу, что с идентификационным вызовом в той или иной 
мере сталкиваются все общества. Приведу в пример не так давно 
появившийся в Западной Европе тезис о «Еврабии» (Eurabia), в 
котором отразились страхи европейцев перед возможной цивили-
зационной трансформацией Европы под натиском не поддающейся 
ассимиляции волны мигрантов из государств Арабского Востока и 
мусульманского мира. Параллельно возник термин «Лондони-
стан», отражающий распространенное (в том числе и в России) 
мнение о том, что британская столица стала центром подпольных 
джихадистских групп всех мастей. Есть даже теория «арабо-
исламского заговора», имеющего целью подорвать Европу. Тео-
рия, как заметил Али Аллави (в недавнем прошлом – иракский 
министр, ныне – американский профессор), ничуть не менее аб-
сурдная, чем «Протоколы сионских мудрецов». 

 
Исламский экстремизм и исламофобия 

В течение столетий Россия являет собой впечатляющий при-
мер сожительства, культурного взаимообогащения и уважительно-
го отношения друг к другу многих этнических и конфессиональ-
ных групп, в первую очередь православных и мусульман, в рамках 
единого общественного организма. Однако острый конфликт меж-
ду Западом и исламским миром, волны исламского экстремизма, 
затронувшие и российские регионы, а также масштабные и не-
управляемые миграционные процессы все же ухудшили отноше-
ния между этими группами. Сторонники евразийского выбора 
вроде бы должны выстраивать мосты между Россией и исламским 
миром (и в самом деле, не с огромным же Китаем нам «цивилиза-
ционно» объединяться), но и они, а не только националисты,  
нередко проявляют предвзятое отношение к мусульманской циви-
лизации как таковой. 

Однако и в рамках этого дискурса приверженцы «неопоч-
венничества» склонны винить во всех бедах мира Запад, и в пер-
вую очередь США. Отвечая в эфире «Голоса России» на вопрос о 
деятельности исламских террористов на территории Сирии, руко-
водитель Санкт-Петербургского отделения Российского института 
стратегических исследований и специалист по Древнему Востоку 



 14 

Андрей Вассоевич утверждает, что «радикальные исламистские 
группировки управляются Соединенными Штатами Америки». 
Санкт-петербургский профессор не только приписал США созда-
ние «Аль-Каиды» (что отчасти не лишено оснований), но и оказал 
большую честь британской разведке, сообщив, что именно она  
(а не шейх Мухаммад Абд аль-Ваххаб) создала ваххабизм в XVIII в. 

Кстати, заметим, что в 1920-е годы российская дипломатия с 
симпатией отнеслась к саудовско-ваххабитской экспансии в Ара-
вии. Но, естественно, не из-за любви к ваххабизму, а потому, что 
видела в пуританском движении бедуинских племен силу, незави-
симую от колониалистов и поставившую задачу объединить Ара-
вию в рамках централизованного (вопреки британскому проекту 
«Разделяй и властвуй») самостоятельного государственного обра-
зования. В письме российскому представителю в Хиджазе Кариму 
Хакимову народный комиссар по иностранным делам СССР Геор-
гий Чичерин писал: «Наши интересы в арабском вопросе сводятся 
к объединению арабских земель в единое целое». Он указывал в 
этой связи на возможность турецко-ваххабитского сближения (как 
актуален этот тезис сегодня!) «в некое мусульманское движение, 
направленное против западного империализма». При этом понача-
лу вовсе не исключалось, что Ибн Сауд может оказаться «англий-
ским ставленником», но все же в качестве такового Москва не без 
оснований видела противника Ибн Сауда – мекканского шерифа 
Хусейна. Позднее, после взятия ваххабитами Мекки и Медины, 
Чичерин пишет советскому послу в Тегеране: «Одним из средств 
давления на Ибн Сауда является руководимая ныне Англией в  
мусульманских странах кампания против ваххабитов за якобы 
произведенные ими разрушения в Мекке и Медине. Стремясь изо-
лировать Ибн Сауда… английские агенты используют фанатизм 
мусульманских масс против ваххабитов, чтобы ослабить Ибн Сау-
да и заставить его пойти на соглашение с Хиджазом и на англий-
ские предложения». 

Саудовское Королевство, которое первым официально  
признал именно СССР, а вовсе не Великобритания, по сути, не яв-
лялось нацией-государством, поскольку было построено на рели-
гиозной основе (в сочетании с родо-племенной). Кстати, еще од-
ним редким примером подобного образования стал созданный в 
конце Второй мировой войны Пакистан, где даже официальным 
языком был провозглашен не панджабский, на котором говорит 
самая крупная автохтонная этническая группа, а урду – язык му-
сульманских переселенцев из Индии. Что же касается Саудовской 



 15

Аравии, то все эти годы там идет процесс формирования нацио-
нальной идентичности на основе странно звучащего маркера – 
«саудовец», по имени правящего клана. 

Кстати, в 1920-е годы, в период активного советского нацие-
строительства в Средней Азии, местные руководители не только 
благосклонно отнеслись к появлению там салафитского проповед-
ника по прозвищу «Сириец из Триполи» (аш-Шами ат-Тарабулси), 
но и помогали ему агитировать против местных суфиев. Есть даже 
мнение, что власти специально пригласили его из-за рубежа, что-
бы использовать в своих интересах. Это объяснялось тем, что в то 
время именно «традиционные» суфийские шейхи были для власти 
основными противниками в борьбе за умы мусульман, а салафизм, 
или ваххабизм, никакой реальной угрозы не представлял. В 1930-е 
годы в Узбекистане пропаганду фундаментализма активно вел 
принявший ислам этнический русский по кличке «аль-Кызылджа- 
ри». Некоторые современные узбекские имамы утверждают, будто 
бы даже глава Духовного управления мусульман Средней Азии 
после Второй мировой войны муфтий Зияуддин Бабаханов факти-
чески содействовал распространению «ваххабизма», издавая уже 
тогда фетвы с осуждением некоторых народных обычаев, инкор-
порированных местным исламом. 

С течением времени ситуация изменилась. Ваххабизм, опи-
раясь на огромные финансовые ресурсы, накопленные благодаря 
продаже нефти, начал агрессивную экспансию за пределы Коро-
левства, вызывающую отторжение большинства мусульман. 

Россию цивилизационно объединяет с исламским миром не 
только то, что среди ее коренного населения более 15 млн человек 
исповедуют ислам (с иммигрантами – более 20 млн), но и отноше-
ние к религии, ее роли в обществе. Террористы и экстремисты, 
прикрывающиеся исламом и самочинно присваивающие право 
эксклюзивной интерпретации мусульманского вероучения, безус-
ловно, наносят огромный ущерб гармоничному сосуществованию 
религиозных общин в России. Наверное, мусульманское духовенст-
во могло бы сделать больше для того, чтобы противостоять  
экстремизму. Однако межконфессиональной гармонии вредят и 
проявления исламофобии, попытки изобразить ислам как религию 
нетерпимости и агрессивности. 

Кстати, один из уроков украинского кризиса состоит в том, 
что угроза экстремизма вовсе не обязательно исходит от мусуль-
манских сообществ. Другим же уроком является то, что, к сожале-
нию, Украинская православная церковь, ослабленная раскольни-



 16 

ками, не смогла обуздать волну насилия, прокатившуюся по кон-
фессионально и этнически близкородственной нам республике. 
Показательно, что очереди к привезенным в Киев дарам волхвов 
были на порядок меньше, чем в российской столице, где люди 
ждали на улице по девять часов. К нынешнему острому общест-
венно-политическому кризису на Украине привел глубокий иден-
тификационный разлом, а необходимость сделать выбор в пользу 
Европы или России лишь послужила своего рода катализатором. 

 
Религиозные традиционалисты  
и «обновленцы»  

Можно согласиться с тем, что водоразделом между цивили-
зациями Запада и исламского мира являются роль религии в обще-
стве и государстве и отношение людей к этой роли. Однако,  
во-первых, и в лоне западной цивилизации имеются страны с дос-
таточно высоким уровнем религиозности, хотя и со светской сис-
темой государственности, как, например, США. А во-вторых, и в 
исламском мире случались и подъемы атеистической мысли (осо-
бенно в 1920-е годы, в значительной мере – под влиянием  
Октябрьской революции в России и созданных на Востоке комму-
нистических партий), и режимы, построенные на секулярных 
принципах (Турция при Ататюрке и его последователях, Тунис 
при Бургибе). Египтянин Исмаил Мазхар (1891–1962) основал в 
Каире издательство «Дар аль-Усуль» для пропаганды атеизма, 
опубликовал в переводе ненавистную исламистам работу Чарльза 
Дарвина «Происхождение видов» и не менее чуждую для них кни-
гу Бертрана Рассела «Почему я не христианин». Исмаил Адхам 
(1911–1940), еще один активный пропагандист атеизма, получив-
ший образование в МГУ, создал в этих целях ассоциацию сначала 
в Турции, затем в Египте. Он утопился в Средиземном море, оста-
вив записку, в которой просил кремировать его тело и не хоронить 
на мусульманском кладбище. 

С конца 1920-х годов и в 1930-е годы тяга к исламу снова 
стала возрастать, а атеистическая и секуляристская пропаганда – 
терять популярность. Египетский интеллектуал, выпускник Сор-
бонны Мухаммад Хусейн Хейкал (1889–1956), начавший с публи-
кации трехтомного исследования о Жан-Жаке Руссо, затем  
прославился изданной в 1935 г. и ставшей классической работой 
«Жизнь Мухаммада». Еще более резкий разворот в сторону ислама 
в тот же период совершил начавший с воспевания английских  



 17

поэтов-романтиков Аббас Махмуд аль-Аккад (1889–1964), среди 
учеников которого был самый, пожалуй, известный проповедник 
радикального исламизма (казнен в Египте в правление Гамаля Аб-
дель Насера) Сейид Кутб (1906–1966), начинавший, подобно его 
учителю, как поэт и литературный критик. Его труды (наряду с 
работами пакистанца Абу аль-Ала аль-Маудуди) остаются источ-
ником вдохновения для многих джихадистов. 

В работах современных исламских мыслителей можно обна-
ружить полемический дискурс, вполне сопоставимый с россий-
скими спорами между «западниками» и «почвенниками». Махмуд 
Хайдар, рецензируя книгу Таха Абд ар-Рахмана о духе «исламской 
модерности» (рух аль-хадаса аль-исламийя), обращает особое вни-
мание на различие между двумя категориями исламских авторов. 
Это, во-первых, «авангардисты», которые замещают традицион-
ные исламские концепты современными западными: вместо шура – 
демократия, вместо умма – государство, вместо ростовщичество – 
прибыль и т.д. Во-вторых, это «традиционалисты», которые отвер-
гают перенесенные с Запада концепты в пользу традиционных ис-
ламских: не секуляризм (‘ильманийя), а знание мира (аль-‘ильм би-
д-дунья – арабский термин, имеющий общий корень с термином 
секуляризм, но почерпнутый из изречения Пророка Мухаммада 
«Вы больше знаете о вашем мире» – «Антум а‘ляму би-умур дунь-
якум»), не религиозная война – аль-харб ад-динийя, а открытие 
(арабский термин фатх, который используется применительно к 
средневековым арабо-мусульманским завоеваниям). 

Не стихают споры о том, совместимы ли исламские нормы с 
демократическими ценностями. Эта тема активно обсуждается на 
многих конференциях и симпозиумах, на встречах религиозных 
деятелей, экспертов и политиков. Согласно одной точке зрения, 
сама постановка вопроса о возможности сочетать ценности ислам-
ской цивилизации с демократическими принципами в корне не-
верна, так как она демократична по своей сути и не нуждается в 
заимствовании из других систем. Сторонники иной точки зрения 
обвиняют исламские общества в авторитаризме, попрании прав 
человека, отсутствии свобод и т.п. Есть и приверженцы концепции 
конвергенции. 

Приведу в этой связи пример, касающийся Всеобщей декла-
рации прав человека 1948 г. В ее создании от арабского мира  
участвовал известный в то время ливанский политический деятель, 
христианин Шарль Малик (во время гражданской войны 1975–
1990 гг. он был «идеологическим наставником» «Ливанских сил» – 



 18 

правой христианской милиции). Лишь позднее в исламском мире 
возникло неприятие отдельных положений Декларации, в частно-
сти ст. 18, гарантирующей свободу выбирать веру и менять ее, что 
противоречит базовым положениям шариата. В результате Орга-
низация Исламская конференция (ОИК) разработала Каирскую 
декларацию прав человека, которая была принята на саммите ОИК 
в Каире в августе 1990 г. (напомню, что Россия имеет статус  
наблюдателя в этой структуре, которая теперь называется Органи-
зацией исламского сотрудничества). Нетрудно догадаться, что с 
принятием Каирской декларации базовые противоречия с нормами 
шариата, прежде всего положений ст. 18, были устранены. Но на-
сколько непримиримы концепции прав человека в шариате и в 
большинстве государств мира? Можно ли сегодня вообще гово-
рить об абсолютной универсальности какой-либо концепции в 
этой сфере? Можно ли, в частности, предположить, что в обозри-
мой перспективе модернизационный процесс в исламе приведет к 
отказу от запрета на переход мусульманина в другую веру? 

 
Модернизация и культурная конвергенция 

Успех модернизационного проекта будет зависеть во многом 
от того, как будут складываться отношения между различными 
культурами и цивилизациями. По Иану Питерсу, можно говорить о 
трех глобализационно-культурных парадигмах, или перспективах 
развития этих отношений: культурном дифференциализме, или 
сохраняющихся различиях; культурной конвергенции, или расту-
щей похожести (sameness); культурной гибридизации, или посто-
янном смешении. Ключевым здесь является отношение к культур-
но-цивилизационным различиям: приведет ли глобализация к их 
нивелированию, стиранию путем поглощения одних другими,  
гомогенизации (конвергенция); будут ли они, напротив, укрепле-
ны, увековечены (дифференциализм, лежащий в основе теории 
«столкновения цивилизаций» Сэмюэла Хантингтона) или же будет 
идти процесс их смешивания (гибридизация). Следует заметить, 
что дискурс, основанный на известной еще в XIX в. концепции 
гибридизации, получил на Западе развитие именно в литературе, 
посвященной феномену миграции. Этот дискурс представляет со-
бой антидот «эссенциализма», «фетишизма границ» и «культурно-
го дифференциализма расистских и националистических доктрин», 
ключевыми понятиями которых являются этничность и идентич-
ность. Гибридизация в определенном смысле может трактоваться 



 19

как потенциальная утрата и того, и другого. Фетишизации меж-
культурных границ противопоставляется тезис об их неизбежной 
эрозии. Характерные для концепции гибридизации ключевые по-
нятия – смешение, синкретизм. Ее сторонники анализируют такие 
процессы, как «креолизация», «метисизация», а также «ориентали-
зация» западного общества. В данном контексте мусульманский 
Восток выполняет функцию агента гибридизации. 

В истории исламского мира было немало примеров гибриди-
зации. Вспоминается один почти забытый сегодня факт. Осман-
ские султаны-мусульмане не возражали, когда европейцы называ-
ли их столицу по-старому – «Константинополь», а сами они 
использовали различные наименования, включая такое известное, 
как «Высокая Порта», причем арабы чаще называли город именем 
«аль-Истана» (от перекочевавшего из персидского в староосман-
ский слова, означавшего «место власти»). В республиканской Тур-
ции лишь в 1930 г., с принятием Закона о почтовой службе, было 
предписано именовать столицу исключительно Стамбулом. Фак-
тическое сохранение старого названия соответствовало желанию 
османских султанов перенести на себя величие византийской  
столицы, показать себя и наследниками ее культуры. Двойная 
идентификация здесь работала на имидж державы. 

В какой-то мере этому подходу можно уподобить озвучи-
ваемое ныне рядом видных российских историков новое прочте-
ние взаимоотношений между русскими княжествами и Золотой 
Ордой, при котором подчеркивается цивилизационно-культурное 
взаимовлияние, а не вражда. А можно ли говорить в этом контек-
сте о цивилизационном сближении, к примеру арабов и евреев – 
носителей двух близких по духу авраамических религий? 

 
Арабы и евреи: Разрыв или сближение?  

Сегодня подобная возможность явно блокируется нерешен-
ностью арабо-израильского конфликта и продолжением израиль-
ской оккупации палестинских территорий. Палестинцы, утрачивая 
веру в возможность создания собственного государства, все чаще 
обращаются к идее создания единого демократического арабо-
еврейского государства. Однако они осознают, что альтернативы 
концепции двух государств все равно не существует, и разговоры 
о едином государстве обречены на то, чтобы остаться разговорами. 

В то же время эта концепция получает поддержку ряда за-
падных критиков Израиля, которых становится все больше, в том 



 20 

числе в еврейской общине США. Даже критическая реакция за-
падных лидеров на резкое высказывание турецкого премьера Ред-
жепа Эрдогана, сравнившего сионизм с фашизмом, хотя и не  
заставила себя ждать, все же была относительно мягкой. Напро-
тив, именно после этого Обама выдавил из Биньямина Нетаньяху 
извинение за нападение на турецкую флотилию, направлявшуюся 
в Газу, в результате которого погибло девять турецких граждан. 

Мое внимание привлекла опубликованная в The New York 
Times статья профессора философии из Массачусетского универ-
ситета в Амхерсте Джозефа Левина. Он пишет: «Моя точка зрения 
состоит в том, что необходимо подвергать сомнению право Израи-
ля на существование и что поступать таким образом вовсе не озна-
чает проявлять антисемитизм». Но добавляет: «Если речь идет о 
его существовании как еврейского государства». По мнению Ле-
вина, за евреями безоговорочно должно быть признано право жить 
на земле предков, но оно все же не влечет за собой право на «ев-
рейское государство». Кстати, в XIII–XIX вв., когда евреи вели 
борьбу за эмансипацию, сломав стены гетто, они считали антисе-
митизмом любое отрицание своего права быть лояльными гражда-
нами того европейского государства, в котором проживали. Левин 
призывает не подменять понятие народа в гражданском смысле 
понятием, основанным на этничности (что вполне напоминает 
дискуссии, ведущиеся сегодня в нашей стране по поводу «россий-
ской нации»). Народ в этническом смысле, подчеркивает Левин, 
должен иметь общий язык, культуру, историю и привязанность к 
общей территории, что делает применимость этого понятия к ев-
реям трудным. Народ в гражданском смысле объединен общим 
гражданством и проживанием на имеющей границы территории. 
Однако 20% жителей Израиля – не евреи, а большая часть мирово-
го еврейства не живет в Израиле. В гражданском смысле следова-
ло бы говорить об «израильском государстве», а не еврейском. 

Не буду приводить все непривычные для западного дискурса 
и вызывающие раздражение в Израиле рассуждения Левина на эту 
тему. Упомяну лишь его вывод, состоящий в том, что исключение 
из полноправного вхождения в народ Израиля его нееврейских 
граждан (в основном палестинцев) нарушает демократический 
принцип равенства всех его граждан. Левин говорит о «неизбеж-
ном конфликте между понятиями “еврейское государство” и “де-
мократическое государство”». Недавно в Израиле стали негодо-
вать по поводу исключения ультраортодоксальных партий из 
правящей коалиции, замечает автор, но никто не замечает того, что 



 21

ни одну арабскую партию никогда не приглашали войти в прави-
тельство. 

Замечу, что авторов подобных высказываний в Израиле 
обычно клеймят как self-hating Jews, т.е. «ненавидящих самих себя 
евреев». Кстати, к числу подобных причисляются такие известные 
личности, как Джордж Сорос, Вуди Аллен, Ури Авнери, Сэнди 
Бергер и другие, подвергающие Израиль критике за те или иные 
аспекты его политики. Это проявление все того же кризиса иден-
тичности, а также характерного для израильского истеблишмента 
«менталитета окруженности», который отмечают многие авторы. 

Нельзя не согласиться с исследователями, отмечающими ти-
пологическую близость позиций живущих в Израиле палестинских 
арабов и мизрахим – евреев, вышедших из стран Ближнего Восто-
ка и Северной Африки. И те и другие считают себя «жертвами аш-
кеназийского сионизма», подвергаясь дискриминации, которая 
превращает их – хотя и по-разному – в маргиналов. Как заключает 
Аталия Омер, если палестинские арабы строят свой протест на  
парадигме прав человека, «аргументация мизрахим возводит сис-
тематическое неравенство, характерное для израильского “госу-
дарства”, к его эксклюзивистскому, этнореспубликанскому пони-
манию “нации”». 

 
Функция исторической памяти 

Кризис идентичности тесно связан с исторической памятью. 
У одних народов она сильна, у других слаба. Ко второй категории 
относятся не только «новые нации», и между нациями, имеющими 
долгую историю, в этом плане есть немалые различия. Так, к при-
меру, у народов Ближнего и Среднего Востока историческая па-
мять настолько сильна, что оказывает мощное воздействие на мен-
талитет, на отношение к другим народам и вообще к жизни. 
Можно упомянуть и о своего рода «генеалогической памяти», 
имеющей разную протяженность в зависимости от этнической 
принадлежности. Достаточно спросить у статистического русского 
и статистического арабского юношей, сколько поколений своих 
предков он знает. Можно быть уверенным, что араб знает значи-
тельно больше. 

Отдельные факты истории для некоторых наций приобретают 
сакральный характер (Холокост для евреев, геноцид для армян). 
Особенно горька память о поражениях в войнах. Для арабов па-
мять о неудачах в нескольких войнах с Израилем невыносима, она 



 22 

создает комплекс неполноценности, для преодоления которого 
нужно ощущение достоинства и даже превосходства в чем-то 
ином. 

Религия дает не только утешение, но и надежду, а в соеди-
нении с идеей избранности – то самое ощущение достоинства и 
превосходства. Как пишет известный ливанский интеллектуал 
Амин Маалуф, «ислам – это пристанище как для этничности, так и 
для достоинства». Поскольку арабские общества постоянно отста-
вали в развитии от других стран (за исключением отдельных слу-
чаев), их армии терпели поражение за поражением, их территории 
подвергались оккупации, а люди унижались, «религия, которую 
они дали миру, стала последним прибежищем для самоуважения». 
Нет сомнения в том, что все данные обстоятельства были среди 
причин, породивших и «арабскую весну», и разгул насилия в  
обострившихся меж- и внутриконфессиональных и межэтнических 
столкновениях. Ближневосточная гангрена на наших глазах рас-
ползается за рамки региона, в том числе в северном направлении. 
Позволю себе еще раз обратиться к Маалуфу, который упоминает 
и о «культурном (цивилизационном) достоинстве», с которым не-
посредственно связано стремление любой этнической группы  
сохранить язык и религию (при этом отмечается, что религия  
эксклюзивна, язык – нет). Автор вводит понятие «глобализованно-
го коммунитарианизма (общинности)», являющегося одним из 
наиболее вредных последствий глобализации, когда резкое возрас-
тание роли религиозной принадлежности сочетается с объедине-
нием людей в «глобальные племена» при помощи всепроникаю-
щих потоков информации. Это особенно заметно в исламском 
мире, где «беспрецедентная волна коммунитарного (общинного) 
партикуляризма, находящего яркое выражение в кровопролитном 
конфликте между суннитами и шиитами» (добавлю: и между раз-
личными направлениями в суннизме), выступает вместе с «интер-
национализмом». Последнее означает, что «алжирец добровольно 
идет воевать и умирать в Афганистане, тунисец в Боснии, египтя-
нин в Пакистане, иорданец в Чечне, индонезиец в Сомали». Лишь 
в одном не соглашусь с автором – это не всегда происходит добро-
вольно. 

Трансляцию исторической памяти, в том числе и за пределы 
этнической группы, что оказывает непосредственное влияние на 
политику и вызывает порой бурные политические коллизии, об-
легчают современные мощные информационные потоки. 



 23

Память распространяется на весьма далеко отстоящие от нас 
по времени события, особенно если этносы, в них участвовавшие, 
сохраняются и в наше время, состоя в определенных отношениях с 
другими участниками тех событий. Достаточно упомянуть в этом 
контексте Куликовскую битву для русских и татар, битву на Косо-
вом поле для сербов и т.п. 

Все это имеет непосредственное отношение к формирова-
нию у этносов представления о самих себе, того, что по-английски 
называется self-image. Замечу, что в нашей литературе чаще гово-
рят об «образе Другого», что превратилось уже в своего рода  
клише, а концепт вышеназванного «само-образа», как правило, 
остается за рамками научного интереса, воспринимается как нечто 
само собой разумеющееся. 

Не могу не согласиться с Ламонтом Кингом, отметившим, 
что нация – это тоже вид этнической группы. Но «если этническую 
группу определяют другие (other-defined), нация определяет себя 
сама (self-defined)». Людям, отнесенным другими людьми к опре-
деленной этнической группе, от этого не уйти, даже если они этого 
захотят, однако отказаться от принадлежности к нации можно. Бо-
лее того, нация «также отличается от более общей (generic) этни-
ческой группы своим желанием контролировать государство». Ис-
торическая память и здесь инструментальна, ее функция в том, 
чтобы поддерживать национальную солидарность и сплоченность. 

 
Мифы и символы 

Элементы исторической памяти почти всегда мифологизи-
руются. Для понимания этого явления полезно обратиться к тео-
рии символического выбора (ТСВ), центральной идеей которой 
является идея комплекса «миф-символ». По Маррею Эделману, 
миф – это «разделяемое большой группой людей убеждение, кото-
рое придает событиям и действиям определенное значение».  
В рамках такого понимания тот факт, состоялось ли на самом деле 
или было вымышлено, сконструировано событие, выполняющее 
функцию мифа, не имеет значения. Символ, в свою очередь, пони-
мается как «эмоционально заряженная ссылка на миф». Стюарт 
Кауфман, один из авторов, работающих в жанре ТСВ и внесших 
немалый вклад в ее применение к исследованию конкретных этни-
ческих конфликтов, в том числе и на постсоветском пространстве, 
пишет, что комплекс «миф-символ» представляет собой «сеть 
мифов и связанных с ними символов». (Комплекс «миф-символ» 



 24 

рассматривается в одной из работ Энтони Смита; роль символов – 
в работе Здислава Маха.) Иначе говоря, люди совершают полити-
ческий выбор не столько по расчету, сколько руководствуясь эмо-
циями и отвечая на предлагаемые им символы. 

По Доналду Хоровицу, непосредственным побудителем к 
этническому насилию являются эмоции, как, например, страх пе-
ред угрозой исчезновения группы, а Крауфорд Янг фокусирует 
внимание на важной роли стереотипов (мифов) и символов в 
«поддержании идентичности и продвижении групповой мобилиза-
ции». Таким образом, парадигма возникновения этнической  
конфликтности, которую в русле теории символической политики 
предлагают Янг и Хоровиц, выглядит следующим образом: страх 
перед уничтожением группы (или уничтожением ее идентичности) 
ведет к возникновению чувства враждебности, а затем и к группо-
вому насилию. Согласно Янгу, атмосфера враждебности и угроз 
повышает групповую солидарность, побуждает людей рассматри-
вать события в этнических терминах. 

В рамках данного теоретического дискурса понятие иден-
тичности занимает видное место, при этом она фактически высту-
пает и как фактор мировой политики (не случайно с 1990-х годов 
это понятие стало разрабатываться в особом ключе и наукой о  
международных отношениях). И опять: в русле символической 
политики может рассматриваться и парадигма возникновения  
конфликтности на религиозной основе. Во всяком случае, страх 
перед исчезновением исламской цивилизационно-культурной 
идентичности и, соответственно, утратой позиций социально-
политических групп, базирующих на ней свою легитимность, 
столь же очевидно способен порождать враждебность и насилие. 
Вспомним жесткую реакцию части населения исламского мира на 
публикацию в датской газете карикатур, изображающих Пророка 
Мухаммада. 

Через комплекс «миф-символ» – с помощью разжигания аг-
рессии на основе разного рода сконструированных исторических и 
историко-религиозных мифов – могут преодолеваться слабость 
идентичности и трудности проведения мобилизационной полити-
ки. Такие мифы, в свою очередь, строятся на интерпретации поли-
тики в этнических терминах. Точно так же мифологизация, к при-
меру, событий первых веков ислама через символы может 
побудить рассматривать события, в том числе современные, в ре-
лигиозных терминах. Речь не идет о том, что каких-то событий не 
было или они были не такими, как их сегодня представляют, а о 



 25

том, что им придается определенное символическое значение, по-
буждающее к действию политического характера. При этом не бу-
дем забывать, что этничность и религия настолько тесно связаны, 
что и этническая мобилизация может апеллировать к религиозным  
мотивациям, и, соответственно, наоборот. Войну против Ирана 
Саддам Хусейн называл «своей Кадисией», проводя аналогию с 
битвой, в которой в 636 г. арабы одержали верх над персами, впо-
следствии обращенными в ислам: здесь соединены этнический и 
религиозный мотивы, хотя ирано-иракская война XX столетия ве-
лась уже между единоверцами. «Миф-символ» Кадисии тем не ме-
нее не сработал, и привлечь арабское население Ирана на сторону 
Ирака не удалось. 

Генри Тудор считает, что «миф в его современном смысле – 
коллективный проект социальной группы», а Тирца Хехтер из уни-
верситета Бар-Илана в Израиле в этой связи утверждает, что хотя 
Холокост и был «трагическим историческим событием», он сыграл 
и «конструктивную роль», послужив средством «универсальной 
легитимации основания Государства Израиль». Чарльз Либман 
поясняет, что «миф о Холокосте» (снова напомню: не в том смыс-
ле, что его не было, а наоборот, что он был самым трагическим и 
травматическим событием в истории евреев) говорит о «коллек-
тивной попытке найти смысл в гибели шести миллионов евреев». 
Этот коллективный проект послужил мощным инструментом на-
циональной мобилизации. Показательно, что у израильских уче-
ных нет табу на обсуждение символической роли Холокоста. Ана-
логичную функцию для армян выполняет коллективный проект 
геноцида в Османской империи – столь же травматического и тра-
гического события. 

 
Кризис наций-государств 
 
Рассмотренный выше кризис идентичности неразрывно свя-

зан с расшатавшейся устойчивостью современной системы наций-
государств. В последние десятилетия, как известно, распался це-
лый ряд таких государств в различных регионах мира (СССР, 
Югославия, Чехословакия, Судан), образовались новые. Феномен 
«арабской весны» заставил некоторых экспертов и политиков за-
говорить о кризисе постколониальной конфигурации Ближнего 
Востока, или о конце системы Сайкс-Пико, созданной после Пер-
вой мировой войны. 



 26 

Историки могут рассказать, насколько произвольно и в ка-
кой спешке в офисах французских и британских колонизаторов 
чертились границы между частями отвоеванных у Османской им-
перии арабских вилайетов. На некоторых международных конфе-
ренциях тема «конца Сайкс-Пико» стала названием секций  
(например, на весьма авторитетном Стамбульском форуме 2013 г.). 
На таком же форуме годом ранее известный турецкий автор в ка-
честве одной из причин «арабской весны» называл то, что араб-
ские страны будто бы не знали своей национальной государствен-
ности, а были созданы «из осколков Османской империи». При 
этом он странным образом игнорировал тот факт, что, к примеру, 
египетская государственность, несмотря на периоды иностранного 
господства, насчитывает несколько тысячелетий. Безусловно, за 
этим высказыванием стоит популярный сегодня в Турции неоос-
манский дискурс, который, в свою очередь, также свидетельствует 
о том, что постимперская национальная государственность еще не 
вполне укоренена в сознании турок. Я думаю, что политика Анка-
ры в отношении сирийского кризиса в определенной степени про-
диктована и тем, что часть турецкой политической элиты склонна  
рассматривать Сирию именно в качестве вышеупомянутого «ос-
колка», как минимум одной из составляющих «стратегической 
глубины» (по Давутоглу). 

Французский аналитик и экс-посол Жан-Поль Филью считает, 
что система постколониальных границ и очерченных ими государст-
венных образований изжила себя. В странах Ближнего Востока 
подобные взгляды встречаются не реже. А иранские исследователи 
Сейед Абдулали Гавам и Мохаммад Гейзари вообще заявляют, что 
сама концепция нации-государства, подобно идеологии национа-
лизма, импортирована на Ближний Восток с Запада. 

 
Национализм и государство  

В задачи данной статьи не входит рассмотрение соотноше-
ния государства и нации. Однако, говоря о кризисе наций-
государств, стоит хотя бы кратко затронуть этот вопрос. Джек 
Плэйно и Рой Олтен подчеркивают в определении государства 
фактор территории. Оно представляет собой «юридический кон-
цепт, описывающий социальную группу, которая занимает опре-
деленную территорию и организована в рамках общих политиче-
ских институтов и эффективного правительства». Нация же 
видится как «социальная группа, которую объединяют общая 



 27

идеология, общие институты, обычаи и ощущение однородности». 
С этим и подобными объяснениями контрастирует, к примеру, 
предложенное Робертом Лоуи понимание государства как «уни-
версальной черты человеческой культуры». Это толкование сего-
дня не находит широкой поддержки у исследователей, подобно 
тому как концепция этнических групп как культурных единиц (cul-
tural units) уступила место пониманию этничности как социальной 
организации (social organization). 

Говоря словами уже упоминавшегося Иана Питерса, лишь 
период с 1840 по 1960 г. был эпохой «наций», и «темной стороной 
нациестроительства были маргинализация, изгнание, экспроприа-
ция, угнетение иностранцев, а также политика национальных чис-
ток. Турция (армяне и другие), Германия (евреи), Уганда (индий-
цы), Нигерия (ганцы), Болгария (этнические турки), Индия 
(мусульмане) являются знакомыми примерами… но это лишь вер-
хушка айсберга». В последние же десятилетия «пафос наций-
государств» несколько поубавился, и ему на смену приходят гло-
бализация, регионализм и эпоха этничности. Становится общепри-
знанной роль диаспор, «национальные» идентичности видятся как 
смешанные, сохранение культурного разнообразия становится об-
щепризнанным императивом. 

Тем не менее именно отношение к иммигрантам стало одной 
из линий водораздела между сторонниками различных моделей 
развития России, однако здесь «почвенники» и «западники» не-
редко объединяются в стремлении ограничить приток «чужих».  
И это при том, что речь идет о наших бывших соотечественниках 
по Советскому Союзу, к тому же приезжающих сюда работать. 
Вообще всякие ограничения на перемещения людей представляют 
собой сопротивление глобализации, в которой из трех потоков 
свободного глобального циркулирования (капиталов и товаров; 
информации; людей) лишь два первых никто не может остановить 
(экономический и культурный протекционизм в целом не имеют 
успеха). Впрочем, и с этими двумя потоками не все однозначно. 

Уместно упомянуть здесь и тезис Дани Родрика о «трилем-
ме» несовместимости гиперглобализации, демократии и нацио-
нального самоопределения, исходя из того, что первая глобальна 
по сути, вторая является уделом государств, а самоопределение 
национально по определению. 

Еще в XIX в. Эрнест Ренан говорил о «нации» как о «еже-
дневном плебисците». Знаменитый французский философ, бес-
спорно, имел в виду то, что единство и сплоченность нации были 



 28 

обеспечены лишь постольку, поскольку принадлежащие к этому 
сообществу люди в это верили. Если этой веры нет, растет гетеро-
генность, повышается уровень внутренней конфликтности, спо-
собной выплескиваться в насилие. 

 
Универсальность насилия  

В связи с часто обсуждаемой темой о высоком уровне наси-
лия в непосредственно связанных с проблемами меж- и внутри-
конфессиональных, межнациональных отношений, идентификаци-
онного выбора и судеб наций-государств в конвульсиях «арабской 
весны» замечу, что и за пределами арабского и исламского мира 
можно найти немало примеров ожесточения. Американский автор 
Кристофер Хитченс с долей язвительности пишет, что не может 
отказать Далай-ламе «в некотором обаянии и привлекательности», 
но то же самое можно сказать и об английской королеве, что, од-
нако, никому не запрещает подвергать критике принцип наследст-
венной монархии. «Точно так же первые иностранные визитеры в 
Тибет откровенно ужаснулись феодальному подчинению и страш-
ным наказаниям, с помощью которых население удерживали в  
состоянии рабства у паразитической монашеской элиты». Этот же 
автор обращает внимание на то, что и среди приверженцев таких 
вроде бы мирных религий, как индуизм и буддизм, есть немало 
убийц и садистов. Такие факты действительно широко известны. 
Прекрасный остров Цейлон оказался разрушен благодаря насилию 
и репрессиям в ходе длительного вооруженного конфликта между 
буддистами и индуистами, напоминает Хитченс. 

В сегодняшней Бирме, переименованной в Мьянму (или в 
Мьянмар), несмотря на начавшийся процесс демократизации, жес-
токим преследованиям подвергается мусульманское меньшинство – 
рохинджа (их численность – до 800 тыс. человек), в результате 
чего власти этой страны и ее буддийская община (особенно ара-
канцы, живущие бок о бок с мусульманами) стали объектом не-
примиримой критики со стороны практически всего исламского 
мира, вплоть до призывов к джихаду отдельных радикальных 
групп. В сегодняшней Африке некоторые приверженцы христиан-
ских сект повинны в жестоких убийствах мусульман. 

 
*     *     * 

Все сказанное делает еще более актуальным призыв к ува-
жению национального суверенитета независимых государств, 



 29

часть из которых под напором вызовов гиперглобализации и необ-
ходимости идентификационного выбора испытывает кризис госу-
дарственности. Межцивилизационный диалог представляет собой 
неоспоримо важный инструмент предотвращения перерастания 
порожденной этим кризисом враждебности этнических и конфес-
сиональных групп, наций и государств в кровопролитные войны. 

«Россия в глобальной политике»,  
М., 2014 г., т. 12, № 1, январь-февраль, с. 41–58. 

 
 
Ш. Кашаф,  
ведущий специалист  
(РАНХ и ГС при Президенте РФ, г. Москва) 
Д. Мухетдинов,  
кандидат политических наук,  
первый зам. председателя ДУМЕР,  
ректор Нижегородского исламского университета 
ПРИЗНАНИЕ ИДЕНТИЧНОСТИ: ДИСКУРСИВНЫЕ  
ДИСПОЗИЦИИ СИМВОЛИЧЕСКОЙ ЭЛИТЫ  
И ПОЛИТИЧЕСКОГО КЛАССА  
МУСУЛЬМАНСКОГО СООБЩЕСТВА РОССИИ 
 
Дебаты о вызовах идентичности охватили большинство 

стран современного мира. Они превратились, по выражению аме-
риканского политолога С. Хантингтона, в неотъемлемую черту 
нашего времени. Мало, где еще люди не задаются вопросом, что у 
них общего с согражданами и чем они отличаются от прочих, пе-
ресматривают свои позиции, меняют точки зрения. Кто мы такие? 
К какому сообществу мы принадлежим?1 Необходимость осмыс-
ления социально-политических изменений во всем их многообра-
зии и поиска новых ресурсов развития общества, адекватных исто-
рическим вызовам, мотивирует политическую науку все чаще 
обращаться к категории идентичности. Однако, как подчеркивают 
ряд современных авторов, вопрос о соотношении индивидуальной 
и коллективной идентичности будет постоянно оставаться наибо-
лее сложным, а значит, при разрешении этой дилеммы потенциал 
идентичности как категории политического анализа сохранит свою 
особенную востребованность.  
                                                 

1 См.: Хантингтон С. Кто мы?: Вызовы американской национальной иден-
тичности. – М., 2004. 



 30 

В современном обществе формирование коллективных иден-
тичностей происходит под влиянием целого ряда факторов. Они 
определяются деятельностью государства и политической элиты, 
сознательно проводимой политики идентичности, а также в ре-
зультате стихийных изменений в массовом сознании под влиянием 
социально-экономических и социокультурных деформаций, спо-
собных рефлексивно активизировать такие «традиционные» фор-
мы коллективной самоидентификации, как религиозная, нацио-
нальная и цивилизационная. Поэтому, согласно А.Х. Тлеужу, 
конструирование коллективной идентичности следует рассматри-
вать и как результат смыслотворческой, идеологической и пропа-
гандистской деятельности элит, и как стихийный процесс измене-
ний стереотипов массового сознания под влиянием меняющихся 
исторических обстоятельств1. В этом отношении коллективная 
идентичность тесно связана с политической идентичностью и 
формируется в непосредственном взаимодействии с ней.  

Еще одним важным методологическим указанием, на кото-
рый мы хотим обратить внимание, приступая к предмету настоя-
щей статьи, является следование коммуникативному подходу при 
рассмотрении коллективных идентичностей. Признание их ком-
муникативными конструктами, дискурсивными фактами требует 
при анализе коллективных идентичностей эмпирически правиль-
ной интерпретации и корректной операционализации свойств их 
универсальности. Как предупреждает Г.Я. Миненков, ошибочная 
интерпретация может привести к возникновению опасности мани-
пулирования коллективами, игнорированию различий между ин-
дивидами и, как следствие, к их насильственной гомогенизации. 
Следуя его замечанию, «к коллективной идентичности нужно идти 
не “сверху”, так сказать, отталкиваясь от некоторых “идеальных 
сущностей”, а “снизу”, от реальных коллективных действий, в 
контексте которых происходит самоопределение индивидуальных 
самостей, конструирующих те или иные коллективные идентифи-
кации»2. 

                                                 
1 Тлеуж А.Х. Конструирование российской коллективной идентичности: 

Социально-философский анализ: автореф. дис. ... д. ф. н.: 09.00.11. – Ростов н/Д., 
2011. – С. 20. 

2 Миненков Г.Я. Идентичность как предмет политического анализа // По-
литическая идентичность и политика идентичности: В 2 т. – М., 2012. – Т. 1: 
Идентичность как категория политической науки: словарь терминов и понятий / 
Отв. ред. И.С. Семененко. – С. 23. 



 31

Приложимость этого подхода, на наш взгляд, в равной мере 
оправдана как в вопросе исследования идентичности больших  
социокультурных сообществ, так и на уровне изучения идентично-
сти элит, понятийно оформленной основателями ростовской  
научной элитологической школы А.В. Понеделковым и A.M. Ста- 
ростиным как сознание принадлежности к элитному слою и сопутст-
вующее этому чувство избранности и ответственности за  
принимаемые решения и реализуемую миссию на уровне общена-
циональных (как региональных, местных, в зависимости от уровня 
элиты) масштабов1. 

Когда в 2010 г. политологи А. Верховский и Э. Паин в  
совместной работе в сборнике статей российских и немецких уче-
ных, обсуждавших идеологию «особого пути» России как инстру-
мента модернизации страны, выдвинули тезис о том, что «полити-
ческая элита России находится на распутье»2, видимо, у них были 
серьезные основания для такого вывода. Но имелось ли их тогда 
больше, чем теперь? Российский политический истеблишмент, 
который на экваторе легистратуры Президента РФ Д.А. Медведе-
ва, представлял собой не единую монолитную группу, а конгломе-
рат довольно разных чиновничьих кланов, предлагающих де-факто 
разные программы цивилизационного национализма, должен был 
определиться, какую из возможных версий использовать в России. 
Стратегия русского этнонационализма воспринималась властями 
заведомо неприемлемой, так как неизбежно провоцировала бы 
подъем этнонационализмов меньшинств и всплеск нежелательных 
конфликтов. С другой стороны, национализм является чрезвычай-
но привлекательным как эффективный способ мобилизации масс, 
столь необходимой в условиях атомизации российского общества. 
Нечто срединное, модель конструирования цивилизации по прин-
ципу «все-таки не русской, а российской или православной – в за-
висимости от требуемого масштаба», по наблюдениям политоло-
гов, притягивала к себе многих, в том числе и значительную часть 
высокопоставленных чиновников. Так или иначе, но политическая 
элита склонялась к так называемой концепции культурного этно-

                                                 
1 Понеделков А.В., Старостин А.М. Феномен идентичности региональных 

элит: Российская версия // Демократия. Власть. Элиты: Демократия vs элитокра-
тия: Сб. ст. / Под ред. Я.А. Пляйса. – М., 2010. – С. 159. 

2 Верховский А., Паин Э. Цивилизационный национализм: Российская 
версия «особого пути» // Идеология «особого пути» в России и Германии: Исто-
ки, содержание, последствия: Сб. ст. / Под ред. Э.А. Паина. – М., 2010. – С. 200. 



 32 

национализма, разработанной в 1999–2000 гг. Русской православ-
ной церковью. 

В понимании политолога С.И. Каспэ, уделившего вопросу 
разработки и реализации программы строительства российской 
политической нации (nation-building) несколько интересных работ, 
вторым необходимым участником nation-building вместе с госу-
дарством также следует считать Русскую православную церковь 
Московского Патриархата. Сообразно ее совершенно особому 
месту, занимаемому в российском обществе, и располагающей 
наибольшим ресурсом доверия населения, важнейшим элементом 
«строительства нации». Впрочем, по убеждению Каспэ, вторым в 
иерархии субъектности следовало бы признать государство, кото-
рое «властно притягивает наш взгляд, причем обыкновенно мешая 
видеть что-то, кроме себя самого», поскольку «первым для всех 
обществ, родившихся в лоне христианской цивилизации, без раз-
личия Востока и Запада, является именно центр церковный»1. 
Возможность подключения к проекту российского нациестрои-
тельства иных субъектов (партий, функциональной и рефлектив-
ной интеллектуальных элит со своими групповыми подразделе-
ниями, других «земных-трансцендентных» центров) ученый 
допускает скорее как их вынужденное реагирование на иницииро-
ванный церковью разговор (к которому она смогла принудить и го-
сударство, представленное сейчас правящей группой) о ценностях 
российской политии и желательно-возможных контурах нации. 

Называя важнейшим институтом возвращения политическо-
го в российскую политику Русскую православную церковь, 
С. Каспэ продолжает перебирать логически возможные альтерна-
тивы среди всех источников ценностей, «способных послужить 
преодолению того острейшего дефицита легитимности, который 
является главной причиной дисфункциональности современной 
российской политии и угрожает ее дальнейшему существова-
нию»2. И в добавление к эндогенному – уже упомянутой РПЦ – он 
называет второй и единственно возможный для России экзогенный 
источник легитимности, на его взгляд, безусловно выигрывающий 
с колоссальным отрывом «в соревновании за титул наиболее  
востребованного постсоветскими государствами (впрочем, не 

                                                 
1 Каспэ С.И. Политическая теология и nation-building: Общие положения, 

российский случай. – М., 2012. – С. 102. 
2 Каспэ С.И. Указ. соч. – С. 163. 



 33

только ими)»1. Это Запад. Церковь и Запад, мотивирует Каспэ, яв-
ляются взаимно комплементарными, а Россия и Запад – «от одного 
христианского корня». И даже существующие между ними кон-
фессиональные различия не являются препятствием непреодоли-
мой силы к выработке и реализации программы российского  
нациестроительства. 

В понимании С.И. Каспэ, профессора Высшей школы эко-
номики, имеющей статус национального исследовательского уни-
верситета, кроме Запада больше никто не в состоянии победно 
участвовать в соревновании за роль ценностного центра притяже-
ния. Ни российская полития – по причине «скудости и ущербности 
ценностного “ресурсного пакета” самой России»2, ни исламский 
мир, выбор которого в качестве ориентира в современных условиях 
означает «выбрать войну»3. Поэтому политолог предлагает считать 
единственно оптимистическим сценарием будущего России «ее 
превращение в субцентр империи Запада – в большинстве отно-
шений автономный, в пределах своего домена полномочный, но 
все же субцентр»4. 

Политологи А. Верховский и Э. Паин более критично отно-
сятся к концепции культурного этнонационализма Русской право-
славной церкви, в принципе оценивая в стратегической перспективе 
«особый путь» цивилизационного национализма как «безусловно 
тупиковый, противоречащий глобальным тенденциям мирового 
развития, мешающий модернизации социальных институтов и тем 
самым подрывающий саму надежду России на достойное место в 
будущем мировом порядке»5. К тому же, как отмечают исследова-
тели, в концепции РПЦ представителям ислама, буддизма и иуда-
изма (в их наиболее распространенных формах и исключая оппо-
зиционные религиозные меньшинства) предлагается роль младших 
партнеров. Констатируя этот факт, к сожалению, ученые этим и 
ограничиваются, не углубляясь в деликатную сферу межконфес-
сиональных отношений и предоставляя читателю самостоятельно 
разобраться с вопросом, а желают ли сами носители неправослав-
ных идентичностей в России соглашаться с той ролью, которую им 

                                                 
1 Каспэ С.И. Указ. соч. – С. 149. 
2 Там же. – С. 151. 
3 Там же. 
4 Там же. – С. 162–163.  
5 Верховский А., Паин Э. Указ. соч. – С. 206. 



 34 

отводит группа нациестроителей из Московской Патриархии.  
Что ж, будем разбираться. 

В многочисленной литературе, посвященной исламскому 
возрождению в современной России, часто отмечается, что наряду 
с оформлением соответствующей исламской инфраструктуры в 
стране очевидно происходит «пробуждение мусульманской иден-
тичности, давшей исследователям основания говорить о мусуль-
манском сообществе»1. И уже вряд ли становится возможным иг-
норировать достижение ею тех референтных позиций, которые 
способствуют членам мусульманского коллектива в избавлении от 
комплекса младших братьев. Подобные суждения все чаще выно-
сятся в публичный дискурс социальными агентами «воображаемо-
го сообщества» (Б. Андерсон) российских мусульман – той его  
частью, которая, действуя в социальном пространстве, состоящем, 
по П. Бурдьё, из ансамбля полей, в том числе религиозного и по-
литического, может занимать в нем несколько позиций одновре-
менно2. Мы имеем в виду тот случай, когда акторы религиозной 
власти в зависимости от объемов конвертируемых капиталов рели-
гиозного поля занимают более или менее выгодные позиции в по-
ле политическом. 

Идентифицируя себя с русским государством и россий- 
ской цивилизационной общностью, российские мусульмане3  
веками «сохраняли и свою исламскую идентификацию, позво-
ляющую обрести культурно-религиозную индивидуальность в 
инокультурной (русской) и инорелигиозной среде»4. Кратно  
уступая по численности суперэтнической общности народов пра-
вославной культуры, объединившихся вокруг русского народа, 
мусульмане страны самоотождествляются со значимой частью  

                                                 
1 Черепанов М.С. Мусульманское сообщество в политическом поле ре-

гиона: Структурно-генетический анализ стратегий активистов: дис. ... канд.  
полит. наук: 23.00.02. – Тюмень, 2010. – С. 3. 

2 Бурдьё П. Социальное пространство и генезис классов // Бурдьё П. Со-
циология политики. – М., 1993. – С. 55–59. 

3 В литературе понятие «российские (русские) мусульмане» часто тракту-
ется как некий социум, который не тождественен исповеданию ислама, а шире: 
мусульмане – это народ со своей религией (Исхаков С.М. Российские мусульмане 
и революция (весна 1917 г. – лето 1918 г.). – М., 2004. – С. 5). 

4 Гаврилов Ю.А., Шевченко А.Г. Русские мусульмане в поле российской 
идентичности // Россия реформирующаяся. Ежегодник / Отв. ред. М.К. Горшков. 
Вып. 7. – М., 2008. – С. 289. 



 35

полуторамиллиардного сообщества мусульман1 – мировой  
уммой2, основателем которой является создатель исламского веро-
учения, первой мусульманской общины и первого исламского го-
сударства Мухаммад Мустафа. 

За годы «исламского возрождения» в стране, которое разви-
лось на фоне идеологического вакуума, образовавшегося с  
приходом к власти новой политической элиты после краха комму-
нистической системы СССР, и «неспособности государства сфор-
мулировать общенациональную идею и мировоззренческие смыс-
лы»3, мусульманская идентичность значительно укрепила свои 
референтные позиции в социокультурной идентификации. Гораздо 
в большей степени это наблюдается в местах компактного прожи-
вания представителей российской уммы. В так называемых «му-
сульманских республиках» в условиях пространственной локали-
зации недоминирующие в общероссийском масштабе члены 
мусульманских коллективов оказались на положении ведущих  
аттракторов идентичности в своем ареале обитания. 

Миллионы российских граждан интернализировали приня-
тые в мусульманском обществе нормативно-ценностные и идейно-
политические ориентиры и установки, которые сегодня экспли-
цитно выражены в формулировке «ислам – это религия не  
пришельцев, не мигрантов, а коренных россиян»4. Конституируе-
мая религиозными лидерами и мусульманской символической 
элитой модель политического поведения концептуально не вписы-
вается в западный мультикультурализм как доктрину «единства в 
разнообразии». В то же время она исходит из стремления «оплодо-
творить» российскую политику идентичности исламскими ценно-
стями, оценить ее с позиций исламских принципов и добиться  
участия автохтонного мусульманского меньшинства в качестве 

                                                 
1 В Коране говорится о существовании универсального сообщества му-

сульман, которое разделено на народы и племена, чтобы мусульмане «узнавали 
друг друга» (Коран: 49; 13). 

2 Арабское слово «умма», содержащееся в мусульманских сакральных  
текстах, их толкователями переводится как теснейшее братство мужчин и жен-
щин, объединенных узами духовного родства и высочайшим служением Богу. 

3 Магомедов А. Ислам и политика на полумусульманском евразийском 
пограничье // Ислам от Каспия до Урала: Макрорегиональный подход / Под ред. 
Кимитака Мацузато. – М., 2007. – С. 195. 

4 Ислам – религия коренных россиян» [Глава Совета муфтиев России Ра-
виль Гайнутдин об уникальном положении мусульман в России] // Коммерсант. 
2011. 18 февраля. 



 36 

равноположенного субъекта строительства российской нации. Это 
особым образом накладывает отпечаток на дискурсную коммуни-
кацию его активистов в публичной сфере в ответ на наметившуюся 
в российском обществе тенденцию установить для недоминирую-
щих групп определенные модели социокультурного и политиче-
ского поведения, которые могут расходиться с исламскими ценно-
стями и традициями. 

Так, в тексте проповеди главы Центрального духовного 
управления мусульман (ЦДУМ) России Т. Таджуддина, произне-
сенной в 2008 г. во время торжественного богослужения в Уфим-
ской Соборной мечети по случаю мусульманского праздника Кур-
бан-байрам (праздник жертвоприношения) и транслировавшейся 
на общероссийском «Первом канале», не случайно оказывается 
следующее утверждение: «В России 20 миллионов мусульман. Мы 
тут жили и живем давно, когда еще Киевская Русь была. Булгары 
первые, кто воевал с монголо-татарами»1. 

Близкую позицию в публичной сфере занимают и другие ли-
деры общероссийских централизованных мусульманских струк-
тур, подкрепляя свои дискурсы схожими историческими мифоло-
гемами. «По Конституции православие и ислам являются 
равноправными. Однако на деле, к сожалению, реальность не все-
гда такова, – заявляет в 2011 г. председатель Совета муфтиев Рос-
сии (СМР) Р. Гайнутдин. – Многие православные считают, что их 
большинство, и Россия – православная страна. Мы же говорим: 
нет, Россия – и православная, и мусульманская. <...> Ислам при-
шел на нашу землю раньше, чем была крещена Русь: на террито-
рии Дербента в Дагестане уже в VIII в. была построена мечеть. 
Ислам – это религия не пришельцев, не мигрантов, а коренных 
россиян»2. Для того чтобы устранить сложившееся неравенство 
между православными и мусульманами, на взгляд главы СМР, 
следует на всех уровнях государства и общества продвигать пони-
мание того, что мусульманские народы помогли организоваться 
русским князьям, чем способствовали созданию Российского госу-
дарства. Поэтому 20 млн современных потомков российских му-

                                                 
1 Курбан-байрам. Трансляция из Уфимской Соборной мечети // Первый 

канал. 2008. 8 дек. 
2 «Ислам – религия коренных россиян» [Глава Совета муфтиев России Ра-

виль Гайнутдин об уникальном положении мусульман в России] // Коммерсант. 
2011. 18 февраля. 



 37

сульман, живущих сегодня в стране, по мнению Р. Гайнутдина, 
имеют право требовать равноправного отношения к себе. 

По прошествии еще нескольких лет болезненность темы 
конфессионального неравенства продолжает сохраняться. В со-
седнем с Башкортостаном Татарстане И. Баязитов, имам казанской 
мечети «Сулейман», высказывая свое мнение независимой  
общественно-политической газете «Звезда Поволжья – Казань», 
недвусмысленно подчеркивает: «Мусульмане, которые чувствуют, 
что являются в своей стране не второстепенными “младшими” 
братьями, а совершенно равноправными и уважаемыми граждана-
ми, являются для России самыми большими патриотами, самыми 
верными и бескорыстными сынами. Если же им будет навязывать-
ся сценарий, низводящий их до роли терпимого меньшинства, ко-
торый пропагандируют некоторые недальновидные реакционные 
круги, то ситуация в стране может только усугубиться»1. При этом 
И. Баязитов, который был назначен в 2013 г. заместителем предсе-
дателя Духовного управления Республики Татарстан К. Самигул-
лина, избранного после отставки с поста муфтия республики 
И. Файзова, уверен, что мусульмане в России могут стать опорой 
российской нации, поскольку очевидна их пассионарность и у них 
есть идеология, строгие ценностные и моральные принципы, здо-
ровый дух, необходимые России. 

При всем плюрализме мнений и позиций, представленных в 
современном публичном пространстве России, отчетливо разли-
чим голос ключевых акторов мусульманского сообщества, разде-
ляющих онтологическую потребность Российского государства 
отвечать на все новые вызовы истории. В своей поддержке они 
также исходят из манифестируемого российской политической 
элитой императива жизнеспособности страны. В ежегодном  
Послании Президента Российской Федерации Федеральному Соб-
ранию в 2012 г. В.В. Путин сформулирован в одном из принципи-
альных положений: «В мире XXI века на фоне новой расстановки 
экономических, цивилизационных, военных сил Россия должна 
быть суверенной и влиятельной страной. Мы должны не просто 
уверенно развиваться, но и сохранить свою национальную и ду-
ховную идентичность, не растерять себя как нация»2. Откликаясь 

                                                 
1 Ахметов С. Традиционный ислам нуждается в деполитизации // Звезда 

Поволжья – Казань, 2013. – 25 января. 
2 Послание Президента РФ В.В. Путина Федеральному Собранию РФ 

2012 г. // Президент России: официальный сайт. URL: http://kremlin.ru/news/17118 



 38 

на призыв властвующей элиты «поддержать институты, которые 
являются носителями традиционных ценностей, исторически дока-
зали свою способность передавать их из поколения в поколение»1, 
Р. Гайнутдин в своем выступлении на II Всероссийском мусуль-
манском совещании «Мусульмане России и гражданское общест-
во», состоявшемся 28 мая 2013 г. в Москве, указал: «Принципи-
альная позиция главы Российского государства о том, что Россия 
веками развивалась как многонациональное, поликонфессиональ-
ное государство, в котором недопустимы дискриминация по этни-
ческому или религиозному признакам, нам глубоко импонирует и 
является залогом успешного развития нашей страны. Россия – это 
Родина, любимое Отечество для многомиллионной мусульманской 
уммы»2. 

По объективным показателям, фактор исламской идентично-
сти во внутренней политике России будет и далее повышать свою 
значимость. По результатам Всероссийской переписи населения в 
2010 г., большинство этносов, исторически принадлежавших му-
сульманской традиции, увеличили свою численность. Растет при 
этом число приверженцев ислама, практикующих религиозные 
предписания, причем не по инерции или в соответствии со сло-
жившимися нормами в своем окружении, а осознанно и зачастую 
испытывая бытовые неудобства или давление окружающих. Свое-
образной сенсацией стали результаты социологического исследо-
вания Левада-центра, согласно которым доля россиян, идентифи-
цирующих себя с мусульманским сообществом, возросла за 
период 2009–2012 гг. в 1,75 раза – с 4 до 7%, тогда как доля тех, 
кто относит себя к православному вероисповеданию, сократилась 
на 6 процентных пунктов, с 80 до 74%3. 

 
 
 
 

                                                 
1 Послание Президента РФ В.В. Путина Федеральному Собранию РФ 

2012 г. // Президент России: официальный сайт. URL: http://kremlin.ru/news/17118 
2 Выступление муфтия шейха Равиля Гайнутдина на II Всероссийском му-

сульманском совещании «Мусульмане России и гражданское общество» // Ислам 
Минбаре / Официальный печатный орган ДУМЕР – Всероссийская газета му-
сульман «Ислам минбаре». 2013. № 6–7. 

3 В России 74% православных и 7% мусульман // Левада-центр: сайт. 2012. 
17 декабря. URL: http://www.levada.ru/print/17-12-2012/v-rossii-74-pravoslavnykh-i-
7-musulman. 



 39

Таблица 1 
Относите ли Вы себя к какому-либо вероисповеданию? 

Если да, то к какому именно?  
(в процентах от общего числа опрошенных  
вместе с данными предыдущих опросов) 

 

Де
ка
бр
ь 

20
09

 г.
 

Де
ка
бр
ь 

20
10

 г.
 

Де
ка
бр
ь 

20
11

 г.
 

И
ю
нь

 2
01

2 
г. 

И
ю
ль

 2
01

2 
г. 

С
ен
т
яб
рь

 2
01

2 
г. 

Н
оя
бр
ь 

20
12

 г.
 

Православие 80 76 76 77 76 79 74 
Ислам 4 4 4 5 5 6 7 
Католицизм <1 <1 1 <1 1 1 1 
Протестанты <1 <1 <1 <1 <1 <1 1 
Иудаизм <1 <1 <1 <1 <1 1 1 
Буддизм <1 <1 1 <1 <1 <1 <1 
Индуизм - - <1 <1 <1 <1 <1 
Другое <1 1 1 <1 1 <1 <1 
Ни к какому вероисповеданию 8 10 9 9 9 7 10 
Атеист 6 5 7 6 6 5 5 
Отказ от ответа 1 3 1 2 1 1 - 
Затрудняюсь ответить 1 1 1 1 1 1 2 

Источник: Данные опроса Аналитического центра Юрия Левады (АНО 
Левада-центр), проведенного 23–26 ноября 2012 г. по репрезентативной всерос-
сийской выборке городского и сельского населения среди 1596 человек в возрасте 
18 лет и старше в 130 населенных пунктах 45 регионов страны. Статистическая 
погрешность данных не превышает 3,4%. 

 
В настоящее время большинство специалистов, занимаю-

щихся изучением политического участия мусульманских активи-
стов, говорят о наличии двух исторически сложившихся центров 
развития российской уммы – Поволжье и Северный Кавказ, боль-
шая часть населения которых традиционно исповедует ислам. Му-
сульманское Поволжье имеет репутацию региона, где ислам наи-
более органично вписался в российскую политическую и 
социально-культурную модель. Северный Кавказ с момента вклю-
чения его в общее политическое пространство является регионом, 
где религия мусульман приняла на себя идеологическую функцию 
объединения оппозиционно настроенных кругов как в элите, так и 
в народных массах. Меньший интерес вызывают немусульманские 



 40 

регионы Российской Федерации, которые, тем не менее, охваты-
вают значительную часть страны, что в сочетании с усиливающейся 
иммиграцией «делает осмысление и прогнозирование мусульман-
ского политического участия в этих регионах важным компонен-
том поддержания политической стабильности во всей стране в це-
лом»1. В поле внимания исследователей-политологов справедливо 
включаются процессы формирования в настоящее время третьего 
мусульманского ареала, расположенного за Уралом – в Западной 
Сибири. Этот регион до недавнего времени не рассматривался как 
самостоятельная аттракторная зона развития российского ислама, 
но интенсивность миграционных потоков превращает его в обра-
зец «иммигрантского ислама», когда основу мусульманской об-
щины составляют мигранты первого–второго поколения. 

Такие крупные города, как Москва, Санкт-Петербург, Ниж-
ний Новгород, Саратов и др., имеющие в своем составе большие 
тюрко-мусульманские анклавы, до недавнего времени специали-
стами не относились к этноконфессиональным политическим  
центрам, оказывающим доминирующее влияние на основные тен-
денции развития исламской уммы – в силу значительной мульти-
культурности социальной среды и ее урбанизированности2. Одна-
ко и в этих мегаполисах в последние годы наблюдается заметный 
рост приверженцев ислама. По большинству мусульманских этно-
сов в столичном регионе произошел не только рост численности, 
но и религиозности людей, их приобщенности к религиозной тра-
диции и жизни своей общины. Наибольшими темпами он прохо-
дил за счет центральноазиатских и северокавказских народов, а 
также татар, численность которых в столице не упала, а напротив, 
выросла на 17,4 тыс. человек, т.е. на 7,9%. 

Соответствующие обоснования этих данных на заседании 
научно-экспертного совета Общественно-консультативного совета 
при Управлении Федеральной миграционной службы по г. Москве 
представил один из экспертов Духовного управления мусульман 
Европейской части России (ДУМЕР) А.В. Макаров, руководитель 
отдела по работе с общественными организациями и мигрантами 
Департамента внутренних дел. По результатам полевых исследо-
ваний ДУМЕР, наиболее крупная группа прироста мусульман  
Москвы происходит за счет татар-переселенцев из стран  
                                                 

1 Черепанов М.С. Указ. соч. – С. 12. 
2 Галлямов Р.Р., Сакаев И.Н. Тенденции взаимодействия государственной 

власти и региональных businessэлит // Политэкс. – 2010. – № 3. – С. 72. 



 41

Центральной Азии. В субэтническом плане самой крупной общ- 
ностью среди татар по-прежнему остаются татары-мишари,  
составляющие в совокупности до 80% всего татарского населения 
в столичном регионе. Среди них наиболее крупной группой явля-
ются переселенцы из Нижегородской области и их потомки, сооб-
щается на официальном сайте ДУМЕР «Мусульмане России»1. 

По причине безработицы и экономических проблем в столи-
цу России мигрируют очень многие, и сообщество московских му-
сульман по большей части уже с трудом поддается статистической 
оценке. Так, по словам Р. Гайнутдина, мусульман в российской 
столице около 2 млн человек, но эти данные могут быть скоррек-
тированы как в меньшую, так и в большую сторону – и это объяс-
нимо, потому что среди прибывающих в Москву мусульман много 
нелегальных трудовых мигрантов, которые не учитываются в ус-
тановленном порядке. Тем не менее общая тенденция заключается 
в росте мусульманского населения в столичном регионе, проходя-
щем от переписи к переписи. Кроме того, можно говорить о  
постепенной утрате периферийного статуса, характерного для ис-
лама в Российской империи и Советском Союзе. 

Одним из самых важных количественных показателей при 
описании состояния мусульманской уммы является количество 
принимающих участие в праздничных богослужениях. По наблю-
дениям специалистов, «на протяжении ряда лет наблюдается неук-
лонный рост этого показателя»2, а в российской столице он выгля-
дит особенно впечатляющим. По данным Главного управления 
Министерства внутренних дел Российской Федерации по г. Моск-
ве3, на каждый из двух мусульманских религиозных праздников в 

                                                 
1 Количество мусульман в Московском регионе возрастает, свидетельст-

вуют данные переписи населения. 2012. 13 апреля. URL: http://www.dumrf.ru/ 
dumer/event/3150 

2 Макаров А. Что стоит за цифрами статистики? // Ислам в Российской Фе-
дерации: сайт. 2012. 5 мая. URL: http://islamrf.ru/news/point-of-view/analytics/21946 

3 Использование в социологических исследованиях «праздничной стати-
стики» для описания состояния религиозных общин разных конфессий и оценки 
численности религиозного актива верующих одинаково допустимо и в исламе, 
где имеются праздничные намазы на Ураза-байрам и Курбан-байрам, и в право-
славии, в котором приняты праздничные богослужения по случаю Пасхи и Рож-
дества Христова. Однако, оперируя официальной статистикой правоохранитель-
ных органов, следует учитывать, что она, как правило, может существенно 
отличаться в меньшую сторону от тех данных, которые в связи с теми же меро-
приятиями приводятся центральными религиозными организациями. 



 42 

2009 г. приходило в среднем по 70 тыс. человек, в 2010 г. – по 
100 тыс. 

В столичных мероприятиях во время праздника Курбан-
байрам (Ид аль-Адха), известного россиянам как День жертвопри-
ношения, 6 ноября 2011 г. приняли участие 170 тыс. мусульман1. 
По предварительным прогнозам руководителей Совета муфтиев 
России, ожидалось, что число мусульман, которые придут 19 августа 
2012 г. на торжественный намаз по случаю окончания 30-дневного 
поста месяца Рамадан – Ураза-байрам (Ид аль-Фитр), составит от 
200 до 300 тыс. человек. Накануне торжественного богослужения с 
таким прогнозом в эфире радиостанции «Эхо Москвы» выступил 
заместитель председателя Совета муфтиев России И. Аляутдинов2. 
По факту состоявшихся в столице религиозных мероприятий му-
сульман пресс-служба ГУ МВД России по г. Москве сообщила 
средствам массовой информации о 150 тыс. верующих, заполнив-
ших столичные мечети и выделенные властями города три пло-
щадки для моления: в одном из павильонов парка Сокольники, в 
Южном Бутово и впервые в Лужниках – на поле для гольфа3. 
Примерно такую же численность приверженцев ислама москов-
ская полиция официально зафиксировала 26 октября 2012 г. на 
празднике Курбан-байрам4. 

По распространенным в СМИ сообщениям Совета муфтиев 
России, 8 августа 2013 г. общее число молящихся на Ураза-байрам 
в четырех доступных для мусульман храмах и на прилегающих к 
ним территориях, а также в четырех согласованных с городскими 
властями местах праздничных молений достигло рекордно высо-
кой отметки – не менее 180 тыс. человек5. Информационные  
сообщения, содержавшие официальную статистику правоохрани-

                                                 
1 В Москве в праздновании Курбан-байрама приняли участие более 

170 тыс. человек // Газета.ру. URL: http://www.gazeta.ru/news/lenta/2011/11/06/n_ 
2084270.shtml 

2 Более 200 тыс. человек примут участие в праздновании Ураза-байрам в 
Москве – сообщает Совет муфтиев России. URL: http://www.echomsk.spb.ru/news/ 
obschestvo/bolee-200-tysyach-chelovek.html 

3 Более 170 тыс. человек приняли участие в праздничном мероприятии 
Ураза-байрам в Москве // ИТАР-ТАСС. 2012. 19 августа. URL: http://www.itar-
tass.com/c1/499397.html 

4 URL: http://petrovka38.ru/news/40932 
5 Совет муфтиев России: В Москве Ураза-байрам отпраздновали не менее 

180 тыс. человек // Кавказский узел. 2013. 9 августа. URL: http://www.kavkaz-
uzel.ru/articles/228318 



 43

тельных органов, указывали на 149 тыс. верующих-мусульман, 
которые, по подсчетам ГУ МВД России по г. Москве, без проис-
шествий отпраздновали Ураза-байрам в столичных условиях1. Как 
сообщается на сайте ГУ МВД России по г. Москве, в обеспечении 
общественного порядка и безопасности в период проведения празд-
ника были задействованы свыше 3 тыс. сотрудников московской 
полиции, военнослужащих внутренних войск и дружинников2. 

Небезыинтересными оказываются произведенные социоло-
гом А. Макаровым количественные сравнения3 статистики празд-
ничных намазов и массовых митингов в Москве, проходивших в 
преддверии парламентских (2011) и президентских (2012) выбо-
ров. Согласно данным, размещенным на официальном сайте  
«Московская полиция» Главного управления Министерства внут-
ренних дел Российской Федерации по г. Москве, общее число участ-
ников акции «За честные выборы» 10 декабря 2011 г. на Болотной 
площади на пике не превышало 25 тыс. человек4, митинга 24 декаб-
ря 2011 г. на проспекте академика Сахарова – 29 тыс. человек5. 

На Большой спортивной арене Олимпийского комплекса 
«Лужники» в г. Москве 23 февраля 2012 г. для участия в митинге в 
поддержку кандидата в Президенты РФ В. Путина собралось око-
ло 90 тыс. человек. Еще более 10–15 тыс. участников мероприятия 
находились на прилегающей территории6. Самым массовым, по 
сводкам столичной полиции, был митинг патриотических сил,  
собравший 4 февраля 2012 г. под лозунгом «Нам есть, что терять» 
на Поклонной горе около 138 тыс. человек7. 

Даже официальные подсчеты показывают, что общие празд-
ничные молитвы мусульман в Москве собирают в 5–6 раз больше 
участников, чем удается привлечь москвичей организаторам про-
тестных акций, недовольных действиями российской власти. Чис-
ло мусульман, собирающихся в Московской Соборной мечети, 
чтобы внять словам праздничной проповеди и совершить коллек-
тивный намаз, также сопоставимо со статистикой участников по-
литических мероприятий, организуемых в поддержку действую-
                                                 

1 В Москве празднование Ураза-байрама прошло без происшествий – по-
лиция // ИТАР-ТАСС. 2012. 8 августа. URL: http://www.itar-tass.com/c15/ 834075.html 

2 URL: http://petrovka38.ru/news/45669 
3 Макаров А. Указ. соч. 
4 URL: http://petrovka38.ru/news/30461 
5 URL: http://petrovka38.ru/news/30302 
6 URL: http://petrovka38.ru/news/37772 
7 URL: http://petrovka38.ru/news/29921 



 44 

щей власти, когда задействуются принципиально иные ресурсные 
возможности для мотивации граждан. 

Таким образом, мы вновь приходим к заключению о факти-
ческом изменении исламом своего периферийного статуса в Рос-
сии. Исламская идентичность по большинству характеристик, в 
том числе количественных, которые особо наглядно проявляются 
в дни мусульманских праздников, вышла за пределы националь-
ных окраин, став серьезным социокультурным фактором не только 
в столичных мегаполисах, включая Санкт-Петербург1, но и в 
крупнейших федеральных и региональных центрах РФ по обе сто-
роны Уральских гор – в Ростове-на-Дону2, Нижнем Новгороде3, 
Екатеринбурге4, Новосибирске5, Красноярске6, Хабаровске7 и др. 
Ислам очевидно выходит в России в разряд мобилизующих факто-
ров, сравнимых по степени влияния с возможностями домини-
рующего в стране православия или светских идеологических  
проектов8. Динамизм в укреплении референтных позиций мусуль-
манской идентичности в российском социуме отчетливо фиксиру-
ется и высокопоставленными руководителями Русской православ-

                                                 
1 Почти 72 тыс. человек отметили Ураза-байрам в Петербурге // РИА-

Новости: сайт. 2013. 8 августа. URL:http://ria.ru/spb/20130808/955082749.html 
2 Торжественная проповедь в Ростовской мечети собрала на Ураза-байрам 

около 10 тыс. верующих // Южный регион: сайт. 2013. 8 августа. URL: http:// 
www.yugregion.ru/society/news/58580.html 

3 Более 15 тыс. верующих приняли участие в праздничном намазе в Ниж-
нем Новгороде // Ислам в Российской Федерации: сайт. 2013. 9 августа. URL: 
http://islarnrf.ru/news/rusnews/russia/2866 

4 «Не волнуйтесь, жертв в этот раз не будет». Десятки тысяч мусульман 
вышли на улицы Екатеринбурга во имя Аллаха милостивого и милосердного // 
Ура-Ru: сайт. 2013. 8 августа. URL: http://www.ura.ru/content/svrd/08-08-2013/ 
news/1052163102.html 

5 Ураза-байрам в Новосибирске отмечают более 10 тыс. мусульман // РИА-
Новости: сайт. 2013. 8 августа. URL: http://ria.ru/nsk/20130808/955017933. html 

6 Более 15 тыс. мусульман собралось в Соборной мечети Красноярска на 
празднование Ураза-байрама // Ислам в Сибири: официальный сайт Единого ду-
ховного управления мусульман Красноярского края. 2013. 8 августа. URL: http:// 
www.islamsib.ru/news/740-bolee-15-tysyach-musulman-sobralos-v-sobornoj-mecheti-
krasnoyarska-na-prazdnovanie-uraza-bajrama 

7 15 тыс. мусульман поучаствовали в праздновании Ураза-байрама в Ха-
баровске // Сайт мусульман Дальнего Востока. 2013. 9 августа. URL:http://www. 
alfurkan.ru/index.php?option=com_content&view=article&id=835:15-tysyach-musul-
man-pouchastvovali-v-prazdnovanii-uraza-bajrama-v-xabarovske&catid=29:khab& 
Itemid=63 

8 Макаров А. Указ. соч. 



 45

ной церкви. В частности, протоиерей В. Чаплин, председатель Си-
нодального отдела по взаимоотношениям Церкви и общества, при-
знает: «Похоже, у нас есть только три реальных “партии” – право-
славных, мусульман и неверующих. И именно они будут 
определять будущее российской политики»1. Выводы В. Чаплина 
строятся на признании двух основных сообществ – православного 
и мусульманского, имеющих немалое число активных членов и во 
многом общие нравственные и социальные ценности. Третью со-
циальную группу, по классификации руководителя Синодального 
отдела, образуют десятки миллионов пока «не определившихся» 
граждан, но она наиболее ресурсообеспеченная – за ней стоят 
крупные финансы, шоу-бизнес, возрастная часть бюрократиче-
ской, экспертной и медийной элиты, а также некоторое количество 
зависимой от этих элит молодежи. 

Наличие трех групп предполагает ведение между ними 
борьбы на основе не совпадающих друг с другом моделей устройст-
ва семьи, локального социума, закона, общества, государства. 
Впрочем, как полагает Чаплин, ни одна из сил, соперничающих за 
десятки миллионов пока «не определившихся» граждан и за об- 
щественное устройство России, «не уничтожит и не вытеснит из 
страны другие»2. Напротив, их совместной задачей становится 
процесс гармонизации российских ценностей и социальных моде-
лей, достигаемый через механизмы дискуссий и реформы, в  
которых сегодня Русская православная церковь, по признанию ре-
лигиозных элит мусульманского сообщества, не только серьезно 
активизировала свою работу буквально по всем направлениям 
жизнедеятельности, включая СМИ, региональные и федеральные 
ведомства на всех уровнях власти, но и добилась того, чтобы было 
«везде заметно ее всепроникающее влияние»3. 

Следует согласиться с профессором Центра славянских ис-
следований университета Хоккайдо К. Мацузато, что «современ-
ный российский ислам невозможно изучать через призму только 

                                                 
1 Протоиерей Всеволод Чаплин. Общество: Светское или религиозное? // 

Интерфакс-религия: сайт. 2012. 2 мая. URL: http://www.interfax-religion.ru/kaz/? 
act=analysis&div=177 

2 Там же. 
3 Выступление председателя ДУМЕР муфтия шейха Равиля Гайнутдина. 

Расширенное отчетное заседание Президиума и Аппарата ДУМЕР // Мусульмане 
России: сайт. 2012. 1 марта. URL: http://dumrf.ru/dumer/speeches/2714 



 46 

религиоведческих исследований»1. Соответствующую рефлексию 
российского мусульманства мы обнаруживаем в дискурсивных 
практиках современных лидеров мусульманского сообщества, так 
называемых активных агентов дискурсивного конструирования и 
продвижения «воображаемых религиозных сообществ»2 как в среде 
верующих, так и в целом в российском публичном пространстве3. 

В мусульманских республиках при символическом призна-
нии политическим классом приоритета универсалистских ценно-
стей реальный вектор общественно-политического развития сов-
падает скорее с ориентацией на ценности исламского мира, с 
поправкой в той или иной степени на систему ценностей и культу-
ру традиционного ислама в России. Так, президент Татарстана 
Р. Минниханов признает за исламом один из ведущих факторов 
«формирования общечеловеческих ценностей, идей гуманизма и 
толерантного взаимодействия различных народов на территории 
Республики Татарстан и всей Российской Федерации»4. Глава Че-
ченской Республики Р.А. Кадыров также постоянно подчеркивает 
в своих публичных выступлениях приверженность Чечни тради-
ционным исламским ценностям. В настоящее время исламская ре-
лигия становится одним из легитимных факторов общественной 
политической жизни Чечни, влияющих на ценностные и иденти-
фикационные доминанты населения. Государственная власть об-
ращается к основополагающим принципам и ценностям ислама, 

                                                 
1 Мацузато К. Дискурсы и поведение мусульманских деятелей Волго-

Уральского региона. Влияние региональных образов самовосприятия и стратегии 
областных администраций // Ислам от Каспия до Урала: Макрорегиональный 
подход. – М., 2007. – С. 156. 

2 Термин «воображаемое сообщество» (imagined community), применен-
ный Б. Андерсоном для описания национальных сообществ, имеет инструмен-
тальную ценность для описания религиозного и политического сообщества. «Оно 
воображенное», поскольку члены даже самой маленькой нации никогда не будут 
знать большинства своих собратьев-по-нации, встречаться с ними или даже слы-
шать о них, в то время как в умах каждого из них живет образ их общности. (Ан-
дерсон Б. Воображаемые сообщества. – М., 2001. – С. 21.) 

3 Ходжаева Е., Шумилова Е. «Кто такой верующий?»: Повседневные ти-
пизации своих и чужих в православном и мусульманском дискурсах (на примере 
Казани) // Конфессия, империя, нация: Религия и проблема разнообразия в исто-
рии постсоветского пространства. – М., 2012. – С. 345. 

4 Минниханов Р.Н. Приветствие Президента Республики Татарстан по 
случаю Дня официального принятия Ислама Волжской Булгарией // Президент 
Республики Татарстан: официальный сайт. 2012. 20 мая. URL: http://president. 
tatarstan.ru/news/view/113273?highlight=ислам 



 47

тем самым подчеркивая свою конфессиональную идентичность. 
На этот факт обратили особое внимание участники V Междуна-
родного миротворческого форума «Ислам – религия мира и сози-
дания», состоявшегося 25–26 мая 2013 г. в г. Грозном. 

Практически за четверть века мусульманское сообщество 
смогло ускоренно включиться в возрожденческие процессы, выра-
зившиеся в колоссальном пробуждении национального и религи-
озного самосознания. В последовавший за этим этап укрепления 
исламской инфраструктуры было обеспечено строительство  
культовых и образовательных учреждений, становление халяль-
индустрии, основанной на переработке и производстве «дозволен-
ной» у мусульман продукции и уже признанной в некоторых ре-
гионах страны «задачей государственного уровня»1. 

Не удивительно, что исламская идентичность политического 
класса мусульманских республик в последние годы становится 
объектом элитологического анализа арабских и американских ис-
следовательских институтов. Так, во всех четырех международных 
отчетах «500 самых влиятельных мусульман мира», вышедших в 
2009–2012 гг., неизменно присутствуют представители российской 
уммы, совершившие в разные годы паломничество к святыням ис-
лама в Мекке (Саудовская Аравия). Составление списка ключевых 
фигур осуществляется по показателям их влияния у себя в госу-
дарстве и регионе, степени участия в глобальных процессах.  
В российском сегменте политиков-мусульман отражены имена 
президентов Татарстана М.Ш. Шаймиева и Р.Н. Минниханова, Че-
ченской Республики – Р.А. Кадырова. 

М. Шаймиев стал первым из российских политиков, вошед-
ших в 2009 г. в Топ-500 влиятельных мусульман мира. В сопрово-
дительной информации о нем экспертами доклада было указано, 
что первый президент Татарстана, мусульманской республики в 
составе России, также награжден международной премией короля 
Фейсала за заслуги перед мусульманским населением2. В мировом 
исламском рейтинге за 2010 г. на место М. Шаймиева, оставившего 
к этому времени пост руководителя республики, составители отче-
та определили новоизбранного президента Татарстана Р. Минни- 
ханова. Его имя после этого еще дважды заносилось в отчеты,  

                                                 
1 Данилова Г. Индустрия дозволенного [Символике «халяль» доверяют 

как знаку качества продукции] // Российская газета. – 2009. – 3 ноября. 
2 The Muslim 500: The 500 Most Influential Muslims, 2009. URL: http://the-

muslim500.com/download 



 48 

посвященные 500 самым влиятельным мусульманам мира, –  
в 2011 и 2012 гг. О руководимом Миннихановым субъекте Россий-
ской Федерации авторами доклада неизменно говорится как о 
влиятельном российском регионе в центре России, где сложилась 
религиозная модель сочетания ислама и европейской культуры1. 
Причем исламскими экспертами она признается показательной2. 

В Татарстане сделаны серьезные шаги по привлечению ин-
вестиций исламского мира в систему банкинга и финансов. Свои 
дискурсивные позиции в публичной сфере татарстанские полити-
ческие и бизнес-элиты, прочащие большое будущее индустрии 
исламских финансовых услуг, которая «набирает обороты и при-
сутствует сегодня более чем в 75 странах»3, подкрепляют ссылка-
ми на ценности в исламских финансах, основанные на законах ша-
риата и демонстрирующие свою эффективность и низкие риски. 
При этом они подвергают жесткой критике западный капитализм, 
который «уже не раз переживал ломку ценностей, ставя собствен-
ные интересы финансового сектора выше интересов общества»4. 
Свой решительный настрой вывести республику в число полно-
правных лидеров и центров исламского банкинга и финансов в 
России руководители Татарстана, опирающиеся на сформированную 
в промышленной, научной и финансово-банковской отраслях регио-
на элиту, подтверждают на крупномасштабных российских и зару-
бежных саммитах с присутствием инвесторов, представителей вла-
сти, бизнеса, экспертов в области экономики и финансов России и 
стран – участниц Организации исламского сотрудничества (ОИС)5. 

(Окончание в следующем номере.)  
«Элитология России: Современное состояние  

и перспективы развития Т. 2»,  
Ростов н/Д., 2013 г., с. 162–178. 

                                                 
1 The Muslim 500: The 500 Most Influential Muslims, 2009. URL: http://the-

muslim500.com/download 
2 The Muslim 500: The World's 500 Most Influential Muslims, 2012. URL: 

http://themuslim500.com/download 
3 Судин Харон, Ван Нурсофиза Ван Азми. Исламская финансовая и бан-

ковская система: Философия, принципы и практика. – Казань: Линова-Медиа, 
2012. – С. 7. 

4 Минвалеев А., Вильданова Э. Рустам Минниханов: «Западный капита-
лизм не раз переживал ломку ценностей» // Бизнес Online. 2012. 17 мая. URL: 
http://www.business-gazeta.ru/article/59662 

5 Минниханов: Татарстан может стать центром исламских финансов РФ // 
Ислам News: сайт. 2012. 17 мая. URL: http://www.islamnews.ru/news-138826.html 



 49

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
 
 
 
 
 
Р. Сулейманов,  
кандидат исторических наук,  
руководитель Приволжского центра региональных  
и этнорелигиозных исследований РИСИ (г. Казань) 
АРАБСКИЕ ПРОПОВЕДНИКИ В ТАТАРСТАНЕ  
В КОНЦЕ XX – НАЧАЛЕ XXI в.:  
ПУТИ ПРОНИКНОВЕНИЯ, ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ,  
ПОСЛЕДСТВИЯ 
 
Религиозное возрождение, охватившее Россию и ее регионы 

после распада СССР, и завершение эпохи государственного атеиз-
ма в 1991 г. привели к массовому восстановлению и строительству 
новых храмов по всей стране. Общий для всей страны процесс 
проходил и в регионах компактного проживания народов, испове-
дующих ислам. Однако естественный духовный порыв мусуль-
манского населения к своей религии был использован привержен-
цами радикальных исламских течений из зарубежных стран, 
ставивших собой целью духовно переориентировать российских 
мусульман на зарубежные религиозные центры. Подобные поли-
тические цели в долгосрочной перспективе должны были привести 
к превращению мусульман Поволжья и Северного Кавказа в «пя-
тую колонну» в собственной стране и включить эти территории в 
глобальный геополитический передел в Евразии. В 1990-е годы 
приезд иностранных мусульманских миссионеров в Татарстан вос-
принимался как желание зарубежных единоверцев из стран Ближ-
него Востока помочь татарам вернуться к исламу. По воспомина-
ниям муфтия Татарстана Ильдуса Файзова (2011–2013) пиетет 
перед арабами достигал таких форм, что «на любого араба смотре-
ли чуть ли никак на самого Пророка Мухаммеда»1. 
                                                 

1 «Отрицать проникновение религиозного фундаментализма в республику 
уже нельзя»: Интервью с и.о. муфтия Татарстана Ильдусом Файзовым // ИА 



 50 

Известный татарский богослов Фарид Салман вспоминал, 
что в бытность его работы во главе отдела международных связей 
Казанского мухтасибата в начале 1990-х годов, когда начались 
первые визиты арабских эмиссаров, ему часто в качестве переводчи-
ка приходилось бывать рядом с ними. Тогда они недвусмысленно 
предлагали ему сотрудничество со своей стороны. В 1991 г. прие-
хавшие из университета им. Абд аль-Ваххаба в Эр-Рияде препода-
ватели убеждали его начать содействовать им в приобщении татар 
к «чистому исламу»1. Сам Салман тогда от подобных предложений 
отказался, впоследствии неоднократно поднимал тревогу по этому 
поводу; он один из немногих, кто еще в 1990-е годы разглядел, 
куда ведет такое «сотрудничество» мусульманскую умму2. Увы, 
далеко не все были столь принципиальными противниками «по-
мощи» от зарубежных единоверцев из арабских благотворитель-
ных фондов. 

Деятельность зарубежных исламских миссионеров скон- 
центрировалась вначале на организации мусульманских молодеж-
ных лагерей. Первый прошел с 27 апреля по 3 мая 1992 г. на  
территории пионерского лагеря «Солнечный» под Казанью под 
опекой саудовской благотворительной организации «Тайба».  
В качестве лекторов выступали четверо подданных Саудовской 
Аравии, одним из которых был Махди Ханбали. Весьма любопыт-
ны впечатления одного из участников этого лагеря, отражающие 
настроения татарской молодежи: «Саудовцы казались нам непре-
рекаемыми авторитетами ислама. Мы все думали тогда, что со-
племенники и земляки Пророка Мухаммеда были единственным 
источником настоящего и чистого ислама»3. Арабы также участво-
вали в организации культурных вечеров, которые пользовались 
огромной популярностью. Открытый в том же году московский 
филиал Международной ассамблеи мусульманской молодежи 
(WAMY), возглавляемый подданным Саудовской Аравии  
                                                                                                           
REGNUM. 2.02.2011. [Электронный ресурс]. URL: http://www.regnum.ru/news/fd-
volga/tatarstan/1372865.html 

1 Из личной беседы с автором. 
2 Салман Ф. Ваххабизм – не просто зло, это смертоносное зло // Россий-

ская газета. 25.09.1999. [Электронный ресурс]. URL: http://www.rg.ru/anons/ 
arc_1999/0925/2222.htm 

3 Шагавиев Д.А. Путь с Иманом (1991–1994) // «Общественно-политиче-
ская жизнь Татарстана в условиях социокультурного и конфессионального плю-
рализма»: Материалы научно-практ. конф. – Казань: Центр исламской культуры 
«Иман», 2006. – С. 72. 



 51

Али ал-Амуди, организовывал курсы проповедников ислама в  
Москве и Казани, куда охотно приглашалась татарская молодежь. 
Наряду с этим практиковались поездки по районам Татарстана, где 
арабские проповедники выступали с лекциями перед мусульман-
ской молодежью. К примеру, 14–27 декабря 1992 г. с «благотвори-
тельным караваном» по республике разъезжал Усман Ахмед Хасан 
Али, гражданин Судана1. 

Открытые лекции арабских миссионеров проводились не 
только в мечетях или для участников молодежных лагерей. Неред-
ко для этого использовались целые концертные залы. К примеру, в 
феврале 1992 г. в культурно-спортивном комплексе «Уникс» Ка-
занского университета выступали перед пришедшими татарами 
заместитель министра вакуфов Иордании Валид Шукри Сапсуг, 
представитель Всемирной исламской организации помощи («Saar 
Foundation») Али Иссам Салех из Иордании и член президентского 
(дудаевского) совета Чеченской Республики Иса Умаров. Салех 
рассказал о деятельности этой организации, отметив, что в Моск-
ве, где уже действовал ее офис, взято под ее покровительство  
125 татар («Saar Foundation» оказывала помимо «просветитель-
ской» работы, еще и медицинскую и материальную поддержку). 
Весьма характерно, что в репортаже об этом мероприятии татар-
ская журналистка отметила: «Визит миссионеров стал еще одним 
доказательством возрастающего интереса мусульманских стран к 
Татарстану»2. 

В 1993 г. вояжи в регионы Поволжья совершал представи-
тель организации «Аль-Игаса» Абдель-Хамид Джафар, известный 
среди ваххабитов под кличкой Дагистани. Организация «Аль-
Игаса» более известна как «Международная исламская организа-
ция “Спасение”» (МИОС). На эту организацию в свое время обра-
щалось особое внимание СМИ: появлялись сообщения экспертов о 
том, что ее руководители, связанные с саудовскими спецслужба-
ми, негласно финансировали ваххабитов по всему миру, включая и 
религиозных радикалов, действующих на территории России. 

В 1999 г. органами ФСБ для СМИ была представлена ин-
формация о том, что Дагистани в тот период возглавлял «Русский 
отдел» «Аль-Игасы» и четыре месяца в году проводил в России, 

                                                 
1 Якупов В.М. Центр «Иман»: 20 лет служения умме (сборник материалов 

и документов). – Казань: «Иман», 2010. – С. 125. 
2 Агишина Г. Миссия в Казани // Известия Татарстана. – № 39. – 1992. –  

26 февраля. 



 52 

вместе со своим бухгалтером совершая вояжи в Татарстан и на 
Северный Кавказ; а также о том, что Дагистани является имамом 
мечети в Медине и выполняет деликатные поручения одной из 
саудовских спецслужб. Известно, что в Татарстане и на Северном 
Кавказе Дагистани выступал с проповедями перед мусульманами, 
в том числе перед шакирдами местных вновь открытых медресе.  
В некоторых проповедях Дагистани открыто призывал к воору-
женному джихаду против «неверных», говоря о том, что рано или 
поздно придется вести войну против «кяферского государства».  
В 1995 г. посольству Саудовской Аравии в России было заявлено о 
нежелательности пребывания Абдель-Хамид Джафара Дагистани 
на территории России, после чего официально Дагистани убыл из 
страны1. 

В 1993 г. саудовская благотворительная организация «Тай-
ба» заключила договор о содействии образовательному процессу с 
дирекцией новообразованного в г. Набережные Челны (втором по 
численности населения и значимости городе Татарстана) медресе 
«Йолдыз», что де-факто привело к трансформации медресе в центр 
по подготовке боевиков, что показали в дальнейшем события вто-
рой чеченской войны (1999–2001). Данное медресе в 1993 г. руко-
водством Духовного управления мусульман Татарстана фактически 
было продано спонсорам из «Тайбы». Осенью 1999 г. выпускник 
медресе Денис Сайтаков вошел в число подозреваемых в органи-
зации терактов в Москве, впоследствии была доказана причаст-
ность шакирдов «Йолдыза» еще к нескольким подобных акциям, а 
также подтверждены факты сотрудничества руководства медресе с 
чеченскими полевыми командирами Шамилем Басаевым и Хатта-
бом, которые проводили для студентов «Йолдыза» «полевую прак-
тику»2. Вскоре еще десять учащихся этого медресе были объявле-
ны в розыск по ст. 208 ч. 2 Уголовного кодекса РФ («Участие в 
вооруженных формированиях, не предусмотренных законом»). 
Возглавлял филиал «Тайбы» в Татарстане Иса Шебахат, гражда-
нин Иордании. 

                                                 
1 Шохин А. Влияние внешних факторов на распространение в России ис-

ламского фундаментализма // Ислам в России и странах СНГ: Сборник материа-
лов конференции. – СПб., 2008. – С. 487–495. 

2 Борисов В. Радикальный исламизм на территории Российской Федера-
ции // Социальные функции религии и современное общество: Сборник материа-
лов конференции. – М., 2009. – С. 310–319. 



 53

В 1997 г. в Казани появился филиал «Международной ис-
ламской представительской организации» (МИПО). Данная орга-
низация была создана при финансовой поддержке Саудовской 
Аравии в г. Дакка (Бангладеш). В этом же году филиал этой орга-
низации появился в Москве. Официальной целью создания МИПО 
является распространение ислама по всему миру. В 2001 г. в СМИ 
появились сообщения о том, что план деятельности МИПО был 
нацелен на создание во взаимодействии с другими международ-
ными исламскими структурами «исламского государства на терри-
тории России с центром в Татарстане», в которое вошли бы не-
сколько субъектов РФ1. 

В этот же период распространение ваххабизма в Татарстане 
и соседних регионах шло по линии организаций «Ибрагим бин 
Абдулазиз аль-Ибрагим» («Аль-Ибрагим»), «Всемирная ассамблея 
мусульманской молодежи» и «Комитет мусульман Азии», связан-
ных с саудовскими и кувейтскими спонсорами и со спецслужбами 
Саудовской Аравии. 

Цели деятельности этих организаций, официально заявлен-
ные в их учредительных документах, были довольно схожи и, как 
правило, не выходили за рамки оказания материальной помощи 
отдельным гражданам, общественным и религиозным объедине-
ниям, а также содействия в организации религиозного просвеще-
ния. Вместе с тем в СМИ и в научной литературе со стороны вос-
токоведов и политологов звучало немало негативных оценок 
деятельности этих «неправительственных организаций». В частно-
сти отмечалось, что оказание ими гуманитарной помощи сопро- 
вождалось созданием разветвленной сети организаций, финанси-
руемых Саудовской Аравией, особенно активно стремящейся  
содействовать увеличению роли ваххабитской формы ислама в 
общественной жизни на территории России и, тем самым, прямо 
или косвенно закрепить саудовское влияние. Среди реальных  
целей этих организаций следует отметить формирование про-
саудовских настроений среди максимально возможного количест-
ва верующих, формирование готовности к вооруженному джихаду 
против «неверных», а также компрометация местных действую-
щих религиозных авторитетов и продвижения на их посты своих 
ставленников. 
                                                 

1 Борисов В. Радикальный исламизм на территории Российской Федера-
ции // Социальные функции религии и современное общество: Сборник материа-
лов конференции. – М., 2009. – С. 310–319. 



 54 

Негативное влияние на мусульманскую общину Татарстана 
оказал представитель «Тайбы» – гражданин Алжира Бу Сетта  
Абдрурразак, работавший преподавателем в медресе «Мухамма-
дия» (1994–1997). Во время пребывания в Казани он вмешивался 
во внутренние дела мусульманского духовенства, создавал интри-
ги среди руководства Духовного управления мусульман, подстре-
кал учащихся медресе к столкновениям с сотрудниками местной 
газеты. Иностранец организовал отправку молодежи в религиоз-
ные университеты Саудовской Аравии и Кувейта, известные своей 
фундаменталистской направленностью1. 

С 1992 г. стала действовать уже упоминавшаяся организация 
«Saar Foundation», которая также специализировалась на организа-
ции исламских молодежных лагерей для последующей отправки 
их участников учиться в арабские страны. Эта организация стре-
милась организовывать лагеря не только на территории России, но 
и в Казахстане и Белоруссии, куда приглашала молодых мусуль-
ман из Татарстана. Филиал этой организации в России возглавлял 
иорданец Али Иссам Салех. 

По аналогичной схеме работал региональный благотвори-
тельный фонд «Аль-Харамейн» («Al-Harame-in Foundation»), осно-
ванный в 1991 г. Саудовской Аравией с целью «оказания помощи 
мусульманским братьям в различных частях света и распростране-
ния по всему миру истинных исламских учений». «Аль-Харамейн» 
является ведущей благотворительной организацией Саудидов, 
действующей непосредственно под патронажем королевской семьи 
и эгидой Министерства по делам ислама КСА2. С 1993 г. на терри-
тории регионов Поволжья действовали представители «Аль-
Харамейна», сама организация функционирует непосредственно 
под патронажем королевской семьи Саудидов при поддержке Ми-
нистерства по делам ислама и вакуфов Королевства Саудовская 
Аравия (КСА). Эмиссары данной организации агитировали моло-
дых мусульман ехать в КСА для получения там религиозного об-
разования. Образовательная деятельность этой структуры, сво-
дившаяся первоначально к организации семинаров, лагерей и 
издания литературы, сменилась на вербовку готовых воевать в 

                                                 
1 Суриков В. Российские наемники: Вымысел и правда. Издержки возрож-

дения ислама в Республике Татарстан // Независимая газета. – 2000. – 27 июня. 
2 Магомеддадаев A.M. «Благотворительность»? // Дагестанская правда. 

2004. 19 июля. [Электронный ресурс]. URL: http://www.portal-credo.ru/site/?actr= 
monitor&id=4513 



 55

Чечне мусульман из Татарстана. С началом первой чеченской кам-
пании (1994–1996) организация вела активную антироссийскую 
кампанию в поддержку исламского «джихада» в Чеченской Рес-
публике. 

Только к 2000 г. российским органам безопасности стало 
понятно, что деятельность подобных зарубежных «благотвори-
тельных» организаций приводит к появлению терроризма на рели-
гиозной почве в среде российских мусульман и финансированию 
боевиков1. Как отмечают исследователи, оказание гуманитарной 
помощи сопровождалось созданием разветвленной сети организа-
ций под видом благотворительных фондов, финансируемых Сау-
довской Аравией, особенно активно стремящейся содействовать 
увеличению роли радикального ислама в общественной жизни в 
мусульманских регионах России и тем самым прямо или косвенно 
закрепить свое присутствие там2. 

Проникновение арабских миссионеров нетрадиционного для 
региона ислама наиболее успешно было в систему воссоздаваемо-
го в 1990-е годы в Татарстане мусульманского образования.  
В 1993 г. начинают приезжать в качестве учителей другие арабы, 
многие из которых остаются впоследствии на постоянное место 
жительства в Татарстане. В частности, приехали из Иордании Ху-
сам Абдрахман (преподает и поныне в казанском медресе «Му-
хаммадия» арабский язык) и Ахмад Абу Гаеш, поехавший рабо-
тать в Набережные Челны в медресе «Йолдыз». Также работал 
преподавателем в казанском медресе Аляутдин Амро из Иордании 
(уехал в 2000-е годы в Объединенные Арабские Эмираты). Сам 
факт наличия таковых первоначально объяснялся тем, что они не-
обходимы как носители языка. Однако очевидно, что они сами не 
ограничивали свою работу в качестве учителей филологических 
дисциплин, а стремились к миссионерской деятельности, которая 
нередко сводилась к изданию соответствующей продукции.  
К примеру, в 2003 г. преподаватель казанского медресе «Мухам-
мадия» Хусам Абдурахман из Иордании выпустил CD-диск рели-
гиозного содержания под названием «На пути к бесконечности»3. 
Самого Хусама также знают как исполнителя нашидов (песен ре-
лигиозного содержания). 

                                                 
1 Кровавый террор / Сост. В. Ставицкий. – М., 2000. – С. 261. 
2 Поляков К.И. Арабские страны и ислам в России (90-е годы XX века). – 

М., 2001. – С. 52–61. 
3 Якупов В. Деятельность ДУМ РТ в 2003 г. – Казань, 2005. – С 11. 



 56 

«Религиозные предметы в наше время находились под 
юрисдикцией арабских преподавателей, – вспоминал годы своей 
учебы в казанском медресе “Мухаммадия” заведующий Отделом 
истории общественной мысли и исламоведения Института истории 
Академии наук Татарстана Дамир Шагавиев. – Поэтому неизбежно 
возникали проблемы, связанные с мазхабами (религиозно-право- 
выми школами. – Авт.). Тогда еще не было твердой установки на 
ханафитский толк (традиционный для татар мазхаб) и у молодежи 
наблюдалось недоверие к местным имамам и обрядам»1. По сло-
вам бывшего шакирда, Ахмад Абу Гаеш преподавал фикх (му-
сульманское право) по книге «Фикх ас-Сунна» Сайида Сабика, 
салафитского автора, который придерживался принципа смешения 
(талфик) между положениями различных мазхабов и даже отрицал 
правомерность следования одному из четырех канонических маз-
хабов. Правда, как подчеркивает Шагавиев, попытки уменьшить 
влияние салафитской ориентации в преподавании религиозных 
дисциплин предпринимались. Большую роль в этом играл тогдаш-
ний казый (духовный судья) Габдельхак Саматов, который на за-
нятиях по фикху опирался на книги, написанные в соответствии с 
традиционным для татар исламом ханафитского мазхаба2. 

Наибольший отрицательный след оставил другой зарубежный 
преподаватель – Ясин Усман Абделла, выпускник Исламского 
университета г. Медина (Саудовская Аравия), приехавший из Эрит-
реи. В созданном в 1998 г. в Альметьевске медресе им. Р. Фахрет- 
дина он занял пост проректора, параллельно курируя работу вах-
хабитского медресе «Аль-Фуркан» в г. Бугуруслане Оренбургской 
области, действующего с ноября 1994 г. Он вел курс практической 
подготовки имамов, включающий обучение основам проповеди и 
призыва (дагват)3. 

Аналогичная ситуация возникла в медресе «Йолдыз»,  
открытом в г. Набережные Челны в 1991 г. (вначале ректором был 
Идрис Галяутдинов, потом Габдельнур Агишев, позже Малик Иб-
рагимов). В списке преподавателей религиозных и светских дис-
                                                 

1 Шагавиев Д.А. Воспоминания об учебе в медресе «Мухаммадия» в 1993–
1994 гг. // Медресе «Мухаммадия»: Преемственность традиций: Материалы  
науч.-практ. конф. – Казань, 2008. – С. 144–145. 

2 Шагавиев Д.А. Преподавание исламских дисциплин в Казанском выс-
шем мусульманском медресе «Мухаммадия» // Медресе «Мухаммадия»: Преемст-
венность традиций: Материалы науч.-практ. конф. – Казань, 2008. – С. 132. 

3 Хабутдинов А.Ю., Мухетдинов Д.В. Общественное движение мусуль-
ман-татар: Итоги и перспективы. – Нижний Новгород, 2005. – С. 91–93. 



 57

циплин этого учебного заведения за 1996/1997 уч. г. имеются во-
семь фамилий, из которых четыре принадлежат арабам из Египта, 
Иордании, Палестины1. Однако все они впоследствии были высла-
ны из России после окончательного закрытия этого медресе в 
2000 г. как одного из перевалочных пунктов по идеологической 
подготовке ваххабитов, отправлявшихся впоследствии для военно-
го обучения в центр «Кавказ» в Шалинском районе Чечни. 

Начавший свою работу в 1998 г. Российский исламский уни-
верситет (РИУ) в Казани во главе с ректором Гусманом Исхако-
вым, одновременно занимавшим пост муфтия Татарстана (1998–
2011), пополнился иностранными преподавателями: турком Сали-
хом Сейханом (преподавал Коран, фикх и турецкий язык) и еги-
петским арабом Мухаммадом Садыйком Авадом (преподавал таф-
сир, акыду и арабский язык). Оба были выпускниками исламского 
университета «Аль-Азхар» в Каире2. Впоследствии преподавате-
лями РИУ были другие граждане Турции и арабских стран: Му-
хаммад Саид Абдулла Кутб, Эль-Саид Закария Сирадж Эль-Дин, 
Абдулмохсин Али Ариф, Мустафа Мюккеррем Караерс3. 

На сегодняшний день только три преподавателя-араба оста-
лись в Татарстане, двое работают в казанском медресе «Мухамма-
дия» (Хусам Абдурахман и Мухаммад Махмуд4); один в РИУ (Аб-
дулмаджид Абдуракиб Алави, Йемен), кандидат юридических 
наук, работающий на кафедре филологии и страноведения этого 
вуза. 

Татарстан также с вербовочной целью регулярно посещали 
члены террористических организаций. Ахмед Насер, вербовщик 
«Аль-Каиды» из Египта, приезжал в Татарстан в конце 1990-х го-

                                                 
1 Хабутдинов А.Ю. Влияние углеводородного фактора на развитие уммы 

Татарстана // Ислам в современном мире: внутригосударственный и международ-
но-политический аспект. – Нижний Новгород, 2006. – № 3–4 (5–6). – С. 9.  
[Электронный ресурс]. URL: http://islamrf.ru/news/analytics/ politics/8114/ 

2 Закиров Г.Г. Становление Высшего религиозно-светского образования в 
Татарстане: Опыт Российского исламского университета // Сборник научных 
статей преподавателей и сотрудников Российского исламского университета. – 
Казань, 2005. – С. 25. [Электронный ресурс]. URL: http://www.e-riu.ru/knldg/ pre-
pod_pub]/?id=229 

3 Камалов З. Кадры решают все // Сайт Российского института стратегиче-
ских исследований. [Электронный ресурс]. URL: http://www.e-riu.ru/about/history/ 
kamalov/ 

4 Мусульманское образование в Татарстане: История, современное со-
стояние и инновационные процессы. – Казань, 2012. – С. 49. 



 58 

дов и пробыл в регионе до 2004 г. Вернувшись в Египет, был  
арестован и до 2011 г. содержался в тюрьме. После начала «араб-
ской революции» в этой стране был освобожден. В 2012 г. погиб в 
Египте при невыясненных обстоятельствах. 

Нередко поддержку арабским миссионерам оказывали их та-
тарские единомышленники. Обучавшийся в Саудовской Аравии в 
1992–1997 гг. Рамиль Юнусов, занимавший в 2005–2012 гг. пост 
имама Казанской соборной мечети «Кул Шариф», известен как 
один из проводников нетрадиционных для татар форм зарубежно-
го ислама в Татарстане. Он трижды организовывал в Татарстан 
визиты Ахмада Фарида Мустафы, занимающего скромную долж-
ность архитектора Медины, но воевавшего в составе саудовских 
моджахедов против советских войск в Афганистане в 1980-е годы. 
Зачем надо было приглашать в Татарстан человека с такой био-
графией, да еще чтобы читать лекции татарской молодежи?!1. 

Однако наибольшую известность приобрел своей миссио-
нерской деятельностью арабский проповедник Камаль аль-Зант. 
Прибывший в 1992 г. из Ливана учиться в Казанский медицинский 
университет, он вскоре приобрел большую популярность своими 
проповедями на русском языке в Бурнаевской мечети Казани. 
Отучившись на онколога, аль-Зант женился на местной татарке и, 
совмещая работу в больнице, стал активно выступать с пропове-
дями не только в Татарстане, но и выезжая в другие регионы.  
Являясь одним из идеологов «Братьев-мусульман» («Ихван аль-
Муслимун») в Татарстане, аль-Зант вскоре начал активно издавать 
свои книги и аудиолекции. В 2011 г. Совет улемов Духовного 
управления мусульман Татарстана признал его работы не соответст-
вующими традиционному для татар исламу ханафитского мазха-
ба2. Тем не менее тот продолжал свою миссионерскую работу,  
выступая с лекциями в различных мечетях Татарстана, не имея на 
это никакого свидетельства и разрешения. Не имея богословского 
образования (только в 2008 г. он поступил в исламский универси-
                                                 

1 Сулейманов P.P. Исламский терроризм в постсоветском Татарстане: Спе-
цифика, потенциал угрозы, меры противодействия // Концепция противодействия 
терроризму в Российской Федерации. Комплексный подход к формированию и 
функционированию системы противодействия распространению идеологии тер-
роризма: Материалы III Всероссийской науч.-практ. конф. Т. 2. – М., 2012. – 
С. 121. 

2 Постнов Г. Татарские братья-мусульмане уходят в подполье // Независи-
мая газета. 2011. 15 декабря. [Электронный ресурс]. URL: http://www.ng.ru/re-
gions/2011-11-15/l_tatarstan.html 



 59

тет «Аль-Джинан» в Ливане, где учился заочно), во многом будучи 
самоучкой, он приобрел определенную популярность в среде го-
родской татарской молодежи. В основе его проповедей лежала 
идея панисламистского единства, согласно которой приверженцы 
любых течений в исламе являются истинными мусульманами. На 
практике это выливалось в то, что его лекции посещали предста-
вители различных исламистских направлений. В 2012 г. он стал 
работать вице-президентом в Культурном исламском центре  
«Семья», расположенном в Высокой Горе (райцентр в 19 км от 
Казани). В конечном итоге региональные власти Татарстана нако-
нец-то осознали, куда ведет его миссионерская деятельность среди 
татарской молодежи, были предприняты меры, и 14 января 2013 г. 
он уехал в Ливан вместе со своей семьей1. Впрочем, посеянные им 
плоды за время его 20-летней пропагандистской работы дали свои 
всходы в виде появления радикальных групп мусульман, готовых 
пойти на совершение терактов, которые и произошли в Татарстане 
с 1999 по 2012 г. Отъезд Камаля аль-Занта не означает, что все 
арабские проповедники покинули Татарстан. По-прежнему про-
должает свою деятельность Мухаммед Хамед, так же как и  
аль-Зант работающий врачом (вместе они даже работали в му-
сульманском клинико-диагностическом центре «Йасин» в Казани, 
существующем с 2009 г.), менее популярный проповедник, но за-
нимающий свою нишу в ряду арабских миссионеров, действую-
щих на территории Татарстана. 

Подводя итог, можно констатировать, что арабские пропо-
ведники в Татарстане, пик деятельности которых пришелся на  
конец XX – начало XXI в., являлись проводниками нетрадицион-
ных для татарского народа течений зарубежного ислама радикаль-
ного толка. Проникшие в Татарстан либо под видом учителей,  
либо врачей, работая зачастую при поддержке арабских благотво-
рительных фондов, миссионеры из стран Ближнего Востока сыг-
рали одну из негативных ролей в распространении исламского 
фундаментализма среди татарской молодежи Поволжья. Сегодня, 
когда терроризм стал не редкостью для Татарстана, всем очевидно, 
какой вред принесли арабские миссионеры мусульманам  
Поволжья своими проповедями «чистого ислама». Остается наде-
яться, что впредь подобные проповедники никогда не будут дейст-
                                                 

1 Татарстан покинул один из идеологов «Братьев-мусульман» // Интер-
факс-Религия. 2013. 29 января. [Электронный ресурс]. URL: http://www.mterfax-
religion.ru/?act=news&div=49811 



 60 

вовать на территории России. Нам еще долго придется пожинать 
плоды их деятельности в нашей стране. 

«Уральское востоковедение»,  
Екатеринбург, 2013 г., вып. 5, с. 193–200. 

 
 
А. Адиев,  
кандидат политических наук 
Р. Абакаров,  
кандидат философских наук 
(Региональный центр  
этнополитических исследований ДНЦ РАН,  
г. Махачкала) 
ЭТНОПОЛИТИЧЕСКИЕ И КОНФЕССИОНАЛЬНЫЕ  
ПРОЦЕССЫ В СОВРЕМЕННОМ ДАГЕСТАНЕ 
 
Дагестан – особый регион России, сформированный не по 

национальному и не по территориальному принципу. Почти на 
всех окраинах республики живут народы, разделенные админист-
ративными и межгосударственными границами: на юге – лезгины, 
азербайджанцы, аварцы; на западе – чеченцы; на северо-западе – 
ногайцы. Физическая карта Дагестана наглядно иллюстрирует, на-
сколько разные, но сопоставимые географические зоны располо-
жены на территории республики: горы, предгорье, Прикаспийская 
низменность, степи и полупустыни. Исторически Дагестаном обо-
значалась исключительно географическая область, но не единое 
государственное образование. До вхождения в состав России здесь 
было полдюжины маленьких феодальных образований и множест-
во так называемых вольных обществ и их союзов. А до установле-
ния в регионе советской власти северная половина современного 
Дагестана, заселенная северными кумыками, терскими казаками и 
ногайцами, не имела никакого отношения к «стране гор». Все эти 
исторические и географические факторы предопределили возник-
новение целого ряда этнополитических и конфессиональных  
проблем в постсоветском Дагестане. 

 
Динамика этнополитических процессов 

Прежде всего надо отметить, что этнополитические и кон-
фессиональные процессы, протекающие в Дагестане, имеют само-
стоятельную логику развития, хотя определенная их корреляция 



 61

наблюдается с нулевых годов XXI в.: политизация ислама в регио-
не идет на фоне деполитизации этнического фактора. Очень удач-
но об этом написал К. Казенин: «Роль межнациональных отноше-
ний в сегодняшнем Дагестане в целом нередко преувеличивается 
как журналистами, так и исследователями – особенно на фоне ис-
ламского фактора, роль которого в регионе постоянно растет» [1, 
с. 12]. Вместе с тем в республике еще сильны «факторы риска», 
так или иначе связанные с этнополитической проблематикой. 

Разработанность данной проблематики на сегодняшний день 
впечатляет. Не осталось «белых пятен» в изучении истории, при-
чин и контекста этнополитических конфликтов в постсоветском 
Дагестане. Проблемами, вызывающими наиболее острые из них, 
были и остаются: 

– требование репрессированных дагестанских чеченцев-
аккинцев территориальной реабилитации – восстановления Аухов-
ского района Дагестана; 

– разделение российско-азербайджанской межгосударствен-
ной границей лезгинского и других дагестанских народов (цахуры, 
аварцы); 

– разделение административными границами между Даге-
станом, Ставропольем и Чечней ногайского этноса, желающего 
воссоединиться в рамках одного административно-территориаль-
ного образования; 

– проблема кумыкского народа, оказавшегося в результате 
плановых и стихийных переселений дагестанских горцев на рав-
нину этническим меньшинством на своей земле – Дагестанской 
равнине. 

Одним из самых сложных этнополитических конфликтов в 
Дагестане стала проблема восстановления Ауховского района и 
переселения оттуда лакцев. Она затрагивает интересы четырех эт-
нических групп: дагестанских чеченцев (чеченцев-аккинцев), лак-
цев, аварцев и кумыков. В 1944 г. вместе с соплеменниками из Че-
чено-Ингушской АССР дагестанские чеченцы-аккинцы были 
депортированы в Центральную Азию. Ауховский район Дагестана, 
на территории которого они проживали, был ликвидирован, села 
переименованы и заселены лакцами из горной части Дагестана, 
зачастую насильно и с многочисленными жертвами. В результате 
появился вновь созданный Новолакский район. Три крупных че-
ченских села были переданы соседнему Казбековскому району и 
заселены аварцами. 



 62 

Начиная с конца 1980-х годов, чеченцы-аккинцы активно 
добиваются восстановления своего этнического района. После 
принятия Закона о реабилитации в 1991 г. III Съезд народных де-
путатов Дагестана дал на это согласие, а также на возвращение 
жилья чеченским семьям на территории Новолакского и Казбеков-
ского районов. Для реализации этих решений III Съезда народных 
депутатов Дагестана и Закона РСФСР «О реабилитации репресси-
рованных народов» в Правительстве РД было создано Управление 
по вопросам переселения и реабилитации репрессированных  
народов. 

Руководители Дагестана и Российской Федерации договори-
лись с лакскими лидерами о переселении лакцев на новое место 
жительства вблизи столицы республики – города Махачкала. Хро-
нической проблемой при реализации программы переселения ста-
ла нехватка и задержка финансирования. 

В процессе восстановления чеченского Ауховского района, 
которое планируется осуществить по окончании переселения лак-
цев, возможны конфликты, особенно в двух крупных селах с этни-
чески смешанным чеченско-аварским населением – Ленинаул и 
Калининаул. Авторы доклада «Северный Кавказ: Сложности инте-
грации...» пишут: «Чеченцы и аварцы живут параллельной жизнью: 
дети учатся вместе, но взрослые ходят в разные мечети. Молодежь 
разделена по этническому признаку и практически не общается, 
нередко случаются драки» [2]. 

В октябре 2012 г. бывший председатель Счетной палаты РФ 
Сергей Степашин попросил премьер-министра Д. Медведева вы-
делить дополнительные 6,6 млрд руб. для завершения программы 
по переселению лакцев, обосновывая это тем, что затягивание  
вопроса может привести к новым этническим конфликтам в ре-
гионе [3]. 

Еще одной этнополитической проблемой в регионе после 
распада СССР стала проблема разделенных народов. Несколько 
дагестанских этнических групп (лезгины, аварцы, цахуры) оказа-
лись разделенными в результате демаркации новых государствен-
ных границ, что привело к росту напряженности в регионе. Сего-
дня лидеры национальных движений разделенных народов 
Дагестана проводят совместную работу по выработке общих под-
ходов для более успешной защиты интересов своих общин. В июне 
2011 г. в Общественной палате Российской Федерации прошло 
специальное заседание, посвященное вопросу о разделенных на-
родах Северного Кавказа. 



 63

Созданная в 1999 г. организация «Федеральная лезгинская 
национально-культурная автономия» (ФЛНКА) организует слуша-
ния, академические конференции и международные симпозиумы 
совместно с российскими министерствами, Думой и региональны-
ми органами власти, имеет собственный профессиональный сайт в 
сети Интернет и научный центр, обеспечивающий проведение ис-
следований в области лезгинской истории и культуры. 

Этнополитические сюжеты в современном Дагестане свиде-
тельствуют о том, что политизация этнического фактора в регионе 
началась с распадом СССР. Уже в начале 90-х годов на политиче-
ской арене Дагестана появились десятки этнических движений, 
которым на какой-то момент удалось преодолеть разногласия  
между собой и создать единый координирующий орган – Конгресс 
народов Дагестана. В него вошли представители около 20 движе-
ний и партий республики. Однако Конгрессу не удалось достичь 
согласия по вопросу о будущем государственном устройстве Даге-
стана. Произошел раскол дагестанских национальных движений на 
два блока: одна часть этих движений требовала федерализации 
республики и большей автономии для этнических территорий, а 
другая часть боролась за единство и целостность Дагестана, а по 
сути – за сохранение status quo. Примечательно, что раскол этни-
ческих движений на сторонников федерализации Дагестана и на 
сторонников сохранения status quo прошел по исторической и гео-
графической границе исконной «страны гор» и присоединенных к 
ней в последующем соседних народов и территорий. Так, за феде-
рализацию Дагестана в начале 90-х годов XX в. выступали этниче-
ские движения: кумыкское «Тенглик», лезгинское «Садвал», но-
гайское «Бирлик», чеченское «Вайнах», а также терское казачество 
Кизлярской зоны. Но руководству республики удалось сохранить 
единство и унитарное политическое устройство Дагестана, зару-
чившись поддержкой этнических движений самых многочислен-
ных народов Дагестана: аварцев («Народный фронт имени имама 
Шамиля»), даргинцев («Цадеш»), лакцев («Цубарз») [4]. 

Постсоветское руководство республики в условиях развала 
страны и этнических конфликтов в соседних регионах отождеств-
ляло идею федерализации Дагестана с началом распада республи-
ки на несколько частей, которые вряд ли смогли бы сохранить 
свою автономность или достичь такого высокого статуса, как, на-
пример, субъект Российской Федерации. Но следует сказать, что 
именно сторонники федерализации Дагестана оказались после 
развала союза разделенными народами и этническим меньшинст-



 64 

вом на своей территории. Не способные отстаивать свои интересы 
на высоком политическом уровне, эти движения стремились изме-
нить региональную политическую систему через структурные 
преобразования в целях достижения высокой степени автономно-
сти этнических территорий. Но в итоге политических торгов с рес-
публиканской и федеральной властями лидеры указанных этниче-
ских движений конвертировали накопленный в «лихие 90-е» 
социальный капитал и весь протестный потенциал народных масс 
в личные кадровые, статусные и финансовые выгоды, разочаровав 
тем самым своих последователей. Так завершился «парад сувере-
нитетов» в Дагестане, ознаменовавшийся спадом активности этни-
ческих движений, роль которых в политической жизни Дагестана 
постепенно уменьшалась. 

Трансформацию этих проблем в Дагестане можно просле-
дить по динамике ключевых понятий и терминов в работах иссле-
дователей в этом научном дискурсе. Изначально речь шла о таких 
понятиях, как сепаратизм, национализм, автономия, национально-
территориальное самоопределение, федерализация, межнацио-
нальные конфликты [5]. 

Но постепенно в передовом научно-исследовательском и 
аналитическом дискурсе (т.е. в работах и выступлениях ученых, 
основанных на полевых исследованиях и первоисточниках, а не в 
обширном массиве вторичной аналитики) перестают тиражиро-
ваться понятия сепаратизм и межнациональные конфликты. Ста-
новилось ясно, что в Дагестане нет таких серьезных межнацио-
нальных конфликтов, как осетино-ингушский конфликт, как нет и 
угроз сепаратизма: ни одно из этнических движений в Дагестане 
не требовало независимости и не декларировало выход из состава 
России. 

В 2008 г. в Махачкале прошла Всероссийская научно-
практическая конференция «Актуальные проблемы противодейст-
вия национальному и политическому экстремизму», участники 
которой ввели в дискурс региональной этнополитической пробле-
матики понятие земельные конфликты. Этим понятием обознача-
ются всевозможные территориальные и земельные споры с  
участием сельских общин. Именно участие сельской общины как 
стороны конфликта придает ему политический аспект, поскольку 
община может мобилизоваться не только как сельское сообщество, 
но и от имени всей этнической группы. До 2008 г. земельные  
споры как таковые, даже с участием сельских общин, рассматри-
вались только с экономической стороны, но когда реальность по-



 65

казала мобилизационный потенциал этнической и общинной иден-
тичности сторон конфликтов с последующей их политизацией, эти 
проблемы вызвали интерес политологов и социологов. 

Основная зона земельных конфликтов в Дагестане – это рав-
нинные, предгорные и прибрежные (полиэтничные) районы рес-
публики. При этом существует несколько форм противоречий, ко-
торые могут способствовать развитию локальных межэтнических 
конфликтов. 

Это, во-первых, противоречия по поводу зимних пастбищ 
между коренным населением равнинных и степных районов и ско-
товодами-горцами. Во-вторых, это противостояние по линии  
«местные» и «приезжие» (подключается фактор этничности) по 
поводу земельных планов для строительства жилья и ведения при-
усадебного хозяйства. Конфликты такого рода возникают в приго-
родах Махачкалы и густонаселенных сельских районах республи-
ки. И, наконец, противоречия, связанные с незаконной, на взгляд 
жителей поселений, распродажей муниципальной земли местными 
чиновниками. 

Участие во многих локальных конфликтах кумыкских групп 
вовсе не означает их особой конфликтности по сравнению с дру-
гими этническими группами в Дагестане. Дело в том, что именно 
на их исторический ареал расселения приходится основной мигра-
ционный поток представителей горной части республики. В такой 
ситуации цена ошибки на уровне районных администраций и му-
ниципальных образований гораздо выше, чем обычно. 

На сегодняшний день можно говорить еще об одной разно-
видности земельных конфликтов с участием сельских общин, ко-
торые противостоят приходу инвесторов и крупных фермерских 
хозяйств на их территорию. Проблема видится в том, что земель-
ная реформа, которая якобы успешно завершилась в РД еще в 
2009 г., во многих сельских районах была попросту саботирована 
главами районов. По итогам земельной и муниципальной реформ 
администрации сельских поселений должны были завершить 
оформление «зеленки» – обозначить общие границы своих земель, 
разделить их, дать участкам кадастровые номера и внести сведе-
ния о правах собственности и сделках с землей в реестр. Это  
юридически защищало бы права собственности на земли и гаран-
тировало бы невмешательство глав районов в хозяйственную дея-
тельность и земельную политику сельских поселений. Однако на 
практике множество сельских поселений, вернее, их главы, под 
давлением вышестоящих глав районов не провели реформу, и зем-



 66 

ли в этих районах до сих пор общие, т.е. находятся в вéдении  
районных, а не поселенческих властей. Ситуация незавершенности 
земельной реформы на руку районным властям, которые в своих 
интересах продают или сдают в долгосрочную аренду крупным 
агрофирмам сельскохозяйственные земли, находящиеся в ведении 
районных властей. Такая политика районных властей поощряется 
республиканской властью. Для нее очень важно отчитаться перед 
федеральным центром о привлеченных в регион инвестициях. 
Крупные агрофирмы стремятся стать латифундистами, а большинст-
во инвестиционных проектов с их участием в отраслях сельского 
хозяйства (овощеводство, садоводство и пр.) на деле оказываются 
нереализованными, и работы осуществляются только для того, 
чтобы убедить федеральный центр в необходимости государст-
венного софинансирования проектов, а в дальнейшем осуществля-
ется распил этих средств. Так, нашумевший проект по сахарному 
заводу, который стал причиной этнополитической мобилизации 
дагестанских ногайцев в 2011 г. и который якобы успешно реали-
зуется в Тарумовском районе РД, на практике не реализован. Дру-
гой аналогичный проект, реализуемый в Кизлярском районе рес-
публики, также дальше распашки нескольких сотен гектаров земли 
не развивался. А между тем земля, которая была распахана, ис-
пользовалась раньше местными жителями Кизлярского района в 
качестве пастбищ для домашней скотины [6]. Одним из итогов та-
кой земельной политики в погоне за инвестициями становится вы-
давливание населения из села. Безработные сельские жители по-
полняют ряды трудовых мигрантов, уезжающих в другие регионы 
и крупные города страны. 

В оценках экспертов земельные межэтнические конфликты  
в Дагестане – это долгосрочный дестабилизирующий обстановку в 
регионе фактор, и для его преодоления нужны институциональные 
изменения. Здесь исследователи придерживаются двух диамет-
рально противоположных взглядов: одни авторы считают, что эт-
нические земли есть неотъемлемая часть среды обитания, а значит, 
и существования этноса, и необходимо исходить из этого постула-
та [7]. Другие исследователи, наоборот, считают, что этнические 
земли – это абстракция, придуманная этническими предпринима-
телями в целях накопления политического капитала. По их мне-
нию, земельный ресурс нужно рассматривать, в первую очередь, 
как производственный фактор, объект для инвестиционных проек-
тов, способных модернизировать экономику региона [8]. 



 67

Как правило, на исследовательские позиции влияет и этни-
ческое происхождение самих ученых: горцы считают, что Даге-
стан общий, без этнических земель, а жители равнин склонны  
отстаивать концепции этнических земель. Оно и понятно: внут-
ренняя миграция идет с гор на равнину, а не наоборот, и горцам 
комфортнее отрицать доктрины этнических земель. Общественни-
ки равнинных народов Дагестана считают, что земля эта рассмат-
ривается переселенцами «не как агроресурсный потенциал, а как 
объект территориального приобретения». Есть и исследователи, 
придерживающиеся компромиссных взглядов и признающие на-
личие общинных земель – земель конкретных сельских обществ, 
но не этнических в широком смысле слова [1; 9]. А так как исто-
рически в Дагестане в основном селились моноэтнично, эти земли 
и воспринимаются как этнические. В любом случае необходимо 
признавать, что земельные проблемы политизируются на этниче-
ской основе не только в Дагестане, но повсеместно на Северном 
Кавказе, где есть этноконтактная ситуация. 

Таким образом, именно земельные конфликты являются ос-
новным фактором рисков в этнополитической обстановке Даге-
стана. Сегодня Дагестан переживает последствия стихийных и 
плановых переселений горцев на равнину в советскую эпоху и са-
мых разных связанных с ними нарушений. Основным вопросом и 
катализатором конфликта при этом становится земля, а поскольку 
переселенцы иноэтничны, то земельные вопросы оказываются свя-
занными с межэтническими отношениями. 

 
Конфессиональная ситуация:  
Политизация ислама 

Как было упомянуто выше, роль исламского фактора в пост-
советский период в регионе постоянно растет [1, с. 12]. В анализе 
проблем, связанных с конфессиональными противоречиями и ре-
лигиозно-политическим экстремизмом, исследователями исполь-
зуется следующие ключевые слова: фундаментализм, религиозно-
политический экстремизм, ваххабизм и салафизм. Сегодня все 
меньше употребляется понятие ваххабизм. Более распространен-
ным стало понятие салафизм. Причем салафитов делят на умерен-
ных и радикальных представителей, организующих вооруженное 
подполье. Последних чаще всего называют лесными. Это понятие 
пришло в дискурс из журналистики и обозначает тех салафитов, 
кто уже перешел на нелегальное положение. 



 68 

Актуализация религиозной проблематики началась в сере-
дине 80-х годов, когда в некоторых горных районах республики 
появляются ваххабитские анклавы. На их территории не действо-
вали в полной мере российские законы. Эти анклавы продолжали 
укрепляться и все дальше отдаляться от культурного и правового 
пространства Российского государства, пока не произошло втор-
жение международных террористов – боевиков с территории со-
седней Чечни в августе 1999 г. Результатом этого вторжения стало 
поистине народное сплочение многонационального дагестанского 
общества вокруг Российской армии и государства перед лицом 
общего врага: как внешнего (международные террористы), так и 
внутреннего (дагестанские боевики), ставящего под сомнение це-
лостность страны и конституционный строй. 

Однако десятилетие спустя ситуация трансформировалась 
до такой степени, что Чеченская Республика на фоне Дагестана 
выглядит регионом благополучия, стабильности и развития, тогда 
как Дагестан, наоборот, превратился в самый нестабильный регион 
страны. По данным секретаря Совбеза России Н. Патрушева, 85% 
всех преступлений террористической направленности совершается 
сегодня в Дагестане [10]. 

Ваххабитские общины (теперь обозначаемые специалистами 
как салафитские) сегодня представляют собой не какие-то анклавы 
замкнутых и труднодоступных сельских общин в горах Дагестана. 
Они представлены в каждом дагестанском городе и почти в каж-
дом сельском районе республики. Часть их ведет подпольную  
вооруженную борьбу против Российского государства, в первую 
очередь в лице его правоохранительных органов, используя терро-
ристические акты. 

Вместе с тем широкое распространение идей салафизма в 
Дагестане привело и к внутриконфессиональному расколу между 
суфиями и салафитами. Этот конфликт проявляется не только в 
конкурирующих проповедях об «истинном» исламе, обвинении 
друг друга в язычестве и вероотступничестве, но и убийствами 
имамов мечетей и других представителей духовенства, как суфиев, 
так и салафитов. 

Серьезный анализ сложившейся на сегодняшний день  
ситуации, связанной с исламским реформаторским движением  
на Северном Кавказе, содержится в работе А.А. Ярлыкапова  
«Проблема ваххабизма на Северном Кавказе», изданной еще в 
2000 г. В ней автор пишет, что ваххабизм в России распространил-
ся исключительно в среде молодежи и, хотим мы того или нет, 



 69

стал в стране серьезным и долгосрочным фактором [11]. Анализи-
руя проблему распространения экстремистских идей в регионе, 
А. Ярлыкапов отмечает, что эти идеи расцветают в основном в го-
ловах у малообразованной молодежи. Кроме того, экстремистские 
проявления среди мусульман зачастую имеют корни в недовольст-
ве процветающей коррупцией в местных властных структурах. По-
этому одной из первоочередных задач, стоящих перед государством 
в регионе, он видит борьбу с коррупцией, а также налаживание 
качественной и долгосрочной молодежной политики. 

В настоящий момент в Республике Дагестан действуют око-
ло 2050 мечетей и 327 молитвенных комнат. Всего в республике 
образовано 298 исламских образовательных учреждений, из них: 
15 вузов (137 преподавателей и 1629 учащихся); 82 медресе  
(244 преподавателей и 4080 учащихся); 201 примечетская школа 
(317 преподавателей, более 3000 учащихся) [12]. 

Наибольшее количество исламских образовательных учреж-
дений функционирует в городах Махачкала, Хасавюрт, в Буйнак-
ском, Бабаюртовском, Ботлихском, Гунибском, Гумбетовском, Ки-
зилюртовском, Казбековском, Карабудахкентском, Шамильском, 
Хасавюртовском, Цумадинском районах РД. Самыми активными 
религиозными организациями и деятелями, играющими заметную 
роль в политической жизни современного Дагестана, являются: 

– Духовное управление мусульман Дагестана (ДУМД). Ос-
новные формы работы с населением: телевидение (еженедельная 
передача «Мир вашему дому» на Первом канале); радио: «Ватан», 
«Сафинат»; журнал «Ислам», газеты «Ас-салам» и «Нурул-
Ислам»; сайт http://islamdag.ru/; проповеди в джума мечетях, раз-
даточный материал (диски, листовки) и т.д.; 

– Ассоциация ученых Ахлю-Сунна в Дагестане. Основные 
формы работы с населением – сетевые ресурсы (социальные сети, 
Интернет), межличностное общение. 

Изначально конкуренция внутри суннитского исламского 
поля складывалась по этноконфессиональному принципу. ДУМД 
традиционно возглавляют представители аварского этноса, что 
вызывает определенную критику религиозных лидеров других на-
циональностей. В первой половине 90-х годов это даже привело на 
территории Дагестана к созданию ряда национальных муфтиятов. 
Сегодня такие лозунги не имеют массовой поддержки, поскольку 
общество связывает их с субъективными карьерными устремле-
ниями богословов. Более того, даже в рамках одного этноса прак-
тически каждый заметный религиозный деятель действует авто-



 70 

номно, не согласовывая свои действия. Это очень заметно в период 
празднования священного для мусульман месяца Рамадан – часто 
даже в одном селе имамы мечетей назначают разные даты празд-
нования начала месяца. 

Основную проблему в исламском поле Дагестана составляют 
противоречия между сторонниками традиционного для Дагестана 
(суфизм) и фундаменталистского (салафизм) течений в мусуль-
манской религии. Содержание этого противостояния с 90-х годов 
было наполнено взаимными упреками, оскорблениями, угрозами и 
вооруженными столкновениями. Одной из главных задач ДУМД 
являлось полное искоренение идей салафизма с Дагестанской зем-
ли. Хроника этого противостояния исчисляется десятками убитых 
религиозных деятелей как с той, так и с другой стороны. К 2010 г., 
когда уже стало очевидно, что процесс религиозной радикализа-
ции только нарастает, ДУМД инициировало начало мирного диа-
лога с салафитами. Поводом для этого выступило появление офи-
циальной салафитской общины со своими мечетями, курсами, 
общественными, правозащитными, благотворительными органи-
зациями, медресе, СМИ и т.д. Последователями салафизма была 
учреждена «Ассоциация ученых Ахлю-Сунна в Дагестане», актив-
ная деятельность которой заметна в общественно-религиозной 
жизни республики. 

Диалог оказался на грани срыва после убийства самого 
влиятельного на Северном Кавказе шейха Саида Афанди Чиркей-
ского 28 августа 2012 г. Но рост влияния салафитской общины 
вынуждает власти Дагестана и Духовное управление считаться с 
ней. Последствием такой политики становится усиление давления 
на светскую составляющую жизни общества, а также раскол в  
самóй салафитской общине. Вооруженное подполье обвиняет уме-
ренное крыло в заигрывании с государством и не приемлет любые 
формы взаимодействия и компромиссов со светской властью, что 
лишает умеренных салафитов рычагов влияния на сторонников 
религиозно-политического экстремизма и терроризма. Следова-
тельно, диалог между суфиями и умеренными салафитами остав-
ляет нерешенной проблему религиозно-политического экстремизма 
и терроризма в Дагестане. 

Противостояние суфиев и салафитов усиливает напряжен-
ность и во взаимоотношениях между светской и клерикальной 
частями дагестанского общества. Это выражается главным обра-
зом в стремлении исламских религиозных организаций (независи-
мо от их принадлежности к суфиям или салафитам) увеличить 



 71

свое влияние в политической, образовательной, медийной и дру-
гих сферах жизни дагестанского общества. Идеал, к воплощению 
которого стремятся и умеренная, и радикальная части мусульман, 
совпадает – это построение общества по религиозной модели. 

Все эти проблемы, конфликты и процессы заслуживают  
пристального внимания не только научного сообщества, но и ши-
рокой общественности. Думается, что проблематикой основных 
исследований по Дагестану еще на долгое время будут оставаться 
два блока проблем: этнополитические конфликты и внутрикон-
фессиональные проблемы среди мусульманского населения рес-
публики, расколотого в последнее время на два непримиримых 
направления. 

 
Литература 
 

1. Казенин К. Элементы Кавказа. Земля, власть и идеология в северокавказских 
республиках. – М.: РЕГНУМ, 2012. – 176 с. 

2. Северный Кавказ: Сложности интеграции, этничность и конфликт. – Доклад 
Кризисной группы // Европа. – 2012. – 19 окт. 

3. См.: Созаев-Гурьев Е. Дагестану нужно 6 млрд, чтобы предотвратить  
конфликт // Известия. – 2012. – 10 окт. 

4. Гусейнов А.Г. Социально-политические конфликты Северного Кавказа: Сущ-
ность и пути урегулирования. – М.: Наука, 2007. – 270 с. 

5. См., например: Кисриев Э.Ф. Республика Дагестан. Модель этнологического 
мониторинга. – М.: ИЭА РАН, 1999. – 72 с.; Алиев А.К. Северный Кавказ:  
Современные проблемы этнополитического развития. – Махачкала: Изд-во 
ДНЦ РАН, 2003. – 368 с.; Гусаева К.Г. Межнациональные и межконфессио-
нальные отношения в Дагестане: От конфликтности к стабильности: Автореф. 
дис. ... д-ра филос. наук. – Махачкала, 2006. – 35 с. 

6. Адиев А. Получат ли «неместные» доступ к земле на Северном Кавказе? 
[Электронный ресурс]. URL: www.regnum.ru/news/kavkaz/dagestan/1554910.html 

7. Османов А.И. Аграрные преобразования в Дагестане и переселение горцев на 
равнину (20–70-е годы XX в.). – Махачкала: Ин-т истории, археологии и этно-
графии ДНЦ РАН, 2000. – 328 с.; Карпов Ю.Ю., Капустина Е.Л. Горцы после 
гор. Миграционные процессы в Дагестане в XX – начале XXI в.: Их социаль-
ные и этнокультурные последствия и перспективы. – СПб.: Петербургское 
востоковедение, 2011. – 450 с. 

8. См., напр.: Стародубровская И.В., Зубаревич Н.В., Соколов Д.В. и др. Север-
ный Кавказ: Модернизационный вызов. – М.: Издательский дом «Дело», 2011. – 
328 с. Соколов Д., Магомедов X., Силаев Н. Источники конфликтов и разви-
тия на Северном Кавказе. Доклад Кавказского центра проектных решений // 
Кавказский узел. [Электронный ресурс]. URL: http://www.kavkaz-uzel.ru/  
articles/222451/; Агларов М.А. Сельская община в Нагорном Дагестане в XVII – 
начале XIX в. (Исследование взаимоотношения форм хозяйства, социальных 
структур и этноса). – М.: Наука, 1988. – 236 с.; Дибиров А-Н.З. Дагестанский 



 72 

суперэтнос и проблема этнического национализма // Двадцать лет реформ: 
Итоги и перспективы: Сб. статей / Под общ. ред. М.К. Горшкова,  
А.-Н.З. Дибирова. – М.–Махачкала: Наука, 2011. – С. 530–543. 

9. Адиев A.З. Земельный вопрос и этнополитические конфликты в Дагестане. – 
Ростов н/Д: Изд-во СКНЦ ВШ ЮФУ, 2011. – 144 с. 

10. Брежитская Е., Патрушев Н. На Северном Кавказе нарастает религиозный 
экстремизм // Российская газета. 2013 г. 29 мая. [Электронный ресурс]. URL: 
http://www.rg.ru/2013/05/29/reg-skfo/patrushev.html 

11. Ярлыкапов А.А. Проблемы ваххабизма на Северном Кавказе. – М.: ИЭА РАН, 
2000. – 28 с. 

12. Межэтнические и конфессиональные отношения в Северо-Кавказском феде-
ральном округе: Экспертный доклад / Под общ. ред. В.А. Тишкова. – М.: ИЭА 
РАН; Ставрополь: Изд-во СКФУ, 2013. – С. 92. 

«Научная мысль Кавказа»,  
Ростов н/Д., 2013 г., № 4, с. 137–144. 

 
 
Ж. Сыздыкова,  
политолог 
ЦЕНТРАЛЬНАЯ АЗИЯ ПОСЛЕ 2014 ГОДА:  
ВЫЗОВЫ И УГРОЗЫ 
 
По планам США, в 2014 г. американские войска и их союз-

ники должны покинуть территорию Исламской Республики Афга-
нистан. Очевидно, что американцы оставят в наследство афган-
скому руководству достаточное количество нерешенных проблем, 
которые в той или иной степени будут влиять как на внешнюю, так 
и на внутреннюю политику государств Центрально-Азиатского 
региона (ЦАР), затрагивая при этом и интересы трех мировых дер-
жав – России, КНР и США, а также двух региональных лидеров – 
Турции и Ирана. Американцы и их союзники начали контртерро-
ристическую операцию в 2001 г. с упрощенными представлениями 
о стране, и на сегодняшний день нельзя сказать, что они достигли 
поставленной цели. 

После вывода войск серьезные обострения могут возникнуть 
в странах Центральной Азии, в частности в этнорелигиозной сфе-
ре, например, между узбеками и киргизами в Ферганской долине, 
которые и без того вспыхивают время от времени. В их ряду собы-
тия в Таджикистане в августе 2010 г., когда боевики из Исламско-
го движения Узбекистана (ИДУ) бежали из колонии и скрылись в 
долине Рашт. А в 2011 г. террористические акты, имевшие место  
в Алматы, Атырау, Таразе и др. В частности было объявлено, что 



 73

за взрывами в октябре 2011 г. в Атырау стоят боевики из органи-
зации «Солдаты Халифата» («Джунд аль-Халифат»), которая, по 
некоторым данным, базируется в Афганистане. В нее входят бое-
вики разных национальностей из Афганистана, Казахстана и дру-
гих стран, которые видят своей целью возрождение исламского 
халифата. Стоит отметить, что в этих странах прослеживается 
связь между исламистами и оппозиционерами. Наиболее стабиль-
ной выглядит Туркмения, где в последнее время официальным 
властям удалось взять под контроль внутриполитическую ситуа-
цию и не допустить возникновения очагов религиозного экстре-
мизма. 

Многолетние усилия мирового сообщества, и в частности 
США, по борьбе с наркотрафиком из Афганистана по «Северному 
маршруту» (через страны ЦА) не принесли желаемого результата, 
и с уходом войск ISAF из ИРА ситуация может изменится только  
в худшую сторону. По данным ООН, до 30% афганских опиатов 
проходит транзитом через страны, имеющие общую границу на 
севере Афганистана, – это Таджикистан, Узбекистан и Туркмени-
стан. Не стоит забывать и о том, что на собственной территории 
стран ЦАР также ведется масштабное производство наркотиче-
ских веществ. Если производство и торговля наркотиками проеци-
руются из сферы криминального бизнеса в плоскость идеологиче-
ского противостояния, потребуются кардинальные изменения в 
формах и методах борьбы. 

Как известно, ЦАР обладает солидными запасами нефти и 
природного газа. К примеру, углеводородный потенциал туркмен-
ского сектора Каспийского моря (свыше 78 тыс. км2) предвари-
тельно оценивается в объеме 11–12 млрд т нефти и 5,5–6,2 трлн м3 
газа. В Таджикистане канадской компанией Tethys Energy были 
обнаружены значительные запасы нефти, что открывает новые 
перспективы для экономического развития этой страны. Открытие 
больших запасов углеводородов вызывает энтузиазм не только 
официальных властей государств ЦАР. Радикальные экстремисты 
рассматривают угрозы нефтегазовой инфраструктуре как инстру-
мент давления на правительства стран региона. Нельзя исключить, 
что в среднесрочной перспективе на объектах нефтяной и газовой 
отраслей могут быть совершены террористические акты с целью 
дестабилизации внутриполитической обстановки в странах  
Центрально-Азиатского региона. 

Другая проблема – водные ресурсы. Дело в том, что водные 
ресурсы в государствах Центральной Азии распределены нерав-



 74 

номерно. Регион четко разделен на богатые водными ресурсами 
страны (Таджикистан и Киргизстан) и зависимые от них с гидро-
энергетической точки зрения Узбекистан, Туркменистан и Казах-
стан. Киргизстан контролирует бассейн реки Сырдарья, а Таджи-
кистан – Амударьи. Неравномерность распределения водных 
ресурсов в ЦА порождает конфликт интересов ключевых постав-
щиков воды (Таджикистан и Киргизстан) и ее основных потреби-
телей (Узбекистан, Казахстан и Туркменистан). 

Талибы могут активизироваться после ухода коалиционных 
сил из Афганистана. Вооруженные силы центральноазиатских го-
сударств и их правоохранительные органы не могут эффективно 
противостоять талибам в случае их массированного проникнове-
ния в регион. В этой связи основная тяжесть проведения различно-
го рода оборонительных мер придется на РФ. Однако российская 
экономика вряд ли в одиночку «потянет» столь масштабные рас-
ходы. Поэтому возрастает роль координации усилий и использо-
вания ресурсов в рамках Организации Договора коллективной 
безопасности (ОДКБ), куда входят Россия, Казахстан, Киргизия и 
Таджикистан. Вместе с тем необходимо координировать усилия со 
странами региона, которые не входят в ОДКБ. Москва не обладает 
необходимыми ресурсами для самостоятельной реализации эф-
фективных мер по предотвращению распространения экстремизма 
на территории государств ЦА. Этому мешают как текущие  
проблемы в самой России, так и отсутствие единства среди  
центральноазиатских стран по вопросам военно-технического и 
военно-политического сотрудничества.  

В этой связи американские военные базы на территории го-
сударств ЦАР могут рассматриваться как своего рода барьер на 
пути распространения религиозного экстремизма. В ближайшей и 
среднесрочной перспективах эти базы будут «канализировать» 
внимание талибов, мешая распространению их влияния. Перед РФ 
стоят следующие задачи: защита российской территории от потен-
циально дестабилизирующих факторов в Центральной Азии; обес-
печение безопасности региона путем ограничения вмешательства 
и участия других внешнеполитических сил; контроль над долей 
углеводородных ресурсов ЦА и других полезных ископаемых, а 
также бизнес-активами экономических игроков из региона. 

«Ломоносовские чтения. Востоковедение»,  
М., 2013 г., с. 269–272. 

 
 



 75

С. Акимбеков, 
директор Института мировой экономики  
и политики при Фонде первого Президента  
Казахстана 
НЕНУЖНАЯ СПЕШКА.  
ЕЩЕ РАЗ К ВОПРОСУ  
О ЕВРАЗИЙСКОЙ ИНТЕГРАЦИИ  
(Взгляд из Казахстана) 
 
К концу 2013 г. позиции главных участников процесса объе-

динения в рамках Таможенного союза в целом прояснились. 
Большое значение имела декабрьская встреча Высшего экономи-
ческого совета в Москве, в ходе которой установлены пределы 
возможной интеграции. Они, в частности, связаны с идеей приня-
тия дорожных карт для Армении и Киргизстана. Сам факт одобре-
ния такого подхода означал, что план по быстрому расширению 
входит в формализованное русло, а это требует от потенциальных 
участников времени на прохождение процедур по присоединению. 
Тем самым ТС становится больше похож на Европейский союз, 
создание которого предусматривало выравнивание параметров 
входящих в него государств. Соответственно, быстрое расшире-
ние, мотивированное исключительно политически, невозможно. 

 
Политика или экономика? 

Собственно, в этом и заключалась позиция Казахстана, ко-
торый в последнее время делает акцент только на экономическом 
характере объединения, в то время как Россия все заметнее стре-
мится использовать ТС в качестве «зонтичного» бренда для объе-
динения большого числа стран на постсоветском пространстве и 
даже за его пределами. Такой подход вполне можно объяснить 
российскими насущными интересами. Понятны стремление фор-
сировать процессы интеграции и явное недовольство части рос-
сийского истеблишмента тем, что приходится искать компромиссы 
с Астаной и Минском. Это отчасти воспринимается как нежела-
тельная зависимость от заведомо более слабых партнеров, которые 
косвенно препятствуют воплощению в жизнь глобальных россий-
ских интересов. А ведь в экономическом плане Россия, несомненно, 
доминирует в организации и теоретически могла бы не обращать 
внимания на мнение двух других стран. 



 76 

Однако России нужен именно Таможенный союз, т.е. госу-
дарства-партнеры. Но чтобы их заинтересовать, необходимы  
привлекательные условия. Последнее предполагает наличие отно-
сительно равных отношений, значит, использовать потенциал ТС 
исключительно по собственному усмотрению Кремль не может.  
В чем интересы Москвы? Если они связаны с экономикой, тогда 
Россия первая должна быть против приема в сообщество слабых 
участников, выступать за то, чтобы все кандидаты проходили со-
ответствующие подготовительные процедуры. В противном слу-
чае от экономически сильных участников проекта, в первую оче-
редь именно от России, потребуются значительные затраты, 
включая прямые выплаты. 

И все же российская сторона постоянно расширяет список 
кандидатов. Сначала это были Таджикистан и Киргизия, потом 
появилась Армения, затем начал обсуждаться вопрос об Украине. 
Во всех указанных случаях политические факторы играют, без со-
мнения, более важную роль, чем экономические. 

Например, очевидно, что Таджикистан и Киргизия представ-
ляют интерес с точки зрения необходимости обеспечить геополи-
тическое присутствие России в Центральной Азии. Начиная с 
1990-х годов именно эти две страны играли здесь исключительную 
роль. Особенно с тех пор как Узбекистан и Туркменистан выбра-
ли, по сути, противоположные векторы геополитической ориента-
ции. К примеру, так было в 1998 г. Тогда только российское воен-
ное присутствие в Таджикистане обеспечивало влияние России не 
только в регионе, но и на стратегически важном афганском  
направлении. Поэтому тесная связь Душанбе и Бишкека с Моск-
вой, в частности в рамках интеграционного объединения, несо-
мненно, способствовала бы более эффективному обеспечению ин-
тересов России в регионе. Соответственно, стремление включить 
эти две страны в ТС имеет отчетливо политический смысл. 

Аналогичная ситуация с Арменией. Эта страна и так тради-
ционный союзник Москвы в Закавказье, российское влияние там 
трудно переоценить. Ереван, правда, стремился и к взаимодейст-
вию с Евросоюзом, но это не имело особого значения в связи с пе-
риферийным положением Армении. Однако в 2013 г. армянское 
руководство принимает достаточно неожиданное решение присое-
диниться к ТС, которое встречает полную поддержку Москвы.  
И опять налицо шаг, который основан не на экономических, а на 
политических интересах. Ведь с экономической точки зрения 
вступление Армении не имеет особого смысла: отсутствует общая 



 77

граница, объем экономики незначителен. Зато геополитический 
резон Москвы очевиден, Ереван же озабочен собственной безо-
пасностью в связи с сохраняющимися рисками из-за Карабаха, а 
также из-за неясности ситуации вокруг ядерной программы Ирана.  

Еще одна явно политическая мотивация стоит за дискуссией 
о вероятном вступлении Украины, активно развернувшейся в  
последние месяцы 2013 г. Вариант с ТС рассматривался как поли-
тическая альтернатива ориентации Украины на Европу. Вообще 
завершение прошлого года показательно с точки зрения цены, ко-
торую Россия вынуждена платить за политику привлечения в ор-
ганизацию новых членов. Крупные кредиты выданы Киеву и  
Минску, заключены контракты на льготные поставки нефти Бело-
руссии в 2014 г., необходимо оплачивать строительство ГЭС в 
Киргизии и Таджикистане и т.д. Налицо стремление Москвы со-
брать в ТС определенное количество стран, не считаясь с затрата-
ми. Интеграционный процесс идет в большой спешке. О его качест-
ве говорить не приходится. Появление все новых кандидатов с их 
проблемами только осложняет положение внутри объединения, 
притом что и в нем за два с половиной года работы накопилось 
слишком много проблемных моментов, некоторые из которых 
скорее можно назвать глубокими системными противоречиями. 

 
Асимметрия отношений 

Первое, на что стоит обратить внимание, – это не только 
слишком разные масштабы экономик трех стран, составивших 
первоначальную основу ТС, но и несовпадающие принципы их 
организации. Экономики Казахстана и России очень похожи друг 
на друга. Кроме того, они, пусть в разной степени, но все-таки ин-
тегрированы в мировую экономическую систему и живут по ее 
правилам, чего нельзя сказать об экономике Белоруссии.  

В самом общем смысле Минск пытается сохранить совет-
скую модель управления, лишенную коммунистической идеоло-
гии. Естественно, что страна унаследовала не только прежнюю 
производственную базу, но и все основные пороки экономики 
СССР, которые привели его к краху. Главное – общая неэффек-
тивность и неконкурентоспособность. Очевидно, что белорусское 
народное хозяйство не выжило бы без особых отношений с Россией, 
включая возможность перепродавать продукты переработки рос-
сийской нефти. 



 78 

Объединение двух рыночных стран – России и Казахстана – 
с нерыночной Белоруссией заведомо противоречит главному пра-
вилу любой интеграции – предварительному сближению, гармони-
зации параметров участников. Ведь простое открытие таможенных 
границ не только делает доступными новые рынки сбыта, но и по-
вышает уровень конкуренции. Поэтому, получив возможность не-
которого роста продаж своей продукции на рынках Казахстана и 
России, белорусская экономика должна была столкнуться со 
встречной конкуренцией.  

Кроме того, Россия и Казахстан накануне создания Тамо-
женного союза не скрывали намерения вступить в ВТО, обсуждал-
ся даже вопрос о совместной заявке. Россия стала членом ВТО в 
2012 г., Казахстан собирается последовать ее примеру в 2014 г. 
Соответственно, дальнейшая либерализация внешней торговли 
неизбежна. Непонятно, что будет с белорусской экономикой, ее 
статус станет еще более неопределенным, а положение только 
ухудшится. Белоруссия сегодня выглядит как «пятое колесо в те-
леге интеграции». 

Не все гладко и в экономических отношениях двух явных 
лидеров ТС – Москвы и Астаны. Среди аргументов сторонников 
интеграции фигурировал тезис о том, что Казахстан с его низкими 
налогами (НДС 12% против российских 18%; 10% подоходного 
налога против 13% – в России; значительно более низкий социаль-
ный налог), более благоприятным экономическим климатом  
(47-е место по рейтингу Doing Business против 112-го у России) 
однозначно выиграет от интеграции в Таможенный союз. Теорети-
чески Казахстан мог стать площадкой для производства товаров, 
которые затем получили бы доступ на рынок с населением в 
170 млн человек. 

Ожидания, однако, не оправдались. Более того, по данным 
Евразийской экономической комиссии, импорт из России в Казах-
стан с 2010 г. вырос с 12 млрд до 17 млрд долл. Если же сравни-
вать с 2009 г., то в этом последнем до начала работы ТС году рос-
сийский импорт составил 9 млрд долл. То есть рост почти на 90%. 
(Правда, надо сказать, что в 2008 г., еще до кризиса, импорт из 
России достигал 13,5 млрд, а затем упал до 9 млрд как раз в 
2009 г.) При этом экспорт из Казахстана в Россию в 2012 г. 
(6,1 млрд долл.) практически остался на уровне 2010 г. (5,7 млрд 
долл.). Более того, он почти совпадал и с 2008 г. (6,2 млрд долл.). 
Словом, экспорт из Казахстана в Россию стабилен, и существова-
ние ТС никак на нем не отразилось. Еще более показательна си-



 79

туация с экспортно-импортным балансом в отношениях Астаны и 
Минска. Импорт из Белоруссии с 2010 г. вырос в два раза, до 
700 млн долл. по итогам 2012 г., а экспорт из Казахстана в Бело-
руссию упал со 100 млн до 90 млн долл. По итогам десяти месяцев 
2013 г. ситуация изменилась незначительно. 

Обычно в экспертном сообществе наших стран дипломатич-
но говорят об общем росте товарооборота за время работы ТС, не 
указывая на состояние экспортно-импортного баланса. Иначе при-
дется согласиться с тем, что либерализация внешней торговли в 
рамках объединения не принесла Астане конкретных результатов. 
При этом за годы существования Таможенного союза Казахстан 
становился все более важным рынком сбыта для российской эко-
номики. Об этом свидетельствуют не только сухие цифры, но и 
качественные показатели. Например, 26% всего импорта из России 
в Казахстан составляют машины и оборудование. В денежном вы-
ражении по итогам 2012 г. это 4,5 млрд долл. При этом в структуре 
российского экспорта машиностроительная продукция по итогам 
2012 г. составила 5%, в денежном выражении – 26 млрд долл. 
Часть этого объема составляет продукция военного назначения. 
Так, самой крупной статьей экспорта из России в 2012 г. были ле-
тательные аппараты (3,1 млрд долл.). Это военные истребители. 
Гражданский экспорт продукции машиностроения составляет 
примерно половину от этого объема. Получается, что Казахстан 
обеспечивает рынок сбыта примерно трети всего невоенного ма-
шиностроительного экспорта из России, и в этом, несомненно, 
большую роль играет ТС. 

Не приходится говорить об использовании изначальных 
преимуществ, которые были у Астаны перед началом интеграции. 
Напротив, Казахстан становится все более важным рынком сбыта 
для России и Белоруссии. Кроме того, казахстанская экономика 
столкнулась с рядом других проблем. Среди них можно выделить 
низкую конкурентоспособность бизнеса по сравнению с россий-
ским. Сказалась разница в характере экономической политики 
двух стран за 15 лет. В Казахстане традиционно более мягкие ус-
ловия ведения бизнеса, что стало результатом рыночных реформ 
1990-х годов. Соответственно, здесь меньше крупных компаний, 
зато больше мелких фирм и в секторе услуг, и в производстве, и в 
сельском хозяйстве. С одной стороны, это преимущество страны, 
потому что масса мелких хозяев создает мелкобуржуазную среду и 
не зависит от государства. С другой – недостаток, когда приходит-
ся конкурировать с крупными компаниями из соседней России. 



 80 

Для последних казахстанский рынок – это небольшая доля 
их деятельности. Парадокс в том, что вообще нет смысла откры-
вать производство в Казахстане, если можно просто направить в 
страну 10% от российского производства. Такая ситуация справед-
лива для некоторых международных компаний, у которых есть 
заводы и в Казахстане, и в России. Для Астаны это означает поте-
рю рабочих мест и налогов. 

В целом 6 млрд из России и Белоруссии, на которые вырос 
импорт из этих стран в Казахстан за годы работы ТС, привели к 
заметному сокращению рабочих мест в казахстанском бизнесе, 
поскольку эта сумма охватывала как раз сектор потребительских 
товаров.  

Надо иметь в виду, что у России и Казахстана есть устойчи-
вые объемы взаимных поставок продукции, унаследованные от 
советского прошлого. Например, Казахстан традиционно отправ-
ляет в Россию 20–30 млн т угля из Экибастуза. Это почти 15% все-
го экспорта в Россию. Также осуществляются поставки железо-
рудных окатышей с Соколово-Сарбайского месторождения на 
Магнитогорский металлургический комбинат. Среди крупных ста-
тей – уран от «Казатомпрома», природный газ с Карачаганака на 
Оренбургский газоперерабатывающий комбинат, пшеница. 

И тут не без проблем. Так, в России на складах угольных 
компаний по итогам 2013 г. осталось до 30 млн т непроданного 
угля, и, например, губернатор Кемеровской области Аман Тулеев 
считает нецелесообразным импортировать казахстанское сырье.  
В свою очередь, Казахстан не раз высказывал намерение перераба-
тывать газ на своей территории, потому что поставки в Оренбург 
идут по внутренним договоренностям, а значит, и низким ценам. 
Если вдруг завтра из казахстанского экспорта в Россию выпадет 
уголь или газ, то ситуация с экспортно-импортным балансом ста-
нет просто неприличной. 

Помимо низких налогов в Казахстане более либеральное ад-
министрирование, государство присутствует в экономике меньше, 
чем в России. Это одна из причин возникновения диспропорции, 
российская бюрократия объективно более эффективна, чем казах-
станская. В частности, даже в условиях ТС она смогла создать це-
лую систему запретов для экспорта казахстанской продукции на 
российскую территорию. В то же время для поставок продукции 
из России в Казахстан нет препятствий. 

Еще один важный фактор – значительный рост цен на  
потребительском рынке в Казахстане после начала работы Тамо-



 81

женного союза. Безусловно, часть внутреннего роста цен связана с 
политикой государства. Например, обеспечением за счет потреби-
теля инвестиций энергетических компаний. Тем не менее это стало 
большой неожиданностью. Традиционно цены в Казахстане ниже 
российских. Кроме того, российский импорт зачастую дешевле 
казахстанской продукции. Такая же ситуация с импортом из Бело-
руссии. Теоретически цены должны были упасть, так всегда про-
исходит, когда приходит дешевый импорт. Но в нашем случае они 
выросли. Вероятно, это связано со сближением экономик России и 
Казахстана: цены тянутся к более высокому российскому уровню. 

И наконец, важный вопрос связан с разницей в политике на-
циональных валют. В России уровень колебаний рубля обычно 
весьма значителен. Российский Центробанк таким образом реаги-
рует на изменение конъюнктуры, а слабый рубль помогает под-
держать экспортеров. В Казахстане тенге стабилен, многие гово-
рят, что фактически он привязан к доллару США, хотя Нацбанк 
это всегда отрицал. В рамках ТС подобная ситуация крайне невы-
годна для Астаны, потому что ослабление рубля автоматически 
увеличивает импорт из России. Неудивительно, что в Казахстане 
против ТС все последние годы активно выступал местный бизнес, 
за исключением тех крупных предприятий, которые поставляли на 
экспорт уголь и газ, а также экспортеров, заинтересованных в 
транзите через Россию. Но среди населения, и особенно в интел-
лектуальной среде, настроения совсем другие. 

 
Идеологические войны 

Одним из следствий работы ТС стало начало острых дискус-
сий. Они почти не затронули широкую общественность – сказа-
лась государственная политика в области информации, но среди 
интеллектуалов споры приняли жесткий характер. Традиционно в 
Казахстане и государство, и общество ориентированы на поддер-
жание дружеских отношений с Россией. Это справедливо и для 
российского общества и государства. В наших странах критически 
были настроены только политики националистической ориента-
ции. Сама идея объединения легла на благодатную почву. Здесь и 
ностальгия старшего поколения по временам СССР, и стремление 
увидеть в ТС некую замену прежнему мощному государству.  
Отчасти и упование национальных меньшинств Казахстана – рус-
ских, украинцев, белорусов и некоторых других – на возврат преж-
них времен. И концепция совместного восстановления промыш-



 82 

ленного производства, уход от сырьевой зависимости и многое 
другое. 

Резко активизировались искренние сторонники интеграции 
как в России, так и в Казахстане. В результате образовалась мощ-
ная пропагандистская волна, которая накрыла общественное мне-
ние. Проблема, однако, в том, что российские сторонники восста-
новления имперской государственности увидели в Таможенном 
союзе прообраз новой империи и способ возрождения былой дер-
жавной мощи России. Среди них можно условно выделить «евра-
зийцев» и «имперцев». «Евразийцы» традиционно толерантны по 
отношению к Казахстану. Они исходят из общности интересов и 
судеб, следуя логике Льва Гумилёва, который высоко оценивал 
кочевников и видел в них серьезный источник евразийской импер-
ской государственности. В то же время «имперцы» скорее нетоле-
рантны по отношению к независимости Казахстана. Они, вольно 
или нет, подвергают сомнению его суверенитет. Согласно их ло-
гике, Казахстан – случайное, несостоявшееся государство, и это 
единственный его шанс вернуться в состав Большой России. 

Такая информационная волна, давление со стороны и «им-
перцев», и «евразийцев» вызвали ответную реакцию. Число про-
тивников интеграции с Россией в Казахстане резко увеличилось. 
Причем в их число вошли не только националисты, но и вполне 
умеренные граждане. Ключевым стал вопрос о государственном 
суверенитете, к которому весьма чувствительна казахская часть 
общества, особенно его интеллектуальная среда. Поэтому когда 
различные российские эксперты стали периодически подвергать 
сомнению суверенитет Казахстана и результаты его развития, это 
вызвало беспокойство. 

Способствовала озабоченности и активизация Российского 
государства. В течение 2012 г. выдвинут ряд инициатив, направ-
ленных на создание наднациональных структур в ТС. Среди них 
выделялась идея образования так называемого Евразийского пар-
ламента. Предполагалось, что депутаты данного органа будут  
избираться в соответствии с численностью населения и его поста-
новления придадут легитимность решениям Евразийской эконо-
мической комиссии как некоего общего правительства Евразий-
ского экономического союза. Однако Казахстан получил бы в этом 
парламенте только 12% мест. В зависимости от полномочий, кото-
рыми в итоге наделялась бы ЕЭК, структура начинала напоминать 
федерацию. С учетом абсолютного доминирования России в  



 83

объединении речь в таком случае шла бы просто о «расширенном 
и дополненном» издании Российской Федерации. 

Кроме того, Россия предлагала единую валюту. Из опыта 
длительных переговоров на эту тему с Белоруссией в 2000-е годы 
известно, что Москва считает: у такой валюты должен быть еди-
ный эмиссионный центр. Следовательно, речь идет о российском 
рубле, который станет валютой нового объединения. 

Казахстан занял иную позицию. Если создавать новую валю-
ту, надо идти по пути Евросоюза и сначала сделать что-то вроде 
расчетной единицы – ЭКЮ, а уже затем работать над созданием 
общих денег типа евро. Но такой валютой не может быть рубль. 
Отказ от тенге означал бы для Астаны потерю части государствен-
ного суверенитета. Понятно, что Россия, например, с таким нико-
гда не согласится. 

Co временем противоречий все больше. Периодически они 
выходят наружу в виде открытых конфликтов, в частности вокруг 
космодрома Байконур или дагестанского браконьера, убитого при 
задержании в казахстанской части Каспийского моря. Но в Казах-
стане и России похожие друг на друга системы сильной вертикали 
власти. В результате все возникающие противоречия решались на 
уровне глав государств. В конце 2013 г. на встречах в Екатерин-
бурге, Минске и Москве большая часть вопросов была урегулиро-
вана. Стороны четко обозначили позиции. В частности, я бы обра-
тил внимание на десятую статью договора о добрососедстве и 
сотрудничестве, подписанного в Екатеринбурге осенью 2013 г. 
Здесь упоминается евразийская интеграция, ТС и Единое эконо-
мическое пространство, но ничего не говорится о Евразийском 
экономическом союзе. 

В определенной степени это справедливое решение, по-
скольку для Казахстана и России двусторонние отношения всегда 
имели и будут иметь огромное значение. В известном смысле они 
даже важнее, чем многосторонняя интеграция. Наши отношения 
существовали до создания Таможенного союза и будут продол-
жаться, даже если последнего вдруг не станет. 

«Россия в глобальной политике»,  
М., 2014 г., № 1, Т. 12, январь-февраль, с. 88–96. 

 
 

 
 
 



 84 

Д. Александров,  
начальник сектора  
центральноазиатских исследований 
И. Ипполитов,  
научный сотрудник (РИСИ) 
Д. Попов, 
руководитель Уральского регионального  
ИАЦ РИСИ 
«МЯГКАЯ СИЛА» КАК ИНСТРУМЕНТ  
АМЕРИКАНСКОЙ ПОЛИТИКИ  
В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ  
(Окончание) 
 
Узбекистан 
 
Интерес США к Узбекистану всегда оставался большим, по-

скольку эта страна является ключевой в Центральной Азии с точки 
зрения географического положения и ресурсного потенциала, в 
том числе демографического. Ситуация в Узбекистане неизбежно 
отражается на сфере региональной энергетики, водоснабжении, 
торговле и, в конечном счете, на политической и социальной ста-
бильности в регионе.  

Однако на протяжении постсоветского периода взаимоот-
ношения Узбекистана и США переживали разные этапы. Вплоть 
до середины первого десятилетия XXI в. Ташкент считал своим 
приоритетом налаживание отношений с Западом, в особенности  
с США, что ярко проявилось после событий 11 сентября 2001 г. 
«Цветные перевороты» в Грузии, на Украине, осуществленные при 
поддержке США, нарастание критики со стороны Запада в отно-
шении «проблем демократизации» и активизация экстремистских 
группировок в республике на фоне социальной напряженности 
насторожили президента И. Каримова. Он попытался с помощью 
России уравновесить влияние американцев. Начиная с 2004 г.  
Узбекистан стал постепенно отклоняться от избранного ранее за-
падного вектора сотрудничества в сфере обороны и безопасности. 
Наиболее заметно внешнеполитический курс страны был изменен 
после переворота в Киргизии и особенно после событий в Анди-
жане весной 2005 г. В результате было принято решение о выводе 
американской военной базы Карши-Ханабад. Однако охлаждение 
отношений с Западом было во многом ситуативным и являлось 
следствием нестабильности государственной системы Узбекистана. 



 85

За последние пять лет узбекский внешнеполитический век-
тор вновь значительно трансформировался в сторону большего 
укрепления отношений с западными странами, особенно с США. 
Эта тенденция касается их взаимодействия с РУ как в политиче-
ском, так и в экономическом измерениях. 

Ясным сигналом о готовности Ташкента вернуться к тесным 
взаимоотношениям с Вашингтоном стал доклад, сделанный прези-
дентом республики в конце 2007 г. по случаю годовщины приня-
тия Конституции страны. В нем Каримов особо подчеркнул, что 
Узбекистан имеет добрососедские взаимоотношения с США и 
другими западными странами. 

В свою очередь, американская сторона отчетливо осознала 
тот факт, что США сделали в Узбекистане много ошибок, и поста-
ралась вновь наладить с республикой контакты. Американцы ста-
ли обходить молчанием тему андижанских событий, а такие орга-
низации, как Национальный демократический институт США 
(Institute for New Democracies и USAID), снизили направленную  
на подрыв существующего политического режима активность  
в Узбекистане. 

В дальнейшем 2009–2012 гг. характеризовались продолже-
нием процесса размораживания узбекско-американских отноше-
ний. Была актуализирована Декларация о стратегическом партнерст-
ве – базовый документ двусторонних отношений, – подписанная в 
марте 2002 г. на пике развития узбекско-американского взаимо-
действия1. Итоги состоявшихся за последние годы встреч на раз-
личных уровнях указывают на дальнейшее сближение позиций 
США и Узбекистана по значительной части международных и ре-
гиональных проблем. Крайне важным показателем выхода узбек-
ско-американских отношений на новый уровень является то, что, 
несмотря на протесты влиятельных правозащитных организаций,  
в январе 2012 г. госсекретарь X. Клинтон подписала документ, ко-
торый аннулирует отказ США поставлять в Узбекистан «неле-
тальное оборудование» для оборонительных нужд. Ограничения 
на поставку правительству республики ряда видов военной техни-
ки действовали с 2004 г. Тогда же заместитель госсекретаря по де-
лам Южной и Центральной Азии Р. Блейк заявил, что США гото-

                                                 
1 Джордж Крол: «Отношения между США и Узбекистаном развиваются 

динамично» // UzA: интернет-сайт. 2012. 24 февраля. URL: http://www.uza.uz/ru/ 
politics/18158/ (Дата обращения: 26.02.2012.)  



 86 

вятся к процедуре оказания серьезной военной помощи Узбеки-
стану1.  

В плане укрепления двусторонних отношений следует особо 
выделить визиты в Ташкент госсекретаря США X. Клинтон, за-
местителя госсекретаря У. Бернса, директора ЦРУ Д. Петреуса, 
спецпредставителя США по Афганистану и Пакистану М. Гросс-
мана, помощников  госсекретаря  по  делам  Южной  и  Централь-
ной Азии Р. Блэйка, по вопросам демократии, прав человека и тру-
ду М. Познера, по вопросам населения, беженцев и миграции 
Э. Шварца, представителя Генерального секретаря НАТО по стра-
нам Кавказа и Центральной Азии Дж. Аппатурая, координатора 
программы «Инициатива по борьбе с ядерной контрабандой» 
(NSOI) М. Стаффорда и др. 

Значительную работу американцы провели и на уровне  
своего посольства в республике. Стало заметно, что в последнее 
время американская сторона с особой тщательностью относится к 
выбору своих представителей в Узбекистане. Послы, а также клю-
чевые сотрудники посольства и других американских представи-
тельств в стране отбираются из числа чиновников, хорошо разби-
рающихся в специфике региона. В частности, посол США в  
Узбекистане в 2007–2010 гг. Р. Норланд, занимавший до того 
должность заместителя главы дипломатической миссии США в 
Афганистане, изначально получил четкую установку на улучше-
ние отношений двух стран после андижанских событий и внес зна-
чительный вклад в налаживание партнерства2. 

Важной частью его работы стало не только плотное взаимо-
действие с узбекским государственным аппаратом, но и давление 
на европейских коллег с целью достижения их более лояльного 
отношения к внутриполитическим процессам в Узбекистане, в том 
числе и по правозащитной тематике. Нынешний американский по-
сол в Узбекистане Д. Крол, занимавший в недавнем прошлом 
должность заместителя помощника госсекретаря США по вопро-
сам Южной и Центральной Азии и входящий в руководящее звено 

                                                 
1 Яновская М. США – Узбекистан: против кого дружат? / М. Яновская // 

Фергана, ру: интернет-сайт. 2012. 1 февраля. URL: http://www.fergananews.com/ 
article.php?id=7262 (Дата обращения: 26.02.2012.) 

2 Лаумулин М. Маятник возвращается: Внешняя политика Узбекистана / 
Мурат Лаумулин // Центр Азии. 2012. Февраль-март. № 1–4. URL: http://www. 
asiaz.com/vneshnyaya_politika_Uzbekistana (Дата обращения: 23.03.2012.)  



 87

дипломатической службы США, продолжает активную линию на 
укрепление узбекско-американских связей.  

Следует отметить, что давление на Ташкент по вопросам 
прав человека со стороны администрации Обамы практически от-
сутствует, а американское правозащитное лобби на узбекском  
направлении успешно нейтрализовано. Хотя за последние годы 
Госдепартамент США в ежегодном докладе, посвященном «пра-
вам человека», отмечает «обстановку ограничений, в которых 
приходится работать узбекским СМИ, неправительственным и  
религиозным организациям», а также обращает внимание на  
эксплуатацию детского труда на хлопковых полях, в его докумен-
тах был обозначен ряд положительных, с точки зрения американ-
цев, моментов. В частности, отмечены улучшения в сфере прове-
дения выборов (применительно к парламентским выборам), в 
борьбе с торговлей людьми, в условиях содержания заключенных 
и участии местных журналистов в мероприятиях, организуемых 
зарубежными посольствами.  

Вместе с тем понимая, что правозащитную тематику невоз-
можно полностью «вывести из оборота», американцы постарались 
передать ее некоторым европейским коллегам, в частности скан-
динавам, которые не имеют непосредственных политических и 
экономических интересов в регионе и республике.  

Узбекская сторона, в свою очередь, стремится продемонст-
рировать некоторую либерализацию политической системы, более 
активно освобождая политзаключенных.  

Основной интерес американцев в настоящий момент прежде 
всего связан с использованием транспортной инфраструктуры Уз-
бекистана для функционирования Северной сети поставок грузов 
(«Северной распределительной сети») в Афганистан, а также с ре-
шением региональных энергетических проблем, ряда вопросов 
развития коммуникаций с использованием узбекского потенциала 
во внутриафганских проектах. Очевидно, что активное восстанов-
ление тесных отношений США с Узбекистаном полностью соот-
ветствует политике администрации Обамы на афганском направ-
лении. 

Ключевая роль Узбекистана в работе Северной сети поставок 
является отражением того положения, которое страна занимает в 
регионе (именно Узбекистан был главной тыловой базой совет-
ской операции в Афганистане в 80-е годы). Узбекистан связан с 
Афганистаном наиболее удобной транспортной инфраструктурой. 
К расположенному на узбекском берегу пограничной Амударьи 



 88 

г. Термез с севера примыкает железная дорога, связанная с афган-
ским берегом и портом Хайратон. Кроме того, в Термезе дислоци-
рована база ВВС Германии, что является серьезным фактором 
безопасности данного транспортного узла. Также одним из эле-
ментов Северной сети поставок и опорным пунктом военно-
политического влияния США в Центрально-Азиатском регионе 
становится новый авиаузел с развитой инфраструктурой в Навои. 

При всесторонней американской помощи Узбекистан все 
более втягивается в афганские экономические инфраструктурные 
проекты. «Афганское» направление сотрудничества Соединенных 
Штатов и Узбекистана включает и вопросы снабжения американ-
ских войск различной узбекской продукцией, закупок у узбекских 
фермеров овощей и фруктов, товаров широкого потребления. 

Что касается американского проникновения в социальную и 
гуманитарную сферы, возможностей функционирования амери-
канских сетевых структур, то здесь ситуация сложнее, чем в об-
ласти военно-политического сотрудничества. Изначально, в  
90-е годы, американцы развили на этом направлении довольно ак-
тивную деятельность, однако в период охлаждения отношений в 
2004–2006 гг., в особенности после андижанских событий, в рес-
публике было резко сокращено представительство американских 
НПО. В середине прошедшего десятилетия узбекские власти  
прекратили деятельность Фонда «Сорос–Узбекистан», IREX, Ас-
социации американских юристов (ABA / CEELI), ACTR / ACCELS, 
Internews Network, Eurasia Foundation, Freedom House, Global  
Involvement Through Education, Counterpart International, Central 
Asian Free Exchange, Winrock International, Partnership in Academics 
and Development, Crosslink Development International1. Одновре-
менно были лишены аккредитации журналисты «Радио “Свобо-
да”» и ряда других западных СМИ.  

Укрепление военно-политических отношений двух стран не 
повлекло автоматического возвращения в Узбекистан американ-
ских НПО и СМИ. Они продолжают находиться под прессом офи-

                                                 
1 Большая зачистка. В Узбекистане ликвидируется очередная американ-

ская неправительственная организация – «Partnership in Academics and Develop-
ment» // Новое узбекское слово: интернет-сайт. 2006. 28 августа. URL: 
http://bukharainfo.com/blog/?p=118 (Дата обращения: 05.03.2012.)  



 89

циальных узбекских структур. Более того, в 2011 г. было закрыто 
местное представительство Human Rights Watch1. 

Тем не менее заметна определенная активизация американ-
ских структур в образовательной и социальной сферах. Вновь, хо-
тя и более осторожно, стало проявлять себя USAID. Следует отме-
тить, что Агентство действует на основании двустороннего 
соглашения с правительством Узбекистана. Его программы в рес-
публике выполняются на контрактной и грантовой основе двумя 
десятками местных и международных организаций, включая 
агентства ООН, коммерческие компании и другие организации.  
С 1992 г. через программы USAID Узбекистану была предоставле-
на помощь на сумму, более 300 млн долл.2 

Программы USAID предусматривают сотрудничество с ми-
нистерствами, правительственными и другими организациями, 
коммерческими предприятиями и сообществами по направлениям: 
совершенствование законодательства, создание новых рабочих 
мест, увеличение доходов населения, совершенствование профес-
сиональных знаний и управление ресурсами. 

В 90-е годы и в начале XXI в. USAID оказывало содействие 
правительству Узбекистана в реструктуризации системы первич-
ной медико-санитарной помощи в сельской местности, проведении 
вакцинации, улучшении системы управления водными ресурсами 
и повышении качества начального образования, реформировании 
банковской системы, валютной и налоговой политики, фискально-
го анализа. В дальнейшем Агентство развило деятельность в об-
ласти создания кредитных союзов и микрофинансовых организа-
ций для расширения доступа к финансированию предприятиям 
малого и среднего бизнеса. 

В последние годы бюджеты программ USAID в РУ довольно 
скромны по сравнению с бюджетами аналогичных программ в Ка-
захстане, Киргизии и Таджикистане. Например, бюджет программ 
USAID в Узбекистане в 2011 г. составлял 11,335 млн долл., в 

                                                 
1 Ташкент закрывает офис Human Rights Watch // Русская служба ВВС: 

интернет-сайт. 2011. 15 марта. URL: http://www.bbc.co.uk/russian/international/2011 
03/110315_hrw_uzbekistan.shtml (Дата обращения: 03.03.2012.)  

2 Американский народ предоставил Узбекистану более 300 млн долл. че-
рез программы USAID // AnonsUZ: интернет-сайт. 2011. 20 января. URL: 
http://www.anons.uz/article/society/3727/ (Дата обращения: 04.02.2012.) 



 90 

2012 г. – 12,940 млн долл., а сумма, запрошенная на 2013 г., –
12,595 млн долл.1 

USAID поддерживает производителей овощей и фруктов, 
агрофирмы и ассоциации водопользователей в Наманганской, 
Ферганской и Самаркандской областях с целью увеличения при-
были путем внедрения новых технологий. В этих программах  
приняли участие более 1,7 тыс. человек. 

В сфере здравоохранения Агентство финансирует програм-
мы снижения распространения инфекционных заболеваний (ВИЧ / 
СПИД, туберкулез) среди групп населения повышенного риска. 
Также действуют информационные программы предотвращения 
торговли людьми. 

Из значимых американских структур в Узбекистане стоит 
также отметить NDI. Свою деятельность в Узбекистане Институт 
осуществляет с 2003 г. при финансовой поддержке USAID. NDI 
сотрудничает с международными организациями, НПО, с такими 
исследовательскими центрами, как Институт изучения граждан-
ского общества, а также с политическими партиями.  

«Центральная Азия: Проблемы и перспективы.  
Взгляд из России и Китая», М., 2013 г., с. 67–73.  

 
 
Н. Харитонова,  
кандидат исторических наук  
(МГУ им. М.В. Ломоносова) 
РЫНОК СМЕРТНИКОВ  
В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
Когда говорят об использовании террористов-смертников в 

Центральной Азии, то априори имеется в виду исламистский тер-
роризм как один из видов терроризма, идеологически выросший из 
религиозного экстремизма. 

Согласно общему определению, исламистский терроризм, 
являясь распространенной формой проявления терроризма, пред-
ставляет собой тактику насильственных действий по отношению к 
оппонентам, находящую идеологическое обоснование в трактов-
ках мусульманского вероучения, допускающих это во имя защиты 

                                                 
1 См.: Бюджет на 2011, 2012, 2013 гг. на интернет-сайте Госдепартамента 

США. 



 91

исламской веры от влияния или агрессии немусульманских стран и 
идеологий. 

Тот факт, что в Центральной Азии теракты имеют исламист-
ские корни, подтверждают данные расследований, проводимых 
правоохранительными органами республик Центральной Азии; 
участниками и организаторами терактов в большинстве случаев 
являются члены запрещенных террористических исламистских 
организаций. Именно исламистский экстремизм становится одним 
из ведущих факторов дестабилизации ситуации в регионе. 

С одной стороны, статистика показывает, что число участия 
смертников при организации терактов в Центральной Азии  
(не включая Афганистан) пока еще крайне незначительно, а с дру-
гой – Центральная Азия уже является целью для терактов с их  
использованием. 

Рассматривая проблему совершения резонансных акций 
смертниками, нельзя исключать Афганистан. На территории Аф-
ганистана проживают те же народы, что и в республиках  
Центральной Азии, поэтому там имеется контингент для вербовки 
исполнителей терактов. 

В первое десятилетие XXI в. теракты с участием смертников 
приняли массовый и регулярный характер: Афганистан, Пакистан, 
Ирак, Сирия, Северо-Кавказский регион России и т.д. При даль-
нейшем обострении ситуации в Сирии нет гарантий, что новый 
опыт и технологии проведения крупных терактов с большим коли-
чеством жертв не будут перенесены в Центральную Азию с целью 
дестабилизации ситуации там. По мнению ряда специалистов, если 
сирийский режим падет, то волна дестабилизации может докатить-
ся до границ России1. 

В отличие от Афганистана, Пакистана и Российской Феде-
рации, силовые структуры республик Центральной Азии не имеют 
достаточного практического опыта борьбы с нелегальными сете-
выми организациями, которые используют смертников. Для  
Центральной Азии смертники являются явлением экзогенным, 
привнесенным из Афганистана и Пакистана, где теракты с исполь-
зованием «живых бомб» стали почти обычным явлением. 

Так, на примере одной из самых одиозных террористических 
организаций Центральной Азии – Исламского движения Узбеки-
стана (ИДУ) – видно, что смертников они начали использовать 
примерно с того времени, как те переместились в Афганистан и 
стали тесно сотрудничать с «Аль-Каидой». 



 92 

Ситуация в Центральной Азии дестабилизируется с начала 
2000-х годов по целому ряду причин (проведение НАТО и ISAF 
операции «Несокрушимая свобода» в Афганистане). «Островком 
стабильности» в Центральной Азии достаточно долгое время оста-
вался Казахстан. Однако и там, начиная с 2011 г., стали происхо-
дить события, увязываемые специалистами с исламистским терро-
ризмом. 

В ходе спецоперации в Алмаатинской области по ликвидации 
группы боевиков Казахстан был вынужден признать наличие на 
своей территории экстремистских организаций и фактически по-
полнить список центральноазиатских государств, где радикальные 
исламисты ведут свою деятельность. 

 
Объекты террористов-смертников 

Специалисты определяют терроризм с использованием 
смертников как причинение максимального ущерба гражданскому 
населению с целью устрашения, сопровождающееся сознательным 
отказом исполнителя от спасения своей жизни2. Однако в послед-
ние годы ситуация существенно изменилась – расширилось число 
объектов посягательств террористов в целом и смертников в част-
ности. 

Считается, что до 70-х годов прошлого столетия, когда ра-
дикальные мусульманские духовные лидеры объявили самопо-
жертвование в борьбе с врагами видом мученической смерти, 
смертники в политических целях практически не использовались. 
С 70-х – до начала 90-х годов теракты с участием смертников были 
относительно редкими. Для европейских немусульманских терро-
ристических организаций (ИРА, ЭТА и т.п.) это было нехарактер-
но. Использование смертников типично для исламских радикаль-
ных движений, где известная пассионарность, религиозный 
фанатизм и воспитание в духе самопожертвования играют очень 
существенную роль. 

Хотя смертники были и в неисламистских террористических 
организациях, таких как Рабочая партия Курдистана, Ливанская 
коммунистическая партия, Сирийская националистическая партия, 
«Тигры освобождения Тамил-Илама» (Шри-Ланка) и др. 

К ранним примерам исламистского терроризма с участием 
самоубийц можно отнести взрыв смертника (террористическая ор-
ганизация «Аль-Дава») в посольстве Ирака в Бейруте (1981), под-
рыв казармы американских войск и взрыв у штаб-квартиры фран-



 93

цузских войск в Бейруте (1983), покушение на Анвара Садата в 
Каире, теракты в Израиле и т.д. 

Но с начала 2000-х годов использование смертников вошло в 
обычную практику радикальных исламистских организаций, и 
число терактов и жертв резко возросло. 

Так, в сентябре 2001 г. в результате атаки смертников погиб 
Ахмад Шах Масуд, виднейший лидер исламского движения мод-
жахедов, что в корне изменило геополитику региона. 

Наибольшим по количеству жертв на данный момент оста-
ется теракт с использованием смертников 11 сентября 2001 г. на 
территории США. 

Изменились и объекты, по которым наносятся террористи-
ческие удары. Специфика современного терроризма с использова-
нием смертников заключается в том, что его мишенью обычно 
становится гражданское население или живая сила противника.  
В этом его отличие от терроризма XIX – первой половины ХХ в., 
чаще всего направленного против представителей власти и, если 
допускавшего жертвы среди населения, то как побочные потери, а 
не как цель. При этом в наше время сильнейшее воздействие на 
«целевую аудиторию» оказывает не столько сам теракт, сколько 
сопровождающее его информационное освещение, т.е. терроризм  
с использованием смертников приобретает почти исключительно 
политический характер с максимальным резонансом за счет СМИ. 
Цель – посеять панику среди населения и заставить власти пойти 
на уступки, воздействуя на противника посредством страха. Важно 
учитывать, что взрывы «живых бомб» составляют 3% всех терак-
тов, совершенных в мире, однако именно на них приходится до 
половины пострадавших3 и наибольший общественный резонанс. 

Таким образом, использование террористов-смертников ос-
тается одной из наиболее распространенных форм нанесения мак-
симального ущерба. 

В своем выступлении на конференции «Центральная Азия в 
постсоветской интеграции» (9–10 сентября 2010 г., Иссык-Куль, 
Киргизия) представитель АТЦ СНГ М. Кочубей отметила, что круг 
потенциальных объектов терактов с использованием взрывных 
устройств имеет выраженную тенденцию к расширению по двум 
причинам. Первая причина – профессионализация терактов. По 
материалам уголовных дел очевидно, что здесь работают специа-
листы, обладающие профессиональными навыками и знаниями 
взрывного дела. Вторая причина – доступность материалов для 
изготовления самодельных взрывных устройств (СВУ). Почти все 



 94 

СВУ содержат элементы промышленного производства – детона-
торы, взрывчатые вещества, микросхемы. Это говорит о ненор-
мальной ситуации при организации хранения такого рода уст-
ройств на оборонных предприятиях, воинских частях, арсеналах 
правоохранительных органов и т.д. 

Как было указано на конференции, расходы на изготовление 
взрывного устройства для оснащения им смертника, как правило, 
незначительны (известно, что смертники – самый дешевый способ 
совершения преступления; стоимость материалов для изготовле-
ния взрывных устройств, применяемых смертниками в Израиле, 
оценивается в среднем в 150 долл.), а рост пожертвований со  
стороны сочувствующих исламских фондов, организаций, отдель-
ных лиц может выражаться суммой в несколько сот миллионов 
долларов4. 

Причины, по которым нелегальные сетевые структуры в ли-
це исламистских террористических организаций используют 
смертников, очевидны: 

1) подготовка теракта с использованием смертника является 
не такой сложной задачей, как подготовка акции, связанной с про-
ходом большой группы боевиков и разработкой маршрутов отхо-
да; смертник не нуждается в путях отхода и ему проще проникнуть 
на место планируемого теракта; 

2) невозможность применить симметричные меры возмездия 
по отношению к смертнику, так как взрыв «живой бомбы» оказы-
вает очень сильное психическое воздействие на гражданское насе-
ление и власти; 

3) гибель смертников создает героический образ мучеников 
за веру – шахидов, который позволяет привлекать новых участни-
ков в исламистские организации; 

4.)исполнитель теракта не может быть допрошен после  
его совершения, что усложняет расследование и поиск его органи-
заторов; 

5) относительно низкая стоимость подготовки террористиче-
ского акта и его исполнителя; 

6) акции с участием террористов-смертников всегда попада-
ют в фокус СМИ, вызывают большой общественный резонанс, 
критику в адрес правоохранительных органов и властей. 

Так, осуществляя подобные теракты, главари незаконных 
вооруженных формирований демонстрируют возможность банд-
подполья дестабилизировать обстановку в стране, способствуют 
повышению своего авторитета и отчитываются перед своими 



 95

спонсорами за финансовые средства3. При этом сами боевики-
смертники в арсенале средств террористов относятся к категории 
«оружия стратегического назначения». Применяя его, лидеры  
экстремистов стремятся продемонстрировать властям и мировой 
общественности потенциал организации и свою решимость в дос-
тижении целей любыми средствами. Поэтому спецслужбы не  
исключают, что организаторы подобных взрывов могут пойти и на 
акции с применением химического, биологического, радиологиче-
ского и компонентов ядерного оружия, а также на теракты, приво-
дящие к техногенным катастрофам (так называемый ОМУ-
терроризм)5. 

Наконец, необходимо отметить, что при изучении такого яв-
ления, как использование смертников для проведения террористи-
ческих актов, важно правильно разделять факты так называемого 
«суицидального терроризма», когда чаще всего член нелегальной 
сетевой организации производит самоподрыв с целью нанести 
максимальный ущерб общественной безопасности или живой силе 
противника (в последнем случае речь идет о военной безопасно-
сти, и данное преступление может классифицироваться как дивер-
сия), и факты случайного самоподрыва, к примеру, изготовителя 
или установщика СВУ. Также необходимо различать теракты с 
использованием смертника в рамках уголовных дел, фанатиков-
одиночек и теракты, проводимые религиозными экстремистами. 

 
Технологии вербовки  
и подготовки смертников 

На первой стадии подготовки теракта производится подбор 
лиц, которые в наибольшей степени подходят по своим психо- 
физическим качествам, социальному положению, уровню образо-
вания, пассионарности, готовности подчиняться требованиям опе-
рации. 

Обращает на себя внимание тот факт, что отбор производится 
среди лиц, имеющих невысокий уровень образования, хотя это не 
является правилом. Важный признак, выявленный специалистами, – 
это отсутствие прочных социальных связей и подверженность 
внешнему влиянию. Этот фактор усиливается практически полной 
изоляцией смертника от внешних социальных контактов не- 
посредственно перед совершением теракта. 

Главный критерий отбора – это психология человека, те  
черты характера и психики, которые делают его управляемым и 



 96 

внушаемым. При этом религиозность человека не имеет того ре-
шающего значения, которое часто приписывается смертникам. 
Террористические группы культивируют различные обряды пере-
хода их членов в число смертников и поддерживают героические 
мифы о самопожертвовании. Идеология смертничества использует 
культурные традиции, исторические примеры, делающие подоб-
ную гибель не только приемлемой, но и похвальной2. Наряду с 
указанными признаками специалист по психологии террористов 
Т. Нестик указывает на то, что часто психологическая травма, с 
помощью которой организаторы манипулируют сознанием потен-
циального смертника, создается искусственно для того, чтобы  
последний желал посредством принесения себя в жертву либо вер-
нуть свое «я», либо обрести новую самоидентификацию. Это хо-
рошо видно на примере чеченских смертниц, которых подвергают 
психическому и физическому насилию, и для них «героическая» 
смерть – единственно возможный способ «очистить себя». 

Арабская газета «Аль-Шарк Аль-Авсат» в интервью с пред-
ставителями группировки ХАМАС о том, как в Палестине отби-
рают людей в террористы-смертники, писала: «Существуют четы-
ре критерия, при помощи которых мы определяем, кто нам 
подходит. Во-первых, религиозность, во-вторых, мы проверяем, 
выполняет ли шахид волю своих родителей и не повлияет ли его 
смерть отрицательно на положение его семьи. Не является ли он 
отцом семейства или единственным сыном. В этом случае он не 
подходит. В-третьих, он должен понимать всю важность своей 
миссии. И в-четвертых, его смерть должна зажечь огонь джихада  
в сердцах других людей и вызвать в них желание пожертвовать 
своей жизнью»6. Следует также учитывать, что семьи погибших 
террористов-смертников часто получают материальную помощь 
как от террористических организаций, так и от сочувствующих 
лиц. 

Если раньше в качестве «живых бомб» в основном исполь-
зовались мужчины, которые были хорошо подготовлены, но могли 
в ходе операции изменить свое решение и тем самым сорвать ее 
(так называемый «эксцесс исполнителя»), в дальнейшем методоло-
гия использования «живых бомб» претерпела определенные изме-
нения – подбор стал носить универсальный характер, начали  
использовать женщин7 и детей, как категории, наиболее подвер-
женные влиянию и вызывающие меньше подозрений в условиях 
режима ЧП. Поэтому среди смертников с каждым годом возрастает 
процент женщин и детей. 



 97

Если раньше типичным террористом-смертником был муж-
чина, то к середине 90-х годов примерно 40% из них составляли 
женщины5. 

Террористические организации стремятся вовлечь в терро-
ристическую деятельность подростков. 

Например, в начале 2006 г. ХАМАС создал сайт для детей 
(http://www.al-fateh.net), на котором прославляются подростки-
шахиды и содержатся призывы к детям «встать на путь шахида»8. 
Использование детей-смертников – это новый и очень серьезный 
тренд, последовавший за использованием детей в убийствах по 
найму, который проявился впервые в Пакистане и в Афганистане. 

Так, Беназир Бхутто была убита 14-летним мальчиком, в 
Хамида Карзая стрелял 12-летний ребенок. 

В 2011 г. в Ираке силы безопасности ликвидировали базу 
организации «Туюр аль-Джанна» («Райские птицы»), существо-
вавшую с 2006 г., в которой детей готовили на роль боевиков-
смертников. В 2008 г. иракские военные показали журналистам 
шесть плачущих арестованных подростков, некоторым из которых 
не было и 14 лет. Они рассказали, что были завербованы «саудов-
ским» боевиком и должны были взорвать себя. 

В 2009 г. расследование, проведенное газетой Washington 
Times, показало, что один из лидеров талибов в Пакистане покупал 
на роль террористов-смертников детей в возрасте от семи лет по 
цене, не превышающей 14 тыс. долл.9 

Процесс отбора кандидатов в смертники проходит в исла-
мистских образовательных центрах, спонсируемых исламистскими 
радикалами или находящихся под их влиянием, в мечетях в про-
цессе религиозного обучения и проповедей, в лагерях беженцев  
и т.д. 

Необходимо отметить, что есть различия в тактике исполь-
зования смертников. 

Некоторых используют втемную (когда смертник несет ВУ в 
определенное место, не зная, что это, а взрыв производится дис-
танционно с пульта) – чаще всего такая тактика производится  
с лицами, которые могут проявить колебания. Но если по какой-то 
причине смертник не решается взорвать себя сам, рядом находится 
сопровождающий, который осуществляет подрыв. 

Следующий этап подготовки – психологическая обработка, 
или зомбирование. 

Подготовку смертников проводят лица, имеющие специаль-
ные знания. В случае подготовки смертников из числа исламских 



 98 

радикалов это либо муллы, либо лица с религиозным образованием, 
которые могут доступно аргументировать необходимость принес-
ти себя в жертву. 

Как правило, среди смертников много людей, у которых 
родственники или супруги погибли в контртеррористических опе-
рациях (КТО), пострадавшие от действий официальных властей  
и т.п., т.е. большая роль отводится именно поиску мотива. Далее в 
течение периода от нескольких недель до нескольких месяцев идет 
работа в специальных лагерях, порой в обычных бытовых условиях, 
частично в молельных домах, в лагерях беженцев. Психологиче-
ская обработка обычно сопровождается принуждением к употреб-
лению наркосодержащих и психотропных веществ. Смертников 
проводят через своего рода обет, клятву, после которой обратный 
путь невозможен. 

К моменту прибытия на место совершения теракта уровень 
психологической готовности смертника достаточно высок, что по-
зволяет ему избежать подозрений со стороны сотрудников служб 
безопасности. «Поэтому предотвращение террористических актов, 
в которых принимают участие смертники, является наиболее 
сложным участком работы силовых структур»2. Вместе с тем от-
мечается, что имели место случаи, когда для отдельных акций 
кандидаты в смертники отбирались буквально за одну неделю до 
проведения террористических акций4. 

На стадии обучения и подготовки террориста-смертника 
производится обучение простейшим навыкам обращения с СВУ. 
Конечно, смертники могут использовать и более сложные взрыв-
ные устройства, но те чаще приводятся в действие дистанционно. 
Программа обучения является индивидуальной, сочетается с близ-
кими исполнителю мотивами. 

Период подготовки смертника может быть разным по вре-
мени. Сроки зависят от длительности подготовки и сложности са-
мой террористической операции: принятия решения по способу 
реализации теракта (на транспорте, объекты скопления граждан-
ских лиц, стратегические объекты инфраструктуры и т.д.), разра-
ботка маршрутов перевозки, доставка ВУ к месту, доставка испол-
нителей, обеспечение им мест проживания, проход и преодоление 
режимных мероприятий и т.д. 

Важна и конкретная запланированная цель теракта, к приме-
ру, взрыв в месте повышенного скопления гражданских лиц на 
транспорте или захват заложников, который обычно производится 



 99

для предотвращения штурма и возможности выдвижения полити-
ческих или другого рода требований. 

Показательными в этом смысле были события 2002 г. на 
Дубровке с захватом 916 заложников. С. Гончаров, депутат Мос-
ковской городской думы, полковник в отставке, бывший замести-
тель командира Группы «А» КГБ – ФСБ отмечает: «Для того что-
бы говорить об уроках “Норд-Оста”, нужно вспомнить те истории 
с захватом заложников, которые были перед этим. Теракт в Будён-
новске в 1995 г., где боевики в больнице удерживали более  
1600 жителей города, по сути, стал предпосылкой трагедии на 
Дубровке. После того как спецназ, потеряв трех бойцов, получил 
из Москвы команду о прекращении операции и предоставлении 
бандитам возможности уйти, боевики поверили в свою безнака-
занность. Они уезжали победителями, размахивая флагами. 

В Театральном центре на Дубровке боевики захватили около 
900 человек, но на этот раз они были смертниками, готовыми без-
жалостно расправиться с заложниками»10. 

Важно отметить, что в условиях существования транснацио-
нальных сетевых террористических структур, которые могут «пе-
редавать» подготовленных смертников для реализации теракта на 
конкретной территории, специалистами констатируется наличие в 
любой момент времени резерва подготовленных террористов-
смертников. 

 
Теракты с использованием смертников  
в Центральной Азии 

Перечислить все совершенные теракты с использованием 
смертников в Центральной Азии сложно из-за того, что далеко не 
все из них попали в официальную статистику и информацию по 
ним сложно найти в открытых источниках, но они происходили в 
Казахстане11,12, Узбекистане13,14 и Таджикистане13,14.  

Данные о терактах с использованием смертников в Киргизии 
обнаружены не были, однако встречается информация о деятель-
ности ранее неизвестной группировки «Джайшул Махди» («Армия 
правоверного правителя») и ее причастности к взрывам в синагоге 
в сентябре и спортзале в ноябре в Бишкеке, а также к неудавшейся 
попытке взрыва возле здания милиции в столице в декабре 2011 г. 

Имеются данные о том, что граждане Киргизии могут быть 
использованы в качестве смертников на территории других рес-
публик Центральной Азии. 



 100 

Информация о терактах с использованием смертников на 
территории Туркменистана в открытых источниках также не была 
обнаружена. 

Наиболее известные запрещенные террористические органи-
зации, действующие на территории Центральной Азии: «Ислам-
ское движение Узбекистана», «Джамаат моджахедов Центральной 
Азии», «Хизб ут-Тахрир аль-Ислами» («Исламская партия осво-
бождения»), «Таблиги джамаат» («Группа посланников»), «Жай-
шуль Махди», «Исламское движение Восточного Туркестана», 
«Организация освобождения Восточного Туркестана», уйгурская 
«Шарк Азатлык Ташкилати», «Акромийя», «Хизб ан-Нусра» 
(«Партия победы», ответвление «Хизб ут-Тахрир аль-Ислами»), 
«Мусулмон биродарлар» («Братья-мусульмане»), «Адолат» 
(«Справедливость»), «Ислам Лашкарлари» («Воины ислама»), 
«Ислом уйгониш партияси» («Партия исламского возрождения»), 
«Товба» («Покаяние»), «Джамаат Ансарулла»11; многие из них  
являются частью международной сети «Аль-Каиды». 

С середины 2000-х годов государства Центральной Азии на-
чали активное сотрудничество в области противодействия терро-
ризму на уровне СМИД, ОДКБ, ШОС, АТЦ СНГ и т.д. 

Однако, как отмечается в докладе Центра антитеррористиче-
ских программ, «в процессе взаимодействия различных государств 
Центральной Азии по вопросам противодействия терроризму и 
экстремизму имели место некоторые разногласия и трения между 
ними»15. В частности, это проявилось в отношениях между Казах-
станом и Узбекистаном. 

Так, на проходившем в Ташкенте (июль 2004 г.) судебном 
процессе над лицами, причастными к весенним терактам, некото-
рыми подсудимыми было сделано признание о том, что они про-
ходили диверсионную подготовку в специальных лагерях, дейст-
вующих на юге Казахстана. По их словам, данные лагеря 
использовались для переброски террористов через Азербайджан и 
Иран в Пакистан. Обучение здесь вели арабские инструкторы. Эти 
сведения были активно озвучены узбекскими СМИ. 

Учитывая сложные отношения между Казахстаном и Узбе-
кистаном, авторы доклада не исключили, что обвиняемые сделали 
такое признание под давлением сотрудников спецслужб, ведущих 
следствие по их делу, для дискредитации Казахстана на междуна-
родном уровне. Так или иначе, но КНБ РК отверг выдвинутые об-
винения, заявив, что никаких лагерей боевиков в Казахстане нет. 
Но в ходе следствия по фактам взрывов в Ташкенте (июль 2004 г.) 



 101

и после раскрытия в ноябре на территории Казахстана террористи-
ческой группы «Жамаат моджахедов Центральной Азии» была до-
казана непосредственная причастность к отмеченным взрывам 
граждан Казахстана13. 

 
Смертники как товар 

Смертников для использования на территории Центральной 
Азии готовят в четырех лагерях Пакистана (под Исламабадом, в 
Кветте, Лахоре и Вазиристане), при этом используется специаль-
ная так называемая иракская технология. 

В число будущих смертников попадают в том числе выход-
цы из Казахстана, Узбекистана и Киргизии. Обычно за молодыми 
мужчинами из Центральной Азии во время обучения в исламском 
университете в Лахоре тщательно наблюдают, выявляя самых 
усердных в изучении ислама, подверженных внешнему влиянию, 
внушаемых, проявляющих особый интерес к отдельным элемен-
там учения, связанным с жертвенностью и т.д. 

После окончания университета отобранных кандидатов в 
одном из четырех лагерей принудительно подвергают психологи-
ческой обработке, в результате которой происходит полное подав-
ление воли. 

Подготовку производят в основном специалисты из группы 
«Хаккани» (группировка «Хаккани» – независимая террористиче-
ская организация в Афганистане, в союзе с некоторыми крыльями 
движения «Талибан» ведущая партизанскую борьбу против прави-
тельства и сил НАТО). Сеть «Хаккани» и становится владельцем 
«живого товара». При этом группировка может использовать под-
готовленных смертников в своих целях, передать или продать дру-
гим организациям и группировкам, действующим на сопредель-
ных или даже весьма удаленных территориях, в том числе для 
использования на территории Центральной Азии. Стоимость про-
шедшего подготовку в Пакистане смертника, по разным оценкам, 
может доходить до 100 тыс. долл. 

Приобретенные или переданные смертники используются 
прежде всего для проведения терактов с целью оказания давления 
на местные власти (т.е. цели политические и идеологические по 
характеру). Однако, как указывают специалисты, целью смертни-
ков может быть и ликвидация неугодных политических, общест-
венных и религиозных лидеров. 



 102 

Так, в декабре 2011 г. в провинции Тахар один из «выпуск-
ников» университета в Лахоре устранил депутата афганского пар-
ламента узбекского происхождения Абдуллу Муталиба Биги, а  
с ним еще 21 человека. 

Для экспертов очевидно, что в использовании смертников в 
Центральной Азии прослеживается явный афгано-пакистанский 
след. Не последнюю роль здесь, видимо, сыграло сотрудничество 
между сетью «Хаккани» и «Исламским движением Узбекистана», 
благодаря которому была налажена вербовка кандидатов в терро-
ристы-смертники среди этнических узбеков, таджиков и киргизов 
в южных районах Центральной Азии. 

Более того, просочившаяся в СМИ информация о том, что 
властям Киргизии угрожали рядом терактов в Бишкеке с исполь-
зованием смертников, которую власти объявили «газетной уткой», 
тем не менее подтверждается достаточно хорошо информирован-
ными источниками. 

Речь идет о том, что в период президентской выборной кам-
пании в 2011 г. сын экс-президента Киргизии, влиятельный биз-
несмен М. Бакиев, угрожая через посредников серией взрывов 
смертников в Бишкеке, оказывал давление на нынешнего прези-
дента Алмазбека Атамбаева. Действительно, семеро смертников, 
среди которых были этнические киргизы и казахи, были приобре-
тены Бакиевым в собственность через посредников в Таджикиста-
не. Террористы были переброшены из Афганистана на территорию 
Киргизии, а когда требования лица, их купившего, были выполне-
ны, они были возвращены обратно на территорию Афганистана. 

Таким образом, специалисты констатируют наличие к югу 
от границ России сложившегося рынка смертников, который обла-
дает весьма своеобразными «рыночными правилами» торговли; в 
частности, до исполнения своего прямого назначения смертники 
остаются собственностью того, кто заплатил за них деньги. По 
оперативным данным афганских спецслужб, приобретение смерт-
ников покупателями из Центральной Азии еще не приняло массо-
вого характера, это больше характерно для самого Афганистана и 
Пакистана. Однако, по мнению специалистов, этот рынок будет 
расширяться в сторону Центральной Азии ввиду нарастающей не-
стабильности и наличия ресурсов, а также исходя из того, что это 
выгодно ряду геополитических игроков в данном регионе.  

 
 
 



 103

Смертники как угроза  
для Центральной Азии  

Страны Центральной Азии являются объектом внимания и 
действий со стороны международных и региональных террористи-
ческих организаций исламистского толка. При этом ими пресле-
дуются три цели. 

1. Проведение терактов для устрашения властей и побужде-
ния их к принятию конкретных политических решений, а также 
для устрашения гражданского населения. 

Таким образом, достигается дестабилизация ситуации в от-
дельных странах и регионе в целом, а также на границах с Россией 
(именно это обстоятельство позволяет использовать местные тер-
рористические организации крупными геополитическими игрока-
ми, реализующими в регионе Центральной Азии свои интересы). 

Так, базой казахстанского исламистского экстремизма явля-
ются южные области Казахстана (Чимкентская и Джамбульская). 
Именно отсюда «миссионеры» движутся на север к практически 
прозрачной казахстанско-российской границе. Условия функцио-
нирования Таможенного союза позволят исламистам практически 
беспрепятственно проникать в глубинные территории России – 
Урал и Сибирь16. С возможным вхождением Киргизии и Таджики-
стана в Таможенный союз ситуация может усугубиться много-
кратно. 

Что касается внутренних факторов, то наряду со сложной 
социально-экономической ситуацией огромное значение имеет 
проблема наркотрафика и наркопотребления, так как именно де-
нежные средства, полученные от продажи афганского героина, 
идут на финансирование терактов. Кроме того, наркотизация в  
регионе идет рука об руку с вербовкой новых членов в ряды исла-
мистских организаций, особенно четко это прослеживается в Фер-
ганской долине. Также большое значение имеет проблема корруп-
ции в правоохранительных органах. В странах Центральной Азии 
одним из ключевых социальных лифтов для молодежи является 
служба в армии, которая позволяет отслужившим устроиться на 
работу в госорганы (в частности, в Казахстане отмечены факты 
дачи взятки за то, чтобы оказаться в числе военнослужащих). При 
этом эксперты отмечают проникновение членов исламистских 
группировок в числе срочников в армию, где они ведут пропаган-
дистскую работу. 



 104 

Таким образом, армия и военные структуры в целом являют-
ся одной из мишеней для исламистских радикалов с точки зрения 
наличия обширной вербовочной базы. Если не будут предприняты 
соответствующие меры, радикальный ислам может поразить серд-
цевину государственного аппарата, распространившись в среде 
госслужащих, и последствия могут быть катастрофическими. 

2. Использование международными и региональными исла-
мистскими организациями территории государств Центральной 
Азии для ведения пропагандистской и подрывной работы на тер-
ритории третьих государств, в том числе России. 

Согласно множеству сообщений в СМИ, на территории 
Таджикистана и Киргизии имеются перевалочные базы боевиков и 
схроны оружия, которое может быть переброшено практически в 
любую точку региона и использовано на территории третьих госу-
дарств. Имеются возможности переброски, содержания и легали-
зации подготовленных смертников. 

3. Использование территории Центрально-Азиатского ре-
гиона в качестве вербовочной базы, в том числе для вербовки 
смертников. 

Таким образом, в Центральной Азии с учетом все более раз-
растающейся салафитской формы исламизма и усиления влияния 
исламистской пропаганды, дестабилизации обстановки, особенно 
в отдельных районах Ферганы, требуется серьезное внимание, по-
ка ситуация не зашла далеко, как это имеет место в Ираке, на Се-
верном Кавказе. Необходимо также учитывать связь с событиями в 
Сирии. Как только ситуация в Сирии начнет стабилизироваться, то 
в страны Центральной Азии будет переброшен уже ненужный там, 
«отработавший» контингент, частично завербованный здесь1. 

К примеру, заявления группировки моджахедов «Ансар аль-
Дин», подозреваемых в связях с «Аль-Каидой», пока не прово-
дившей акций в Казахстане, но уже выпустившей ряд видеозаяв-
лений с критикой его властей, в которых боевики утверждают, что 
как только они одержат победу в Афганистане, «сферой их инте-
ресов» станет Центральная Азия, в частности Казахстан. Уйгур-
ские боевики из группировки «Исламская партия Туркестана», 
воюющие сейчас в Сирии против Башара Асада, возвращаются в 
Китай, и не исключено, что оттуда они не проникнут и на террито-
рию Центральной Азии. 

В середине июня 2013 г. в афганской провинции Кундуз бы-
ли задержаны пять членов ИДУ, причастных к подготовке атаки 
смертников. Согласно информации, циркулирующей в СМИ, как 



 105

минимум двоих из них планировалось использовать в качестве 
смертников. На допросе они рассказали, что прошли подготовку 
по осуществлению атаки на территории лагеря боевиков, находя-
щегося в пакистанском районе Северный Вазиристан. 

23 июня в сирийском городе Алеппо были задержаны граж-
дане Туркменистана, в числе которых находился командир под-
рывников одного из отрядов «Аль-Каиды», прошедший подготов-
ку «под Ашхабадом в отряде Шейха Мурада, затем он был 
переброшен в Стамбул», а оттуда в Сирию. 

Таким образом, угроза проникновения боевых элементов,  
в том числе смертников нелегальных исламистских группировок в 
Центральную Азию, стала весьма осязаемой. Это в равной мере 
относится и к России. 

Совершенно очевидно, что «без системы государственных 
мер, направленных на пресечение этой экспансии, силами и средст-
вами только одних спецслужб вряд ли возможно решение задачи 
по противодействию террористическим формам утверждения идей 
исламского фундаментализма, в том числе с применением терро-
ристов смертников»4. Необходимы меры, направленные на улуч-
шение социально-экономического положения населения, демокра-
тизацию местных режимов и т.д. Ведь в местных культурах не 
заложены те элементы, которые могут быть использованы ради-
кальными исламистами в своих целях. Их поддержка базируется 
исключительно на социальной неустроенности населения и недо-
вольстве властью. И конечно, необходимы серьезные усилия по 
налаживанию более тесного взаимодействия между странами ре-
гиона, направленного на борьбу с исламистским терроризмом. Как 
отмечает В.П. Журавель, «необходимо совершенствовать меха-
низмы реализации возрастающей роли государственно-частного 
партнерства предупреждения терроризма, в вопросах пресечения 
распространения его идеологии и пропаганды препятствовать ра-
дикализации на этой основе настроений в различных слоях общест-
ва, не допускать массового рекрутирования в террористические 
организации»17. 

Очевидно, что борьба с терроризмом и со смертниками, как 
одним из инструментов – это не столько выявление потенциаль-
ных «живых бомб», сколько выявление инфраструктуры, которая 
их вербует, готовит, поддерживает, доставляет на место соверше-
ния теракта, контролирует. Вместе с тем специалисты отмечают, 
что противодействие терроризму более успешно в тех случаях, 



 106 

когда удается найти и использовать имеющиеся внутренние про-
тиворечия среди них18. 

В этой связи необходимо проводить: 
– постоянные профилактические мероприятия, выявлять 

ячейки сетей, проводить их нейтрализацию, пресечение распро-
странения нелегальной ваххабитской литературы; 

– режимные мероприятия в регионах, где создается повы-
шенный уровень социальной и конфессиональной напряженности; 

– соответствующую подготовку сотрудников специальных 
служб и органов правопорядка, включая развитие агентурной сети; 

– мониторинг и анализ информации; 
– работу гражданских властей по образованию и воспитанию 

населения и разъяснению опасности религиозного экстремизма; 
– выявление потенциального контингента такого рода, кото-

рый может представлять угрозу государственной и общественной 
безопасности; 

– подготовку специалистов по проведению КТО; 
– объективную оценку эффективности контртеррористиче-

ской деятельности на основе проведенных мероприятий. 
В качестве вывода необходимо подчеркнуть, что фактор ис-

пользования смертников с целью давления на власти центрально-
азиатских государств становится все более значимым с каждым 
годом. Его роль будет увеличиваться по мере втягивания госу-
дарств Центральной Азии в новый формат отношений с глобаль-
ными геополитическими игроками в период вывода сил ISAF и 
НАТО из Афганистана, так как региональные и транснациональ-
ные радикальные исламистские организации склонны рассматри-
вать местные власти как сателлитов Запада. 

Аналогичным образом ситуация может развиваться и на тех 
территориях Российской Федерации, которые вплотную примы-
кают к Казахстану, там, где традиционно силен ислам, – Северный 
Кавказ, Поволжье, регионы Западной Сибири и т.д., а также в рос-
сийских мегаполисах, где сконцентрирована инфраструктура  
власти и проживает наибольшее количество трудовых мигрантов – 
выходцев из Центральной Азии и Кавказа, недовольных своим 
экономическим положением и социально-правовым статусом. 

 
 
 
 
 



 107

Примечания 
 

1 Александров А. Сирия – последний рубеж? // URL: http://csrc.su/articles/22 
2 Соснин В., Нестик Т. Феномен терроризма с использованием смертников: 

социально-психологическая интерпретация // URL: http://psyfactor.org/lib/ter-
ror20.htm 

3 Журавель В.П. Террористы-смертники: Проблемы противодействия // Право 
и безопасность. 2010. № 3 (36). 

4 Оторбаев У. Террористы-смертники – кто они? // URL: http://www.easttime.ru/ 
analitic/1/3/992.html 

5 Терроризм – это болезнь // HBO. 2004. 14 мая. 
6 Террористки-смертницы – кто они? // URL: http://echo.msk.ru/programs/beseda/ 

22786 
7 Малышев В. Вумен-терроризм: Женщины-смертницы как политическое яв-

ление (анализ) // URL: http://www.centrasia.ru/newsA.php?st=l 132990020 
8 Зубков К. Не плачь, мама – я стал шахидом // URL: http://gzt.ru/world/ 

2006/03/08/11827.html 
9 Цит. по: Сухаренко А. Живые бомбы // URL: http://sartraccc.ru/print.php? 

print_ffle= Pub/suharenko%2807-04-10%29.html 
10 Трагедия без срока давности // Парламентская газета. 2012. 26 октября –  

1 ноября. 
11 Подкопаева М. Новые угрозы в Центральной Азии // Суть времени. – 2012. – 

№ 3. – 7 ноября. 
12 Уваров А. Терроризм в Казахстане: Насколько реальна угроза // URL: http:// 

russkie.org/index.php?module=fullitem&id=24221 
13 Saidazimova G. Uzbekistan: Effect of Tashkent Explosions Still Felt Two Years 

Later // Radio Free Europe / Radio Liberty. 2006. 27 March // URL: http:// 
www.rferl.org/content/article/1067140.html 

14 Kimmage D. Analysis: Kazakh Breakthrough on Uzbek Terror Case // Radio Free 
Europe/ Radio Liberty. 2004. 15 Nov. // URL: http://www.rferl.org/content/arti-
cle/1055882.html 

15 Специфика проявлений терроризма и экстремизма в Центральной Азии: ито-
ги 2004 года // URL: http://studies.agentura.ru/centres/cap/report2004 

16 Уваров А. Терроризм в Казахстане: Насколько реальна угроза // URL: http:// 
russkie.org/index.php?module=fullitem&id=24221 

17 Журавель В.П. Современные проблемы противодействия международному 
терроризму // Обозреватель-Observer. – 2010. – № 5. – С. 12. 

18 Журавель В.П. Олимпийские игры – объект для террористов // Обозреватель-
Observer. – 2011. – № 4. – С. 64. 

«Обозреватель-Observer», М., 2014 г., № 1, с. 39–51.  
 
 



 108 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
 
 
 
 
 
 
 
Э. Касаев, 
юрист-международник, специалист  
по инвестициям в энергетику стран  
Ближнего Востока и Северной Африки 
АРАБСКИЕ НЕФТЬ И ГАЗ:  
ВЫВОДЫ ДЛЯ РОССИИ 
 
Сегодня энергетическая политика арабских стран является 

одной из популярнейших тем в международных экспертных кру-
гах. Россия не является исключением, напротив, наше государство 
пристально наблюдает за ситуацией на Ближнем и Среднем Вос-
токе. Ведь этот регион крайне важен для Москвы не только из 
внешнеполитических, но и внешнеэкономических соображений. 
Тем не менее, даже постоянная «слежка» за арабскими перипетия-
ми часто не дает ожидаемого положительного результата. Причина 
в следующем — различные государства Арабского Востока имеют 
свою специфику. 

 
Багдадские хитрости 

Рассмотрим, например, Ирак. В этой стране закон не имеет 
той силы, которой обладают личные договоренности. Примером 
служит то, что в стране много лет обсуждается законопроект, ко-
торый направлен на регулирование углеводородной отрасли, но до 
сих пор не может быть принят и обрести форму закона. 

Осенью минувшего года в Россию приезжал премьер-
министр Ирака Нури аль-Малики, который является шиитом, но в 
ходе визита представлял интересы государства, так как прибыл по 
приглашению президента России Владимира Путина в качестве 
официального лица. 

В переговорах с крупными российскими чиновниками и 
предпринимателями иракец заявил о прозрачности всех нефтяных 



 109

операций, проводимых Багдадом. Однако в настоящее время в 
стране происходит «нефтяной передел». Запасы черного золота, 
залегающие на иракской территории, распределены крайне неод-
нородно. Несмотря на положение Конституции о том, что нефть и 
газ являются собственностью иракского народа, де-факто дела об-
стоят вовсе не так прозрачно, как записано в Основном законе. 

Провинции, на которые поделен Ирак, считают так: если  
месторождение расположено на их территории, то львиную долю 
от продажи углеводородов должны получать население или какой-
то специальный фонд, который потом будет распределять полу-
ченные от сбыта финансовые средства между гражданами. Курды 
заявляют, что они хотят отделиться, и основное крупное место- 
рождение Киркук, расположенное на севере страны, принадлежит 
им. Соответственно и доходы от нефтеэкспорта тоже курдские. 
Сунниты вообще бьют в колокола, так как на их территории 
меньше всего минеральных ресурсов. Фактически, они остаются 
не у дел. У шиитов на юге достаточно углеводородов, но они тоже 
хотят получить прибыль не только со своей, но и с курдской тер-
ритории. 

По моим прогнозам, еще на протяжении нескольких лет в 
Ираке не удастся достичь ни мира, ни принятия углеводородного 
закона.  

Есть мнение, что российские компании боятся заходить на 
рынки арабских государств, так как опасаются, что могут последо-
вать экономические санкции конкурентов на других территориях. 
Подобное заявление не отвечает действительности. 

Отечественный бизнес ведет переговоры, пытается вернуть 
потерянные рынки (Ливия) и закрепиться на новых (Катар). Ирак – 
это отдельный пример. Я был одним из немногих специалистов, 
который до конца надеялся на то, что «Лукойл Оверсиз» удастся 
вернуть проект «Западная Курна-2», который компания потеряла в 
2002 г. В средствах массовой информации высказывались исклю-
чительно пессимистичные прогнозы. В частности, заявления о том, 
что возвращение россиян невозможно. Однако позже «Лукойл 
Оверсиз» все же получил проект «Западная Курна-2», чем оправ-
дал авторский прогноз.  

Говоря об иракской нефтяной политике, стоит делать основ-
ной акцент не на позиции США, а на взаимоотношениях между  
Багдадом и Эрбилем. Так, Иракский Курдистан имеет собственное 
Министерство нефти и региональный закон, который позволяет 
инвесторам с меньшими рисками работать на курдской террито-



 110 

рии. Региональное правительство Курдистана уже несколько лет 
заключает договоры с иностранными компаниями, минуя феде-
ральные власти, что не устраивает центр. Министерство нефти 
Ирака заявило, что компании, все без исключения, которые рабо-
тают с Курдистаном в нарушение иракской Конституции, будут 
подвержены различным санкциям со стороны Багдада. Крупная 
американская компания ExxonMobil после заключения договора с 
курдской стороной была отстранена от участия в четвертом раунде 
общенациональных торгов. 

Примечательно, что американские концерны не так широко 
сейчас представлены в Ираке, как азиатские. И я это объясняю 
тем, что в Азии быстро растущий рынок. Учитывая огромный че-
ловеческий ресурс и развивающиеся экономики этих государств, 
им надо браться за любой проект. Тем не менее не исключено, что 
впоследствии американцы придут на все готовое, после того как 
геологоразведку проведут компании из других стран. Сейчас Ирак 
действует во многом самостоятельно. Багдад проводит аукционы, 
заключает контракты, в казну идут средства, и Белый дом вроде 
бы не вмешивается. Может быть, США дают возможность тем, 
кого ущемлял Саддам Хусейн, почувствовать себя независимыми, 
но когда потребуется, Вашингтон способен оперативно закрутить 
гайки, напомнив иракцам о своем авторитете. 

Американцы активно помогают Багдаду минимизировать 
военно-политические риски. Ведь определенные американские 
силы на территории Ирака остались. Они пытаются хоть как-то 
сдерживать внутреннюю борьбу между кланами, а также этниче-
скими и конфессиональными группами. Сегодня уже никому не на 
руку подрывы крупных предприятий или инфраструктуры для 
экспорта энергоносителей. США сейчас нацелены на стабилиза-
цию Ирака, и если их убрать оттуда, то кратно усилятся кровопро-
литие и теракты. 

Примечательно, что без технологий иностранных компаний 
ни одна арабская страна не сможет самостоятельно осуществлять 
все фазы, которые предусмотрены в нефтяной промышленности. 
Поскольку должны быть и уникальный опыт, и наработки, и спе-
циалисты, и учебные заведения. Порядка 200 иракцев постоянно 
обучаются в профильном университете России, который готовит 
как раз инженеров-технологов, которые впоследствии будут вести 
полезную деятельность в углеводородной отрасли собственной 
страны. 



 111

Стоит напомнить, что иракская нефтяная промышленность 
разрабатывалась в основном силами советских специалистов. Сей-
час Багдад всерьез нацелен поднимать газовый сектор, и вполне 
возможно, что российские компании также будут участвовать в 
этом. Западные фирмы, отечественные нефтяники и газовики не-
обходимы арабам для того, чтобы модернизировать собственную 
экономику и зарабатывать деньги. Здесь возникает поле для кор-
рупции, ведь у каждого свои интересы. У иностранной компании – 
выиграть тендер и, может быть, сделать это теневым путем, а не 
участвовать в мероприятии, где идет открытое голосование: кто 
предложит меньше за добытую нефть, тому и отдадут участок. За-
манчивее встретиться кулуарно, договориться, подписать бумаги и 
в закрытом режиме начать вести деятельность. Это, во-первых.  

Во-вторых, чего хотят местные власти. Прежде всего, мень-
ше выплатить подрядчику за добытое сырье и больше оставить 
себе, потому что это основной доход страны и очень хорошее по-
ле, чтобы «собрать урожай в свою корзину». 

В западных источниках можно встретить постоянные сооб-
щения, с периодичностью в квартал, что тот или иной чиновник в 
Ираке был замешан в коррупционном скандале. То ему предложи-
ли взятку, то он обещал иностранным компаниям «на особых ус-
ловиях», без тендера, попасть на местный рынок, и ему за это по-
сулили виллу за рубежом. Примеры можно множить. 

Следует очень аккуратно подходить к каждому конкретному 
случаю, так как трио – Ирак, нефть и газ – уже стало категориями, 
которые часто используются для информационного давления и 
политической игры. Очень часто заявления носят провокационный 
характер, сделаны по заказу какой-либо из организаций или даже 
официальных структур. Тем не менее с годами ситуация все-таки 
немного стабилизируется. За последние несколько лет прошли  
четыре раунда торгов по лицензированию иракских недр. Первый 
из них откровенно провалился, поскольку компании хоть и  
прошли предквалификацию, но фактически не приняли участия в 
аукционе – Багдад обозначал очень низкую плату за добытую 
нефть. Плюсы работы в этом арабском государстве в том, что 
нефть очень высокого качества и залегает не так глубоко. 

Вести деятельность в Ираке – это доказывать мировому со-
обществу, что ты серьезный игрок и можешь реализовать крупные 
проекты, находящиеся за рубежом. Это своего рода лакмусовая 
бумажка, которая показывает уровень подрядчика. В то же время 
низкая плата за каждый добытый баррель нефти оттолкнула зару-



 112 

бежные концерны. Специалисты этих компаний подсчитали, что, 
даже учитывая все названные плюсы, военно-политические, эко-
номические, правовые риски все же высоки. Проанализировав до-
пущенные просчеты, иракские власти провели еще несколько  
раундов торгов, и по их результатам российские компании доби-
лись права осваивать ряд участков. 

Причем, если во время второго и третьего тендеров «Лукойл 
Оверсиз» и «Газпром нефти» достались два крупных месторожде-
ния с уже доказанными запасами, то по итогам четвертого раунда, 
который состоялся минувшей весной, «Лукойл Оверсиз» получила 
еще один блок, который хоть и не имеет доказанных запасов, но 
имеет потенциальные залежи для разведки. Если будут найдены 
ресурсы и состоится коммерческое открытие месторождения, ком-
пания фактически может рассчитывать на большую площадь для 
того, чтобы начать производство. 

«Башнефть», которая непосредственно в самом тендере не 
смогла добиться победы в составе консорциума, впоследствии на 
условии двусторонних переговоров с Министерством нефти Ирака 
заключила договор на геологоразведку и последующую добычу 
нефти на одном из блоков. 

Многие эксперты говорят об американском засилье в Ираке, 
подчеркивая тем самым, что россиянам нечего делать на этом 
рынке. Однако, как показывает практика, российские компании 
вполне успешно пробивают себе дорогу. 

Сегодня Россия ведет очень серьезные проекты в Ираке, и их 
дальнейшая судьба во многом зависит от умения Москвы продол-
жать политический диалог с Багдадом. Конечно, никто не застра-
хован от форс-мажора, но российский бизнес имеет хороший задел 
и в перспективе способен получить дополнительные возможности 
проявить себя. Все проекты были получены российской стороной 
по итогам официальных тендеров, а не теневым способом. На 
прошлогоднем аукционе было разыграно 12 участков. В итоге по-
бедителей обрели лишь три блока, причем один из них, как было 
отмечено выше, достался «Лукойл Оверсиз». Присовокупив к это-
му участок, полученный чуть позже «Башнефтью», можно сказать, 
что половина в руках России. 

 
Ливийские уроки  

Российские нефтяники разрабатывали углеводородную сфе-
ру этого североафриканского государства. Власть сменилась, и 



 113

сегодня отечественным компаниям фактически доступ туда  
закрыт. Отрасль занята другими государствами. И тут ярко прояв-
ляются «двойные стандарты» большой политики, поскольку из-
вестно, что сторонниками свержения Муаммара Каддафи высту-
пили западные страны, хотя ранее они активно сотрудничали с 
ним, но конъюнктурные и материалистические интересы взяли 
верх. 

Концерны из Италии, Франции, Германии вновь ведут рабо-
ту на ливийском рынке, Россия же осталась не у дел, и в Триполи 
открыто называют причину: во время «арабской весны» Москва 
четко не обозначила своей позиции, одновременно ведя перегово-
ры с прежней и нынешней властями. 

В обозримой перспективе российский нефтяной бизнес не 
восстановит свои прежние позиции на этом рынке, но в средне-
срочной – возможно. Ведь ливийскую инфраструктуру нужно мо-
дернизировать, и отечественные компании, имея богатый опыт и 
необходимые навыки, все-таки способны это сделать. Чтобы пока-
зать, что Ливия не настолько коррумпирована, как при  прежнем 
режиме, власти проводят проверку крупных компаний на корруп-
ционную составляющую контрактов, которые были заключены 
несколько лет назад. 

Насколько эта проверка действительно серьезная – сложно 
сказать. В одной из французских известных газет было опублико-
вано секретное послание повстанцев эмиру Катара. В этом письме 
было сказано, что западные компании получат за поддержку оппо-
зиционных сил более 30% ливийской нефти. Само собой, европей-
ские официальные лица это отрицают, но здесь может быть доля 
правды, потому что еще до свержения режима французы и италь-
янцы занимали главенствующее положение на ливийском рынке, а 
компании из этих стран, можно сказать, «цементировали» всю 
промышленность Джамахирии. 

 
Правде в глаза 

Вышеперечисленное может отпугнуть потенциального инве-
стора и переориентировать его на другой, неарабский рынок. Од-
нако не стоит паниковать и делать поспешные выводы. Прежде 
всего необходимо взвесить все риски, вынеся за скобки политиче-
ские интриги и информационные провокации, без которых трудно 
себе представить нефтегазовые дела арабских стран. Если выяс-
нится, что риски не настолько высоки, а прибыль может быть  



 114 

действительно существенная, то стоит пробовать. Взять рубеж Ли-
вии, Ирака или попасть на рынок Катара – это важно для отдель-
ной компании и авторитета страны в целом. 

Нужно выходить на международные рынки и не бояться 
коррупции, потому что она была всегда и остается в будущем. 
Учитывая реалии арабской политической и социально-экономиче- 
ской жизни, можно сказать, что она там не является минусом, а, 
скорее, плюсом. Клановость местного общества уже позволяет го-
ворить о том, что люди готовы к различным проявлениям корруп-
ции. Надо четко понимать, что если в Конституции прописано, что 
нефть и газ – это собственность народа, то на практике это не ра-
ботает, и сами арабы это знают.  

Дележка финансовых средств идет «наверху». Судя по заяв-
лениям и жалобам парламентариев Ирака или Ливии, обвиняются 
министры, топ-менеджмент компаний. На низшем уровне все ина-
че: сотрудник получает хорошую зарплату независимо от корруп-
ционных дел вышестоящих лиц. Он понимает, что все равно не 
станет главой, так как эту нишу уже заняли определенные люди и 
так просто не отдадут.  

В феврале состоялось официальное открытие офиса пред-
ставительства компании «Газпром» в Катаре. Российский концерн 
планирует начать сотрудничество с эмиратом, лидирующим по 
экспорту сжиженного природного газа и занимающим третье  
место в мире по доказанным запасам «голубого топлива» после 
России и Ирана. 

В сферу деятельности представительства также входит  
поиск новых направлений и форм работы «Газпрома» на энергети-
ческих рынках стран Совета сотрудничества арабских государств 
Персидского залива (ССАГПЗ) и Йемена. Кроме того, представи-
тельство осуществляет информационно-аналитическое сопровож-
дение проектов и принимает участие в координации деятельности 
дочерних компаний «Газпрома» в регионе, включая укрепление 
взаимодействия в рамках деятельности Форума стран – экспорте-
ров газа (ФСЭГ). 

Попытки выйти на катарский рынок предпринимаются и 
другими отечественными игроками, но тщетно. Почему? Сегодня 
российско-катарские политические отношения весьма напряжен-
ные, а экономика не может развиваться в отрыве от политики. 
Особенно если это нефть и газ. Ежегодный товарооборот Катара с 
Россией не насчитывает и двух десятков миллионов долларов. Для 
сравнения, показатель эмирата с США насчитывает несколько 



 115

миллиардов, а с азиатскими странами даже превышает 10-мил-
лиардный рубеж. Уровень дипломатических отношений понижен, 
инвестиционное сотрудничество на нуле, товарооборот слишком 
низкий. Можно сказать, что отношения заморожены. Помимо это-
го, являясь членом ССАГПЗ, Катар настраивает других членов 
этой организации антагонистически по отношению к Москве. Си-
рийский вопрос мешает российскому бизнесу найти общий язык с 
монархиями Персидского залива. Это же относится и к ценовой 
политике в отношении экспортной нефти. 

 
Политика диктует 

Усугубляет ситуацию крайне низкая осведомленность неко-
торых арабских стран о нефтегазовом потенциале России. Напри-
мер, в Катаре мало знают о нашем государстве, поскольку в мест-
ных СМИ публикуется очень немного достоверной информации. 
Россия в сознании катарцев – страна-загадка и страна опасности, 
где постоянно происходят теракты и убийства. 

В Ираке, конечно, знают многое о России. Однако сегодня 
ситуация на Ближнем и Среднем Востоке осложнилась из-за вере-
ницы различных событий, охвативших регион. Поэтому достовер-
ных сведений до арабов доходит очень мало. Кстати, как и о них 
нам. Многие думают, что арабские страны и все их представители 
рассматривают россиян в качестве врагов, потому что Москва не 
поддерживает тех или иных лидеров. Однако здесь стоит разгра-
ничивать государство и народ. Очень часто граждане государств 
дружески настроены друг к другу, а на политической арене эти 
страны выступают соперниками и конкурентами. 

Если же говорить о нефтегазовых связях, то, например, рос-
сийские компании не совсем отвечают требованиям Катара, по-
скольку не имеют большого опыта работы в Персидском заливе, и 
технологии отечественных фирм не подходят под проекты на тер-
ритории эмирата. Проекты «Газпром нефти» и «Башнефти» в Ира-
ке стали первыми пробами этих компаний за рубежом. Поэтому 
идти, предположим, в Катар, не имея зарубежного опыта, пробле-
матично и, скорее всего, бесперспективно. В Ираке же россияне 
работают очень качественно, поскольку знают местный рынок и 
геологические особенности месторождений. Фактически россий-
ские специалисты нужны иракцам, чтобы сохранить конфиденци-
альность полученной в результате длительной геологоразведки 
информации. Если же Москва поделится своими наработками с 



 116 

недобросовестным заказчиком, то это будет серьезной проблемой 
для Ирака. 

В Ливии и Алжире то же самое: российские нефтяники рабо-
тали там и доказывали не раз, что могут это делать на высоком 
уровне и за невысокую плату. 

Часто можно услышать такого рода вопрос: почему арабы 
активно пускают к своим недрам западников, которые берут 
больше, а россияне остаются не у дел? Ответ прост – в первую 
очередь дело в политическом диалоге, во вторую – в технологиче-
ских особенностях конкретной компании, в третью – уже в том, 
как она смогла себя проявить. Например, в Катаре так: если зару-
бежная компания дает технологию, которая поможет эмирату раз-
вивать свою экономику, то она вправе работать там и заслуженно 
получать свои деньги. Если иностранный игрок хочет что-то «от-
мыть», получить откаты себе в карман, для него двери закрыты. 

 
*     *     * 

Выскажу несколько важных соображений, которые было бы 
полезно воспринять российским игрокам, стремящимся покорить 
арабский рынок. Уходить от излишней закрытости и больше сво-
дить все к прозрачным вещам. Публиковать на сайтах компаний 
соответствующую свежую информацию. Небольшое движение к 
прозрачности идет, но невысокими темпами. 

Представлять интересы не только конкретной бизнес-
структуры, но и своего государства. Это отнюдь нелегко. Если за-
мешаны большие деньги, сложно представлять, что ты не только 
сотрудник компании, но и гражданин страны, и если тебя уличат в 
нарушениях, ты невольно ее опозоришь. 

Например, у катарцев четко прослеживается такое понима-
ние, они себя ассоциируют с эмиратом. Местные предприниматели 
гордятся тем, что они граждане этого государства. Поэтому катар-
ские бизнесмены не стремятся решать вопрос так, чтобы выгода 
была исключительно личная. Они учитывают, что тот или иной 
проект способен дать стране из того, чего у нее еще нет. Таким 
образом, поднимается авторитет государства в глазах мировой 
общественности. Возможно, это своеобразный комплекс Наполео-
на, поскольку небольшой по территории и населению эмират хо-
чет активно заявить о себе во всех областях, включая предприни-
мательскую сферу.  



 117

В России другая проблема: крупная страна, которая уже 
многое доказала, а крупные предприниматели вплотную занима-
ются стратегией собственных компаний, не ставя во главу угла 
при этом государственные интересы. Несмотря на то что в нефте-
газовом секторе арабских стран существуют многочисленные рис-
ки, в одних странах меньше, в других больше, которые препятст-
вуют деятельности российских компаний, нужно все равно 
завоевывать там свои позиции. 

«Вестник аналитики», М., 2014 г., № 1, с. 71–79.  
 
 
Д. Нечитайло,  
кандидат политических наук (ИВ РАН) 
ИНОСТРАННЫЕ МОДЖАХЕДЫ  
В СИРИЙСКОМ КОНФЛИКТЕ 
 
Иностранные боевики в Сирии представлены ливанцами, 

иракцами, иорданцами, палестинцами, кувейтцами, тунисцами, 
ливийцами, алжирцами, египтянами, саудовцами, йеменцами, су-
данцами, афганцами, бангладешцами, пакистанцами, а также  
гражданами ряда европейских государств. По сообщениям СМИ, 
большинство из них прибыли в Сирию через Ливан и Турцию. 

Вопросы участия иностранных моджахедов в так называе-
мых «горячих точках» всегда занимали важное место в полемике 
джихадистских идеологов. Между ними, пожалуй, начиная с вой-
ны в Афганистане против советских войск, всегда существовали 
разногласия: какую из местных оппозиционных группировок под-
держать. Так, когда в 2003 г. были введены американские войска в 
Ирак, в Чеченской Республике продолжались боевые действия. 
При этом арабские боевики принимали активное участие на сторо-
не радикальных исламистов. После непродолжительной полемики 
среди салафитских идеологов Ираку было отдано приоритетное 
значение в качестве мирового очага борьбы против неверных. Во 
многом именно благодаря этому из республик Северного Кавказа 
начался отток иностранцев на Ближний Восток. 

В 1979 г. Абдалла Аззам (духовный лидер многих «арабских 
афганцев», в том числе и Усамы бен Ладена) настоятельно призвал 
большинство мусульман поддержать афганских моджахедов, а не 
палестинские группировки, вследствие того, что «исламский флаг, 
развевающийся над Афганистаном, более “понятен” и важен, не-



 118 

жели над “пропитанными националистической идеологией пале-
стинскими группировками”». 

Не стала исключением и Сирия. При этом «Аль-Каида» и 
ведущие идеологи современного движения джихада активно под-
стрекают моджахедов вступить в борьбу в САР. 

Наиболее значимым заявлением от радикальных исламистов 
в поддержку джихада в Сирии стало обращение лидера «Аль-
Каиды» Аймана аз-Завахири в начале 2012 г. В нем он потребовал, 
чтобы «каждый мусульманин и каждый свободный и честный че-
ловек в Турции, Ираке, Иордании и Ливане встал на защиту своих 
братьев в Сирии и оказал им помощь, которая ему по силам». 

На события в Сирии также откликнулись авторитетные 
идеологи всемирного радикального исламизма: иорданский про-
фессор Акрам Хиджази, кувейтский шейх Хамид аль-Али, автори-
тетный сирийский теолог салафитской направленности прожи-
вающий в Европе Абу Басир ат-Тартуси, палестинский Абу 
Катада, мавританский шейх Абу аш-Шинкити и известный иор-
данский салафит Мухаммад Абу ат-Тахави. 

Причем аш-Шинкити и ат-Тахави всячески призвали под-
держивать в первую очередь моджахедов из «Джабха ан-Нусра» в 
силу того, что они ведут борьбу исключительно под знаменем ша-
риата. Ат-Тахави решительно осудил салафитских мыслителей, 
особенно проживающего в Лондоне ат-Тартуси, который критикует 
тех добровольцев, которые приезжают в Сирию, чтобы воевать на 
стороне «Аль-Каиды», а также выступает категорически против 
вооруженного мятежа в республике.  

Другим важным аспектом обсуждений среди исламистских 
идеологов стала проблема легитимности с точки зрения шариата 
взаимодействия моджахедов с подразделениями «несалафитской» 
Свободной сирийской армии (ССА). 

Радикальные исламистские богословы единогласно не под-
держивают методы ССА в силу ее ориентированности на взаимо-
действие с международным сообществом, а также националисти-
ческую идеологию. Вместе с тем они не призывают к 
противостоянию с ССА, исходя из горьких уроков, полученных 
сторонниками «чистого ислама» в Ираке, где «Аль-Каида» своими 
жесткими мерами в отношении националистических суннитских 
группировок настроила местных жителей против себя. Именно 
иракские суннитские вооруженные формирования из «Советов 
спасения» (сахва) нанесли салафитам гораздо больший урон, чем 
международные силы и местная полиция. По мнению известного 



 119

салафитского идеолога из Кувейта Хамеда аль-Али, «джихад под-
тверждает, что все разногласия и расхождения в концепциях, стра-
тегии и приоритетах... все то, что может ослабить джихад, должно 
быть отложено до момента свержения режима». 

Большинством сторонников «чистого ислама» «Джабха ан-
Нусра» рассматривается как салафитская структура. Многие вид-
ные идеологи современного радикального салафизма поддержали 
создание этой организации. Ат-Тахави, находящийся в г. Ирбид, 
призывает иорданцев присоединиться к джихаду в Сирии. Другой, 
менее известный в международных исламистских кругах, ливан-
ский идеолог Абу аз-Захра аз-Зубейди (Осама аш-Шихаби) также 
призывает моджахедов присоединиться именно к «Джабха ан-
Нусра», решительно критикуя тех, кто пытается создать другие 
группировки салафитской направленности. По его мнению, такие 
попытки только лишь создают неясность среди добровольцев от-
носительно того, в состав каких бригад следует вступать, а также 
тех сторонников, кто намеревается оказывать сторонникам «чис-
того ислама» всяческую поддержку. Известный мавританский са-
лафитский теолог Абу аль-Мундир аш-Шанкити, выступающий со 
своими заявлениями и работами на авторитетном сайте «Манбар 
ат-Тавхид ва-ль-Джихад», также поддержал «Джабха ан-Нусра». 

Однако не все известные салафитские теологи выступают  
в поддержку «Джабха ан-Нусра». В частности, проживающий в 
Лондоне Абу Басир ат-Тартуси, который бежал из Сирии во время 
восстания исламистов 1979–1982 гг. против режима Хафеза Асада 
в г. Хаме, очень благосклонно воспринял вооруженные выступле-
ния против нынешнего режима в САР и даже сформировал груп-
пировку «Аль-Муарада аль-Исламийя ли-ль-Низам ас-Сури»  
(Исламская оппозиция режиму в Сирии). В мае 2012 г. его органи-
зация разместила видеоклип, где Абу Басир был запечатлен со 
своими вооруженными сторонниками в приграничных районах 
Ливана. Этот идеолог скептически смотрит на «Джабха ан-Нусра», 
высказывая сомнения в связи с тем, что ее руководитель не высту-
пает с обращениями и прячет свою внешность.  

Лидер «Джабха ан-Нусра» известный под псевдонимом 
«аль-Фатих Абу Мухаммад аль-Джулани» появляется только по-
средством искаженных голосовых записей. Он полагает, что в 
ССА принимают участие «героические моджахеды» – «современ-
ные хариджиты». Это положение привело к столкновению с  
аш-Шинкити, который заявляет, что недопустимо «объявлять о 
поддержке тех, кто принимает демократическую программу, и в  



 120 

то же самое время критиковать следующих шариату». В отличие 
от ат-Тартуси он полагает, что моджахеды должны поддерживать 
ССА в боях. Однако он выражает серьезное разочарование в связи 
с тем, что такая боеспособная и влиятельная организация, как 
ССА, «не борется под знаменем шариата, а выступает за демокра-
тические западные ценности». Мусульмане должны вместо этого 
«руководствоваться в своем выборе в пользу присоединения к 
моджахедам из “Джабха ан-Нусра”, существование которой изба-
вило от необходимости создавать другие салафитские структуры в 
Сирии». Вместе с тем он призывает не вступать в вооруженное 
противостояние со светской ССА, выражая надежду на то, что от-
даленность ССА от «истинного ислама» – это лишь тактическая 
уловка. Он наставляет моджахедов взаимодействовать с ССА, что-
бы получать иностранную помощь, оказываемую светским оппо-
зиционным силам. 

В настоящее время осталось мало авторитетных салафитских 
идеологов. Одни уничтожены, другие находятся в тюрьмах. По-
этому взгляд на события в Сирии со стороны ат-Тартуси и  
аш-Шинкити представляет наибольший интерес. Вероятно, отри-
цательное отношение к экстремистской концепции борьбы с ны-
нешним сирийским режимом, предлагаемым «Джабха ан-Нусра», 
объясняется традиционным негативным отношением ат-Тартуси к 
операциям смертников, в результате которых гибнет значительное 
число мирных жителей. К примеру, касаясь ситуации в Йемене,  
ат-Тартуси выступил с серьезной критикой методов радикальных 
исламистов из «Ансар аш-Шариа». Более того, находясь длитель-
ный период времени в Европе, ат-Тартуси хотя и знаком с сирий-
скими реалиями, вместе с тем в своих работах большое внимание 
он отводит «очаговой исламизации» стран Запада, сторонясь  
действий экстремистов. В этом плане его можно даже назвать уме-
ренным. Во-вторых, будучи в отличие от аш-Шинкити сирийцем, 
он считает недопустимым столкновение между различными фрак-
циями оппозиционеров по причине некоторых идеологических 
расхождений, что в перспективе нанесет вред его стране. В силу 
этого он стремится сделать ставку, в первую очередь на сирийских 
повстанцев, которые лучше знакомы с реалиями своей страны и 
ориентированы, прежде всего, на свержение правящего режима  
и не заинтересованы в погружении САР в постасадовский период 
в бессмысленное кровопролитие. Он намерен реализовать на ро-
дине исламистский проект умеренного характера по примеру Ту-
ниса или Египта. При этом набирающие силу радикальные исла-



 121

мисты могут стать серьезным препятствием на пути реализации 
этого сценария. 

Сегодня в Сирии международные террористы влияют на  
обстановку в стране уже не меньше, чем оппозиционеры. ССА не 
хватает дисциплины, а между ее лидерами постоянно возникают 
разногласия при распределении финансов. По оценкам боевиков, 
салафитские вооруженные формирования на несколько порядков 
лучше оснащены и подготовлены. Салафиты финансируется го-
раздо лучше ССА благодаря связям среди радикальных ислами-
стов во всем мире. Они же наладили переправку боевиков из  
Йемена, Саудовской Аравии, Ирака и Иордании. У салафитов чет-
ко расставлены приоритеты: прежде всего – строительство ислам-
ского государства. 

Бывшие участники войны против режима Каддафи в Ливии, 
которых поддерживает Катар, составляют один из наиболее мно-
гочисленных контингентов. Эти иностранные боевики обычно не 
смешиваются с сирийскими оппозиционерами ССА. 

Иностранные боевики убеждены, что расхождения с ССА 
носят идеологический характер. Сторонники «чистого ислама» 
считают членов ССА безбожниками, выступающими против  
проекта создания халифата. При этом салафиты осознают, что с 
ССА договориться невозможно. Вследствие этого боевики из 
группировок, связанных с «Аль-Каидой», сохраняют терпение. По 
их убеждению, с наступлением хаоса и власть и ССА будет осла-
бевать, и тогда люди встанут на сторону джихадистов. 

Своими атаками джихадисты демонстрируют международ-
ному сообществу, что они – самые заклятые враги режима Асада. 
Подрывая начиненные взрывчаткой автомобили и совершая дру-
гие резонансные теракты, они увеличивают приток новобранцев 
из-за рубежа и гарантируют поступление новых финансовых 
средств. 

Нередко салафиты стремятся не афишировать свое участие в 
диверсионных операциях, прикрываясь ССА. Причем это устраи-
вает светские силы, которые также не хотят дискредитировать себя 
в глазах международного сообщества. 

Иордания является важной промежуточной страной для  
иностранцев, переправляющихся в Сирию, не только в силу ее 
близости, но и в силу присутствия здесь ведущих сторонников  
международного джихада, таких как Абу Мухаммад ат-Тахави, 
призывающих к поддержке добровольцев, стремящихся попасть в 
Сирию. При этом власти Королевства пресекают попытки неле-



 122 

гально пересечь границу соседнего государства. По меньшей мере, 
десять иорданских джихадистов были арестованы спецслужбами 
страны за попытку попасть в САР. 

Ливийские ветераны боевых действий с войсками М. Кадда-
фи также принимают участие в боевых действиях в Сирии. В част-
ности, повстанцы из бывшей Джамахирии отмечают, что их сорат-
ники по оружию гибнут в боях с армейскими подразделениями 
Асада. 

Тем не менее количество ливийцев, действующих в Сирии, 
незначительно. Более того, они в основном воюют на стороне 
ССА, а не в отрядах джихадистов. Сообщается, что ливийцы про-
никают в САР через территорию Турции. Несмотря на присутст-
вие некоторых ливийцев в близком окружении лидера «Аль-
Каиды» Аймана аз-Завахири, количество моджахедов ливийского 
происхождения в Сирии пока минимально. Вероятно, они в своем 
большинстве заняты переделом власти в самой Ливии. 

Сети по переправке боевиков проходят через Ирак, Турцию, 
Иорданию и Ливан. Многие иностранцы переправляются вначале 
в Каир, а затем уже наземным транспортом добираются до Сирии. 
Другие из Египта добираются до Иордании, а уже после этого на 
автомобилях до Сирии.  

Одним из центров финансирования сирийского джихада яв-
ляется ливанский город Триполи. Сеть функционирует благодаря 
благотворительным ассоциациям стран Персидского залива,  
в частности Charity Eid. Приграничные с Сирией районы Ливана 
превратились в «прибежище террористов». 

В районе Арсал, расположенном между городами Баальбек и 
Хермель, местное население численностью 40 тыс. человек в 
большинстве занято в сфере контрабанды оружия, различных то-
варов, наркотиков. По сути, это часть теневой экономики, как и в 
других районах долины Бекаа. Арсал пользуется репутацией клю-
чевого пункта в сети контрабанды оружия, наркотиков и джихади-
стов, который включает деревню Мадждал Анжар, район Аккар 
Северного Ливана и окрестности Триполи. Деревня Мадждал Ан-
жар, расположенная рядом с сирийско-ливанской границей, уже 
печально известна тем, что была перевалочным пунктом добро-
вольцев, стремящихся участвовать в боевых действиях на террито-
рии Ирака против американских войск. Оружие, ввозимое контра-
бандой в этот населенный пункт, используется радикальными 
исламистами в «пограничных» областях Ливана, таких как Баб эт-
Табане и Джабаль Мухсен. Мадждал Анжар является основным 



 123

«поставщиком» боевиков для суннитских отрядов сирийской оп-
позиции. По сути, область Баальбек-Хермель служит цитаделью 
поддержки сирийского режима. 

Среди арабских государств Саудовская Аравия заняла наи-
более непримиримую позицию по отношению к режиму Б. Асада, 
в первую очередь в силу ее нацеленности на ослабление геополи-
тических позиций Ирана. 

Слияние Саудовской Аравии и джихадистских интересов в 
Сирии может способствовать побуждению Королевством моджа-
хедов на усиление их действий в Сирии для реализации своих пла-
нов. Тем самым Саудовская Аравия может не только использовать 
радикальных исламистов в своих планах, но и в будущем несколь-
ко ослабить позиции экстремистов у себя внутри страны. 

Боевые действия в Сирии сузили риторический разрыв меж-
ду джихадистами и арабскими режимами, которые хотят видеть 
режим Б. Асада свергнутым, и в первую очередь на это рассчиты-
вают в Саудовской Аравии. Джихадисты отвергают легитимность 
правительств арабских стран и западных государств, однако они, 
тем не менее, часто повторяют заявления лидеров «вероотступни-
ческих режимов», если они следуют в унисон салафитским воззре-
ниям. 25 февраля с.г. министр иностранных дел Саудовской Ара-
вии принц Сауд аль-Фейсал назвал правящий в Дамаске режим 
«оккупационной силой». Тезисы, приводимые принцем, широко 
освещались в арабских средствах массовой информации. Две не-
дели спустя муфтий Саудовской Аравии Абд аль-Азиз Аль Шейх 
сказал, что «обязанность каждого мусульманина, в зависимости от 
его возможностей, оказать содействие сирийскому народу. Любой 
должен вести джихад против алавитов с помощью денег, оружия, 
воевать на стороне моджахедов в Сирии... а тем, кто не может, по 
крайней мере, следует поддержать сирийцев словом».  

Вопрос о том, является ли Сирия «оккупированной», весьма 
важен для джихадистов. Ключевой причиной, почему салафитские 
идеологи выступают против вмешательства моджахедов, является 
сомнение в том, что САР находится под иностранной оккупацией. 
«Оккупированная Сирия» служит веским основанием для идеоло-
гического обоснования объявления джихада. Сторонники джихада 
считают, что Сирия находится под властью шиитов (алавитов). 

Международные радикальные исламистские структуры про-
являют значительный интерес к событиям в Сирии и имеют опре-
деленные возможности для участия в этих событиях. 



 124 

В отличие от светских сил, «Аль-Каида» и связанные с ней 
группировки имеют совершенно четкие цели и программные уста-
новки. Салафиты нацелены на то, чтобы спровоцировать хаос и 
упрочить позиции в этой одной из ключевых стран арабского ми-
ра. Более того, для радикалов от ислама это государство интересно 
еще тем, что в других странах «арабской весны» радикальные  
салафиты, по сути, отдали инициативу светским и умеренно  
настроенным исламским силам. 

В настоящее время конфликт в Сирии продолжает набирать 
обороты. Демонстрантов поддерживают радикальные исламисты, 
имеющие опыт политической и вооруженной борьбы, а также ра-
боты с массами. У движения политического ислама четкая  
программа действий, оно обладает необходимыми ресурсами для 
укрепления своих позиций, в то время как государственные инсти-
туты в Сирии слабеют. По сути, только в Ливии экстремистам 
удалось в некоторой степени использовать складывающуюся по-
литическую конъюнктуру, пополняя свои военные арсеналы со 
складов прежнего режима М. Каддафи, «пропуская» через  
конфликт своих боевиков. В Тунисе и Египте успеха достигли 
умеренные силы («Братья-мусульмане», «Ан-Нур», «Ан-Нахда» 
для сторонников «чистого ислама» являются отступниками, по-
скольку они участвуют в демократической процедуре выборов), но 
не радикалы. В Сирии «Аль-Каида» стремится не упустить ини-
циативу и взять реванш за упущенные возможности в Северной 
Африке. 

Нечитайло Д.А. «Идеология и практика современного  
радикального исламизма», М., 2013 г., с. 282–288.  

 
 
Р. Шарипова,  
востоковед 
ИРАНСКАЯ СЕМЬЯ:  
ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 
Сегодня мы нередко являемся свидетелями того, как игно-

рируются фундаментальные общечеловеческие ценности, истори-
чески унаследованные народами. К таковым относятся и семья, 
семейные традиции и обычаи. В последние десятилетия во всем 
мире, и особенно в промышленно развитых странах, наблюдается 
все увеличивающееся количество бракоразводных процессов, вне-
брачных детей, распространяются гомосексуализм, однополые 



 125

браки, СПИД и другие опасные заболевания. Автор книги «Безо-
пасность и этика в иранской семье» госпожа Лейла Садат Зафе-
ранджи привела любопытные статистические данные, в соответст-
вии с которыми в 2003 г. в Австралии было 14% неполных семей и 
31% внебрачных детей. В 2005 г. в Англии было 1,9 млн неполных 
семей и в них 3,1 млн детей, т.е. почти каждый четвертый ребенок 
рос в такой семье. В США в том же году было 34,6 млн неполных 
семей с детьми в возрасте младше 18 лет, 72% таких семей были 
результатом развода или смерти одного из родителей, а в осталь-
ных 28% семей были дети от родителей, живших в гражданском 
браке1. Согласно статистике ООН, в 2007 г. насчитывалось около 
110 млн человек (в возрасте от 15 до 65 лет), употреблявших  
запрещенные препараты, 25 млн из них были наркоманами с при-
личным стажем и около 32,2 млн ВИЧ-инфицированными2. 

Одним из вызовов сегодняшнего дня, свидетельствующих о 
распаде семьи, является также то, что даже в ряде международных 
документов стараются не использовать понятия «жена» и «муж», а 
используют такие понятия, как «сожительница» и «сожитель»3. 

Кризис семьи является следствием продолжающегося кризи-
са традиционной культуры, функционирующей на основе истори-
ческого наследия, образа жизни, сохранившегося неизменным на 
протяжении длительного времени. Что касается непосредственно 
иранской семьи, то она создается и существует, руководствуясь 
своей традиционной национальной и исламской культурой, повто-
ряя, таким образом, жизненный цикл прошлых поколений,  
представителей разных исторических эпох Иранского государства. 
В этой связи представляется целесообразным рассмотреть основ-
ные принципы жизнедеятельности иранской семьи в историческом 
аспекте. Как известно, семейная жизнь во многом зависит от  
реально существующих в тот или иной исторический период эко-
номических и социальных факторов. Поэтому без их учета невоз-
можно изучение особенностей семьи. 

В Древнем Иране, в эпоху Ахеменидов (559–330 гг. до н.э.), 
Аршакидов (250–224 гг. до н.э.) и Сасанидов (227–651 гг. н.э.), как 
и во всех традиционных обществах с племенной структурой, боль-
шинство семей считались производственными ячейками. Их глав-
ным занятием были такие виды экономической деятельности, как 
скотоводство, земледелие и ремесла4. В частности, занятость  
сельскохозяйственным трудом была определяющей в формирова-
нии семьи, ее состава, внутрисемейных отношений и т.д. Англий-
ский исследователь Уилл Дюрант так писал о таких семьях: «Как и 



 126 

женитьба, наличие детей было одним из атрибутов достоинства и 
чести. Сыновья представляли для отцов экономическую ценность, 
а во время войн были необходимы шахиншаху. Главенствующее 
положение в семье занимал отец, а женщины и девочки не имели 
равных прав с мужчинами и мальчиками. Рождению мальчиков 
радовались, так как они были помощниками родителей в тяжелом 
труде, а девочки считались бесполезными. Несмотря на то что 
женщины составляли значительную часть населения Ирана, они  
не принимали участия в общественно-экономической жизни  
страны»5. 

В господствующей в то время религии – зороастризме – же-
натый считался достойнее неженатого, а глава семейства – дос-
тойнее того, кто не имел семьи. Рождение ребенка рассматрива-
лось как выполнение важного долга по отношению к семье, городу 
и справедливому царю. Матери же принадлежала важная роль в 
воспитании ребенка. Причем, до пяти лет он обычно воспитывался 
только матерью и не общался с отцом, чтобы в случае его смерти 
отец не переживал. 

В семье, особенно в высших слоях общества, разница между 
правами и положением женщины и мужчины была огромна. Не-
сколько иной была ситуация в семьях низших социальных слоев. 
Например, в сельской местности на полях и в строительных рабо-
тах мужчины, женщины и даже дети трудились вместе. Классовые 
различия проявлялись в религиозной сфере. Ричард Фрай пишет, 
что в правление Сасанидов храмы огня, которые были местом па-
ломничества простых иранцев, были подчинены классовой систе-
ме. Одни из них предназначались для жрецов, знати и военачаль-
ников, другие – для деревенских жителей и простонародья6. 
Классовое неравенство сохранялось в иранском обществе и после 
завоевания Ирана арабами и появления ислама (VII в.). Жизнь об-
щества была подчинена законам и принципам ислама, которые 
оказывали большое влияние на положение, статус и задачи семьи7. 

В исламе семья считается основой общества, поэтому ее соз-
данию и благополучию придается важное значение. Известно та-
кое высказывание Пророка: «Большинство людей, которые попа-
дут в огонь в день Страшного суда, – те, кто отказался от брака и 
создания семьи». Забота о жене и детях считается поклонением 
Аллаху и в некоторых хадисах ставится в один ряд с джихадом 
(усердием) на пути к Аллаху: «Тот, кто трудится ради своей семьи, 
чтобы обеспечить дозволенным Аллахом способом расходы на 



 127

содержание жены и детей (нафака), является муджахидом на пути 
к Нему8.  

В аятах Корана и хадисах говорится о том, что в результате 
брака на человека нисходит божья благодать, и он избавляется от 
дьявольских искушений. Пророк сказал: «Все, кто вступил в брак, 
приобрели половину веры и счастья». А в суре «Свет» сказано:  
«И выдавайте замуж внебрачных женщин, что среди вас, а также 
жените праведных рабов и ваших рабынь. Если они бедны, Аллах 
обогатит их Своею щедростью, ибо Аллах – Всеобъемлющий, 
Знающий» (24:32). 

Вопреки широко распространенному утверждению о том, 
что ислам принес многоженство, оно было распространено задолго 
до появления ислама среди древних арабов, иранцев и евреев. На-
против, ислам ограничил количество жен, разрешив мужчине 
иметь только четыре законных постоянных жены одновременно, и 
оговорил условия этого. Пророк Мухаммад говорил: «Тот, кто бу-
дет иметь две жены и не будет проявлять справедливость к ним в 
имущественных правах и общении, в день Страшного суда будет 
закован в кандалы и цепи и брошен в ад»9. Однако следует иметь в 
виду, что некоторые объясняли суру «Женщины» так, что Свя-
щенный Коран отдает предпочтение моногамии, а не полигамии. 
«Если вы боитесь того, что не сможете быть справедливыми ко 
всем ним (своим женам), вступайте в брак лишь с одной» (4:3). 
Или же: «Вы никогда не сможете соблюдать справедливость по 
отношению к своим женам одинаково. Даже в том случае, когда 
захотите этого» (4:129) и т. п. Исследования показывают, что, как 
правило, мусульмане предпочитают иметь одну жену, а многожен-
ство распространено среди богатых и могущественных людей. 

Ислам предоставляет женщине право свободно распоря-
жаться своим имуществом и собственностью и запрещает отцу, 
мужу, сыну или брату решать ее имущественные дела. Она может 
самостоятельно заключать все юридические сделки, например, до-
говоры (укуд) и односторонние акты (икаат), и завещать свое 
имущество кому захочет, не нарушая при этом законы шариата. 

Однако социальное положение женщины в Иране в рассмат-
риваемый период было неодинаково и во многом зависело от  
местных обычаев и традиций. Согласно исламскому праву, не раз-
решается брак по принуждению. Кроме того, требуется, чтобы 
вступающие в брак соответствовали друг другу по возрасту, соци-
альному статусу и материальному положению. В мусульманской 
семье все расходы по ее материальному обеспечению и воспита-



 128 

нию детей несет муж. Однако, как уже отмечалось, имущество 
мужа и жены четко разделено, и муж не имеет права распоряжать-
ся собственностью жены. 

В Иране после принятия ислама не запрещались различные 
виды брака, распространенные в доисламские времена. Тем не ме-
нее предписанные Кораном ограничения не соблюдались, особен-
но в высших слоях. Например, в пятом веке хиджры (1029) Маджд 
ад-Даула Буйа после его пленения Махмудом Газневи (971–1030) 
на вопрос о том, почему он женился на 50 свободных женщинах, 
ответил, что таков был обычай его предков10. Мукаддаси пишет, 
что кухистанские племена, проживавшие к югу от Каспийского 
моря, особенно в Дейлеме, в конце X в. должны были вступать в 
брак с соплеменниками. Несоблюдение этого предписания нередко 
каралось смертью. Такие эндогамные браки напоминают распро-
страненные в сасанидскую эпоху браки с родственниками11. Кроме 
того, в регионах, где большая часть населения продолжала испо-
ведовать зороастризм, был распространен брак, осуществлявшийся 
путем похищения невесты. Однако он принимал разные формы в 
зависимости от культуры регионов12. 

Стоит отметить, что в первые века ислама иранцам не раз-
решалось вступать в брак с чужаками. Это было связано с патрио-
тическими настроениями, а также с враждебностью к арабам.  
В свою очередь, арабы также стремились избегать смешанных бра-
ков. Об этом свидетельствуют несколько предписаний, изданных в 
783 г. вторым халифом Умаром, запрещающих арабам (завоевате-
лям Междуречья) заключать браки с иранцами, даже с христиана-
ми и иудеями. Тем не менее такого рода браки имели место. Иран-
ские власти относились к этому явлению неодобрительно. 
Подтверждают это события в Табаристане, где в 783 г. в ходе вос-
стания местные женщины расстались со своими мужьями-арабами 
и даже выдали их на заклание своим соотечественникам13. 

Позднее смешанные браки стали заключать с политической 
целью. Такие браки служили средством предупреждения войн.  
В подобных браках придавалось большое значение равенству суп-
ругов по положению14. Как правило, после войны побежденный 
правитель отдавал свою дочь в жены победителю. Иногда в роли 
вдохновительницы политических союзов выступала женщина. Тем 
не менее браки, заключенные по политическим соображениям, 
часто распадались. 

В тех регионах Ирана, где большую часть населения состав-
ляли шииты, широкое распространение имел временный брак. Его 



 129

популярность отдельные исследователи объясняют тем, что он по-
хож на некоторые виды брака в сасанидскую эпоху15. Временный 
брак (сиге) отличается следующими особенностями: время отно-
шений определяется заранее по согласию супругов (временны�е 
рамки могут быть от одного часа до ста лет); мужчина выплачивает 
женщине заранее оговоренную сумму денег; брак осуществляется 
исключительно по согласию сторон; ни одна из сторон не наследует 
другой; в связи с ограниченностью по времени такого брака развод 
в нем не предусмотрен. Сиге был введен с целью предотвращения 
проституции и разврата, дети от этого брака признаются общест-
вом как законные, а также наследуют имущество родителей16. 

О нравственной атмосфере в различных слоях иранского 
общества рассказывается в некоторых литературных произведениях. 
Например, в «Кабус-наме»17 в разделе, посвященном выбору не-
весты, говорится о превосходстве девушки над женщиной-вдовой. 
Кроме того, рекомендуется, чтобы жена была из зажиточной  
семьи, но по статусу была бы ниже мужа, чтобы он имел возмож-
ность удовлетворять ее запросы. Обращается внимание на то, что 
следует хорошо охранять жену и фактически изолировать ее от 
общества18. Вместе с тем такие представления о женщине нельзя 
переносить на все элитные слои, учитывая при этом также разли-
чия культур многочисленных народов Ирана. 

В сасанидском Иране были женщины, стоявшие у руля госу-
дарства. Однако на всей территории Западной Азии, за исключе-
нием внутренних районов Ирана, были распространены жесткие 
взгляды на положение женщины. Так, в последние годы X в. в от-
даленных районах Ирана женщинам разрешалось выходить из до-
ма только ночью в черной одежде. А из «Сафар-наме»19 Насира 
Хусрава известно, что в 1052 г. любую женщину, разговаривав-
шую с мужчиной, не являвшимся ее родственником, ждала смерт-
ная казнь20. Эти взгляды оказали сильное влияние на менталитет 
арабов-завоевателей, и они переняли ряд персидских обычаев, в 
том числе хиджаб и содержание женщин в гаремах. 

Однако такие нравы не имели широкого распространения.  
В сельскохозяйственных районах, например в Гиляне, женщины 
пользовались большей свободой и трудились на полях вместе с 
мужчинами. В районе Табаристана в Париме, где население про-
должало исповедовать зороастризм, раз в две недели проходила 
ярмарка, где девушки и юноши имели возможность познакомиться 
друг с другом. Хиджаб здесь не был принят. Согласно некоторым 
источникам, арабы в то время также не были сторонниками обяза-



 130 

тельного ношения хиджаба. Например, по словам Табари, жена 
правителя Хорасана прилюдно поздравляла своего двоюродного 
брата с победой над тюрками21, причем хиджаба на ней не было. 

На основании большинства источников, несмотря на их ла-
коничность, можно сделать вывод, что женщины в иранском об-
ществе пользовались уважением. Они принимали активное  
участие в социальной, экономической и даже политической жизни 
Ирана. Так, например, мать Маджд ад-Даулы Бувайхи, временно 
правившая Реем до него, после бунта другого своего сына Шамс 
ад-Даулы, помогла последнему прийти к власти22. Женщины из 
низших слоев общества были не менее свободны и без всяких опа-
сений обращались к правителю с жалобами на чиновников23. 

Судя по историческим трудам, предоставление свободы 
женщинам во многом было связано с проникновением представи-
телей тюркских народов во властные структуры иранского общест-
ва после прихода ислама. Пользуясь возможностью, женщины 
проявляли активность в благотворительных мероприятиях, а также 
участвовали в решении политических проблем, что вызвало недо-
вольство Низама аль-Мулька24. Однако участие женщин в полити-
ке не прекратилось. Так, одна из вдов Малик-шаха Сельджуки в 
1093 г. обратилась к Исмаилу, брату своего мужа, с предложением о 
браке, с тем чтобы способствовать политическим переменам в 
пользу своего сына Махмуда25. Жена Мухаммада Сельджуки 
(1105–1118) была его вазиром, а мать сельджукского султана Арс-
лана до самой смерти в 1175 г. участвовала в управлении государ-
ством, обеспечении армии и даже в военных походах26. Подобные 
деяния не были безопасными и могли закончиться гибелью. На-
пример, жена Баркийарука погибла в жестоком бою в 1095 г. Тем 
не менее, согласно историческим документам, политическая ак-
тивность женщин ни одну из них не привела к политической  
власти, особенно при Сельджукидах (1039–1194)27. 

Завоеватели-монголы (1258–1353) оказывали большое влия-
ние на повседневную жизнь подданных, поэтому в иранском об-
ществе произошли значительные изменения. Отличия были на-
столько большими, что правитель Герата Фахр ад-Дин Карт 
вынужден был в 1300 г. издать новый закон о необходимости хид-
жаба для женщин, так как многие иранки стали отказываться от 
него, беря пример с монголок28. Но со временем ислам стал наби-
рать силу, и хиджаб стал частью наряда и монгольских женщин, во  
всяком случае, в семьях вельмож. По указу Чингис-хана (1162–
1227) женщина должна была ухаживать за мужем, следить, чтобы 



 131

его оружие и военные припасы были в порядке, чтобы он имел 
полноценный отдых и т.д. В случае необходимости она могла  
участвовать вместе с мужем в военном походе. Таким образом, 
даже жены правителя не были в этом отношении исключением. 
Эта традиция продолжалась и в роду Ильханов, одной из монголь-
ских династий. В период после падения Сефевидов (1502–1736) и 
до Каджаров (1795–1925) к власти в Иране пришли две другие 
значительные династии – Афшары (1736–1795) и Зенды (1753–
1794). Положение женщин, структура семьи и родства в эти пе-
риоды (начиная с упадка Сефевидов и заканчивая воцарением 
Каджаров) не претерпели серьезных изменений и оставались в 
рамках племенных традиций. 

Катерино Зено, приехавший в Иран в правление Узун-
Хасана (1453–1478), пишет о женщинах: «Обычай и традиция тре-
буют, чтобы женщин никто не видел, а если их увидят, то это  
значит, что кто-то среди нас совершил блуд. В связи с этим, в то 
время, когда иранки прогуливаются в городе и крепости, либо вер-
хом на лошади в шахской свите и со своими мужьями едут на вой-
ну, они надевают на себя вуаль, сплетенную из конского волоса.  
И эта вуаль настолько густая, что сквозь нее они могут легко ви-
деть остальных, однако их лиц никто не видит»29. В правление Се-
февидов, когда государство продолжало оставаться религиозным и 
фанатизм широко распространился, положение женщин заметно 
ухудшилось. Со времени правления шаха Тахмаспа (1524–1555) 
ношение вуали и чадры стало обязательным и поддерживалось 
остальными правителями. Женщины в основном занимались при-
готовлением пищи, домом и воспитанием детей30. 

В Исфагане иногда во время иллюминации по приказу шаха 
Аббаса (1587–1629) освобождали центральную часть города и ба-
зары от мужского населения с тем, чтобы сам шах и его жены мог-
ли свободно гулять и делать покупки. По этому случаю, знатные 
женщины могли ходить без чадры и никаба31. 

Жан Шарден, французский путешественник (1643–1713), во 
время своего путешествия в Азию, побывал в Иране. Вот что он 
писал о социальном статусе женщин: «Женщины шахского гарема 
никогда не выходят из него, и в Иране самыми важными женщи-
нами являются те, кто редко выходит из дома и принимает других 
у себя. Иногда сестра идет навестить свою сестру или кузины на-
вещают друг друга. Кроме этого визиты осуществляются в исклю-
чительных и чрезвычайных случаях, таких как свадьба, похороны 
или важные государственные и религиозные праздники»32. Фран-



 132 

цузский купец Жан-Батист Тавернье, неоднократно бывавший в 
Иране, писал: «Иранских женщин не видит никто, кроме их му-
жей. Женщин из среднего и низшего слоев общества можно уви-
деть на улицах только, когда они идут в баню. Они надевают на 
себя чадру, закрывающую их с ног до головы, и видят дорогу лишь 
с помощью двух отверстий, расположенных на уровне глаз. Также 
если кто-то войдет в дом, то женщины больше не принимают пи-
щу со своим мужем. Женщины не являются хозяйками внутри  
дома, их положение больше похоже на положение слуг...»33. 

В афшарский период, при Надир-шахе (1736–1747), положе-
ние женщин несколько улучшилось, так как были отменены неко-
торые ограничения. А в царствование Карим-хана Зенда (1750–
1779), которому не были свойственны жестокость и фанатизм,  
народ почувствовал большую свободу. Согласно историческим 
источникам, социально-экономическое положение женщин в пле-
менах было значительно лучше, чем положение горожанок. Жен-
щины племен из-за большого объема работ, выполняемых ими, 
пользовались почетом и уважением мужчин. В племенах была 
распространена моногамия, было меньше разводов, а заключение 
временного брака сиге считалось позором. 

Таким образом, структура семьи, брака и родства не изменя-
лась и осталась в прежнем виде, несмотря на смену династий. 

Проблема семьи и брака в каджарский период (1795–1925) 
рассматривалась исследователями на трех уровнях: среди простого 
народа, у знати и при дворе. Мнения исследователей о положении 
женщин в этот период неоднозначны. Одни из них считают, что 
женщины того периода вели замкнутый образ жизни и не прини-
мали никакого участия в общественной жизни страны. Однако ав-
торы исследований последних лет высказывают противоположную 
точку зрения. По их мнению, для каджарских женщин были при-
вычными такие занятия, как прогулки на природе, покупка необ-
ходимых для семьи товаров на рынке, а также посещение религи-
озных собраний. Об активности женщин свидетельствует также их 
участие в событиях, связанных с запретом табака, а также в  
Конституционной революции 1905–1911 гг. И это касалось пред-
ставительниц всех слоев общества...34 

Согласно каджарским документам и текстам, в рамках тра-
диций этого периода девочек выдавали замуж в возрасте от семи 
до тринадцати лет. Это объяснялось такими причинами, как «ран-
няя возможность обрести экономическую независимость, относи-
тельно быстрое физическое развитие девочек в этом возрасте и 



 133

небольшая средняя продолжительность жизни»35. Учитывалась 
также «распространенность социально-культурных представлений 
о пользе ранних браков, согласно которым к счастливым девуш-
кам относили тех, кто, достигая зрелости в доме мужа, был обезо-
пасен от плотских соблазнов»36.  

Такие браки, распространенные не только среди просто- 
народья, но и среди знатных родов, имели своей целью обеспечить 
определенные интересы семей, в частности, сохранить их благо-
родное происхождение. В таких семьях мальчик и девочка нередко 
были помолвлены с колыбели, а по достижении зрелости заключа-
ли между собой брак. В каджарскую эпоху самым распространен-
ным был постоянный брак. Согласно шариатским законам, муж-
чина мог иметь четыре жены, а богатый, в зависимости от 
материального достатка, мог иметь при этом еще неограниченное 
количество временных жен. Временные жены были выгодны пу-
тешествующим мужчинам или пребывающим в далеких краях или 
в военном походе, куда они не брали постоянную жену (или жен). 
В святых городах из-за многочисленности паломников был боль-
шой спрос на сиге, поэтому брак заключался с помощью сводни-
ков, которые подыскивали даже иностранок37. 

Многие мужчины заключали сиге, если их нареченные не 
достигли зрелости или возраста вступления в брак. В знатных 
семьях мальчикам 16–17 лет находили временных жен, а когда они 
достигали финансовой независимости, женили на девушках из за-
житочных и уважаемых семей или на кузинах (дочерях дяди по 
отцу), а временных жен либо изгоняли, либо поселяли в отдельном 
доме38. В северных районах Ирана крестьяне прибегали к времен-
ному браку в период сельскохозяйственных работ, а после уборки 
урожая (с окончанием срока сиге, указанного в договоре) разводи-
лись с временными женами39. Отцы бедных семей (например, в 
городе Керман) соглашались, чтобы их дочери становились вре-
менными женами. С одной стороны, семьи временно освобожда-
лись от обеспечения повседневных нужд дочери, а с другой – по 
окончании срока сиге семьи получали небольшую сумму (мах-
рийа), заработанную дочерью40. Следует отметить, что в каджар-
ском обществе «урф» (обычай) одобрял временные браки. Нередко 
«временные жены» вступали в постоянный брак с другими муж-
чинами41. 

Существовала еще одна форма брака, когда мужчинам про-
давали женщин и девушек в качестве служанок. Как правило, это 
были плененные в ходе войн или украденные во время набега, 



 134 

иногда купленные. Так, в 1795–1796 гг. в результате завоеваний 
Ага-Мухаммада – хана Каджара в плен попали и были выставлены 
на продажу 15 тыс. кавказских девушек42. Надо отметить, что в 
южных портах Ирана была распространена, хотя и в ограниченной 
форме, работорговля. Несмотря на наказание за работорговлю, 
пленных незаконным путем ввозили в Иран. По мнению ряда ис-
следователей, это были африканцы, а Абд Аллах Бахрами считал, 
что это были жители юга страны и Белуджистана. По его словам, 
женщин и девушек превращали в пленниц из-за бедности населе-
ния страны, частого разбоя и военных конфликтов. 

В каджарском Иране имели место случаи продажи женщин и 
девушек. Во время Конституционного движения 1906 г. Асаф ад-
Даула заставлял население Хорасана выплачивать огромную сум-
му. Кучанцы, чтобы собрать необходимую сумму, были вынужде-
ны продавать своих девушек. Некоторые курдские племена из-за 
бедности также продавали своих девушек. Однако рабство в те 
времена не имело ничего общего с нынешними представлениями о 
рабстве, поскольку женщины выполняли домашнюю работу, счи-
тались почти членами семьи, а если выходили замуж за одного из 
мужчин семьи, то становились свободными. Мужчина в зависимо-
сти от достатка мог купить любое количество служанок, которые 
были обязаны наряду с домашней работой удовлетворять сексу-
альные желания хозяина. Ребенок, родившийся от этой связи, по-
лучал равные с законными детьми права.  

Служанки в гареме знатных семей подчинялись одной из 
главных жен хозяина и были обязаны наряду с домашней работой 
развлекать хозяйку: исполнять песни и танцы. Если хозяин отно-
сился с большой симпатией к служанке, то его жены из ревности 
могли подвергнуть ее суровому телесному наказанию43. В резуль-
тате трех видов брака в Иране каджарского периода появились 
большие и малые гаремы, принадлежавшие принцам, наместникам 
провинций и богачам. Некоторые из этих гаремов по количеству 
женщин соперничали с шахским44. 

В городах Ирана среди знати было распространено много-
женство, а остальное население придерживалось моногамии.  
В отличие от городов в племенах была распространена полигамия. 
Так, среди белуджей даже малоимущие мужчины имели 7–8 жен45, 
а у санджанийцев46 ни у одного из мужчин не было меньше трех 
жен47. Бахтияры также имели несколько женщин, даже самые бед-
ные из них имели больше одной жены48. Многоженство в племе-
нах объяснялось, во-первых, тем, что женщины, в отличие от муж-



 135

чин, выполняли разнообразную работу. Во-вторых, многие племе-
на занимались разбоем и грабежом на дорогах и поэтому нужда-
лись в большом количестве сыновей.  

Из-за нищеты среди простонародья была распространена 
моногамия. Ремесленники и торговцы также обычно имели одну 
жену. В эту эпоху зороастрийцы не брали в жены больше одной 
женщины.  

Как уже отмечалось, роль и обязанности женщины в доме 
зависят от видов брака и формы семьи, в этом отношении каджар-
ский период не был исключением. В эту эпоху женщины рожали 
много детей из-за незнания способов, предохраняющих от бере-
менности, высокой детской смертности, связанной с антисанита-
рией, широким распространением инфекционных заболеваний, а 
также из-за желания иметь большое количество сыновей. Вступая 
в брак в раннем возрасте, женщины уже в 30 лет становились ба-
бушками. На них лежала основная ответственность за воспитание 
детей. В знатных семьях отцы обычно были заняты разнообразны-
ми делами вне дома, в том числе увеселениями, старались дер-
жаться подальше от домашних проблем. Отношения между детьми 
и отцом были сухими и официальными49, так как считалось, что 
это поможет детям в будущем быть самостоятельными в решении 
разных житейских проблем. Девочек в возрасте 10–12 лет выдава-
ли замуж и, войдя в новую семью, они наряду с новыми обязанно-
стями брали на себя и материнские50. Мальчики в 11 лет начинали 
работать с отцом, а в 17 лет женились и брали на себя ответствен-
ность за новую семью. 

В обычных семьях дети достаточно рано вступали в жизнь и 
сталкивались с действительностью. Женщины в таких семьях на-
ряду с воспитанием детей выполняли такую работу, как приготов-
ление пищи, уборка, шитье одежды для членов семьи и покупки 
вне дома. Кроме того, они занимались ковроткачеством, прядени-
ем шерсти и другими ремеслами. Знатные же женщины занима-
лись лишь тем, что надзирали за большим количеством прислуги, 
нянек, кормилиц, рабов и слуг или проводили время, нанося визи-
ты и принимая гостей51. Чрезмерное безделье таких женщин было 
причиной распространения нездоровой обстановки в гаремах. На-
ходясь в замкнутом пространстве, они думали только о том, как 
доставить большее удовольствие хозяину гарема.  

Занятость женщин в доме зависела не только от их социаль-
ного статуса, но и от места проживания – в городе или сельской 
местности. Действительно, в каджарскую эпоху сельские женщи-



 136 

ны, как и горожанки, отвечали за воспитание детей и ведение до-
ма. Кочевая и сельская жизнь того периода казалась намного про-
ще городской, так как сельчане и кочевники сами производили 
основную часть необходимой им продукции – мясо, молочные 
продукты, овощи; одежду они также шили сами. Жены кочевников 
имели еще такие обязанности, как доставка воды для нужд семьи, 
установка палаток в ходе кочевки племени, внутреннее обустройст-
во палаток, приготовление необходимых для строительства своего 
жилища материалов, плетение черных гелимов для крыши и  
тростника для стен палаток52. Такие женщины были весьма цело-
мудренными, им не были свойственны нравственные пороки. 

В каджарских семьях разводы были редкостью. Они проис-
ходили по инициативе мужа только в случае бездетности жены, ее 
безнравственного поведения, физических недостатков, например, 
слепоты, или, если она «приносила несчастье в дом мужа»53. Жена 
имела право на развод, если муж не давал средств на ее содержа-
ние (нафака) или отличался физическим бессилием54. Дети после 
развода оставались с отцом, а мать лишалась всех прав на них. 
Большинство женщин уклонялось от развода, так как не было за-
конов, защищавших их права, и их возвращение в родительский 
дом (после развода) общество осуждало. 

Сведения Джона Малькольма (1769–1833), британского го-
сударственного деятеля, о причинах малого числа разводов среди 
племен можно экстраполировать на все иранское общество кад-
жарской эпохи: «Разводы редко случаются у кочевников, и, можно 
сказать, этому имеется множество причин. Одна заключается в 
том, что в этом племени больше нравственной чистоты, а вторая – 
в том, что женщины из-за их трудов милее мужчинам. Бедняки к 
тому же не могут уплатить калым»55. 

Конституционная революция (1905–1911) положила начало 
модернизации иранского общества и привела к свержению дина-
стии Каджаров. В 1925 г. к власти пришел Реза-шах Пехлеви,  
нововведения которого нередко носили принудительный характер 
и не соответствовали социальному контексту Ирана. Это несоот-
ветствие оказало влияние на иранскую семью, навязав ей некото-
рые несвойственные функции. Объявленные Реза-шахом (после 
возвращения из Турции под впечатлением реформ, проведенных 
Ататюрком) унификация одежды и отмена хиджаба вызвали недо-
вольство большинства населения страны. Но постепенно влияние 
западной цивилизации оказало свое воздействие на отношения 
мужчин и женщин, отцов и матерей в стране. В результате изме-



 137

нения социальных отношений и большего распространения обще-
го и специального образования женщина становилась соратницей 
мужчины. Государство, стремясь к модернизации, стало больше 
вмешиваться в дела семьи. Население начало принимать некото-
рые изменения, происходящие в семейных отношениях, хотя было 
много традиционных семей, сопротивлявшихся реформам.  

Главными факторами, инициировавшими изменения в семье 
в период правления Реза-шаха и затем его сына Мухаммада Реза 
Пехлеви, были: изменение характера производства, усиление ак-
тивности рабочих благодаря появлению новых технологий в про-
мышленности и в сфере услуг, а также повышение уровня потреб-
ления товаров и услуг56. Если по переписи 1956 г. иранская семья 
состояла в среднем из семи человек, то по переписи 1966 г. коли-
чество членов семьи уменьшилось до 557. С развитием городов ста-
ло меньше эндогамных (внутриродовых браков)58. Однако эти из-
менения коснулись не всех семей. Так в докладе, подготовленном 
сотрудниками Организации социальных исследований (созданной 
в 1958 г. при Тегеранском университете), отмечалось: «...обширная 
патриархальная семья не вдруг упаковала вещи, и вместо нее по-
всеместно не воцарилась малая супружеская семья. Не только сре-
ди племен и деревенских жителей, но и среди городского населе-
ния все еще наблюдаются следы и пережитки старой семьи. 
Иногда в одном доме царят оба принципа, и два поколения, старое 
и молодое, живут вместе, спорят друг с другом о старом и новом, 
и, например, тогда как старшее поколение считает выбор супруга 
прерогативой родителей, молодое поколение полагает вмешатель-
ство стариков неприемлемым»59. По мнению многих исследовате-
лей, молодежь, находясь, благодаря прессе и радио, под влиянием 
западных обычаев и традиций, отдавала предпочтение материаль-
ным, а не духовным ценностям. В этих условиях подрывались ос-
новы семьи, опирающейся на семейное чувство, свободное от все-
го материального. Увеличилось количество разводов, один из 
четырех или пяти браков заканчивался разводом. Женщины, недо-
вольные традиционной ролью домохозяек и хранительниц домаш-
него очага, требовали равных прав с мужчинами, из-за чего дети 
работающих матерей были предоставлены сами себе. 

Таким образом, в результате принудительных реформ Реза-
шаха и ускоренной (несогласованной с традиционной социальной 
структурой общества) модернизации в правление Мухаммада Реза 
Пехлеви многие институты в Иране не могли нормально функцио-
нировать. К таким институтам относилась и семья. 



 138 

Ситуация коренным образом изменилась после исламской 
революции 1979 г. Она положила конец западному влиянию и 
провозгласила главенство исламских и собственно иранских обы-
чаев в общественной жизни страны. О семье в Конституции Ис-
ламской Республики Иран сказано следующее: «Семья является 
основополагающей единицей общества и главным местом развития 
и роста человека. Главным принципом при образовании семьи, 
создающей условия для движения человека к совершенству и рос-
ту, является идеальное согласие. Создание возможностей для дос-
тижения этой цели является обязанностью исламского государст-
ва»60. Имам Хомейни в своих выступлениях подчеркивал важную 
роль женщин в семье, указывал, что они «свободны в достойных 
делах»61, в том числе могут поступить в университет и делать все, 
что не противоречит исламской нравственности и не подрывает 
основы семьи. Он считал, что женщины имеют право участвовать 
в общественно-политической и социально-экономической жизни 
страны, создании здорового исламского общества, обладают пра-
вом избирать и быть избранными.  

После революции женщины стали принимать активное  
участие в социально-экономической жизни страны. Увеличилась 
занятость женщин, особенно горожанок, в таких сферах, как обра-
зование и здравоохранение. Кроме того, они занимаются ковро-
ткачеством, прядением, сельским хозяйством и животноводством, 
шитьем, производством пищевых продуктов, административной 
работой в учреждениях и секретарским делом62.  

Все законы, постановления и программы страны направлены 
на то, чтобы облегчить создание семьи и укрепить семейные от-
ношения. В ст. 21 Конституции отмечается, что государство обя-
зано гарантировать права женщины, как одного из столпов семьи, 
с соблюдением норм ислама63. В связи с этим подчеркивается не-
обходимость обратить внимание на следующие моменты: 1) соз-
дание благоприятной почвы для развития личности женщины и 
возрождения ее имущественных и духовных прав; 2) создание 
особого суда для сохранения семьи; 3) создание страхования для 
вдов и пожилых женщин, оставшихся без кормильца; 4) защита 
матерей, особенно в период вынашивания и вскармливания, и за-
щита детей, оставшихся без кормильца; 5) предоставление опеки 
над детьми достойным матерям64. 

Укреплению семейных уз способствуют также организации, 
выполняющие функции института семьи и дающие рекомендации 
по делам семьи. К таковым относится Общество воспитателей и 



 139

наставников, образованное еще до Исламской революции в конце 
1960-х годов и действующее по сей день. Его основная цель  
заключается в установлении сотрудничества двух институтов – 
школы и дома, решении различных проблем семейной жизни, как 
необходимого условия для образования и воспитания детей. Об-
щество разрабатывает программу для обучения молодых семей. 
Она осуществляется по всей стране в форме курсов и включает 
шесть обязательных предметов об обязанностях и долге родителей 
в семье. Кроме того, в центральном офисе Общества Совет по пла-
нированию приступил к составлению расширенной программы об 
этапах изменения семейной жизни. Курсы обучения проводятся и 
для учителей начальной школы. 

Значительную роль в укреплении семьи играют также Спра-
вочно-консультативные семейные центры. В настоящее время в 
разных регионах страны действует около 25 таких центров, пред-
полагается довести их количество до 7565. 

Средства массовой информации уделяют большое внимание 
семейным проблемам. Тематика радио и телепередач о семье охва-
тывает такие вопросы, как морально-правовой статус семьи, внут-
рисемейные отношения, воспитание и образование детей, женское 
образование, гигиена питания, гигиена семьи (матери и ребенка), 
наследственные болезни, семья и различные виды инфекционных 
заболеваний, женские болезни и т.д.66 Семейные и женские  
проблемы решаются также Центром по делам женщин и семьи, 
созданным при Администрации Президента ИРИ. По словам гос-
пожи Зухры Табибзаде Нури, советника президента и главы ука-
занного Центра, одной из его главных задач является повышение 
образовательного уровня молодых людей, особенно девушек, бу-
дущих матерей, которым предстоит играть важную роль в форми-
ровании культуры в семье как основы культуры общества в  
целом67. И в этом процессе, как считает Джамиле Алам-аль-Хода, 
профессор Университета имени шахида Бехешти, государство 
должно принимать самое непосредственное участие. С точки  
зрения госпожи Алам-аль-Хода, исходя из того, что система обра-
зования в Иране реформируется в соответствии с исламским веро-
учением, возникает необходимость в урегулировании взаимоотно-
шений государства и семьи с учетом воспитательной теории 
ислама, а также необходимость уточнения самого понятия «госу-
дарство» в соответствии с политической теорией ислама. Она под-
черкивает, что подход ислама к воспитательной миссии семьи и 



 140 

государства отличается двумя особенностями: соучастием в про-
цессе воспитания и контролем над воспитательным процессом68. 

При этом большое значение придается обучению морально-
правовой системе семьи. Особенности правового регулирования 
семейных отношений в исламе, по мнению Махмуда Хекматния, 
сотрудника иранского Института исламской культуры и мысли, 
заключаются в том, что «морально-правовая система семьи – одна 
из важнейших частей правовой и моральной систем ислама.  
Соединяя теоретическую и ценностную основу с разработками 
семьи, а также уважая свободу и личностные права человека, эта 
система предусматривает различные правовые и моральные пра-
вила в сфере создания, существования и распада семьи»69. 

Вместе с тем, если учитывать развернувшуюся ныне компью-
терную революцию, иранская молодежь заимствует некоторые 
элементы современной культуры, не противоречащие исламу. При 
этом парадоксальное взаимодействие указанных культур в иран-
ской семье отнюдь не снижает роль отца в воспитании подрас-
тающего поколения. Более того, это не приводит к тому, чтобы 
образованная женщина отказалась от скромных и не всегда замет-
ных обязанностей жены, матери и хозяйки. И дело не в том, что 
она не может быть врачом, педагогом, чиновником и т.д., а в том, 
что она по-прежнему ценит ту роль, которая ей предназначена 
природой, религией, историей и здравым смыслом. 

Учитывая, что распад семьи предполагает серьезные последст-
вия для устойчивости страны, государство придает большое зна-
чение помощи многодетным и малоимущим семьям, распределяя 
между ними средства, полученные от «закята» (очистительного 
налога, взимаемого с состоятельных людей) и от добровольной 
милостыни «садака». Известный иранист Александр Полищук 
считает, что Иран является образцом того, как социальные  
программы, направленные на поддержку многодетных и мало-
имущих семей, претворяются в жизнь. Так, в зарплату госслужа-
щих государство закладывает сумму, которая выделяется на  
поддержание достойного уровня жизни иранских семей. В соот-
ветствии с иранским законом, госслужащие, содержащие большие 
семьи, также обеспечиваются бесплатными продуктовыми набо-
рами. Кроме того, в стране реализуется программа обеспечения 
жильем молодых семей, развивается инфраструктура для молоде-
жи и т.п. Интересно и такое явление, как массовые свадьбы, кото-
рые помогают сократить расходы на пышные торжества. Ново-
брачные, как отмечает А. Полищук, сэкономившие таким образом 



 141

на церемонии бракосочетания, имеют небольшой капитал, кото-
рый могут потратить по своему усмотрению70. 

От благополучия семьи зависит благополучие всего общест-
ва. «Одним из факторов, способствующих укреплению устоев 
иранской семьи и общества в целом, – как считает Абузар Эбра-
хими Торкаман, руководитель Культурного представительства при 
посольстве ИРИ в Москве, – является взаимное уважение членами 
семьи прав друг друга, а также соблюдение членами семьи прав 
других членов общества»71. По его мнению, «уважение прав роди-
телей способствует укреплению их роли в семье, а также выполне-
нию ими своей воспитательной роли, что в итоге способствует 
реализации возвышенных целей всего общества»72. 

 
Примечания 
 

1 Zaferanchi L.S. The security and ethics in the Iranian family. – Tehran, 2008. – 
P. 5–6.  

2 Zaferanchi L.S. The security and ethics in the Iranian family. – Tehran, 2008. – 
P. 6.  

3 Zaferanchi L.S. The security and ethics in the Iranian family. – Tehran, 2008. – 
P. 7.  

4 Хушанг Фархуджаста. Семья в Иране. – СПб., 2008. – С. 16. 
5 Цит. по: Инсафпур Г.-Р. История экономической жизни сельского населения и 

социальных слоев Ирана с доисторических времен до конца Сасанидского пе-
риода. – Андиша, б.г. – С. 132. 

6 Фрай Р.Н. Древнее население Персии. – Тегеран: Илми ва фарханги, 1965. – 
С. 379, 380. 

7 Хушанг Фархуджаста. Семья в Иране. – СПб., 2008. – С. 19. 
8 Цит. по: Хушанг Фархуджаста. Семья в Иране. – СПб., 2008. – С. 24. 
9 Цит. по: Хушанг Фархуджаста. Семья в Иране. – СПб., 2008. С. 25. 
10 Ибн Асир Изз ад-дин. Всеобщая история. Тегеран: Хилми, 1972. – Т. 16. – 

С. 86. 
11 Мукаддаси Ш.М. Лучшее из разделений для познания областей. – Лейден, 

1906. – С. 368. 
12 Хушанг Фархуджаста. Семья в Иране. – СПб., 2008. – С. 27. 
13 Ибн Исфандийар. История Табаристана. – Тегеран: Падида, 1987. – С. 183. 
14 Ибн Асир Изз ад-дин. Всеобщая история. – Тегеран, Хилми, 1972. – Т. 14. – 

С. 195–196. 
15 Шпулер Б. История Ирана в первые века ислама. – Тегеран: Илми ва фархан-

ги, 1990. – С. 185. 
16 Сарухани Б. Введение в социологию семьи. – Тегеран: Кайхан. – С. 82. 
17 «Кабус-наме» – назидательная проза, написанная мифическим царем Древне-

го Ирана Кей-Кавусом для своего сына Гиляншахуа. Она содержит 42 главы о 
поведении в обществе, ведении хозяйства, служении господину, о правилах 
правления, воспитании наследника и т.п. 



 142 

18 Кай-Кавус б. Вуишмгир. Кабус-нама. – Тегеран: Фуруги, 1989. – С. 93, 94. 
19 «Сафар-наме» – книга путешествий персидско / таджикского поэта и филосо-

фа Насира ибн Хусрау, написана в XI в. 
20 Насир-и Хусрау Кубадийани. Сафар-нама. – Париж, 1970. – С. 94. 
21 Хушанг Фархуджаста. Семья в Иране. – СПб., 2008. – С. 31. 
22 Ибн Асир Изз ад-дин. Всеобщая история. – Тегеран: Хилми, 1972. – Т. 15. – 

С. 314. 
23 Кай-Кавус б. Вушмгир. Кабус-нама. – Тегеран, Фуруги, 1989. – С. 170, 171. 
24 Низам аль-Мульк Туси. Сийасат-нама. – Тегеран, 1976. – С. 242–251. Низам 

аль-Мульк (1019/1020–1092) – вазир сельджукских султанов, один из выдаю-
щихся деятелей средневекового мусульманского Востока. 

25 Раванди Мухаммад б. Али. Успокоение сердец и чудо радости в истории 
Сельджукидов. – Тегеран: Амир Кабир, 1985. – С. 141. 

26 Раванди Мухаммад б. Али... – С. 141.  
27 Хушанг Фархуджаста...– С. 33. 
28 Хушанг Фархуджаста... – С. 37. 
29 Раванди Муртаза. Социальная история Ирана. Т. 3. – Тегеран: Амир Кабир, 

1978. – С. 702.  
30 Раванди Муртаза. Социальная история Ирана... – С. 702.  
31 Раванди Муртаза... – С. 703. 
32 Раванди Муртаза... – С. 708. 
33 Раванди Муртаза...– С. 709. 
34 Хушанг Фархуджаста... – С. 41. 
35 Хушанг Фархуджаста... – С. 42.  
36 Хушанг Фархуджаста... – С. 42. 
37 Серена К. Персия: люди и события. – Тегеран: Заввар, 1983. – С. 182. 
38 Альмань А.-Р. Из Хорасана в страну бахтияров. – Тегеран: Ибн Сина, 1956. – 

С. 68. 
39 Альмань А.-Р. ... – С. 269. 
40 Полок Э.Я. Иран и иранцы. – Тегеран: Хваразми, 1982. – С. 147. 
41 Мустафа Абдаллах. Моя жизнь. – Тегеран: Заввар, 1964. – Т. 1. – С. 157. 
42 Хидайат Махди-Кули-хан. Иран. – Тегеран: Нукра, 1983. – С. 40. 
43 Серена К. Персия: люди и события. – Тегеран: Заввар, 1983. – С. 64. 
44 Хушанг Фархуджаста... – С. 46. 
45 Петинджер Г. Путевой дневник Петинджера. – Тегеран: Диххуда, 1969. – 

С. 65, 66. 
46 На западе страны. 
47 Изам Кудси Хасан. Мои воспоминания. – Б.м., 1963. – Т. 1. – С. 402. 
48 Керзон Дж. Н. Персия и персидский вопрос. – Тегеран, 1971. – Т. 2. – С. 366. 
49 Даулатабади Йахйа. Жизнь Йахйи. – Тегеран: Ибн Сина, 1957. – Т. 1. – С. 17. 
50 Друвилль Г. Путешествие в Персию в 1812–1813 гг. – Тегеран: Гутинбирг, 

1969. – С. 76. 
51 Полак Э.Я. Иран и иранцы. – Тегеран: Хваразми, 1982. – С. 157.  
52 Лоти П. Исфахан. – Б.м., б.г. – С. 132. 
53 Полак Э.Я. Иран и иранцы. – Тегеран: Хваразми, 1982. – С. 151. 
54 Шариф Кашани Мухаммад-Maxди. События в истории. – Тегеран: Тарих-и 

Ира, 1983. – С. 762.  



 143

55 Малькольм Дж. История Ирана. – Тегеран, Саъди, б.г. – С. 216. 
56 Асафи Асифа. Семья и воспитание в Иране. – Тегеран, 1973. – С. 145.  
57 Хушанг Фархуджаста... – С. 67. 
58 Хушанг Фархуджаста... – С. 67. 
59 Бихнам Д. Родство в иранских семьях. – Тегеран, Хваразми, 1973. – С. 14. 
60 Конституция Исламской Республики Иран. – Тегеран, 1991, статьи 13, 14. 
61 Хушанг Фархуджаста... – С. 105.  
62 Хушанг Фархуджаста... – С. 109.  
63 Хушанг Фархуджаста… – С. 105.  
64 Хушанг Фархуджаста... – С. 105. 
65 Сафи А. Сбалансированная семья. – Тегеран, 1995. – С. 21.  
66 Хушанг Фархуджаста... – С. 129. 
67 Zaferanchi L.S. The security and ethics in the Iranian family. – Tehran, 2008. – 

P. 1. 
68 www.Muslima.ru 
69 www.alfurkan.ru 
70 www.alfurkan.ru 
71 Торкаман A.Э. Иран – Россия – Ислам: Время понимать друг друга. – Москва; 

Нижний Новгород, 2009. – С. 42. 
72 Торкман А.Э. ... – С. 42.  

«Страны Востока в контексте мировых  
процессов», М., 2013 г., с. 203–217.  

 
 
Н. Краснова,  
кандидат экономических наук 
СОЦИАЛЬНО-ЭКОНОМИЧЕСКИЕ ПРИЧИНЫ  
ДИНАМИКИ ДЕМОГРАФИЧЕСКИХ ПОКАЗАТЕЛЕЙ  
В МОНАРХИЯХ ПЕРСИДСКОГО ЗАЛИВА 
 
На Всемирной конференции по народонаселению (Бухарест, 

1974) отмечалась тесная взаимосвязь между показателями роста 
населения и экономического развития. В последней трети XX – 
начале XXI в. произошли значительные изменения в условиях и 
образе жизни коренного населения стран Персидского залива, по-
лучила развитие система здравоохранения, улучшились жилищные 
условия подданных, многие переселились в города, но социальная 
система была сохранена. Все это не могло не отразиться на дина-
мике демографических показателей. 

Арабский Восток с его жарким климатом и постоянными 
проблемами с пресной водой сформировал и адаптировал к суро-
вым жизненным условиям социальную систему и культурные сте-
реотипы коренного населения. «Это было население, не допус-



 144 

кающее возражений, презирающее сомнения, наша верховная 
власть – это венец из шипов. Оно не понимало наших метафизиче-
ских трудностей и интроспективных исследований. Знало оно 
только доверие и ложь, веру и неверие, без той нашей колеблю-
щейся свиты более возвышенного бесплотного духа»1. Стирания 
национальных и культурных границ в странах Персидского залива 
в результате глобализации и модернизации не происходит. Арабы 
допускают формирование западной лингвистической среды среди 
коренного населения, но сохраняют свои образцы поведения, а 
расширение границ общения происходит в рамках исламского 
правового поля. Монархии Персидского залива доказывают, что в 
ходе модернизации конфликт интересов между коренным населе-
нием и охватившим мир процессом глобализации существенно 
уменьшается, сглаживается, если в обществе есть веками накоп-
ленные и бережно оберегаемые знания и установки, выработанные 
инстинктом самосохранения и обоснованные шариатом.  

В странах Персидского залива традиционное арабское об- 
щество, имеющее свою социальную систему, взаимодействует с 
совокупностью социально-экономических (производство ВВП на 
душу населения, доля детей, посещающих начальную школу, доля 
городских жителей) и демографических факторов (рост численно-
сти населения, соотношение полов) и позволяет выявить особен-
ности влияния указанных факторов на динамику уровня рождае-
мости в том регионе мира, где большинство населения исповедует 
ислам, в соответствии с которым влиять на процесс рождаемости в 
сторону снижения нежелательно. 

Автором статьи предложена классификация названных фак-
торов, влияющих на изменение модели воспроизводства населения 
в специфических условиях арабского общества. 

В качестве одной из переменных в классификацию включено 
соотношение полов (вторичное и третичное)2. Этот фактор имеет 
специфическое значение для стран Персидского залива, где сущест-
вует устойчивая и значительная диспропорция соотношения полов 
                                                 

1 Lawrence T.E. Seven Pillars Wisdom. – L., 1962. – P. 36. 
2 Соотношение полов – демографический показатель, который рассчиты-

вается эмпирически. Существует первичное соотношение полов – численность 
мальчиков к численности девочек в утробе матери (в среднем 125–135 мальчиков 
на 100 девочек), вторичное соотношение полов – это численность мальчиков к 
численности девочек в момент рождения (в среднем 102–108 мальчиков на 
100 девочек), третичное соотношение полов – численность мужчин к численно-
сти женщин в течение всей жизни.  



 145

в пользу мужчин. Она связана с миграционным притоком мужско-
го населения трудоспособного возраста и традиционным типом 
брачности, характерным для мусульманских стран, в которых вы-
сокий уровень рождаемости в близкородственных браках сопря-
жен с высоким уровнем материнской смертности. Представленная 
особенность возрастно-половой структуры создает благоприятную 
для коренных женщин ситуацию на брачном рынке. При высоких 
показателях разводов в первых браках в странах Персидского за-
лива брачный рынок рассматриваемых монархий обладает притя-
гательной силой для мигрантов-мужчин из арабских и неарабских 
стран, несмотря на существующие ограничения в отношении  
постоянной иммиграции и невозможности получения статуса  
гражданина-подданного с политическими и экономическими пра-
вами. 

Анализ статистической информации по исследуемым стра-
нам позволяет выделить четыре основные фазы процесса сниже-
ния суммарного коэффициента рождаемости (СКР). 

1-я фаза началась с 1970-х годов. В Катаре, Бахрейне,  
Кувейте она закончилась к 1975 г., в Омане и Саудовской Аравии 
просуществовала до 1990 г. В этот период СКР находился на ста-
бильно высоком уровне и превышал семь детей на одну женщину, 
доля городского населения составляла от 62%; доля детей в на-
чальной школе –– до 60%; производство ВВП на душу населения – 
до 7 тыс. долл. США. При этом рост населения к концу фазы уве-
личился в два раза по сравнению с ее началом. Представляется, 
что такое увеличение населения стало некой пороговой величиной, 
после которой СКР начал снижаться. Соотношение полов в дан-
ный период – 125:100 в пользу мужчин. 

2-я фаза в Катаре, Бахрейне и Кувейте началась с 1975 г.; в 
Омане и Саудовской Аравии – с 1995 г. В это время произошло 
снижение СКР в среднем на 0,5–0,7. Ускорился процесс урбаниза-
ции, так что доля городского населения повысилась до 75–80%. 
Доля детей, посещающих школу, превышала в среднем 75%. Про-
изводство ВВП на душу населения составляло в среднем более 
7 тыс. долл. США (в Бахрейне – ниже). Ежегодный прирост насе-
ления составлял свыше 5% в течение пяти лет (т.е. численность 
населения утроилась). Соотношение полов (фиксируются истори-
ческие максимумы) – 121:100 в течение длительного временного 
периода.  

3-я фаза в Бахрейне, Катаре и Кувейте началась с середины 
1980-х годов и продолжалась до 2005 г. Оман и Саудовская Ара-



 146 

вия вступили в третью фазу позже – с 2005 г. В этот период на-
блюдалась устойчивая тенденция к снижению СКР – на 1,8–2,7 
рождений на одну женщину к концу фазы по сравнению с началом 
наблюдения. При этом численность населения возросла в 3,6 раза. 
Отмечался высокий охват детей начальным образованием (от 96% 
в период от пяти лет, либо не менее 62% детей в течение длитель-
ного периода времени – 15–20 лет). Доля городского населения 
составляла от 78%. Сохранялся значительный перевес мужского 
населения над женским (соотношение полов – 117:100). Производст-
во ВВП на душу населения возросло в 2,5 раза по сравнению с на-
чалом наблюдения. Его показатель выше 7 тыс. долл. США явля-
ется величиной, после преодоления которой или при длительной 
фиксации на которой (10–12 лет) формируется устойчивая тенден-
ция снижения уровня рождаемости при взаимодействии с динами-
кой вышерассмотренных факторов.  

4-я фаза. Бахрейн, Кувейт, Катар, которые обгоняют другие 
страны региона в прохождении стадий демографического перехо-
да, вступили в четвертую фазу в середине 2000-х годов. Оман и 
Саудовская Аравия еще не вступили в эту фазу, снижение уровня 
рождаемости в них происходит относительно медленно. Для рас-
сматриваемой фазы характерно резкое снижение показателя СКР 
до трех рождений на одну женщину и ниже. При этом доля детей, 
охваченных школьным обучением, составляет от 97%; происходит 
увеличение численности населения в 3,5 раза и более по сравне-
нию с началом рассматриваемого периода; доля городских жите-
лей в населении – от 90% и снижается на 1–2%; производство ВВП 
на душу населения характеризуется устойчивым ростом в течение 
относительно продолжительного периода (10 лет) и составляет от 
9 тыс. долл. США, диспропорция в соотношении полов находится 
в интервале от 135:100 до 170:100 в пользу мужчин (состояние 
стагнации или тенденция к снижению).  

Существенный рост указанных факторов или длительное их 
поддержание на определенном уровне (15–20 лет) при не сни-
жающемся производстве ВВП на душу населения становится фак-
тором ускорения изменения СКР. Повышение качественных  
характеристик населения оказывает определенное влияние на 
снижение общего уровня рождаемости даже в странах с сильными 
консервативными традициями. 

Традиционные механизмы и инструменты арабского общест-
ва, включая социальную систему стран Персидского залива, выве-
ренные веками, в основе которых лежат правовые нормы шариата, 



 147

адаптировались к рыночным механизмам, но сохранили себя. Они 
способствовали формированию благосостояния населения с по-
мощью исламских традиций: патерналистского отношения к под-
данным, использования и распределения доходов от продажи при-
родных ресурсов между всеми представителями коренного 
населения. Сохранение традиционных основ общества на фоне 
растущего благосостояния стран обусловливает значительные до-
ходы средней арабской семьи и в соответствии с исламскими пра-
вовыми нормами позволяет коренному населению поддерживать 
относительно высокий уровень жизни и быть разборчивым в вы-
боре места работы (подданных монархий среди занятых физиче-
ским трудом крайне мало). В отношении недропользования ислам-
ское право утверждает суверенные права государства на 
регулирование деятельности, связанной с добычей и переработкой 
полезных ископаемых, но требует использования этих ресурсов в 
интересах всех членов общества.  

Таким образом, доходы от нефти рассматриваются как об-
щенациональное достояние. Инструменты указанных традиций 
объединили большие арабские семьи общим экономическим бюд-
жетом: государства выплачивают «природную ренту» подданным, 
те полученный доход вкладывают в семейный бизнес и управляют 
им при государственной поддержке. Такая доктрина в распределе-
нии ресурсов в сочетании с сохранением родоплеменной структу-
ры общества и традиционной для монархий социальной модели 
«отец нации – дети» обеспечивает приоритет коренного населения 
стран Персидского залива в области трудоустройства, оплаты тру-
да, получения образования, предоставления социальных гарантий. 
Среди прочего, это способствует снижению смертности от не- 
счастных случаев и уменьшает стрессовые нагрузки. 

С момента своего создания в 1981 г. Совет сотрудничества 
арабских государств Персидского залива (ССАГПЗ) в качестве 
первоочередных задач определил развитие здравоохранения, что-
бы преодолеть распространенные заболевания: малярию, проказу, 
трахому, дифтерию и т.д. Межгосударственное сотрудничество в 
сборе демографической информации является одним из приори-
тетных направлений деятельности ССАГПЗ. Оно осуществляется, 
в частности, путем проведения общерегиональных выборочных 
обследований здоровья детей GCHS (Gulf Child Health Survey) в 
странах Персидского залива, включая Ирак. Такие обследования 
подразумевают анализ существующей демографической ситуации, 
главным образом в динамике детской и младенческой смертности, 



 148 

так как по указанным показателям нефтяные монархии Аравии 
несколько десятилетий назад занимали последние места в мире. До 
начала 1970-х годов система медицинского обслуживания населе-
ния в рассматриваемых странах практически отсутствовала. 

Благодаря ССАГПЗ в течение последних четырех десятиле-
тий были предприняты активные совместные действия стран Пер-
сидского залива для борьбы с эпидемиологическими заболевания-
ми и создания системы здравоохранения. На фоне развития 
химической и фармацевтической промышленности стимулируется 
национальное производство лекарственных препаратов, осуществ-
ляется региональная кооперация в фармацевтической области, 
действует единая система закупки медикаментов в третьих стра-
нах, что позволяет получить широкий ассортимент качественных 
лекарств и умеренные цены на них. Также проводятся широкие 
кампании по вакцинации населения, особое внимание направляет-
ся на развитие здравоохранения и наличие занятости в нем корен-
ного населения.  

Конкретным примером сотрудничества стран Персидского 
залива стал проект по борьбе с малярией в регионе. В рамках еди-
ной организации – Совета министров здравоохранения арабских 
государств Персидского залива, учрежденной в 1976 г., была соз-
дана комиссия из компетентных специалистов-медиков, а в каж-
дом государстве – национальные комитеты, включающие предста-
вителей государственных и местных властей. В 1980 г. был создан 
Фонд по борьбе с малярией. Комиссия разработала единую систе-
му закупки медикаментов за границей, которая позволила добить-
ся обеспечения высокого качества лекарств и справедливых цен.  

Правительства стран Залива не жалели средств на создание 
современной системы здравоохранения, увеличивая ассигнования 
на эти цели и объявив медицинские услуги бесплатными для под-
данных. Коренное население является приоритетом для правите-
лей стран Персидского залива. Права неграждан ограждает зако-
нодательство в миграционной сфере. Мигранты в случае 
необходимости получают медицинскую помощь в определенных 
пределах, прописанных в трудовом договоре с работодателем. Од-
нако она не является для них бесплатной.  

Проведение массовой вакцинации коренного населения, 
внедрение эффективных и качественных медикаментов, создание 
современной системы здравоохранения способствовали установ-
лению контроля над внешними факторами смертности. В 1990-е 
годы приоритет был отдан охране здоровья матери и ребенка.  



 149

В Саудовской Аравии, Кувейте и ОАЭ на государственном уровне 
была поставлена задача по снижению младенческой и детской 
смертности. Особые меры были предприняты для снижения дет-
ской заболеваемости. Массовая вакцинация против полиомиелита 
среди детей в возрасте от 9 мес. до 18 лет проводилась в ОАЭ в 
1998–1999 гг. В результате были вакцинированы более 750 тыс. 
человек1. С 1999 г. заработала программа, направленная на повы-
шение иммунитета детей, страдающих гемофилией (широкое рас-
пространение этого заболевания связано с высоким процентом 
близкородственных браков в аравийских странах). К концу 1990-х 
годов в ОАЭ удалось ликвидировать заболеваемость дифтерией 
среди детей2. Начиная с середины 1990-х годов в ОАЭ создается 
система охраны здоровья школьников – специализированные дет-
ские медицинские центры, в которые только в течение 1998/99 уч. г. 
обратились почти 195 тыс. учащихся из 388 школ, в 2005 г. функ-
ционировало не менее 115 подобных центров3. 

Несомненным достижением рассматриваемых стран является 
предоставление государственных гарантий по бесплатному лече-
нию для коренного населения. Даже в проблемные для нефтяных 
монархий 1980-е годы, когда цена на нефть на мировом рынке бы-
ла низкой, в Кувейте и ОАЭ лечение оставалось бесплатным (но 
была введена плата за пребывание в больнице). В результате пер-
вая фаза эпидемиологического перехода во всех странах Персид-
ского залива была преодолена: в Кувейте, в Бахрейне и ОАЭ –  
в первой половине 1980-х годов, десятилетием позднее – в Катаре, 
Омане и Саудовской Аравии. Однако статистические данные по 
странам Персидского залива ограниченны, нет подробной инфор-
мации о смертности по определенным причинам, поэтому трудно 
судить о соотношении «экзогенных» и «эндогенных» причин 
смерти. В странах Персидского залива вторая и третья фазы эпи-
демиологического перехода проходят почти одновременно; они 
протекают в условиях регионального взаимодействия, устойчивого 
роста производства ВВП на душу населения и увеличения госу-
дарственных расходов на здравоохранение при непосредственном 
участии Совета министров здравоохранения ССАГПЗ. В начале 

                                                 
1 The UAE Ministry of Information and Culture: The UAE Yearbook 1999. – 

L., 1999. – P. 214. 
2 Ibid. – P. 212. 
3 The UAE Ministry of Information and Culture: The UAE Yearbook 2005. – 

L., 2005. – P. 242. 



 150 

2000-х годов на первый план вышли вопросы борьбы с эндоген-
ными факторами смертности, и основной упор делался на соци-
ально-культурные факторы повышения уровня жизни и улучшения 
экологической среды.  

Сохраненные механизмы традиционного исламского общест-
ва в сочетании с качественными и современными методами в здра-
воохранении оказались эффективными в борьбе за увеличение 
ожидаемой продолжительности жизни, за здоровье и жизнь детей 
и матерей. В настоящее время показатель младенческой смертно-
сти в Кувейте и ОАЭ лишь незначительно выше, чем в развитых 
странах Европы. Но поскольку в странах Персидского залива при-
ветствуются близкородственные браки, генетические отклонения у 
новорожденных оказываются существенно выше, что оказывает 
отрицательное влияние на уровень младенческой смертности.  

Динамика младенческой смертности оказывает сильное 
влияние на рост средней продолжительности предстоящей жизни. 
Снижение младенческой смертности зависит от целого ряда соци-
ально-экономических факторов: улучшение здравоохранения, по-
вышение социально-гигиенических условий и культуры населе-
ния. В засушливых регионах на уровень младенческой смертности 
оказывает воздействие такой специфический фактор, как снабже-
ние населения качественной питьевой водой. В первом десятиле-
тие XXI в. качественной питьевой водой было обеспечено населе-
ние большинства рассматриваемых в статье государств, кроме 
Омана и Саудовской Аравии, где сохранилась существенная доля 
коренного населения, ведущего кочевой образ жизни. 

На основании имеющихся статистических данных автором 
была проанализирована динамика производства ВВП на душу на-
селения, динамика показателей уровня образования среди девочек 
и взрослых женщин, доля городского населения и влияние этих 
социально-экономических факторов на уровень младенческой 
смертности. 

Было установлено, что поддержание в течение длительного 
периода времени (от 20 лет) производства ВВП на душу населения 
(свыше 7000 долл. США), доли населения, проживающего в горо-
дах (выше 75%), доли девочек, посещающих школу (выше 65%), и 
последовательное снижение доли неграмотных взрослых женщин 
(ниже 35%) способствуют формированию устойчивой тенденции 
снижения коэффициента младенческой смертности. Во всех стра-
нах Персидского залива произошло значительное сокращение 
младенческой смертности на фоне роста производства ВВП на 



 151

душу населения и роста доли городских жителей, снижения доли 
неграмотных взрослых женщин и увеличения доли девочек, посе-
щающих начальную школу, в условиях сохранения традиционных 
основ и механизмов исламского общества. Социально-экономче-
ский фактор, такой как производство ВВП на душу населения, 
достигая в среднем 25%–35% от уровня производства ВВП на  
душу населения развитых стран мира при положительной своей 
динамике, влияет на процесс воспроизводства населения в тради-
ционном обществе в среднем через 15 лет. Государство патерналист-
ски относится к подданным и нацелено на развитие населения, 
приветствуя качественные разработки, услуги и конечные продук-
ты в системе образования и здравоохранения. Сохраняющиеся 
нормы традиционного исламского общества, противодействующие 
распространению пагубного воздействия западного стиля город-
ской жизни, в сочетании с качественными методами в здравоохра-
нении и значительным улучшением условий жизни, оказались  
эффективными в борьбе за жизнь. Во всех рассматриваемых мо-
нархиях создана современная система здравоохранения, причем в 
значительной степени ее развитие – это результат скоординиро-
ванных действий стран в рамках ССАГПЗ. 

 
Литература 
 

1. Galal О., Qureshi A. Regional Inequality in Under-Five Mortality in the Arab 
World, 1960–1994: The Arab Regional Population Conference, Cairo, 1996. – 
Cairo, 1996. Vol. 2. 

2. Lawrence Т.Е. Seven Pillars of Wisdom. – L., 1962. 
3. Rashad H., Khadr Z. The Demography of the Arab Region: New Challenges and 

Opportunities // Human Capital: Population Economics in the Middle East / Ed. by 
I. Sirageldin. – Cairo, 2002. 

4. The UAE Ministry of Information and Culture: The UAE Yearbook 1999. – L., 
1999. 

5. The UAE Ministry of Information and Culture: The UAE Yearbook 2005. – L., 
2005. 

6. United Nations: Demographic Yearbook 1991. – N.Y., 1992. 
7. United Nations: Demographic Yearbook 1995. – N.Y., 1996. 
8. United Nations: Demographic Yearbook 2001. – N.Y., 2002. 
9. United Nations: Demographic Yearbook 2003. – N.Y, 2004. 
10. United Nations: Demographic Yearbook 2008. – N.Y., 2009. 
11. United Nations: World Population Ageing 2007. – N.Y, 2008. 

«Вестник Московского университета. Сер. 6.  
Экономика», М., 2013 г., № 3, с. 114–120.  

 



 152 

А. Ананьев,  
аспирант (Нижегородский государственный  
университет им. Н.И. Лобачевского)  
ИСЛАМСКИЙ ФАКТОР НА БАЛКАНАХ:  
СОВРЕМЕННЫЕ ТЕНДЕНЦИИ  
И ВЕКТОРЫ РАЗВИТИЯ 
 
Ислам широко распространился на территории Балкан, ко-

торые всегда отличались сложной этноконфесиональной картиной. 
Высокая рождаемость у мусульман, кризис традиционных евро-
пейских сообществ и фрагментация христианского мира опреде-
ляют современные международные отношения в регионе [16]. Се-
годня одной из наиболее актуальных в Европе остается проблема 
совместимости европейских ценностей и политического ислама. 
Существуют две точки зрения. Первая: в фокусных зонах, ключе-
вой из которых являются Балканы, происходит столкновение ци-
вилизаций. Вторая делает акцент на распространении идей толе-
рантности и мультикультурализма, способствующих сближению 
цивилизаций. С этим категорически не согласен Сэмюэль Хан-
тингтон, который утверждает, что конфликт между исламом и 
христианством неизбежен [2, с. 35–39]. Несомненно, рост религи-
озного фундаментализма среди европейских мусульман после  
военных конфликтов в регионе создал подходящие условия для 
политизации ислама в Европе. Сейчас будущее Европы уже во 
многом зависит от тенденций в развитии ислама на Балканах, так 
как ислам здесь превратился в существенный фактор обществен-
но-политической жизни [13]. 

Сам термин «политический ислам» по-разному трактуется 
исследователями, которые используют его при описании различ-
ных явлений в религиозной и общественно-политической сферах. 
Известный политический аналитик Грэхем Фуллер ставит знак 
равенства между «политическим исламом» и «исламизмом», при 
этом под исламистами подразумевая тех, кто считает, что ислам 
должен регулировать общественно-политические процессы и оп-
ределять курс политики, которую должен проводить исламский 
мир [1, с. 227]. «Исламский фундаментализм», в свою очередь, ис-
пользуется при определении позиции только тех мусульман, кото-
рые дословно воспринимают Коран и негативно относятся к пред-
ставителям других конфессий. Политический ислам является 
религиозным обрамлением той или иной идеологической позиции, 
при этом он сохраняет нейтральную позицию по отношению к 



 153

внешнему миру. Тем не менее он играет важную роль только в том 
случае, когда его используют те или иные политические силы для 
достижения своих целей. Политический ислам тесно связан со 
многими современными политическими, социальными и экономи-
ческими проблемами, которые наблюдаются на Балканах. Главная 
причина активизации политического ислама в данном регионе  
заключается в моральном и духовном упадке мусульманских со-
обществ. Исследование новых векторов в развитии политического 
ислама на Балканах позволяет говорить о значительных переме-
нах, которые происходят внутри исламской цивилизации, одним 
из центров которой являются Балканы. 

Усиление влияния политического ислама определяется сло-
вом «нахда», под которым понимается исламское возрождение, 
сочетающее в себе целый комплекс внешнеполитических, этно-
конфессиональных и цивилизационных факторов: политических, 
психологических и экономических [10]. На данный момент сущест-
вует три направления исламизации Балканского полуострова.  
С одной стороны, Турция, считающаяся духовной родиной  
балканских мусульман, усиливает свое влияние на Балканах с по-
мощью так называемой политики неоосманизма. С другой сторо-
ны, происходит постепенное усиление военизированных группи-
ровок, появляется множество теологов из стран Ближнего Востока, 
которые ведут пропаганду среди мусульманского населения Бал-
канского полуострова. Третий вектор влияния на процессы исла-
мизации – финансирование радикальных движений ислама, в  
основном Саудовской Аравией и другими мусульманскими госу-
дарствами, а также международными фондами. Данное направле-
ние стимулирует потоки миссионеров, которые выступают за ис-
лам гораздо более радикального типа, чем тот, который 
распространен на Балканах сегодня. 

Несомненно, новые теологические движения на Балканах 
различаются идеологическими основами. С одной стороны, в ре-
гионе пытаются распространить свое влияние ваххабиты, рассмат-
ривающие всех немусульман в качестве врагов. С другой стороны, 
на Балканах развивается новое направление деобандизма, ислам-
ского научного центра в Индии, который не имел раньше связей с 
Балканами, но в последнее время приобретает все больший авто-
ритет среди мусульман. Сегодня мы можем говорить о многообра-
зии исламистских движений. При этом нужно подчеркнуть, что 
политический ислам не представляет собой единой идеологии. Тем 



 154 

не менее можно выделить в нем два основных направления: ис-
ламский радикализм и исламский либерализм. 

Исламский радикализм ставит во главу угла при достижении 
своих задач применение насильственных действий, иногда терро-
ристической практики и представляет относительно небольшой 
сегмент исламского сообщества. Исламские фундаменталисты  
буквально и однобоко толкуют Коран, при этом их главной целью 
является создание трансграничного панисламского государства, 
объединяющего все мусульманские народы, независимо от их  
национальности, которые будут жить там по законам шариата.  
В наше время на Балканах имеются значительные этноконфессио-
нальные и экономические проблемы, способствующие появлению 
радикальных религиозных организаций, которые рекрутируют му-
сульманскую молодежь в свои ряды. Мировое сообщество уже 
давно обратило свое внимание на существование в странах Европы 
хорошо развитых террористических сетей и разного рода ради-
кальных групп, использующих ислам в своих целях. Различные 
общественные организации и фонды часто докладывают об их 
деятельности на территории Европы. Балканские мусульмане, по 
большей части являющиеся продолжателями исламских традиций 
Османской империи, всегда с осторожностью относились к разно-
го рода «новомодным» течениям фундаменталистского и экстре-
мистского толка. Тем не менее в последнее время эти течения 
предприняли решительную попытку закрепиться на Балканах, 
причем сегодня радикальные группы делают ставку не на террори-
стические акции, а на пропаганду своих идей среди широкой ауди-
тории посредством СМИ, которые играют не последнюю роль в 
привлечении новых сил, способных дестабилизировать ситуацию в 
регионе. Телеканал «Peace TV» («Мир»), созданный фундамента-
листом Закиром Наиком, является мощным средством пропаганды 
в Косове, где проживает 90% мусульман. В эфир выходят пропа-
гандистские телепрограммы, которые служат эффективным средст-
вом в новой кампании по усилению позиций радикальных движе-
ний ислама в регионе. Данные телепередачи носят ваххабитский 
характер, они призывают к агрессии против суфиев, мусульман-
шиитов, суннитов нефундаменталистского толка, евреев, христиан, 
индуистов и других «неверных». Популяризация проповедей ра-
дикальных движений привела к увеличению числа проповедников, 
направленных в Македонию, Боснию и Герцеговину, Черногорию 
и Сербию из Саудовской Аравии и других стран Персидского за-
лива, которые осуществляли финансирование телеканала. Телека-



 155

нал «Мир» функционирует в Косове под руководством «Центра 
исламских исследований», тайной организации, имеющей источ-
ники финансирования. Закир Наик, выступающий в качестве про-
поведника идеологии салафитов, публично давал высокую оценку 
терроризму и действиям Усамы бен Ладена, за что был подвергнут 
критике мусульманского сообщества. 

Эксперты считают организацию вещания «Peace TV» частью 
целенаправленной кампании, проводимой исламистами из Южной 
Азии [18]. Целью кампании является создание плацдарма для рас-
ширения влияния среди европейских мусульман. В рамках реали-
зации этого плана многие радикальные исламистские проповедни-
ки, главным образом из Саудовской Аравии и стран Персидского 
залива, уже переехали в Македонию, Боснию и Герцеговину, Чер-
ногорию и Сербию. Сегодня на Балканах проводится политика, 
направленная на замещение местных имамов и религиозных учи-
телей, что должно привести к конфликтам внутри исламского со-
общества мусульманских регионов на Балканах. Подтверждением 
этого являются увольнения профессоров из вузов региона, много-
численные протесты и взаимные обвинения. Активность ради-
кальных организаций зачастую проходит под лозунгом «очище-
ния» мусульман и в значительной степени направлена против 
суфиев. Некоторое время назад радикальные движения и органи-
зации на Балканах действовали в основном скрытно, но сегодня их 
активность в регионе значительно усилилась. Исламисты считают, 
что в регионе, где мусульмане составляют большинство и, соот-
ветственно, есть готовая аудитория, их идеи обязательно найдут 
поддержку хотя бы среди части последователей ислама. 

Для Балкан эта ситуация является принципиально новым вы-
зовом. Анализируя ее, приходится констатировать, что противо-
стоять агрессивной пропаганде паразитирующих на религии  
экстремистов, по крайней мере на первых порах, придется именно 
мусульманам. До сих пор исламское сообщество региона демонст-
рировало достаточно сильное стремление защитить религиозные 
традиции своих предков от нововведений, которые распространя-
ют по миру салафиты и их сторонники, прикрываясь необходи- 
мостью возврата к истокам. Но весь вопрос в том, смогут ли ко-
ренные мусульмане Европы быть последовательными в своих  
действиях или же впадут в заблуждение, когда активность ислами-
стов в регионе достигнет своего пика. 

По мнению Ирфана аль-Алави, сотрудника Института меж-
дународной политики Гейтстоуна, «умеренный исламизм» на Бал-



 156 

канах стал приобретать черты экстремизма и радикализма, под-
тверждением чего является усиление потока ваххабитов в данный 
регион, что придает новое направление исламскому возрождению 
на Балканах [21]. 

С другой стороны, работа с населением ведется не только в 
Косове, но и в Боснии и Герцеговине, которые ощущают на себе 
новую волну исламизации. По мнению профессора социологии 
университета в Баня Луке (Республика Сербская в составе Боснии 
и Герцеговины) Ивана Шияковича, в Боснии, так же как и в Косо-
ве, после военных действий появились новые течения из ислам-
ского мира (Саудовской Аравии и Ирана). После конфликтов на 
данной территории часть мусульман перешла от умеренного к ра-
дикальному исламу. Целью радикальных движений на Балканах 
является создание монорелигиозного мусульманского государства. 

О напряженной ситуации, сложившейся в последнее время 
на Балканах, говорит и бывший посол Югославии в Турции и 
Азербайджане Дарко Танаскович. По его мнению, причина данной 
ситуации заключается в политических и социальных проблемах 
последних 20 лет, во время которых произошло усиление ради-
кального ислама, ярким подтверждением чего является заполнение 
образовавшейся идеологической пустоты в регионе политически-
ми программами. 

С другой стороны, можно говорить о наличии на Балканах 
версии либерального ислама, который признает ценности демо-
кратии, права человека, совместимость многих конфессий с исла-
мом [13]. Главная идея либерального ислама основывается на 
мультикультурализме, с помощью которого можно так интерпре-
тировать религию, чтобы выработать понимание ислама, которое 
будет совместимо с большинством современных европейских цен-
ностей. Для достижения данной цели предлагается использовать 
«иджтихад», под которым понимается применение базовых прин-
ципов к новым ситуациям, которые не встречались ранее. 

Политический ислам часто ассоциируется с такими мусуль-
манскими идеологами, как Хасан аль-Банна и Сейид Кутб, кото-
рые считали, что необходимо бороться за возврат к первоначаль-
ному, подлинному исламу и создать исламское государство, что 
стало основой программных документов многих исламистских 
группировок. На Балканах можно отметить деятельность бывшего 
лидера боснийских мусульман Алии Изетбеговича, спроектиро-
вавшего «Исламскую декларацию», после публикации которой 
начался вооруженный конфликт на территории Боснии и Герцего-



 157

вины [3, с. 5–20]. У идей создания общего государства для  
мусульман и объединения территорий в «Дар аль-ислам» (мусуль-
манский мир, территория ислама) есть сторонники и на Балканах.  

Исламская революция в Иране в 1979 г., совершенная при 
реализации концепций имама Хомейни, стала мощным толчком 
для развития политического ислама во всех странах, где проживают 
мусульмане. В соответствии с концепцией Хомейни мир делится 
на «Дар аль-ислам» (мусульманский мир, территория ислама), 
«Дар аль-Харб» (мир войны и безбожия) и промежуточный между 
ними «Дар ас-сулх» (дом мирного договора, где власть принадле-
жит немусульманам, но мусульмане пользуются защитой и рели-
гиозной свободой). Балканы в этом ключе рассматриваются ради-
кальными организациями как «Дар аль-Харб», на территории 
которого все мусульмане должны вести борьбу с «неверными». 

Говоря о Балканах, мы можем выделить некоторые зоны, в 
которых политический ислам проявляет себя по-разному. Что ка-
сается Боснии и Герцеговины, то в данном государстве мусуль-
манское сообщество также проявляет политическую активность. 
Недавно в Сараеве была образована новая политическая партия 
под руководством консультанта министра образования Адмира 
Поздеровича. Основа ее идеологии – приверженность к Корану и 
Сунне. Это событие вызвало значительный резонанс в боснийском 
сообществе, так как лидер новой партии также является автором 
книги под названием «Столкновение цивилизаций в XXI в. и побе-
да ислама в соответствии с предсказаниями Пророка Мухаммада». 
Политизация ислама в Боснии и шариатские принципы устройства 
новой партии вызвали значительное недовольство среди сербского 
и хорватского населения страны. 

Значительный резонанс получило создание новой исламской 
партии в Косове под названием «Башкоху», или исламское движе-
ние «Присоединение», под руководством Фауда Рамики и Арсима 
Красники. С одной стороны, Себ Бытычи, исполнительный дирек-
тор Балканского политического института, говорит о том, что 
«партия не может быть запрещена только из-за своей идеологии». 
С другой стороны, омбудсмен Косова Сами Куртеши заявляет, что 
«если это движение будет зарегистрировано в качестве политиче-
ской партии, это будет противоречить Конституции и ряду зако-
нов» [20]. «Weekly Standard», в свою очередь, заявляет, что члены 
исламских группировок, финансируемых Саудовской Аравией и 
«Братьями-мусульманами», занимают самые высшие уровни поли-
тического истеблишмента в Косове, что вызывает недовольство 



 158 

местных мусульман. Далеко не все мусульмане в Косове приветст-
вуют пропаганду религиозного фундаментализма в крае. Многие 
считают ислам своей национальной религией, но при этом соблю-
дают не все религиозные традиции. 

«Балканский ислам», практикуемый албанцами, обретает 
новые черты и в связи с последними событиями в Косове [11, 
с. 34–39]. Деятельность религиозных сообществ в Косове, Маке-
донии и Албании может привести к усилению активности различ-
ных сепаратистских движений на Балканах. Албанский ислам зна-
чительно отличается от ислама, практикуемого в странах 
Ближнего Востока, тем не менее политизация ислама на Балканах 
в 90-е годы заслуживает особого внимания, так как именно в это 
время был образован целый ряд партий, лоббировавших интересы 
мусульман. Самыми влиятельными из них стали «Демократиче-
ская лига Косова» косовских албанцев, «Движение за права и сво-
боду» болгарских турок, «Партия демократического действия» 
боснийских мусульман и «Партия демократического благоденст-
вия» македонских албанцев. 

Что касается Турции, то сегодня пантюркизм, пройдя значи-
тельные изменения от историко-философской концепции до поли-
тических программ, стал одним из влиятельных идеологических  
и политических инструментов для воздействия на тюркоязычные и 
мусульманские народы Балкан. Тем не менее ислам в Турции во 
многом является символом национальной самоидентификации и 
исторических традиций, поэтому ее внешнеполитический курс 
имеет несколько направлений: вступление в ЕС и восстановление 
позиций Османской империи, что является причиной разногласий 
в турецком сообществе. 

По заявлениям многих исследователей, Турция проводит по-
литику неоосманизма на Балканах, делая пантюркизм и панисла-
мизм инструментами идеологического влияния на тюркоязычное и 
мусульманское население, проживающее в Балканских странах [9]. 
Духовный вакуум после распада бывшей Югославии заполнялся 
различными религиозными течениями, что способствовало экс-
пансии Турции в данный регион, а также включению Балкан в 
сферу своих внешнеполитических интересов. Через Балканы Тур-
ции открывается путь в Европу, при этом эффективное манипули-
рование религиозными меньшинствами, проживающими на дан-
ной территории, является важным направлением ее политики в 
регионе. Мусульманские меньшинства, преимущественно турец-
кого происхождения, а в меньшей степени и славяне-мусульмане, 



 159

являются объектами открытой пропаганды национализма и идей 
радикального ислама со стороны исламских государств и реван-
шистских настроений Турции в данном регионе [5, с. 145–171]. 
Политика Анкары направлена на замену религиозных элементов 
культуры славян, когда-то принявших ислам, на этнические, что 
напрямую связано с отождествлением меньшинств с турецким эт-
носом. Сегодня смена религиозной идентификации на этническую 
осуществляется посредством множества фондов, которые распо-
ложены на данной территории. Исходя из исторической ретро-
спективы, можно проследить попытки возвращения к Османской 
империи балканских мусульман и получения контроля над ними, 
но на новой основе и в современных формах, посредством эконо-
мического и религиозного влияния. 

Министр иностранных дел Турции, Ахмет Давутоглу, опре-
делил внешнеполитические ориентиры Турции на Балканах в  
своем исследовании под названием «Стратегическая глубина:  
международное положение Турции» [7]. Одной из важных внеш-
неполитических задач региональной политики Турции на Балканах 
является поддержание баланса сил, который позволит сохранить 
ей свои позиции в регионе. Проект неоосманизма предполагает 
включение в орбиту турецкого влияния многих стран, и даже не-
тюркоязычных, исламских или духовно близких народов, которые 
уже давно попадают в фарватер внешней политики Турции. Тур-
ция стремится трансформировать свои стратегические интересы, 
проводя форсированную внешнюю политику на балканском  
направлении, выступая посредником между исламским сообщест-
вом и представителями других цивилизаций, одновременно ис-
пользуя их для политической и экономической экспансии [15]. 

После распада Югославии балканским мусульманам был 
нужен новый геополитический лидер, которым и стала Турция, 
постоянно проявляющая свои региональные амбиции, сочетающие 
элементы национального, религиозного или политического харак-
тера, что вывело Турцию на совершенно новый уровень взаимоот-
ношений с Балканскими государствами. В 1998 г. встреча так на-
зываемого «Стамбульского клуба» определила дальнейшее 
развитие внешней политики Турции [14], основой которой стал 
такой термин, как «османские этносы». 

У самих балканских мусульман отсутствует единая точка 
зрения на инициативы исламского мира на Балканах [17]. Многие 
мусульмане не рассматривают Турцию в качестве самого важного 
партнера во внешней политике, так как расширение ЕС на Балка-



 160 

нах является наиболее приоритетной задачей. По мнению балкан-
ских мусульман, Турция выполнила свою роль в конфликтах с 
участием мусульман на данной территории, но теперь многие из 
них хотят ориентироваться на европейскую цивилизацию. В свою 
очередь, принадлежность балканских мусульман к исламской ци-
вилизации активно использовалась их политическими элитами с 
целью получения помощи от мусульманских государств, в том 
числе и от Турции. Местные политические элиты мусульман, в 
свою очередь, пытаются установить более тесные контакты с араб-
скими странами Ближнего Востока и получить их поддержку. 
Большие надежды также возлагаются на государства, которые яв-
ляются членами «Организации исламского сотрудничества». 

Что касается роли ближневосточных государств, Саудовская 
Аравия, основным направлением политики которой является под-
держка мусульман всего мира, не могла остаться в стороне при 
решении вопроса, связанного с косовскими албанцами [17, с. 1–4]. 
Кроме Саудовской Аравии другие государства Ближнего Востока 
проводили схожую политическую линию на Балканах. Ислами-
зацией региона занимались также такие страны, как Египет и  
Объединенные Арабские Эмираты, которые не только оказывали 
гуманитарную помощь, но и способствовали распространению ра-
дикальных идеологий. Иран оказал значительное содействие бос-
нийским мусульманам, поставляя оружие, оказывая гуманитарную 
помощь беженцам и восстанавливая мечети. В Боснии и Гер-
цеговине вели работу иранские инструкторы и советники, вхо-
дившие в корпус «Стражей исламской революции» [19, с. 26]. 

Эскалация кризиса в Косове принудила исламские государст-
ва Ближнего Востока к проведению форсированной внешней  
политики в регионе. Страны Персидского залива, Кувейт и Объе-
диненные Арабские Эмираты, стали направлять значительные фи-
нансовые потоки на Балканы. Впоследствии многие мусульман-
ские регионы оказалась под значительным влиянием Ирана и 
других стран исламского мира [8].  

Для участия в военных действиях в 1993 г. в Боснии и Гер-
цеговине был создан отряд моджахедов «Эль-Муджахедин». Изна-
чально боевики были объединены в несколько отрядов –  
«Эль-джихад», «Зелена легия», «Герила», «Эль-Моджахедин», 
«Мудериз» [6]. С другой стороны, местная молодежь, идеологизи-
рованная представителями радикальных течений, не могла не под-
держать ислам и не начать джихад, поверив в религиозную суть 
войны в Боснии. После военных действий в Боснии и Герцеговине 



 161

возникла организация «Исламске омладине» («Организация ис-
ламской молодежи»), участники которой впоследствии были  
направлены в Косово, Чечню, Афганистан и Ирак [4].  

На территории Балканского полуострова, особенно в регио-
нах проживания мусульман, действует значительное количество 
благотворительных фондов и организаций. Такие фонды, как 
«Аль-Харамейн», «Комитет помощи Косову и Чечне», «Косовский 
комитет помощи», фонд «Аль-Вах аль-Ислами», под прикрытием 
религиозно-просветительской деятельности по изучению Корана 
способствовали распространению идей религиозной нетерпимо-
сти. Прикрываясь идеями умеренного ислама и религиозной толе-
рантности, агитаторы фондов стремятся изменить мировоззрение 
местной исламской общины. В свою очередь, верующие, посе-
щавшие новые мечети, рассматривались как потенциальные кадры 
для вербовки в террористические организации. При этом отмеча-
ется весьма интенсивная подготовка нового поколения, которое 
может вести войну за веру. Саудовская Аравия и Иран, а также 
исламское движение «Хезболла» работали над созданием на Бал-
канах религиозно-политической силы, которая способна изменить 
контуры этноконфессиональных и территориальных границ на  
полуострове.  

Исходя из всего вышеуказанного, можно сделать вывод о 
том, что сегодня ислам на Балканах стал серьезным политическим 
фактором, оказывающим влияние на современные международные 
отношения в регионе. Неоднородность исламской цивилизации, 
разногласия внутри нее не помешали созданию мусульманских 
государств на Балканах, напротив, балканские мусульмане полу-
чили поддержку всего исламского сообщества. На Балканах поли-
тический ислам превратился в ключевой инструмент реализации 
устремлений мусульманского сообщества, при этом он перестал 
быть религией в ее классическом понимании, и сегодня использу-
ется в качестве политической идеологии с целью получения  
контроля над определенными регионами. 

Возрождению ислама на Балканах во многом способствова-
ли внешние факторы, так как нововведения в религиозной жизни 
балканских мусульман импортировались в регион из стран ислам-
ского мира, прежде всего из Саудовской Аравии, Иордании, Ирана 
и Турции. Саудовская Аравия, со своей стороны, была заинтересо-
вана в расширении ареала распространения ислама и вовлечения в 
орбиту своих геополитических интересов всех исламских сооб-
ществ, включая и те, которые расположены на Балканах. Именно 



 162 

поэтому внешние факторы в исламизации региона играют веду-
щую роль. Турция проводит форсированную внешнюю политику 
на Балканах, при этом используя так называемые «османские эт-
носы» для усиления своего влияния в регионе. Исламский фактор 
находит свое отражение в стратегических интересах Турции на 
Балканском полуострове и по мере необходимости используется 
при решении ключевых вопросов, связанных с этноконфессио-
нальными конфликтами на рассматриваемой территории.  

В жизни населения полуострова перманентно участвуют ре-
лигиозные организации и фонды, которые распространяют свою 
идеологию в Балканских государствах, привлекая значительное 
количество мусульман в свои ряды. Развитие тех или иных тен-
денций в исламском мире может повлиять на будущее стран Бал-
канского полуострова, которое непосредственно зависит от  
участия исламской цивилизации в международных отношениях в 
данном регионе. 

 
Литература 
 

1. Graham Е. Fuller. The future of political islam (New York: Palgrave Macmillan, 
2003). – XIX, 227 p. 

2. Huntington, Samuel P. The Clash of Civilizations and the Remaking of World 
Order/Samuel P. Huntington. New York, Simon & Schuster, 1996. – С 35–39. 

3. Izetbegovic�. A. Islamska deklaracija (Mala muslimanska biblioteka) – Bosna, 
1990.  

4. Асламова Д. Почему Европа становится исламской? // http://www.blagovest-
info.ru/index.php?ss=2&s=7&id=8550 (Дата обращения: 07.10.13.) 

5. Бранде М. Проблемы формирования национальной идентичности балканских 
мусульман: История и современность. Политическая наука. Политический 
дискурс: история и современные исследования. – 2002. – № 4. – С. 145–171. 

6. Валецкий О. Исламский экстремизм. Сделано в Боснии // http://www.bbrat-
stvo.com/magazine/archive/2008/04/182 (Дата обращения: 20.10.13.) 

7. Гаджиев А. К вопросу о роли НАТО в формировании региональной политики 
Турции на Балканах. Институт Ближнего Востока // http://www.iimes.ru/ 
rus/stat/2010/20-07-10.htm (Дата обращения: 05.09.13.) 

8. Дергачев В. Мониторинговый доклад «Института геополитики профессора 
Дергачева». Геополитическая трансформация юго-восточной Европы // 
http://www.dergachev.ru/publicist/balkan.html (Дата обращения: 20.10.13.) 

9. Димлевич Н. Турецкая политика неоосманизма на Балканах. Институт рели-
гии и политики // http://i-r-p.ru/page/stream-document/index-26015.html (Дата 
обращения: 16.10.13.) 

10. Долгов Б. Политический ислам в современном мусульманском мире. Фонд 
исторической перспективы // http://www.perspektivy.info/misl/idea/poli-



 163

ticheskii_islam_v_sovremennom musurmanskom mire 2007-10-04.htm (Дата об-
ращения: 14.10.13.) 

11. Евтич М. Ислам необходимо знать // Свободная мысль – XXI. – 2004. –  
№ 12. – С. 34–39. 

12. Косач Г. Саудовское признание Косово: возможные последствия осуществ-
ленного королевством шага // http://www.iimes.ru/rus/stat/2009/04-05-09.htm 
(Дата обращения: 04.09.13.) 

13. Крылов А. Европеизация ислама или исламизация Европы? Агентство рели-
гиозной информации «Благовест-инфо» // http://www.blagovest-info.ru/ in-
dex.php?ss=2&s=24&id=12275 (Дата обращения: 17.09.13.) 

14. Милошевич З. Неооттоманство – новая внешняя политика Турции // 
http://www.srpska.ru/article.php?nid=13307 (Дата обращения: 05.10.13.). 

15. Мурадян И. Доктрина «неоосманизма» и актуальная политика Турции // 
http://geopolitica.ru/Articles/269/ (Дата обращения: 20.10.13.) 

16. Нарочницкая Н. Исламский мир: Геополитическое и цивилизационное со-
перничество // http.//www.pravoslavie.ru/analit/islammir.htm (Дата обращения: 
16.10.13.) 

17. Наумкин В. Ислам как коллективный игрок? // Международные процессы. – 
№ (10). Январь-апрель – 2006. – С. 1–4. 

18. Плещунов Ф. Исламисты наращивают свое присутствие на Балканах. Инсти-
тут Ближнего Востока http://www.iimes.ru/?p=15671 (Дата обращения: 
20.10.13.) 

19. Ушаков В. Иран и конфликты на Балканах. Ближний Восток и современ-
ность. Вып. 8. ИИИиБВ. – М., 1999. 

20. Церковно-научный центр Седмица.RU. Мусульмане Косово создали первую 
на Балканах радикальную исламскую партию // http://mission-center.com/ru/ 
serbia/12870-gon-serbiy-sozd-rad-islam-partii (Дата обращения: 07.10.13.) 

21. Чувакин О. Балканский исламизм: в ногу со временем // http://topwar.ru/ 
20194-balkanskiy-islamizm-v-nogu-so-vremenem.html (Дата обращения: 
05.10.13.) 

«Исламоведение», Махачкала, 2013 г., № 4, с. 9–17. 
 



 164 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 
 
 
 
 
 
 
 
Х. Аятоллахи,  
философ  
Университет Алламеха Табат абайи (Иран) 
ВОЗМОЖНОСТЬ, СМЫСЛ  
И ЗНАЧЕНИЕ СРАВНЕНИЯ МЕЖДУ ИСЛАМСКОЙ  
И ЗАПАДНОЙ ФИЛОСОФИЯМИ 
 
Современная исламская философия, которая не движется в 

сторону философского тупика Аверроэса, достигла немалых 
улучшений, развиваясь в рамках иранской шиитской культуры.  
В этой статье я рассмотрю возможность, смысл и значение сравни-
тельных исследований, касающихся западной и исламской фило-
софий. Хотя мы можем наблюдать известную активизацию дея-
тельности в этой области, налицо и некоторые препятствия, 
которые должны быть преодолены. Эти трудности возникают из-за 
герменевтического значения проблемы и культурных различий, а 
также различий в подходах к одним и тем же проблемам. Подоб-
ные обстоятельства вызывают сомнения в возможностях сравни-
тельной философии. Но если бы это было так, то было бы бес-
смысленно добиваться какого-либо взаимопонимания. Далее я 
рассмотрю пять значений сравнительного сопоставления западной 
и исламской философий, некоторые из которых не могут быть 
плодотворны, зато другие приближают модернизацию взаимопо-
нимания и способствуют более тесному сотрудничеству с целью 
совершенствования философских теорий. 

 
1. Что такое современная  
исламская философия? 

В современных мусульманских странах наблюдается весьма 
разнообразное отношение к философии. Поэтому прежде чем пе-
реходить к конкретной ситуации в современной исламской фило-



 165

софии, мы хотели бы перечислить несколько направлений, в рам-
ках которых можно обнаружить особенности идентичности совре-
менной философской деятельности. Далее мы попытаемся охарак-
теризовать исламскую философию, практикуемую в Иране. 
Однако в первую очередь мы должны упомянуть, что различные 
подходы к философии в исламском мире по существу связаны с 
различными интерпретациями собственно отношений между ис-
ламом и философией1. Среди этих интерпретаций мы находим сле-
дующие2: 

1. Отказ от философии и любого рационального подхода к 
религиозным учениям при акцентировании обычного значения 
Корана и хадисов (салафитский подход). 

2. Газалийский подход, т.е. то, что мы могли бы назвать фи-
лософским отказом от философии. Он распространен в Малайзии 
и Индонезии, однако имеет важное сходство с движением тафкик 
(разделение) в Иране. 

3. Мистический подход – популярен в Турции и таких стра-
нах Северной Африки, как Марокко и Тунис. 

4. Возрождение исламского философского наследия IX–
XIII вв. Мыслители, заинтересованные в подобном возрождении, 
скорее комментаторы, чем собственно философы. Эта позиция 
особенно сильна в школах и отделениях исламской философии в 
арабских странах, которые отвергают подход салафитов. 

5. Прозападный современный подход к философии в ислам-
ских странах и в других частях мира. Среди представителей этого 
подхода мы находим таких мыслителей, как Мухаммад Аркун, Ха-
сан Ханафи, Наср Хамид Абу Зайид, Али Мазроуи, Абдолкарим 
Соруш. Для них характерен скорее светский подход, основанный 
на различных западных философских концепциях. 

6. Более идеологический подход представлен мыслителями, 
которые пытаются найти решение практических проблем, влияю-
щих на мусульманский мир; этот подход базируется на предпо-
сылке, что лучший способ действия – это содействие возвращению 
к традиционной доктрине ислама. 

                                                 
1 Хасан Ханафи в своей книге «Ислам в современном мире. Религия, 

идеология и развитие» классифицировал эти интерпретации (с. 457–561). Я пола-
гаю, что он представил некоторые, но проигнорировал другие, которые я рас-
смотрю далее.  

2 См.: Ayatollahy Hamidreza. Philosophy in Contemporary Iran // Revista Por-
tuguesa de Filosofia. Vol. 62, № 2–4, April–December 2006. 



 166 

7. Подход традиционалистских мыслителей, таких как Рене 
Генон, Фритьоф Шуон и Наср. 

8. Подход трансцендентной философии – философия Муллы 
Садра в Иране, а также в Пакистане и Индии. 

 
2. Происхождение современной  
исламской философии 

В прошлом интерес западного мира к изучению исламской 
философии был в основном сосредоточен на вопросе активного 
влияния исламских мыслителей на историческое становление  
христианской схоластики в Средние века. Например, ясно, что для 
изучения в правильной исторической перспективе философского 
вклада таких мыслителей, как Фома Аквинский и Дунс Скот, мы 
должны познакомиться с творчеством по крайней мере Авиценны 
(980–1037) и Аверроэса (1126–1198). Следовательно, любая адек-
ватная история средневековой западной философии должна вклю-
чать важную главу по истории исламской философии1. 

Дистанция, отделяющая западных интеллектуалов и ислам-
ских философов, возможно, связана с довольно общим мнением на 
Западе, что исламская философия закончилась со смертью Авер-
роэса и / или прекратила свое существование, когда аль-Газали 
(1058–1111) нанес главный удар по философскому мышлению в 
своей влиятельной книге «Тахафут аль-фальсафа». Однако на са-
мом деле подошел к концу всего-навсего первый этап в развитии 
всей истории исламской философии. Это правда, что со смертью 
Аверроэса исламская философия перестала быть живым явлением 
на Западе, но это не значит, что прекратилась ее жизнь на Востоке. 
Так же верно и то, что после Газали и Аверроэса исламская фило-
софия не развивалась во всех мусульманских странах, особенно 
среди мусульман-суннитов, так что в арабских странах уже не бы-
ло большой заинтересованности в развитии философии. Тот факт, 
что мусульмане-сунниты составляли большинство населения по 
численности, а арабские страны имели более тесные связи с Запа-
дом, объясняет, почему на Западе создалось общее представление, 
что в мусульманских странах больше нет философии. Кроме того, 
это предположение неизбежно превратилось в препятствие для 

                                                 
1 Mehdi Mohaghegh, Tsihiko Izutsu. The Metaphysics of Sabzavari. – Tehran: 

University of Teheran Press. – P. 3. 



 167

углубления каких бы то ни было отношений между исламской и 
западной философиями. 

Следует также добавить, что даже «истории» исламской фи-
лософии, написанные не в качестве глав в истории западной фило-
софии, а независимо, сами по себе, в значительной степени были 
созданы под влиянием идеи о том, что золотой век исламской фи-
лософии – это эпоха трех столетий от Фараби до Аверроэса и что 
после Аверроэса в течение нескольких столетий после монголь-
ского нашествия мусульманский мир не породил никаких значи-
мых философов, за исключением нескольких отдельных видных 
деятелей (например, Ибн Халдуна). Кроме того, мусульманская 
философия не создала ничего большего, чем комментарии и ком-
ментарии к комментариям, долгие и утомительно безжизненные 
механические повторения, лишенные искры настоящего творчест-
ва и оригинальности.  

То, что это не истинная картина исторических фактов, было 
убедительно и ясно показано в замечательной работе, проделанной 
такими учеными, как Анри Корбэн и Сейид Хоссейн Наср, касаю-
щейся интеллектуальной деятельности династии Сефевидов. Во 
всяком случае, лишь совсем недавно востоковеды начали пони-
мать, что философская мысль в исламском контексте не безвоз-
вратно закоснела и пришла в упадок после монгольского нашест-
вия, как это было принято считать. 

Мы считаем, что на самом деле тот вид философии, который 
заслуживает рассмотрения как типично и характерно исламский, 
был разработан в большей степени после смерти Аверроэса, чем 
до него. Речь идет о той исламской философии, которая возникла и 
созрела в период после монгольского нашествия и достигла куль-
минации своей творческой энергии в период Сефевидов в Иране. 
Это особый тип исламской философии, которая развивалась в 
Иране среди шиитов и стала известна как хикмат, или «мудрость». 
Прослеживая происхождение хикмат, мы можем сказать, что оно 
относится к самому началу вышеупомянутого второго этапа исто-
рии исламской философии. 

Структурно хикмат представляет своеобразное сочетание 
рационального мышления и гностической интуиции, или, можно 
сказать, рационалистической философии и мистического опыта. 
Это особый тип онтологической философии, основанной на экзи-
стенциальной интуиции реальности, результат философствования, 
наложенного на гностические идеи и видения, достигнутый за счет 
интеллектуального созерцания. С исторической точки зрения это 



 168 

стремление к одухотворению философии берет начало в метафи-
зическом видении Ибн Араби и Сухраварди. Делая подобное  
наблюдение, мы не должны, однако, упускать из виду тот факт, 
что хикмат также наделен твердой и строго логической структурой 
и в этом смысле выходит за рамки творчества Ибн Араби и Сухра-
варди, возвращаясь, таким образом, к Авиценне и первому этапу 
развития исламской философии.  

Таким образом, подходить к хикмату, обладающему этими 
двумя отличительными аспектами, следует с двух разных сторон, 
если мы хотим адекватно проанализировать процесс его формиро-
вания: во-первых, как к чисто интеллектуальной деятельности и, 
во-вторых, как к чему-то основанному на трансинтеллектуальном, 
гностическом опыте – дхавк («дегустация») конечной реальности, 
как это любят называть мистики.  

Мулла Садра (1572–1640) был наиболее известным и важ-
ным философом второго этапа исламской философии. Автор мно-
гих новаторских идей в области философии (особенно онтологии), 
он стал одной из самых ярких звезд на небосклоне исламской фи-
лософии. В самом деле, его новые идеи стали поворотным пунк-
том в исламской философии, так что философы, пришедшие после 
него, в значительной степени зависели от его взглядов. Появление 
такой фигуры, как Садр ад-Дин Ширази в период Сефевидов явля-
ется четким свидетельством наличия в то время сильной интеллек-
туальной традиции, чьи «подземные» течения он смог так блестяще 
вывести на поверхность. Мулла Садра – выдающийся метафизик и 
мудрец, которого нельзя рассматривать изолированно, отдельно от 
традиции, которая его породила. 

Итак, отметим возрождение исламской интеллектуальной 
жизни в восточных землях ислама, особенно в Персии. В XII и  
XIII вв. это стало возможным благодаря созданию новых интел-
лектуальных школ Сухраварди и Ибн Араби и после воскрешения 
учения Ибн Сины в середине XIII в. Ходжой Наср аль-Дином  
Туси. Именно эти школы, а также суннитские и шиитские школы 
калама, по мере их развития с XIII по XVI в., создали ту благопри-
ятную среду, в которой появился Мулла Садра1. Четыре классиче-
ские школы послемонгольского периода, а именно: перипатетизм 
(машшаиййа), философия озарения (ишрак), гностицизм (ирфан) и 
богословие (калам), со всеми своими внутренними различиями, 
                                                 

1 Seyyed Hossein Nasr. Sadraddin Shirazi and His Transendantal Theosophy. – 
Tehran: Institute for Cultural and Humanistic Studies, 1997. – P. 16. 



 169

бурно развивались в течение четырех столетий, предшествовав-
ших появлению Муллы Садра. Кроме того, они взаимодействовали 
друг с другом, тем самым готовя почву для важнейшего синтеза 
идей, который произвел Мулла Садра. Поэтому, чтобы понять, на 
каком фоне возник Мулла Садра, необходимо вникнуть в развитие 
каждой из этих школ, а также во взаимодействие, которое проис-
ходило между ними в течение этого очень богатого и в то же вре-
мя более всего обделенного вниманием периода в исламской ин-
теллектуальной жизни, начиная с XIII по XVI в.1 

 
3. Характеристика философии Садра 

Философию Муллы Садра можно охарактеризовать на осно-
ве следующих аспектов: 

1) внутренняя совместимость религии и философии; 
2) необходимость серьезного рационального изучения рели-

гиозных учений вплоть до момента объединения взглядов разума и 
мнений, принадлежащих к собственно религии; 

3) необходимость комбинации четырех традиционных школ, 
представленных в исламском мире, а именно: мистиков, перипате-
тиков, философов озарения и богословов калама; 

4) важность изучения западного подхода к философии, а 
также других источников человеческой мысли; 

5) необходимость перехода к сравнительному изучению раз-
личных философских взглядов, для того чтобы объяснить сильные 
и слабые стороны трансцендентальной философии; 

6) развивающийся характер исламской философии в целом; 
7) философское первенство онтологии над эпистемологией и 

разума над опытом2; 
8) влияние теоретической философии на другие аспекты че-

ловеческой мысли и деятельности, а именно: политику, экономи-
ку, образование, эстетику, этику и др.; 

9) внимание к Корану, хадисам и молитвам в качестве важ-
ного источника знаний для философии, которая пытается утверж-
дать свои взгляды на основе только разума, а не на откровении3; 
                                                 

1 См.: Khamenei, Seyyed Muhammad. Development of Wisdom in Iran and in 
the World. – Tehran: SIPRIn Publication, 2000. – P. 191–203. 

2 См., например: Muhammad Kamal, Mulla Sadra's Transcendent Philosophy. – 
Burlington: Asgate Publishing Company, 2006. – P. 42–64. 

3 Khamenei Seyyed Muhammad. Mulla Sadra's Transcendent Philosophy. –  
Tehran: SIPRIn Publication, 2004. – P. 39–43. 



 170 

10) важность диалога между философами, придерживавши-
мися различных взглядов, для выработки лучших идей о том, как 
содействовать будущему рода человеческого. 

 
4. Трудности сравнительной философии 

Различные философские школы изучили большое количест-
во тем, философы обсудили их и дали разные ответы на одни и те 
же вопросы, поэтому у нас возникают некоторые трудности при 
обосновании сходства между философскими школами. Поэтому-то 
проблемы сравнительной философии трудны и связаны с далеко 
идущими последствиями. Вот некоторые из этих трудностей. 

Исторический фон и географическое положение местности, 
в которой родилась конкретная философская проблема, решения 
которой могут изрядно затруднить взаимопонимание между двумя 
разными философскими школами, принадлежащими двум разным 
парадигмам. На первый взгляд мы сталкиваемся с одной темой, 
переведенной на языки двух культур, и нам кажется, что они оди-
наковые; однако глубокий смысл этой темы связан с теми куль-
турными фонами, которые отличаются друг от друга1. Герменев-
тическая ситуация, в которой находятся слова или тексты, 
оказывается препятствием для понимания их в контексте другой 
культуры. Поэтому тут возникают некоторые подозрения относи-
тельно того, можем ли мы понять сходство между двумя словами в 
двух культурах. Следовательно, большинство критиков отдельных 
философских взглядов, действующих с позиций другой философ-
ской парадигмы, не могут считаться основательными. 

Эпистемологический подход современной философии и ее 
субъективное мнение, основанное на некоем гуманизме, приводят 
нас в сферу, которая отличается от другого интеллектуального и 
онтологического отношения. Трудно критиковать другую фило-
софскую традицию с современной западной точки зрения. Нелегко 
осмыслить западную позицию, находясь на незападной философ-
ской точке зрения и не имея необходимых знаний западной куль-
туры. На мой взгляд, христианское происхождение западной фи-
лософии (как теистической, так и атеистической) является одной 
из важнейших парадигм современной философии. Так, перевод 
важнейшей идеи Ницше «Бог мертв» на язык незападной филосо-

                                                 
1 См.: Ayatollahy Hamidreza. Hermeneutical Considerations in Translation of 

Philosophical and Religious Texts. Translation Studies. Vol. 4, N 15, Autumn 2006. 



 171

фии способен только сбить с толка. Никто не сможет правильно 
понять фразу «Бог мертв», не понимая христианское учение о Бо-
ге, как оно воплощается в христианстве. Без понимания важности 
истории в христианском учении сложно оценить различные фило-
софские подходы западных философов к истории.  

Также трудно понять современные исламские философии, 
применяя эмпирический или прагматический философские подхо-
ды, являющиеся доминирующими в западной философии. Рацио-
нальное отношение исламской философии отличается от рацио-
нального метода в западной философии. 

Виноваты в этой неразберихе востоковеды западных стран. 
Они считают, что восточную культуру следует изучать вниматель-
но, обращая внимание на детали, но оценивать ее следует с запад-
ной точки зрения. Но некоторые полезные попытки, например 
данная конференция, являются реалистичным осознанием сущест-
вования подобного разрыва и необходимости принятия решений 
для наведения мостов между всеми культурами. В глобальном ми-
ре философия больше нуждается во взаимопонимании, чем в фи-
лософских теориях. 

 
5. Возможности сравнительной философии 

Отсюда отнюдь не следует, что сравнительная философия не 
может существовать. Если бы это было так, то не было бы смысла 
в диалоге и переговорах. Все философские попытки понимания 
других мыслей во всем мире и во все времена (или в исторических 
исследованиях философских школ) предполагают, допускают, что 
их можно постичь, причем основную их часть. Поэтому, хотя по-
нять других возможно, имеется немало соображений, которые не-
обходимо учитывать при переводе одной мысли из одной культу-
ры в другую1. Эти соображения являются наиболее важным 
фактором при обдумывании трудностей, стоящих на пути сравни-
тельной философии, трудного, но возможного исследования, кото-
рое должно охватить долгий процесс приближения иной мысли. 

 
 
 

                                                 
1 Подробнее об этой проблеме см.: Ayatollahy, Hamidreza. Existence in  

Existentialism and Sadraean Principality of Existence, a Comparison // Pajooheshname 
Ulome Ensani (Research Journal of Human Sciences). University of Shahid Beheshti. – 
Tehran. – Vol. 51. – N 3, Autumn 2006. 



 172 

6. Метод сравнения 

Я считаю, что для лучшего сравнительного исследования в 
области философии сравнение должно пройти четыре этапа четы-
рех герменевтических правил, описанных Эмилио Бетти (1890–
1968). Из-за ограниченного объема данной статьи я указываю 
только эти четыре правила: 

1) принцип герменевтической автономии субъектов; 
2) принцип тотальности, или правила согласования смысла; 
3) правило актуальности понимания; 
4) совместимость смысла в понимании, или правило герме-

невтического соответствия смысла. 
Надеюсь, что смогу развить этот метод в другом исследова-

нии. 
 
7. Преимущества, заложенные  
в сравнительной философии 

Существует несколько факторов, которые делают необходи-
мым сравнительное исследование западной и исламской филосо-
фий в настоящее время.  

Во-первых, необходимость полного взаимопонимания  
вызвана проникновением глобализации во все аспекты нашей 
жизни. Глобальная осведомленность, конфликтующая с местным 
мышлением, и осознание необходимости взаимодействия культур 
требуют некоего взаимопонимания. Все различные культурные 
представления указывают на глубокое разнообразие, вызванное 
различиями в основах, на которых базируются эти мысли. Фило-
софия, призванная анализировать фундаменты всех культурных 
представлений, должна играть важнейшую роль при любом взаи-
модействии между культурами. Вот что создает необходимость в 
сравнительной философии. 

Во-вторых, наши знания о себе могут основываться не на 
внутреннем понимании, а на нашем отличии от других. Именно в 
другом мы осознаем границы самости. Существует шутка, которая 
может прояснить эту истину. Ребенок показывает отцу чистый 
лист белой бумаги и говорит: «Папа, смотри, что я нарисовал. 
Правда, здорово?» В ответ отец говорит: «Но на твоем листе ниче-
го нет!» Ребенок: «Ну, как же ты не видишь, что это белый мед-
ведь гонится за белым кроликом по снегу на Северном полюсе?!» 
Это шутка, но как можно было бы ее исправить, чтобы подтвер-
дить рассказ ребенка? Раз границы медведя и кролика не очерче-



 173

ны, никто не сможет отыскать ни того ни другого. Только контраст 
между кроликом и медведем может выявить их, так что больше 
контраста – больше понимания! Каждой мысли нужны другие 
мысли, чтобы прояснить себя. Мы можем понять себя все лучше и 
лучше, понимая других. В сравнительной философии мы можем 
достичь понимания и самости, и инаковости. 

 
8. Необходимость сравнительной философии  
и ее положение в настоящее время 

Философию Муллы Садра до�лжно рассматривать как одно 
из наиболее важных достижений / вкладов современной исламской 
философии, особенно в Иране. Эту философию продолжили и до-
вели до зрелости такие ученые, как Сабзавари, Табатабаи и Мо-
таххари. На самом деле, благодаря прежде всего ее совместимости 
с исламской традицией, эта философская школа заняла весьма по-
четное место в рамках шиитской исламской мысли и стала частью 
официальной программы обучения и преподавания в духовных 
семинариях. Кроме того, мы хотели бы сказать, что шиизм был 
хорошим контекстом для всех видов рационального мышления. 
Поэтому можно сказать, что понимание и противостояние всякому 
роду рациональной и философской мысли есть одна из основных 
обязанностей исламских ученых в таких шиитских странах, как 
Иран. Исламская философия была прочной основой иранской 
культуры. Она представляет собой мощный фактор в развитии 
иранской культуры1. Например, именно благодаря иранской ис-
ламской философии народ Ирана был спасен от марксизма и атеи-
стического позитивизма. 

Я хотел бы также добавить, что философские исследования в 
Иране не ориентированы только на исламскую философию. На 
протяжении более 50 лет иранская культура постоянно знакомится 
с различными западными теориями, которые изучаются наряду с 
исламской философией. Довольно значительное количество работ 
представителей западной философской традиции уже переведено 
на персидский язык. Но верно также и то, что исламская филосо-
фия представляет наибольший интерес в Иране. С другой стороны, 
сравнительное изучение философии стало основной темой для 
академических диссертаций, лекций, книг и конференций. Боль-

                                                 
1 Ayatollahy Hamidreza. Interaction of Islamic and Western Philosophies //  

Ishraq (Illumination). Islamic Philosophy Yearbook. – Moscow. – № 1. – 2010. 



 174 

шинство иранских ученых считают, что исламская философия 
способна серьезно повлиять на решение многих проблем совре-
менности. 

 
9. Заключение 

Таким образом, мы предполагаем, что философия имеет ре-
шающее значение для любого дальнейшего позитивного диалога 
между иранской культурой и культурами других народов и наций. 
Скажем больше, мы убеждены, что философия должна играть 
очень важную роль в дальнейшем развитии мирных международ-
ных отношений. Как мы хорошо знаем, имеется немало историче-
ских обстоятельств, серьезно препятствующих достижению мир-
ных отношений между странами. Кроме того, поток ложной 
информации и недоброкачественного политического анализа, а 
также всевозможные трудности, связанные с различиями в соот-
ветствующих системах ценностей, предоставляют в изобилии при-
чины для конфликтов и недоразумений. Согласно вышесказанно-
му, мы выступаем за признание исключительной роли разума и 
рационального мышления в содействии тому, чтобы разногласия  
и недоразумения не могли оставаться серьезными препятствиями 
для мира и взаимопонимания между различными культурами и 
цивилизациями. 

 
10. Некоторые темы  
для сравнительной философии 

Существует немало тем для сравнения между западной и  
современной исламской философией. По многим из них мы уже 
провели немало сравнительных исследований1. Эти темы можно 
разбить на три типа. Первым из них является сравнение совокуп-
ности философских взглядов одного философа с другим.  
Во-вторых, можно также сравнить рассмотрение одной и той же 
философской проблемы в целом в исламской и западной филосо-

                                                 
1 Многие статьи по сравнительной философии можно найти в 3 и 4 томах 

серии книг, составленных из докладов, представленных на Всемирном конгрессе 
по Мулле Садра (май 1999, Тегеран), озаглавленной: Мулла Садра и сравнитель-
ные исследования. – Тегеран: SIPRIn. 



 175

фии1. В-третьих, мы можем сравнить разработку одной философ-
ской проблемы или позиции в мыслях двух или более философов. 

Я предлагаю несколько примеров тем по каждому из этих 
трех типов, имеющих хороший потенциал для сравнительных ис-
следований. Некоторые из этих вопросов уже имели возможность 
стать названиями отдельных исследований. 

1. Сравнение взглядов одного философа в целом со взгляда-
ми другого. Например, Авиценна и Декарт, Кант и Авиценна, 
Мулла Садра и Гегель, Мулла Садра и Кант, Мулла Садра и Хай-
деггер, Табатабаи и Вайтхед, Мотаххари и Юм. 

2. Сравнение разработки одного конкретного философского 
вопроса в исламской и западной философии в целом. Например, 
метафизика, бытие, субстанции, сущности, движение2, причин-
ность3, пространство и время, необходимость и случайность, тео-
рии познания4, философии религии, этика и философия морали, 
эстетика, политическая философия, философия языка, космология. 

3. Сравнение разработок одной философской проблемы или 
позиции в мыслях двух или более философов.  

Ниже приведены несколько примерных тем для подобных 
сравнительных исследований. 

1. Существование в экзистенциализме Хайдеггера и «княжест-
ве существования» Садра. Сравнение5. 

2. Сравнение теории аналитичности у Канта и у Муллы  
Садра. 

3. Сравнение учений Ибн Сины и Фомы Аквинского о сущ-
ности / существовании. 

4. Сущности у Садра и Гуссерля. 
 
 

                                                 
1 См., например: Mulla Sadra's School & Western Philosophies. Khamenei, 

Seyyed Muhammad (ed.). – Tehran: SIPRIn Publication, 2005. 
2 См.: Dehbashi, Mahdi. Transubstantial Motion and Natural Wotld. – London: 

ICAS PRESS, 2010. 
3 См., например: Mulla Sadra & Comparative Philosophy on Causation. Sa-

favi, Seyed G. (ed.). London: Salman-Azaden Publication, 2003. 
4 См., например: Misbah Yazdi, Muhammad Taqi. Philosophical Instructions: 

An Introduction to Contemporary Islamic Philosophy. P. II. Binghamton: Binghamton 
University Press, 1999. 

5 Ayatollahy, Hamidreza. Existence in Existentialism and Sadraean Principality 
of Existence. A Comparisson // Pajooheshnaame Ulome Ensani (Research Journal of 
Human Sciences). University of Shahid Beheshti. Tehran. Vol. 51, N 3, autumn 2006. 



 176 

5. Истина времени у Муллы Садра и Анри Бергсона1. 
6. Анализ космологических аргументов по сравнению с ар-

гументом необходимость / случайность в исламской философии2. 
7. Сравнение философского анализа этики аятоллы Мотаха-

ри с феноменологическим методом Гуссерля. 
8. Понятие и статус добродетели у Фараби и Аквинского. 
9. Теория этики в природном законе у Аквинского и у мута-

зилитов. 
10. Сравнительное исследование концепции «вторых интел-

лигибелий» у Муллы Садра и в категории Канта. 
11. Субъективность субъекта: ответ Садра на вопрос Хайдег-

гера3. 
12. Психическая причинность: решение Садра. 
13. Возможные миры: исламская философия и современная 

западная философия вместе. 
«Философия и наука в культуре Востока  
и Запада / Институт философии РАН»,  

М., 2013 г., с. 344–355. 
 
 
Ю. Бочаров,  
аналитик (Израиль) 
БЛИЖНЕВОСТОЧНАЯ МЕНТАЛЬНОСТЬ  
(Пособие для бизнесмена) 
 
«По усам текло, да в рот не попало». Так весьма нередко за-

канчивается большинство попыток предпринимателей из Европы 
сделать бизнес на Ближнем Востоке. Большинство потом вспоми-
нают, как красиво их принимали, как сладко с ними говорили... А 
в итоге – в лучшем случае – «тишина», а в худшем – просто «раз-
вод» на деньги. 

                                                 
1 Fathi, Ali & Ayatollahy, Hamidreza. Time in Mulla Sadra and Bergson // 

Marefat-i Falasari (Philosophical Inquiry). Vol. 7, N 2, winter 2010. Статья написана 
в содружестве с доктором Али Фатхи. 

2 Ayatollahy, Hamidreza. An Analysis of Cosmological Argument Compared 
with Necessity-Contingency Argument in Islamic Philosophy // Qabasat. Vol. 11, N 3, 
Tehran, 2006. 

3 См. книгу: Khatami, Mahmoud. From a Sadraean Point of View: Toward an 
Ontetic Elimination of the Subjectivistic Self. London: Salman-Azaden Publication, 
2004. 



 177

Порою, слушая разговоры этих неудавшихся бизнесменов об 
их попытках и, главное, манерах вести бизнес в этом регионе, по-
ражаюсь их настойчивости, с которой они постоянно наступают на 
одни и те же грабли под названием  «ментальность Ближнего Вос-
тока». Да, именно ментальность Востока становится тем камнем 
преткновения, который не позволяет многим европейцам вести 
здесь нормальный бизнес. Не вдаваясь в философские аспекты 
значения «ментальность» и синонимичного ему слова «ментали-
тет», можно вкратце суммировать, что это – то, чем различаются 
индивиды, получившие воспитание в различных культурных сре-
дах. Это устойчивые интеллектуальные и эмоциональные особен-
ности, присущие тому или иному индивиду, а также характер  
ви́дения мира, представления людей, принадлежащих к той или 
иной социально-культурной общности или народу. 

На Ближнем Востоке еще со времен Вавилонской башни ца-
рит столпотворение народов и непрерывно идет борьба за место 
под солнцем. Возможно, именно эта борьба с постоянным перехо-
дом от горячего мира к «холодной войне» и обратно породила осо-
бенности религии, а вместе с ней образ мыслей и жизни целых на-
родов, выработавших свои особые представления о ценностях 
бытия. 

Следует в первую очередь учитывать ментальность Ближне-
го Востока – региона, где понятие «ценность человеческой жизни» 
в ракурсе общепринятых в западном мире норм морали и права 
вообще ничего не значит. Здесь порою больше скорби вызывает 
падеж домашнего скота, чем смерть человека, тем более «неверно-
го», который в просторечии чаще всего ассоциируется с понятием 
«чужой». Попасть в «чужие» здесь очень просто. Можно быть чу-
жим по религии (христианство – ислам – иудаизм), можно быть 
чужим и в самой религии, относясь к одной из ее ветвей или тече-
нию (сунниты – шииты), быть чужим по племенной или клановой 
принадлежности (хамулы) и даже чужим по членству в террори-
стической организации. Естественно, что и конкурента в экономи-
ческой борьбе также автоматически могут отнести к чужим со 
всеми вытекающими отсюда последствиями. 

В борьбе нет правил, особенно в этом регионе. Здесь пони-
мают только силу и уважают только силу. Исходя из этой аксио-
мы, здесь практически отсутствует понятие компромисса. Ведь по 
«законам Ближнего Востока» победитель получает все, а проиг-
равший – ничего. Поэтому первое правило ближневосточного биз-
неса: если вы «слабый» и вас можно кинуть, вас обязательно ки-



 178 

нут. Тот, кто готов отказаться от части своих требований, рано или 
поздно откажется от всех. Поэтому всегда и любыми средствами 
следует добиваться выполнения всех ваших требований. Любая 
уступка воспринимается как слабость, а раз так, то нет никаких 
причин считаться с вами. 

Еще одна аксиома: если вы не применяете силу, значит, либо 
ее у вас нет, либо есть другая сила, которая препятствует этому. 
Свою позицию, ее силу и важность следует подчеркивать при каж-
дом удобном случае. Слабость позиции противника, прежде всего 
относительно вашей собственной, надо также подчеркивать при 
каждом удобном случае. Только не перегибайте палку. 

Иерархические структуры есть и в странах так называемого 
западного мира. Но там их применение ограничено местом работы 
и в какой-то степени политикой. В остальном человек западного 
образа жизни свободен и участвует во множестве отношений,  
построенных на принципе равенства. Давно нет иерархии в семье, 
даже понятие «глава семьи» исчезает из лексикона, нет иерархии 
во множестве структур систем образования, общественных групп, 
организаций некоммерческого характера. 

Но Восток – дело тонкое. И в особенностях местной иерар-
хической структуры ошибаться нельзя. На Востоке иерархия  
выстраивается в любом обществе, в любой организации. Первая 
естественная структура в семье – отец – непреложный глава семьи, 
за ним следует мать, постепенно уступающая свою вторую пози-
цию взрослым сыновьям, есть дочери, ни в каком возрасте не под-
нимающиеся в иерархии выше своих братьев. Есть иерархия клана. 
Иерархия есть в каждой деревне, в каждой государственной, об-
щественной и религиозной структуре, на каждом предприятии и в 
любом восточном обществе. 

Поэтому запомните: на Востоке практически нигде не сущест-
вует равных отношений – ни в семье, ни в обществе, ни в государст-
ве, ни между государствами. Всегда есть четкая иерархия. 

Правильно выстраивайте отношения с деловыми партнера-
ми. Никогда не старайтесь пробиться снизу вверх. Только сверху 
вниз. Иначе вас просто не воспримут как равного, ведь вы пришли 
«снизу». Возможно движение от «одноуровневых», как вариант:  
от депутата – к министру, от министра – к премьеру, от премьера –  
к президенту. Помните про иерархию и про то, что вам постоянно 
придется отвечать на вопрос: «А ты кто такой?» В смысле, что ты 
из себя представляешь. И какой же вы «босс», если к начальнику 
вас пытается провести какой-то мелкий служащий, стоящий на 



 179

пяток ступенек ниже этого начальника. Ведь если вы дружите с 
подобной «мелочью», значит, и сами – мелочь. 

Иерархия выстраивает особый тип взаимоотношений между 
людьми, стоящими на разных социальных ступеньках общества. 
Эти отношения базируются на абсолютном уважительном отно-
шении нижестоящих к вышестоящим. Чем выше социальная раз-
ница между ними, тем сильнее должно проявляться уважительное 
отношение, переходящее порою в раболепие. Это не показное, это 
истинное отношение, воспитанное с молоком матери. Это очень 
емкое понятие, характеризующее и отношение подчиненных к 
боссу, и процедуру ведения переговоров, и даже совместную тра-
пезу, включая и отношение обслуживающего вас персонала. По-
этому не ведите «босса» в какой попало ресторан. 

Следите за этикетом: как вы одеты, на чем приехали, как го-
ворите, как себя ведете в присутствии «знатных» особ. Заискивае-
те или говорите как с равным. В противном случае вы нанесете 
обиду своим неуважительным отношением к «вышестоящему».  
А подобная обида всегда ведет к краху вашего проекта или пере-
говоров по нему. 

Если вам на самом верху сказали «да», то это еще не значит, 
что это «да» в категоричной форме доведено до сведения всех ни-
жестоящих исполнителей. Вполне возможно, из-за особенностей 
восточного менталитета вас как «уважаемого» гостя просто не хо-
тели расстраивать. Не забывайте, что, получив одобрение на самом 
«верху», вам порою предстоит проделать еще тяжелый путь в са-
мый низ – ко всем исполнителям вашего проекта. 

Не путайте отношение подчиненных к своему боссу и к вам. 
Когда вам в присутствии босса кланяются, заискивающе улыбают-
ся и преданно смотрят в глаза, все это относится не к вам, а к бос-
су. Запомните: большинство людей десятками лет работают в од-
ной и той же должности, выполняя одни и те же функции. При 
этом они чаще всего связаны с вышестоящими родственными, 
партийными, религиозными или личностными отношениями. Эти 
люди получают зарплату не за то, что двигают ваш проект или ре-
шают ваши проблемы. Они ее получали до вас и будут получать 
после, несмотря ни на какое развитие событий вокруг ваших  
проектов. 

Все ваши просьбы или требования сделать что-то якобы по 
поручению вышестоящего вызывают только раздражение. Вы своим 
визитом просто отнимаете личное время, чаще всего не предлагая 
ничего взамен. А надо предлагать – постоянно и по всей цепочке 



 180 

исполнителей. Только в этом случае возможно решение вашего 
вопроса до конца и в нужные сроки. 

Отнеситесь уважительно к людям, которые будут решать 
ваши проблемы. При этом уважительное отношение к подчинен-
ным не всегда должно выражаться в деньгах. Сувениры, неболь-
шие знаки внимания и различные подношения помогут установить 
формально доверительные отношения с людьми, задействованны-
ми в вашем проекте. Но и тут есть нюанс. Если у вас вымогают 
взятку, значит, хотят «кинуть». Но если готовы «взять», значит, 
дело сдвинулось и возможен успех. 

Только не путайте дорогой подарок с взяткой. Дорогой по-
дарок – чаще не взятка, а оказание уважения человеку или его 
должности. Или его возможностям «решать вопросы». Чаще всего 
«правильный» подарок – лишь прелюдия к серьезным отношениям. 
Никогда не ходите на первую встречу с пустыми руками. Окажите 
человеку уважение своим подарком. Только не везите в Тулу свой 
самовар. Если решили подарить матрешек, то только из самоцве-
тов, а если кинжал, то только не китайского производства. 

Министру, руководителю или главе «клана» можно подарить 
красивую, богато оформленную и, возможно, просто символиче-
скую вещь, которую он сможет поставить у себя на полке и при 
случае показать таким же, как он, «уважаемым» людям или друзьям. 
Понятно, что трудно сделать подарок человеку, у которого все 
есть, но в этом и проявится ваше истинное «уважение» к данному 
человеку, которое будет в дальнейшем достойно оценено. 

Но чем ниже человек, тем более материально ценным дол-
жен быть подарок. Водителю босса подарите позолоченную зажи-
галку, а секретарше – дорогой браслет или фирменные духи. Если 
люди из ближайшего окружения запомнят вас с положительной 
стороны, то тогда все ваши последующие звонки и просьбы будут 
в первую очередь доводиться до начальства. Но главное правило 
здесь таково: сначала торжественное вручение подарка боссу, а 
только потом, по ходу дела, всем остальным. 

«Торг здесь неуместен» – такая фраза возможна лишь в ев-
ропейской державе. На Востоке торг как раз уместен. Если вы не 
торгуетесь, то явно не партнер. Если вы без торга согласились на 
предлагаемую сумму, это, скорее всего, вызовет подозрение. Ис-
ходя из местной ментальности вы просто не собираетесь платить, 
а, получив товар, тут же кинете партнера! 

Ваш собеседник говорит только то, что вам хотелось бы от 
него услышать. Вы здесь всегда чужой, в лучшем случае, посто-



 181

ронний. И на первом этапе к вам всегда есть неподдельный инте-
рес. А вдруг вы – как раз тот «лотерейный билет», вытянув кото-
рый, можно будет обеспечить себе достойную старость или хотя 
бы временно, хоть на один день, достойную жизнь. Вы ведь пом-
ните первое правило Востока? Если вас можно кинуть, то обяза-
тельно кинут. Но именно поэтому на первом этапе вас будут обха-
живать, стараясь понять: кто вы на самом деле. В смысле, сильный 
или слабый партнер, что у вас есть или кто стоит за вами. То есть, 
стоит ли пачкаться такой мелочью или не оторвут ли голову за то, 
что влезли к вам в карман. 

Поэтому на первом этапе вам всегда будут говорить ровно 
то, что вы хотите услышать. На Востоке очень хорошо понимают, 
что вам будет приятно услышать. Ведь в дальнейшем от вас тоже 
что-то, а возможно, и многое, будет зависеть. Поэтому эти отно-
шения к откровенности не ведут, вам постоянно будут врать, лишь 
бы было приятно. Жаль, что это редко кто понимает. 

Вот приезжает на Восток какой-нибудь политический дея-
тель, лидер или министр европейской державы. Эти уважаемые 
люди привыкли, что в рамках дипломатического протокола собе-
седники не врут, а лишь слегка вуалируют свои мысли, следуя 
этикету. Исходя из восточной ментальности гостеприимный хозяин, 
пытаясь оказать уважение, чаще всего говорит лишь то, что гостю 
приятно. А что приятно гостю услышать? Что его вопрос решаем и 
все, что возможно, будет сделано. Из-за очень витиеватой восточ-
ной речи, снабженной различными гиперболами и изысканными 
уважительными оборотами, гость очень часто не слышит слово 
«возможно». Вернувшись домой, он с воодушевлением сообщает 
своему руководству что появился надежный партнер для перего-
воров и вопрос фактически решен. Когда дело доходит до дела, 
выясняется, что и дела-то никакого нет.  

Как вариант хочу привести пример разговора двух руково-
дителей стран об одном из энергетических проектов. Гость (евро-
пеец) говорит, что его держава, имея очень богатый опыт в облас-
ти энергетических проектов и соответствующие мощности и 
структуры, заинтересована оказать принимающей стране всяче-
скую помощь и поддержку в развитии новой отрасли – энергети-
ческого бизнеса. В ответ местный руководитель сообщает, что они 
как раз подготовили серию тендеров, и будут рады видеть струк-
туру гостя в этих проектах. Воодушевленный гость сообщает своим 
подчиненным, что вопрос о выходе их компании на местный ры-
нок решен на высшем уровне, надо лишь соблюсти ряд формаль-



 182 

ностей. После этого оказывается, что заявленная гостем компания 
вообще не может принять участие в тендере, так как он «написан» 
под других. На законное напоминание местным властям, что тема 
обсуждалась и руководитель страны дал «добро» на проект, отве-
чают: будем рады видеть вас среди участников «забега», но никто 
не обещал победы! И это чистая правда. 

Любая ложь и любое искажение информации на Востоке в 
принципе допустимы. Ведь порою между событием и его описанием 
нет прямой связи. По существу, любая точка зрения является всего 
лишь точкой зрения, столь же допустимой, как и любая другая. 
Говорят, что истину знает только Аллах. Всем остальным, в луч-
шем случае, известна лишь ее часть. И поэтому ваша точка зрения 
всегда должна быть выгодна только вам. 

К тому же вы всегда будете относиться к категории «невер-
ных». А в борьбе с «неверными» все средства хороши. Поэтому 
здесь не скрывают и того, что закон интересует их только в том 
случае, если он выгоден. Если же нет – к нему относятся как к на-
зойливой мухе, от которой можно отмахнуться. Поэтому, если ре-
шили, что вы слабый и вас захотят кинуть, то никакие местные 
законы вам не помогут решить проблему. Вы чужой, а «кинуть» 
чужого – это всегда богоугодное дело. 

Поэтому во время планирования любой сделки всегда исхо-
дите из той перспективы, что вас хотят кинуть. И если вы видите, 
что уверенно можете обезопасить себя на каждом этапе проекта от 
этого «кидка», идите на сделку. Если вы считаете, что на каком-то 
этапе, в какой-то момент вы выпускаете деньги из рук, не контро-
лируя полностью процесс, лучше откажитесь от сделки. 

Вот так. Удачи вам в бизнесе! 
«Стратегия России», М., 2014 г.,  

№ 1, январь, с. 81–86. 
 



 183

 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
2014 – 6 (264) 

 
Научно-информационный бюллетень 

 
 

Содержит материалы по текущим политическим, 
социальным и религиозным вопросам 

 
Технический редактор Л.А. Можаева 

Компьютерная верстка 
Н.М. Власова, Е.Е. Мамаева 

 
Гигиеническое заключение 

№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 
Подписано к печати 20/V-2014 г. Формат 60х84/16 

Бум. офсетная № 1. Печать офсетная. Свободная цена 
Усл. печ. л. 11,5    Уч.-изд. л. 10,8 

Тираж 300 экз.   Заказ № 74 
 
 

Институт научной информации  
по общественным наукам РАН, 
Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

 
Отдел маркетинга и распространения  

информационных изданий 
Тел. Факс (499) 120-4514 

E-mail: inion@bk.ru 
 

E-mail: ani-2000@list.ru 
(по вопросам распространения изданий) 

 
 

Отпечатано в ИНИОН РАН 
Нахимовский пр-кт, д. 51/21 
Москва В-418, ГСП-7, 117997 

042(02)9 
 



 184 

 
 
 
 


