
 1

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
 

ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
 

2014 – 10 (268) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 

Издается с 1992 года 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Москва 
2014 



 2 

Центр гуманитарных 
научно-информационных исследований 

 
 
 
 
 
 
 

Редакционная коллегия: 
 

Л.В. Скворцов – д-р филос. наук, шеф-редактор, А.Г. Бель-
ский – канд. ист. наук, автор проекта, научный консультант, 
Е.Л. Дмитриева – главный редактор, О.П. Бибикова – канд. ист. 
наук, первый зам. главного редактора, Д.Б. Малышева – д-р полит. 
наук, А.В. Малашенко – д-р ист. наук, А.Ш. Ниязи – канд. ист.  
наук, зам. главного редактора, В.Г. Садур – канд. ист. наук, 
В.Н. Сченснович – отв. за выпуск. 

Ответственные за выпуск бюллетеня на английском языке: 
Е.С. Хазанов – отв. редактор, Н.В. Гинесина – вед. редактор. 

Россия и мусульманский мир: Научно-информацион- 
ный бюллетень / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ. 
исслед. – М., 2014. – № 10 (268). – 166 с. 

 
Тексты, представленные в бюллетене, даны в авторской редакции. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ISSN 1998-1813               © ИНИОН РАН, 2014 



 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ 
 

СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 

 
В. Наумкин. Многомерный кризис. Разнообразное воздействие  
 украинской коллизии на миропорядок ........................................ 5 
И. Дискин. Новое похищение Европы.............................................. 9 
Ш. Кашаф. В тисках идентичности: Исламские сообщества  
 в публичном пространстве Запада и русско-мусульманского 

мира ............................................................................................... 18 
 

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 

 
Р. Нуруллина. Развитие традиционного ислама в Татарстане  
 в контексте формирования межконфессиональной  
 толерантности............................................................................... 37 
А. Боров. Политизированная этничность:  
 «Черкесский вопрос» – еще один очаг напряженности  
 на Северном Кавказе?.................................................................. 41 
А. Данков. Современная Центральная Азия:  
 Социальные тренды и политика ................................................. 57 
Ж. Урманбетова. Безопасность в Киргизстане ............................. 61 
Р. Масов, В. Дубовицкий. Присоединение Средней Азии  
 к России: События через призму трех веков ............................. 69 
 
 
 
 
 



 4 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
Т. Оруджова. Состояние и перспективы сотрудничества  
 России и Ирана..............................................................................93 
В. Ягья, Д. Соломина. Отношения России и Турции  
 в XXI веке: Тенденции и трудности..........................................103 
М. Арунова. Афганская проблема и соседние мусульманские  
 страны ..........................................................................................119 
Е. Дорошенко. Государственная идеология новой Ливии  
 как отражение социально-политических процессов  
 в стране ........................................................................................140 
 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 

 
З. Левин. Проблема мультикультурализма и конфликтный  
 потенциал диаспоры ...................................................................150 
М.-С. Магомедов, П. Магомедова. Место шариата и адата  
 в исламе, их сходство и различие ..............................................159 
 
 
 
 
 

 
 
 
 



 5

КОНФЛИКТУ ЦИВИЛИЗАЦИЙ – НЕТ! 
ДИАЛОГУ И КУЛЬТУРНОМУ ОБМЕНУ 
МЕЖДУ ЦИВИЛИЗАЦИЯМИ – ДА! 

 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 
 
 
 
В. Наумкин, 
член-корреспондент РАН, директор ИВ РАН 
МНОГОМЕРНЫЙ КРИЗИС. 
РАЗНООБРАЗНОЕ ВОЗДЕЙСТВИЕ  
УКРАИНСКОЙ КОЛЛИЗИИ НА МИРОПОРЯДОК 
 
Воздействие украинского кризиса на существующий миро-

порядок оказалось настолько многомерным, что пока трудно пре-
дугадать последствия – независимо от того, каким станет конеч-
ный исход (если о таковом вообще можно говорить). В этой 
короткой публикации мне хотелось бы затронуть лишь некоторые 
аспекты данной проблемы.  

Сначала о мировом порядке. Происходящее на Украине – 
одновременно и порождение кризиса мирового порядка, и фактор, 
его усугубляющий. Произошедший на наших глазах распад украин-
ской государственности едва ли можно рассматривать изолиро-
ванно от общего кризиса международной системы. Его причиной 
стали и эрозия механизмов, поддерживавших традиционное, порой 
весьма искусственное и ущербное нациестроительство, и крах  
неэффективного управления до предела коррумпированных авто-
ритарных правителей, и спонтанные народные движения, и резкое 
обострение межэтнических и межконфессиональных противоре-
чий, и безумный разгул «сменорежимных» политических инжене-
рий Запада, и бурный рост активности обществ и властей, стремя-
щихся оградить от этого опасного вмешательства свою исконную 
идентичность. 

В отдельных кабинетах американского истеблишмента,  
в том числе в Госдепартаменте, присутствуют группы неоконсер-
ваторов, которые всё активнее стремятся перестроить мир по своим 
лекалам. Они рассчитывают на то, что инструменты транснацио-
нальной мобилизации массовых движений могут быть эффективно 



 6 

использованы для реализации определенных геополитических за-
мыслов, деформирующих позитивные изменения в мировом по-
рядке, и для реанимации институтов холодной войны, в частности 
НАТО. Однако они явно не поняли суть и направленность транс-
формационных процессов, к тому же проявляют незнание истории, 
без уяснения уроков которой любые планы почти всегда обречены 
на провал. 

He случайно известный американский аналитик Уильям 
Пфафф с недоумением вопрошает: «Почему славянская и право-
славно-униатская Украина, история которой болезненно сплетена 
с российской, должна стать членом того, что было и в значитель-
ной степени остается постримской Европой Карла Великого?» 
Пфафф считает, что провоцирование некоторыми вашингтонскими 
чиновниками мятежа против законно избранного президента  
(в частности Викторией Нуланд, активно действовавшей за кули-
сами) и вбрасывание 5 млрд долл. в поддержку «демократических 
институтов» на Украине с целью оторвать ее от России лишь соз-
дали «ненужный кризис» в американо-российских отношениях и 
разожгли «дестабилизирующую этническую напряженность в кри-
тически важном уголке мира». Несоответствие этого националь-
ным интересам США настолько очевидно, полагает аналитик, что 
он даже допускает, будто Обама мог быть не в курсе действий 
этих чиновников. 

Известный американский политолог Раджа Менон обращает 
внимание на то, что брюссельская штаб-квартира НАТО явно по-
пыталась использовать крымский кризис как raison d'etre для  
альянса и механизм укрепления единства и решимости его членов. 
«Но увы! – заключает Менон, – украинское обострение не спасет  
альянс». Он пишет: «Как много членов старого НАТО, вы думаете, 
с облегчением вздохнули в 2008 г. в связи с тем, что Грузия не бы-
ла членом НАТО и не могла прибегнуть к статье V Договора, что-
бы потребовать защитить себя от России? Полагаю, что не мень-
шее число участников облегченно вздохнули и теперь в связи с 
тем, что в НАТО не входит Украина...» И еще одно заключение,  
с которым трудно не согласиться: «С учетом того, насколько уяз-
вимыми чувствуют себя Молдавия, Грузия и Украина, крымский 
кризис делает перспективу их приглашения в альянс не более, а 
еще менее реальной». Наиболее здравомыслящим политикам по-
нятно, что назрела необходимость замены обветшалых систем 
безопасности времен «холодной войны» на новые, инклюзивные и 



 7

транспарентные структуры, основанные на принципе обеспечения 
равной безопасности для всех.  

Теперь о российско-турецких отношениях. Влияние на них 
кризиса не ограничивается крымско-татарским фактором, хотя  
последний, безусловно, важен. По оценкам, в Турции живут около 
5 млн потомков крымских татар, переселявшихся на протяжении 
более полутора веков (сравним это число с менее чем четвертью 
миллиона татар, проживающих в Крыму). Первая волна – после 
победы России в войне с турками в 1783 г. и присоединения Кры-
ма, вторая – после окончания Крымской войны, т.е. с 60-х годов 
XIX в., третья – после революции 1917 г. и четвертая – во время и 
после Второй мировой войны. Подавляющее большинство давно 
ощущают себя турками, но некоторая часть обладает стойкой ис-
торической памятью. Среди них есть и те, кто мечтает о восста-
новлении крымско-татарской автономии, и те, кто хотел бы  
распространить среди живущих в Крыму татар радикальные исла-
мистские взгляды. В Турции действуют несколько националисти-
ческих группировок, объединяющих незначительное число потом-
ков иммигрантов с полуострова, у которых, как считают турецкие 
коллеги, есть последователи и на исторической родине. 

Тем не менее сегодня Турция ни в коем случае не заинтере-
сована в дестабилизации, напротив, она могла бы стать союзницей 
Москвы в ее активных действиях по привлечению на свою сторону 
крымскотатарского меньшинства через его интеграцию в социаль-
но-политическую жизнь, привлечение к управлению двумя новы-
ми субъектами Федерации и удовлетворение национальных  
чаяний, которые игнорировались Украиной. 

Крым может стать выгодной площадкой для турецких инве-
стиций с учетом уникально короткого транспортного плеча. Одна-
ко пока препятствием является непризнание Анкарой воссоедине-
ния России с Крымом. Тем не менее есть немало способов 
преодолеть формальные ограничения, вызванные «трансатланти-
ческой солидарностью». Турция озабочена судьбой примерно 
5 тыс. своих граждан, обосновавшихся на полуострове, большинст-
во из которых занимаются бизнесом. В Крыму также активно  
действовало Турецкое агентство по сотрудничеству и развитию 
(ТИКА) – некий аналог американского US AID. Продолжение их 
деятельности под вопросом и, как мне думается, скорее всего, бу-
дет сведено к нулю. В крымских мечетях также служили около 
пяти десятков присланных из Турции имамов. Не будем забывать, 
что в Крыму активно действовали ячейки транснациональной ис-



 8 

ламистской организации «Хизб ут-Тахрир аль-Ислами», запре-
щенной в России; здесь проповедовали и ваххабитские эмиссары. 

Нет сомнения, что подписанный Владимиром Путиным указ 
о реабилитации репрессированных народов Крыма и возможность 
создания на его основе в двух новых субъектах Российской Феде-
рации национально-культурных автономий, в том числе крымско-
татарской, будут значительно содействовать победе в борьбе за 
умы и души этой важной части населения полуострова. 

Наконец, нельзя не согласиться с тем, что договориться об 
урегулировании кризиса должны в первую очередь сами украин-
цы. Однако никуда не деться и от того, что без согласия между 
Москвой и Вашингтоном никакие договоренности не могут быть 
выполнены. Похоже, все на Западе хорошо поняли, что «крымское 
досье» закрыто окончательно и бесповоротно, а Москва действи-
тельно не имеет намерений посылать войска в юго-восточные об-
ласти Украины и вмешиваться в события. Но, по-моему, Вашинг-
тону следует осознать, что, блестяще сыграв крымскую партию, 
Путин будет добиваться решения двух главных стратегических 
задач, жизненно важных для России.  

Во-первых, обеспечение автономизации юго-восточных  
регионов Украины через конституционную реформу, параметры 
которой должны быть определены через общенациональный диа-
лог с участием всех регионов (хорошо, что Сергей Лавров уже за-
менил в публичных речах лозунг федерализации, вызывающий 
отторжение у многих, даже дружественных нам, политиков вроде 
Александра Лукашенко, на лозунг децентрализации) при защите 
интересов русского и русскоговорящего населения, достойной  
роли русского языка. 

Во-вторых, обеспечение нейтрального статуса Украины. 
Впрочем, продолжение курса на втягивание обанкротившейся и 
полуразвалившейся страны в военно-политический блок было бы 
полным безумием.  

Хотелось бы думать, что украинцам удастся договориться о 
выполнении соглашений, достигнутых в Женеве. Однако исклю-
чать негативного развития событий не следует. Предположим, что 
разоружить все незаконные формирования не удастся, не получит-
ся и остановить эскалацию насилия. Рискну предположить, что 
при подобном сценарии может возникнуть вопрос о введении на 
Украину международного миротворческого контингента (естест-
венно, с участием России и при безусловном соблюдении норм 
международного права, т.е. с получением соответствующего ман-



 9

дата). В этом будет заинтересован и Запад, ведь по сути интересы 
по сохранению целостности и стабильности Украины, ликвидации 
в ней очагов напряженности совпадают. Продолжив упорствовать 
в нежелание выполнять женевские договоренности, нынешние  
киевские лидеры сами сделают такую альтернативу неизбежной. 

«Россия в глобальной политике»,  
М., 2014 г., т. 12, № 2, март-апрель, с. 18–21. 

 
 
И. Дискин, 
председатель комиссии Общественной палаты РФ  
по вопросам развития гражданского общества  
и взаимодействию с общественными палатами  
субъектов РФ 
НОВОЕ ПОХИЩЕНИЕ ЕВРОПЫ 
 
Многие проблемы экономической стратегии Америки можно 

решить, если бы вдруг удалось разрушить вполне добротные эко-
номические отношения России и ЕС, включая сложившееся парт-
нерство между «Газпромом» и ведущими европейскими энергети-
ческими корпорациями. 

Американская агентура в ЕС, т.е. в Польше и странах Бал-
тии, а также политики евроатлантической ориентации, включая 
действующее руководство Еврокомиссии, длительное время кри-
чали об «энергетической безопасности», об опасности зависимо-
сти от поставок России, которая де использует их в качестве 
«энергетического оружия». И это при том, что наша страна всегда 
была супернадежным поставщиком. Именно активность американ-
ской агентуры в противодействии проектам «Газпрома» – важный 
индикатор значимости этой проблемы для стратегии США. 

События последних месяцев – возвращение Крыма в «род-
ную гавань», российская защита фундаментальных прав жителей 
Юго-Востока Украины – привели к обострению отношений с За-
падом, к стремлению США превратить нашу страну в междуна-
родного изгоя. На поверхности – события на Украине и карди-
нально разная их интерпретация. 

Однако такое представление происходящего кажется,  
во-первых, слишком легковесным, а во-вторых, искажает существо 
идущих процессов, подлинные интересы ключевых игроков. Ук-
раина, скорее, только повод для решения Америкой своих насущ-
ных проблем. Не было бы ее, скорее всего придумали бы что-



 10 

нибудь еще, так же, как это попробовали сделать с нами в августе 
2008 г. Настаиваю: главная цель «новой холодной войны» – не 
только Россия (она должна расплатиться за сопротивление гло-
бальному гегемону), но прежде всего Европа.  

 
Тупик инерционного сценария 
 
Глобальный экономический кризис еще далек от своего за-

вершения. Он не только не решил накопившиеся структурные 
проблемы, но, напротив, обострил многие из них. 

Сложности Европы, трудности развивающихся рынков, тре-
воги из-за спада темпов роста Китая, «жесткой посадки» его эко-
номики отодвинули с авансцены проблемы Америки. Следует от-
дать должное, администрация Барака Обамы, наплевав на рецепты 
жесткой экономии, которые диктуют «другим» МВФ и Мировой 
банк, начала стимулирование экономики через политику «количест-
венного смягчения» – почти неограниченную эмиссию. Но этот 
путь был возможен лишь при непоколебимой роли доллара, кото-
рый при катаклизмах мировой экономики казался всем надежной 
«тихой гаванью».  

Кризис тем самым обнажил тесную связь между экономикой 
Америки и ее ролью «мирового жандарма», способного доставить 
бездну проблем, если не довести до национальной катастрофы лю-
бую страну, бросившую вызов единственной сверхдержаве. Кроме 
того, практически глобальным консенсусом стало убеждение, что 
значение США для мировой экономики столь велико, что весь мир 
при необходимости бросится ей на помощь, чтобы не допустить 
глобальной катастрофы. Принцип «too big to fail» – здесь просто 
императив.  

Но тот же кризис показал, что при всей значимости амери-
канской экономики глобальный экономический климат определяют 
все больше игроков. Многополярная экономика продвигает много-
полярную политику с ее учетом законных интересов влиятельных 
игроков. Коллизии с введением экономических санкций против 
России – тому подтверждение. 

Радостные сводки о восстановлении американской экономи-
ки не могут снять с повестки дня проблему фундаментальной и 
углубляющейся угрозы последствий роста национального долга, 
уже превысившего ВВП.  

Свертывание политики «количественного смягчения», угро-
жающей ростом инфляции, необходимость повышения ответст-



 11

венности субъектов экономики за принимаемые решения требуют 
отказа от бесплатной раздачи денег банкам, повышения ставки ре-
финансирования. Но это, в свою очередь, катастрофически повы-
шает стоимость обслуживания национального долга. Например, 
повышение ставки для прежде крайне низкого уровня в 2,5–3% 
ведет к бюджетным затратам на оплату лишь процентов по долгу в 
320–400 млрд долл. Для начала же погашения тела долга нужен 
уже первичный профицит бюджета не менее полутриллиона, т.е. 
почти 4% ВВП. 

Ясно, что простое решение – ограничение бюджетных рас-
ходов и повышение налогов не может быть принято американским 
истеблишментом. Прежде всего это чревато политическими потря-
сениями. Резкое падение жизненного уровня бедных, вылет мил-
лионов из рядов среднего класса обострит многие напряжения. 
Никто не хочет возврата в бурлящие 1970-е. Но это на деле и не 
даст желаемого результата. Рост налогов и снижение социальных 
расходов – путь к потере национальной конкурентоспособности, 
снижению доходов и ухудшению платежного баланса. То есть – 
нисходящая спираль.  

К этому можно добавить и явное снижение глобальной роли 
Америки. Уже многие указывают, что бремя глобальной ответст-
венности привело к имперскому перенапряжению. Какой-либо но-
вый кризис может пошатнуть позиции «мирового жандарма». Но 
тогда пошатнется и глобальная роль ведущих американских бан-
ков, всего финансового сектора – главного добытчика. В этой вет-
ке сценария видна бездна, в которую не хочется и заглядывать.  

Представляется, что эти тупики инерционного сценария 
вполне очевидны тем, кто на деле стоит у руля Америки. 

 
Поиски приемлемой альтернативы 
 
Сегодня явно оживилась дискуссия между сторонниками 

Realpolitik, указывающими на риски продолжения прежнего внешне-
политического курса США, с одной стороны, и фундаменталиста-
ми, абсолютно не готовыми учитывать изменившиеся реалии, –  
с другой. 

Первые, по существу, призывают к выработке стратегии 
«организованного отступления», удержания жизненно необходи-
мых рубежей. Именно они настаивают на переориентации внеш-
ней политики США на Азиатско-Тихоокеанский регион. При этом 
они готовы, хотя бы на словах, учитывать интересы влиятельных 



 12 

игроков глобального «оркестра». «Реалисты» верят, что основные 
«игроки» действуют вполне реалистично и вполне возможно найти 
взаимоприемлемый баланс их интересов. 

Вторые же настаивают на жестком ответе на любой вызов 
(реальный или мнимый) глобальной гегемонии США. За их пози-
цией – убежденность в провиденциальной миссии «сияющего гра-
да на холме», несущего миру ценности свободы и демократии. 
Именно здесь почти противоестественное родство внешнеполити-
ческих взглядов консерваторов и ультралибералов. Родство, ска-
завшееся, например, при выработке ястребиной реакции на дейст-
вия России.  

Однако среди консерваторов, наряду с мессианистами, есть 
и те, кто достаточно хорошо понимает тесную взаимосвязь между 
жестким внешнеполитическим курсом США и ее экономическим 
положением. Им стратегия «организованного отступления» пред-
ставляется неприемлемым риском. Отступление, как хорошо из-
вестно из теории военного искусства, очень сложный вид боевых 
действий, требующий предельной организации и координации 
действий отступающих. Достаточно хотя бы временного снижения 
управляемости – и начинается паника, срыв войск в повальное  
бегство, военная катастрофа. 

Политико-экономическая стратегия во многом похожа.  
В многополярном экономическом и политическом мире отсутствует 
жесткая субординация даже между близкими союзниками. В нем 
при решении многих проблем велика неопределенность и, как ре-
зультат, велики без того немалые риски внезапного возникновения 
масштабных кризисов. 

Фундаменталисты с подозрением относятся к намерениям 
любого, кто не готов слепо подчиняться требованиям «старшего 
партнера». Проявления самостоятельной политики они восприни-
мают не иначе как заговор против Америки. На такой основе труд-
но строить отношения, учитывающие интересы «других». Страте-
гия «организованного отступления» для них не что иное, как 
капитуляция, замышленная внутренними врагами Америки. 

Но все же, если отбросить фобии фундаменталистов, в их 
позициях есть и свои резоны. Они хотят не рисковать, заключая 
договоры и соглашения, а выработать стратегию, при которой кто-
нибудь другой заплатит за выход из кризиса. 

Понятно: кто предложит такой выход, тот и будет домини-
ровать в американской политике. Именно поэтому сегодня они на 



 13

авансцене и будут оставаться там, пока провал их стратегии не 
станет очевидным. То есть надолго. 

 
Кто оплатит выход Америки из тупика? 
 
Выход из тупика требует кардинального роста доходов. Но 

возможности такого роста ограничены. Весь остальной мир уже и 
так платит по полной, оплачивая эмиссионный доход США. 
Внешние доходы американских финансовых институтов не растут. 
Аграрный сектор также уже не весомый драйвер. 

Много надежд возлагается на «реиндустриализацию», на 
возвращение в метрополию промышленных предприятий из раз-
вивающихся стран, прежде всего из Китая, на создание предпри-
ятий в новых секторах экономики. Но главная ставка – «сланцевая 
революция», использование новых технологий добычи нефти и 
газа из нетрадиционных месторождений. Это уже позволило сущест-
венно снизить издержки при производстве электроэнергии и, сле-
довательно, по цепочке снизить издержки во всем реальном секторе. 

Но в «сланцевой революции» уже видны крупные проблемы, 
омрачающие перспективы успеха. Инициаторы «революции» – 
небольшие компании. Для быстрого роста производства и привле-
чения инвестиций они продают сланцевый газ зачастую ниже себе-
стоимости. Многие из них близки к банкротству. Число новых ос-
ваиваемых месторождений газа снижается. 

К тому же, по оценкам экспертов, структура месторождений 
газа (с нефтью – иная картина) характеризуется большой диффе-
ренциацией. Новые месторождения с большой вероятностью будут 
характеризоваться большими издержками. Налицо большие риски, 
что «сланцевая революция» в части производства газа может 
обернуться огромным пузырем, усугубляющим проблемы амери-
канской экономики. «Реиндустриализация» и «сланцевая револю-
ция» – важные, но совершенно недостаточные факторы восстанов-
ления конкурентоспособности США. В бизнесе есть правило: если 
не удается повысить собственную конкурентоспособность, то 
нужно стремиться существенно снизить конкурентоспособность 
основных соперников. 

Учитывая масштабы проблемы, в качестве таких соперников 
видны всего лишь два кандидата: Китай и Европа. Снизить конку-
рентоспособность Китая не просто. В Америке хорошо помнят, 
что он – главный кредитор. Крупнейшие американские корпора-
ции зарабатывают на этом растущем рынке много миллиардов.  



 14 

В структуре экономик Китая и США мало пересечений. Экономи-
ка Китая все еще основана на экспорте потребительских товаров, 
конкурентоспособность которых основана на относительно низких 
издержках. 

Кроме того, начало экономической войны с Китаем – боль-
шой риск глобальной катастрофы. Остается Европа. Она – главный 
конкурент США на многих рынках, прежде всего на финансовом, 
высоких технологий, инвестиционного машиностроения. Приори-
тетный ход – создание зоны свободной торговли США и ЕС. Мно-
гие европейские эксперты высказывают аргументированные  
сомнения в перспективах Европы в результате создания такой зо-
ны. Но для того чтобы «опустить» главного конкурента, этого мало. 

В экономиках европейского ядра велика роль реального сек-
тора. Соответственно, главное их «окно уязвимости» – издержки, 
прежде всего энергетика. Европа, к слову сказать, сделала немало 
для того, чтобы усложнить свое положение. Отказ Германии от 
ядерной энергетики, увлечение многих стран Европы дорогостоя-
щей возобновляемой энергетикой существенно расширили это 
«окно уязвимости». Оно станет еще больше, если появится воз-
можность повысить цену на природный газ. Дальнейшее повыше-
ние цены на энергоносители, прежде всего природный газ, означает 
существенное снижение конкурентоспособности Европы. Но здесь 
загвоздка – Россия с ее огромными и надежными поставками газа 
по умеренной цене. 

 
Как «развести» Европу? 
 
Наши рассуждения привели к простому выводу: многие  

проблемы экономической стратегии Америки можно было решить, 
если бы вдруг удалось разрушить вполне добротные экономиче-
ские отношения России и ЕС, включая сложившееся партнерство 
между «Газпромом» и ведущими европейскими энергетическими 
корпорациями. 

Американская агентура в ЕС, т.е. в Польше и странах Бал-
тии, а также политики евроатлантической ориентации, включая 
действующее руководство Еврокомиссии, длительное время кри-
чали об «энергетической безопасности», об опасности зависимо-
сти от поставок России, которая де использует их в качестве 
«энергетического оружия». И это при том, что наша страна всегда 
была супернадежным поставщиком. Следует отметить, что до не-
давнего времени лидеры ведущих стран Европы, их крупнейшие 



 15

энергокомпании пропускали эти крики мимо ушей. Об этом свиде-
тельствует их поддержка проектов «Газпрома» по прокладке но-
вых магистральных газопроводов. Поддержка, несмотря на актив-
ные интриги американской агентуры. 

Именно активность американской агентуры в противодейст-
вии проектам «Газпрома» – важный индикатор значимости этой 
проблемы для стратегии США. Но до недавнего времени прагма-
тические соображения лидеров европейских государств были на-
дежным противодействием этим интригам. Значит, для успеха был 
необходим шок, который заставил бы европейцев забыть о прагма-
тических соображениях и встать в строй атлантической солидар-
ности. Собственно, вся трагедия киевского Майдана и была заду-
мана как такой шок. Восточное партнерство, придуманное и 
разыгранное американской агентурой, прежде всего Польшей, бы-
ло масштабной антироссийской провокацией. Соглашение Украи-
ны с ЕС об Ассоциации должно было стать ее кульминацией. 

Неожиданный ход России с предложением масштабной аль-
тернативы: разносторонней кооперации украинских предприятий и 
крупный кредит, который должен был смягчить адаптационный 
шок Украины, привел в действие сценарий Майдана. 

По моей информации, Майдан был запланирован и при под-
писании Соглашения об Ассоциации. Только лозунг был заплани-
рован другой: «Европейской Украине – европейского президента». 
Накал провокации нарастал. Силовой переворот, совершенный под 
диктовку элементов администрации Обамы, напрямую связанных 
с фундаменталистами, угроза превращения Украины в форпост 
НАТО, поставил Президента РФ Путина практически в безвыход-
ную ситуацию. Отказ от энергичных действий в защиту соотечест-
венников на Украине был абсолютно для него неприемлем по 
нравственным основаниям. Этот отказ также неизбежно вел к об-
валу внутриполитической поддержки президента. Ловушка почти 
захлопнулась. Осталось лишь поставить в строй Европу, прежде 
всего Германию. 

Германии в этом сценарии принадлежит особая роль. Кризис 
заметно усилил ее влияние на общеевропейские дела. Германо- 
центричная Европа грозила обрести реальную субъектность, уста-
новив нормальные отношения с Россией. Это рушило весь сцена-
рий. Усилия всей американской клиентелы были направлены на 
актуализацию ценностей атлантической солидарности, на то, что-
бы европейски ориентированная Германия позабыла о своих на-
циональных интересах. 



 16 

Очень показательно почти восстание крупнейших герман-
ских компаний против самоубийственного следования американ-
ской политике санкций.  

Завершение сценария уже было проговорено Обамой,  
заявившим о готовности Америки предоставить Европе любые 
объемы природного газа. Конкретно это означает, что в Европе 
начнется строительство заводов по дегазации сжиженного газа, 
поставляемого из США. Все бы ничего, но цена этого газа будет 
по меньшей мере на 150–200 долл. за 1000 м3 выше, чем постав-
ляемый сегодня по трубам из России. Вложив огромные средства в 
новую инфраструктуру поставок из США, сломав налаженную 
систему поставок из России, назад уже не повернуть. Разница в 
издержках вытеснит Европу со многих рынков. Немаловажно и то, 
что, разорвав партнерство с Россией, Европа станет более зависи-
мой от Америки и технологически – в области высоких техноло-
гий. 

Европа будет опять похищена. 
Опять, потому что это не первая попытка ослабления конку-

рента. Война за распад Югославии, продавливание приема в Евро-
союз новых членов с экономиками, далекими от сложившихся в 
ЕС стандартов, создавали дополнительные проблемы, не позволя-
ли Европе провести реформы, обеспечивавшие ей столь нужную 
конкурентоспособность. Поражает лишь то, что Европа оказывает-
ся не способной сделать вывод из собственной истории, позволяет 
мифологии атлантической солидарности заслонить насущные  
проблемы европейского развития. 

Легко предвидеть, что эта стратегия ослабления Европы 
вряд ли будет иметь длительный успех. Наиболее вероятно, что 
осознание произошедшего, угроза «заката Европы» приведут ее к 
борьбе за освобождение от пут Америки. Симптомы этого уже на-
лицо. Выборы в Европарламент тому подтверждение. Велика ве-
роятность, что в среднесрочной перспективе возникнет антиаме-
риканская Европа, похлеще, чем во время войны во Вьетнаме. 

 
Что теперь делать России 
 
Прежде всего неустанно объяснять европейским политикам 

и бизнесу сущность происходящего, последствия обсуждаемого 
«похищения Европы». Нужно упорно привлекать крупный и сред-
ний европейский бизнес к крупным российским проектам. Призы-



 17

вы ответить на санкции разрывом отношений означают втягивание 
нашей страны в сценарий «похищения Европы».  

Убежден, что интересы развития бизнеса, жесткие рамки 
глобальной конкуренции начнут толкать европейский бизнес на 
сотрудничество с нашей страной к обоюдной выгоде. Лидеры ве-
дущих европейских государств вряд ли смогут долго игнорировать 
интересы бизнеса и широких социальных групп, заинтересован-
ных в сотрудничестве с Россией. И тогда морок идеологической 
войны станет постепенно рассеиваться. 

Немаловажны в этой связи и идейные усилия. Неумны и во-
все непродуктивны пассажи: «Россия не Европа». Это либераль-
ные истерики, отринувшие свои христианские корни, отказываю-
щиеся от великого европейского наследия – не Европа. Россия же, 
напротив, подлинная Европа, взявшая на себя миссию сохранения 
ее исторически сложившихся фундаментальных ценностей. Россия 
традиционно доводила до совершенства многие европейские  
направления и стили. Вспомним творения Кваренги и Росси, Пе-
типа, Тургенева, Чайковского, художников и поэтов Серебряного 
века, гениев модерна и футуризма, без которых невозможно  
представить историю европейской культуры. 

Сегодня Россия подхватила историческую эстафету сохра-
нения подлинной Европы. Следует отдать должное американским 
фундаменталистам, почувствовавшим в Президенте Путине реаль-
ную и непосредственную угрозу их планам – лидера, способного 
пробудить в европейцах тягу к своим корням, создать идейно-
политический противовес планам «похищения Европы». Этим 
объясняется антипутинская истерика. Важный ресурс – развитие 
БРИКС. Реакция наших партнеров по этой коалиции, заблокиро-
вавшая попытки исключить нас из «двадцатки», осудившая поли-
тику санкций, показала правильность стратегической линии Рос-
сии на развитие отношений с влиятельными государствами, 
входящими в эту коалицию. Представляется, что ее значимость в 
мире будет только расти вместе с повышением политического и 
экономического веса ее участников. 

Сложившаяся конфигурация внутри БРИКС мультиплици-
рует политический вес России, расширяет возможности ее влияния 
на глобальные процессы. Непростительной ошибкой было бы этим 
не воспользоваться на пользу и России, и мировому развитию. 

Не следует пренебрегать и конструктивным диалогом с аме-
риканскими «реалистами». Такой диалог призван подготовить 
конструктивную альтернативу авантюристическому курсу фунда-



 18 

менталистов. Россия вместе с партнерами по БРИКС, американ-
скими «реалистами» и ответственными европейскими политиками, 
противостоящими «похищению Европы», должна организовать 
диалог по институциональному дизайну глобального управления в 
условиях многополярного мира. 

Именно в его рамках станет возможно «освобождение Евро-
пы». Для нас судьба Европы – наша общая судьба. 

«Стратегия России»,  
М., 2014 г., № 6, июнь, с. 29–36. 

 
 
Ш. Кашаф,  
научный редактор, аспирант (РАНХиГС) 
В ТИСКАХ ИДЕНТИЧНОСТИ:  
ИСЛАМСКИЕ СООБЩЕСТВА  
В ПУБЛИЧНОМ ПРОСТРАНСТВЕ ЗАПАДА  
И РУССКО-МУСУЛЬМАНСКОГО МИРА 
 
Последствия смены глобальной парадигмы XXI в., ут- 

верждающей существование более открытого, прозрачного и 
взаимосвязанного мироустройства, атрибутируют растущую куль-
турную сложность как важный феномен, являющийся характери-
стикой и одновременно условием социогенеза плюралистических 
сообществ. Плюрализм культур выступает антиподом культурной 
гомогенности, постоянно воспроизводясь под воздействием раз-
ных факторов, сохраняя при этом все богатство в обществе состав-
ляющих его культурных единиц, которые, говоря словами 
В.А. Тишкова, самостоятельны и целостны в своей самости и об-
ладают схожими структурами-свойствами, но отличаются своим 
содержательным проявлением1. В трактовке Ю. Хабермаса куль-
турная сложность являет собой «многообразие культурных форм 
жизни, этнических групп, конфессий и картин мира»2. Однако 
свойственное для эпохи глобализации дробление мира на множество 

                                                 
1 Тишков В. Полиэтническое общество и государство: понимание и управ-

ление культурным разнообразием // Кризис мультикультурализма и проблемы 
национальной политики. Под ред. М.Б. Погребинского и А.К. Толпыго. – М., 
2013. – С. 152. 

2 Хабермас Ю. Европейское национальное государство: его достижения и 
пределы: О прошлом и будущем суверенитета и гражданства // Нации и национа-
лизм. – М., 2002. – С. 374.  



 19

социальных, социокультурных, конфессиональных, национально-
этнических и иных мажоритарных сообществ и групповых мень-
шинств приводит к тому, что проблема гражданского сплочения в 
социально и культурно разнородных обществах приобретает поли-
тическое измерение. В результате, как указывает В. Тишков, «для 
современных государств и для мировой системы в целом все- 
охватный характер имеют не только проблемы ресурсов и эконо-
мики, безопасности и окружающей среды, но и проблемы культу-
ры и самосознания (идентичности)»1. 

Перед этой реальностью сегодня оказываются практически 
все участники современной миросистемы. Неслучайно специали-
сты фиксируют уверенную интеграцию в международный кон-
текст тематики национальной идентичности как ресурса развития2. 
Большинство стран на Западе и Востоке сегодня включены в труд-
ные поиски новых идентификационных оснований, которые могут 
быть положены в стратегии сохранения собственной идентично-
сти. Фундаментальный характер вопроса обретения и укрепления 
национальной идентичности признается и в России3, принадлежа-
щей, по выражению В.Г. Федотовой, к «другой» (незападной)  
Европе4. 

 
 
Мусульманcкие сети на Западе  
как значимые Другие 
 
В информационную эпоху публичная сфера предоставляет 

отдельным индивидам и группам широкие возможности через ус-
тановление прямых контактов между собой создавать коммуника-
тивные сети, приобретающие транснациональные подтексты и не 
нуждающиеся в посреднических услугах государства как социаль-
ного института. В условиях, когда «границы между государствами, 
языковые и классовые барьеры становятся простой формаль- 

                                                 
1 Тишков В. Указ. соч. – С. 150–151. 
2 Семененко И.С., Лапкин В.В., Пантин В.И. Идентичность в системе  

координат мирового развития // Политические исследования (ПОЛИС). – 2010. – 
№ 3. – С. 40–60. 

3 См.: Путин В. Выступление на заседании клуба «Валдай» // Российская 
газета. – 2013. – 19 сентября. 

4 Федотова В.Г. Модернизация «другой» Европы. – М.: ИФ РАН, 1997. 



 20 

ностью»1, возникают сообщества идентичности, не связанные с 
каким-либо сувереном, имеющим чётко определённую террито-
рию. Они также не зависят от его желания или нежелания инсти-
туализировать их идентификацию в рамках сложившихся нацио-
нальных традиций и представлений. Этот процесс в публичном 
пространстве Запада отчетливо демонстрирует мусульманский 
мир, который «в целом более чем какой-либо другой олицетворяет 
сетевую модель общества»2, подключаясь к складывающейся сис-
теме глобального управления (Global Governance). Активно фор-
мирующиеся в последние десятилетия мусульманские сети и 
транснациональные общины по всей Европе все чаще попадают в 
фокус исследовательского интереса зарубежных авторов3. 

По разным оценкам, мусульман, проживающих на Западе в 
немусульманском окружении в качестве меньшинств, достаточно 
велико. По словам американского исследователя А. Ахмеда, «ни 
христиане, ни евреи, ни индусы, ни одна другая религиозная об-
щина из числа последователей крупных мировых религий не имеют 
столь широкого представительства в столь многих странах, где 
преобладают представители других религий»4. Находясь в западно-
европейском обществе, выходцы из мусульманских стран могут не 
воспринимать ни гражданские, ни эссенциалистские (примордиа-
листские), аргументы как достаточные для легитимации связи  
между членами политического сообщества страны пребывания. 
Как указывает специалист по исламу А.А. Игнатенко, «часть  
иммигрантов-мусульман стремится трансформировать страны пре-
бывания “под себя” – сохраняя гражданство страны исхода, само-
изолируясь от немусульманской среды, декларируя альтернатив-
ную лояльность (байа, байат) какому-нибудь правителю-
мусульманину за пределами страны пребывания, или действуют 

                                                 
1 Гайнутдин Р. Выступление председателя Совета муфтиев России на  

IV Съезде лидеров мировых и традиционных религий // Ислам в странах Содру-
жестве Независимых Государств: Международная политика и сфера безопасно-
сти. Ежеквартальный научный альманах. Вып. № 2 (7). – М.–Н. Новгород: ИД 
«Медина», 2012. 

2 Колобов А.О., Хохлышева О.О. Ислам и его значение в современном 
ближневосточном урегулировании // Вестник Нижегородского университета  
им. Н.И. Лобачевского. – 2010. – № 5 (1). – С. 325. 

3 См., например: Allievi S., Nielsen J. (eds.) Muslim networks and transna-
tional communities in and across. – Europe Leiden; Boston: Brill. 2003. 

4 Akbar S. Ahmed. Living Islam, From Samarkand to Stornoway. BBC Books 
Limited. – London, 1993. 



 21

подобно радикальным британским исламистам, которые реализуют 
лозунг “Ислам – будущее Британии”»1. 

Это может обусловливаться тем, что какая-то часть полити-
зированных меньшинств актуализирует принцип «Коран – наша 
Конституция»2. В таком случае референтным для них становится 
не гражданская нация, а иное сообщество. «Например, некоторые 
группы мусульманских иммигрантов в странах Запада коллектив-
но осмысливают политические практики под углом зрения при-
надлежности к мусульманской умме3, а отнюдь не особой  
(сакральной) интерпретации национального государства»4. 

Результаты глобализации, стирающие старые водоразделы 
мусульманского мира, поделенного в соответствии с коранической 
геополитикой на три зоны (дар аль-ислам («земля ислама») – сово-
купность стран, признающих ислам государственной религией, 
дар аль-харб («земля войны»), где ислам еще не обрел силы пол-
ного господства, и дар ас-сульх («земля мира») – территория, 
ставшая на время областью религиозного и политического пере-
мирия), а также, по меткому выражению Р.В. Курбанова, демогра-
фическое и идеологическое «выплескивание мусульман» за черту 
традиционных ареалов обитания вынудили миллионы мусульман-
иммигрантов осваивать Запад «изнутри». Со временем, адаптиро-
вавшись к иной социокультурной среде, они вступили в следую-
щую фазу — «начался этап их консолидации и мобилизации», 
продиктованный «целями защиты собственной идентичности и все 
более активного продвижения исламской повестки дня в западном 
общественно-политическом пространстве»5. 

Проблема консолидации диаспоральных миров особенно ак-
туальна в отношении больших воображаемых сообществ, которые 
«образуют» новых акторов мировой политики, бросающих вызов 
политической субъектности государства как национальной общно-
сти. Как представляется зарубежным исследователям, мусульмане 
оспаривают на европейской политической арене «некоторые из 
                                                 

1 Игнатенко А. Выбор пути // Независимая газета. – 2006. – 27 июня. 
2 Jonathan L. The emancipation of Europe's Muslims: The state's role in minor-

ity integration. Princeton: Princeton University Press, 2012. 
3 Умма – мусульманская община. 
4 Панов П.В. Институты, идентичности, практики: теоретическая модель 

политического порядка. – М.: РОССПЭН, 2011. – С. 172. 
5 Курбанов Р.В. Фикх мусульманских меньшинств. Мусульманское зако-

нодательство в современном немусульманском мире (на примере стран Западной 
Европы и Северной Америки). – М.–Н. Новгород: ИД «Медина», 2011. – С. 4. 



 22 

установленных границ в отношениях между религией, государст-
вом и политикой»1. По мнению российского исламоведа и полито-
лога В.В. Наумкина, процесс превращения мусульманской диаспо-
ры на Западе во влиятельную общественно-политическую силу 
«не может не оказывать воздействия на систему государственно-
политических институтов в западных государствах. В целом, рост 
ее численности способствует появлению новых центров силы и 
нарастанию неопределенности в системе мировой политики»2.  

Быстро возросшее за последние несколько десятилетий де-
мографическое и общественно-политическое присутствие мусуль-
ман на Западе позволяет говорить о них как о «значимых других», 
хотя бы и находящихся на положении подчиненных меньшинств. 
Что примечательно, произошло это постепенно, обычно мирно и в 
некоторой степени вследствие экономических потребностей самих 
западноевропейских государств. Невзирая на трудности, усугуб-
ляемые трагическими событиями 11 сентября 2001 г., ислам ста-
новится неотъемлемой частью западного социального, культурно-
го и политического ландшафта3. И подобно другим этническим и 
религиозным группам, факт его присутствия в западном обществе 
теперь необходимо учитывать и принимать во внимание4. Более 
того, как считает Ю. Хабермас, если мусульманские иммигранты 
не могут быть интегрированы в него «помимо» своей религии, 
«европейцам придется принять их вместе с исламом»5. 

 
 
 
 
 

                                                 
1 Nielsen J.S. (ed.) Muslim political participation in Europe. Edinburgh:  

Edinburgh University Press, 2013. 
2 Наумкин В.В. Мусульмане на Западе // Международные процессы. – 

2010. – Т. 8. – № 24. – С. 31. 
3 См.: Hunter S. (ed.) Islam, Europe's second religion: The new social, cultural, 

and political landscape. Westport, Conn.: Praeger, in cooperation with the Center for 
Strategic and International Studies, Washington, D.C. 2002. 

4 Beyond Radical Islam? Session four roundtable Discussion on Islam in the 
West // Hudson Institute. URL: http://cid.hudson.org/files/publications/Beyond_Radi-
cal_Islam — Transcript_4.pdf 

5 Хабермас Ю. Против «воинствующего атеизма». «Постсекулярное» об-
щество – что это такое? URL: http://www.russ.ru/pole/Protiv-voinstvuyuschego-
ateizma 



 23

Масштабы уммы: Уму непостижимо  
 
Отметим, что сегодня в вопросе об истинных масштабах 

расселения уммы в западных странах до сих пор отсутствует дос-
товерная статистика, и нет исчерпывающей ясности. Официальной 
картины на этот счет в западных странах также не существует.  
Поскольку государственные структуры, занимающиеся нацио-
нальной переписью населения, по закону не учитывают конфес-
сиональную принадлежность граждан в переписи, подсчетом чис-
ленности мусульманского населения заняты неправительственные 
организации, оценки которых по понятным причинам не всегда 
вызывают у специалистов полное доверие.  

Констатируя подобное, американские авторы И. Ба-Юнус  
и К. Коне, подвергнувшие критическому разбору накопленную к 
началу «нулевых» годов социологическую литературу по исламу  
в США, находят сильно разнящимися в источниках за 2001 г. де-
мографические отчеты касательно мусульманского населения в  
Соединенных Штатах Америки – от близкой к 10 млн, по версии 
Совета американских мусульман, до примерно 3 млн, согласно 
данным Национального центра изучения общественного мнения 
(NORC) из университета Чикаго1. В 2001–2002 гг. социологи 
И. Ба-Юнус и К. Коне, отказавшись от исследовательских техно-
логий, которые исходили из обобщений данных, полученных на 
основе случайной выборки, применили собственный метод иссле-
дования, основанный на работе с исламскими религиозными уч-
реждениями США и Канады. Они привлекли свыше 1,5 тыс. ин-
формантов – до нескольких десятков на каждый американский 
штат, которые помогали собирать данные по мечетям, исламским 
центрам и образовательным учреждениям для детей и студентов из 
мусульманских семей, а также водителей такси, сыгравших важ-
ную роль в деле обнаружения мелких молелен. Согласно оценкам, 
сделанным в рамках данного проекта, позволившего обследовать 
свыше 1500 исламских институтов мусульман-суннитов (87% от 
всех обнаруженных, где удалось получить информацию), в Соеди-
ненных Штатах Америки к 2002 г. проживали никак не меньше 
5,745 млн мусульман и мусульманок всех возрастов. Как признают 
социологи, к этой численности следует прибавить еще 0,786 млн 
                                                 

1 Ба-Юнус И., Коне К. Американские мусульмане: Демографический отчет // 
Мусульмане в публичном пространстве Америки: надежды, опасения и устрем-
ления. – М.: Идея-Пресс, 2005. – С. 390. 



 24 

шиитов, подавляющее большинство которых не участвует в сун-
нитских организациях, а также мусульман, принадлежащих к  
суннитским и шиитским сектам, ускользнувшим от внимания ин-
формантов1. 

Исходя из этих расчетов, И. Ба-Юнус и К. Коне смогли не-
сколько уточнить выводы И. Бэгби и его коллег, опубликовавших 
в 2001 г. результаты первого комплексного исследования под на-
званием «Мечеть в Америке: национальный портрет»2, согласно 
которым численность американских мусульман на начало XXI в. 
находилась между 6 и 7 млн человек. Полученные двумя группам 
социологов данные налицо явно расходились с другими оценками, 
например, 1,9–2,8 млн, о которых сообщается в отчете Т. Смита, 
подготовленном для Комитета американских евреев3. Однако при-
надлежность Смита к Национальному центру изучения общест-
венного мнения при университете Чикаго позволяла относиться к 
его выборочному исследованию с особым вниманием, в первую 
очередь в СМИ4. 

Не менее противоречиво представлен анализ этнодемогра-
фической ситуации касательно мусульманского населения в Евро-
пе. Скорее всего, мы будем вынуждены признать, что извлекать 
информацию из западных статистических сводок следует, к сожа-
лению, не слишком им доверяя по причине их крайне несистема-
тического и спекулятивного характера.  

Из известных нам работ наиболее цитируемыми являются 
отчеты социологов из американского института по исследованию 
общественного мнения «Pew Forum on Religion and Public Life», 
которые, как следует заметить, только в 2010 г. зафиксировали 
численность мусульман США выше отметки в 2,5 млн человек5. 
Также они считают, что показатель 5,3 млн должен включать му-
сульман всех 51 стран Америки в 2010 г., т.е. при условии охвата 

                                                 
1 Ба-Юнус И., Коне К. Указ. соч. – С. 412. 
2 Bagby I., Perl P.M., Froehle B.T. The Mosque in America: A National  

Portrait. Washington, DC: Council on American-Islamic Relations, 2001. 
3 Smith T.W. Estimating the Muslim Population in the United States. Chicago: 

National Opinion Research Center, University of Chicago. – New York: American 
Jewish Committee, 2001. 

4 Ба-Юнус И., Коне К. Указ. соч. – С. 395. 
5 Pew Forum on Religion & Public Life. 2010. The Future of the Global  

Muslim Population: Projections for 2010–2030. Washington D.C., Pew Research  
Center. 2011. – P. 141. 



 25

ее Центральной, Южной и Северной частей1. Тогда как И. Ба-
Юнус, И. Бэгби и их коллеги, напомним, еще десять лет назад  
выявили 6–7 млн мусульман только в одних США. 

Допуская, что достоверной статистики мусульман в евро-
пейских странах также может и не быть, тем не менее, при оценке 
суммарной численности мусульманского населения Европы 
(включая Россию), сложившейся к концу первой декады XX столе-
тия, мы будем оперировать цифрой в 44,1 млн, согласно опублико-
ванным в 2011 г. данным «Пью». Как прогнозируют демографы 
того же института, к 2030 г. эта численность увеличится до 58,2 млн, 
доведя долю мусульманского населения в пределах европейского 
пространства с имеющихся 6 до 8%2. К рубежу третьей декады му-
сульмане превзойдут 10%-ный порог от общей численности насе-
ления в десяти странах на территории Европы (см. табл. 1).  

 
Таблица 1 

Европейские страны с ожидаемой численностью мусульман 
более 10% в составе их населения, 2030 г. (%)3 

Место Страна Доля мусульманского населения 
1 Косово 93,5 
2 Албания 83,2 
3 Босния и Герцеговина 42,7 
4 Македония 40,3 
5 Черногория 21,5 
6 Болгария 15,7 
7 Россия 14,4 
8 Грузия 11,5 
9 Франция 10,3 
10 Бельгия 10,2 

 
В целом, как показывают расчеты специалистов «Пью», му-

сульманское население в мире увеличится в ближайшие 20 лет 
примерно на 35%. Превосходя вдвое темпы роста немусульман-
ского населения, глобальная мусульманская община достигнет по-
казателя в 2,2 млрд человек, пройдя отметку в 26,4% от общего 
                                                 

1 Pew Forum on Religion & Public Life. 2010. The Future of the Global  
Muslim Population: Projections for 2010–2030. Washington D.C., Pew Research  
Center. 2011. – P. 137. 

2 Ibid. – P. 15. 
3 Составлено по: Pew Forum on Religion & Public Life... 



 26 

числа прогнозируемой численности населения планеты (8,3 млрд) 
в 2030 г.1 И в этом случае исламская идентичность может воспри-
ниматься «своей» каждым четвертым жителем Земли. 

При такой впечатляющей демографической динамике  
исламские мыслители, однако, критически относятся к мифотвор-
ческому дискурсу превращения человечества в единую мега-умму – 
мировое сообщество «идущих истинным путем Аллаха». Развен-
чивая распространяемое измышление, представляющее главной 
задачей мусульман «привести в ислам весь мир», мусульманские 
богословы констатируют, что весь мир никогда и не примет ис-
ламской религии, поскольку так установлено в Священном Писа-
нии. В подкрепление чего канадский ученый, проповедник и ора-
тор из Исламского института в Торонто шейх А. Кутти, слова 
которого приводит Р.В. Курбанов2, ссылается на аят из главного 
источника мусульманского вероучения: «Большая часть людей не 
уверует, даже если ты страстно будешь желать этого» (Коран, 
12:103)3. Тем не менее перцепция мусульманской идентичности  
в качестве «проблемы для Запада»4 по-прежнему остается одной 
из серьезных причин высокой политизированности в европейском 
дискурсе. 

 
Alter or Alternative? 
 
В последние годы серия политических дебатов о месте  

мусульман в Европе по-разному сосредоточивалась на темах инте-
грации, безопасности, дискриминация и идентичности5. Эти дис-
куссии часто представляют мусульман как новичков на европей-
ском континенте6. С тем уточнением, что они образуют то, что 
К. Колдуэлл называет «параллельные общества». По его словам, 
новички в Англии сейчас слушают «Аль-Джазира», а не Би-би-си, 

                                                 
1 Pew Forum on Religion & Public Life... – P. 13. 
2 Курбанов Р.В. Фикх мусульманских меньшинств. Мусульманское зако-

нодательство в современном немусульманском мире (на примере стран Западной 
Европы и Северной Америки). – М.–Н. Новгород: ИД «Медина», 2011. – С. 16. 

3 Здесь и далее тексты аятов Корана приводятся по изданию: Священный 
Коран с комментариями на русском языке. – Н. Новгород: ИД «Медина», 2007. 

4 Akbar S. Ahmed. Living Islam… 
5 Meer N. Misrecognizing Muslim consciousness in Europe. – Ethnicities, 

2012. – № 12 (2).  
6 Steyn M. America Alone: The End of the World as We Know It. – Washing-

ton, DC: Regnery Publishing, 2006. 



 27

они сомневаются, стоит ли идти на военную службу в принявшей 
их стране. Интолерантные книжные размышления сторонника ми-
фа о Еврабии К. Колдуэлла, американского журналиста и главного 
редактора журнала «The Weekly Standard», о воздействии массовой 
иммиграции мусульман в Европу в XX столетии1, представляющие 
их как силы, которые «терпеливо завоевывают города Европы, 
улица за улицей», были обвинены в разжигании исламофобии,  
или что «The Guardian» (Великобритания) именует как «культура 
страха»2.  

Наблюдаемая сегодня по обе стороны Атлантики реакция на 
новоприбывших носителей инокультурной идентичности чаще 
всего и выглядит именно так: тревога и ужас. Западный мир, по 
свидетельству Д. Муази, погрузился «в атмосферу страха, арабы и 
мусульмане превратились в заложников культуры унижения»3. 
Большинство горожан Европы охвачены ею словно персонажи 
французского поэта XVII столетия Ж. де Лафонтена: «А те, кото-
рые в живых, смерть видя на носу, чуть бродят полумертвы: Пере-
вернул совсем их страх...» (Слова басни «Звери, больные чумой», в 
которой стихотворец использовал образы животных для обличе-
ния пороков общества, российскому читателю более знакомы по 
сделанному И.А. Крыловым переложению на русский язык «Мор 
зверей»4). Сам Лафонтен, член Французской Академии, испытав-
ший опалу Людовика XIV, закончил свою жизнь в изгнании, ни-
щете и забвении. Однако его произведения не канули в Лету, и  
сегодня лафонтеновские строки с поразительной точностью иллюст-
рируют невымышленный глубокий кризис идентичности, от кото-
рого страдает Европа.  

Как убежден соотечественник прославленного баснописца, 
французский историк и политолог Д. Муази, в случае Европы 
можно говорить о вызванном конфликтом эмоций «многослойном 

                                                 
1 Caldwell C. Reflections on the Revolution in Europe: Immigration, Islam and 

the West. – London, Allen Lane, 2009. 
2 См.: Mishra P. A culture of fear. The Guardian, 2009. 15 August. URL: 

http://www.theguardian.com/books/2009/aug/15/eurabia-islamophobia-europe-coloni-
sed-muslims 

3 Moïsi D. The Clash of Emotions // Foreign Affairs. 2007. Vol. 86. № 1, 
Jan/Feb, pp. 1–5. URL: http://www.foreignaffairs.com/articles/62267/dominique-
moÃ¯si/the-clash-of-emotions 

4 Крылов И.А. Мор зверей // Полное собрание сочинений в 3 т. – М.: 
ГИХЛ, 1946. – Т. 3. – С. 35–38. 



 28 

страхе»1. Эту тему он так же развивает в своей статье «Горькое 
торжество демократии», написанной для книги «Демократия и мо-
дернизация» специально к Мировому политическому форуму в 
Ярославле 9–10 сентября 2010 г. Показывая, как беспокойство от 
таящейся опасности по многим причинам стало главной тенденцией 
в развитии Европы, Д. Муази конкретизирует тот страх, который 
теперь вызывает у нее появление «Другого». 

По мнению французского мыслителя, мощнейшим стрессом, 
затмевающим весь белый свет особенно боязливым европейцам, 
оказывается ужас перед террористом, особенно когда он представ-
ляется в виде мусульманского фундаменталиста с «поясом шахи-
да». Именно этот страх, пишет Муази, «оборачивается представ-
лением о захвате мусульманским миром Европы, в котором 
пришлые чужаки занимают ведущие демографические и религиоз-
ные позиции», при этом сам Старый Свет превращается в «Евра-
бию»2. Допуская, что «Другой» вправе иметь отличные политиче-
ские и культурные представления и ценности, которые, возможно, 
могут придтись не по вкусу европейцам, Д. Муази все же настаи-
вает на императиве уважения его достоинства, признании его пра-
ва на иную культуру и образ жизни. Более того, следует «соразме-
рять свои действия с его интересами и правами»3. 

Однако заметная часть граждан демократических государств 
Евросоюза, по наблюдениям аналитиков, в большинстве случаев 
исламскую идентичность воспринимает как альтернативную иден-
тичности европейской, а ее носителей – исключительно как Зна-
чимого Другого, которого можно обвинить во многих бедах, 
включая угрозы суверенитету и национальной идентичности евро-
пейским нациям-государствам. В западном дискурсе прочно уста-
навливается такая рамка восприятия мусульман, в которой они 
предстают как «наиболее сложно адаптирующиеся к стремительно 
меняющемуся западному обществу социальные группы, наиболее 
упорно сопротивляющиеся включению их в современный соци-
альный и политический мейнстрим»4. 

                                                 
1 Moïsi D. Ibid. 
2 Муази Д. Горькое торжество демократии // Иноземцев В.Л. (ред.) Демо-

кратия и модернизация: к дискуссии о вызовах XXI века / Центр исследований 
постиндустриального общества; Вступ. статья В.Л. Иноземцева. – М.: Европа, 
2010. – С. 112. 

3 Там же. – С. 115. 
4 Курбанов Р.В. Указ. соч. – С. 8. 



 29

Притом что подавляющее большинство граждан мусульман-
ского вероисповедания, как отмечает ученая И.С. Семененко,  
обращаясь, в частности, к особенностям идентичности мусульман 
Великобритании, «не противопоставляет свою религиозную иден-
тичность национальной, считая себя “британскими мусульмана-
ми”, и в целом обнаруживает высокую степень доверия к демокра-
тическим институтам (при низком уровне политического 
участия)»1. Анализ этих паттернов идентичности, продолжает рас-
суждать российский политолог, убеждает в правомерности вопроса, 
поставленного в одной из работ исследовательницы из Манчестера 
М. Соболевска, о том, насколько они являются религиозными по 
содержанию, или же это в первую очередь форма этнополитиче-
ской и даже расовой идентификации для новых поколений, своего 
рода замена устойчивых примордиальных идентичностей прошло-
го2. Скорее речь идет, заключает И.С. Семененко, «о формирова-
нии гибридных идентичностей, где религиозная составляющая 
оказывается неотъемлемой частью социокультурной идентичности 
ее носителей – выходцев из стран исламского ареала»3. 

Закономерно, что сопряженный с концептом гибридности 
феномен гибридной политической идентичности, в теоретическом 
дискурсе преимущественно связанный с межкультурным взаимо-
действием, не утрачивает свое политическое измерение с момента 
первых постколониальных исследований от Ф. Фанона4, П. Джил-
роя5, С. Холла6 к X.К. Бхабхе7 и др. В частности, Я. Питерс,  

                                                 
1 Семененко И.С. Политическая нация, национальное государство и граж-

данская идентичность: на пути в глобальный мир // Политическая идентичность и 
политика идентичности: В 2 т. – М.: РОССПЭН, 2012. – Т. 2: Идентичность и 
социально-политические изменения в XXI веке / [Отв. ред. И.С. Семененко]. –  
С. 50. 

2 Sobolewska M. Religious extremism in Britain and British Muslims:  
threatened citizenship and the role of religion // The New Extremism in 21st Century 
Britain (Extremism and Democracy) / R. Eatwell, M.J. Goodwin (eds.). – London and 
NewYork: Routledge, 2010. – P. 56–57. 

3 Семененко И.С. Указ. соч. – С. 50. 
4 Fanon F. Black Skins, White Masks (1952) / Transl. from French by 

C.L. Markmann. – N.Y.: Grove Press, 1967. 
5 Gilroy P. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness.  

Cambridge, MA: Harvard University Press, 1993. 
6 Hall S. Cultural Identity and Diaspora // Colonial Discourse and Postcolonial 

Theory: A Reader / Ed. by P. Williams, L. Chrisman. – N.Y.: Columbia University 
Press, 1994. 

7 Bhabha Н.К. The Location of Culture. – L., N.Y.: Routledge, 1994. 



 30 

утверждает, что гибридизация или формирование «глобального 
меланжа» является процессом сплетения, а не просто диффузии из 
развитых стран в развивающиеся. С этой точки зрения гибридиза-
ция, противостоя культурному дифференциализму расистской и 
националистической доктрин и одновременно сохраняя «изгнан-
ный, маргинализованный и табуированный опыт», смягчает  
конфликт идентичностей и способствует их сохранению, хотя и в 
трансформированном виде1. 

Во многом благодаря такому эффекту оказавшиеся в Запад-
ной Европе мусульмане считают себя одновременно и мусульма-
нами, и европейцами, не испытывая при этом состояния внутрен-
него дискомфорта, разлада с самим собой. «Вы можете быть 
носителем канадской культуры и при этом быть мусульманином 
по вероисповеданию, и в этом нет никакого противоречия», – ут-
верждает хорошо известный на Западе Т. Рамадан, профессор  
современных исламских наук факультета востоковедения Окс-
фордского университета2. Применительно к ситуации мусульман-
ского сообщества России он придерживается той же позиции, го-
воря, что «мусульманин может быть россиянином, европейцем, и 
тут нет никакого противоречия»3. 

 
Европейский мультикультурализм  
как пережиток неоколониализма 
 
С. Хантингтон некогда констатировал: «Европейский коло-

ниализм позади; американская гегемония отступает»4. Впрочем, 
опередивший его Э. Гидденс еще раньше увидел «слабеющую 
хватку Запада»5 по отношению ко всему остальному миру. Влия-
ние «ушедшей натуры» колониального прошлого европейских 

                                                 
1 Pieterse J.N. Globalization and culture: Global melange. Lanham: Rowman & 

Littlefield Publishers, Inc., 2009. (2nd ed.). 
2 Tariq Ramadan: Western Muslims Beyond Integration.  
URL: http://www.onislam.net/english/reading-islam/living-islam/456016-tariq-

ramadan-western-muslims-beyond-integration.html (Дата обращения: 20.03.2014.) 
3 Мухаметов Р. Тарик Рамадан: «Будьте активны, прозрачны, полезны» 

URL: http://www.wasat.ru/posts/item/228/tarik_ramadan_budte_aktivny_prozrachny_ 
polezny.html (Дата обращения: 20.03.2014.) 

4 Хантингтон С. Дискуссия вокруг цивилизационной модели: С. Хантинг- 
тон отвечает оппонентам // Полис. – 1994. – № 1. – С. 55. 

5 Гидденс Э. Последствия современности. Пер. с англ. Г. К. Ольховикова; 
Д.А. Кибальчича; вступ. статья Т.А. Дмитриева. – М.: Праксис, 2011. – С. 172. 



 31

стран, державших в длительной зависимости мусульманские наро-
ды, со всей очевидностью проявляется в их сохраняющемся 
стремлении ограничить постколониальное участие инокультурных 
меньшинств в общественно-политической жизни рамками дозво-
ления мажоритарных групп в Европе1. 

О необходимости пересмотра неоколониальных подходов в 
европейской политике ассимиляции, поиску «общего языка с ис-
ламом»2 неоднократно публично заявлял авторитетный ученый и 
мыслитель, известный на международном уровне дипломат, про-
фессор Э. Ихсаноглу, в течение девяти лет возглавлявший Органи-
зацию Исламского сотрудничества (The Organisation of Islamic 
Cooperation, до 2011 г. – Организация Исламская конференция)3. 
Будучи главой второй по величине межправительственной органи-
зации после ООН, Э. Ихсаноглу обращался к западноевропейским 
политикам, утверждая, что «на смену эпохе прямой колонизации 
Западом больших территорий мусульманского мира пришел новый 
этап неоколониализма и подчинения, политической и экономиче-
ской зависимости»4. Подчеркивая стремление мусульманских 
стран к интенсификации межцивилизационного диалога с Запа-
дом, исламский общественный деятель недвусмысленно высказы-
вался, что новая форма колониализма может в значительной сте-
пени осложнить двустороннюю коммуникацию. Поэтому обе 
стороны «должны использовать каждую возможность для ведения 
серьезного и честного диалога на уровне правительств, политиче-
ских партий, средств массовой информации, университетов и ре-
лигиозных организаций»5. 

                                                 
1 См.: Мешлок Т.Р. Мусульманские меньшинства в странах Западной Ев-

ропы во второй половине XX века: На примере Франции и Германии: Автореф. 
дис. … канд. истор. наук: 07.00.03. – Краснодар, 2007. 

2 Ихсаноглу Э. Европа должна найти общий язык с исламом. URL: 
http://www.info-islam.ru/publ/novosti/mir/eh_ikhsanoglu_evropa_dolzhna_najti_ 
obshhij_jazyk_s_islamom/3-1-0-2605 (Дата обращения: 18.03.2014.) 

3 С 1 января 2014 г. Генеральным секретарем ОИС является представитель 
Саудовской Аравии И. Мадани.  

4 Ихсаноглу Э. Ислам и диалог цивилизаций: лекция профессора Экме-
леддина Ихсаноглу, генерального секретаря Организации Исламской конферен-
ции в МГИМО (У) МИД России, Москва, 8 июня 2006 г., на церемонии вручения 
диплома «Почетный доктор МГИМО». URL: http://www.mgimo.ru/news/guests/ 
document118373.phtml (Дата обращения: 20.03.2014.) 

5 Там же. 



 32 

Совершая в октябре 2013 г. свой последний официальный 
визит в качестве генерального секретаря ОИС в Россию, 
Э. Ихсаноглу вновь констатирует, что по всему миру развернута 
«оголтелая кампания по дискредитации ислама». Беспокойство 
известного диплома и политика, прежде всего, связано с события-
ми в Европе, где на фоне запретов строительства мечетей и возве-
дения минаретов борьба против исламской религии приобрела 
тенденцию политизации. «Создается впечатление о том, что от-
дельные политические партии и движения соревнуются в ненавис-
ти к Исламу», – заявил руководитель международной организации 
Э. Ихсаноглу, выступая в столице Татарстана перед республикан-
скими парламентариями, представителями интеллектуальной  
элиты, бизнеса, студенчества и мусульманских религиозных орга-
низаций1. 

Отметим, что такой дискурс соотносится и с позицией руко-
водства Российской Федерации, которая с 2005 г. по инициативе 
президента В.В. Путина имеет статус наблюдателя в ОИС.  
Рассуждая на Международном дискуссионном клубе «Валдай»  
19 сентября 2013 г. о подоплеке так называемого мультикультура-
лизма, подвергнутого сейчас сомнению в европейских, да и в ряде 
других стран, В. Путин назвал ее своего рода платой за колони-
альное прошлое. Одновременно, как было подчеркнуто президен-
том, наблюдаются попытки реанимировать прежнюю однополяр-
ную модель мироустройства, размыть институт международного 
права и национального суверенитета. «Такому однополярному, 
унифицированному миру не нужны суверенные государства, ему 
нужны вассалы. В историческом смысле это отказ от своего лица, 
от данного Богом, природой многообразия мира», – заключает  
глава России2. 

Напомним, что ранее В. Путин в своей программной пред-
выборной статье в «Независимой газете», посвященной нацио-
нальному вопросу в России, с той же определенностью высказы-
вался о попытках «респектабельных европейских политиков», по 
сути, принудить носителей другой культуры к ассимиляции. Пред-

                                                 
1 Ихсаноглу Э. «Нарастают тревожные тенденции политизации борьбы 

против Ислама» // Ислам сегодня: сайт. 2013. 9 октября. URL: http://islam-
today.ru/islam_v_rossii/eixsanoglu_narastayut_trevozhnye_tendencii_politizacii_borby
_protiv_islama (Дата обращения: 20.03.2014.) 

2 Путин В. Выступление на заседании клуба «Валдай» // Российская газе-
та. – 2013. – 19 сентября. 



 33

ставители этнических и конфессиональных миноритарных групп, 
уточняет автор статьи, «должны либо “раствориться в большинст-
ве”, либо остаться обособленным национальным меньшинством – 
пусть даже обеспеченным разнообразными правами и гарантия-
ми»1. Но в этом случае, как заключает политик, от поставленного в 
такие условия гражданина будет сложно рассчитывать на лояльное 
отношение к собственной стране. 

В отличие от западной риторики Россия, утверждающаяся 
как принципиально иной по сравнению с Западом феномен «поли-
этничной цивилизации», выстраивая свой дискурс национальной 
идентичности для развития консолидирующих ее идей и общезна-
чимых смыслов, не может не опираться на духовные и культурно-
нравственные принципы и традиции, вовлекая в него всех тех,  
кому небезразлична судьба Российской Федерации. В условиях 
«сборки» нации в российскую общность ее бесспорным достоянием 
сегодня признается многообразие этнического состава (193 нацио-
нальности2) и религиозной принадлежности (свыше 70 религиоз-
ных течений) населения России, скрепленное уникальным истори-
ческим опытом сосуществования цивилизаций, по Л.Н. Гумилёву, 
«этнической комплиментарностью»3. 

(Окончание в следующем номере.) 
 
 
Литература 
 

1. Ба-Юнус И., Коне К. Американские мусульмане: Демографический отчт // 
Мусульмане в публичном пространстве Америки: Надежды, опасения и уст-
ремления. – М.: Идея-Пресс, 2005. – С. 390. 

2. Гайнутдин Р. Выступление председателя Совета муфтиев России на IV Съез-
де лидеров мировых и традиционных религий // Ислам в странах Содружестве 
Независимых Государств: Международная политика и сфера безопасности. 
Ежеквартальный научный альманах. Вып. № 2 (7). – М.–Н. Новгород: ИД 
«Медина», 2012. 

3. Гидденс Э. Последствия современности. Пер. с англ. Г.К. Ольховикова; 
Д.А. Кибальчича; вступ. статья Т.А. Дмитриева. – М.: Праксис, 2011. 

                                                 
1 Путин В. Россия: Национальный вопрос // Независимая газета. – 2012. – 

23 января. 
2 По данным Всероссийской переписи населения 2010 года, сформирован-

ным на основе самоопределения граждан. 
3 Гумилев Л.Н. От Руси до России. Очерки этнической истории. – СПб.: 

Юна, 1992. 



 34 

4. Гражданская, этническая и региональная идентичность: Вчера, сегодня,  
завтра / Рук. проекта и отв. ред. Л.М. Дробижева. – М.: РОСПЭН, 2013. 

5. Гумилев Л.Н. От Руси до России. Очерки этнической истории. – СПб.: Юна, 
1992. 

6. Игнатенко А. Выбор пути // Независимая газета. – 2006. – 27 июня. 
7. Ихсаноглу Э. Ислам и диалог цивилизаций: Лекция профессора Экмеледдина 

Ихсаноглу, генерального секретаря Организации Исламской конференции в 
МГИМО (У) МИД России, Москва, 8 июня 2006 г., на церемонии вручения 
диплома «Почетный доктор МГИМО». URL: http://www.mgimo.ru/news/guests/ 
document118373.phtml (Дата обращения: 20.03.2014.) 

8. Колобов А.О., Хохлышева О.О. Ислам и его значение в современном ближне-
восточном урегулировании // Вестник Нижегородского университета  
им. Н.И. Лобачевского. – 2010. – № 5 (1). – С. 322–326. 

9. Крылов И.А. Мор зверей // Полное собрание сочинений в 3 т. – М.: ГИХЛ, 
1946. – Т. 3. – С. 35–38. 

10. Курбанов Р.В. Фикх мусульманских меньшинств. Мусульманское законода-
тельство в современном немусульманском мире (на примере стран Западной 
Европы и Северной Америки). – М.–Н. Новгород: ИД «Медина», 2011. 

11. Мешлок Т.Р. Мусульманские меньшинства в странах Западной Европы во 
второй половине XX века: на примере Франции и Германии: Автореф. дис. … 
канд. истор. наук: 07.00.03. – Краснодар, 2007. 

12. Муази Д. Горькое торжество демократии // Иноземцев В.Л. (ред.) Демократия 
и модернизация: К дискуссии о вызовах XXI века / Центр исследований  
постиндустриального общества; Вступ. статья В.Л. Иноземцева. – М.: Изда-
тельство «Европа», 2010. 

13. Мухаметов Р.М. Российские мусульмане и внешняя политика: Может ли ис-
ламский фактор стать существенным // Россия в глобальной политике. – 2012. – 
Т. 10. – № 3. – С. 109–118. 

14. Мухаметов Р. Тарик Рамадан: «Будьте активны, прозрачны, полезны» URL: 
http://www.wasat.ru/posts/item/228/tarik_ramadan_budte_aktivny_prozrachny_pol
ezny.html (Дата обращения: 20.03.2014.) 

15. Мухаметов Р.М. Мустафа Джемилев: Я горжусь тем, что я украинец // Слово 
без границ: сайт. URL: http://wordyou.ru (Дата обращения: 25.02.2014.) 

16. Наумкин В.В. Мусульмане на Западе // Международные процессы. – 2010. – 
Т. 8. – № 24. – С. 31–39. 

17. Панов П.В. Институты, идентичности, практики: теоретическая модель поли-
тического порядка. – М.: Российская политическая энциклопедия 
(РОССПЭН), 2011. 

18. Путин В. Выступление на заседании клуба «Валдай» // Российская газета. – 
2013. – 19 сентября. 

19. Путин В. Россия: Национальный вопрос // Независимая газета. – 2012. –  
23 января. 

20. Священный Коран с комментариями на русском языке. – Н. Новгород: ИД 
«Медина», 2007. 

21. Семененко И.С. Политическая нация, национальное государство и граждан-
ская идентичность: На пути в глобальный мир // Политическая идентичность 
и политика идентичности: в 2 т. – М.: Российская политическая энциклопедия 



 35

(РОССПЭН), 2012. – Т. 2: Идентичность и социально-политические измене-
ния в XXI веке / [Отв. ред. И.С. Семененко]. – С. 41–72. 

22. Семененко И.С., Лапкин В.В., Пантин В.И. Идентичность в системе коорди-
нат мирового развития // Политические исследования (ПОЛИС). – 2010. –  
№ 3. – С. 40–60. 

23. Тишков В. Полиэтническое общество и государство: понимание и управление 
культурным разнообразием // Кризис мультикультурализма и проблемы на-
циональной политики. Под ред. М.Б. Погребинского и А.К. Толпыго. – М.: 
Весь Мир, 2013. – С. 144–194. 

24. Федотова В.Г. Модернизация «другой» Европы. – М.: ИФ РАН, 1997. 
25. Хабермас Ю. Европейское национальное государство: Его достижения и пре-

делы: О прошлом и будущем суверенитета и гражданства // Нации и национа-
лизм. – М., 2002. 

26. Хабермас Ю. Против «воинствующего атеизма». «Постсекулярное» общество – 
что это такое? URL: http://www.russ.ru/pole/Protiv-voinstvuyuschego-ateizma 

27. Хантингтон С. Дискуссия вокруг цивилизационной модели: С. Хантингтон 
отвечает оппонентам // Полис. – 1994. – № 1. – С. 49–57. 

28. Чубаров: У крымских татар на Майдане широкий арсенал ненасильственных, 
но эффективных методов борьбы. URL: http://gordonua.com (Дата обращения: 
20.03.2014.) 

29. Э. Ихсаноглу: «Нарастают тревожные тенденции политизации борьбы против 
Ислама» // Ислам сегодня: сайт. 2013. 9 октября. URL: http://islam-
today.ru/islam_v_rossii/eixsanoglu_narastayut_trevozhnye_tendencii_politizacii_b
orby_protiv_islama (Дата обращения: 20.03.2014.) 

30. Э. Ихсаноглу: Европа должна найти общий язык с исламом. URL: http:// www. 
info-islam.ru/publ/novosti/mir/eh_ikhsanoglu_evropa_dolzhna_najti_obshhij_ 
jazyk_s_islamom/3-1-0-2605 (Дата обращения: 18.03.2014.) 

31. Akbar S. Ahmed. Living Islam, From Samarkand to Stornoway. BBC Books  
Limited. – London, 1993. – 224 p. 

32. Allievi S., Nielsen J. (eds.) Muslim networks and transnational communities in and 
across. – Europe Leiden; Boston: Brill, 2003. – 332 p. 

33. Bagby I., Perl P.M., Froehle B.T. The Mosque in America: A National Portrait. 
Washington, DC: Council on American-Islamic Relations (CAIR), 2001. 

34. Beyond Radical Islam? Session four roundtable Discussion on Islam in the West // 
Hudson Institute. URL: http://cid.hudson.org/files/publications/Beyond_Radical_ 
Islam – Transcript_4.pdf 

35. Bhabha Н.К. The Location of Culture. – L., N.Y.: Routledge, 1994. – 285 p. 
36. Caldwell C. Reflections on the Revolution in Europe: Immigration, Islam and the 

West. – London, Allen Lane, 2009. – 432 p. 
37. Fanon F. Black Skins, White Masks (1952) / Transl. from French by C.L. Mark-

mann. – N.Y.: Grove Press, 1967. 
38. Gilroy P. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. – Cambridge, 

MA: Harvard University Press, 1993. 
39. Hall S. Cultural Identity and Diaspora // Colonial Discourse and Postcolonial  

Theory: A Reader / Ed. by P. Williams, L. Chrisman. – N.Y.: Columbia University 
Press, 1994, pp. 392–403. 



 36 

40. Hunter S. (ed.) Islam, Europe's second religion: The new social, cultural, and politi-
cal landscape. Westport, Conn.: Praeger, in cooperation with the Center for Strate-
gic and International Studies, Washington, D.C. 2002. – 294 p. 

41. Jonathan L. The emancipation of Europe's Muslims: The state's role in minority 
integration. Princeton: Princeton University Press, 2012. – 366 p. 

42. Meer N. Misrecognizing Muslim consciousness in Europe. – Ethnicities, 2012. –  
№ 12 (2). – P. 178–196. 

43. Mishra P. A culture of fear. The Guardian, 2009. 15 August. URL: http://www. 
theguardian.com/books/2009/aug/15/eurabia-islamophobia-europe-colonised-
muslims 

44. Moïsi D. The Clash of Emotions // Foreign Affairs. 2007. Vol. 86. № 1, Jan/Feb, 
pp. 1–5. URL: http://www.foreignaffairs.com/articles/62267/dominique-
moÃ¯si/the-clash-of-emotions 

45. Nielsen J.S. (ed.) Muslim political participation in Europe. Edinburgh: Edinburgh 
University Press, 2013. – 347 p. 

46. Pew Forum on Religion & Public Life. 2010. The Future of the Global Muslim 
Population: Projections for 2010–2030. Washington D.C., Pew Research Center. 
2011. 

47. Pieterse J.N. Globalization and culture: Global melange. Lanham: Rowman &  
Littlefield Publishers, Inc., 2009. (2nd ed.), pp. 43–57. 

48. Smith T.W. Estimating the Muslim Population in the United States. Chicago:  
National Opinion Research Center, University of Chicago. New York: American 
Jewish Committee, 2001. 

49. Sobolewska M. Religious extremism in Britain and British Muslims: Threatened 
citizenship and the role of religion // The New Extremism in 21st Century Britain 
(Extremism and Democracy) / R. Eatwell, M.J. Goodwin (eds.). – London and 
NewYork: Routledge, 2010. – P. 32–65.  

50. Steyn M. America Alone: The End of the World as We Know It. Washington, DC: 
Regnery Publishing, 2006. 224 p. 

51. Tariq Ramadan: Western Muslims Beyond Integration. URL: http://www.onislam. 
net/english/reading-islam/living-islam/456016-tariq-ramadan-western-muslims-
beyond-integration.html (Дата обращения: 20.03.2014.) 

Статья предоставлена автором для публикации  
в бюллетене «Россия и мусульманский мир». 

 
 

 
 
 
 
 
 



 37

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
 
 
 
 
 
Р. Нуруллина, 
Центр исламоведческих исследований АН РТ, г. Казань 
РАЗВИТИЕ ТРАДИЦИОННОГО ИСЛАМА  
В ТАТАРСТАНЕ В КОНТЕКСТЕ ФОРМИРОВАНИЯ  
МЕЖКОНФЕССИОНАЛЬНОЙ ТОЛЕРАНТНОСТИ 
 
В последние десятилетия Татарстан зарекомендовал себя как 

регион с устойчиво-стабильными в исторической перспективе 
гармоничными межконфессиональными отношениями. Исследова-
телями неоднократно подчеркивалось, что в регионе имеется много-
вековой опыт толерантного сосуществования представителей раз-
личных религий, который востребован сегодня во всем мире. 
«Татарскому исламу, который принадлежит к ханафитскому толку 
(мазхабу), присуща высокая степень толерантности»1. 

Все это результат напряженных усилий со стороны предста-
вителей традиционных российских конфессий (православия и ис-
лама) и государственных структур. «Мультикультурное общество 
не является гармоничным по определению»2. В настоящее время в 
регионе ведется ежедневная кропотливая работа по совершенство-
ванию межрелигиозного диалога. В частности, научное сообщест-
во Татарстана и руководство Духовного управления мусульман 
предпринимают усилия по возрождению национального богослов-
ского наследия. Активно издаются, переводятся, исследуются тру-
ды татарских мыслителей, ученых-теологов XVIII, XIX и начала 
XX в. В просветительской деятельности много внимания уделяет-
ся пропаганде религиозного опыта татар, которые в течение мно-
гих веков, несмотря на неблагоприятные политические условия, 

                                                 
1 Малашенко А.В. Предисловие // Мухаметшин P.M. Ислам в Татарстане. – 

М.: Логос, 2006. – С. 7. 
2 Социология межэтнической толерантности / Отв. ред. Л.М. Дробижева. – 

М.: Изд-во Института социологии РАН, 2003. – С. 81. 



 38 

сумели выстроить цивилизованные межконфессиональные отно-
шения в многонациональной России. «Наши предки были мудры-
ми и выработали определенную модель исламо-христианского  
сотрудничества»1. 

При этом, как показывают недавние события, проблема ре-
лигиозного экстремизма в регионе все еще весьма актуальна. «Са-
мое негативное, что “модель толерантного Татарстана”, которую 
за образец брали многие регионы и государства, может быть раз-
рушена...»2. Причиной может служить попытка проникновения 
идей салафизма (вахаббизма) в социокультурное пространство 
российского ислама. 

История салафизма началась в XVIII в.; когда ханбалитский 
проповедник Мухаммед ибн Абд аль-Ваххаб провозгласил, что 
мусульманское вероучение после смерти Пророка Мухаммеда бы-
ло извращено и поэтому необходимо вернуться к истокам «чисто-
го» ислама («ас-салиф ас-салих» – «праведные предки»). Главной 
чертой нового течения стало буквалистское и примитивное толко-
вание Корана, породившее отрицание значительной части мусуль-
манской вероучительной литературы, а также целого ряда догма-
тов и обрядов, определенных как «бида» – запрещенные 
нововведения.  

Ваххабиты объявили и целый ряд направлений ислама ере-
тическим, приравняв их последователей к язычникам. Отдельные 
приверженцы салафизма пытаются позиционировать его как без-
мазхабный ислам. Однако появление и развитие этого течения в 
исламе связано с ханбалитским мазхабом суннизма, наиболее кон-
сервативным из всех четырех. В 1925 г. ваххабизм был признан 
официальной религией в Королевстве Саудовская Аравия3. 

К началу XXI в. это направление ислама в той или иной 
форме распространилось по всему миру. Новые реалии жизни 
привели к формированию политической доктрины салафизма. Ее 
                                                 

1 Из выступления ректора РИУ P.M. Мухаметшина на II фестивале му-
сульманской молодежи ПФО (г. Булгар, июнь 2008 г.). 

2 Юсупов А.Н. Свой среди чужих, чужой среди своих // Конфессиональ-
ный фактор в развитии татар: Концептуальные исследования. – Казань: Институт 
истории им. Ш. Марджани АН РТ, 2009. – С. 242–245. 

3 Ямаева Л.А. Реисламизация: Традиционное и новое в религиозной куль-
туре башкир // Социология и общество: Глобальные вызовы и региональное раз-
витие. Сб. материалов IV Очередного Всероссийского социологического конгрес-
са. Уфа, 23–25 октября 2012 г. – М.: РОС, 2012. – URL: http://www.ssarss.ru/ 
iv_ovsk_fuil.html 



 39

отличительными особенностями стали непримиримость к граж-
данскому светскому обществу и стремление к замене его ислам-
ским, устроенным по законам шариата, недопустимость раздель-
ного существования религии и государства, противопоставление 
исламского мира остальным цивилизационным моделям, отрица-
ние всех неисламских законов1.  

Распространение данного направления в Татарстане связано 
с особенностями исламского возрождения начала 1990-х годов, 
когда в условиях утраты большей части собственных религиозных 
традиций важную роль сыграла деятельность иностранных мис-
сионеров, а также практика обучения российских мусульман за 
рубежом. Для определенной части уммы ислам – это прежде всего 
мировая религия, изначально не связанная с определенной нацио-
нальной традицией, а если и связанная, то скорее с арабской, чем с 
татарской. «Ключевая проблема деятельности... выпускников за-
рубежных исламских вузов – это адаптация полученных ими зна-
ний к российской действительности, традициям и особенностям 
развития и современного состояния исламского вероучения в Рос-
сии и в соответствующих ее регионах»2. 

Характер идеологических предпочтений верующих во мно-
гом зависит от успеха деятельности служителей мечетей (имамов) 
и их способности обеспечить духовные потребности прихожан и 
формировать у них толерантные установки сознания, характерные 
для традиционного ханафитского мазхаба. Однако, несмотря на 
наличие в регионе достаточно большого количества исламских 
учебных заведений, мечети все еще нуждаются в высококвалифи-
цированных кадрах священнослужителей. При этом существует 
противоречие между объективной необходимостью в обеспечении 
мусульманских приходов Татарстана образованными имамами и 
отсутствием точных знаний о реальном уровне подготовки служи-
телей мечетей, а также их идеологических предпочтениях. Для 
решения этой проблемы в настоящее время силами Центра исламо-
ведческих исследований АН РТ, под руководством профессора 

                                                 
1 Ямаева Л.А. Реисламизация: Традиционное и новое в религиозной куль-

туре башкир // Социология и общество: Глобальные вызовы и региональное раз-
витие. Сб. материалов IV Очередного Всероссийского социологического конгрес-
са. Уфа, 23–25 октября 2012 г. – М.: РОС, 2012. – URL: http://www.ssarss.ru/ 
iv_ovsk_fuil.html 

2 Шаповалов А. Проблемы институционализации исламского образования 
в современной России // Власть. – 2011. – № 3. – С. 4. 



 40 

P.M. Мухаметшина проводится социологическое исследование 
среди исламского духовенства. Помимо прочего в задачи входит: 
определить, соответствуют ли взгляды и идеологические предпоч-
тения имамов основным положениям ханафитской религиозно-
правовой школы. 

Согласно официальным данным, в ведении ДУМ РТ нахо-
дится порядка 1300 общин-махалля, объединенных в 45 городских 
и сельских мухтасибатов. На данный момент опрошено методом 
анкетирования порядка 250 имамов, представляющих мухтасибаты 
Алексеевского, Альметьевского, Бугульминского, Высокогорско-
го, Дрожжановского, Заинского, Кукморского, Лаишевского, Ле-
ниногорского, Мамадышского, Новошешминского, Нурлатского, 
Пестречинского, Сабинского, Тукаевского, Чистопольского и др. 
районов. 

Несмотря на актуальность темы лишь немногие респонден-
ты (9% опрошенных имамов) включили идеологические противо-
речия в число практических проблем, с которыми они сталкивают-
ся в своей деятельности (нет единства; разногласия в гыйбадате; 
ваххабитские проблемы). В качестве наиболее распространенных 
названы материальные и финансовые затруднения (60%), а также 
дефицит прихожан (40%). Третьей по степени значимости высту-
пает кадровая проблема.  

Данное обстоятельство можно объяснить несколькими при-
чинами. С одной стороны, существует мнение, что масштабы  
распространения радикальных течений в республике в целом пре-
увеличены. Подбор фактов [в российских СМИ] тенденциозный, 
это фактически информационная война против ислама. В Татар-
стане в меньшей степени, но также все дублируется. (Из экс-
пертного интервью.) В апреле этого года Духовным управлением 
мусульман РТ была организована конференция «Ислам-online» для 
журналистов, на которой было принято решение разработать свод 
правил по «распространению ценностей ислама» и «методику по-
дачи информации в мусульманских СМИ» с целью формирования 
«позитивного отношения» к мусульманской умме и искоренения 
«исламофобских настроений» в обществе1.  

С другой стороны, в сельских общинах, которые в основном 
и представлены на данном этапе исследования (85% респонден-
тов), проблема радикализма может быть не столь острой, как в 
                                                 

1 Официальный сайт ДУМ РТ. – http://dumrt.ru/node/8046 – (Дата обраще-
ния 12.04.2013.)  



 41

крупных городах. Также свою роль здесь может играть недоста-
точный уровень богословского образования сельских имамов, ко-
торый не позволяет им распознать потенциально опасные взгляды 
даже при их наличии у прихожан. Лишь 38% сельских имамов 
указали, что имеют какое-либо религиозное образование, из них 
18,5% – начальное, 12,5 – среднее, 7% – высшее. 

Наконец, также вероятно, что респонденты избегают поло-
жительно отвечать на прямо поставленный вопрос в силу ряда 
причин психологического характера, а фактическая ситуация в ма-
халля отличается от результатов, полученных на данном этапе об-
работки материалов. Так или иначе, возможности инструментария 
исследования позволяют продолжить работу в указанном направ-
лении. 

«Социокультурный потенциал  
межконфессионального диалога: Материалы  

Международной научной конференции  
(Казань 23–24 мая 2013 г.)», Казань, 2013 г., с. 363–367. 

 
 
А. Боров, 
кандидат исторических наук (КБГУ, г. Нальчик) 
ПОЛИТИЗИРОВАННАЯ ЭТНИЧНОСТЬ:  
«ЧЕРКЕССКИЙ ВОПРОС» – ЕЩЕ ОДИН ОЧАГ  
НАПРЯЖЕННОСТИ НА СЕВЕРНОМ КАВКАЗЕ?  
 
Выдвижение на первый план кризисных и конфликтных 

элементов ситуации на Северном Кавказе стало устойчивой чертой 
общественно-научного дискурса последних двух десятилетий. 
Сложившиеся в нем «образы» региона в значительной степени 
предопределяют углы зрения, под которыми исследователи рас-
сматривают картину прошлого данной территории и современное 
ее положение. Наиболее общая характеристика позиции Северного 
Кавказа в общественном дискурсе России – явное несоответствие 
его периферийного места на политико-экономической карте стра-
ны уровню озабоченности, проявляемого к этой территории рос-
сийским социумом (см.: [Боров, Муратова, 2011]). 

Строго говоря, сложившиеся дискурсивные практики часто 
затрудняют непредвзятый и рациональный анализ региональной 
общественно-политической ситуации. Задавая алармистский век-
тор исследований, они одновременно не дают увидеть реальные 
параметры существующих явлений, создающих проблемное поле. 



 42 

Скорее всего, с этим связано и недостаточное понимание обостре-
ния (примерно с 2008 г.) «черкесского вопроса», как бы органично 
вписавшегося в контекст нынешних северокавказских угроз, вызо-
вов и их последствий. С точки зрения силовых ведомств, отве-
чающих за безопасность государства, такое видение проблемы 
уместно. Но с научной и гражданской точек зрения важнее понять 
как исторические корни подобных явлений, так и причины их вро-
де бы неожиданной актуализации. Задача данной статьи – пока-
зать, как политизация этничности превращает социально значи-
мый вопрос в конфликтную ситуацию.  

 
Черкесы и Черкесия  
(историческая ретроспекция) 
 
Поскольку российский читатель вряд ли имеет четкое  

представление о предмете данного исследования, целесообразно 
дать хотя бы в самых общих чертах предысторию проблемы. Сам 
термин «черкесы» употреблялся и употребляется в России, Европе 
и Турции в двояком смысле. Расширительно он обозначает северо-
кавказских (без Дагестана) горцев вообще. В узком смысле – один 
из народов Северного Кавказа, чей эндоэтноним адыге. Таково 
первоначальное, основное и более устойчивое значение упомяну-
того термина1. В настоящее время черкесы составляют титульное 
население трех республик Северного Кавказа и в официальном 
обиходе имеют различную номинацию: в Республике Адыгея – 
адыгейцы, в Кабардино-Балкарской Республике – кабардинцы,  
в Карачаево-Черкесской Республике – собственно черкесы. Тем не 
менее единое самоназвание – адыге – сохраняется, а общая само-
идентификация на протяжении последних десятилетий упрочива-
ется. 

                                                 
1 Соответственно, Черкесией принято называть историческую область, за-

селенную черкесами. В XVIII в. она охватывала территории Северо-Западного и 
Центрального Кавказа от устья Кубани до района современного Сочи по побережью 
Черного моря; левобережную часть бассейна реки Кубань; предгорную и равнин-
ную части бассейна Терека до впадения в него Сунжи. Черкесия не имела поли-
тического единства, отдельные субэтническис группы и этнополитические еди-
ницы в ее составе выступали самостоятельно в отношениях между собой и с 
внешними силами. До конца XVIII в. наиболее развитой в социальном отноше-
нии, политически активной и влиятельной частью черкесского мира была Кабар-
да – феодальное княжество в Восточной Черкесии. 



 43

Сами черкесы воспринимают в качестве отличительной чер-
ты собственного национального существования то, что значитель-
ная, по всеобщему убеждению, численно преобладающая часть 
черкесского этноса проживает за пределами исторической родины – 
в Турции, Иордании, Сирии, Германии и даже в США. Многими 
это «рассеяние» воспринимается как аномалия, которая хотя и  
обусловлена исторически, но может и должна быть как-то  
«исправлена». В этом усматривается суть «черкесского вопроса». 

В течение последних лет этот «вопрос» неизменно присутст-
вует в региональном, российском и международном информаци-
онном пространстве, став предметом активного обсуждения в ис-
торико-политической публицистике и аналитике. Особую остроту 
он приобрел в связи с выдвижением требований к Российской Фе-
дерации об официальном признании геноцида, совершенного Рос-
сийской империей по отношению к черкесам в ходе Кавказской 
войны, и призывами к бойкоту Олимпиады 2014 г. в Сочи [Матвеев, 
2011; Боров, 2012; Рябцев, 2012]. 

С одной стороны, в публицистике современная трактовка 
понятия «черкесский вопрос» прямо отождествляется с «трагиче-
скими проблемами черкесского народа», которые носят историче-
ски заданный объективный характер. Они восходят к Кавказской 
войне и с тех пор так и остались неразрешенными. Их суть в том, 
что «Страна адыгов – Черкесия – исчезла с карты мира, а черкес-
ский народ подвергся геноциду со стороны Российского государст-
ва и был изгнан с исторической Родины, потеряв население и 
большую часть территории». Соответственно, под «справедливым 
решением черкесского вопроса понимается реализация гарантиро-
ванного международным правом естественного права адыгов жить 
на своей земле единой нацией» [Кеш, 2011; Темиров, 2011]. 

С другой стороны, отдельные аспекты рассматриваемого 
«вопроса», особенно тема геноцида, в связи с сочинской Олимпиа-
дой рассматриваются как антироссийский политический проект 
радикального крыла черкесских национальных организаций и 
внешних сил, враждебных России, проект, не имеющий под собой 
объективных исторических оснований [Зимние... 2011]. Указыва-
ется также, что хотя термин «черкесский вопрос» стал получать 
большое распространение и обрел, таким образом, некую леги-
тимность, на самом деле подавляющая часть адыгейцев, кабардин-
цев и черкесов не рассматривают в качестве «самого актуального 
для их жизни требования признание геноцида адыгов, переселения 
на российский Кавказ иностранцев кавказского происхождения... 



 44 

Актуальным содержание “черкесского вопроса” является преиму-
щественно для этнических антрепренеров, активистов и этноидео-
логов, концентрирующихся в основном в этнических организациях 
или вокруг них» [Цветков]. 

Так существует ли «черкесский вопрос» объективно?  
О «вопросе» в общественно-политической жизни принято гово-
рить в тех случаях, когда статус (положение, ситуация) некоего 
объекта или субъекта отношений является в данной их системе 
формально неопределенным, неустойчивым и / или спорным.  
Помимо объекта или субъекта, составляющего собственно его 
предмет, в эту систему отношений вовлечено, как правило, еще 
несколько участников. Неопределенность / неустойчивость ситуа-
ции составляют необходимое, но недостаточное условие возник-
новения того или иного «вопроса». Если status quo никем не оспа-
ривается, «вопроса» нет. Он превращается в реальность, когда  
кто-нибудь из акторов «ставит» его, вводя в политическое про-
странство. Там он остается до тех пор, пока для каждого из участ-
ников одностороннее его решение в своих интересах оказывается 
либо невозможно, либо сопряжено со значительными издержками 
и риском, либо пока не будет найдено согласованное решение, 
удовлетворяющее основных участников процесса. 

С использованием предложенных критериев понятие «чер-
кесский вопрос» в самой общей форме может применяться для 
обозначения исторических ситуаций, в которых наличный полити-
ческий статус Черкесии и / или черкесов оспаривается и становит-
ся предметом взаимодействия (дискуссии, конфликта, сотрудничест-
ва) по меньшей мере двух политических акторов, независимо от 
того, используется ли при этом соответствующий термин. При та-
ком подходе «черкесский вопрос» получает представление не как 
обсуждаемый предмет сам по себе, а как ситуация его обсуждения. 
И в этом качестве он существует вполне объективно и возникает в 
истории не впервые. 

Если говорить не в терминологическом, а в содержательно-
политическом плане, «черкесский вопрос» возникает в середине 
XVI в. как вопрос о международно-политическом статусе тех или 
иных черкесских территориально-политических образований в 
системе отношений России, Османской Турции и ее вассала – 
Крымского ханства. Конфликты основных субъектов данной сис-
темы отношений и ее эволюция в конечном счете и привели к ре-
зультатам, которые лежат в основе дискуссий по современному 
«черкесскому вопросу». 



 45

Кабарда оказывается в фокусе дипломатического противо-
борства и военно-политической активности держав с 1560-х годов. 
Кабардинский, условно говоря, «вопрос» вычленяется из обще-
адыгского контекста, приобретает самостоятельное значение, но 
одновременно остается частью более широкого контекста кавказ-
ских проблем. Международно-правовое оформление, а затем и 
решение «кабардинского вопроса» приходятся на XVIII в. Кучук-
Кайнарджийский мирный договор 1774 г., фиксируя отказ Турции 
от вмешательства в определение статуса Большой и Малой Кабар-
ды, фактически признал их принадлежность России. 

Это, однако, не снимало для России проблему установления 
надежного контроля и имперского судебно-административного 
порядка на территории Кабарды. Потребовалось еще полвека, что-
бы с использованием методов военно-политического давления, 
карательных экспедиций и экономической блокады решить эту 
проблему. Характерно, что завершающий этап данного процесса в 
первой четверти XIX в. сопровождался подлинной демографиче-
ской катастрофой. Вследствие происходившего с начала XIX в. 
переселения кабардинцев за Кубань, многочисленных карательных 
экспедиций и опустошительной эпидемии чумы население Кабар-
ды сократилось в разы.  

С начала XIX в. Российская империя приступает к присое-
динению Закавказья, что обостряет противоречия с Турцией, в том 
числе и на Северо-Западном Кавказе. С точки зрения российских 
правящих кругов по Адрианопольскому договору 1829 г. они об-
рели международно-правовое основание для установления своего 
суверенитета над закубанскими черкесами. Но в действительности 
это привело только к смещению фокуса черкесского вопроса с Ка-
барды на Западную Черкесию. Черкесы не желали признавать над 
собой власти российского императора и вступили на путь воору-
женного сопротивления. Англия не признавала правомерности ус-
ловий Адрианопольского договора и открыто настаивала на неза-
висимости Черкесии, Турция негласно поощряла черкесское 
сопротивление. 

В результате «черкесский вопрос» стал одним из элементов 
«восточного вопроса» в международной политике второй трети 
XIX в. При этом он, как ранее конфликтная ситуация вокруг Ка-
барды, не имел общеадыгского масштаба. Его объем определялся 
не этническими, а геополитическими факторами, а динамика зави-
села от соотношения сил держав и эффективности черкесского  
сопротивления. Несмотря на поражение России в Крымской войне, 



 46 

попытки Англии на Парижском конгрессе 1856 г. включить реше-
ние «черкесского вопроса» в общее дипломатическое урегулиро-
вание оказались безуспешными. Тем самым в международно-
политическом плане он был снят с повестки дня, поскольку никто, 
кроме самих черкесов, не оспаривал теперь условия Адрианополь-
ского мира. Но вновь, как и в случае с Кабардой после 1774 г., Рос-
сии еще предстояло военной силой утверждать свое господство в 
Черкесии. Завершение Кавказской войны, сопровождаемое мас-
штабной этнической чисткой и массовым изгнанием черкесского 
населения Северо-Западного Кавказа, подвело черту под «черкес-
ским вопросом» в его первоначальной форме [Панеш, 2007]. 

Таким образом, для ранней фазы указанного «вопроса» – ос-
париваемого статуса черкесов – характерно было то, что он ини-
циировался внешними силами. Поскольку при этом преследова-
лись геополитические цели, то «черкесский вопрос» практически 
никогда не определялся в этнических терминах и не привязывался 
ко всей исторической области Кавказа, населенной адыгами, – 
Черкесии как к целостной территориально-политической единице. 
Предметом противоборства держав оказывались либо более широ-
кие (Кавказ, Северный Кавказ), либо более узкие (Кабарда, Запад-
ная Черкесия) политико-географические и этнополитические еди-
ницы. 

Историческая ситуация, в которой оказались адыги после  
завершения Кавказской войны, демонстрирует, что актуализация 
того или иного «вопроса» определяется не только и не столько тя-
жестью положения соответствующего субъекта, сколько его спо-
собностью активно добиваться изменения своей судьбы. Или же 
наличием иных сил, заинтересованных в открытой постановке 
данного вопроса и располагающих необходимыми для этого средст-
вами влияния. 

Черкесы в Российской и Османской империях не имели  
реальных сил и возможностей для активной и массовой борьбы за 
свои интересы, и их политическое национальное движение ни в 
той, ни в другой империи не развернулось. Теоретически «черкес-
ский вопрос» мог актуализироваться в ситуации острого междуна-
родного конфликта (войны), в который оказались бы вовлечены 
эти страны, либо в ситуации глубокого внутреннего кризиса, рево-
люции, государственного распада. Совпадение такого рода внеш-
них и внутренних факторов имело место в период Первой мировой 
войны и в России, и в Турции. Они создали для «черкесского ми-
ра» ситуацию неустойчивости и неопределенности. В этом смысле 



 47

возникла объективная политическая почва для новой постановки 
соответствующего «вопроса». Содержание, форма и результаты 
его актуализации отражали как наследие истории, так и реалии 
первой четверти XX в. 

Перед необходимостью этнополитического самоопределения 
в той или иной мере и форме оказались все группы черкесского 
населения на территориях бывших Российской и Османской импе-
рий. Но возможности выработки единой общечеркесской про-
граммы решения проблемы были весьма ограничены. Этому  
препятствовали различия в положении отдельных ареалов «чер-
кесского мира» и недостаточная интенсивность информационного 
обмена, социальных связей и личных контактов. В результате чер-
кесский фактор в этнополитических процессах на Северном Кав-
казе не получил четкого целостного выражения. Он либо раство-
рялся в «горском интегризме», либо фрагментарно реализовался  
в локальных комплексах межэтнических отношений в процессе 
становления советских автономий. Данный фактор в Османской 
империи интегрировался в геополитические проекты ее правящих 
кругов относительно всего Кавказа или, по крайней мере, северной 
его части. Он ассоциировался с тамошними диаспорами в целом, 
но преобладание среди них групп западнокавказского абхазо-
адыгского круга не подвергается сомнению. Отсюда и исходили 
идеи некого общего решения «черкесского вопроса», и именно 
поэтому в соотношении его элементов произошли кардинальные 
изменения. 

На исходе Кавказской войны ядро «черкесского вопроса» 
сводилось к фиксации территориально-политического статуса  
Западной Черкесии. Этносоциальные и этнодемографические  
последствия, а именно – очищение Северо-Западного Кавказа от 
черкесского населения – вытекали из геополитических целей и  
военных соображений. Ситуация начала XX столетия демонстри-
рует обратное соотношение территориально-политических и гума-
нитарных (социально-демографических) аспектов «черкесского 
вопроса». Теперь он подразумевает определение статуса групп  
северокавказского (черкесского) населения, не укоренившегося 
окончательно в Османской империи.  

Три момента представляются здесь наиболее существенными.  
Во-первых, черкесская тема формулировалась представите-

лями интеллектуальных, элитных слоев диаспоры и не сводилась к 
подкреплению военно-политических целей Турции. Она отражала 
реальный исторический опыт и их собственные представления и 



 48 

стремления. Выступление представителя черкесов И. Беданока на 
Третьей конференции «Союза национальностей», состоявшейся в 
Лозанне 27–29 июня 1916 г., воплотило в себе то, что можно было 
бы назвать феноменологией «черкесского вопроса». Им были  
затронуты темы, формирующие неустранимую внутреннюю струк-
туру, концептуальное пространство, в котором движется всякий 
дискурс черкесских тем, и сегодня оказывающихся на слуху при 
обсуждении истории российско-кавказских отношений. Это – за-
воевание Кавказа Россией, жестокость методов ведения войны, 
изгнание и рассеяние черкесов, ассимиляция и угроза полной  
утраты ими своей самобытности [Российский...]. В реальной поли-
тической практике того времени изменение положения дел в «чер-
кесском мире» зависело в решающей степени не от самих черке-
сов, а от меры соответствия их интересов, запросов и стремлений 
(гео)политическим интересам держав. Но в социальном и полити-
ческом дискурсе, в публичном проговаривании черкесских  
проблем этноисторический контекст уже не растворяется в геопо-
литическом контексте противоборства империй, а приобретает  
самостоятельное звучание.  

Во-вторых, отправным пунктом в постановке «черкесского 
вопроса» образца первой четверти XX в. неизбежно оказывалась 
оценка ключевого исторического события – завоевания Кавказа 
Россией и утраты большей частью адыгов своей Родины. Но здесь 
обнаруживаются расхождения в историческом опыте различных 
их групп. Поскольку для зарубежной черкесской диаспоры реаль-
ные отношения и взаимодействие с российским обществом и госу-
дарством прекратились с момента изгнания, их отношение к Рос-
сии главным образом формировалось собственно этим событием. 
Для оставшихся на Северном Кавказе социально-правовое, эконо-
мическое, культурное взаимодействие с российским обществом  
и государством продолжалось и после завоевания. Их отношение  
к России формировалось не только исторической памятью, но и 
ближайшим этносоциальным опытом и поиском будущего, поэто-
му они не ставили на повестку дня «черкесский вопрос» в какой 
бы то ни было форме [Kosok, 1955, р. 45].  

В-третьих, для групп черкесской интеллигенции в России и 
Османской империи, наряду с последствиями Кавказской войны, 
еще одним источником неудовлетворенности положением своего 
народа было осознание его относительной социальной и культур-
ной отсталости по сравнению с Европой и наиболее развитыми 
сегментами российского и турецкого обществ. Стремление к изме-



 49

нению такого положения связывалось не с возвращением к тради-
ционным общественным устоям, а с включением черкесов в про-
цессы современного развития. 

В целом при взгляде на период войн, революций, распада 
империй 1914–1923 гг. бросается в глаза, что на фоне открывших-
ся политических возможностей «черкесский вопрос» не получил 
четко выраженного и результативного политического развития 
(см. [Исторический... 2006]). Но обнаружилась его сложная фено-
менология, отражающая и наследие истории, и новую социально-
политическую структуру самого «черкесского мира», и наличие 
альтернативных путей развития государств, где проживают черке-
сы, прежде всего России и Турции. «Черкесский вопрос» периода 
Первой мировой войны и вызванных ею революционных потрясе-
ний оформился как дискурсивная формация, как зародышевая 
форма современной его ипостаси. 

 
Современное звучание «черкесского вопроса» 
 
Условным рубежом, с которого фиксируется новый виток 

актуализации данной проблемы, можно считать середину 1980-х 
годов, когда наметился глубокий поворот в условиях существова-
ния черкесов в СССР и в Турецкой Республике, связанный с либе-
рализацией и демократизацией общественно-политической жизни 
этих стран [Ozgur, 2011, р. 82]. Исходные стимулы этнонацио-
нальной мобилизации в городской среде черкесских интеллектуа-
лов были заданы осознанием далеко зашедших процессов ассими-
ляции и реальностью перспективы скорой и полной утраты 
этнокультурной идентичности и в диаспоре, и на родине. 

Активизация черкесского национального движения в конце 
1980-х годов развивается практически параллельно в России и за 
ее пределами. Одним из мотивов его быстрого развития была вера 
в возможность восстановления черкесского единства первоначаль-
но в рамках международной организации, символизирующей  
перспективу реального воссоединения черкесов на родине. В мае 
1991 г. в Нальчике прошел Первый Всемирный адыгский конгресс. 
Здесь была учреждена Международная черкесская ассоциация 
(МЧА). В Уставе организации ее создание связывалось с целями 
«этнического самосохранения, самоопределения и развития»  
[Международная... 2011].  

Другими словами, в конце XX в. «черкесский вопрос» впер-
вые был поставлен как вопрос о консолидации и перспективах 



 50 

глобального адыго-черкесского сообщества в рамках националь-
ного движения, получившего международный характер. Сразу же 
обозначились и основные тематические блоки, составлявшие 
структуру проблемы, – противодействие процессам культурно-
языковой ассимиляции черкесов в странах их проживания; при-
знание Кавказской войны и геноцида черкесов со стороны Россий-
ской империи в качестве главного источника их современных  
проблем; всемерное содействие репатриации. Идея восстановле-
ния исторической Черкесии как целостной территориально-
политической единицы официально в 1990-е годы не выдвигалась 
сколь-нибудь влиятельными организациями, но использовалась их 
этнополитическими «конкурентами» для дискредитации черкес-
ского национального движения в глазах российского руководства. 

На протяжении 1990-х годов активность этого движения не 
порождала напряженности в отношениях с Российским государст-
вом, а «черкесский вопрос» не приобрел отчетливого и широкого 
общественного звучания ни внутри нашей страны, ни за рубежом. 
Но с 2000-х годов намечается глубокий поворот в развитии факто-
ров, определяющих его динамику. В деятельности высшего госу-
дарственного руководства темы демократизации и федерализма 
сменяются темами обеспечения территориальной целостности, 
единого конституционно-правового порядка, укрепления вертика-
ли власти. Иллюзии о совпадении вектора этнонациональных уст-
ремлений черкесского сообщества с общим направлением госу-
дарственно-политической эволюции России теряют под собой 
почву.  

И если в начале 1990-х годов официальные властные струк-
туры и национальные движения в «адыгских» республиках Север-
ного Кавказа имели общую повестку дня и были сопоставимы по 
степени влияния на внутренние этнополитические процессы, то 
десятилетие спустя областей пересечения их задач и функций 
практически не осталось. Руководители республик сумели лишить 
черкесские национальные организации самостоятельности (Кабар-
дино-Балкария), дистанцироваться от них (Адыгея) или игнориро-
вать как маргинальную оппозицию (Карачаево-Черкесия). Вместе 
с тем к 2000-м годам стало очевидно, что реального продвижения 
по основным аспектам «черкесского вопроса», как они определя-
лись международным черкесским движением, достигнуто не было. 
Национальные организации «первого эшелона» не обладали идей-
ным и организационным динамизмом, позволяющим компенсиро-
вать трудности и препятствия на пути решения «черкесского  



 51

вопроса». Короткая восходящая фаза их влияния и активности 
сменилась длительным застоем. 

Но за это время в «черкесском мире» произошли глубокие 
социально-демографические и культурные сдвиги. В активную 
общественную жизнь вступили новые поколения, сформировав-
шиеся в городской среде, более образованные и мобильные, вла-
деющие современными информационно-коммуникационными 
технологиями, способные создавать сетевые сообщества. Свобода 
выражения своих мыслей и позиций – естественное состояние для 
молодежи, а традиционалистские формы лояльности к государству 
или доминирующим национальным группам ей уже чужды. Сущест-
вование в мультикультурной среде для нее вполне привычно, при 
этом национализм как способ подтверждения групповой идентич-
ности и база политического действия столь же правомерен, как и 
любая другая идеология. Такие группы черкесской молодежи су-
ществуют в разных условиях – в России и на Ближнем Востоке, в 
Турции и Европе. Они во многом отличны друг от друга, но имеют 
и много общего, отражая существенные характеристики современ-
ного глобального мира. Новая «волна» черкесского национализма 
зародилась в этой среде в 2000-е годы. Ренессанс национального 
движения происходил на фоне относительного снижения значимо-
сти других этнополитических проблем на Северном Кавказе.  
В этих условиях обострение «черкесского вопроса» зависело, по 
сути, от стечения обстоятельств, наличия организованных сил, 
способных и готовых на них откликнуться, харизматических лиде-
ров и т.п. 

Существенные для актуализации «черкесского вопроса» но-
вые обстоятельства могли возникнуть только в сфере текущей по-
литической жизни, а действенную реакцию на них можно было 
ожидать от организаций, рассматривающих этот вопрос как вопрос 
политический. Понимание его как политической стратегии,  
направленной на достижение конечной цели и определяющей 
средства и алгоритм ее достижения, строилось на следующих 
идеологемах: 

– ассимиляция, утрата языка и культуры черкесами, рассе-
янными по всему миру в результате Русско-Кавказской войны, 
грозят полным исчезновением черкесского этноса; 

– решить эти проблемы невозможно без решения политиче-
ского вопроса – возвращения изгнанных черкесов, воссоздания 
черкесского этноса на исторической родине; 



 52 

– правовым механизмом реализации данной цели может 
стать признание Российской Федерацией факта геноцида, совер-
шенного в отношении черкесского этноса в XIX – начале XX в. 
[Берзегов]. 

Одновременно сформировался контингент активистов, спо-
собных придать такой стратегии публичное звучание. За несколько 
лет возник целый ряд новых организаций практически во всех 
странах проживания черкесов. Для их деятельности характерно 
использование современные сетевых способов мобилизации и  
координации, осуществление публичных уличных акций, провоз-
глашение своих целей в форме не обращений и просьб, а требова-
ний к властям, настойчивость в привлечении внимания междуна-
родного сообщества и европейских институтов к проблемам 
черкесского народа. 

Общий ход политического процесса дал черкесским радика-
лам поводы для осуществления различных акций. В ряде обзорных 
и аналитических публикаций достаточно подробно охарактеризо-
ваны факторы, способствовавшие дальнейшему обострению чер-
кесского вопроса. Сперва это – попытка запустить процедуру  
реинтеграции Адыгеи в состав Краснодарского края с понижением 
ее статуса как субъекта Федерации (2005–2006). Затем – ненужное 
избегание российской стороной дискуссии о статусе черкесов как 
коренного народа Восточного Причерноморья в связи с решением 
МОК о проведении зимних Олимпийских игр 2014 г. в Сочи 
(2007). Наконец – активизация зарубежных акторов в публичной 
полемике вокруг «черкесской проблемы», кульминацией чего  
стало официальное признание парламентом Грузии (2011) геноци-
да черкесов со стороны Российской империи (см. подробнее  
[Маркедонов]). 

В спорах по перечисленным позициям оформились струк-
турные характеристики текущей «острой фазы» развития пробле-
мы. Для молодых активистов стала очевидной безрезультатность 
прежних форм его активности: развернулась деятельность органи-
заций нового поколения, представляющих черкесское националь-
ное движение. В их подходе на первый план выдвинулся полити-
ческий аспект, а в его фокусе оказалось требование признания 
геноцида черкесов. Так произошло вовлечение черкесских органи-
заций зарубежной диаспоры в политические коллизии с Россий-
ским государством, а данная тема вошла в повестку дня междуна-
родного научного сообщества, неправительственных организаций 
и европейских институтов. Вместе с тем ключевые элементы  



 53

современного «черкесского вопроса» – отношение к проблеме еди-
ного «черкесского» субъекта Федерации на Северном Кавказе,  
этнополитические «коллизии» вокруг сочинской Олимпиады,  
вмешательство зарубежных политических сил – стали зримым 
фактором политического размежевания в международном черкес-
ском движении. В основе его лежат различные подходы к вы-
страиванию отношений с современным Российским государством.  

 
Политизированная этничность:  
Открытые итоги  
 
Итак, на рубеже ХХ–ХХI вв. «черкесский вопрос» вновь 

стал реальностью политической жизни стран этого этноса, обретя 
некоторые характеристики международной проблемы. В совре-
менной, исторически третьей, фазе своего бытования он демонст-
рирует черты и преемственности, и качественной новизны по  
отношению к предшествующим формам.  

Преемственность связана с тем, что статус черкесского со-
общества в современном мире сохраняет структурную аналогию с 
начала XX в. – положением разделенного народа. Отсюда – устой-
чивость феноменов черкесского национального сознания: Кавказ-
ская война и изгнание как «начало»; рассеяние и этнический кри-
зис как тяжелая реальность; воссоединение и возрождение как 
цель. Но в конце XX в. «вопрос» впервые был поставлен вполне 
самостоятельно самими черкесами, причем как глобальным этни-
ческим сообществом. В своих прежних исторических формах в 
зависимости от геополитических интересов держав он либо привя-
зывался к различным фрагментам черкесского мира (Кабарда,  
Западная Черкесия), либо растворялся в более широких геополи-
тических единицах (Кавказ, Северный Кавказ) и этнических конг-
ломератах (горцы, черкесы как северокавказские диаспоры в  
целом). 

В условиях современного глобализирующегося мира, интен-
сивных международных коммуникаций и открытости информаци-
онного пространства общечеркесская национальная программа 
была не просто сформулирована. Она, по сути, получила институ-
ционализацию в совокупности черкесских организаций, дейст-
вующих по всему миру. Свыше двух десятилетий они присутст-
вуют в международном культурном и политическом пространстве. 
Следует особо подчеркнуть, что в этом отражается не только 
внутренняя энергия черкесского национального движения, но и 



 54 

общие условия глобальной интеграции и демократизации. Если 
бы, скажем, в России и Турции в 2000-е годы так же, как в начале 
1920-х годов, сохранились авторитарные и, соответственно, идео-
кратические или националистические режимы, свободные от 
идейно-политического влияния извне, то динамика черкесского 
национального движения была бы иной и сам вопрос был бы уже 
«снят» с повестки дня. 

Но опыт 2000-х годов явственно обнаружил, что попытка 
перевести идеальные представления о конечных национальных 
целях в алгоритм политических действий, осуществляемых бес-
компромиссно на основе представлений только о собственных 
правах и интересах, приводит к политическому размежеванию в 
самом черкесском национальном движении. Здесь сказывается 
противоречивость воздействия международно-политических фак-
торов на развитие черкесского самосознания и мироощущения.  
С одной стороны, современный международный контекст несо-
поставим с ситуацией периода Первой мировой войны, когда «чер-
кесский вопрос» инспирировался державами, находящимися в  
состоянии войны с Россией, в своих военно-политических целях. 
Сегодня воздействие внешних факторов не сводится к интригам 
геополитических соперников. Практика использования западными 
державами демократических ценностей и гуманитарных мотивов в 
собственных интересах не дает оснований для отбрасывания этих 
ценностей и мотивов как несущественных или не имеющих отно-
шения к «черкесскому вопросу». Спецслужбы и так называемые 
«недружественные» политические силы за рубежом могут пытать-
ся использовать в своих целях что угодно. Несмотря на это, дея-
тельность черкесских активистов диаспоры в целом остается  
частью демократической гражданской активности в Турции, Евро-
пе, США. 

С другой стороны, и геополитическое соперничество, и  
военно-политические конфликты остаются реальностью той меж-
дународной среды, в которой существует современная черкесская 
проблема. Полностью изолировать формы ее политического быто-
вания от их влияния невозможно. Вопрос же заключается в том, 
будет ли она превращена в средство решения собственных задач 
иными субъектами или сохранит самостоятельное содержание и 
станут решаться теми, для кого имеет жизненно важное значение. 
Есть только два коллективных субъекта отношений, для которых 
«черкесский вопрос» выражает или затрагивает их поистине жиз-



 55

ненные интересы и его решение носит характер самостоятельной 
крупной задачи – это сами черкесы и Россия.  

Основная проблема современной российско-черкесской «си-
туации обсуждения» положения и перспектив черкесского сооб-
щества заключается в том, что предмет его представляется сторо-
нам как существующий в разных плоскостях. Для черкесских 
активистов и интеллектуалов их «вопрос» – это воплощение ито-
гов и перспектив этноисторической эволюции адыгов. Это еще 
одна развилка траектории национального существования, которая 
ставит этнос перед альтернативой экзистенциального порядка: 
продолжение этнонационального бытия в институциализирован-
ных формах через самоорганизацию и признание со стороны госу-
дарства или же этническая энтропия и растворение черкесской 
идентичности в хаосе большого мира. 

Для российского государственного сознания «черкесский 
вопрос» – еще одно воплощение этнического национализма, несу-
щего угрозу социально-политической стабильности, территори-
альной целостности и международным интересам России. Таким 
образом, современный «черкесский вопрос» представляет собой 
дуалистический по своей природе историко-политический фено-
мен. 

Перспективы тут как в политическом, так и в более фунда-
ментальном историческом смысле зависят от того, что возобладает 
в действиях сторон, жизненно заинтересованных в его разреше-
нии. Это может быть поиск либо способов так или иначе «пода-
вить» другой полюс аргументации, либо основы решения, которое 
в историческом плане было бы шире черкесской этноисторической 
перспективы, а в политическом плане – шире российской держав-
ной традиции. 

Такая основа может быть найдена в сфере, определяющей 
общие для России и черкесского сообщества условия существова-
ния и перспективы развития, – в сфере современных процессов 
глобализации, модернизации, демократизации. Это фундаменталь-
ные тенденции мирового развития, которые бросают вызовы и  
одновременно открывают возможности для всех социальных, на-
циональных и политических субъектов, вовлеченных в систему 
отношений, обозначаемую сегодня как «черкесский вопрос».  
И Россия, и современные черкесы должны искать способы дости-
жения своих целей внутри глобального процесса перемен. Если  
их стратегия и тактика будут опираться на эти тенденции, то  



 56 

формы и последствия развития «черкесского вопроса» могут стать 
предсказуемыми и приемлемыми. 

 
Литература 
 

1. Берзегов М. Черкесский конгресс (http://www.circassiangenocide.org/tree/44).  
2. Боров А.Х. «Черкесский вопрос» как историко-политический феномен //  

Научные доклады Центра социально-политических исследований КБНЦ РАН 
(№ 1). – Нальчик, 2012. 

3. Боров А.Х., Муратова Е.Г. Северный Кавказ в современном общественном 
дискурсе // Общественные науки и современность. – 2011. – № 4. 

4. Зимние Олимпийские игры 2014 в Сочи в фокусе информационных атак. 
Сборник научных статей. – М.–Ростов н/Д., 2011. 

5. Исторический очерк о горских народах Кавказа в период мировой войны. – 
Нальчик, 2006. 

6. Кеш Р. Что такое «черкесский вопрос»? (http://virt-circassia.ucoz.com/news/ 
chto_takoe_cherkesskij_vopros/2011-02-11-1142). 

7. Маркедонов С.М. Черкесский вопрос между Россией и Грузией // Россия в 
глобальной политике (http://glohalarFairs.ru/mim-ber/S-istoriei-napereves-
15288). 

8. Матвеев В.А. «Черкесский вопрос»: Современные интерпретации и реалии 
эпохи // Исследования но прикладной и неотложной этнологии. – М., 2011. – 
Вып. 226. 

9. Международная черкесская ассоциация (1991–2011). Сборник документов и 
материалов. – Нальчик, 2011. 

10. Панеш А.А. Западная Черкесия в системе взаимодействия России с Турцией, 
Англией и имаматом Шамиля в XIX в. (до 1864 г.). – Майкоп, 2007. 

11. Российский геноцид народов Северного Кавказа в документах кавказского 
национально-освободительного движения в годы Первой мировой войны 
(1914–1918). (http://kavkasia.net/Russia/article/1286946125.php). 

12. Рябцев В.Н. Черкесский вопрос, Олимпиада-2014 и политика Грузии на Кав-
казе. – Ростов н/Д.–Пятигорск, 2012. 

13. Темиров У. Черкесский вопрос в России // Звезда. 2011. № 7 (http://maga-
zines.russ.ru/zvezda/2011/7/tel7.html). 

14. Цветков О. «Черкесский вопрос»: Этноидеологические вызовы гражданскому 
единству (http://www.kavkazoved.info/news/2012/02/06/cherkesskij-vopros-
etnoideologicheskie-vyzovy-edinstvu-i.html). 

15. KosokP. Revolution and Sovietization in the North Caucasus // Caucasian Review. 
1955. № 1. 

16. Ozgur E. The North Caucasian and Abkhazian Diasporas; Their Lobbying Activi-
ties in Turkey // Caucasus Studies: Migration. Society and Language. Papers from 
the Conference, November 28–30, 2008. – Malmo, 2011. 

«Общественные науки и современность»,  
М., 2014 г., № 3, с. 109–118. 

 



 57

А. Данков,  
доцент (ТГУ, г. Томск) 
СОВРЕМЕННАЯ ЦЕНТРАЛЬНАЯ АЗИЯ:  
СОЦИАЛЬНЫЕ ТРЕНДЫ И ПОЛИТИКА 
 
В XXI в. Центральная Азия переживет изменения, которые 

по своим масштабам будут уникальны. Даже трансформации, ко-
торые прошел регион в XX в., не идут ни в какое сравнение с тем, 
что ему предстоит. Масштаб и сложность текущих процессов  
позволяют назвать предстоящие изменения «большой трансфор-
мацией». Это сложный комплекс социальных, экономических и 
политических изменений в Центральной Азии, который будет 
включать следующие элементы: 

1. Завершение демографического взрыва. В первой половине 
XXI в. рост населения Центральной Азии продолжится. Этому бу-
дут способствовать несколько факторов: значительная доля моло-
дого населения, относительно низкий уровень урбанизации и тра-
диции многодетности в мусульманских семьях. Однако темпы 
прироста будут сокращаться, и численность населения стран ре-
гиона постепенно стабилизируется. 

2. «Великое переселение народов». Миграции на рубеже 
XX–XXI вв. серьезно изменили этническую картину в регионе. 
Массовый отъезд «европейского» населения в 1990-х годах, тру-
довая миграция в 2000-х годах и стихийная урбанизация затронули 
миллионы людей. Только в Казахстане, по оценкам специалистов, 
за последние 20 лет внутренние и внешние миграционные процес-
сы затронули 9,475 млн человек, или почти 58% населения, кото-
рое проживало в Казахстане в начале 1991 г. [5, 21]. Сейчас  
Центральная Азия стоит на пороге еще более серьезных изменений 
в области миграционных процессов, которые по своим масштабам 
можно назвать локальным «Великим переселением народов». От-
метим основные элементы этого процесса.  

Во-первых, из-за масштабной эмиграции в Центральной 
Азии произошло резкое снижение численности «европейского» 
населения, и этот процесс продолжится. Если в 1970 г. «европей-
цев» было более 11 млн человек (около 1/3 населения), то, по дан-
ным на 2009–2010 гг., их количество снизилось до 5,6 млн человек 
(9% населения) [1; 3, 4–9]. В общей сложности за 20 лет с момента 
распада СССР регион покинули около 5 млн человек, которые в 
основном выехали в Россию, Украину, Германию и Израиль. 
Единственным государством в Центральной Азии, где «европей-



 58 

цы» еще составляют заметную долю, является Казахстан. Соглас-
но прогнозам, в первой половине XXI в. доля русскоязычного на-
селения в регионе будет продолжать сокращаться из-за низкой  
рождаемости и эмиграции. В итоге к середине XXI в. произойдет 
окончательная деевропеизация Центральной Азии. Вопрос о том, 
кто займет место «европейцев» в экономике и социальной сфере, 
пока остается открытым. 

Во-вторых, в Центральной Азии идет активная урбанизация 
коренных этносов. Эмиграция горожан-«европейцев», острейший 
кризис сельского хозяйства и перенаселенность сельских районов 
способствовали тому, что сотни тысяч людей, испокон веков про-
живавших в сельской местности, двинулись в города в поисках 
работы, жилья и лучших условий жизни. Наиболее далеко в этом 
отношении зашел процесс в Казахстане. Именно здесь с 2010 г. 
доля казахского этноса в городском населении республики превы-
сила 60%. При этом более 2/3 казахов теперь живут в городах. 
Достаточно высока доля городского населения в Узбекистане 
(51%) и Туркменистане (50%) [5, 21]. Основную массу горожан 
здесь тоже составляют представители коренных народов. Даже 
там, где идет процесс дезурбанизации (например, в Таджикиста-
не), значительная часть населения имеет опыт городской жизни, 
так как активно вовлечено в трудовую миграцию и несколько ме-
сяцев в году работает в крупных городах России и Казахстана. 

В-третьих, Центральную Азию ожидает расширение мас-
штабов внешней трудовой миграции. Население региона сравни-
тельно молодое – средний возраст жителей составляет около  
26 лет. Трудоспособная часть населения (в возрасте от 15 до  
64 лет) и в обозримом будущем будет составлять в среднем 65–
67%, что означает сохранение нагрузки на рынок труда в долго-
срочной перспективе [5, 50]. В условиях неспособности государств 
региона обеспечить необходимое количество рабочих мест, единст-
венным выходом является расширение экспорта рабочей силы. 

3. Формирование новых идентичностей. XXI век будет на-
сыщен с точки зрения процессов формирования новых идентично-
стей. Масштабная миграция населения внутри региона и за его 
пределы, урбанизация и индустриализация, новые процессы в ре-
лигиозной сфере будут способствовать распаду традиционных 
общественных связей, формированию новых общностей и иден-
тичностей, а также, возможно, к появлению новых наций. Форми-
рование новых идентичностей, безусловно, будет проходить в том 
числе и на основе религии. Рост в Центральной Азии религиозного 



 59

сознания после распада Советского Союза способствовал не толь-
ко возрождению традиционных конфессий, но и привел к появле-
нию новых религиозных групп. Здесь стоит отметить два «новых» 
религиозных течения.  

К первому стоит отнести появление в регионе в середине 
1990-х годов «новых» религиозных исламских групп. В Централь-
ной Азии развернули свою деятельность многие международные 
исламские организации, например «Хизб ут-Тахрир». После того 
как в 1999–2003 гг. «Хизб ут-Тахрир» была признана экстремист-
ской в Узбекистане, Таджикистане и Киргизстане, многие «новые» 
исламские группы ушли в подполье, а система их управления была 
децентрализована – появилось большое количество малых авто-
номных и полуавтономных групп. Они постоянно расширяют 
свою деятельность, несмотря на массовые аресты активистов и 
давление со стороны властей.  

Сейчас невозможно оценить даже приблизительную числен-
ность подпольных исламских групп, однако счет идет на десятки 
тысяч людей, в первую очередь в Узбекистане, Таджикистане и 
Киргизстане. Остановить рост числа сторонников исламского под-
полья не может даже то, что за последние 15 лет более 10 тыс. че-
ловек в странах Центральной Азии были осуждены за пропаганду 
радикальных религиозных идей. Члены «Хизб ут-Тахрир» пыта-
ются создавать ячейки своей организации даже в местах лишения 
свободы [4]. Не стоит представлять исламских радикалов как лю-
дей бедных и необразованных. Среди членов «новых» исламских 
групп достаточно много людей с высшим образованием и пред-
принимателей, а пропаганду своих идей «новые мусульмане» ве-
дут в основном в городах и пригородных поселках. С ростом го-
родского населения их активность будет только усиливаться. 

Ко второму религиозному направлению, на которое стоит 
обратить внимание, относятся «новые» христиане (в первую оче-
редь протестанты (пятидесятники, евангелисты, «Свидетели Иего-
вы» и т.д.)), которые развернули активную миссионерскую дея-
тельность в Центральной Азии после распада СССР. Численность 
протестантских общин постоянно растет, несмотря на серьезное 
давление со стороны властей, в том числе и за счет активного про-
зелитизма среди этносов, традиционно исповедовавших ислам  
(казахи, киргизы и узбеки). Так, по некоторым данным в Киргиз-
стане из всех протестантов 40% – киргизы па национальности [2]. 
Точных данных о числе последователей протестантских течений  
в Центральной Азии нет, однако можно с уверенностью говорить  



 60 

о сотнях тысяч протестантов в Казахстане и десятках тысяч в дру-
гих странах региона. По числу официально зарегистрированных 
религиозных организаций протестанты опережают православные 
общины в Казахстане, Киргизстане и Узбекистане. Возможности 
протестантских миссионеров иллюстрирует положение в Южной 
Корее, которая во второй половине XX в. из страны, где были  
в основном распространены буддизм и традиционные культы, за 
счет распространения протестантских течений превратилась  
в страну, где христианство исповедуют 30% населения.  

Проблема идентичностей затронет и национальные мень-
шинства. Эмиграция «европейцев» из Центральной Азии, которая 
будет продолжаться и в первой половине XXI в., не снимает с по-
вестки дня проблемы, связанные с этническими меньшинствами  
в регионе. 

Во-первых, представители этносов, которые в одних странах 
являются «титульными», в других выступают в качестве мень-
шинств (например, узбеки). 

Во-вторых, в Центральной Азии проживают много малых 
азиатских этнических групп как автохтонных (уйгуры, дунгане, 
каракалпаки, памирцы и др.), так и народов, поселившихся в ре-
гионе в XX в. (корейцы, курды, азербайджанцы, чеченцы и др.). 
Представители этих народов в отличие от «европейцев» не  
настроены на массовую эмиграцию из Центральной Азии. Их чис-
ленность остается практически неизменной (например, корейцы) 
или возрастает (уйгуры, дунгане), к тому же они проживают ком-
пактно и образуют достаточно устойчивые сообщества. Место и 
роль этнических меньшинств в регионе остается неопределенной. 
Давление со стороны «титульных» наций, проблема сохранения 
родного языка и религии, сложная социально-экономическая  
обстановка – все эти факторы будут способствовать поиску точек 
опоры и могут стать основой для новых идентичностей. 

Все эти изменения, безусловно, будут оказывать серьезную 
роль на развитие международных отношений внутри Центральной 
Азии и вокруг нее. 

 
Список источников и литературы 
 

1. Всесоюзная перепись населения 1970 г. Национальный состав населения по 
республикам СССР. [Электронный ресурс] // Электронный информационный 
бюллетень «Демоскоп Weekly». База данных. URL: http://demoscope.ru/ 
weekly/ssp/sng_nac_70.php 



 61

2. Доклад о свободе вероисповедания за 2011 год. [Электронный ресурс] // Офи-
циальный сайт Посольства США в Киргизстане. URL: http://russian.bishkek. 
usembassy.gov/_l2.html 

3. Национальный состав, вероисповедание и владение языками в Республике 
Казахстан. – Астана, 2012. 

4. Осужденные в Узбекистане экстремисты создали в тюрьме сеть ячеек «Хизб 
ут-Тахрир». [Электронный ресурс] // Сайт информационного агентства «Ин-
терфакс». URL: http://www.interfax-religion.ru/yz/?act=news&div=30682 

5. Урбанизация в Центральной Азии: Вызовы, проблемы и перспективы / Ана-
литический доклад. Центр экономических исследований. – Ташкент, 2013. 

«Международные отношения в XX–XXI вв.  
(Материалы Международной научной конференции.  

УФУ, Екатеринбург 30–31 октября 2013 г.)»,  
Екатеринбург, 2013 г., с. 141–145. 

 
 
Ж. Урманбетова, 
профессор  
(Киргизско-турецкий университет Манас) 
БЕЗОПАСНОСТЬ В КИРГИЗСТАНЕ 
 
Безопасность в современном Киргизстане из теоретической 

проблемы и онтологической данности превратилась в важную цель 
выживания индивида, общества и государства в целом. При этом 
на всех трех уровнях субъектности преобладают тенденции к раз-
рушению, а противостояние им происходит на основе инстинкта 
самосохранения, обеспечивающего повседневное существование. 
Целостность государства на протяжении всего периода суверенно-
го развития находится под постоянной угрозой, и на уровне меж-
дународного сообщества некоторые политики уже мысленно рас-
членяют республику, определяя будущих «хозяев» той или иной 
части. Безопасность из нормы бытия превратилась в лелеемую в 
умах и сердцах людей недостижимую ценность, и недостижимой 
ее делает повседневный ход общественно-политической жизни. 

Для определения существа безопасности в Киргизской Рес-
публике в качестве теоретического концепта приемлемым пред-
ставляется положение Якуси Акаси, высказанное на конференции 
ООН: «Нам нужна более широкая, более всеобъемлющая концеп-
ция безопасности, которая охватывает не только военную безопас-



 62 

ность как таковую, но и проблемы экономического благополучия, 
экологической и даже культурной безопасности»1.  

Говоря о безопасности в Киргизстане, мы имеем в виду сис-
темную безопасность, проявляющуюся во всех сферах развития.  
В этом смысле также приемлемо употребление термина позитив-
ная безопасность в значении способности государства и общества 
«выявлять и искоренять традиционные источники конфликтов, 
направлять свои усилия на предотвращение любых угроз стабиль-
ности и безопасности»2. С конца 90-х годов в концепции позитив-
ной (всеобъемлющей) безопасности общепризнанными остаются 
такие элементы, как гуманитарная, политическая, военная, эконо-
мическая, экологическая, информационная формы безопасности. 

Все основные внутренние и внешние факторы безопасности, 
относящиеся к государству в целом, выражаются в понятии нацио-
нальная безопасность. Для Киргизстана национальная безопас-
ность есть проявление способности государства обеспечить терри-
ториальную целостность, сохранение и защиту национальных 
интересов, политическую, экономическую, гражданскую безопас-
ность, стабильность условий жизнедеятельности, предвосхищение 
угроз и вызовов. Утвержденная указом президента КР Концепция 
национальной безопасности содержит общепринятые нормы с ак-
центом на национальные интересы, внешние и внутренние угрозы, 
однако ее теоретическая составляющая существует в отрыве от 
реальности. За последнее десятилетие основной угрозой для Кир-
гизстана как государства являются перманентные революции, на-
рушающие самую главную составляющую безопасности – ста-
бильность жизни, возможность гарантированного спокойствия и 
безусловной веры в будущее. Поэтому первый аспект безопасно-
сти – гуманитарный – звучит наиболее остро. Два кардинальных 
поворота судьбы целого государства за пять лет – это слишком 
много для любой страны, не говоря о запутавшейся в бесконечных 
противоречиях и политических конфликтах, переживающей пер-
манентный экономический кризис маленькой республике. Внут-
ренние угрозы безопасности по количеству и качеству превосходят 
внешние, соответственно обеспечение стабильности жизнедея-
тельности как основы существования полностью ложится на плечи 

                                                 
1 Science and Technology and Their Implications for Peace and Security: Topi-

cal Papers 2 / United Nations. – New York, 1990. – P. 3–4. 
2 Doyle S. Civil Space Systems: Implications for International Security.  

Dartmouth: Aldershot, 1994. – P. 10. 



 63

государства, долженствующего не только декларировать концеп-
ции национальной безопасности, но и претворять их в реальность, 
что не удавалось на протяжении всего десятилетия, да и сейчас 
дается с большим трудом. Сами граждане очень невысоко оцени-
вают гарантии стабильной жизни, что выражается в непрекра-
щающейся миграции в ближнее и дальнее зарубежье. 

Если гуманитарный аспект безопасности актуализируется 
как следствие происходящих в республике революций, то домини-
рующим фактором разрушения безопасности в Киргизстане явля-
ется политический фактор. Постоянный кризис власти и конфлик-
ты между ее представителями приводят к внутриполитической 
нестабильности и, как следствие, к возникновению угроз экономи-
ческой, культурной, демографической, гуманитарной и в целом 
национальной безопасности.  

Два десятилетия с момента обретения Киргизстаном сувере-
нитета являются историей бесконечных конфликтов внутри поли-
тической элиты. Как это ни прискорбно, политическая безопас-
ность республики страдает и зависит от отдельных политических 
деятелей и кланов. С начала суверенной истории государства 
именно Аскар Акаев как первый президент Киргизской Республи-
ки заложил негативную традицию политического лидерства, кото-
рая с неизбежностью приводила к нашумевшим свержениям  
власти. 

Политические катаклизмы с особенной силой проявляются в 
периоды выборов в Жогорку Кенеш (главный законодательный 
орган власти), тем самым отражая актуализацию феномена трай-
бализма в политической сфере (в кочевом обществе данная черта 
менталитета способствовала сплочению рода, сейчас же она 
трансформировалась в негативную характеристику политической 
системы). Издревле существовал институт аксакалов (старейшин), 
отражавший родовой характер власти. Родовые признаки полити-
ческого сознания оказались достаточно сильны и стабильны на 
уровне подсознания, что способствовало переходу трайбализма и в 
современную политику. Современный политический процесс осо-
бенно сильно насыщен трайбализмом, который переходит в ярко 
выраженный регионализм. 

В этом смысле необходимо подчеркнуть глубокое своеобра-
зие политического сознания и социальной памяти, которые предо-
пределяют нестандартность исторической, политической и соци-
ально-культурной жизни. Специфика политического сознания и 
социальной памяти проявляется в том, что исторически для  



 64 

Центральной Азии (в частности, для киргизов) была характерна 
сакрализация власти. С обретением суверенитета она усилилась, 
что отчасти явилось реакцией на запреты и ограничения эпохи со-
циализма; а в переходный период обороты набирал новый виток 
«демократической сакрализации» власти. Социальная память, 
включающая в себя этническую память, так же как и политическое 
сознание, сохраняет признаки родового сознания, что с неизбеж-
ностью приводит к тому же трайбализму. Отсутствует единая по-
литическая культура, наблюдается процесс сосуществования тра-
диционной политической культуры с современным политическим 
мышлением. 

Общеизвестно, что инициатором важных общественных пре-
образований должна стать элита как носитель инновационных 
идей и организатор практических действий. Именно элита прово-
цирует кардинальные изменения общественного развития, полити-
ческой системы, социально-культурных новшеств. Что мы имеем в 
нашей республике в этом смысле? Ни элита, ни контрэлита, поя-
вившиеся в первые годы суверенитета, не сумели с достоинством 
нести бремя ответственности и высоко поднять символы незави-
симости в период преобразований. Если быть честным, необходи-
мо с твердостью сказать, что в Киргизстане пока так и не сформи-
ровалась общенациональная элита, которая сумела бы взвалить на 
свои плечи груз чаяний народа и с высочайшей ответственностью 
нести их вперед. Наша так называемая элита меняется с каждыми 
новыми выборами в Жогорку Кенеш и с завидным постоянством 
погрязает в нескончаемом конфликте. В данном случае, как нельзя 
кстати, приходится мысль К. Ясперса о превращении массы в су-
щество так называемой элиты1. Уровень политической культуры 
многих представителей элиты катастрофически низок, бывает 
смешно и одновременно грустно слушать их лозунговые речи. Ло-
зунги подхватываются массами только в дни «революций», когда 
они действительно увлекают народ на воинственные шествия. Но  
в повседневной жизни одними лозунгами увлечь народ уже невоз-
можно, поскольку лимит доверия к властям предержащим давно 
исчерпан. 

Еще один аспект безопасности, военный, тесно связанный с 
политическим фактором, обнаруживает свою зыбкость в настоя-
щее время, сталкивая различные политические силы извне. Воен-
                                                 

1 Ясперс К. Духовная ситуация времени // Ясперс К. Смысл и назначение 
истории. – М.: Политиздат, 1991. – С. 313. 



 65

ная безопасность приоритетна для любого государства, тем более 
для маленькой республики, не обладающей достаточным потен-
циалом для обеспечения сохранности своей целостности. Второе 
десятилетие данный аспект прежде всего отражает столкновение 
интересов России и США, когда речь идет о предоставлении воен-
ных баз и присутствии военного контингента. Эта проблема, ос-
тающаяся нерешенной со времен А. Акаева, обострилась в период 
президентства К. Бакиева. В данном вопросе Киргизстан не сумел 
выработать обоснованную тактику взаимодействия, обостряя то 
одну, то другую линию межгосударственных отношений.  

Наибольшую сложность представляет неумение или неже-
лание элиты стратегически определить приоритеты для сохране-
ния национальной безопасности. Сегодня данная проблема актуа-
лизируется с большей силой, так как уже не просто не получается 
усидеть на двух стульях одновременно, а скорее Киргизстану не 
хотят предоставлять такой возможности, вынуждая определить 
стратегические ориентиры страны. Кроме того, «с позиции регио-
нальной безопасности в XXI в. аналитики прогнозируют, что  
потенциальной угрозой для Киргизстана в будущем, наряду с ре-
лигиозным экстремизмом, станет неизбежность пограничных  
конфликтов с сопредельными государствами. В частности, это 
может коснуться спорных водоземельных проблем, территориаль-
ных претензий, вызванных неурегулированностью государствен-
ных границ, межэтническими проблемами, обусловленными  
несоответствием существующих границ реальному национально-
территориальному размещению населения и т.д.»1. В этом смысле, 
согласно договоренности ОДКБ, российская база в Канте, где дис-
лоцированы российские военные, является долгосрочным элемен-
том системы обеспечения внешней безопасности в условиях, когда 
«вооруженные силы Киргизстана как основная составляющая  
системы обеспечения военной безопасности и, следовательно,  
сама система не отвечают оборонным потребностям страны» и не 
позволяют гарантировать ее безопасность2. На данном этапе необ-
ходима коренная реформа системы обеспечения военной безопас-
ности на новых принципах. 

Еще одним важным аспектом безопасности является со- 
циально-экономический, отражающий взаимодействие экономиче-
                                                 

1 Эсенбекова А. Военная безопасность Киргизстана и современный мир, 
или Как свести Концы с Концами. URL: http://www.easttime.ni/analitic/l/4/317.html 

2 Там же. 



 66 

ского и социального бытия. Экономика Киргизстана находится в 
состоянии перманентного кризиса. Наиболее сложными и проти-
воречивыми проблемами выступают миграция и бедность, способст-
вующие усилению социальной напряженности в обществе и, как 
следствие, предопределяющие рост митинговых страстей. С этой 
точки зрения «наиболее актуальным вопросом страновой повестки 
выживания (именно выживания, а не развития) является острая 
необходимость верстки основ, принципов и наиболее важных  
направлений экономической безопасности и политического кален-
даря их точной и ежедневной реализации в последующем», а так-
же развитие экономической дипломатии для «решения вопросов, 
связанных с экономическим развитием и обеспечением экономи-
ческой безопасности»1. Однако экономическая дипломатия в рес-
публике практически не развита, отсутствует культура продвиже-
ния экономических интересов Киргизстана за рубежом, а также 
низок уровень культуры в работе с донорскими организациями, 
что зачастую приводит по меньшей мере к неэффективности, а за-
частую и к бессмысленности деятельности последних при их зна-
чительном числе. Экономическая безопасность находит свое от-
ражение и в состоянии среднего класса, призванного выступать 
основанием стабильности экономической жизни. Хотя в республи-
ке предпринимаются определенные попытки для облегчения нало-
гообложения малого и среднего бизнеса, нельзя сказать, что пол-
ностью созданы благоприятные условия для его развития. 
Экономическая безопасность сама по себе системна, поскольку 
складывается из внутренних и внешних источников, однако стра-
тегия должна быть единой. Такая стратегия в республике отсутст-
вует, соответственно и проблемы экономической безопасности 
далеки от решения и вливаются в общую канву проблематичности 
обеспечения позитивной безопасности.  

Особым аспектом безопасности выступает экологическая 
безопасность, проецирующая включенность государства в общий 
ход глобализации. Экологические программы в республике прак-
тически не работают; время от времени спонтанно поднимаются 
вопросы таяния ледников, составляющих национальное богатство 
Киргизстана и выступающих гарантией существования чистой, 
целебной, уникальной воды не только в пределах республики, но и 
во всем регионе. Это касается и еще одного национального дос-
                                                 

1 Иманалиев М. Дипломатия и экономическая безопасность Киргизстана. 
TJRL: http://www.centrasia.ru/newsA.php?st=1227092 



 67

тояния – озера Иссык-Куль, имеющего тенденцию к обмелению. 
Однако это вопросы стратегического характера, не обнаруживаю-
щие злободневности и не связанные с выживанием республики, а 
потому перманентно обозначаемые, но не решаемые. 

Издревле одним из элементов традиционной номадической 
культуры, являющейся истоком киргизской культуры, выступала 
экологичность мышления: кочевник жил и мыслил в гармонии с 
окружающим миром, что было особенностью кочевой культуры, 
ее отличием от оседлой1. В этой связи имеет смысл использовать 
архетипы, актуализирующие историко-культурное наследие и  
позволяющие выделить новые смыслы у имеющихся символов 
культуры. Прав К.-Г. Юнг, утверждавший, что «в действительно-
сти от архетипических предпосылок невозможно избавиться за-
конным путем. Поскольку нет возможности объявить архетипы 
несуществующими, постольку каждая заново завоеванная ступень 
культурного усложнения сознания оказывается перед задачей: 
отыскать новое и отвечающее своему уровню истолкование архе-
типа, чтобы связать все еще присутствующую в нас жизнь про-
шедшего с современной жизнью, которая угрожает оторваться от 
первой»2. 

Формирование позитивной безопасности в Киргизстане, та-
ким образом, должно строиться на достижении системности как в 
теоретическом осмыслении, так и в социальной реальности. Во 
главу угла при этом должны ставиться национальные интересы, а 
лозунги должны содержать глубокий, стратегический смысл – 
только в этом случае можно прогнозировать положительный исход 
принятия решений на уровне государства. Это говорит о том, что 
на уровне элиты необходимо формирование нового уровня пони-
мания и отношений, исходя из приоритета идеи целостности об-
щества и стабильности развития. 

Здесь чрезвычайную важность получает идеология государст-
ва, которая так и не была выработана за два десятилетия эйфории 
от обретения суверенного пути. Не обладая масштабным ви́ дением 
ситуации и перспектив, сложно, а скорее и невозможно обуздать 
хаос общественных противоречий и катаклизмов. Республика 

                                                 
1 Урманбетова Ж.К. Культура киргизов в проекции философии истории. – 

Бишкек: Илим, 1997. – С. 77, 136. 
2 Юнг К. К пониманию архетипа младенца // Самосознание европейской 

культуры XX века: Мыслители и писатели Запада о месте культуры в современ-
ном обществе. – М.: Политиздат, 1991. – С. 123. 



 68 

должна иметь развернутые стратегические программы развития 
всех секторов бытия – и экономического, и политического, и соци-
ального, и культурного. Все это в концентрированном виде может 
и должно содержаться в идеологии.  

Очень важен культурно-идеологический контекст представ-
ления демократии, определение того, какие ценности должны до-
минировать в построении государства.  

Также необходимо понимать, что без выверенной и скрупу-
лезно просчитанной идеологии будущее Киргизстана весьма и 
весьма зыбко. В республике на протяжении последних двух деся-
тилетий неоднократно предлагались идеи, но ни одна из них не 
сумела дойти до сознания каждого человека. Не было ни сколько-
нибудь значимой идеологии, ни механизмов ее проникновения в 
сознание масс. Здесь очень важна гражданская идентичность, если 
учесть полиэтнический характер нашего общества. 

В нашей стране пока не преодолен кризис идентичности, яв-
ляющийся следствием кризиса государственного развития. Без 
должного культивирования феномена гражданской идентичности 
сложно говорить о возможности сплочения народа вокруг какой-
либо идеи. В данном ракурсе содержательную часть полиэтнично-
сти, а соответственно, и поликультурности общества составляют 
проблемы сохранения этнического многообразия и обеспечения 
устойчивого этнического развития всех групп на базе гражданско-
го единства, объединяющего всех представителей всех наций и 
этносов. Идентичность индивидуальна, но вместе с тем она есть 
продукт социального взаимодействия: «...членом этнической груп-
пы – и тем самым носителем определенной этнической идентично-
сти – индивидов делает не происхождение (биологическое или 
культурно-историческое), а та роль, которую эти индивиды играют 
в социальном взаимодействии. Идентичность есть не свойство, а 
отношение. Отсюда следует ее открытость и подвижность»1.  

Отсутствие ярко выраженной гражданской идентичности и 
позволяет манипулировать чувствами различных этносов в период 
митингов, когда социальная напряженность способна обретать 
различные формы, в частности – этническую. Без формирования 
гражданской идентичности невозможна консолидация общества. 
Такой подход связан с актуализацией патриотизма, служащего ка-
                                                 

1 Малахов В. Символическое производство этничности и конфликт // 
Идентичность: Поиск, производство и воспроизводство / Фонд Сорос-
Киргизстан. – Бишкек, 2005. – С. 12. 



 69

мертоном единства народа. Патриотизм является важной состав-
ляющей гражданской идентичности, поскольку проявляет нераз-
дельное единство человека именно с этим обществом, когда нахо-
дят выход чувство собственного достоинства и гордость за 
принадлежность к данному обществу или государству.  

В последнее время особенную актуальность приобретает и 
информационная безопасность. Внешние источники порой играют 
существенную роль в формировании и пропаганде негативного 
имиджа, ярким примером чего являются многочисленные статьи 
как в печатных, так и электронных СМИ многих держав мира  
в дни киргизских революций. В этом смысле Киргизстан беспре-
станно проигрывает информационную войну и с неизбежностью 
оказывается в невыгодном с точки зрения восприятия происходя-
щего положении. 

На основе рассмотрения наиболее важных аспектов безопас-
ности можно заключить, что Киргизстан нуждается в обновленной 
стратегии позитивной безопасности, способной выявлять источни-
ки конфликтов, а также предупреждать угрозы. 

«Безопасность на Западе, на Востоке и в России:  
Представления, концепции, ситуации»,  

Иваново, 2013 г., с. 300–307. 
 
 
Р. Масов,  
академик АН РТ, директор Института истории,  
археологии и этнографии им. А. Дониша  
АН Республики Таджикистан 
В. Дубовицкий,  
доктор исторических наук,  
заместитель директора Института истории,  
археологии и этнографии им. А. Дониша  
АН Республики Таджикистан 
ПРИСОЕДИНЕНИЕ СРЕДНЕЙ АЗИИ К РОССИИ:  
СОБЫТИЯ ЧЕРЕЗ ПРИЗМУ ТРЕХ ВЕКОВ 
 
Формирование территории государства происходит, как пра-

вило, в результате присоединения соседних территорий, которые в 
редких случаях оказываются незаселенными. Тем более если эти 
события относятся к территории Евразии в XIX в., когда здесь уже 
существовали государственные образования, подчас имевшие не 
просто многовековую, но тысячелетнюю историю. 



 70 

Говоря об истории складывания многонациональной Рос-
сийской империи и формах вхождения в нее в различные истори-
ческие периоды народов и государств, необходимо учитывать, что 
данная проблема распадается на ряд вопросов, связанных, с одной 
стороны, с мотивами такого присоединения, с другой – с механиз-
мом присоединения (вхождения). Все это, как минимум, предпола-
гает решение вопроса о добровольности или насильственности  
такого акта. 

Регион Средней Азии стал последним «территориальным 
приобретением» Российской империи перед ее крушением в 1917 г. 
С вхождением его в состав исторической России территория этого 
государственного образования здесь приобрела свою географиче-
скую форму, почти неизменную в последующие 100 лет. 

Существует широкий пласт русской досоветской востоко-
ведческой литературы, в которой отражены данные вопросы.  
В указанных работах были сформулированы концептуальные  
направления в освещении истории взаимоотношений региона 
Средней Азии и России, начиная с Киевской Руси. Концептуаль-
ные оценки этого периода отличаются в основном либо культуро-
логическим подходом к рассмотрению событий («цивилизаторская 
миссия европейской культуры для народов, погрязших в дикости 
восточного Средневековья»), либо геополитическим ракурсом  
англо-русских противоречий. Последний из подходов характерен 
прежде всего для военных авторов1.  

Советские исследователи оценивали процесс присоединения 
как проявление агрессивной политики царизма, в то же время под-
                                                 

1 Куропаткин А. Завоевание Туркмении (поход в Ахальтеке в 1880–
1881 гг. с очерком военных действий в Средней Азии с 1839 по 1876 г.). – СПб., 
1899; Костенко Л.Ф. Очерки Семиреченского края // Военный сборник. 1872. 
Т. 88. Костенко Л.Ф. Средняя Азия и водворение в ней русской гражданственно-
сти. – СПб., 1890; Венюков М.И. Заметки о степных походах в Средней Азии // 
Военный сборник. 1860. № 12; Венюков М.И. Примечания к будущей истории 
наших завоеваний в Азии // Колокол. Вып. 9. – М., 1864; Венюков М.И. Общий 
обзор расширения русских пределов в Азии и способов обороны их // Военный 
сборник. 1872. № 12; Венюков М.И. Материалы для военного обозрения русских 
границ в Азии // Военный сборник. 1872. № 10–12; 1873. № 1–2; Венюков М.И. 
Очерк политической этнографии стран, лежащих между Россией и Индией. – 
СПб., 1877; Федоров Д.Я. Опыт военно-статистического описания Илийского 
края. Ч. 1. – Ташкент, 1880; Терентьев М.А. Россия и Англия в Средней Азии. – 
СПб., 1875; Терентьев М.А. История завоевания Средней Азии. Т. 1. – СПб., 
1906; Серебренников Г.А. Туркестанский край. Сборник материалов для истории 
его завоевания. Ч. 2. Т. 20. – Ташкент, 1914. 



 71

черкивая прогрессивные последствия этого феномена, приведшего 
к втягиванию народов региона в революционный процесс, рево-
люционные преобразования и строительство в дальнейшем совет-
ского общества. Что касается историографии советского периода, 
то стройная идеологическая система давала небольшой выбор в 
оценке фактов и мотивов действий Российской империи: «от жес-
токого колониального завоевания» до концепции «меньшего зла» 
для региона (по сравнению с колониальным захватом Англией). 
Впрочем, в оценках исследователей этого периода заметна сущест-
венная разница и даже явные противоречия: так, если до конца 
1930-х годов они пользовались термином «завоевание Средней 
Азии», то в послевоенный период в научной литературе утвердил-
ся термин «присоединение Средней Азии к России». 

Проблематика российско-среднеазиатских отношений полу-
торовековой давности, с периода «перестройки» и особенно после 
развала в 1991 г. Советского Союза, чрезвычайно перегружена 
идеологизированными и эмоциональными оценками, которые час-
то подменяют научный анализ темы. В большей степени это ха-
рактерно для учебной литературы, предназначенной для воспита-
ния граждан новых независимых государств, где важную роль 
играет эмоциональная мобилизация национального духа, в том 
числе и посредством мифологизации истории своего этноса,  
конструирование героики прошлого. Понятие «завоевание» в этот 
период явно доминирует. Вместе с тем некоторые исследователи 
одновременно используют термин «завоевание» и «присоедине-
ние». 

Можно констатировать, что в целом в исторической науке на 
пространстве СНГ в настоящее время утвердилось употребление 
следующих понятий: 

– завоевание Средней Азии Россией;  
– присоединение Средней Азии к России;  
– добровольное присоединение Средней Азии к России;  
– экспансия России в Среднюю Азию;  
– колониальный захват Туркестана (или Средней Азии);  
– освоение Средней Азии Россией;  
– вхождение Средней Азии в состав России. 
Понятно, что подобное множество подходов в оценке исто-

рических событий не способствует ни созданию объективной  
научной картины прошлого наших народов, ни формированию 
единого гуманитарного пространства на этой территории. Ослаб-
ление влияния теории исторического материализма, идеологиче-



 72 

ский и методологический разнобой в подходе к изучению истории 
наводят на мысль о применении в качестве методологических  
ориентиров теорий геополитики. Среди большого их разнообра-
зия, существующего в современном мире, наиболее плодотворны-
ми для изучения условий складывания многонациональной Рос-
сийской империи и форм вхождения в нее других народов и 
государств являются евразийская теория, подробно разработанная 
русскими учеными в 1920–1940-х годах, а также теория неоевра-
зийства, созданная на ее основе в 1990-х годах в Российской Феде-
рации1. 

Исходя из названной методологии, наиболее подходящим 
термином для событий того периода является «присоединение». 
Итак, каковы были мотивы правительственных кругов Российской 
империи в присоединении региона на протяжении более чем  
30-летнего периода? Была ли это полностью спланированная  
программа, с самого начала рассчитанная на десятилетия и обес-
печенная военными, политическими и экономическими ресурсами 
и «передаваемая по наследству» от одного императора к другому 
(соответственно, и их кабинетами министров), или это был ряд 
отдельных кампаний, вызванных каждый раз новой ситуацией 
внутри страны или в международной обстановке? 

Можно согласиться с мнением большого числа исследовате-
лей, считающих, что территориальные приобретения России в 
Средней Азии начались при императоре Петре I, однако активное 
присоединение региона началось уже при его приемниках. 

Геополитическая ситуация на евразийском континенте во 
второй половине XVIII – начале XIX в. была отмечена фактором 
усиления русско-английских противоречий в Средней Азии и ха-
рактеризуется активным проникновением Англии в глубь региона 
Среднего Востока, известного в геополитике XX в. как реализация 
«стратегии анаконды». С начала XIX в. Средняя Азия становится 
полем нарастающего геополитического соперничества между Анг-
лией и Россией, первая из которых рассматривает регион в качест-
ве: а) буферной зоны между Российской империей и Британской 
Индией; б) рынка сбыта товаров английской промышленности. 

В 1840-х годах в государственной политике России на Юго-
Востоке происходит переход к мероприятиям по «выдвижению 
границ» для контроля безопасности на степном пространстве 
                                                 

1 См.: Дугин А.Г. Основы геополитики. Геополитическое будущее России. – 
М., 1997. 



 73

Средней Азии. Таким образом, происходит процесс постепенной 
трансформации методов геополитического контроля над пространст-
вом региона от протектирования казахских родов и родовых объе-
динений (жузов) к постепенному внедрению центральной власти 
путем строительства на караванных трассах военизированных  
укреплений и массовому вовлечению казахов в орбиту экономиче-
ских интересов России. Комплекс военно-политических мероприя-
тий русского правительства, проведенных на протяжении 40– 
60-х годов XIX в. привел к полному контролю над центральной и 
южной частями Киргизской степи (Казахстаном) и вплотную по-
додвинул границы страны к земледельческой зоне Средней Азии. 
Меры, предпринятые в названный период, привели к полному  
прекращению набегов кочевников на приграничные районы Рос-
сии и, соответственно, к прекращению работорговли российскими 
подданными. Благодаря перечисленным мероприятиям был дос-
тигнут еще один важный результат – внутреннее примирение ка-
захских родов. Так, в начале 50-х годов XIX в. заключили мир  
враждовавшие между собой многие поколения родов чиклинцев, 
каракисяков и джагалбаев, чем была достигнута стабилизация  
обстановки и безопасность караванных путей на пространстве  
между Оренбургской линией и северо-восточным побережьем 
Аральского моря. 

1830-е – начало 60-х годов XIX в. характеризуются мощной 
широтной экспансией Англии на Среднем Востоке и противо- 
действием России уже на подступах к Средней Азии – в Афгани-
стане и Иране, а также попытками формирования антироссийской 
военно-политической коалиции из среднеазиатских государств и 
племенных объединений. Проблема противодействия английской 
экспансии в Средней Азии еще более остро встала в 1857 г. в связи 
с подготовкой Англией вторжения в Персию. 

Перед правительством России и прежде всего ее военным 
руководством встал вопрос об организации стратегической оборо-
ны на юго-восточном направлении с целью отсечения развития 
геополитической экспансии основного европейского противника 
на юге Евразии. Геополитическая целесообразность диктовала 
России необходимость создания барьера а) либо путем непосредст-
венного присоединения конкурентной территории, б) либо с по-
мощью создания на пути английской экспансии буферных зон из 
союзных государств. 

В 50-х – начале 60-х годов XIX в. основным направлением 
противодействия английской экспансии становится первый из пере-



 74 

численных путей. По нашему мнению, это происходит прежде  
всего потому, что создание буферной зоны из племенных союзов 
туркмен, оказавшихся в наибольшей близости к территории, непо-
средственно контролируемой англичанами на Среднем Востоке, 
было неэффективно прежде всего из-за слабости и политической 
неустойчивости этих объединений. Кроме этого, постоянные  
конфликты с Кокандским ханством, возникавшие из-за набегов на 
кочевья находящихся в российском подданстве казахов, ускорили 
решение вопроса о соединении Оренбургской и Сибирской погра-
ничных линий. По мнению правительственных кругов, в этом слу-
чае «Россия сократит протяженность своих границ и в случае ев-
ропейской войны, владычествуя в Коканде, будет постоянно 
угрожать Ост-Индским владениям Англии. Только здесь мы и мо-
жем быть опасны для этого нашего врага»1. 

Таким образом, необходимость воздействия на дальний, уяз-
вимый фланг своего европейского противника в условиях, когда 
Россия имела несомненные преимущества как континентальная 
держава, располагавшая мощной сухопутной армией, имевшей 
богатый опыт боевых действий в степной и пустынной местности, 
явилась главным геополитическим фактором дальнейшего про-
движения в Среднюю Азию. 

Необходимость окончательного определения южной границы 
государства в Средней Азии в плодородных оазисах неоднократно 
доказывалась военными и гражданским руководством России 
XIX в. В частности, на это указывалось на совещании командова-
ния войск Оренбургской и Сибирской линий в форте Перовский  
31 августа 1861 г. Здесь отмечалось, что занятие плодородных  
оазисов в районе Ташкента, Туркестана и других кокандских горо-
дов создает необходимые условия для продовольственного снаб-
жения русских войск на Сырдарьинской части Оренбургской  
пограничной линии, расположенной в полупустынных районах2. 
На это же указывает и военный историк В. Водопьянов: «Прежде 
всего, завоевание городов Туркестана и Ташкента явилось очевид-
ной необходимостью не только для прочного соединения Сибир-
ской и Оренбургской линий, но и в экономическом отношении, 
ибо присоединение такого богатого края, как Туркестан и Таш-

                                                 
1 Белявский. Материалы по Туркестану. (Исторический очерк распростра-

нения русской власти в Средней Азии). – СПб., 1904. – С. 8. 
2 Серебренников А.Г. Сборник материалов для истории завоевания Турке-

станского края: В 74 т. – Ташкент, 1908. – Т. 12. – С. 201. 



 75

кент, могло доставить России большие средства; оставаясь же на 
Сырдарье, мы владели бы самой бесплодной, самой бедной мест-
ностью Азии, тогда как по соседству – богатый край, изобилую-
щий дарами природы. К сожалению, политическое и финансовое 
положение России того времени не позволяло предпринять реши-
тельное наступление против Коканда, и мы на время затихли»1. 

1864 год знаменует новый этап российской геополитики в 
Средней Азии. С этого времени началась короткая, но интенсивная 
и обширная по охвату военная кампания, завершившаяся присое-
динением к России территории Средней Азии общей площадью 
более чем 4000 км2 и созданием на этой территории Туркестанско-
го генерал-губернаторства. Этот факт знаменует собой начало ка-
чественно нового периода во взаимоотношениях России и средне-
азиатских народов. Решение о продвижении России на территорию 
среднеазиатских ханств фактически было принято императором 
Александром II 20 декабря 1863 г. по предложению оренбургского 
генерал-губернатора А.П. Безака о соединении Сырдарьинской 
(считавшейся частью Оренбургской) и Сибирской пограничных 
линий. 

Осуществление планов установления новой границы, приня-
тых 20 декабря 1863 г., ярко демонстрирует переход к новому эта-
пу построения геополитической системы России и является клю-
чевым во всех последующих событиях в Средней Азии. Весь 
дальнейший процесс присоединения территории региона к России, 
на наш взгляд, можно условно разделить на четыре этапа:  

– военные действия против Кокандского и Бухарского 
ханств (1864–1868). В качестве «отсроченного» события того же 
этапа можно назвать ликвидацию Кокандского ханства и создание 
Ферганской области Туркестанского генерал-губернаторства 
(1876); 

– военные действия против Хивинского ханства и протекти-
рование этого государства (1873); 

– присоединение территории современной Туркмении 
(1880–1885);  

– установление административного контроля России на тер-
ритории Памира и Горного Бадахшана (1892–1895). 

«Вскоре осуществленное новое завоевание, увеличивая про-
тяжение наших границ, требует значительного усиления военных 
средств и расходов, между тем как подобное расширение владений 
                                                 

1 Водопьянов В. История 6-го Оренбургского полка. – М., 1996. – С. 17–18. 



 76 

не только не усиливает, а ослабляет Россию, доставляя взамен яв-
ного вреда лишь гадательную пользу. Нам выгоднее остановиться 
на границах оседлого населения Средней Азии, нежели включать 
это население в число подданных Империи, принимая на себя но-
вые заботы об устройстве их быта и ограждения их безопасности. 

Приняв за основание, что правительство не желает завоева-
ний в Средней Азии, виды в этой стране можно ограничить:  
1) прочным утверждением русской власти на занятом уже  
пространстве, устройством быта и введением цивилизации между 
подвластными ордынцами; 2) действительным ограждением этих 
племен от хищников и нападений среднеазиатских народов, поста-
вив их в невозможность вредить нам или, по крайней мере, убедив, 
что никакое неприязненное действие с их стороны не останется 
без наказания и возмездия; 3) приобретением нравственного влия-
ния на Средне-Азиатские ханства, не вмешиваясь в их управление, 
внутренние дела и политические отношения, но стараясь путем 
мирных и торговых сношений рассеять их недоверие к нашей по-
литике и установить прочные отношения, чтобы иметь возмож-
ность ограждать в самих ханствах интересы и безопасность наших 
подданных, развив нашу азиатскую торговлю, и открыть новые 
рынки для сбыта русских произведений; 4) и, наконец, удешевить 
содержание наших войск, довольствуя их местными способами,  
а не подвозом из России, и покрывая хотя бы часть расходов на их 
содержание доходами с занимаемого края»1. 

Возникший в 1864 г. вопрос о протектировании среднеазиат-
ских владений или их полном присоединении к России становится 
ключевым в построении геополитической системы в Средней 
Азии. Уже в 1864–1865 гг. это ярко проявилось в вопросе о право-
вом статусе г. Ташкента и прилегающих к нему территорий. 

Попытка взять Ташкент сходу не удалась, и этот факт вызвал 
пристальное внимание как военного, так и политического руко- 
водства России – речь фактически пошла об установлении новой 
линии границы и о все большем участии в политической жизни 
Средней Азии. Дело осложнилось из-за претензии на город эмира 
Бухары, который попытался воспользоваться военными пораже-
ниями Коканда для: 1) территориальных приобретений; 2) уста-
новления политического контроля над Кокандом; 3) обеспечения 
контроля за транзитной торговлей через Ферганскую долину в 
Кашгарию. Это кардинально меняло всю политическую обстанов-
                                                 

1 Серебренников А.Г. Указ. соч. Т. 17. – Ташкент, 1908. – С. 196–201. 



 77

ку на территории междуречья рек Сырдарьи и Амударьи, т.е. 
древнего Мавераннахра, что требовало незамедлительных реше-
ний со стороны России. Центральным пунктом в этих событиях 
становилось определение международного правового статуса 
г. Ташкента и Ташкентского оазиса: «Известие о прибытии в Таш-
кент Худояр-хана с отрядом войск Бухарского эмира до сих пор 
еще не подтверждается. Но сведения о сношениях Ташкента с Бу-
харой подтвердились, и заговор, заблаговременно раскрытый 
Алимкулом, имел целью передачу Ташкента Бухарскому эмиру. 

Впоследствии этих оснований Бухарский эмир требовал от 
Алимкула передачи ему Ташкента, в случае чего выразил намере-
ние послать посольство в Россию для определения границ, но 
Алимкул ответил, что намерен оборонять Ташкент как от русских, 
так и от бухарцев и в крайнем случае предпочитает передаться 
русским»1. Но в 1865 г. Ташкент был взят русскими войсками. 

Принимая во внимание огромную стратегическую ценность 
Ташкентского оазиса и его ключевое значение не только для  
контроля с севера за Ферганской долиной, но и в качестве фактора 
взаимоотношения со все усиливающейся Бухарой, испытывающей 
все больший аппетит к территории Кокандского ханства, генерал 
Черняев и его непосредственный начальник – генерал Крыжанов-
ский были склонны сохранить Ташкент в той или иной форме за-
висимости от России: «Образование из Ташкента отдельного  
ханства с вассальным подчинением его России, по моему мнению, 
в настоящее время неудобожелаемо... Хан, поставленный нашим 
правительством, в глазах народа будет таким же русским чинов-
ником, которым управляются они и теперь, но с той разницей, что 
власть нашего чиновника они признают, потому что видят в ней 
силу, и в результате выйдет, что мы только лишимся средств, ко-
торые будут выделены на содержание хана. Помимо всего этого, 
образование из Ташкента самостоятельного ханства лишит нас 
этого важного политического значения, которое приобрели мы с 
занятием этого города, стоявшего во главе всей Средней Азии»2.  

Еще более развернуто свои соображения по присоединению 
новых территорий в Средней Азии изложил в донесении военному 
министру оренбургский генерал-губернатор Крыжановский, на 
долю которого, как и его предшественника, Обручева, выпало 
принятие многих политических и военных решений по региону: 
                                                 

1 Водопьянов В. Указ. соч. – С. 101. 
2 Серебренников А.Г. Указ. соч. Т. 20. – Ташкент, 1908. – С. 7. 



 78 

«Их правительства (т.е. Коканда и Ташкента) должны быть к нам в 
вассальных отношениях и представлять ручательства для нашей 
торговли и спокойствия границы и далее течение Сыра должно 
быть обеспечено для нашего судоходства. Спрашивается, каким 
образом следовало добиваться этого ручательства и этого обеспе-
чения от такого народа, как азиатцы? Можно ли было достичь тре-
буемых результатов, не занимая постоянно вблизи Ташкента уг-
рожающей позиции и самостоятельных постов по реке? Каким 
образом можно установить вассальные отношения, хотя бы над 
одним Ташкентом, городом, где сплетаются все интриги средне-
азиатской дипломатии, стоя от него в 100 верстах или даже прихо-
дя туда, но лишь на время? 

Каким образом, не занимая пункта вблизи Ташкента, обес-
печить его от преобладания в самом городе сильной партии эмира, 
всегда готовой с оружием в руках поддержать и укрепить его вла-
дычество?  

Наконец, отчего, занимая временно разные посты впереди 
нашей границы, мы должны считать ее вновь перенесенной, и от-
чего объявление Ташкента и Коканда независимыми владениями с 
обязательством защищать их от всякого рода нападений будет 
противоречить нашим официальным и журнальным заявлениям? 

Независимый Ташкент может без нарушения своей незави-
симости потребовать присутствия наших войск в разных пунктах 
своей территории, и мы не можем отказать в том владению, нахо-
дящемуся под нашим протекторатом»1. 

Новая геополитическая реальность, сложившаяся в северных 
районах Средней Азии, вызвала большие затруднения в деятель-
ности высших политических кругов России на международной 
арене. Однако успехи русских войск в этом регионе оказали ожи-
даемое давление на позицию Англии, проявлявшей все большее 
опасение по поводу своих колоний в Индии, а значит, смягчившей 
свои позиции в отношении России в Европе. Ташкент был оценен 
МИДом России как «узел нашего влияния в Средней Азии»2.  
Министерство иностранных дел посчитало целесообразным: «Для 
оставления гарнизонов в Чиназе и Ниязбеке, а также в разных  
постах по Сыру просьба о том жителей Ташкента была бы весьма 
уместная.  

                                                 
1 Серебренников А.Г. Указ. соч. Т. 20. – Ташкент, 1908. – С. 19–20. 
2 Там же. – Т. 19. – С. 283. 



 79

При объявлении эмиру о предстоящем наказании за всякое 
нарушение спокойствия наших границ, равно как Ташкента и Ко-
канда, не следовало бы упоминать о взятии Бухары, так как эта 
угроза трудноосуществима, а наше слово, в особенности обращен-
ное к азиатцам, должно быть строго выполняемо»1. Этот взгляд в 
значительной мере совпадал со взглядами на устройство границы 
оренбургского военного начальства: «В Ташкенте надо образовать 
самостоятельное управление из местных жителей, без всякого 
вмешательства в домашние дела жителей кого-либо из русских 
чиновников. Само собой разумеется, что при этом крепость и жи-
тели должны быть немедленно обезоружены, а крепостные стены 
приведены в положение, совершенно для нас безвредное. 

Было бы весьма полезно образовать при Ташкенте целый 
округ от страны, лежащей от нашей нынешней линии до берегов 
Сыра и Нарына, по всему их протяжению, и землю эту вместе с 
городом Ташкентом или отдать особому хану по нашему выбору, 
или подчинить муниципалитету»2.  

Министерство иностранных дел России в лице директора его 
Азиатского департамента Стремоухова категорически возражало 
против такой линии границы, которую предлагал оренбургский 
генерал-губернатор Н.А. Крыжановский, старавшийся одновре-
менно сгладить тот отрицательный эффект, который произвели  
в политических кругах слишком решительные и не согласованные 
с руководством страны действия генерала Черняева в отношении 
Ташкента: «Так же как и прежде, держусь его мысли, что, не окон-
чив устройства главного здания и не имея даже денег на устройст-
во его, не нужно начинать постройку ненужных флигелей: нечего 
нам делать новых завоеваний, когда не можем укрепить то, что 
уже имеем. В Азии гораздо легче делать громкие завоевания, чем 
трудиться над администрацией, тем более что последняя приносит 
много горя и неудовольствия, а громкие, но вместе с тем весьма 
нетрудные завоевания, приносят чины и кресты. А потому не сле-
дует удивляться, что в Туркестане люди увлекаются: надо только 
подтянуть им поводья и направить воинственный удар на что-
нибудь более разумное, чем расширение и без того широчайшей 
России. 

Полагаю, по-прежнему (и решительно), остановиться на 
бывшей границе нашей через Ташкент и Аулиета, выдвинув не-
                                                 

1 Серебренников А.Г. Указ. соч. Т. 20. – Ташкент, 1908. – С. 66. 
2 Там же. – С. 68. 



 80 

много вперед ее левый фланг. Думаю границу ту прикрыть  
вассальными нам владениями Ташкентским и Кокандским, но с 
обязательством защищать их от покушений Бухары. Если эмир 
захочет взять их, придется всякий раз открывать клапан геройства 
Туркестанских войск и брать Бухару с целью наказывать эмира 
контрибуциями. Считаю также необходимым, обеспечить за нами 
судоходство по Сыру и для сего, по особой просьбе ташкентцев и 
снисходя к их крайнему и бедственному положению, оставить 
границы в некоторых пунктах по берегу реки. Если будет возмож-
но, надо устроить так, чтобы ташкентцы платили арендную сумму 
на содержание тех гарнизонов. Когда ташкентское владение окон-
чательно упрочится (а когда оно упрочится, знает только Бог и 
мы), тогда гарнизоны наши надо будет вывести»1. 

Таким образом, высшее военное руководство Оренбургского 
генерал-губернаторства, отвечавшее за политику на среднеазиат-
ском направлении в течение 130 лет, при всем понимании между-
народного резонанса этих действий, склонялось к геостратегиче-
ским решениям, исходящим из удобств обороны территории, 
снабжения войск, безопасности союзников и других факторов 
стратегического и оперативного характера.  

Реакция Азиатского департамента МИДа на планы военных 
кругов по установлению новой линии границы была однозначной 
и находилась в русле общей политики России, определенной этим 
министерством: «Если мы будем расширять наши пределы только 
потому, что будем желать присоединять к себе каждое воинствен-
ное кочевое племя, могущее делать набеги, то вряд ли удастся нам 
когда-либо остановить свое движение на юг, и кажется, было бы 
выгодно или оградить границу укрепленною линией, или карать 
хищников подвижными колоннами... 

Едва ли может входить в виды правительства распоряжаться 
судьбами всей Средней Азии, проникая даже до Бухары; подобные 
замыслы еще не входили, да и вряд ли должны входить, в нашу 
политическую программу, потому что ни в коем случае не оправ-
дывались бы ни требованиями нашей торговли, ни общим полити-
ческим соображением, а между тем вовлекли бы нас в неизбежные 
затруднения»2. 

В этот момент действия России в Средней Азии неожиданно 
осложнились активностью Бухарского эмирата. К середине 1865 г. 
                                                 

1 Серебренников А.Г. Указ. соч. Т. 20. – Ташкент, 1908. – С. 47–48. 
2 Там же. – С. 69–70. 



 81

бухарский эмир Музаффар, воспользовавшись борьбой России и 
Кокандского ханства, вторгся в Ферганскую долину, захватил Ко-
канд и посадил на престол своего ставленника – неоднократно  
изгонявшегося отсюда в ходе межфеодальной борьбы Худояр-хана. 

Этот успех воодушевил эмира, и он прислал в Ташкент по-
сольство, которое в ультимативной форме потребовало немедлен-
ного вывода русской администрации и военных сил за пределы 
города. 

В этих условиях МИД и Военное министерство России еди-
нодушно решили придерживаться твердой позиции: не давать по-
вода к столкновениям, но не избегать при необходимости актив-
ных действий. Однако попытки решить возникшую проблему 
потерпели неудачу – посольство, посланное к эмиру в октябре 
1865 г. во главе с полковником Глуховским, было арестовано1. 

В этой ситуации русское военное командование решилось на 
более активные действия. Мелкие стычки с бухарскими разъезда-
ми переросли 8 мая 1866 г. в крупное сражение в урочище  
Ирджар, где бухарская армия была разбита, и после неудачной по-
пытки организовать контрнаступление бежала в свои пределы2. 

Новый командующий войсками в регионе, генерал Д.И. Ро-
мановский, сразу вслед за этим занял важные стратегические 
пункты, прикрывавшие доступ в центральную часть Ферганской 
долины – г. Ходжент и крепость Hay. Таким образом, послушный 
союзник Бухары, кокандский правитель Худояр-хан, оказался за-
пертым в Ферганской долине и не мог выступить совместно с бу-
харскими войсками. Но Романовский при поддержке военного ве-
домства решил добиться «полной определенности» с Бухарой, и  
23 сентября его войска вторглись в пределы эмирата. Заняв штур-
мом важнейшие крепости: Ура-Тюбе (ныне г. Истаравшан), Джи-
зак и Яны-Курган, они вскоре вышли на подступы к Самарканду. 

С присоединением к России этой территории для местного, 
прежде всего оседлого, таджикского населения закончился не-
скончаемый кошмар междоусобных войн, длившихся практически 
постоянно между Бухарой и Кокандом. По данным известного 
таджикского историка А. Мухтарова, с начала XIX в. до 1866 г.  

                                                 
1 См.: Татаринов А.С. Семимесячный плен в Бухарии. – СПб., 1867; Глу-

ховский А.И. Плен в Бухаре // Русский инвалид. – 1868. – № 97–100. 
2 Дониш А. Путешествие из Бухары в Петербург. Избранные произведе-

ния. – Душанбе, 1976. – С. 125. 



 82 

г. Ура-Тюбе обе стороны штурмовали свыше 40 раз!1 И каждый 
раз занятие города сопровождалось грабежами, пожарами и уго-
ном населения. Именно в окрестностях Ура-Тюбе известный рус-
ский художник В. Верещагин в эти годы увидел печально извест-
ный «калаи-манор» (минарет из голов), ставший сюжетом его 
картины «Апофеоз войны». 

Управление большими «вновь приобретенными» террито-
риями в Средней Азии потребовало и нового административного 
устройства. 11 июля 1867 г. решением правительства, среднеазиат-
ские владения образовали отдельное Туркестанское генерал-
губернаторство, куда вошли две области: Сырдарьинская и  
Семиреченская. Общая территория Туркестанского генерал-губер- 
наторства составила около 1,493 тыс. верст, что делало его одним 
из крупнейших административных образований России того вре-
мени2.  

Первым генерал-губернатором был назначен генерал-
адъютант К.П. Кауфман. Ему были предоставлены неограничен-
ные полномочия «к решению всяких политических, пограничных 
и торговых дел, к отправлению в сопредельные владения доверен-
ных лиц для проведения переговоров и подписанию трактатов,  
условий или постановлений, касающихся взаимоотношений Рос-
сии с этими странами». Кауфман стал настоящим хозяином в Тур-
кестане. Недаром местные жители дали ему прозвище «ярым-
подшо», т.е. «полуцарь». Современники отмечают, что он «иногда 
даже предупреждал высшую правительственную власть, которой 
только оставалось соглашаться с его распоряжениями и утвер-
ждать их в законодательном порядке»3. 

Накануне нового 1868 г. генерал-губернатор пригласил на 
прием «именитых людей Ташкента», где поздравил их с Новым 
годом и выступил с речью, в которой разъяснил основные положе-
ния в управлении краем. Им было объявлено, что все вопросы  
самоуправления, равно как и судопроизводства, передаются вы-
борным самим населением аксакалам и казиям, и только особо 
тяжкие преступления подлежат русскому суду. При этом  

                                                 
1 Мухтаров A.M. История Ура-Тюбе. – Душанбе, 1984. – С. 75. 
2 Россия. Полное географическое описание нашего Отечества. Т. 19. Тур-

кестанский край. – СПб., 1913. – С. 2. 
3 Кауфманский сборник, изданный в память 25 лет истекших со дня  

смерти покорителя и устроителя Туркестанского края генерал-адъютанта  
К.П. фон Кауфмана 1-го. – М., 1910. – С. XV. 



 83

К.П. Кауфман подчеркнул, что «ташкентцы и жители других горо-
дов, за исключением только некоторых преступлений, будут су-
диться выбранными казиями по шариату и обычаю таким образом, 
что в приговоры казиев не будут иметь право вмешиваться рус-
ские чиновники. Если бы, однако, обе тяжущиеся стороны захоте-
ли бы судиться у русского судьи, то это им разрешается. Русским 
же судьям приказано разбирать дела по совести. Жалование арык-
аксакалам и аксакалам, с их помощниками, будет назначаться са-
мим народом». 

Губернатор особо подчеркнул важность сознательного от-
ношения самих жителей к выборам местных должностных лиц: 
«Нужно также, чтобы аксакалы и казии были выбраны народом из 
числа самых лучших людей. Особенно важен выбор в члены хо-
зяйственного управления, которые будут собирать подати. Выбе-
рут жители своих чиновников из хороших людей, будет им жить 
хорошо; выберут дурных, опять начнутся обиды, притеснения и 
незаконные сборы в течение целых трех лет»1. 

Первым политическим шагом, сделанным К.П. Кауфманом 
по прибытии в Ташкент, стало аннулирование мирного договора с 
Бухарским ханством. Генерал-губернатор потребовал с ханства 
контрибуцию за развязанные эмиром военные действия и проведе-
ние границы западнее, чем предполагалось ранее. Положение в 
Бухарском ханстве было очень напряженным. Уже в первой поло-
вине 1868 г. в Бухаре и Самарканде, как три года до этого в Таш-
кенте, среди правящей элиты сформировались две группировки. 
Бухарское духовенство и феодальная верхушка, состоящая из тюр-
ко-монгольского рода мангыт, требовали от эмира решительных 
действий против Российской империи. Они делали ставку на 
старшего сына эмира – Ката-тюря, обвиняя самого эмира Музаф-
фара в политической слабости и нерешительности. Опираясь на 
многочисленных учеников мусульманских религиозных училищ 
(мулло-бача), духовенство издало фетву (указ) о «священной вой-
не» (газавате) против русских. 

У бухарского купечества, торговых и ремесленных кругов 
Бухары и Самарканда, состоящих в основном из таджиков, была 
другая позиция. Заинтересованные в развитии экономических свя-

                                                 
1 Кауфманский сборник, изданный в память 25 лет истекших со дня  

смерти покорителя и устроителя Туркестанского края генерал-адъютанта  
К.П. фон Кауфмана 1-го. – М., 1910. – С. XVIII–XIX. 



 84 

зей, они стремились к быстрейшему урегулированию конфликта. 
Все духовенство также состояло из числа таджиков. 

Чтобы окончательно не дискредитировать себя в глазах под-
данных, эмир Музаффар возглавил войска, двинувшиеся через  
р. Зеравшан на восток от Самарканда. Навстречу подошли русские 
войска под командованием Кауфмана. 1 мая 1868 г. в урочище 
Таш-купрюк произошло сражение, в результате которого отступ-
ление бухарцев превратилось в паническое бегство, пример кото-
рого показали сам эмир и его высшие сановники.  

Поражение бухарских войск развязало руки торгово-
ремесленной партии Самарканда, и жители города заперли ворота 
перед отступающими войсками. Необходимо подчеркнуть, что та-
кой поступок таджикского населения города лишил эмира важ-
нейшего пункта сопротивления, снизил потенциальные потери с 
двух сторон и способствовал быстрейшему окончанию войны. Го-
род был открыт только перед подошедшими русскими войсками, 
навстречу которым старейшины города вынесли ключи от всех 
ворот Самарканда. 

2 июня на Зерабулакских высотах между Катта-Курганом и 
Бухарой произошло решающее сражение. Армия эмира потерпела 
сокрушительное поражение, и остатки ее бежали. Дорога на Буха-
ру была открыта, а сам Музаффар, боясь возвращаться в столицу, 
едва не погиб от жажды, блуждая два дня по безводной степи. Но в 
планы генерал-губернатора не входила окончательная ликвидация 
ханской деспотии. Правительство России считало, что при отсутст-
вии агрессивности со стороны Бухарского, Хивинского и Коканд-
ского ханств выгоднее сохранить эти политические структуры 
«как более отвечающие духу и природе народов их населяющих» 
и, одновременно, не требующих дополнительных расходов на 
управление территориями.  

23 июня 1868 г. между Российской империей и Бухарским 
ханством (эмиратом) был заключен мирный договор. Бухарское 
правительство официально признало вхождение Ходжента, Ура-
Тюбе и Джизака в состав Российской империи. Русским поддан-
ным предоставлялось право свободной торговли и учреждения 
торговых агентств в ханстве, проезда через его территорию в дру-
гие государства, а также гарантировалась безопасность личности и 
имущества. Это договор, известный в истории русско-бухарских 
отношений как «прелиминарный» (предварительный), подтвердил 
французскую поговорку о том, что «нет ничего более постоянного, 
чем временное»: несмотря на то что он так и не был ратифициро-



 85

ван Россией, он остался основным документом межгосударствен-
ных отношений вплоть до 1917 г.1 

Подписание между Россией и Бухарским ханством мирного 
договора сыграло важную роль в установлении мира в регионе и, 
что особенно важно, в становлении системы протекторатов. Вто-
рым важнейшим документом в этой сфере стал «Договор о дружбе 
между Россией и Бухарским ханством», подписанный в Шааре  
28 сентября 1873 г.2 Еще два документа: «Протокол дополнитель-
ных правил» от 23 июня 1888 г. и «Правила об управлении, хозяйст-
ве и благоустройстве поселений близ железнодорожных станций 
Чарджуй и Бухара»3 – касались включения территории ханства в 
транспортную инфраструктуру России. Всего с 1868 по 1896 г., 
учитывая и «прелиминарный» договор, между Россией и Бухар-
ским ханством было подписано восемь договоров и отдельных  
соглашений.  

Фактически весной 1868 г. на территории Средней Азии 
сложилось ядро административного образования России, к кото-
рому в последующие 26 лет были присоединены территория Фер-
ганской долины, современного Туркменистана и Памира. Этот 
процесс происходил в результате боевых действий с регулярными 
войсками государств (Хивинского и Кокандского ханств, а также 
Афганистана) и с ополчением отдельных племенных объединений 
(туркмен-текинцев и киргизов), а также в результате принятия в 
российское подданство по ходатайству групп населения. Если со-
бытия, связанные с боевыми действиями, широко известны и 
сравнительно хорошо изучены, то вопросы, связанные с мотивами 
добровольного присоединения тех или иных территорий, остаются 
неясными и часто являются предметом политических спекуляций. 

Бесспорными являются акты добровольного присоединения, 
происшедшие после неоднократных обращений к руководству 

                                                 
1 Хотамов Н.Б. Русско-бухарский договор 1868 г. и его дальнейшая судьба // 

Россия и Таджикистан: Исторический опыт взаимоотношений. Материалы Меж-
дународной научно-практической конференции, посвященной 140-летию подпи-
сания русско-бухарского договора (1868). 31 октября 2008 г. – Душанбе, 2009. – 
С. 30–42. 

2 Договор о дружбе, заключенный между Россией и Бухарой в Шааре  
28 сентября 1873 г. // Сборник действующих трактатов, конвенций и соглашений, 
изд. 2-е. Т. 1. – СПб., 1902. – С. 421–425. 

3 Национальная политика в имперской России: Цивилизованные окраины 
(Финляндия, Польша, Прибалтика, Бессарабия, Украина, Закавказье, Средняя 
Азия) / Сост., ред. и авт. прим. Ю.И. Семенов. – М., 1997. – С. 219–224. 



 86 

России со стороны туркмен-йомудов Южного Туркменистана 
(древняя Маргиана) в 1884 г., а также таджикского населения Гор-
ного Бадахшана в 1892–1903 гг.1 Тогда произошло присоединение 
de facto территории Шугнана, Рушана, Горана, Ишкашима и Ваха-
на, перешедших под управление военной администрации Памир-
ского отряда из-под власти Бухарского ханства. 

Бесспорно одно: по мере роста могущества России она  
превращается для Средней Азии в главное звено, связующее Вос-
ток и Запад, а для таджиков русские становятся не только торгово-
экономическими партнерами, но и спасителями в сохранении  
национальной идентичности, гарантами их национально-госу- 
дарственного и культурного возрождения. При этом историческая 
правда требует, чтобы события присоединения Средней Азии к 
России рассматривались исходя из контекста исторических собы-
тий той эпохи, а не нынешней политической конъюнктуры. 

В связи с этим возникает закономерный вопрос: была ли 
возможность у среднеазиатских ханств и племенных объединений, 
живущих в условиях Средневековья, в эпоху, когда в мире проис-
ходил раздел на сферы влияния между крупнейшими державами, 
объединиться и противостоять захвату территории? Однозначно – 
нет! 

Второй гипотетический вопрос, также скорее относящийся к 
«альтернативной истории»: чьей жертвой для обитателей Средней 
Азии было стать выгодней – Российской империи или Великобри-
тании? Дискуссии на этот счет не были редкостью в период обре-
тения независимости странами региона, что, на наш взгляд, явля-
ется в корне неверным по многим историческим, культурным и 
политическим причинам. 

Начнем с того, что Англия, колониальные владения которой 
превышали территорию метрополии почти в 100 раз, в то время 
задыхалась от проблем с их управлением и просто лихорадочно 
старалась удержать свои заморские территории. Особенно это ка-
салось «главной жемчужины Империи» – Британской Индии. 
Именно в этих целях ею предпринимались попытки воспрепятст-
вованию дальнейшему продвижению России на Юго-Восток. Для 
этого применялись различные методы, прежде всего – создание 
проанглийских режимов на буферных территориях и в государст-
вах, призванных защищать интересы Лондона от потенциального 
противника. Именно с этим связана лихорадочная активность анг-
                                                 

1 См.: Постников А.В. Схватка на «Крыше мира». – М., 2005. 



 87

лийской дипломатии и разведслужб в лице Индийского топогра-
фического бюро в Средней Азии в 1810–1850-х годах. Наиболь-
ших успехов на этом направлении англичанам удалось добиться  
в Кокандском ханстве, а также в отношении туркмен-текинцев. 
Однако давние дипломатические и культурные связи, экономиче-
ское и политическое влияние России в регионе делали такие  
действия Англии малоэффективными. 

Для тех же, кто положительно оценивает последствия бри-
танского колониального владычества, можно рекомендовать более 
подробно ознакомиться с историей господства Британии в Индии, 
разграбления этой страны, искусственного раздувания религиоз-
ной вражды, результаты которой индуисты и мусульмане пожи-
нают и по сей день. 

Русский колониализм имел свои особенности, которые вы-
деляли его среди всех европейских государств. Став колонией 
Российской империи, независимо от великодержавных (а подчас и 
шовинистических) взглядов российских властей, народы края бы-
ли втянуты в общее жизненное пространство метрополии, что 
имело объективно положительное значение. Как советские, так и 
современные исследователи, характеризуя колониализм в Средней 
Азии, часто указывают на «несправедливое административное де-
ление» края, не учитывавшее интересы тех или иных этносов.  
В данном случае происходит классическая экстраполяция совре-
менных политических проблем на реальность XIX – начала XX в. 
Нынешний исследователь, воспитанный и обученный европейским 
понятиям «нации», «национальных отношений» и «национальных 
интересов», часто не понимает, что данная терминология имела 
совершенно другое значение в политическом контексте того вре-
мени. 

Для российской политической элиты, значительная часть  
которой имела татарские, калмыцкие, немецкие, польские и литов-
ские корни, не существовало понятия национально-территориаль- 
ной государственности тех или иных этносов. Нахождение в  
составе Российской империи протекторатов Царства Польского и 
Царства Финляндского было лишь политической уступкой мест-
ным элитам, правившим в данном государстве до его присоедине-
ния, в обмен на их лояльность Петербургу. Точно такой же подход 
существовал и в отношении Бухарского и Хивинского ханств, яв-
лявшихся для Петербурга отнюдь не национально-территориаль- 
ными образованиями, а просто «бухарцами» и «хивинцами»! 



 88 

Этническая идентификация, ставшая привычной в Европе с 
XVIII в., была для народов Средней Азии признаком вторичным 
(после понятия «мусульманин») и превратилась в доминирующий 
признак только в советский период с четко разработанной марксист-
ской национальной политикой1. 

Наибольшее значение присоединение региона имело в эко-
номической политике. Экономика края начала перестраиваться 
под нужды метрополии. Конечно, это происходило далеко не на 
«плановой основе», хорошо знакомой нам по новейшему периоду, 
что делало первые десятилетия пребывание Средней Азии в соста-
ве России попросту убыточным для последней. По данным Ми- 
нистерства финансов России, с 1869 по 1896 г. (за 28 лет) дефицит 
бюджета, выраженный в различных доплатах, составил 132 млн 
руб., сумму по тем временам очень значительную. По заявлению 
министра финансов России в 1899 г., «Туркестан стоит во главе 
тех окраин Российской империи, которые благодаря, с одной сто-
роны, податным льготам, с другой – целому ряду мероприятий 
правительства, достигли высокого экономического развития, и 
дальнейший рост которых за счет центра не мог быть ничем оп-
равдан»2. 

Основные расходы по Туркестанскому краю (от 61 до 76%) 
составляло содержание войск, необходимых для противодействия 
Великобритании: в 1878–1879 гг. в связи с Русско-турецкой вой-
ной, когда Англия поддержала Турцию, большая часть войск была 
выдвинута в район Чарджоу и Карши; в апреле 1885 г. афганские 
войска под командованием английских офицеров попытались за-
хватить район Кушки и Серахский оазис в Туркмении; в 1882 г. 
афганские войска при финансовой и дипломатической поддержке 
Англии вторгаются в Горный Бадахшан. Великобритания проявляет 
враждебность вплоть до 1905 г., до Русско-японской войны 1904–
1905 гг., после которой началось англо-российское сближение. 

Большая сумма была потрачена правительством России на 
строительство Закаспийской железной дороги от Красноводска до 
Ташкента, а затем веток на Термез и в Ферганскую долину. К на-
чалу XX в. эти расходы еще не оправдались стоимостью перевозок. 

В дореволюционный период из Средней Азии вывозилась 
только продукция сельского хозяйства (хлопок, сухофрукты, кара-
                                                 

1 См.: Масов P.M. Таджики: История под грифом «совершенно секретно». – 
Душанбе, 2007. 

2 Стеткевич А. Убыточен ли Туркестан для России. – СПб., 1899. – С. 3–4. 



 89

куль, мерлушка, кожаное сырье). Минеральное сырье добывалось 
только для внутреннего потребления: уголь для нужд Закаспий-
ской и Среднеазиатской железных дорог и пароходов Аральской 
флотилии; нефть для освещения и т.д. 

Тезис, бытовавший в недавней историографии, о том, что 
Средняя Азия была для России «большой хлопковой плантацией», 
не выдерживает критики. Наоборот, производство стало играть 
заметную роль в крае только после внедрения здесь культуры 
«американского» или «египетского», т.е. тонковолокнистого хлоп-
ка, что произошло в самом конце XIX в. Для распространения этих 
сортов семена тонковолокнистого хлопка бесплатно раздавались в 
кишлаках дехканам. Первые опыты посевов американского хлоп-
чатника были осуществлены в 1883 г. под Ташкентом ученым-
естествоиспытателем А.И. Вилькинсом1. 

Благоприятные климатические условия Туркестана и первые 
удачно проведенные опыты по разведению хлопчатника дали воз-
можность шире внедрять американские сорта. В 1889 г. почти вся 
хлопковая площадь в Туркестане засевалась уже американским 
хлопчатником. Только с 1886 по 1890 г. посевные площади под 
ним увеличились здесь почти в 5 раз. Если в 1885 г. в Ферганской 
долине только 14% земледельческих площадей были отданы под 
разведение хлопка, то в 1915 г. они составляли уже 40%. Местные 
сорта хлопка постепенно вытеснялись американскими сортами 
лучшего качества. Но в целом в 1913 г. только от 15 до 20% при-
годных для земледелия (орошаемых) площадей Туркестана были 
заняты хлопком. 

С ростом посевной площади увеличился и вывоз в Россию 
хлопка из гибридов американских сортов. С ростом производства 
туркестанского хлопка, соответственно, сокращалось потребление 
хлопчатобумажной промышленностью России иностранного хлоп-
ка. Последний к 1914–1915 гг. составлял всего 30%2.  

Превращение хлопка в монокультуру характерно уже для 
советского времени начиная с конца 1920-х годов. 

Еще одним, косвенным, подтверждением факта дотационно-
сти региона является упорное сопротивление правительства Рос-
сии в изменении статуса протектората для Бухарского и Хивин-
ского ханств, т.е. ликвидации их независимости и включения в 
                                                 

1 Лурье С.В. На стыке двух империй (русские в Средней Азии и англичане 
в Индии) // http://kungrad.com/history/biblio/lurie/ С. 3. 

2 Там же. – С. 5. 



 90 

состав империи. Это каждый раз обосновывалось перспективой 
резкого увеличения государственных расходов на управление, 
вложениями в сферу здравоохранения и образования, как это про-
исходило в Туркестанском генерал-губернаторстве1. 

Таким образом, Россия, в отличие от других колониальных 
стран, больше вкладывала в присоединенные районы, чем выкачи-
вала из них. Такой странный колониализм в конечном итоге благо-
творно влиял на социально-экономическую и культурную жизнь 
всех народов региона. В народном хозяйстве ускоренными темпа-
ми шел процесс накопления капитала, который происходил как в 
сфере торгово-ростовщических операций, так и в сельском хозяйст-
ве. Это способствовало созданию предпосылок для развития но-
вых производственных отношений и освобождению от застойных 
оков феодализма. Вскоре в крае появляется множество крупных, 
средних и мелких промышленных предприятий, главным образом 
хлопкоочистительных и маслобойных заводов. По имеющимся 
данным, в 1914 г. только в Ходжентском уезде Туркестанского 
генерал-губернаторства работали восемь хлопкоочистительных 
заводов. Учреждались и росли десятки частных кредитных учреж-
дений. О росте и соотношении экономических связей Средней 
Азии с метрополией свидетельствуют следующие показатели: цар-
ская Россия только с 1868 по 1897 г. на содержание Туркестанско-
го края потратила 294 млн руб., а получила доходов на 158 млн, 
т.е. на 136 млн руб. меньше. Вряд ли эти цифры можно считать 
свидетельством «беспощадного разграбления богатств Средней 
Азии», что упорно старались доказать многие исследователи со-
ветского периода. 

В этот период наблюдается все большая специализация  
сельскохозяйственных районов и образование единого внутренне-
го рынка, что несло вполне конкретные выгоды местному населе-
нию. 

Говоря о последствиях присоединения Средней Азии к  
России, неоднозначно нужно оценивать и «военно-народное 
управление», введенное для местного населения колониальной 
администрацией, которое вместе с несомненными преимущества-
ми освобождения от ханского и бекского произвола вело к насаж-
дению власти русских военных чиновников. 

                                                 
1 См.: Логофет Д.Н. Страна бесправия. Бухарское ханство под русским 

протекторатом. – СПб., 1911. – С. 114–118. 



 91

Отдельного исследования требуют и взаимоотношения  
России с ее официальными и фактическими протекторатами: Ко-
кандским, Бухарским и Хивинским ханствами. Разброс мнений по 
этому вопросу остается гигантским: от демократического морали-
заторства подполковника русских погранвойск Д.Н. Логофета до 
идиллических картин части среднеазиатских историков и публи-
цистов 1990-х годов. Пожалуй, бесспорно одно – нельзя рассмат-
ривать эти заповедники феодализма и восточной деспотии в качест-
ве последних островков «золотого века» среднеазиатских народов!  

Что касается судьбы таджикского народа в истории региона 
в данный период, то она вобрала в себя все плюсы и минусы этого 
процесса. В ходе боевых действий неминуемо гибли и таджики, 
составлявшие значительную часть пешего ополчения (сарбазов) 
кокандских и бухарских войск. В основном это были выходцы из 
Каратегина, Дарваза и Бадахшана, шедшие на военную службу  
во время отходного промысла с родины в Ферганскую долину. 

Несомненные потери таджикский народ понес и от колони-
ального раздела сфер влияния Российской империи и Англии по  
р. Амударье, договоренность о чем была достигнута в 1873 г., а 
затем и во время разграничения на Памире в 1895 г.1 Об этом 
можно только сожалеть, однако будем объективны в оценке этих 
решений: политики многонациональных империй, как мы говори-
ли выше, не руководствовались марксистско-ленинским понима-
нием нации и национального самоопределения – это удел следую-
щей эпохи! Таджикский язык, игравший до присоединения 
ведущую роль в Бухарском эмирате и Кокандском ханстве, позже 
потерял свое былое значение и уступил место тюркскому, чагатай-
скому языку.  

Подводя итоги сказанному о последствиях присоединения 
Средней Азии к России, можно с полной уверенностью констати-
ровать следующие факты и явления: 

а) отмена позорного института рабства; 
б) окончательное искоренение феодальных и межэтнических 

междоусобиц; 
в) введение современного, по тем временам, административ-

ного управления и более прогрессивной судебной системы; 

                                                 
1 См.: Постников А.В. Указ. соч. – М., 2005. – С. 380–431; Обухов В.Г. 

Схватка шести империй. Битва за Синьцзян. – М., 2007. – С. 70–75; Хопкирк П. 
Большая игра против России. Азиатский синдром. – М., 2004. – С. 542–561. 



 92 

г) ограждение населения Горного Бадахшана от жестокого 
грабежа и произвола афганцев, подстрекаемых англичанами; 

д) интенсивное развитие новых капиталистических произ-
водственных отношений, ломка натурального хозяйства, зарожде-
ние и развитие промышленных предприятий капиталистического 
типа, горнодобывающей и обрабатывающей промышленности; 

е) развитие транспортной инфраструктуры и укрепление 
торгово-экономических связей между отдельными частями региона;  

ж) появление светского европейского образования: десятков 
русско-туземных школ и реальных училищ от Ташкента до гарни-
зона Хорогского погранотряда, доступных местному населению; 

з) появление современной системы здравоохранения, иско-
ренившей десятки опасных и уже экзотических для Европы того 
времени болезней и давшей вскоре небывалый демографический 
рост местного населения;  

и) простор для научных исследований, а значит – и даль-
нейшего хозяйственного освоения края; 

к) создание условий зарождения (а для таджиков – возрож-
дения) национальной государственности коренного народа регио-
на, подвергавшегося к тому времени уже несколько столетий на-
сильственной ассимиляции и вытеснению со стороны тюркских 
этносов; присоединение региона к России стало и просто спасением 
этноса от физического и духовного уничтожения. 

Взвесив все отрицательные и положительные последствия 
включения Средней Азии в состав России, приходится признать, 
что последних – неизмеримо больше. Этого не могут затмить  
никакие «сенсационные открытия» сторонников «абсолютной на-
циональной независимости», зарабатывающих на этом дешевые 
политические и финансовые дивиденды. Терминологическая экви-
либристика не меняет главного: события полуторавековой давно-
сти были для региона исторически обоснованы, благотворны и 
прогрессивны. 

«Историческое пространство  
(проблемы истории стран СНГ)»,  

М., 2013 г., с. 43–60. 
 
 



 93

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
 
 
 
 
 
 
 
Т. Оруджова,  
политолог, магистрант (МГЛУ) 
СОСТОЯНИЕ И ПЕРСПЕКТИВЫ СОТРУДНИЧЕСТВА  
РОССИИ И ИРАНА 
 
После развала Советского Союза и двух десятилетий восста-

новления молодой, но уже окрепшей России необходимо опирать-
ся на надежных партнеров в современном мире. Одним из таких 
перспективных партнеров могла бы стать Исламская Республика 
Иран. На сегодняшний день необходимость развития стратегиче-
ского сотрудничества России и Ирана определяется рядом важ-
нейших факторов. 

История российско-иранских дипломатических отношений 
ведет отсчет с 1592 г. Более четырех веков страны-соседи контак-
тируют друг с другом по поводу и спорных, и сближающих сторо-
ны вопросов. Исламская Республика Иран сегодня – одно из при-
оритетных для Российской Федерации государств в направлении 
восточного сотрудничества, страна с растущим населением, чис-
ленность которого в 2013 г. составила 79 млн человек. Причем 
большинство из них составляет молодежь.  

Иран, являясь мировым центром шиизма и обладая огром-
ным влиянием на мусульман, исповедующих шиитский ислам,  
заинтересован в сдерживании сепаратистских движений как внут-
ри страны, так и во всем Евразийском регионе, включая Россий-
скую Федерацию. Исламская Республика располагается на юго-
западе Азии, на севере омывается Каспийским морем, на юге – 
Персидским и Оманским заливами. Находясь между Кавказом и 
Индийским океаном, страна является таким стратегическим плац-
дармом, владение которым позволяет контролировать ситуацию в 
Персидском заливе, Пакистане, Афганистане и на Каспии.  

 
 



 94 

Борьба за региональное лидерство 
 
Иран является южным соседом России и разделяет с ней ак-

ваторию Каспийского моря. На сегодняшний день борьба за энер-
гетические ресурсы Каспийского моря выходит на первый план 
международной повестки дня не только в регионе, но и в глобаль-
ном масштабе. Стоит отметить, что 61% мировых запасов нефти и 
около 40% газа находятся на территории стран Ближнего и Сред-
него Востока, чем объясняется геостратегическая значимость ре-
гиона. Правовой статус Каспийского моря многие годы находится 
в процессе обсуждения, и им интересуются не только те страны, 
которые непосредственно граничат с его акваторией. Западные 
страны, в частности европейские, зависимые от восточных энерго-
ресурсов, ведут политику проникновения в Каспийский регион 
через своих восточных партнеров в лице Турции и Азербайджана. 
В процесс обсуждения раздела нефтяных месторождений то и дело 
намереваются включиться третьи страны, а США в 1997 г. объяви-
ли Каспий «зоной своих жизненно важных интересов».  

В этих условиях нарастает необходимость совместного  
сотрудничества всех пяти прибрежных государств (Иран, Россия, 
Азербайджан, Казахстан, Туркмения), в рамках которых особое 
значение имеют отношения России и Ирана. Обе страны твердо 
придерживаются той позиции, что вмешательство «третьих сил» в 
разрешение Каспийского вопроса идет вразрез с их стратегиче-
скими интересами. Российско-иранская риторика в отношении 
этого вопроса предельно схожа и заключается в недопущении 
внешних игроков в дела Прикаспия, создания комфортных усло-
вий для обсуждения правового статуса моря исключительно в 
формате пятисторонних договоренностей между прикаспийскими 
странами. Россия совместно с Ираном заявляет о недопущении и 
непринятии любого соглашения по данному вопросу, заключен-
ному в ином порядке. 

Необходимо пояснить, что в данном контексте под «третьи-
ми странами» понимаются не только страны Запада, но также и 
соседние государства, заинтересованные как в маршрутах транс-
портировки каспийских ресурсов, так и в усилении своего регио-
нального влияния. К таким странам можно отнести, например, 
Турцию. Последняя многие годы является одним из главных со-
перников Исламской Республики Иран в борьбе за региональное 
влияние. Турция, будучи приверженцем светской формы правле-
ния в мусульманских странах, весьма болезненно воспринимается 



 95

иранским руководством. К тому же на данном этапе их интересы 
по ряду вопросов идут вразрез друг с другом, например в отноше-
нии Египта.  

С одной стороны, различия в конфессиональных предпочте-
ниях, политических и экономических моделях развития, соперни-
чество за влияние в Ближневосточном регионе и, наконец, западно-
ориентированная направленность турецкой политики выступают 
причинами охлаждения ирано-турецких отношений. Политика 
Турции, являющейся восточным оплотом НАТО в Каспийском 
регионе, таким образом, выступает фактором, способствующим 
сближению России и Ирана. С другой стороны, Турция, являясь 
весомым игроком в регионе, может стать партнером России и Ира-
на по вопросу сдерживания конфликтов и установления безопас-
ности в Южно-Кавказском, а в перспективе – во всем Ближне- 
восточном регионе. Целью такого союза может и должно стать 
недопущение развязывания большой войны в регионе. Следует 
еще раз подчеркнуть, что ни Россия, ни Иран не заинтересованы в 
расширении присутствия внешних игроков в регионе, в чем состоит 
значительное сходство их позиций относительно обеспечения ре-
гиональной безопасности. 

 
Приоритеты сотрудничества с Россией 
 
На сегодняшний день существуют позитивные перспективы 

развития торгово-экономического сотрудничества между Россий-
ской Федерацией и Исламской Республикой Иран. В ходе прове-
дения Седьмого заседания Постоянной Российско-Иранской ко-
миссии по торгово-экономическому сотрудничеству 13 декабря 
2007 г. в Москве был подписан Меморандум о намерениях разви-
тия долгосрочного торгово-экономического, промышленного и 
научно-технического сотрудничества между Правительством Рос-
сийской Федерации и Правительством Исламской Республики 
Иран. Особое место в документе отводится энергетике, так как обе 
страны располагают большими запасами нефти и газа, и при сла-
женном сотрудничестве друг с другом могут играть весомую роль 
в ценообразовании на нефтепродукты на мировом рынке. 14 июля 
2010 г. в Москве состоялось подписание «дорожной карты» ирано-
российского сотрудничества в области энергетики в нефтяной, га-
зовой и нефтехимической сферах Министерством нефти Ислам-
ской Республики Иран и Министерством энергетики Российской 
Федерации. Стоит также отметить, что 13 декабря 2007 г. сторо-



 96 

нами было подписано и соглашение о сотрудничестве в сфере ту-
ризма. Одновременно расширяется договорно-правовая база рос-
сийско-иранского сотрудничества на межведомственном уровне.  
В частности, 11 декабря 2007 г. был подписан Меморандум о взаи-
мопонимании по сотрудничеству в области стандартизации, мет-
рологии и оценки соответствия между российским Федеральным 
агентством по техническому регулированию и метрологии и иран-
ским Институтом стандартов и промышленных исследований. 

На данный момент наиболее активным и перспективным  
направлением развития двусторонних экономических связей явля-
ется энергетическое сотрудничество. В 1967 г. Иран совместно с 
США запустил свою ядерную программу, а спустя некоторое вре-
мя к сотрудничеству в данном направлении присоединились Гер-
мания и Франция. Однако в 1980 г. строительство атомной стан-
ции было приостановлено. После исламской революции 1979 г. 
новое правительство Ирана отказалось от программы строительст-
ва АЭС. Тем не менее, спустя несколько лет, когда обстановка в 
стране стабилизировалась, иранские власти вернулись к реализа-
ции ядерной программы. Еще до распада Советского Союза между 
иранской и советской сторонами начались переговоры касательно 
сотрудничества двух стран в области мирного атома. В 1992 г.  
было подписано первое Соглашение между Правительством Ис-
ламской Республики Иран и Правительством Российской Федера-
ции о сотрудничестве в области мирного использования атомной 
энергии и Соглашение о сооружении АЭС на территории Ирана. 
Место работы российских атомщиков было определено в городе 
Бушер, где находилась недостроенная немцами АЭС. В 1998 г. 
строительство перешло к компании «Атомстройэкспорт», а в сен-
тябре 2011 г. состоялся первый пуск АЭС «Бушер».  

Бушерская АЭС на сегодняшний день является самым  
крупномасштабным проектом между ИРИ и РФ, и существует 
перспектива продолжения сотрудничества в этом направлении.  
В настоящее время между иранской и российской стороной ведут-
ся переговоры о заключении соглашения о строительстве новых 
энергоблоков АЭС «Бушер». В марте 2014 г. посол Ирана в России 
Мехди Санаи заявил, что соглашение между Ираном и Россией  
о строительстве дополнительных энергоблоков АЭС в Бушере бу-
дет подписано в первом полугодии 2014 г.  

Помимо вышеназванных аспектов сотрудничества России и 
Ирана существуют и такие перспективные направления, как строи-
тельство нефтеочистительных комплексов, освоение газовых  



 97

месторождений в Иране, сотрудничество в области автомобиле-
строения, а также сотрудничество в сфере развития инновацион-
ных технологий и медицины в Иране. 

Схожими позициями российская и иранская стороны обла-
дают по вопросу растущего потока наркотиков. Россия и Иран 
считают, что наиболее сильной угрозой, исходящей из региона, 
является наркотрафик, идущий, главным образом, из Афганистана, 
равно как и распространение религиозного экстремизма. По  
вопросу борьбы с наркотиками сторонами был подписан ряд до-
кументов, в частности Меморандум о сотрудничестве между Ми-
нистерством внутренних дел Российской Федерации и Министер-
ством внутренних дел Исламской Республики Иран в борьбе с 
незаконным оборотом наркотических средств и психотропных ве-
ществ от 16 декабря 1997 г., 29 июня 1999 г. и от 10 августа 2005 г. 
Кроме того, проблеме борьбы с наркотиками посвящены пункты 
22 и 23 Итоговой декларации глав Прикаспийских государств в 
Тегеране от 16 октября 2007 г. В соответствии с соглашениями 
Россия и Иран будут сотрудничать в таких сферах, как обмен ин-
формацией по вопросам противодействия незаконному обороту 
наркотиков и их прекурсоров, проведение оперативно-разыскных 
мероприятий в этой области по запросам другой стороны, обмен 
опытом работы и законодательными и иными правовыми актами, 
подготовка и повышение квалификации кадров и др.  

 
Проблемы и перспективы отношений 
 
Вместе с тем на пути сотрудничества России и Ирана сущест-

вуют определенные трудности. Первая сложность – экономиче-
ские санкции, наложенные на Исламскую Республику. Сегодня 
Иран является страной, находящейся в международной экономи-
ческой изоляции. После падения шахского режима в 1979 г., при 
котором ирано-американское экономическое и политическое  
сотрудничество находилось на небывало высоком относительно 
сегодняшних реалий уровне, власти страны развернули антиаме-
риканскую пропагандистскую кампанию. США наряду с другими 
крупными державами (в том числе и СССР) были объявлены иран-
ским руководством вражескими режимами, неправильными и не-
правоверными моделями развития общества. В 1995 г. США были 
введены первые и достаточно серьезные санкции против Ислам-
ской Республики, которые заключались в запрете инвестирования 
международными компаниями развития нефтяных ресурсов в 



 98 

Иране в объеме, превышающем 20 млн долл. Для компаний, нару-
шивших условия санкций, предусматривался ряд штрафов, в том 
числе отказ им в помощи со стороны экспортно-импортного банка 
США, отказ в лицензии на экспорт, запрет на выдачу займов или 
кредитов от финансовых институтов США в объеме, превышаю-
щем 10 млн долл. в течение 12-месячного периода и т.д. Иран под 
давлением санкций на несколько десятилетий приостановил свою 
ядерную программу, однако в 2005 г., с приходом к власти прези-
дента Махмуда Ахмадинежада, с иранских трибун вновь стала 
звучать ядерная риторика. С приходом молодого президента пози-
ция Ирана на переговорах по ядерному досье с США и ЕС ужесто-
чилась, а также была отменена приостановка обогащения урана, 
согласованная ранее с Великобританией, Германией и Францией.  

Международное агентство по атомной энергии (МАГАТЭ) 
наряду с некоторыми представителями международного сообщества 
объявило о наличии в своем распоряжении неких сведений о раз-
витии Ираном ядерной программы с целью изготовления ядерного 
оружия, на что Исламская Республика в ответ заявила о мирном 
характере программы. В связи с угрозой распространения ядерно-
го оружия Ираном, с 2006 по 2010 г. Совет Безопасности ООН 
ввел четыре пакета санкций, накладывающих определенные огра-
ничения на республику, в том числе запреты на импорт иранской 
нефти, экспорт широкого ассортимента товаров от высокотехноло-
гичного оборудования до лекарств, платежно-расчетные и иные 
операции с банками Ирана. Были заморожены и зарубежные акти-
вы Ирана в иностранных банках, которые оцениваются в 4,2 млрд 
долл. Здесь немаловажно подчеркнуть, что, несмотря на введенные 
санкции, Иран оставался партнером России по строительству Бу-
шерской атомной электростанции.  

Товарооборот между Россией и Ираном, нараставший к кон-
цу первого десятилетия XX в., снова сократился под давлением 
санкций и в 2012 г. составил 2,33 млрд долл., что на 37,9% меньше 
предыдущего года. Санкции, применяемые в отношении Ирана, 
являются сильным сдерживающим фактором экономического  
сотрудничества Москвы с Тегераном.  

Международные запреты оказали влияние и на крупный  
совместный проект «Анаран», в котором с российской стороны 
участвует нефтяная компания «ЛУКойл». Анаран – нефтяное  
месторождение в Иране. В 2003 г. «ЛУКойлом» был подписан 
контракт на геологоразведку на блоке «Анаран», где его доля была 
в размере 20%, а доля норвежского Statoil – 80%. Некоторые спе-



 99

циалисты полагали, что «Анаран» может стать одним из самых 
значительных нефтяных открытий за последние годы. Специали-
сты Statoil изначально рассчитывали, что на месторождении к 
2010 г. будет возможность добывать до 100 тыс. баррелей в сутки. 
Однако проблемы начались уже в 2007 г., когда «ЛУКойл» заявила 
о затруднениях, связанных с введением США санкций, направлен-
ных против Ирана. В соответствии с санкциями США, инвестиции 
в экономику Ирана не должны были превышать 20 млн долл. в 
год, что выходило за рамки ограничений. Так, в 2007 г. «ЛУКойл» 
сообщила о возможной заморозке работы, когда инвестиции неф-
тяной компании в эту страну превысят установленную санкциями 
планку. В 2010 г. стало известно, что российская компания вышла 
из иранского нефтяного проекта. Однако в январе 2014 г. предста-
вители компании сделали заявление о том, что «ЛУКойл» готова 
самостоятельно реализовывать проект «Анаран» в Иране, если это 
станет возможным после снятия санкций с Исламской Республики. 

Необходимо указать и то, что с началом президентства  
Хасана Рухани в 2013 г. иранская ядерная проблематика вновь 
стала важной повесткой на международных переговорах, чему 
способствовали активные шаги российского и иранского руко- 
водства в направлении решения вопроса. Так, в ноябре 2013 г. 
представители «шестёрки» (Россия, США, Великобритания, Фран-
ция, Германия, Китай) и Иран достигли прогресса в переговорах 
по ядерной проблематике и заключили ряд соглашений о времен-
ном ограничении иранской ядерной программы в обмен на час-
тичную приостановку санкций США и ЕС против страны, включая 
размораживание иранских активов в зарубежных банках. Особый 
вклад в этот процесс внес министр иностранных дел РФ Сергей 
Лавров, предложивший иранской стороне так называемый «план 
Лаврова» – дипломатические предложения, предусматривающие 
пошаговый процесс урегулирования ситуации. 

Несмотря на то что, как заявили представители США, снятие 
санкций несет временный характер и обладает обратной силой, 
«шестёрка» вместе с Ираном может продолжить процесс соглаше-
ния сторон по данному вопросу. Учитывая свободу иранского 
рынка сегодня от присутствия западных предпринимателей,  
постепенное снятие ограничений с республики может повлечь за 
собой приток международных корпораций на иранский рынок и, 
как следствие, – усиление конкуренции для российских компаний. 
Такая перспектива могла бы быть тщательно рассмотрена россий-
скими инвесторами и производителями, а подробное изучение  



 100 

перспектив развития иранской экономики при продолжении про-
цесса переговоров по ядерному вопросу могло бы способствовать 
корректировке ситуации в интересах российских производителей.  

Определенным противоречием в отношениях Ирана и Рос-
сии являются различия в позициях стран относительно раздела 
Каспийского моря. В соответствии с заключенными в 1921 и 
1940 гг. договорами между СССР и Ираном каждая сторона обла-
дала правом на 50% Каспия, однако распад СССР на независимые 
государства изменил существовавший статус-кво. После первых 
переговоров по вопросу юридического статуса Каспийского моря, 
прошедших 17 февраля 1992 г. в Тегеране, стало очевидно, что для 
выработки правового режима Каспийского моря потребуется дли-
тельный срок. Иранская сторона предлагала два варианта решения 
вопроса о статусе Каспия: полное совместное пользование морем, 
либо полный раздел дна и водной поверхности. До 1998 г. Россия 
настаивала на общем пользовании морем, однако впоследствии в 
результате договоренностей между президентом России Борисом 
Ельциным и президентом Казахстана Нурсултаном Назарбаевым 
было подписано двустороннее соглашение о разделе дна Каспий-
ского моря между двумя странами. Позиция других трех стран 
Каспийского региона в отношении документа была категоричной, 
заключение такой договоренности считалось неприемлемым. 

На сегодняшний день позиция Москвы по разделению Кас-
пийского моря сводится к определению границы территориальных 
вод в размере 12 или 24 миль. Россия предлагает идею «совмест-
ного владения» остальной частью акватории, в раздел входит мор-
ское дно Каспия, при этом поверхность остается в общем пользо-
вании. В Иране же продвигают вариант, по которому акватория 
разделяется на территориальное море размером не менее 12 мор-
ских миль, исключительную экономическую зону (35 миль), а 
также общее водное пространство. В Тегеране предлагают равное 
распределение площади – по 20% каждой из стран. Несмотря на 
существующие разногласия, переговоры о правовом статусе моря 
продолжают вестись, и разрешение проблемы находится в зоне 
интересов как России и Ирана, так и остальных прибрежных госу-
дарств. 

В военно-техническом сотрудничестве России и Ирана в  
последние годы также существуют некоторые разногласия. В 2007 г. 
Иран заказал у России пять единиц экспортного варианта мобиль-
ной многоканальной зенитно-ракетной системы С-300ПМУ-1 на 
сумму порядка 800 млн долл. Однако передача комплексов так и 



 101

не состоялась: 9 июня 2010 г. Совет Безопасности ООН принял 
резолюцию, запрещающую поставку в ИРИ танков, БМП, крупно-
калиберных артиллерийских систем, боевых самолетов, военных 
кораблей, ударных вертолетов, ракет или ракетных систем. В связи 
с этим 22 июня 2010 г. вышел Указ Президента РФ Дмитрия Мед-
ведева, вводящий эмбарго на передачу иранской стороне ЗРК  
С-300, бронетехники, боевых самолетов, вертолетов и кораблей. 
Вслед за этим Иран подал иск на 4 млрд долл. в Международный 
третейский суд Женевы к российской компании «Рособоронэкс-
порт» по делу об аннулировании контракта на поставку систем  
С-300. На сегодняшний день иранская сторона не отказывается от 
иска, однако предусматривает такой отказ, если сторонами будет 
достигнуто оптимальное соглашение, в связи с тем, что, как заявил 
замглавы МИД Ирана Хосейн Амир Абдоллахийан, комментируя 
ситуацию, Москва и Тегеран «имеют стратегические связи в раз-
ных областях».  

Определенным камнем преткновения в отношениях между 
Москвой и Тегераном является вопрос доверия. Не стоит скрывать, 
что сегодня в иранском обществе, по данным последних опросов, 
существует немалая доля людей, имеющих негативные ассоциации 
с Россией и россиянами. В России же, особенно среди молодежи, 
многие не имеют даже общего представления о том, чем в настоя-
щее время являются государство Исламская Республика Иран и 
персидский народ. Выстраиванию доверительного диалога в клю-
че стратегического сотрудничества по всем направлениям могли 
бы способствовать такие меры, как детальное изучение менталите-
та наших народов со стороны и предпринимателей и простых  
граждан, особенностей законодательства и ведения бизнеса в Рос-
сии и Иране, расширение взаимных культурных связей на различ-
ных платформах, придание особого внимания работе культурных 
представительств. 

 
*     *     * 

 
Подытоживая изложенное, следует отметить, что сущест-

вующие проблемы в двусторонних отношениях не являются анта-
гонистическими и неразрешимыми. Скорее, наоборот: осознание и 
признание наличия проблем ориентирует на их разрешение, что 
придаст импульс развитию сотрудничества двух стран. Уверен-
ность же в позитивных перспективах сотрудничества имеет под 
собой твердую основу. Дело в том, что и Россия, и Иран опирают-



 102 

ся на системы ментальных ценностей, которые имеют схожие чер-
ты. Среди них можно назвать следующее: 

– традицию в противовес модерну и негативным проявлениям 
глобализации;  

– общинность в противовес индивидуализму; 
– государственную политическую организацию общества в 

противовес навязываемому господству наднациональных (транс-
национальных) структур; 

– стремление к безусловному сохранению идентичности в 
противовес «плавильному котлу» и мультикультурализму1. 

Думается, все это значительно облегчает понимание между 
нашими народами и элитой двух стран.  

В завершение отметим, что президент России Владимир Пу-
тин на пресс-конференции, прошедшей 19 декабря 2013 г., сказал 
следующее: «Иран для нас является одним из приоритетных парт-
неров в регионе, это наш сосед, мы настроены развивать отноше-
ния с Ираном по всем направлениям, и это наш принципиальный 
выбор». Таким образом, многовековая история двусторонних от-
ношений, географическое положение двух стран-соседей, схожие 
позиции по многим ключевым политическим вопросам, общие уг-
розы в Ближневосточном регионе, а также взаимный интерес к 
увеличению торговых связей, другие обстоятельства сегодня  
обусловливают неизбежность и необходимость развития россий-
ско-иранских отношений и выхода сотрудничества на новый,  
долгосрочный уровень.  

Статья предоставлена автором  
для публикации в бюллетене  

«Россия и мусульманский мир». 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
1 См. об этом, например: Белозёров В.К. Государство и его альтернативы // 

Проблемный анализ и государственно-управленческое проектирование. – 2013. – 
№ 4. – С. 109–113. 



 103

В. Ягья,  
доктор исторических наук 
Д. Соломина,  
аспирантка (Санкт-Петербургский  
государственный университет) 
ОТНОШЕНИЯ РОССИИ И ТУРЦИИ В XXI ВЕКЕ:  
ТЕНДЕНЦИИ И ТРУДНОСТИ 
 
В современном мире наряду с развитыми и развивающимися 

странами сложилась группа стран, получивших название «расту-
щие державы». К ним относятся Бразилия, Индия, Китай, Турция, 
ЮАР и даже Россия [1, с. 16–17]. Их появление заметно изменило 
конфигурацию международных отношений, ибо взаимодействие 
их между собой и с государствами иного типа обусловлено движе-
нием растущих держав в центр мировой политики и глобальной 
экономики. Чаще всего оно приобретает стратегический характер, 
определяемый как национальными интересами и задачами укреп-
ления международной безопасности, так и процессами глобализа-
ции и регионализации мировой политики. 

Яркий пример тому – отношения Турции и России в первые 
десятилетия XXI в. Им свойствен небывалый динамизм, они на 
подъеме, их не могут поколебать даже временные политические 
разногласия, например, по поводу Сирии, когда и Москва, и Анка-
ра оказались по разные стороны гражданской войны в этой стране. 
Дело в том, что фундаментом российско-турецких отношений  
являются прочные многообразные экономические связи, которые  
в соответствии с концепцией «spill-over» сказываются позитивно 
на политических контактах. Есть еще немало геополитических  
обстоятельств, которые способствуют развитию российско-
турецких отношений. Среди них ключевое значение имеют дву-
сторонняя торговля, поставки нефти и газа из России, выездной 
туризм в Турцию, трудовая миграция в Россию из Турции (осо-
бенно в сферу строительства), а также взаимные инвестиции  
[2, с. 100–102]. Заметную роль играют и географические факторы, 
в том числе политико-географические. 

Турцию и Россию территориально сплачивает евразийское 
пространство. К нему обращено внимание многих стран как  
перспективному региону развития. Не случайно ведь Казахстан 
недавно выступил с инициативой создания платформы евразий-
ской и евроатлантической безопасности, обосновывая это тем, что 
евразийское партнерство представляет собой новый феномен в 



 104 

мировой политике, что евроатлантическая безопасность немысли-
ма без евразийской. 

В Казахстане рассматривают евразийское пространство как 
платформу для плодотворного диалога с выгодой для всех, т.е. 
платформу win-win. Астана стремится подключить к этой идее 
Россию, Турцию, Китай, Индию, со временем Иран. До столиц 
этих государств Казахстан стремится донести и мысль о колос-
сальном потенциале Евразии как нового геополитического региона 
мира, обладающего высокими (и во многом уникальными) при-
родно-ресурсными, социально-экономическими, гуманитарными и 
мирополитическими показателями. 

Не случайно и Россия инициировала создание Евразийского 
союза, подключив к нему Белоруссию и Казахстан. И двери в него 
открыты другим странам, признающим идеалы и правовые нормы 
этого экономического объединения. 

Турция в настоящее время смотрит в сторону Шанхайской 
организации сотрудничества, охватывающей значительную часть 
евразийского пространства. Еще летом 2012 г. Анкара при актив-
ной поддержке Москвы стала партнером по переговорам в ШОС, а 
с конца 2012 г. премьер-министр Турции Реджеп Тайип Эрдоган 
(Recep Tayyip Erdogan) не раз заявлял о готовности Турции всту-
пить в ШОС. Если это произойдет, то ШОС напрямую вклинится в 
геополитическую сферу НАТО, членом которой является Турция, 
а следовательно, и всего Евроатлантического сообщества. В этих 
условиях неизбежно образование (вольно или невольно) контакт-
ной зоны НАТО и ОДКБ, к чему Россия стремится вот уже немало 
лет, хотя в НАТО противятся взаимодействию с оборонительной 
организацией многих стран СНГ. 

Выступая на открытии заседания Евразийского мусульман-
ского совета, организованного правительственным директоратом 
по делам религий 19 ноября 2012 г. в Стамбуле, премьер-министр 
Турции Реджеп Тайип Эрдоган особо подчеркнул общность исто-
рии евразийских стран и народов, позволяя им тем самым, по  
его мнению, находить оптимальные решения сложных проблем, 
включая конфликты. Он признал превращение в настоящее время 
Евразии в центральный, т.е. ведущий, регион мирового сообщест-
ва [3]. 

Возросший интерес России к евразийству подтвердил,  
в частности, председатель Государственной думы РФ С.Е. Нарыш- 
кин на международном парламентском форуме «Современный 
парламентаризм и демократия» в декабре 2012 г. «На территории 



 105

Евразии, – сказал он, – активно идут процессы экономической ин-
теграции, востребованные нашими народами и приносящие реаль-
ную пользу нашим гражданам. На этом фоне выглядят странными 
попытки отдельных западных политиков искажать подлинный 
смысл евразийской интеграции. Тем более недопустимо открыто 
заявлять о вмешательстве и противодействии этим позитивным 
процессам. Такое беспардонное поведение напоминает неуклю-
жую походку «хромой утки». Уверен, что определенный Россией и 
Казахстаном курс на создание Евразийского экономического сою-
за будет успешно реализован» [4, с. 18]. И если Россия твердо оп-
ределила свое место в Евразийском пространстве, то Турция, 
стремясь не отстать от своей северной соседки, пытается заручить-
ся поддержкой тюркоязычных стран в активизации совместной 
деятельности в таких организациях, как ТЮРКСОЙ (TURKSOY) 
(Международная организация тюркской культуры (Uluslarasi Turk 
Kulturti Teşkilati)). Например, общим по содержанию направлением 
в гуманитарной сфере в России и Турции стали научные конфе-
ренции, посвященные столетию со дня рождения выдающегося 
русского (советского) тюрколога, этнографа, философа, историка и 
географа (одним словом – мыслителя) Л.Н. Гумилева. Ему при-
надлежит немало бесценных трудов по евразийству, которые ши-
роко используются в политических речах государственных деяте-
лей России и Турции. И в этом – еще один пример евразийского 
взаимодействия и сближения Москвы и Анкары [см.: 5]. 

Турция прилагала немало усилий для создания эффективной 
постоянно действующей интеграционной политико-экономиче-
ской организации из тюркоязычных стран, но здесь Анкару ожи-
дала неудача. Сопротивление ее планам оказывают прежде всего 
Казахстан и Узбекистан (а не Россия, как полагают некоторые экс-
перты), причем если первый имеет с Турцией в целом теплые дру-
жеские отношения (достаточно упомянуть так называемую Стам-
бульскую речь президента Казахстана Н.А. Назарбаева в октябре 
2012 г.), то второй резко возражает против альянса, в котором  
Анкара играла бы заглавную роль. 

Москва смотрит на тюркополитические эксперименты Тур-
ции заинтересованно, ибо в ее составе немало тюркоязычных на-
родов, часть из которых (татары, башкиры, якуты и др.) имеют 
свои национальные республики. Однако Москва не препятствует 
расширению и углублению связей Турции с Татарстаном, Башкор-
тостаном, Хакасией, Республикой Алтай и др. Особые отношения 
у Турции сложились с Казанью, которая установила отношения 



 106 

побратимства со Стамбулом, имевшим уже с 1990 г. подобный 
статус с Санкт-Петербургом. Когда один из авторов этой статьи на 
встрече в Управлении внешних связей мэрии Большого Стамбула 
посетовал на породнение Стамбула и Казани вопреки сложившей-
ся практике – при наличии побратимства с Санкт-Петербургом, 
один из руководителей этого международно-делового ведомства 
развел руками и воскликнул: «О, Казань!», всё стало ясно.  

Однако ничего необычного в отношениях Турции с тюрко-
язычными республиками в составе России нет. Они строятся в со-
ответствии с подписанными еще М.С. Горбачёвым договором,  
в статье XVI которого черным по белому написано, что СССР не 
будет препятствовать развитию связей Турции с тюркоязычными 
территориями Советского Союза. Поскольку Россия официально 
признана правопреемником СССР, то эта статья и сам договор  
легитимны [6; 7]. Евразийство и здесь, на наш взгляд, сказывается, 
созидая геополитические основы российско-турецких отношений 
и, что особо важно, реализуя цивилизационные императивы взаи-
модействия.  

Турция с ее евразийскими замыслами и ближневосточными 
амбициями стремится играть роль своеобразного моста взаимо-
действия ислама и христианства, Запада и Востока. Подобная роль 
геополитически и практически уготована и Российской Федера-
ции, осуществлявшей в течение столетий взаимообщение право-
славия и ислама и ставшей территорией взаимосвязи Запада и Вос-
тока. В этом совпадении геополитических предназначений России 
и Турции также кроются предпосылки взаимопроникновения 
культур обоих народов, обмен страновыми ценностями и миро-
творчества. Но не исключено и соперничество за приоритетность 
[см.: 8, с. 72]. 

Не последнее значение в расширении связей Турции и Рос-
сии имеет принадлежность этих государств Черноморско-Каспий- 
скому региону. Морское пространство в условиях XXI столетия, к 
началу которого рухнула биполярная структура мироустройства, 
располагает Москву и Анкару к совместным акциям в области 
экономики, политики и миротворчества. Сооружение «Голубого 
потока», проложенного по дну Черного моря, предоставляет Тур-
ции широкие возможности для использования газа как компонента 
формирования внешнеполитической стратегии. Тому же самому в 
известной степени будет служить и «Южный поток», который 
пройдет в турецкой экономической зоне Черного моря. 



 107

Что же касается Каспийской части этого обширного региона, 
то надо иметь в виду, что Турция не примыкает непосредственно к 
Каспийскому морю, в отличие от России. Через систему Волго-
Донского канала из Каспийского моря обеспечивается выход к 
Азербайджану, Туркменистану, Казахстану и даже Ирану в Черное 
море и далее через проливы Босфор и Дарданеллы в Средиземное 
море и через Гибралтарский пролив в Атлантический океан или 
через Суэцкий канал в Индийский океан. Конечно, использование 
таких маршрутов для судов класса «река–море» носит ограничен-
ный характер. И все же перспективы здесь немалые, но связаны 
они в заметной степени с пропускной способностью Волго-
Донского канала России и черноморских проливов Турции. Если 
Анкара реализует предполагаемое строительство канала по своей 
европейской территории в обход Босфора, то потенциал россий-
ско-турецкого сотрудничества намного возрастет. 

И еще одно немаловажное геополитическое обстоятельство, 
которое могло бы сыграть крупную роль в развитии российско-
турецкого сотрудничества. Речь идет о том, что Турцию от России 
по суше отделяет широкая полоса Закавказья, а у расположенных 
там Азербайджана, Армении и Грузии сложились непростые  
отношения как с Москвой, так и с Анкарой. Не вдаваясь в подроб-
ности этого клубка межгосударственных противоречий, отметим 
лишь то, что если бы удалось деблокировать армяно-турецкую 
границу (как предусматривалось протоколами, подписанными  
министрами иностранных дел Армении и Турции не без посредни-
чества России в Цюрихе в 2009 г.), стратегическому союзнику Рос-
сии в Закавказье – Армении открылись бы колоссальные возмож-
ности для выхода из той изоляции, в какой страна оказалась  
в результате распада Советского Союза, захвата части Азербай-
джана, нагорно-карабахской проблемы и пока не разрешенных 
трудностей во взаимоотношениях с Грузией. 

Обращает на себя внимание заинтересованность США в реа-
лизации цюрихских договоренностей, о чем президент Обама  
говорил премьер-министру Турции Эрдогану во время встречи в 
Вашингтоне 17 мая 2013 г. В случае успешной реализации двусто-
ронних обязательств, взятых на себя в Цюрихе Анкарой и Ерева-
ном, все заинтересованные страны приобрели бы дополнительные 
стимулы для нормализации обстановки на Кавказе в целом. Это 
послужило бы началом устранения многодесятилетних распрей, 
вражды и войн в этом регионе, а также, судя по всему, России не 



 108 

пришлось бы тратить огромные средства на поддержание стабиль-
ности и развития в Армении. 

Для Турции же это явилось бы добрым знаком в осуществ-
лении провозглашенной политики «ноль проблем с соседями».  
А так получилось всё наоборот. Из-за активности Турции в сирий-
ской гражданской войне на стороне оппозиции, всецело поддер-
жанной Западом, обострились взаимоотношения Анкары не только 
с официальным Дамаском, но и с Ираком и Ираном. Неспокойно 
на границах Турции с этими странами в том числе из-за курдской 
проблемы (хотя здесь наметились позитивные сдвиги). Осложнены 
отношения с Израилем, несмотря на то что Тель-Авив совсем не-
давно принес официальные извинения за нападение на мирную 
флотилию «Мави Мармара» («Mavi Marmara»), везшую гумани-
тарный груз в палестинскую Газу, и убийство израильскими ком-
мандос девятерых турок, находившихся на одном судне. У Анкары 
с середины 70-х годов сложились далеко не простые отношения с 
Кипром, на территории которого возникло, не без военной помощи 
Турции, государство Турецкая Республика Северного Кипра.  
К этим политико-территориальным проблемам добавились уже в 
XXI в. вопросы использования обнаруженных запасов нефти и газа 
в экономической зоне Кипра: Турция протестует против их пред-
полагаемой эксплуатации без учета интересов Турецкой Респуб-
лики Северного Кипра и вопросов региональной безопасности. 

Восточное Средиземноморье постепенно превращается  
в новый район обострения межгосударственных противоречий. 
Из-за нерешенных вопросов разграничения морского шельфа, где 
найдены крупные месторождения нефти, Сирийский кризис и со-
путствующие ему обстоятельства разрушили надежды на беспроб-
лемность отношений с соседями. 

К Турции привлечено особое внимание, когда речь заходит о 
Северном Кавказе, где, по мнению одних, идет кавказская война,  
а другие считают, что «если там вспыхнет война, то это уже будет 
российская война, а не кавказская [9, с. 21]. В нее, по мнению 
Р. Абдулатипова, «будут втянуты и Азербайджан, и Армения, и 
Грузия». Объясняет это он тем, что «эти страны вмонтированы  
в российскую действительность и экономически, и духовно» [9, 
с. 21]. По нашему мнению, здесь не обойдется без Турции как 
крупного регионального игрока, заинтересованного в стабильно-
сти на всем Кавказе. Не случайно поэтому во избежание роста  
напряженности на Кавказе Россия поддержала «Кавказскую плат-
форму действий», инициированную Анкарой в 90-е годы XX в. и 



 109

направленную на снижение уровня конфликтогенности ситуации  
в регионе.  

В политическом плане стратегическая линия России в отно-
шении Турции на Кавказе направлена на предотвращение ослаб-
ления позиций Москвы в Закавказье и на Северном Кавказе.  
Вместе с тем связи с Турцией укрепляют глобальность внешней 
политики России, ее внешнеэкономический потенциал. Турция же, 
в свою очередь, справедливо рассматривает Россию как одну из 
несущих опор своего движения к центру мировой политики, за-
воевания более прочных позиций в мировой экономике, а также 
приобретения эффективных ресурсов влияния в мировом сообщест-
ве в качестве одного из ключевых акторов. 

Геополитически, геостратегически и геоэкономически  
Россия и Турция взаимодействуют друг с другом на принципах 
взаимовыгодности, прагматизма, стратегического партнерства, 
гуманитарного взаимопроникновения и взаимопереплетения ду-
ховных ценностей, которые свойственны той и другой стране. Оба 
государства активны в формировании системы глобальных коор-
динат нового мирового порядка, а также в развитии хитросплете-
ний в большой геополитической игре в Черноморско-Каспийском 
регионе [10, с. 132–159]. Ускоряющееся сближение России и Тур-
ции в XXI в. было геополитически, геоэкономически и геострате-
гически предопределено всей логикой развития этих стран, гене-
тической необходимостью взаимодействия, притом в текущем 
столетии уже без войн, в контексте глобальной и региональной 
безопасности. Масштабы экономического, гуманитарного и поли-
тического взаимодействия России и Турции настолько значитель-
ны, что позволили германскому специалисту Генриху Бонненбергу 
спрогнозировать вступление Турции в Евразийский союз, куда, по 
его мнению, со временем войдут также и территории с тюрко-
язычным населением в Азии, Китае и Европе. Более того, он счи-
тает, что Россия, Турция и Германия станут ведущими странами 
Европы и «должны построить будущую Европу, которая опреде-
ленно не будет конфедерацией или федерацией, но будет пред-
ставлять собой какое-то подобие процветающего сообщества ре-
гиона» [11, р. 71]. Мнение Генриха Бонненберга не бесспорно, но 
это прогноз солидного эксперта, работавшего, в частности, совет-
ником президента, правительства и парламента Украины, зани-
мавшегося разработками экономических, технологических и тру-
довых проектов в Германии, России и Украине. К нему стоит 
прислушаться. Однако по вопросу перспектив развития российско-



 110 

турецких отношений в контексте позиционирования Анкары и 
Москвы на мировой арене есть и другие точки зрения. Так, дирек-
тор Института востоковедения РАН, член-корреспондент РАН 
В.В. Наумкин уверен, что, несмотря на существующие ныне раз-
ногласия, Россия и Турция, обладая огромными возможностями 
взаимодействия, заинтересованы в сохранении сотрудничества и 
дальнейшем развитии [12]. Глава МИД России С.В. Лавров, в свою 
очередь, акцентирует внимание на том, что текущее состояние 
российско-турецких отношений не вызывает беспокойства, так как 
они развиваются на устойчивой и солидной основе [13].  

Наряду с этими позитивными оценками перспектив россий-
ско-турецкого сотрудничества встречаются критические рассуж-
дения. Так, Христос Кассимерис (Christos Kassimeris) из Европей-
ского университета Кипра (European University Cyprus) полагает, 
что «Турция внесла Россию в неофициальный список своих стра-
тегических противников и пытается демонстрировать показное 
дружелюбие» [14, р. 321–336]. Политологи МГИМО (У) МИД Рос-
сии А. Аватков и А. Солодовникова уверены, что «новые османы» 
не скрывают своих интересов не только в Закавказье и Средней 
Азии (традиционной сфере влияния России), но и в некоторых  
регионах самой Российской Федерации [15, с. 115–123]. По-види-
мому, при формулировании таких трактовок сущности подходов 
Турции к сотрудничеству с Россией не обошлось без признания 
традиционного взгляда на Анкару как на геополитического про-
тивника Москвы. По мысли этих авторов, Турция занимается гео-
политическим перетягиванием закавказских государств на свою 
сторону, оторвав их от сложившейся столетиями ориентации на 
Россию. Очевидно, они видят угрозу в масштабном развитии в це-
лом отношений России с Турцией. На наш взгляд, задача перед 
Москвой как раз и состоит в том, чтобы, развивая связи с Турцией, 
устранить эту допускаемую упомянутыми авторами подспудную 
негативную подоплеку (если она реально существует). 

Все-таки надо учитывать, что Турция имеет глубокие исто-
рические и культурные связи со странами Южного Кавказа, следо-
вательно, стабильность, мир и процветание в регионе имеют осо-
бое значение для Анкары. 

Стратегическое же значение региона как для Турции, так  
и для России значительно возросло в сравнении с недавним  
прошлым в связи со строительством нефтепровода Баку–Тбилиси–
Джейхан, газопровода Баку–Тбилиси–Эрзурум и железной дороги 
Баку–Тбилиси–Карс. Особое внимание Турции и России к Закав-



 111

казью и в целом к Кавказу обусловлено также исключительной 
здесь конфликтогенностью, связанной в значительной степени с 
незавершенностью государственно-территориального размежева-
ния. Турция, являясь одной из сильнейших в военном плане стран 
региона, поддерживает вместе с Россией ряд региональных  
программ сотрудничества, таких как «Черноморская гармония» 
(«Black Sea Harmony»), Организации черноморского экономиче-
ского сотрудничества (BSEC), Черноморская группа военно-
морского сотрудничества (BlackSeaFor) и Кавказская платформа 
стабильности и сотрудничества. Анкара, как и Москва, ставит пе-
ред собой цель поддерживать углубление процесса вхождения 
Черноморского региона в мировую экономику, содействуя дву- и 
многостороннему политическому и экономическому сотрудничест-
ву. Также безоговорочным условием для Турции и России являет-
ся сохранение нынешнего правового режима проливов, основанно-
го на Конвенции Монтрё (Montreux Convention), и обеспечение 
безопасности на море. Анкара озабочена (на это обращено внима-
ние и Смоленской площади) тем, что Соединенные Штаты ини-
циируют пересмотр Конвенции Монтре с целью получения права 
инспектировать морские транспортные пути на Черном море и 
проливах и предпринимать действия против любого подозритель-
ного судна в регионе, с чем в одностороннем порядке в настоящее 
время успешно справляется Турция в рамках «Черноморской гар-
монии». Греция, Болгария и Румыния, в свою очередь, пытаются 
привлечь так называемых внерегиональных участников, например 
США, для противопоставления российско-турецкому «тандему»  
в регионе Черного моря. Несмотря на разные позиции, мнения 
Москвы и Анкары совпадают относительно поддержания регио-
нальной безопасности и стабильности, а также устойчивого разви-
тия. Турция с ее мощным флотом в Черном море после распада 
СССР стала доминирующей военной державой в проливах Босфор 
и Дарданеллы и при умолчании со стороны Москвы взяла на себя 
львиную долю ответственности по поддержанию безопасности в 
регионе. Словом, во взаимоотношениях Турции и России на Чер-
номорском пространстве больше позитива, чем негатива. 

Многие проблемы в российско-турецких отношениях еще не 
получили должного осмысления, но уже сейчас, изучив доступные 
материалы, можно констатировать, что, основываясь на принципах 
концепции «real politics», предпочтительным следует считать  
мнение тех, кто свидетельствует об устойчивости и перспективно-
сти российско-турецких отношений, российско-турецкого сотруд-



 112 

ничества. Несомненно, оно занимает важное место в современной 
конфигурации мирополитических, гуманитарных и хозяйственных 
связей. 

Комплексное изучение роcсийско-турецких отношений осу-
ществляется с использованием целого спектра общенаучных,  
системных, геостратегических, политических и исторических под-
ходов. Вопросами исследования отношений двух стран, их осо-
бенностей, тенденций развития и перспектив занимаются такие 
известные ученые, как А.А. Родионов [16], М.С. Мейер [17], 
Н.Ю. Ульченко [18], И.И. Стародубцев [19], А.А. Сотниченко [20], 
И. Камалов (Ibrahim Kamalov) [21], и др. Тем не менее, несмотря 
на имеющиеся наработки и достижения, рассматриваемая пробле-
матика остается в ряде аспектов дискуссионной, обсуждаемой,  
а некоторые «узкие места», значительно обострившиеся в период 
сирийского кризиса, побуждают ставить вопрос о будущем балан-
се сил в Евразии, на Большом Ближнем Востоке, в Средиземно-
морье, а также о том, насколько жизнеспособным и длительным 
окажется сотрудничество между Россией и Турцией в последую-
щие десятилетия XXI в. 

К числу таких весьма неоднозначных проблем, например, 
относятся вопросы усиления исламского и православного факто-
ров в жизни обеих стран и их влияния на внешнеполитическую 
парадигму Москвы и Анкары, взаимодействия крупных и средних 
бизнес-корпораций обоих государств в региональном формате, 
взаимовлияния (соответственно) церкви и мечети на внутреннюю 
политику в контексте стратегического партнерства России и Тур-
ции, роли мягкой силы в российско-турецком сотрудничестве,  
эффективности межрегионального партнерства (Санкт-Петербург – 
Стамбул, Казань – Стамбул и др.), переговорных стратегий офици-
альных дипломатов обеих стран. Научно обоснованные ответы на 
все эти вопросы позволяют сделать прогноз, сможет ли стратеги-
ческое партнерство России и Турции, механизм действия которого 
в настоящее время характеризуется высокой степенью отлаженно-
сти и многоплановостью, стать привилегированным (статус, о ко-
тором Д.А. Медведев, будучи президентом России, говорил в от-
ношении российско-индийских отношений). Мы уверены, что  
в будущем такой статус будет приобретен обеими странами, по-
скольку уже сейчас они обладают уникальным капиталом двусто-
ронних отношений и между ними существует высокая степень  
открытости и доверия. Атмосфера добрососедства позволяет  



 113

преодолевать трудности, которые не могут не возникать, когда го-
сударства имеют разные национальные интересы. 

Одно из них касается панславизма и пантюркизма; и если 
идея славянского единства в XXI в. не имеет четко выраженной 
государственной поддержки, то пантюркистские тенденции про-
сматриваются в политике Турции. По крайней мере, ни идеи пан-
славизма (и даже православно-государственного единения), ни 
пантюркизма не воспринимаются как потенциал антироссийских и 
антитурецких подходов к взаимопониманию и сотрудничеству 
[см.: 5]. Более того, в Турции предпринимается сейчас немало уси-
лий по восстановлению христианских храмов, в том числе в таких 
центрах раннего христианства, как Каппадокия (Kapadokya) и  
Конья (Коnуа). Даже во время обострения отношений с Израилем 
в Средневековье, когда Испания массово изгоняла евреев, они  
нашли убежище в Османской империи. Анкара, развивая в  
настоящее время идеи мультикультурализма и толерантности,  
пытается представить Турцию поликонфессиональной и полиэт-
нической, где отсутствует уничижительное отношение к нему-
сульманам и к нетуркам. Это способствует развитию христианско-
православного туризма по заповедным местам православия, в  
первую очередь из России. Более того, важно иметь в виду, что  
в Турции стотысячная диаспора русских, переселившихся в эту 
страну на постоянное жительство. Они, конечно, также являются 
важным фактором развития российско-турецкого сотрудничества. 

Для Турции важен туризм: страну ежегодно посещает около 
4 млн российских туристов. По этому показателю Россия занимает 
второе место после Германии. Чуть ли не 100% природного газа 
поступает в Турцию из России [22]. Товарооборот между Турцией 
и ее главным торговым партнером, Россией, составил в 2012 г. 
35,5 млрд долл. США, в сравнении с 2003 г. он увеличился более 
чем в 5 раз. Поставлена задача увеличить товарооборот до 
100 млрд долл. Порядка трех тыс. турецких компаний создали на 
российском рынке более 200 тыс. рабочих мест [22]. 

Все это дало основание главе МИД Турции Ахмету Давутог-
лу (Ahmet Davutoglu) сказать, что Россия для Турции на сегодняш-
ний день является важным партнером и «неотъемлемой частью 
многомерной внешней политики Анкары» [23, с. 69]. В настоящее 
время Турция занимает седьмое место в списке крупнейших  
экономических партнеров России и является ее вторым торговым 
партнером после Германии. Россия и Турция кажутся более  
взаимозависимыми, чем когда-либо прежде в истории, и могут  



 114 

совместно оказывать положительное воздействие на геополитику 
региона в ближайшем будущем. Разносторонние экономические 
отношения, участие в формировании единой информационной 
среды, нарастание сотрудничества в производственной сфере, 
включая взаимоучастие в разработке модернизационных и инно-
вационных достижений, взаимодействие в финансовой сфере – все 
это свидетельствуют о росте взаимозависимости и взаимодействия 
Турции и России, усиливая глобализацию и регионализацию ми-
ровой экономики. В свою очередь, это усиливает политическую 
глобализацию, ибо масштабные экономические связи, успешность 
которых не ставится под сомнение, постепенно приобретают все 
большее значение, органически вплетаясь в глобальные процессы. 

Отрадно, что в Турции уважительно относятся к участию 
Советского Союза в строительстве целого ряда промышленных 
предприятий в Зонгулдаке (Zonguldak), Искендеруне (Iskenderun), 
Эскишехире (Eskischehir) и других городах. В Анкаре признают, 
что эти заводы и фабрики являются становым хребтом индустри-
ального развития страны с конца XX в. [7]. 

В свою очередь Россия, переходя на базовые рыночные  
условия своего постсоветского развития, использовала деловой 
опыт Турции, пригласив, в частности, турецких бизнесменов  
участвовать в реализации многих проектов, особенно в области 
строительства. В подтверждение этого приводится цифра в 
25 млрд долл. США, вложенных турецкими инвесторами в эконо-
мику России. Не меньшую роль для роста турецкого малого и 
среднего бизнеса, сыграли российские челноки в 90-е годы XX в., 
вывезшие в основном из Стамбула и других турецких городов  
товаров примерно на 10 млрд долл. США. 

Углублению партнерства и укреплению двусторонних свя-
зей, помимо вышеизложенных обстоятельств, способствуют сле-
дующие факторы. 

1. Стабильный и эффективный политический диалог между 
двумя странами, о чем свидетельствуют подписанные соглашения, 
совместные декларации и двусторонние проекты. В ходе визита 
Владимира Путина в Турцию в августе 2009 г. был создан Россий-
ско-турецкий Совет сотрудничества высшего уровня, первое засе-
дание которого состоялось в мае 2010 г. в Анкаре. Встречи прези-
дент России – премьер-министр Турции в рамках этого Совета – 
центральное ежегодное событие российско-турецкого взаимодей-
ствия. По итогам заседания Совета в 2012 г. было подписано более 
десяти документов, в том числе ряд соглашений в сфере энергети-



 115

ки, кредитно-финансовой и культурной областях, среднесрочная 
программа сотрудничества двух стран на 2012–2015 гг. [24]. Боль-
шое значение имеет саммит Путин – Эрдоган в ноябре 2013 г.  
в Санкт-Петербурге. 

2. Дипломатические отношения, которые на сегодняшний 
день многими экспертами (например, профессором международ-
ных отношений университета Кадир Хае (Kadir Has) в Стамбуле 
Митатом Челикпала (Mitat Celikpala) [25]; тюркологом Артаком 
Шакаряном [26]; директором Независимой организации социаль-
но-экономических и политических исследований в Вашингтоне 
(SETA) Hyx Йылмазом (Nuh Yilmaz) [27] классифицируются как 
«новые дипломатические отношения» и «ритмичная дипломатия». 
В апреле 2013 г. состоялся визит министра иностранных дел Рос-
сии С.В. Лаврова в Турцию, где он вел переговоры со своим ту-
рецким коллегой Ахметом Давутоглу (Ahmet Davutoglu). Обсуж-
давшиеся вопросы касались подготовки встречи в ноябре 2013 г. 
Путин – Эрдоган. 

3. Углубление российского экономического присутствия в 
Турции и турецкого в России, базирующегося на совместной рабо-
те государств, делового мира и гражданских организаций. Лиди-
рующие позиции в поставках турецкой продукции в Россию зани-
мают легкая, автомобильная, металлургическая и химическая 
промышленности. Некоторые турецкие предприниматели ведут 
дела в России по 15–20 лет. 60% экспорта в Россию осуществляет-
ся по каналам турецких фирм, работающих в России. В свою оче-
редь, 70% российского экспорта составляют нефть и природный 
газ. Как отметил председатель Ассоциации русских и турецких 
организаций «Деловое сотрудничество» (RUTID) Эсат Сары  
(Esat San), количество двусторонних инвестиций между Россией и 
Турцией за последние несколько лет выросло: в частности, прямые 
инвестиции Российской Федерации в Турцию достигли 9 млрд 
долл., а прямые турецкие инвестиции составили 10 млрд долл. 
[22]. 

4. Расширяющееся сотрудничество в области культуры, нау-
ки и образования служит серьезным надстроем в экономическом  
и политическом партнерстве. Состоявшийся в апреле 2013 г.  
в Стамбуле Фестиваль русской культуры – тому подтверждение. 
Среди организаторов этого мероприятия были Законодательное 
собрание Санкт-Петербурга, Государственная дума РФ, Совет Фе-
дерации РФ, Министерство культуры Турции, Турецко-
Российский фонд культуры и др. Примечательно, что выступав-



 116 

ший на торжественном открытии фестиваля губернатор Стамбула 
Хусейн Авни Мутлу (Hiiseyin Avni Mutlu) четко сформулировал 
евразийское направление российско-турецкого сотрудничества,  
в том числе в области культуры. Именно ему принадлежит мысль 
о том, что Турция и Россия представляют собой эффективную 
платформу евразийского развития нового региона. 

5. Сотрудничество в сфере энергетики, которое начало скла-
дываться еще с середины 80-х годов XX в. Энергетические взаи-
моотношения России и Турции и по сей день являются превали-
рующим фактором в двусторонних отношениях. Энергоресурсы, 
поставляемые из России, органически вылились во внешнеполити-
ческую стратегию Турции. Важным фактом в энергетической  
парадигме Турции стало предоставление России права на строи-
тельство первой турецкой АЭС ценой в 20 млрд долл. без всякого 
тендера. 

6. Развитие связей между общественностью двух стран. Соз-
дан Российско-турецкий форум общественности, первое масштаб-
ное заседание которого успешно прошло в ноябре 2013 г. в Казани. 
Были приняты судьбоносные решения для углубления, совершен-
ствования и интенсификации российско-турецких связей в различ-
ных областях экономики, политики, науки, образования, культуры 
и др. Одно из них – проведение перекрестного года туризма про-
звучало на пресс-конференции В.В. Путина и Р.Т. Эрдогана в 
Санкт-Петербурге 22 ноября 2013 г. 

Бесспорно, перечисленные факторы весомы и значимы, од-
нако не стоит сбрасывать со счетов те обстоятельства, которые на 
сегодняшний день хоть пока и не имеют столь существенного веса 
в геополитических отношениях, но уже ощутимо затрудняют 
взаимовыгодное сотрудничество и препятствуют развитию даль-
нейшего многопланового партнерства между Россией и Турцией. 
Осознание и четкое формулирование данных обстоятельств позво-
лит разработать адекватные меры по их нивелированию в сло-
жившихся и уже успевших стать успешными отношениях двух 
государств. К ним, по нашему мнению, относятся: 

1. Балансировка энергетических вопросов между Россией и 
Турцией на грани зависимости и взаимозависимости. С одной сто-
роны, Турция является энергетическим нетто-импортером, с дру-
гой – Россия стала зависеть от выгодных энергетических контрак-
тов с Турцией, заключенных по принципу «используй или теряй» 
(«use it or lose it»), который позволяет организации-собственнику 



 117

приостанавливать договор об оказании услуг в случае недобросо-
вестного выполнения условий контракта. 

2. Сооружение трубопровода Баку–Тбилиси–Джейхан, кото-
рый получил название «энергетический проект века» и в котором 
задействованы Турция и Азербайджан, объективно не совпадает со 
стратегическими интересами России, поскольку делает возмож-
ным транспортировку энергоносителей в Европу в обход россий-
ской территории. А на повестке дня строительство «Набукко» 
(«Nabucco») и других трубопроводов, направленных на поставку 
нефти или газа из Азербайджана и, возможно, Туркменистана в 
Европу в обход России. И за этим внимательно следят в Москве. 

3. Внешнеторговый баланс России и Турции – не в пользу 
последней. Это беспокоит Анкару, обрекая ее на поиски мер  
увеличения экспорта в Россию или, наоборот, на сокращение  
поставок нефти и газа из России или поиски альтернативных ис-
точников.  

4. Формирование негативного имиджа Турции в некоторых 
кругах политической элиты России в связи с непризнанием турец-
ким правительством геноцида армян.  

Все эти трудности в отношениях Турции и России преодо-
лимы. Анкара и Москва еще не раз примут такие решения, кото-
рые упрочат международную и региональную безопасность. Тем 
самым повысится уровень доверия между обеими странами, а это, 
в свою очередь, упрочивает международную и региональную 
безопасность. 

 
Литература 
 

1. Малышева Д.Б. Современная мировая политика в контексте формирования 
многополисного мира // Азия и Африка в современной мировой политике,  
сб. ст. / Отв. ред. Д.Б. Малышева, А.А. Рогожин. – М.: ИМЭМО РАН, 2012. – 
С. 9–21. 

2. Калашников А. «Голубой поток» как важный фактор развития российско-
турецких отношений // Власть. – 2013. – № 2. – С. 100–102.  

3. Eurasia becoming central in the world // Turkey Star. November 23, 2012. 
4. Анохин П. Парламент – это большое жюри наций // Российская Федерация 

сегодня. – 2012. – Декабрь. – № 24. – С. 18–21. 
5. Колесников А. Великий евразиец // Российская Федерация сегодня. – 2012. – 

Декабрь. – № 24. – С. 33. 
6. Ягья В.С. Турция в современной системе мировой политики // Актуальные 

проблемы мировой политики в XXI в.: сб. ст. / Под ред. В.С. Ягья, 
М.Л. Лагутиной. Вып. 5. – СПб.: СПбГУ, 2011. – С. 35–36. 



 118 

7. Ягья В.С. Пути-перепутья современной Турции // Актуальные проблемы ми-
ровой политики в XXI в. Вып. 4. – СПб.: СПбГУ, 2009. 

8. Козин Н. Евразийский мир России // Стратегия. 2013. № 1. 
9. Абдулатипов Р. Если государство бросает людей, то люди бросают государст-

во // Российская Федерация сегодня. 2012. Ноябрь. № 21. 
10. Рябцев В.Н. Черноморско-Каспийский регион в современных условиях как 

новое поле «Большой геополитической игры» // Современный Кавказ: Геопо-
литический выбор: сб. науч. ст. – М.; Пятигорск: ПГЛУ, 2009. 

11. Bonnenberg H. Europe is more than EU // Atlantic Forum. Rethinking of the Global 
Economic Order. Conference Guide. – Istanbul, 2012. 

12. Наумкин В. Сирия – не помеха дружбе России–Турции. 28 ноября 2012. URL: 
http:// www.vestikavkaza.ru/news/Vitaliy-Naumkin-Siriya-ne-pomekha-druzhbe-
Rossii-s-Turistii.html 

13. Аналитический обзор: Российско-турецкие отношения переживают «чувстви-
тельный период». URL: http//russian.cri.cn/841/2012/10/18/ls445389.htm 

14. Kassimeris С. Turkey's foreign policy options: Europe, the USA or Central Asia? // 
Contemporary politics. 2010. Vol. 16. Issue 3. P. 321–336. 

15. Аватков В., Солодовникова А. Сценарии и тренды развития российско-
турецких отношений // Россия и мусульманский мир. 2012. № 6. 

16. Родионов А.А. Турция – перекресток судеб. Воспоминания посла. – М.: Меж-
дународные отношения, 2006. – 280 с. 

17. Мейер М.С. Основные этапы ранней истории русско-турецких отношений // 
Османская империя: Проблемы внешней политики и отношений с Россией. – 
М., 1996. – С. 47–116. 

18. Улъченко Н.Ю. Экономика Турции в условиях либерализации. – М.: Ин-т 
изучения Израиля и Ближнего Востока, 2002. – 237 с. 

19. Стародубцев И.И. Топливно-энергетический комплекс Турции и энергетиче-
ский фактор в российско-турецких отношениях. – М.: МГИМО(У), 2010. 

20. Сотниченко А.А. Турция: Геополитическая ось Евразии // Геополитика. 
Вып. IX. – М., 2011. – С. 4–13. 

21. Kamalovl. Rusya Federasyonu // Stratejik ongoru. OSAM. – Ekim, 2006. – S. 17–20. 
22. Министерство экономического развития Российской Федерации. URL: 

http://www.economy.gov.ru/minec/activity/sections/foreigneconomicaactivity/co-
operation/economicaa/doc20121203_08 

23. Давутоглу А. Внешняя политика Турции и Россия // Россия в глобальной по-
литике. 2010. № 1. 

24. РФ и Турция подписали девять соглашений в рамках визита в Стамбул 
В. Путина. URL: http:// www.rbc/rbcfreenews/20121203192546.shtm 

25. Celikpala M. Turkiye'de Kafkas Diyasporasi ve Turk Dis Politikasina Etkileri // 
Uluslararasi Iliskiler, Cilt 2, Sayi 5. Bahar, 2005. 

26. Шакарян А. По ту сторону от Арарата: Декодируя Турцию. – Ереван, 2011. 
27. YilmazN. Principles of Turkish Foreign Policy. Washington, DC. SETA Founda-

tion. 2009. 18 p. 

«Вестник Санкт-Петербургского университета», 
СПб., 2014 г., сер. 6, вып. 1, с. 127–138. 

 



 119

М. Арунова,  
доктор политологии, кандидат  
исторических наук (ИВ РАН) 
АФГАНСКАЯ ПРОБЛЕМА  
И СОСЕДНИЕ МУСУЛЬМАНСКИЕ СТРАНЫ 
 
В течение почти полувека ситуация в Афганистане резко 

менялась. Изменялось и отношение к афганским событиям му-
сульманских стран. Наибольшее внимание эти страны стали про-
являть к Афганистану с весны 1978 г. в связи с приходом к власти 
прокоммунистической Народно-демократической партии, с созда-
нием Демократической Республики Афганистан (ДРА) и особенно 
после ввода в страну в декабре 1979 г. советских войск. За десять 
лет до этого, в 1969 г., была основана Организация Исламская 
конференция (ОИК). (В 2011 г. ОИК изменила свое название и 
ныне именуется ОИС – Организация исламского сотрудничества.) 
Решение о ее создании было принято на встрече глав государств и 
правительств мусульманских стран в Рабате (Марокко). Непосредст-
венным поводом для встречи послужил поджог израильтянами 
иерусалимской мечети, считающейся после Мекки и Медины 
третьей по значению мусульманской святыней. 

Основными целями ОИК были названы укрепление соли-
дарности, развитие сотрудничества в политической, экономиче-
ской, социальной и культурной сферах, поддержка борьбы всех 
мусульманских народов в защиту их достоинства, независимости и 
национальных прав, оказание помощи народу Палестины в борьбе 
за восстановление законных прав и возвращение оккупированных 
территорий. Организация провозгласила также своими задачами 
противостояние любым формам дискриминации и колониализма, 
создание благоприятных условий для сотрудничества и взаимо-
понимания между странами – членами ОИК и другими государст-
вами. 

До апреля 1978 г. и особенно до конца 1979 г. лидеры араб-
ских государств считали, что события в Афганистане напрямую не 
затрагивают их интересы. В январе 1980 г., после ввода в страну 
советских войск, на Чрезвычайной сессии ГА ООН арабские госу-
дарства (кроме Сирии, Ирака, Ливии, Алжира и Южного Йемена) 
проголосовали за резолюцию, осудившую акцию СССР. Тогда же, 
в январе 1980 г., на конференции министров иностранных дел 
стран – членов ОИК было принято решение приостановить  
членство Афганистана в этой организации. 



 120 

Вскоре в арабских странах Ближнего Востока и Магриба 
были созданы структуры, задачей которых стало оказание разно-
сторонней помощи афганской оппозиции: «борцам за веру» – 
моджахедам, лидеры которых, а также тысячи их сторонников и 
почти 3 млн беженцев устремились в Пакистан. Часть беженцев, в 
основном шииты, нашли убежище в Иране. Массированная и раз-
носторонняя помощь исламистам в лице моджахедов оказывалась 
и по государственной линии, и через многочисленные благотвори-
тельные фонды мусульманских и европейских стран, где прожива-
ли и поныне проживают миллионы мусульман1. Тогда же в Сау-
довской Аравии был создан Исламский координационный совет, 
филиалы которого обосновались в арабских странах. В их функ-
ции входили сбор средств и формирование отрядов добровольцев 
для последующей отправки в Афганистан. Содержание, обеспече-
ние вооружением и боеприпасами боевиков осуществлялись через 
Саудовский комитет поддержки, открывший представительства в 
населенных пунктах на афгано-пакистанской границе. Гуманитар-
ную помощь беженцам, помимо ООН, оказывали отделение Крас-
ного Полумесяца Саудовской Аравии и различные благотвори-
тельные фонды. Кроме того, в лагерях строились медресе. 

Швейцарский автор Р. Лабевьер в книге «Доллары террора. 
Соединенные Штаты и исламисты», изданной в 1999 г., привел 
примеры «органической связи» между исламистами и Саудовской 
Аравией, а также свидетельства об их контактах с западными 
спецслужбами. Саудовские и египетские банки направляли много-
миллионные средства, собранные в виде закята (налога в пользу 
неимущих) в благотворительные фонды, часть этих средств полу-
чали моджахеды. Ссылаясь на неопровержимые данные, Р. Ла-
бевьер убедительно доказал связь международной организованной 
преступности с исламистами, в том числе и афганскими, в роли 
«крестных отцов» которых выступали Саудовская Аравия и США. 

При этом Р. Лабевьер назвал человека, предложившего в 
свое время американской администрации идею использования ис-
ламистов в борьбе против СССР. Имя этого человека – Збигнев 
Бжезинский. Значительную долю ответственности за финансиро-
вание исламистов Р. Лабевьер возлагал и на банковские структуры 
ОИК, в частности на подведомственные данной организации Фонд 
развития, Арабский фонд развития стран – экспортеров нефти, 
Арабский фонд экономического и социального развития и др. Из 
саудовских банков Р. Лабевьр особо выделяет частный банк, осно-
вателем которого был принц М. бен Фейсал2. 



 121

После вывода советских войск в 1989 г. активность исламист-
ских боевиков в Афганистане и их покровителей несколько снизи-
лась. Часть боевиков осталась в Афганистане, другая двинулась в 
Кашмир, Чечню, Нагорный Карабах, Боснию и Герцеговину, неко-
торые примкнули к экстремистским группировкам стран  
Центральной Азии.  

Свержение ДРА не принесло мир и спокойствие на афган-
скую землю. В конце апреля 1992 г. к власти в Афганистане  
пришла непрочная коалиция лидеров моджахедских партий, при-
надлежавших к различным этносам. Внутри коалиции тотчас же 
разгорелась вооруженная борьба за власть. Ситуация осложнялась 
тем, что едва ли не за каждой из соперничавших партий, группи-
ровок и объединений полевых командиров стояли внешние силы – 
Саудовская Аравия, другие арабские страны, США, Пакистан и 
Иран. Их попытки примирить враждующих оказались безуспеш-
ными. В результате страна была фрагментирована, хотя формаль-
но в Кабуле функционировали центральные органы власти во гла-
ве с президентом. В создавшейся ситуации у руководства  
Эр-Рияда, других арабских и соседних с Афганистаном мусуль-
манских государств зрела необходимость сформировать новую 
силу. Такой силой стали укрывавшиеся в Пакистане пуштунские 
(афганские) беженцы, обучавшиеся в медресе, – талибы, носители 
идей жесткого радикального ислама суннитского толка. Более чем 
весомый вклад в создание Движения «Талибан» (ДТ) внесли Сау-
довская Аравия, Пакистан и США. 

Осенью 1994 г. тысячи талибов, обученные и вооруженные 
своими покровителями, перешли пакистано-афганскую границу,  
а затем, не без боев заняв большую часть территории Афганиста-
на, в сентябре 1996 г., вошли в Кабул. Ряды боевиков постоянно 
пополнялись тысячами выходцев из многих мусульманских стран. 
Часть созданных на территории Афганистана военных баз и лабо-
раторий, не только перерабатывавших наркосодержащие культуры 
в героин, но и занимавшихся изготовлением бактериологического 
и химического оружия, содержалась на средства обосновавшегося 
в Афганистане саудовского миллионера Усамы бен Ладена, кото-
рый еще в 1990 г. создал террористическую организацию «Аль-
Каида». По данным экспертов Лондонского института стратегиче-
ских исследований, с 1996 г. на базах «Аль-Каиды» в Афганистане 
было подготовлено порядка 20 тыс. боевиков3. 

Согласно данным Жана Шарля Бризара, издавшего в Париже 
в 2001 г. в соавторстве с Гийомом Даскье книгу «Бен Ладен,  



 122 

запрещенная правда», «Аль-Каида» пользовалась прямой и кос-
венной поддержкой 400 высокопоставленных лиц, 500 компаний и 
организаций по всему миру. Среди них фигурируют, в частности, 
саудовские принцы, занимавшие посты министра обороны и руко-
водителя спецслужб. В годы пребывания в Афганистане советских 
войск они играли решающую роль в финансировании вооружен-
ной оппозиции режиму НДПА, сотрудничая со спецслужбами 
США и Пакистана, а затем финансировали талибов и «Аль-
Каиду»*. Финансовая система помощи представляла собой своеоб-
разную смесь клиентелизма и семейственности, а также секретной 
дипломатии, правила которой разрабатывали ЦРУ и Саудовская 
Аравия4. 

Однако взаимоотношения между исламистами в лице тали-
бов и Саудовской Аравией развивались далеко не безоблачно. Ис-
точником осложнений становились всё более тесные контакты ДТ 
с «Аль-Каидой». «Развод» между ними, видимо, начался после 
вторжения Ирака в Кувейт в 1990 г., когда была поставлена под 
вопрос «религиозная чистота» саудовских властей, прибегнувших 
к помощи «неверного» Запада. Что касается непосредственно бен 
Ладена, то его конфликт с некоторыми претендентами на королев-
ский престол вызвал раздражение Эр-Рияда, а затем трения между 
саудовским руководством и лидерами ДТ, все более прислуши-
вавшимися к «советам» бен Ладена. В результате бен Ладен был 
лишен подданства Саудовской Аравии. В 1998 г. МИД Королевст-
ва официально заявило о нежелательности пребывания в стране 
временного поверенного правительства талибов, а затем посол 
саудитов был отозван из Кабула. Вместе с тем, по некоторым дан-
ным, саудиты, официально порвавшие связи с бен Ладеном, в 
тщетной надежде на то, что «Аль-Каида» не станет организовы-
вать теракты в Саудовской Аравии, продолжали переводить на ее 
счета крупные суммы5. 

После терактов в США 11 сентября 2011 г. и отказа руко-
водства ДТ выдать американцам бен Ладена, которому были 
предъявлены обвинения в их организации, 70 государств, в том 

                                                 
* По сведениям, приведенным в книге В. Куделева, Усама бен Ладен тща-

тельно скрывал свои связи с ЦРУ и, видимо, поэтому обязал близких ему людей 
убить его в случае угрозы пленения. Последняя по времени встреча бен Ладена с 
сотрудниками ЦРУ состоялась в июле 2000 г. в Дубае, куда бен Ладен выезжал на 
лечение. 



 123

числе арабских, поддержали возглавленную Вашингтоном воен-
ную операцию «Несокрушимая свобода». 

Наиболее резко против талибов выступал тогдашний лидер 
Ливии М. Каддафи. В официальном заявлении М. Каддафи под-
черкивал, что талибы «объявили неверными всех, кроме самих  
себя, хотя на самом деле именно они, впав в неведение, не несли 
ничего, кроме убийств и безумных карательных акций»6. Некото-
рые арабские страны, поддержавшие военную операцию в Афга-
нистане, оказывали содействие контингентам США, Великобрита-
нии и других стран НАТО. ОАЭ перебросили в Афганистан 
небольшие по численности группы спецназа, а на средства Египта 
в Баграме был открыт госпиталь. 

Обращения же США / НАТО к арабским странам направить 
военнослужащих для участия в военных операциях в Афганистане 
оставались без ответа. Призывы президента Карзая к государствам 
Ближнего Востока и Магриба оказать содействие в восстановле-
нии афганской экономики также не получали ожидаемой Кабулом 
реакции. 

Лидеры арабских стран на разных уровнях, в том числе и  
в рамах ОИК, выступали и ныне выступают за решение афганской 
проблемы политическим путем при несомненном участии ООН. 
Принимаемые ими в последнее время резолюции носят в основном 
декларативный характер. Так, Эр-Рияд, в частности, призывает 
X. Карзая пойти на примирение с талибами, а Катар выступил  
посредником в переговорах представителей США и ДТ. 

Сдержанность государств Ближнего Востока и Магриба не-
которые отечественные специалисты, как, например, А.Б. Подце-
роб, объясняют не только их озабоченностью серьезнейшими 
внутренними проблемами, но и тем, что правящие элиты не могут 
не учитывать мнение «базара», «улицы», в своем большинстве 
склонных рассматривать действия США / НАТО не как борьбу 
против терроризма, а как выступления «неверных» против му-
сульман и ислама в целом. Широко известны антиамериканские 
митинги и демонстрации населения арабских стран, особенно в 
связи с оскорблением в западных СМИ святынь ислама и Пророка 
Мухаммеда, повлекшие бурю негодований широких масс, а затем 
убийство в сентябре 2012 г. посла США в Ливии. Отметим, что в 
уголовных кодексах ряда мусульманских государств, например 
Кувейта, закон о средствах массовой информации запрещает пуб-
ликацию материалов, оскорбляющих Пророка Мухаммеда и чле-
нов его семьи7. 



 124 

Коснемся позиции в отношении афганской проблемы терри-
ториально близких к Афганистану мусульманских стран. 

Турция. При вступлении в ОИК турецкий представитель 
сделал оговорку, что участие в Организации не должно затронуть 
основ светского государственного строя страны. К тому же в Тур-
ции не был ратифицирован Устав ОИК8. Что касается отношения к 
ситуации в Афганистане, то, как и прежде, курс Турции определя-
ется ее членством в НАТО. Анкара поддержала операцию «Несо-
крушимая свобода», а турецкие военнослужащие принимали  
участие в военных действиях в Афганистане в составе созданных 
на базе НАТО Международных сил содействия безопасности 
(МССБ). По инициативе турецкого руководства в сентябре 2011 г. 
была созвана международная конференция «Безопасность и  
сотрудничество в сердце Азии». В конференции, кроме Турции, 
приняли участие 13 государств – Афганистан, Индия, Иран, Казах-
стан, Китай, Киргизия, ОАЭ, Пакистан, РФ, Саудовская Аравия, 
США, Таджикистан и Туркменистан. 

При активной поддержке Турции глава американской деле-
гации госсекретарь США X. Клинтон стремилась заручиться со-
действием делегаций других стран в отношении предложенного 
ею проекта создания механизма региональной безопасности и ин-
теграции по типу ОБСЕ, который должен был «затмить» коорди-
нирующую роль ООН. Тогда же X. Клинтон озвучила выдвигав-
шуюся еще Дж. Бушем идею создания «нового шелкового пути», 
основная цель которой – закрепление доминирующей роли США  
в регионе и получение таким образом Вашингтоном доступа к его 
минеральным ресурсам. Против этой идеи выступили делегаты 
ряда стран, включая Пакистан, Иран, Китай и РФ. В конечном сче-
те, несмотря на поддержку Турции, инициативы X. Клинтон в 
Стамбуле поддержаны не были. В июне 2012 г. глава МИД РФ 
С.В. Лавров, выступая на представительной международной кон-
ференции в Кабуле, признал важность стамбульского процесса – 
переговоров о стабилизации ситуации в Афганистане, но в гармо-
нии с деятельностью уже существующих механизмов и, разумеет-
ся, при активном участии ООН9.  

Осудив террористические акты 11 сентября 2001 г., Иран 
признал необходимость борьбы с терроризмом, заявив об этом не 
только на государственном, но и на религиозном уровне – на об-
щих пятничных намазах в иранских мечетях и в выступлениях ре-
лигиозных авторитетов. В декабре 2001 г. на конференции в Бонне 



 125

делегация ИРИ поддержала создание Временной администрации 
Афганистана и назначение X. Карзая ее главой. 

Ныне, в условиях нагнетания США и их союзниками обста-
новки вокруг ИРИ в связи с ядерной программой, серьезная озабо-
ченность Тегерана положением дел не только в Афганистане, но и 
в регионе в целом значительно возросла. Для Ирана, естественно, 
важно не только поддержание активного диалога с Афганистаном, 
но и мониторинг происходящих там событий. Тегеранское руко-
водство подтверждает свою приверженность идее, заявленной еще 
в мае 2009 г. на трехстороннем ирано-пакистано-афганском сам-
мите, о региональном решении афганской проблемы. На всех 
уровнях Иран подчеркнуто активно выступает за единый, террито-
риально целостный независимый Афганистан и привлечение к пе-
реговорам о перемирии шиитских партий и группировок. Одно-
временно иранское руководство предпринимает конкретные шаги, 
направленные на сотрудничество с другими участниками перего-
ворного процесса10. 

Антипуштунская и антисуннитская «заряженность» ИРИ из-
вестна. В Тегеране весьма озабочены возможностью утверждения 
в Афганистане талибов и проталибски настроенных элементов.  
В стране не забыли о трагической гибели сотрудников Генераль-
ного консульства и журналиста в Мазари-Шарифе в 1998 г., мас-
совых убийствах хазарейцев-шиитов, а также о лозунгах талибов 
1990-х годов «убивать всех, кто не говорит на пушту». 

Заявив в феврале 2002 г. о выделении 450 млн долл. на вос-
становление экономики Афганистана, иранское руководство ока-
зывает стране значительное технико-экономическое содействие11. 
Подписаны и реализуются соглашения о межбанковских связях, 
сотрудничестве в области развития автотранспорта, поставках лег-
ковых автомашин, пикапов и автобусов. На базе использования 
запчастей из Ирана начата сборка тракторов, завершено строи-
тельство автодороги от иранского Догаруна до Герата, профинан-
сировано проведение железнодорожной ветки Хаф–Герат, при-
званной обеспечить доступ Афганистана к портам Персидского 
залива и магистралям, ведущим в Туркмению и другие страны 
Центральной Азии. Кроме того, иранская сторона ведет работы по 
прокладке дорог по маршруту Хаф–Санган. Успешно развивается 
двусторонняя и транзитная торговля: достигнуты соглашения о 
пересмотре тарифов и режима работы терминалов на ирано-
афганской границе, адаптировано программное обеспечение под 
афганское таможенное законодательство установленной с помощью 



 126 

ИРИ на таможнях Афганистана автоматической системы управле-
ния (АСУ). Значительное место в экономическом сотрудничестве 
занимает энергетика: при содействии ИРИ введена в эксплуатацию 
не одна сотня километров ЛЭП. При этом цены на поставку элек-
троэнергии заметно снижаются. Свое присутствие в Афганистане 
постепенно наращивает иранский бизнес: в стране работают де-
сятки государственных, частных и смешанных компаний. В 2006 г. 
в Тегеране был создан Союз предпринимателей и инвесторов Аф-
ганистана. 

Признавая всё возрастающую роль ИРИ в технико-
экономическом содействии Афганистану, в первую очередь грани-
чащим с Ираном афганским провинциям, следует упомянуть и о 
том, что в течение ряда лет Иран ежегодно предоставлял прави-
тельству X. Карзая помощь порядка 1 млн долл. В условиях мас-
штабного военного и иного присутствия в Афганистане США и их 
союзников рычаги их воздействия на Кабул во много раз значи-
тельнее, нежели пусть и подкрепленные некоторым финансовым 
содействием и культурно-языковой близостью возможности  
Ирана12. При этом видимо, не следует исключать того, что контак-
ты между Кабулом и Тегераном осуществляются и по другим  
каналам. 

Серьезными проблемами в отношениях двух стран в течение 
многих лет продолжают оставаться борьба с наркотрафиком (в чем 
ИРИ заметно преуспевает), выдворение афганских беженцев  
с иранской территории и распределение вод р. Гильменд. Две  
последние проблемы, хотя и находятся в центре серьезного внима-
ния иранского и афганского руководства, всё же пока далеки от 
взаимоприемлемых решений. 

Повторим, что достижение мира и стабильности в Афгани-
стане является предметом важнейшей значимости для Ирана.  
В этой связи обращают на себя особое внимание заявления Теге-
рана о его готовности сотрудничать с этой целью в различных 
формах с самыми разными структурами и силами, не исключая 
НАТО13. 

Угрозы стабильности и безопасности региона, исходящие с 
афганской территории, были осознаны странами Центральной 
Азии задолго до терактов 11 сентября 2001 г. в США. Еще 4 ок-
тября 1996 г. в Алма-Ате состоялась встреча президентов Казах-
стана, Киргизии, Таджикистана и Узбекистана совместно с пред-
седателем правительства России. Участники встречи обсудили 
негативные последствия активизации талибов в Афганистане и 



 127

необходимость принятия мер по укреплению южных рубежей 
СНГ. Ни одна из центральноазиатских стран не признала легитим-
ность власти талибов. Переговоры по Афганистану Группы 6+2 
(приграничные с Афганистаном государства, РФ и США) оказа-
лись безрезультатными. 

В 1999–2000 гг. боевики Исламского движения Узбекистана 
и ряда других экстремистских партий и группировок, прошедшие 
военную подготовку на базах и в лагерях талибов в Афганистане, 
неоднократно вторгались на территории Узбекистана и Киргизии. 
Попытки президента Казахстана Н. Назарбаева установить в 
2000 г. конструктивные контакты с представителями талибов были 
безуспешными. 

Развитие взрывоопасной ситуации в Афганистане явилось 
серьезным фактором, побудившим Казахстан, Киргизию, Таджи-
кистан, Узбекистан, РФ и КНР принять в 2001 г. решение о созда-
нии межгосударственного объединения – Шанхайской организа-
ции сотрудничества (ШОС)14. В Декларации ШОС, подписанной 
15 июня 2001 г., заявлялось о приоритетном значении для ее чле-
нов региональной безопасности и принятии всех необходимых 
усилий для ее обеспечения. Далее в Декларации уточнялось, что 
государства – участники Организации будут осуществлять тесное 
взаимодействие в деле борьбы с терроризмом, сепаратизмом и  
экстремизмом, в том числе путем учреждения региональной анти-
террористической структуры и разработки соответствующих много-
сторонних документов о сотрудничестве в пресечении незаконно-
го оборота оружия и наркотиков, незаконной миграции и других 
видов преступной деятельности15. 

С середины 90-х годов прошлого века особую позицию в аф-
ганском вопросе занимает Туркменистан. Президент С. Ниязов, 
подчеркивая нейтральный статус страны, не однажды заявлял, что 
Ашхабад не поддерживает ни одну из враждующих группировок, 
которые должны договариваться сами16. Тем не менее на под- 
контрольной талибам афганской территории были открыты турк-
менские представительства. Через контрольно-пропускные пункты 
на границе шла оживленная торговля: в Туркменистан поставля-
лись как афганские товары, так и товары, поступавшие из Паки-
стана. 

Руководство Ашхабада проявляло сдержанность в отноше-
нии резолюций СБ ООН, осуждавших талибов. Резолюция СБ о 
введении эмбарго на поставки оружия талибам не была поддержа-
на туркменским руководством, выступившим за распространение 



 128 

этой меры на противоборствующие стороны. Уже в те годы Турк-
менистан был широко вовлечен в наркотрафик из Афганистана. 
Через его территорию шел всё увеличивавшийся наркопоток в Рос-
сию и далее в Прибалтику и Восточную Европу. В мае 1999 г. Аш-
хабад уведомил РФ о намерении выйти из двустороннего договора 
1993 г. об охране границы с Афганистаном. Таким образом, турк-
мено-афганская граница становилась «прозрачной». Как отмечала 
пакистанская газета «Ньюс интернешнл», Туркменистан не только 
развивал свои контакты с талибами, но и содействовал налажива-
нию их отношений с другими странами региона17. При этом в за-
явлении МИД республики по поводу терактов 11 сентября 2001 г. 
в США излагалась позиция Ашхабада, считавшего целесообраз-
ным формирование коалиции, в которой постоянно действующим 
органом являлось бы представительство ООН с четко определен-
ными целями, задачами, полномочиями и механизмом18. 

Туркменистан отказал Вашингтону в его просьбе предоста-
вить территорию республики для расположения военных баз.  
В ответ на личное послание казахстанского президента Н. Назар-
баева, выражавшего озабоченность осложнением ситуации в Аф-
ганистане, С. Ниязов заявил, что нейтральный Туркменистан  
позволит использовать свое воздушное пространство исключи-
тельно для доставки грузов, предназначенных для оказания гума-
нитарной помощи афганскому населению19. 

Ныне Туркменистан поддерживает дипломатические отно-
шения с Афганистаном, что во многом обусловлено общей границей 
(примерно 860 км), этнорелигиозной общностью населения при-
граничных районов (туркменская диаспора, проживающая в ос-
новном в приграничных афганских провинциях, составляет около 
400 тыс. человек) и, конечно же, намерением в перспективе реали-
зовать проект ТАПИ (проведение газопровода из Туркменистана 
через афганскую территорию в Пакистан и до границы с Индией). 

Президент Афганистана X. Карзай неоднократно по разным 
поводам посещал Туркменистан. В результате его визитов были 
подписаны соглашения о поставках электроэнергии по льготным 
ценам, списании афганского долга за энергию, поставленную до 
2007 г. в размере 3,8 млн долл., а также о проведении и реконст-
рукции за туркменский счет железной дороги Тургунди–
Серхетабад. Между странами развивается торговля, в том числе 
частная.  

Руководство Туркменистана пока не проявило готовности 
активно поддерживать правительство X. Карзая и военную опера-



 129

цию США / НАТО, но разрешило заправлять туркменским топли-
вом самолеты МССБ без уплаты пошлин за его приобретение и 
предоставило право на транзит через территорию республики не-
военных грузов, но только до афганской границы. 

Несколько слов о ТАПИ. Заинтересованность Туркмениста-
на в ТАПИ более чем очевидна. Этот проект рассматривается Аш-
хабадом как один из важнейших элементов его энергетической 
стратегии, предусматривающей диверсификацию экспорта энерго-
носителей на мировые рынки. Видимо, именно поэтому руко- 
водство республики инициировало в декабре 2010 г. созыв самми-
та стран его участников. Итогом саммита стало подписание двух 
межправительственных документов, открывающих путь к практи-
ческой реализации проведения газопровода20. Однако ситуация в 
Афганистане не позволяет определить даже начало работ в данном 
направлении.  

Афганский вектор по-прежнему остается ключевым в ряде 
серьезных угроз для светских режимов центральноазиатских госу-
дарств. Экстремистские установки исламистских партий и группи-
ровок, сторонники которых находятся и на их территориях, и в 
Афганистане, получение ими оружия из-за рубежа, растущий 
масштаб наркотрафика при практически прозрачных границах 
обусловили готовность политических элит этих государств  
выстраивать свой внешнеполитический курс в рамках предложен-
ной США / НАТО системы координат. Причины такой готовности  
усматриваются и в их хронической восприимчивости к внешнему 
геополитическому воздействию, во многом облегчающейся осо-
бенностями их развития: отсутствием консолидирующего фактора, 
этнической пестротой, разногласиями и перманентными междо-
усобицами21. Всё это учитывается и небезуспешно используется 
США / НАТО. 

Кратко рассмотрим реакцию отдельных центральноазиат-
ских государств на развитие ситуации в Афганистане. 

Узбекистан. Ташкент осудил теракты 11 сентября 2001 г. в 
США и тогда же дал разрешение на использование американцами 
военной базы Ханабад. Вскоре части 10-й элитной дивизии США 
разместились в республике. Затем США / НАТО получили право 
на использование и некоторых других пунктов для тылового обес-
печения операции «Несокрушимая свобода». Во время официаль-
ного визита президента И. Каримова в США в марте 2002 г. сторо-
ны подписали шесть документов, заложивших основу отношений 
двух стран, в том числе соглашение о стратегическом партнерстве. 



 130 

Военно-политическое сотрудничество США / НАТО – Узбекистан 
расширялось и в дальнейшем. В апреле 2008 г. президент И. Кари-
мов, принимая участие в саммите НАТО в Бухаресте, выступил с 
инициативой создания Группы по Афганистану – 6+3, в составе 
приграничных с Афганистаном стран, с одной стороны, плюс Рос-
сия, США и НАТО – с другой. С разрешением в 2009 г. наземной 
доставки грузов МССБ в Афганистан через территорию Республи-
ки Узбекистан стал ключевым узлом Северной сети их распреде-
ления для стран коалиции. По данным американских должностных 
лиц, через территорию Узбекистана провозится 98% всего грузо-
потока22. В 2013 г. Ташкент заявил о выходе из Организации дого-
вора о коллективной безопасности (ОДКБ). Тем самым Узбекистан 
может остаться один на один перед лицом угроз, исходящих с  
афганской территории, либо доверит защиту своих интересов 
США / НАТО. 

Таджикистан. Руководство Душанбе официально осудило 
теракты 11 сентября 2001 г. в США и оказывает поддержку опера-
ции «Несокрушимая свобода» с октября 2001 г. ВВС коалиции ис-
пользуют воздушное пространство республики. С ее территории 
по сей день осуществляется тыловая поддержка операции. Однако 
разрешения на создание военных баз в Таджикистане США / 
НАТО не получили. В марте 2009 г. на встрече главы руководства 
командования ВС США в регионе с главами военных ведомств 
центральноазиатских государств представитель Таджикистана  
заявил о готовности укреплять таджикско-афганскую границу, бо-
роться с наркотрафиком, создавать базы и опорные пункты для 
противодействия исламистам в случае их вторжения из Афгани-
стана. После данного заявления США / НАТО увеличили финан-
совую помощь республике. До этого Таджикистан получал от 
США / НАТО средства за использование его территории для дос-
тавки в Афганистан грузов. В сентябре 2010 г. американский  
посол в Душанбе сообщил его руководству о намерении инвести-
ровать строительство Национального тренировочного центра для 
Вооруженных сил со статусом базы. Сроки и необходимые средст-
ва для его реализации не назывались. 

Казахстан. Внутриафганский конфликт, как отмечалось 
выше, напрямую не затрагивал Казахстан, хотя его негативное 
влияние на внутреннюю ситуацию в республике, несомненно, ска-
зывалось. Руководство Казахстана на всех уровнях выступало за 
нормализацию ситуации в Афганистане путем переговоров под 
эгидой ООН. Стремление Астаны установить контакты с талибами 



 131

и побудить их к началу конструктивного диалога оказались безус-
пешными. Осудив теракты 11 сентября 2001 г., президент Н. На-
зарбаев 15 сентября официально заявил, что его страна «всецело 
привержена к сотрудничеству с США и мировым сообществом по 
противодействию международному терроризму и полному иско-
ренению этого зла»23. В начале октября 2001 г. Казахстан дал раз-
решение ВВС США использовать воздушное пространство рес-
публики, а в июне 2002 г. Астана и Вашингтон подписали 
меморандум, в соответствии с которым международный аэропорт 
Алма-Аты предоставлялся как запасной для экстремальных поса-
док и дозаправок ВВС США / НАТО. В последние годы был под-
готовлен и подписан ряд документов о дальнейшем развитии  
двустороннего военно-политического сотрудничества. В апреле 
2010 г. на встрече в Вашингтоне на высшем уровне обсуждались 
вопросы о полетах ВВС США в Афганистан через Северный по-
люс и территорию Казахстана. В подписанном по итогам перего-
воров заявлении было обозначено расширение участия Казахстана 
в Северной сети поставок грузов в Афганистан и приветствовались 
подготовка и заключение нового соглашения о грузоперевозках 
США через территорию республики.  

Киргизия. Республика рассматривается Вашингтоном как 
важное звено его стратегии в регионе: ее географическое положе-
ние открывает пути к потенциально «горячим точкам» – неспо-
койной Ферганской долине и населенному мусульманами-
уйгурами Синьцзян-Уйгурскому автономному району КНР. Сле-
дуя политике многовекторности, киргизское руководство предос-
тавило США / НАТО базу «Манас», именуемую ныне Центром 
транзитных перевозок (ЦТП), а России / ОДКБ базу в г. Кант. 
Продлив в 2010 г. договор об аренде ЦТП, США обязались еже-
годно выплачивать 60 млн долл. за ее использование. Вашингтон  
закрепил свое военное присутствие в республике и путем откры-
тия в г. Токмак учебного комплекса, где американские инструкто-
ры обучают киргизский спецназ. Временные рамки пребывания  
в Киргизии США / НАТО были определены еще в 2001 г.: «Силы 
НАТО и международной коалиции будут присутствовать в рес-
публике ровно столько времени, сколько потребуется для наведе-
ния порядка в Афганистане»24. Прикрывшись зонтиком операции 
«Несокрушимая свобода», США / НАТО решали свои задачи. Ва-
шингтон, казалось бы, изменил свое отношение к исламистам-
террористам, перейдя от их поддержки (моджахедов и талибов в 
годы создания и установления власти в Афганистане Движения 



 132 

«Талибан») к войне, сформировав антитеррористическую военную 
коалицию. Таким образом, исламисты, по нашему мнению,  
превратились в «удобного врага», позволяющего США / НАТО 
реализовать свои политические устремления. 

Добившись в значительной мере геополитического «освое-
ния» ряда центральноазиатских государств, Вашингтон и его  
союзники практически не сделали ничего существенного в плане 
стабилизации общей обстановки. Политические элиты центрально- 
азиатских государств, видимо, полагали, что, пойдя на сотрудни-
чество с Западом, они смогут при его содействии решить стоящие 
перед ними проблемы. Этого не произошло. Ситуация в этих стра-
нах, кроме Казахстана, далеко не стабильна. Экстремистские пар-
тии и группировки, а также трансграничная преступность по-
прежнему существуют. С конца 2011 г. все более заметным стало 
«перетекание» экстремистских формирований в приграничные го-
сударства региона. Наркопроблема не только не решена, но и во 
много раз обострилась. В регионе, особенно после второй, в 
2010 г., «революции» в Киргизии, усилилось понимание угрозы 
«афганизации», т.е. возникновения ситуации, когда центр будет 
способен контролировать столицы и их окрестности, а реальная 
власть сосредоточится в руках наркобаронов, главарей кланов и 
бандформирований25. 

Ключевым игроком из приграничных Афганистану мусуль-
манских государств был и остается Пакистан26. Напомним, что, 
являясь членом ОИК со времени ее основания, Пакистан успешно 
развивал отношения с исламскими странами. На Лахорской (Паки-
стан) встрече глав государств и правительств стран – членов ОИК 
в 1974 г. Исламабад выступил с рядом инициатив, поддержанных 
ее участниками. По его предложению был создан Исламский банк 
развития. Представитель Пакистана стал одним из его директоров, 
а также членом руководства Исламского фонда солидарности, соз-
данного для финансирования пропаганды идей ислама. 

Первое заседание Организации Исламская конференция по 
экономическим, социальным и культурным вопросам было прове-
дено в январе 1977 г. в Карачи. На нем тогдашний премьер-
министр страны З.А. Бхутто выступил с предложением о заключе-
нии мусульманскими государствами договора об обороне. Высшей 
точки активности в мире ислама Исламабад достиг в 1978– 
1980 гг., после прихода к власти Народно-демократической партии 
Афганистана, создания Демократической Республики Афганистан 
(ДРА) и особенно после ввода в страну советских войск. Пакистан 



 133

(так же как Саудовская Аравия) потребовал созыва СБ ООН Чрез-
вычайной сессии ГА ООН. В январе 1980 г. сессия приняла подго-
товленную пакистанской делегацией резолюцию, резко осудив-
шую акцию СССР. Именно с этого времени афгано-пакистанский 
ареал превратился в фокус глобального противостояния27. 

Оппозиционным ДРА «борцам за веру» – моджахедам, 
обосновавшимся в Пакистане, – шла из-за рубежа военная и фи-
нансовая помощь. Положение страны как прифронтового государст-
ва обеспечило Исламабаду большие политические и экономиче-
ские дивиденды. В ОИК и ГА ООН Пакистан стал выступать как 
представитель мусульманских стран, с него были сняты санкции, 
наложенные в связи с развитием ядерной программы, возродился 
военно-экономический альянс с Вашингтоном: в 1981 г. США под-
писали соглашение о предоставлении Пакистану военно-
технической помощи на сумму 3,2 млрд долл. сроком на пять лет.  
По истечении этого срока Исламабад получил заем в размере 
4,02 млрд долл. Однако пребывание на пакистанской территории 
3 млн беженцев и военные поставки породили для страны серьез-
ные проблемы политического, экономического, социального и  
даже экологического порядка – повысилась инфляция, не было 
единства среди правящей элиты, большей гибкости требовала от 
руководства активизация ряда партий и общественных организа-
ций и т.п. Все это побудило Исламабад согласиться на непрямые 
переговоры с Афганистаном под эгидой ООН. Переговоры проис-
ходили в Женеве и длились с 1982 г. по апрель 1988 г.  

Все эти годы Пакистан и стоящие за ним США то затягивали 
переговоры, то стремились их сорвать, выдвигая афганской сторо-
не все более жесткие требования. При этом военная и финансовая 
помощь моджахедам неуклонно возрастала28. Западные политики 
еще в 1986 г. признавали, что «если бы американцы, пакистанцы, 
арабы и китайцы вложили столько же энергии, сколько они вкла-
дывают в разжигание этой войны, то мы могли бы иметь мирное 
урегулирование уже завтра»29. Серьезную тревогу Вашингтона 
вызывала расширявшаяся из года в год спекуляция поставляемой 
оппозиции военной техникой. В спекуляции, кроме самих моджа-
хедов, были замешаны представители Объединенной военной раз-
ведки Пакистана. Только в 1987 г. были проданы 16 ракетных ус-
тановок «Стингер» и их элементы. В результате вашингтонская 
администрация стала поставлять вооружение непосредственно оп-
позиции, минуя пакистанских военных. Контроль за этим был по-
ручен спецпредставителю США Питеру Томсону, ранее занимав-



 134 

шему пост временного поверенного в КНР. Характеризуя создав-
шуюся ситуацию, американские обозреватели не без сарказма  
писали: «Слова президента о том, что мы помогаем борцам за сво-
боду, вызывают недоумение парней из ЦРУ»30.  

В конце концов, 14 апреля 1988 г. после длительных перего-
воров Женевские соглашения были подписаны. Одним из важ-
нейших документов стало Двустороннее афгано-пакистанское  
соглашение о принципах взаимоотношений, невмешательстве в 
дела друг друга и отказе от интервенции31. Однако Пакистан неод-
нократно нарушал достигнутые договоренности, не прекращая  
разноплановой массированной поддержки моджахедов и не допус-
кая на места представителей ООН, призванных осуществлять  
контроль за выполнением соглашений32. Тем не менее режим 
НДПА продержался после подписания документов в Женеве и вы-
вода советских войск вплоть до апреля 1992 г. 

Как отмечалось выше, пришедшие к власти моджахеды не 
оправдали надежд, возлагавшихся на них их покровителями, в том 
числе и Пакистаном. Непрекращавшаяся вооруженная борьба  
между лидерами моджахедов привела к фрагментации страны.  

Заинтересованность Исламабада в установлении в Афгани-
стане дружественного режима значительно возросла в связи с 
важными геополитическими переменами: после распада СССР  
в Центральной Азии были созданы независимые государства.  
В сложившейся ситуации Пакистан, отказавшись от поддержки 
прежних союзников, сделал ставку на новую силу, с утверждением 
которой в Афганистане было бы создано более лояльное к Исла-
мабаду правительство и через его территорию стал бы возможным 
выход Пакистана на центральноазиатские рынки. В этой связи от-
метим, что пакистанские исламисты внимательно отслеживали 
развитие ситуации в Центрально-Азиатском регионе и уже с конца 
80-х годов прошлого века предпринимали активные шаги к нала-
живанию контактов с религиозными организациями стран  
Центральной Азии. 

Силой, взращенной в Пакистане при активнейшем содейст-
вии США и Саудовской Аравии, стало Движение «Талибан». Его 
костяк составили тысячи пуштунов (афганцев) – талибы, носители 
радикального ислама суннитского толка – выпускники медресе, 
созданных в лагерях беженцев. К ним примкнули пакистанские 
пуштуны и военные (отставные и находящиеся на действительной 
военной службе), а затем добровольцы из мусульманских стран. 
Созданию ДТ активно содействовала Объединенная военная раз-



 135

ведка Пакистана. Движению «Талибан» покровительствовал  
Насрулла Бабар, занимавший пост министра внутренних дел в 
правительстве Б. Бхутто. 

В сентябре 1994 г. многотысячные военные подразделения 
талибов перешли границу и к 1996 г. заняли почти 90% афганской 
территории. Одним из трех государств, признавших созданный 
талибами Исламский эмират, был Пакистан, оказывавший талибам 
в последующие годы широкую поддержку, в том числе и на меж-
дународной арене. Отметим, что политический выбор Исламабада 
во многом был связан с возросшим влиянием в стране исламского 
фундаментализма. Однако, сделав ставку на талибов, Пакистан 
вновь потерпел неудачу. К концу 1990-х годов руководство тали-
бов, отдаляясь от Исламабада, стало все больше ориентироваться 
на обосновавшегося в Афганистане Усаму бен Ладена. К тому 
времени филиалы «Аль-Каиды» были созданы в 24 странах33.  
В результате сотрудничества с «Аль-Каидой» и У. бен Ладеном 
Афганистан к 2000 г. превратился в центр международного терро-
ризма, религиозного экстремизма, производства и контрабанды 
наркотиков34. 

Несмотря на заметное дистанцирование руководства ДТ от 
Пакистана, Исламабад не порывал контактов с талибами. Паки-
станские спецслужбы, прежде всего Объединенная военная раз-
ведка, имевшая с ДТ многолетние наработанные связи, а также 
экстремистские партии «Харкат-уль моджахеддин», «Лашкар-и 
Джангви» и другие инициировали закрытые встречи и совещания 
талибов с влиятельными пакистанскими функционерами. На 
встречи приглашались также и лидеры исламистских группировок 
государств Центральной Азии, в частности лидер ИДУ Г. Юлда-
шев, ставший одним из заместителей бен Ладена. 

В январе 2001 г. основные партии пакистанских исламистов 
сформировали Совет в защиту Афганистана. Среди решений Сове-
та были названы принятие действенных мер по оказанию содейст-
вия ДТ и призыв к бойкоту американских товаров. Первая реакция 
руководства талибов на введение против ДТ санкций СБ ООН  
была озвучена именно в Исламабаде. Речь шла о распространении 
обращения духовного лидера ДТ муллы М. Омара к мусульман-
ским странам, призвавшего их выйти из ООН, ставшей «инстру-
ментом Вашингтона».  

Теракты 11 сентября 2001 г., в совершении которых Ва-
шингтон обвинял «Аль-Каиду» и непосредственно У. бен Ладена, 
отказ ДТ его выдать и создание международной антитеррористи-



 136 

ческой коалиции во главе с США, поддержанной 70 государства-
ми, в том числе и мусульманскими, поставили Пакистан в сложное 
положение. Втягивание Исламабада в борьбу против его много-
летних союзников происходило весьма непросто35. 

Стремясь уберечь Движение «Талибан» от полного разгро-
ма, Пакистан, выдвигая идею создания правительства «умеренных 
талибов», направил в Афганистан делегации – на государственном 
уровне и религиозных авторитетов. Однако в октябре 2001 г. после 
решения США о начале военных действий против талибов руко-
водство Исламабада пошло на разрыв дипломатических отноше-
ний с талибами и поддержало кампанию по борьбе с ними. Паки-
стан принял участие в открывшейся 5 декабря 2001 г. в Бонне 
конференции по Афганистану. Он признал Временную афганскую 
администрацию во главе с X. Карзаем. После непродолжительной 
военной операции американо-английские войска и силы «Северно-
го альянса» свергли режим талибов. 

Однако несломленные талибы, их лидеры и порядка 25– 
30 тыс. боевиков скрылись на территории Пакистана. Там при под-
держке своих союзников из числа пакистанских пуштунов они 
стали готовиться к дальнейшей борьбе. Уже в 2003 г. их отряды 
начали нападать на уезды восточных и юго-восточных афганских 
провинций и устанавливать там параллельные органы власти36. 

В 2002 г. состоялись визиты X. Карзая в Исламабад и 
П. Мушаррафа в Кабул. В ходе переговоров стороны сосредоточи-
ли внимание на вопросах развития технико-экономического  
сотрудничества. Последовавшие обмены визитами на министер-
ском уровне, создание пакистано-афганской межправительствен-
ной комиссии, налаживание контактов с государствами, ранее оп-
позиционными талибам, и особенно ликвидация скрывавшихся в 
Пакистане многих видных деятелей ДТ и «Аль-Каиды» вызывали 
резко негативную реакцию не только пуштунского населения Па-
кистана, но и лидеров влиятельных пакистанских исламистских 
партий и группировок. В высокогорном пакистано-афганском при-
граничье на территории племен федерального управления возник-
ли анклавы их влияния и власти. 

В результате военных операций, проведенных в 2004 г. и 
продолжившихся в последующие годы, части пакистанской армии, 
заняв позиции в районах между Пакистаном и Афганистаном, 
впервые в истории превратили демаркированную на местности,  
но не охраняемую «линию Дюранда» в фактическую границу.  
В 2005 г. пакистанцы обустроили вдоль границы 665 контрольных 



 137

пунктов37. Все это происходило на фоне непрекращавшейся ин-
фильтрации боевиков, активизации афганских и пакистанских та-
либов и их союзников, включая находящихся в Пакистане так на-
зываемую «сеть Хаккани» и экстремистов «Лашкар-и Тоиба», 
причастных, по данным афганского Управления национальной 
безопасности, к теракту в Кабуле, что позволило правительству 
X. Карзая открыто высказывать сомнения в искренности Ислама-
бада, предпринимавшего конкретные шаги, направленные на раз-
витие дружественных отношений со своим соседом. 

Сомнения стали более обоснованными после того, как в мае 
2011 г. неподалеку от пакистанской столицы американским спец-
назом был обнаружен, а затем ликвидирован Усама бен Ладен. 
Удары беспилотников США / НАТО по базам исламистов, жерт-
вами которых становились не только боевики, но и мирные жите-
ли, вызывали весьма болезненную реакцию руководства и общест-
венности страны. Ошибочный авиаудар по блокпосту в Моманде 
26 ноября 2011 г. и гибель 24 пакистанских военнослужащих вы-
вели противостояние Кабула и Исламабада за рамки двусторонних 
отношений: Пакистан блокировал наземные поставки грузов 
МССБ в Афганистан, потребовал от США / НАТО освободить 
авиабазу в Шамси. Представитель Пакистана отказался от участия 
в конференции по Афганистану Бонн-2, открывавшейся 5 декабря 
2011 г. Через два дня в Кабуле, Мазари-Шарифе и Кандагаре про-
звучали мощные взрывы, ответственность за которые взяли на се-
бя экстремисты «Лашкар-и Тоиба».  

К лету 2012 г. конфликт был улажен. Транзит грузов через 
пакистанскую территорию возобновился, вопрос о базе в Шамси 
также был решен. Как представляется, Исламабад, заинтересован-
ный в укреплении своего влияния и в зоне пуштунских племен, и в 
Афганистане в целом, едва ли будет стремиться ограничивать себя 
в способах и методах достижения своих целей. По мнению неко-
торых исследователей, пакистанские политики и поныне сохраняют 
инструменты продвижения своих интересов на афганском  
направлении, задействованные еще в 80-е годы прошлого века, – 
это использование дружественных Исламабаду исламистов – тали-
бов и их союзников. Однако, если в период пребывания советских 
войск в Афганистане подобные «контакты» Исламабада отвечали 
интересам Запада, то ныне они создают сложности в реализации 
стабилизационных усилий США / НАТО. При этом следует иметь 
в виду, что подобная линия пакистанских властей поддерживается 



 138 

некоторыми влиятельными политическими силами страны – исла-
мистскими партиями, частью парламентариев. 

В условиях блокирования Индией возможностей Пакистана 
удовлетворить свои амбиции в регионе и добиться стратегической 
глубины на восточном направлении руководство страны, видимо, 
будет и впредь стремиться к достижению своих целей на западных 
рубежах. Не следует исключать того, что проявления активности 
Исламабада и далее могут осложнять как его отношения с Кабу-
лом и Вашингтоном, так и ситуацию в Афганистане и вокруг него. 
Словом, на пути к установлению мира и стабильности в Афгани-
стане и регионе стоят сложные, до конца не урегулированные  
проблемы. 

 
Примечания 
 

1 Мусульмане на Западе. – М., 2002; Нечитайло Д. Ислам в Германии. – Ближ-
ний Восток и современность. Вып. 31. – М. 2007; он же. Ислам в Великобри-
тании. – Ближний Восток и современность. Вып. 26. – М., 2005; он же. Ислам в 
Италии. – Ближний восток и современность. Вып. 34. – М., 2007; Сюкияйнен Л. 
Мусульманские меньшинства на Западе. – Ближний Восток и современность. 
Вып. 45. – М., 2012. 

2 Labeviere R. Les dollars de a terror. – P., 2002; Куделев В. «Аль-Каида»: Струк-
туры, союзники, покровители. – М., 2008. – С. 18, 34–36. 

3 Куделев В. Указ. соч. – С. 13–18. 
4 Economist, Casablanca, 29.08.2005. 
5 Куделев В. Указ. соч. – С. 14; Le Figarot, 21.11.2001. 
5 Laurent E. La guerre des Bush. Les secrets inavoubles. – P., 2003. – P. 117. 
6 Аль-Каддафи Муаммар. Борьба продолжается. Краткое собрание сочинений. 

2001–2008. – М., 2009. – С. 4, 9; см.: Подцероб А.Б. Арабские страны и собы-
тия в Афганистане. История и современность. – Современный Афганистан и 
сопредельные страны. – М., 2011. – С. 160–161. 

7 Сюкияйнен Л. Указ. соч. – С. 169. Европейский Совет фетв и исследований по 
поводу демонстрации в Нидерландах фильма «Фитма», воспринятого как 
унижающий ислам, заявил, что любое право человека подлежит защите, пока 
оно не нарушает права других, а также не посягает на их святыни. 

8 Зиганшина Г. Об участии Турции в ОИК. – Ближний Восток и современность. 
Вып. 19. – М., 2003. – С. 24. 

9 Арунова М.Р. ШОС и афганская проблема. – М., 2012. – С. 161–162. 
10 Арунова М.Р. Ирано-афганские отношения на современном этапе. – Совре-

менный Иран. – 2011. – № 2. – С. 75. 
11 Мамедова Н.М. Иранские интересы в Афганистане. – Современный Афгани-

стан и сопредельные страны. – М., 2011. – С. 79–84; Арунова М.Р. Ирано-
афганские отношения... – С. 72–76. 

12 Там же. – С. 75–76. 
13 Мамедова Н.М. Указ. соч. – С. 87–88. 



 139

14 Арунова М.Р. ШОС и афганская проблема. – С. 11–12. 
15 Там же. – С. 36–40. 
16 Мукимджанова Р. Страны Центральной Азии. – М., 2005. – С. 126. 
17 News International, 28.08.2001. 
18 Нейтральный Туркменистан, 15.09.2001. 
19 Казахстанская правда, 19.10.2001. 
20 Малышева Д. Афганистан и Центральная Азия. – М., 2010. – С. 44. 
21 Там же. – С. 36. 
22 Kucera J. Central Asia: Washington to Expand Traffic; см.: Малышева Д. Указ. 

соч. – С. 38–39. 
23 Казахстанская правда, 16.09.2001. 
24 Интервью президента Киргизии А. Акаева. – Независимая газета, 10.11.2001. 
25 Малышева Д. Указ. соч. – С. 35. 
26 См.: Москаленко В.Н. Афганистан: Прошлое и настоящее. – Афганистан и 

сопредельные страны. – М., 2003. – С. 24–50; Москаленко В., Топычканов П. 
Пакистано-афганские отношения. – Современный Афганистан и сопредель-
ные страны. – М., 2011. – С. 92–115. 

27 Белокреницкий В.Я. Афганистан – Пакистан: историческая динамика и  
перспективы эволюции ареала нестабильности. – Афганистан и Пакистан: 
Cовременное состояние и перспективы развития. – М., 2012. – С. 7. 

28 Козырев Н. Роль дипломатии в разблокировании «афганского узла». – М., 
2010. – С. 24–62. 

29 Арунова М.Р. Афганская политика США 1945–1999 гг. – М., 2000. – С. 33. 
30 The Washington Post, 02.01.1985; см.: Арунова М.Р. Афганская политика 

США... – С. 37. 
31 Козырев Н. Указ. соч. – С. 116–119; Приложение № 1. Текст Двустороннего 

соглашения между Республикой Афганистан и Исламской Республикой Паки-
стан о принципах взаимоотношений, и в частности о невмешательстве и об 
отказе от интервенции. 

32 Там же. – С. 24–72. 
33 Le Matin. Alger, 16.08.1999: см.: Куделев В. Указ. соч. – С. 10. 
34 Арунова М., Набиев З. Афганистан. Проблемы терроризма. – Терроризм. Уг-

роза человечеству в XXI в. – М., 2003. – С. 179–200. 
35 См.: Москаленко В.Н. Указ. соч. 
36 Арунова М. Операция «Несокрушимая свобода». – Современный Афганистан 

и сопредельные страны. – М., 2011. – С. 14–15. 
37 Белокреницкий В.Я. Указ. соч. – С. 11. 

«Государство, общество, международные отношения  
на мусульманском Востоке», М., 2014 г., с. 492–509. 

 
 
 
 
 
 



 140 

Е. Дорошенко,  
кандидат филологических наук,  
ведущий специалист РИА «Новости» 
ГОСУДАРСТВЕННАЯ ИДЕОЛОГИЯ НОВОЙ  
ЛИВИИ КАК ОТРАЖЕНИЕ СОЦИАЛЬНО- 
ПОЛИТИЧЕСКИХ ПРОЦЕССОВ В СТРАНЕ 
 
События «арабской весны» 2011 г., приведшие к резкой сме-

не правящих режимов и распаду устоявшегося социального уклада 
в целом ряде стран Ближнего Востока и Северной Африки, серьез-
но повлияли и на формирование в этих государствах новых идео-
логических установок: взглядов, которых придерживается прави-
тельство (в том числе и в сфере законотворчества), и основных 
убеждений, бытующих в обществе. 

Закономерно, что в рамках прямого и открытого демократи-
ческого диалога между руководством страны и ее населением – 
как предполагается, главного завоевания недавних арабских рево-
люций, – и то, и другое в равной степени определяет характер по-
литического курса. Следовательно, проанализировав идеологиче-
ские установки, можно в общих чертах судить о происходящих в 
регионе социально-политических процессах, что особенно акту-
ально в настоящее время, когда сразу несколько стран региона  
осваивают новые политические системы. В Ливии, где «арабская 
весна» протекала наиболее драматично, новое государственное 
устройство складывается в очень непростых условиях. Такие фак-
торы, как неустойчивая политическая обстановка («политический 
вакуум», отсутствие у правительства полного контроля над стра-
ной); проблемы с безопасностью, препятствующие нормальному 
функционированию вновь созданных политических институтов, и 
явные разногласия в обществе (как унаследованные от прежнего 
режима, так и привнесенные недавней революцией), затрудняют 
начатый процесс демократизации1. 

Наблюдая за событиями извне, трудно составить полное и 
объективное представление обо всём, что происходит сейчас в ли-
вийском обществе. Однако на текущий момент можно выделить 
шесть основных идеологических установок, уже сформировав-
шихся в современной Ливии.  

1. Построение нового демократического государства воз-
можно только в условиях абсолютного отказа от всего, что ассо-
циируется со свергнутым режимом Муаммара Каддафи (курс на 
полное политическое, социальное и историческое «стирание» не-



 141

давнего прошлого при, как отмечается, недостаточном его переос-
мыслении2); 

2. Основные проблемы, встающие перед страной, – резуль-
тат «порочной практики» предшествовавшего режима (например, 
социальная разобщенность – последствие политики М. Каддафи 
«разделяй и властвуй», а не показатель отсутствия реальной власти 
у современного правительства3); 

3. Курс на защиту достижений «революции 17 февраля»  
(несколько размытое положение, объясняющее  недостаточность 
принимаемых мер по обеспечению безопасности в стране и игно-
рирование явных случаев нарушения прав человека, например,  
в Мисурате, Сирте и Таверге4); 

4. Официально  закрепленный в проекте конституции на пе-
реходный период курс на шариат как основу государственного 
права5; 

5. Крайне сложная ситуация в стране, даже спустя два года 
после смены режима, – временное явление и нормальное следствие 
любой революции (однако даже примерные сроки нормализации 
обстановки не обсуждаются)6; 

6. Резкая критика опасений Запада в отношении сущест-
вующих социально-политических условий в Ливии, обвинение за-
падных СМИ в смене риторики и «каддафилии»7. 

 
Практическая реализация  
идеологических установок 
 
Первая из упомянутых  установок – на «декаддафизацию»8 – 

является доминирующей. С одной стороны, она отражает сложив-
шееся еще во время революции твердое убеждение о свержении 
М. Каддафи как обязательном условии демократизации Ливии, а с 
другой – выражает естественное желание нового правительства 
как можно скорее отойти от старых норм управления государством 
и выгодно противопоставить свои политические методы прежним.  

В сфере законотворчества эта установка впервые была реа-
лизована в виде официального запрета на «возвеличивание» преж-
него режима (Закон № 37 от 2 мая 2012 г.), и хотя впоследствии 
этот запрет был снят под давлением правозащитных организаций 
как «противоречащий свободе слова»9, положение об исключении 
лиц, имевших связи с режимом – в том числе и «возвеличиваю-
щих» его, – вошло в новый «Закон о политической изоляции»10, 
утвержденный 5 мая 2013 г. 



 142 

Основная его критика (в том числе и правозащитными орга-
низациями) сводится к следующему: у тех, кто не имел никаких 
связей со свергнутым режимом, недостаточно политического опы-
та; формулировка, характеризующая «связи» с прежним режимом, 
размыта; действия специальной комиссии, созданной для рассле-
дования этих «связей», должны быть более прозрачными11. 

Еще один критический аргумент, появившийся в свете  
последних событий (голосование по законопроекту о люстрации 
происходило под давлением вооруженных группировок, которые, 
требуя его принятия, около недели держали в осаде Министерства 
юстиции и иностранных дел), – недостаточная информирован-
ность людей, которую используют в своих целях те, кто не смог 
прийти к власти «демократическим путем»12. 

Показательно, однако, отношение вооруженных сторонни-
ков «Закона о политической изоляции» к представителям прежне-
го режима: «Мне нужно было кое-что сделать, и я пришел в одно 
госучреждение. На приеме сидел каддафист. От этих людей нужно 
избавляться»13. Как подчеркивает автор сообщения, «главный не-
достаток такого образа мысли заключается в том, что малейший 
предлог может быть использован, чтобы навесить ярлык «кадда-
фист» на кого угодно»14. 

Таким образом, данная установка ведет, с одной стороны,  
к мобилизации вооруженных группировок, принимавших участие 
в свержении М. Каддафи, на борьбу все с тем же врагом (хотя тот 
физически уже перестал существовать), а с другой – к углублению 
разобщенности в обществе. И то, и другое, в свою очередь, создает 
условия для полномасштабного вооруженного противостояния 
внутри страны. 

Вторая идеологическая установка – о возложении вины за 
все политические и иные беды современной Ливии на режим 
М. Каддафи – прослеживается, например, в выступлении в Москве 
в феврале 2013 г. лидера Альянса национальных сил Махмуда 
Джибриля, одного из заметных современных ливийских полити-
ков: 

«Как вы знаете, в течение 42 лет Ливия переживала период 
“опустынивания” политической жизни. 42 года правил нами Кад-
дафи, и не только через свои разведслужбы, но также через поли-
тику «разделяй и властвуй», которая основывалась на разделении 
граждан, в результате чего люди в обстановке доносов стали  
бояться друг друга... Конечно, очень сложно ожидать, что она  
исчезнет в мгновение ока, и в мгновение ока же появятся демо-



 143

кратические институты, которые будут по-другому проводить по-
литику...»15. 

Тот же подход обнаруживается и в статье независимого экс-
перта в области экономики Мойна Сиддики, отмечающего, что 
«текущая – неблагополучная – экономическая ситуация является 
результатом международной изоляции Ливии вплоть до середины 
2000-х годов и неумелого правления, [осуществляемого] прежним 
режимом. Несмотря на [имеющиеся в стране] природные и финан-
совые ресурсы, базовая инфраструктура Ливии в ужасном состоя-
нии… неудовлетворительном по региональным стандартам. Даже 
углеводородный сектор, главная опора производства... нуждается в 
комплексной модернизации»16. 

Неравномерное распределение ресурсов в пользу западной 
провинции страны – Триполитании – и ранее упоминалось СМИ в 
числе причин начала восстания против режима в 2011 г.17; однако 
сейчас, спустя два года после смены власти, жители Бенгази, сто-
лицы восточной провинции, по-прежнему не отмечают никаких 
серьезных улучшений18. 

При характеристике сложившейся ситуации деструктивная 
роль натовских бомбардировок и действий вооруженных групп 
повстанцев во время ливийской «арабской весны», как правило, не 
рассматривается. О необходимости расследовать именно военные 
преступления, и не только совершенные вооруженными силами 
М. Каддафи, заявляют, в основном, западные правозащитные  ор-
ганизации, такие как «Международная амнистия»19. 

Эта установка – на списание всякого неблагополучия  
на прежний режим без попыток трезвого анализа политической и 
социальной данности на момент свершения «революции 17 февра-
ля» – способствует формированию у населения не вполне объек-
тивного представления о действиях правительства. Это означает, 
что в той или иной степени новым руководством заимствуются 
старые «пропагандистские» методы, что идет вразрез с принятым 
курсом на демократизацию / «декаддафизацию». Достаточная ин-
формированность, как уже отмечалось выше, имеет решающее 
значение для активного включения и последующего участия насе-
ления в политических процессах. 

Третья идеологическая установка – о защите достижений ре-
волюции 17 февраля – напрямую соотносится с общим, основопо-
лагающим для всех стран «арабской весны» положением, что дви-
жущей силой революций были «народные силы», стремившиеся  
к преобразованиям20. Следовательно, требующий демократии  



 144 

«народ» никак не может поддерживать террористическую дея-
тельность, будь то действия боевиков «Аль-Каиды» и внутри госу-
дарства, и за его пределами, «выяснение отношений» между сто-
ронниками и противниками режима в перенасыщенной оружием 
стране, или же лишенные всякого политического мотива преступ-
ления21 тех или иных группировок, оставшихся «без дела» после 
того, как главный враг был устранен. 

Поэтому в Ливии бывшие повстанцы, будучи «героями ре-
волюции»22, небезосновательно рассчитывают на снисходительное 
отношение к себе со стороны нового правительства и, фактически 
удерживают власть в стране, что безусловно представляет угрозу 
национальному единству, стабильности и безопасности – вплоть 
до невозможности правительству нормально функционировать23. 
Кроме того, как уже упоминалось ранее, в Сирте и Таверге быв-
шие повстанцы совершают преступления на расовой почве, объяс-
няя свои действия все продолжающейся борьбой со сторонниками 
(и / или наемниками) М. Каддафи. 

Позиция Махмуда Джибриля, чья партия получила боль-
шинство голосов на выборах, проходивших в Ливии в июле 
2012 г., сводится к тому, что «ливийская улица» всегда... находит 
правильный путь, когда появляются какие-то сомнения» (т.е. что в 
обществе должна произойти некая саморегуляция), и что наличие 
оружия стало «сдерживающим фактором»24. 

Причины возникновения идеологической установки на за-
щиту достижений «революции 17 февраля» вполне объяснимы и 
естественны. Однако новому ливийскому правительству, пришед-
шему к власти на волне событий «арабской весны», следует выра-
ботать более четкую позицию в отношении того, каким образом 
должна осуществляться эта защита, поскольку иначе зарождаю-
щаяся демократия, главное завоевание революции, может сме-
ниться диктатом множества не только бывших повстанческих, но и 
радикальных исламистских группировок. 

Четвертая установка – на шариат как основу государствен-
ного права – впервые прозвучала практически сразу же после ги-
бели М. Каддафи в октябре 2011 г.25, и на текущий момент, как 
было отмечено выше, отражена в проекте конституции. В ливий-
ском политическом контексте это положение вызывает три глав-
ных вопроса. 

1. Насколько избранный курс на демократизацию, также 
официально закрепленный в проекте конституции (ст. 4)26, сочета-
ется с нормами шариата? По всей видимости, поскольку речь идет 



 145

о многопартийности как основе государства и «мирной и демокра-
тической циркуляции власти»27, в Ливии предполагается построе-
ние демократии по западному образцу. Однако в настоящее время 
невозможно сделать объективный вывод о том, насколько новое 
государственное устройство страны будет соответствовать нормам 
именно западной демократии. 

2. Не облегчит ли это путь к власти радикальным исламист-
ским группировкам, особенно в условиях недостаточного прави-
тельственного контроля?  

3. He нарушит ли вводимое положение о многоженстве пра-
вá женщин, многие из которых принимали активное участие в 
свержении прежнего режима? Положение женщин при М. Кад-
дафи, в соответствии со второй из перечисленных идеологических 
установок, преподносится как незавидное28 (несмотря на то что 
именно в этот период многие из них получили возможность обу-
чаться в вузах, служить в Вооруженных силах, и т.д.). Однако на-
рушение прав женщин будет противоречить третьей идеологиче-
ской установке о защите достижений революции, а к этому уже 
есть предпосылки29. 

Пятая идеологическая установка, заявляющая, что неопреде-
ленность временных рамок для решения острых проблем пост- 
революционного периода – явление нормальное, безусловно,  
может диктоваться и самой текущей ситуацией. Более того, два 
года – срок не столь уж долгий. Тем не менее при анализе этой ус-
тановки выявляются несколько важных обстоятельств. 

1. Определенное сходство с событиями в Ираке: свободные 
демократические выборы в этой стране состоялись30, но и теракты, 
и, фактически, гражданская война продолжаются там уже десять 
лет. Кроме того, ливийский курс на «декаддафизацию» (первая из 
указанных идеологических установок) проводится, по мнению не-
которых авторов, теми же методами, что и «дебаасификация»  
в Ираке31, а это вовсе не способствует снижению напряженности и 
создает все новые предпосылки для гражданской войны. 

2. Само наличие демократических институтов, как показы-
вают примеры Ирака и современного Египта, еще не гарантирует 
стабильность и безопасность в стране. Поэтому, возможно, новым 
ливийским властям – в самом ближайшем будущем – логичнее 
было бы отдать приоритет вопросам внутренней и внешней безо-
пасности, сформулировать и принять более четкие меры по  
предотвращению насилия, в том числе и посредством формирова-
ния более объективного и непредвзятого общественного мнения. 



 146 

3. Сепаратистские тенденции на востоке Ливии, в провинции 
Киренаика32, указывают на реально существующую угрозу нацио-
нальному единству страны – несмотря на то что Ливия восприни-
мается как единое государство33. Соответственно, стоит задача, 
как можно скорее разработать четкую программу «национального 
диалога», как это было сделано, например, в Йемене34.  

Данная установка – о неопределенности временны�х рамок 
для решения глобальных проблем, стоящих перед страной, –  
объясняется верой правительства в потенциал ливийского народа и 
способность общества к «саморегуляции». Вместе с тем такая по-
зиция может говорить и об отсутствии у руководства – в настоя-
щий момент – четкого плана построения нового государства, «до-
рожной карты», где были бы обозначены не только основные 
задачи и способы их решения, но и конкретные сроки.  

Шестая идеологическая установка, затрагивающая также и 
внешнеполитические отношения, – это резкая критика опасений 
Запада по поводу текущей ситуации, в частности, вопросы безо-
пасности. По сути, эта установка объединяет в себе первую и  
третью, и базируется на том утверждении, что взгляд «извне», из-
за рубежа, не может быть полностью объективным35. 

Главное противоречие, заложенное в этой позиции, – факт 
сотрудничества западных стран с режимом М. Каддафи, а затем их 
активная помощь повстанцам в его свержении. Контакты 
М. Каддафи с западным миром, как отмечает М. Джибриль, «но-
сили характер заговора»36. Так, например, стало известно, что 
Каддафи сотрудничал с британской разведкой, получая сведения  
о «диссидентах» и «оппозиционерах», которые, в свою очередь, 
зачастую принадлежали к радикальным исламистским группиров-
кам37. После убийства посла США в Бенгази, на фоне общего уси-
ления влияния «Аль-Каиды» в регионе и обострения ситуации в 
Мали, риторика западных СМИ в отношении Каддафи постепенно 
изменяется: в информационных сообщениях он всё реже позицио-
нируется как «тиран» и «диктатор», а вот сложившаяся в Ливии 
обстановка может и довольно резко характеризоваться как  
«хаос»38. Реакция некоторых авторов, таких как Фуад Аджами, 
разделяющих мнение о неправомерности опасений Запада, на эти 
изменения: «извращенная ностальгия охватила Запад», «стоило 
Мали развалиться, как “аналитики” бросились оплакивать падение 
диктатуры в Ливии»39. 

Эта идеологическая установка – острое несогласие с крити-
кой главных проблем, существующих в Ливии – указывает на ха-



 147

рактер формирующихся отношений между этой страной и Запа-
дом. Для нового ливийского правительства, однако, ключ к  
преодолению противоречий – как внутри-, так и внешнеполитиче-
ских, – это отказ от категорических суждений о прошлом, его пол-
ное переосмысление, открытость и готовность к диалогу. 

 
*     *     * 

Проведенный анализ главных идеологических установок по-
казывает, что первая – на «декаддафизацию» – является самой  
весомой, определяет практически все остальные и очерчивает по-
литический курс нового ливийского правительства. 

Вполне естественно, что любое руководство в условиях кар-
динальной смены режима сразу же заявляет о несправедливости и 
вопиющих нарушениях (коррупции, тирании, несоблюдении прав 
и свобод), допускавшихся предшественниками, и подчеркивает 
свои устремления построить такое государство, которое коренным 
образом и в лучшую сторону отличалось бы от унаследованного. 
При этом, чем более радикальным путем был осуществлен приход 
к власти (революция, переворот), тем более ярким, как предпола-
гается, должен быть контраст между исходной и новой политиче-
ской ситуацией, поскольку именно «невыносимость» прежних со-
циально-политических условий и была поводом к смене власти,  
а значит, и основанием для последующей легитимизации нового 
режима. Однако настоящие, глубокие и истинно демократические 
реформы не должны  быть  сосредоточены только и исключитель-
но на искоренении старого «диктаторского» режима, поскольку их 
цель – не только в преодолении исторических препятствий, но и в 
решении острых, насущных проблем, ежедневно возникающих во 
всех сферах социально-политической жизни страны. 

 
Примечания 

1 Ситуация в Ливии и вокруг нее: Пресс-конференция лидера Альянса нацио-
нальных сил Ливии Махмуда Джибриля. Москва, 28.02.2013 // сайт РИА Но-
вости. – http://pressria.ru/pressclub/ 20130228/601427897.html 

2 Dettmer J. Will Libya erase Gaddafi from its history? – http://www.thedailybeast. 
com/newsweek/2012/06/17/will-Hbya-erase-gaddafi-from-its-history.html 

3 http://www.pressria.ru/pressclub/20130228/601427897.html 
4 Amnesty International accuses Misurata of continued torture. – http://www.libya-

herald.com/2012/04/19/amnesty-international-accuses-misrata-of-continued-
torture/; Head J. Should Libya rebuild Gaddafi's hometown of Sirte? – http://www. 
bbc.co.uk/news/world-africa-16961376 



 148 

5 Draft Constitutional Charter for the Transitional Stage / The Constitutional Declara-
tion, Article (1), 2011, p. 3 – http://www.al-bab.com/arab/docs/libya/Libya-Draft-
Constitutional-Charter-for-the-Transitional-Stage.pdf 

6 Cм. cн. 3; Jawad R. Libyans trying to move on from Gaddafi. – http://www. 
bbc.co.uk/news/world-africa-20026583 

7 Ajami F. Gaddafiphilia. – http://www.thedailybeast.com/newsweek/2013/01/28/a-
perverse-nostalgia-for-gaddafi-takes-hold-in-the-west.html 

8 Eljarh M. Degaddafication of Politics in Post-Revolution Libya. – http://www. 
yourmiddleeast.com/opinion/mohamed-eljarh-degadda-fication-of-politics-in-
postrevolution-libya_11532 

9 Например: Human Rights Watch / Libya: Revoke draconian new law [1] Legisla-
tion criminalizes free speech. – http://www.hrw.org/ news/2012/05/05/libya-
revoke-draconian-new-law 

10 http://www.yourmiddleeast.com/opinion/mohamed-eljarh-de-gad-dafication-of-
politics-m-postrevolution-libya_11532 

11 Ibidem; Human Rights Watch Libya. Ensure 'Political Isolation Law' respects rights 
[1] distinguish vetting from purging. – http://www.hrw.org/news/2013/01/22/libya-
ensure-political-isolation-law-respects-rights 

12 Eijarh M. Libya rising. – http://translations.foreign policy.com/ posts/2013/05/02/ 
libya_rising 

13 Ibidem. 
14 Ibid. 
15 Cм.: cн. 3. 
16 Siddiqi M. Libya: The Ultimate emerging market. – http://www.questia.com/li-

brary/lGl-303350093/libya-the-ultimate-emerging-market-after-years-of#article De-
tails 

17 Dziadosz A. Neglect, tribalism, history fuel East Libya revolt. – http://www. 
reuters.com/article/2011/02/23/us-libya-east-rebellion-dUSTRE71M6RM20110223 

18 Gumuchian M.-L. Two years on, Benghazi threatens «Another revolution» in Libya. – 
http://www.nbcnews.com/id/50659823/ns/world_news-europe/t/two-years-
benghazi-threatens-another-revolution-libya/ 

19 The Forgotten victims of NATO strikes. – http://www.amnesty.org/en/library/ 
info/MDE 19/003/2012/en; Libyan rebels may have committed war crimes, Report 
says. – http://www.cleveland.com/world/index.ssf/201l/09/libyan_rebels may have 
committ.html_ 

20 Тунис: два года после революции 14 января. Пресс-конференция посла Рес-
публики Тунис в Российской Федерации Али Гутали. Москва, 11.01.2013 // 
сайт РИА Новости. – http://www.press-ria.ru/pressclub/20130111/601230130. html 

21 Topping A., Stephen С. Britons kidnapped and sexually assaulted in Libya. – 
http://www.guardian.co.uk/world/2013/mar/28/britons-kidnapped-sexually-
assaulted-libya 

22 «...The Libyan government announced that it would give $3,200 to married former 
fighters and $1,773 to single ex-fighters to support them and honor their bravery. 
...The main purpose of the cash scheme was to encourage rebels to join the official 
institutions of the state and hand in their weapons». – http://www.hurriyetdaily-
news.com/libya-halts-payments-to-former-rebels-due-to-widespread-fraud.aspx? 
pageID=238&nid-18091; «... Prime Minister Ali Zeidan has said the authorities had 



 149

granted all the demands of those wounded in the eight-month conflict, offering a 
minimum income of 3,500 Libyan pounds ($2,750) a month as well as housing and 
a car». – http://www.middle-east-online.com/english/?id=57344 

23 http://edition.cnn.com/2012/05/08/world/africa/libya-violence 
24 Cм.: cн. 3. 
25 Spencer R. Libya's liberation: interim ruler unveils more radical than expected 

plans for Islamic law. – http://www.telegraph.co.uk/ news/worldnews/africaandin-
dianocean/libya/8844819/Libyas-liberation-interim-ruler-unveils-more-radical-
than-expected-plans-for-Islamic-law.html 

26 Draft Constitutional Charter... Article (4), 2011, p. 3. 
27 Ibidem. 
28 Mekhennet S. For women in Libya, a long road to rights. – http://www.ny-

times.com/2011/1l/23/world/middleeast/23iht-letter23.html?pagewanted=all&_r=0 
29 Michael M. Libyan women face islamist rise since the Gaddafi fall – http://news. 

yahoo.com/libya-women-face-islamist-rise-since-gadhafi-fall-200717147.html 
30 Campbell L. Iraq's election was free and fair. – http://www.foreignpolicy.com/ 

articles/2010/03/30/iraqs_election _was free_and_fair 
31 ElmaaziA. Analysis: Libya is at the Crossroads: the choice between exclusion and 

inclusion. – http://www.tripolipost.com/ articlede-tail.asp?c=l&i=10078; Flick M. 
Libya's 'Political isolation law' generates controversy. – http://www.al-monitor. 
com/pulse/originals/2013/02/libya-isolation-law-debaathification-qaddafi-era.html 

32 http://www.reuters.com/article/2013/02/15/us-libya-annivers ary-idUSBRE91E0M0 
20130215 

33 Махмуд Джибриль: «Ливия – это одна страна, одно государство, и если будет 
предоставлена возможность, мы, конечно, сделаем всё, чтобы создать конку-
рентоспособную экономику, с огромным наличием рабочих мест». – 
http://www.pressria.ru/pressclub/20130228/ 601427897.html 

34 Пресс-конференция министра иностранных дел Йемена Абу Бакра Аль-
Кирби. Москва 3.04.2013 // сайт РИА Новости. – http://pressria.ru/media/ 
20130403/601551153.html 

35 Махмуд Джибриль: «Прежде всего, наличие оружия, распространение воору-
женных группировок и опасность распада Ливии, – я считаю, что такие опа-
сения часто распространяются за рубежом, когда вы смотрите извне на те 
процессы, которые происходят у нас внутри». – См.: сн. 33. 

36 Там же. 
37 Verkaik R., Jones В., Rose D. Secret documents reveal MI5 agents betrayed Libyan 

dissidents to Gaddafi spies in London rendezvous just 700 yards from Harrods. – 
http://www.dailymail.co.uk/news/article-2133276/MI5-betrayed-Libya-dissidents-
Gaddafi-spies-London-sting-Secret-documents-exposed-MoS-trigger-political-
storm.html 

38 «...In the chaos since the fall of Muammar Gaddafi in 2011, Libya's vast desert 
south has become a smuggling route for weapons which have reached al Qaeda 
militants deeper in the Sahara» – http://www.reuters. com/article/2013/04/13/us-
libya-arrests-idUS BRE93C0C820130413 

39 http://www.thedailybeast.com/newsweek/2013/01/28/a-perver-se-nostalgia-for-
gaddafi-takes-hold-in-the-west.html 

«Азия и Африка сегодня», М., 2013 г., № 9, c. 37–41.  



 150 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 
 
 
 
 
 
 
 
З. Левин  
(ИВ РАН) 
ПРОБЛЕМА МУЛЬТИКУЛЬТУРАЛИЗМА  
И КОНФЛИКТНЫЙ ПОТЕНЦИАЛ ДИАСПОРЫ 
 
Сначала констатируем: у людей разной культуры разные 

взгляды на мир, и для сосуществования людей разной культуры 
нужен их связующий фактор. Единственным условием, делающим 
возможным мирное сосуществование народов, является наличие 
общности интересов в широком смысле слова. Европа говорит о 
провале политики мультикультурализма, Д. Медведев – о будущем 
России как страны максимальной толерантности. Так что же – про-
вал, или – да здравствует принцип многообразия культур? Давайте 
разберемся. 

Следует различать процессы взаимодействия культур на 
глобальном и локальном уровне. Объективно-исторический про-
цесс глобализации – интернационализации производительных сил, 
потребностей, потребления необратимо в силу не знающего гра-
ниц взаимодействия между народами ведет к синтезированной 
планетарной культуре (цель, бесконечно далекая). Практически же 
мультикультурализм на планете будет существовать, пока сущест-
вуют этнические массивы. Тем более что интеграционному потен-
циалу глобализации и осознанию народами мира общности инте-
ресов противостоит мощный потенциал дезинтеграции –  
умножение и обострение конфликтов на почве столкновения инте-
ресов: финансово-экономических, корпоративных, этнонацио-
нальных, религиозных... Причина состоит в резком несоответствии 
темпов развития элементов «триады» социума – производительные 
силы, производственные отношения и общественное сознание – в 
планетарном масштабе. Темпы перемен в общественных отноше-
ниях, тем более в общественном сознании, несоизмеримы с тем-
пами, заданными технологической революцией века глобализации: 



 151

нужно время, чтобы преодолеть инертность сложившихся отноше-
ний и сознания. Особенно на Востоке. Иначе, хотя мир становится 
всё более взаимосвязанным и взаимозависимым, он останется рас-
колотым, конфликтным и неравным. 

Процесс культурной интеграции протекает также и в странах 
с многоэтничным населением, но неизмеримо быстрее уже только 
в силу территориальной ограниченности государства, относитель-
но небольшого в планетарных масштабах населения и осознания 
народом наличия общих интересов Особенно в так называемых 
«идеологических государствах», возникших на базе идеологиче-
ской конструкции (коммунистической в СССР, сионистской в  
Израиле, мусульманской в Пакистане). При этом в многоэтничных 
странах культуры этнических меньшинств испытывают мощное 
влияние культуры господствующего этноса, в результате чего, со-
храняя этническую идентичность, они, как правило, утрачивают те 
элементы этнической специфики, которые затрудняют их сущест-
вование в многоэтничной среде. Большего политика мультикуль-
турализма не допускает, потому что замкнутость этнокультурных 
групп сдерживает интеграционные процессы в государствах-
нациях. Об этом свидетельствует, в частности, обеспокоенность 
Европы в связи с чрезмерным ростом численности иммигрантов. 

В связи с этим, я позволю себе высказать некоторые сообра-
жения по поводу конфликтогенного потенциала диаспор – замкну-
тых социальных образований. 

Десять лет тому назад вышла в свет моя книга «Менталитет 
диаспоры». Я хотел понять, как чувствует себя человек в эмигра-
ции, почему менталитет диаспоры складывается так, а не иначе?  
И уже тогда было очевидно, что сосуществование диаспоры и ее 
принимающего общества чревато конфликтом. Еще в 1996 г. Ва-
шингтонское референтское бюро опубликовало обзор «Междуна-
родная миграция: Глобальный вызов» (Менталитет 7). В Европе 
ныне не менее 15 млн мигрантов. Диаспоры стали органичной  
частью принимающего общества, приучают его видеть в них естест-
венный и даже необходимый: элемент. Хотя отношения между 
ними, что очевидно, имеют много оттенков от добрососедства до 
плохо скрываемого антагонизма. Их разделяет, во всяком случае, 
оппозиция «свой – чужой». У диаспор – своя организация, сфера 
услуг (врачи, адвокаты, священнослужители, торговля), своя ду-
ховная надстройка (традиции, историческая память, культура). 

Притом что отношения между иммигрантами и обществом 
основаны на взаимной заинтересованности, у иммигрантов имеет-



 152 

ся свой объединяющий их интерес, не всегда совпадающий с инте-
ресами принимающего общества. И хотя у диаспоры и прини-
мающего общества цель одна – самосохранение, но у общества – 
сохранение стабильности и самобытности, у диаспоры – вопрос 
жизни и смерти. В столкновении интересов заключен потенциал 
конфликта – осложнения отношений между сторонами. Имми-
гранты не составляют проблемы для общества-реципиента, пока 
они малочисленны, представляют собой аморфную совокупность 
индивидов и пока идет процесс структуризации диаспоры, ее пре-
вращения в социальный организм по мере роста их численности. 
На этом этапе сосуществования иммигрантов и принимающего 
общества последнее, как правило, вынуждает их служить своим 
интересам, действовать так, а не иначе, оставляя иммигрантам 
преимущественно ту часть жизненного пространства, которая не 
занята коренными жителями. 

Общество, принимающее иммигрантов, обычно терпимо по 
отношению к ним, пока они не становятся причиной социальной 
напряженности. Рост численности иммигрантов (легальных и не-
легальных), несмотря на все ограничительные меры, создает для 
страны-реципиента трудности, связанные с проблемами их соци-
альной адаптации, возникающими, прежде всего, вследствие кон-
куренции на рынке труда, дискриминации по этническим мотивам, 
проявления расовых предубеждений. Под влиянием диаспор на 
глазах меняется демографическая и конфессиональная структура 
и, отчасти, – культурный климат Запада. По мере укрепления по-
ложения диаспоры в стране проживания она все активнее высту-
пает как социальный и политический актор в борьбе за привиле-
гии, право на культурную и конфессиональную индивидуальность, 
что порою неприемлемо для общества и усиливает социальную 
напряженность. 

Достаточно напомнить о бесчинствах маргинальной, стра-
дающей от безработицы североафриканской молодежи во Фран-
ции в 2005 г., о трудностях, возникших для французского истеб-
лишмента в конце 80-х годов в связи с запретом ученицам-
мусульманкам носить традиционный платок.  

Конфликты, связанные с иммигрантами, вызывают на Запа-
де, этом полюсе внешних миграций, куда устремляются люди в 
поисках работы, в погоне за счастьем, серьезные опасения. Всё 
чаще говорят об угрозе «азиатизации», «позеленения», т.е. исла-
мизации Европы, о провале политики ассимиляции и мультикуль-
турализма – свободного развития этнической культуры в эмигра-



 153

ции. Рост численности иммигрантов, легальных и нелегальных, 
несмотря на все ограничительные меры, создает для страны-
реципиента трудности, связанные с проблемами их социальной 
адаптации. Под влиянием диаспор на глазах меняется демографи-
ческая и конфессиональная структура, отчасти – культурный кли-
мат Запада. Избегая оценочных суждений, я позволю себе выска-
зать некоторые соображения о конфликтогенном потенциале 
диаспор. 

Диаспорой принято считать часть этноса, живущего за пре-
делами страны своего происхождения. Это преимущественно лю-
ди, гонимые нуждой, в поисках более или менее приличной жизни 
или политическая эмиграция. Принимающее иммигрантов общест-
во обычно заинтересовано в них или, по крайней мере, относится к 
ним безразлично, пока их пребывание не создает проблем. Для не-
го диаспора – чужеродный элемент, генетически иное социальное 
образование. Их разделяет, во всяком случае, грань между коллек-
тивным сознанием общества-реципиента и диаспоры: оппозиция 
«свой – чужой». Хотя отношения между ними, что очевидно, имеют 
много оттенков – от добрососедства до плохо скрываемого антаго-
низма. Иммигранты внесли неоценимый вклад в развитие северо-
американской и восстановление западноевропейской экономики 
после второй мировой войны. Иностранные рабочие на пороге 
третьего тысячелетия составляли примерно 10% активного насе-
ления Западной Европы1. Они стали органичной частью прини-
мающего общества, приучают его видеть в них естественный и 
даже необходимый элемент. Жизненная задача иммигранта – 
адаптация в условиях чужой страны. Это трудный и болезненный 
процесс сокращения культурной дистанции, разделяющей имми-
гранта и автохтонное население. Диаспора держится особняком, 
хотя отношения между иммигрантами и обществом основаны на 
взаимной заинтересованности. У диаспоры свой, объединяющий 
ее интерес, не всегда совпадающий с интересами реципиента. По-
тому что, хотя у диаспоры и принимающего общества цель одна – 
самосохранение, но у диаспоры – это вопрос жизни и смерти,  
у принимающего общества – сохранение стабильности и самобыт-
ности. В столкновении интересов заключен потенциал конфликта – 
осложнения отношений между сторонами, что, впрочем, обычно 
не приводит к изгнанию «пришельцев». Напряженность возникает, 

                                                 
1 Вопросы истории. 1998, № 9. С. 72. 



 154 

прежде всего, вследствие конкуренции на рынке труда, дискрими-
нации по этническим мотивам, проявления расовых предубежде-
ний... Для коренного жителя иммигрант – чужой, и дважды чужой, 
если он азиат или африканец. 

Проблемы для принимающего общества начинаются тогда, 
когда пребывание иммигрантов становится причиной социальной 
напряженности, когда зрелая диаспора обретает серьезное влияние 
в экономической, культурной, политической жизни страны и тре-
бует учитывать ее специфические интересы. Численность легаль-
ных и нелегальных иммигрантов преимущественно из стран Азии, 
Африки и Латинской Америки в евроатлантическом мире стреми-
тельно возрастала с 60-х годов прошлого столетия. Согласимся с 
французским футурологом Жаком Аттали, назвавшим это «пере-
селением народов». Если на первом этапе иммигрантской истории 
в принимающем обществе преобладают недоверие и даже враж-
дебность к чужаку, и иммигрант может рассчитывать только на 
собственные силы в борьбе за выживание, то в структурированной 
общине-анклаве он в известной мере находится под защитой кол-
лектива, стоящего на страже диаспорального интереса. По мере 
укрепления положения диаспоры в стране проживания она всё ак-
тивнее выступает как социальный и политический актор в борьбе 
за привилегии, право на культурную и конфессиональную индиви-
дуальность, что порою неприемлемо для общества и усиливает 
социальную напряженность.  

Степень конфликтности в отношениях «иммигрант–
абориген» зависит как от характера диаспоры, так и от политики и 
социального климата в принимающей стране. Обычно, чем тяже-
лее условия жизни для иммигрантов, тем более значима для них 
диаспора как социальная структура, способная помочь при необ-
ходимости, тем теснее ее сплоченность, подчас принуждающая 
диаспору к самоизоляции. У иммигрантов развивается комплекс 
неполноценности, чувство отчуждения, что затрудняет процесс 
адаптации. И наоборот, чем благоприятнее среда обитания для 
иммигранта, тем менее значима для него поддержка диаспоры, тем 
теснее его общение с коренным населением, легче интеграция. 

Иммиграционная политика стран-реципиентов – величина 
переменная. Высокая степень терпимости к иным религиям и на-
родам, которой гордится Запад, существенно снижается, как толь-
ко отпадает острая нужда в трудовых ресурсах, возникают  
проблемы с обеспечением социальных гарантий иммигрантам, 
терпят неудачу попытки их интеграции путем ассимиляции или в 



 155

рамках политики мультикультурализма в атмосфере доходящего 
порой до ксенофобии и фанатизма недоброжелательства в отно-
шении иммигрантов в силу социальных и политических причин.  

Это относится, прежде всего, к выходцам из стран Азии и 
Африки, составляющим подавляющее число иммигрантов в Евро-
пе и значительную часть обездоленных социальных низов.  
Согласно социологическим исследованиям, опубликованным в 
1997 г., ксенофобией заражены в Германии 34% населения, в Бель-
гии – 55, во Франции – 38, в Англии – 32%1.  

Так, на мой взгляд, можно представить в общих чертах про-
блему конфликтного потенциала диаспоры. 

В условиях глобализации она становится все более сложной. 
Массовым явлением стало территориальное и трансграничное  
перемещение людей, появилось мировое, не знающее границ, ин-
формационное пространство. Это придало мощный импульс поли-
тизации общественного сознания в развивающемся мире. Разоча-
ровывающий опыт национальных государств, оказавшихся 
неспособными решить основные жизненно важные проблемы,  
демонстрационный эффект контраста между условиями жизни 
«золотого миллиарда» и народов Азии и Африки, демократизация 
образования и прочее из того же ряда, а всего больше – экспансия 
западной культуры, привели к раскрепощению общественной 
мысли афро-азиатских народов. У них ощущение своей второ-
сортности, кажется, сменилось осознанием второсортности, и  
гражданская, культурная, этническая, религиозная идентичность 
становится для них формой осознания собственной значимости. 
Они хотят жить по своим правилам. 

Всё это сказывается и на диаспоре. Глобализация не меняет 
основных характеристик жизни диаспор. Сосуществование имми-
грантов и принимающего общества по-прежнему основано на  
взаимном интересе. Но они, по-видимому, уже не столь активно 
добиваются интеграции в социум страны проживания в русле ас-
симиляции, и политика мультикультурализма не привела к «раз-
мыванию» диаспор. Иммигрантская молодежь второго, да и 
третьего поколения всё чаще открыто демонстрирует привержен-
ность культуре, интерес к событиям на исторической родине.  
Диаспоры все настойчивее добиваются права участвовать в общест-

                                                 
1 Новая газета. 29. 09. 1991. 



 156 

венной и политической жизни страны-реципиента. Впрочем,  
проблема «диаспора и глобализация» ждет своего исследователя. 

Особенной чертой иммиграции в Европе стало преобладание 
в ней составляющих до 10% населения выходцев из мусульман-
ских стран. Так распорядилась судьба. Западная Европа – естест-
венный центр притяжения для эмигрантов из ее бывших колоний  
и зависимых стран на Ближнем и Среднем Востоке, в Африке,  
Индии, подобно тому как Юго-Восточная Азия – для китайцев, 
США – для латиноамериканцев. Это всё больше мусульманские 
страны. Процесс интеграции эмигрантов – взаимной «притирки», 
сокращения социокультурной дистанции, разделяющей их и ко-
ренных жителей, связан, повторюсь, с немалыми трудностями. По-
тому что в эмиграции, как нигде, сталкиваются плохо совмести-
мые социокультурные традиции Запада и Востока. При прочих 
равных условиях человек сравнительно легко адаптируется в куль-
турно родственной для него среде: египтянину проще интегриро-
ваться в общество любой арабской страны, чем англичанину, че-
ловеку иной культуры. В его менталитете уже имеются все или 
почти все механизмы, способные адекватно реагировать на пере-
мены жизненных условиях. И наоборот, чем больше такая дистан-
ция, тем труднее человеку приспособиться к новым условиям жиз-
ни. Особенно когда речь идет о мусульманах. 

Приверженность исламу в глазах местного населения стала 
родовым знаком подавляющей части мигрантов из мусульманских 
стран. Для него они сначала – мусульмане, а уже потом турки, ал-
жирцы, арабы, берберы, пакистанцы или афганцы. Впрочем, так 
же, как и для самого мусульманина. Всё дело в том, что одной из 
аксиом исламской доктрины является положение о нераздельности 
при неслиянности священного и мирского. Так что ислам стал для 
верующих поистине образом жизни, а вероисповедная oбщность, 
как правило, – выше любой другой общности. В этом уникаль-
ность ислама. Религиозная вера и социально ориентированная 
идеология в мусульманском обществе замкнуты кольцом взаимо-
зависимости, что придает силу вере и стойкость идеологии. Му-
сульмане воспринимают как покушение на веру всякое ущемление 
мусульман, а оскорбление святынь – как вызов в мусульманской 
общине. Напомню о казусе Салмана Рушди, автора нашумевшей 
книги «Сатанинские стихи», о карикатурах на Пророка Мухаммада 
в датской газете, вызвавших бурную реакцию в мусульманском 
мире. Этим во многом обусловлен успех исламистской пропаган-
ды в иммигрантской среде.  



 157

Поскольку ислам формулирует и узаконивает принятые в 
обществе понятия добра и зла, постольку религия была и остается 
мощным фактором манипулирования общественным сознанием. 
Особенно потому, что она пpeдлагает верующему свои модели вы-
хода из тупиков социально-экономического духовного кризиса, 
определяя в значительной степени его социальное и политическое 
поведение. У иммигрантов естественно находят отклик события, 
происходящие в стране исхода. Они болезненно реагируют на за-
падный политический диктат, гегемонию в финансово-экономиче- 
ском и культурном пространстве, что стимулирует процессы 
«азиатизации Азии», исламизации и реисламизации общественной 
жизни в мусульманских странах. 

Среди мусульманских диаспор на Западе растет влияние ис-
ламистов. Исламизм – это глобальный геоцентрический проект с 
идеей провиденциальной избранности мусульман и спасения чело-
вечества от разрушительных последствий секуляризма, национа-
лизма, глобализации. Все нынешние беды мусульман исламисты 
относят на счет того, что те перестали строго следовать Корану, на 
счет несущей угрозу исламским духовным ценностям экспансии 
западной потребительско-материалистической цивилизации, рас-
пространения в мусульманском мире материалистических идеоло-
гий, «безбожных» западных норм морали, западного принципа  
отделения религии от политики, прозападных ориентаций прави-
телей мусульманских стран. 

Успеху исламистской пропаганды способствует предельно 
простая, доступная сознанию рядового мусульманина, обычно не 
знающего тонкостей исламской доктрины, исламистская форму-
лировка ее сути: шариат – это богом установленный закон соци-
альной жизни; всё, что не соответствует шариату – это отклонение 
от истинного пути, зло, которое должно быть пресечено во имя 
торжества добра и справедливости на земле. Риторика исламистов, 
преимущественно антизападного и антисекуляристского содержа-
ния, призыв защитить ислам от враждебности западного мира, 
встречает отклик у части протестного мусульманского населения. 
Чем больше люди теряют веру в возможность добиться справед-
ливости, как они ее понимают, мирными средствами, чем больше 
конфликтов, сторонами которых выступают мусульмане и нему-
сульмане, тем больше растет влияние радикалисламистов. 

Исламизм, порожденный детонацией кризисной ситуации, 
сложившейся на Ближнем Востоке во второй половине XX в., а 
также вследствие сочетания уникальных экономических и полити-



 158 

ческих факторов с феноменальной спецификой ислама, созвучен 
протестным настроениям части мусульман, как образованных, так 
и малограмотных, как горожан, так и жителей сельских районов, 
как интеллигенции, так и социальных низов, людей самых разных 
взглядов левого и правого толка, решительных антизападников  
и умеренных, доброжелательно настроенных к Западу, выступаю-
щих лишь против эксцессов западного экспансионизма, и религи-
озных экстремистов.  

Исламисты стараются, и, кажется, не без успеха, перевести 
протест мусульман против издержек модернизации и глобализа-
ции на уровень столкновения мусульманской и христианской ци-
вилизации. В этом состоит особая опасность радикалисламизма, 
ведущего «священную войну» во имя возрождения исламского 
халифата и установления мирового господства шариата, для наше-
го нестабильного мира, поскольку ислам исповедует едва ли не 
шестая часть человечества. 

Можно, конечно, решительно отрицать саму возможность 
судьбоносного для человечества межцивилизационного конфлик-
та, но нельзя пройти мимо обеспокоенности Запада в связи с  
растущим влиянием мусульман в евроатлантическом мире, и опа-
сения, что европейская культура может быть «поглощена» культу-
рой мусульманской. Активность исламистов, которые в условиях 
западных демократий ведут враждебную Западу пропаганду,  
вызвал резкий рост антиисламских настроений. Западное общест-
венное мнение по большей части считает, что экстремизм и терро-
ризм органически присущи исламу. И это происходит на фоне  
разгула в мире исламистского экстремизма и терроризма. 

Напряженность в отношениях Запада с мусульманским ми-
ром достигла такой степени, что, комментируя итоги «десятилетия 
нулевых», авторитетный российский экономист и социолог 
Вл. Иноземцев, перечисляя наиболее серьезные задачи, стоящие 
перед миром, поставил первым вопрос о том, «сможет ли Запад 
выстроить сбалансированные отношения с исламским миром»1. 

Teрпимость европейцев, по-видимому, на исходе. Призывы 
европейских националистов защитить Европу от исламизации на-
ходят положительный отклик у части общественности. В. Речка-
лов, обозреватель «Московского комсомольца», в связи с направ-
ленным против марксизма и «мусульманского господства» 

                                                 
1 Московский комсомолец. 29. 12. 2010 



 159

двойным терактом в Норвегии 22 июля 2011 г., пишет, не стесняясь 
в выражениях: «Европа получила по своей толерантной морде.  
И не от “Аль-Каиды”, а от собственного гражданина Андерса Бе-
ринга Брейвика, который, без сомнения, уже стал героем для тысяч 
и тысяч нацистов»1.  

Итак, при том, что нормой для отношений между диаспора-
ми и принимающим обществом остается режим сосуществования 
во взаимопонимании, по мере роста и структуризации иммигрант-
ских общин, организации коллективных действий они всё настой-
чивей требуют, чтобы общество учитывало их специфический ин-
терес, что всё чаще создает для него конфликтные ситуации и 
трудноразрешимые проблемы. 

«Страны Востока: Социально-политические, социально-
экономические, этноконфессиональные и социокультурные  
проблемы в контексте глобализации», М., 2012 г., с. 163–170.  

 
 
М.-С. Магомедов, П. Магомедова, 
(Пятигорск) 
МЕСТО ШАРИАТА И АДАТА В ИСЛАМЕ,  
ИХ СХОДСТВО И РАЗЛИЧИЕ  
 
Ислам – это не только определенное религиозно-этическое 

учение. Это особая культура, цивилизация, образ жизни. Форми-
рование такого образа жизни, регулирование различных ее сторон 
осуществляются шариатом. В переводе с арабского «шариат» оз-
начает «путь», «следование». По утвердившемуся в исламской  
литературе мнению, шариат определяется как совокупность обра-
щенных к людям предписаний, установленных Аллахом и пере-
данных им через Пророка. 

Шариат – это тщательно разработанный кодекс поведения, 
или канон, содержащий в себе обрядовые нормы богопочитания, 
нравственные законы семейной и общественной жизни, различные 
разрешения, предписания и запреты, призванные урегулировать 
отношение мусульманина к Богу, к обществу в целом и к человеку 
в частности. Шариат нельзя отождествлять с мусульманским пра-
вом. В действительности шариат шире – он охватывает жизнь и 
деятельность мусульманина от колыбели до могилы. В шариате 

                                                 
1 Московский комсомолец. 23.06. 2011. 



 160 

освещаются как светские, так и религиозные проблемы. В нем све-
дены в единую систему законы, регулирующие хозяйственную 
жизнь, нормы морали и этики, мусульманские обряды, праздники 
и многое другое. Источниками шариата и мусульманского права 
являются Коран, Сунна, иджма и кияс. 

Что касается статуса адата в исламе, то по этому вопросу 
имеются противоречивые мнения. Адат – это неписаный закон, 
основанный на обычном праве, в котором отразились нормы доис-
ламских правовых комплексов и реалии правовой жизни, не отра-
женные шариатом. Поскольку адаты – это обычаи и местные тра-
диции народов, то соотносить и проводить параллель между 
адатом и шариатом невозможно. Некоторые ученые мусульман-
ского мира настаивают на вытеснении адата шариатом, а некото-
рые правоведы отводят адату определенную роль в регулировании 
общественных отношений, оговаривая, что адаты не должны про-
тиворечить шариату. Адаты, противоречащие исламскому праву, 
попадают в разряд отвергнутых. 

В Коране даже содержится указание прибегать к дозволен-
ному шариатом обычаю как к способу решения отдельных вопро-
сов. Например, в суре 2, аяте 234 сказано: «А на том, у кого родил-
ся ребенок, лежит обязанность обеспечивать пропитание согласно 
обычаю... А если вы пожелаете просить выкормить ваших детей, 
то нет греха над вами, если вы вручите то, что даете согласно  
обычаю». 

Обычай как таковой не отвергается исламом, При этом адат 
не должен канонизироваться (как часто, к сожалению, бывает) и 
его предписания не могут носить абсолютного характера. В основе 
правильного адата – соответствие шариату и здравому смыслу. 

В более поздние доисламские времена существовали обы-
чаи, противоречащие нравственным нормам и здравому смыслу, 
как, например, закапывание новорожденных девочек. А у древних 
булгар, судя по описанию ученого Ибн Фадлана, у мужчин и жен-
щин была привычка купаться в реке в неприглядном виде, не до-
пуская, однако, чего-то лишнего. Естественно, что такие обычаи 
вступали в прямое противоречие с исламским образом жизни, в 
результате чего они постепенно были искоренены. 

Но среди адатов были и не противоречащие исламу обычаи, 
которые были сохранены и имеют место до сих пор. Таковым, к 
примеру, является ношение чадры (или никаба). Возможно, для 
кого-то это станет открытием, но это действительно так – ношение 
чадры не является обычаем, привнесенным исламом. Стоит заме-



 161

тить, что данный обычай был характерен для многих народов, 
включая и европейские, наглядным примером чего является вуаль. 
Что касается арабов, то ношение никаба также присутствовало в 
традиции этого народа. После прихода Пророка Мухаммада (мир 
ему и благословение!) женщины не стали поголовно закрывать 
свое лицо. Напротив, в некоторых случаях Пророк Мухаммад (мир 
ему и благословение!) говорил о необходимости открытия лица, 
например, когда женщина совершает молитву, выступает в качест-
ве свидетеля или заключает какой-нибудь договор. Покрывать го-
лову мусульманке – не обычай, а обязанность по шариату. 

Ислам не предписывает закрывать лицо женщины, но одно-
временно с этим и не запрещает ей это, при одном условии – если 
женщина сама этого желает, поскольку в исламе не предусмотрено 
обязательное соблюдение этой национальной традиции. 

Возвращаясь к адатам, нельзя не отметить, что порой неко-
торые мусульмане за Сунну принимают сугубо национальные 
арабские обычаи. Например, ношение элементов арабской муж-
ской одежды, таких как обручи с платками, является адатом. И хо-
тя некоторые арабские обычаи максимально приближены к Сунне, 
тем не менее многие из них являются продуктами национальной 
арабской традиции. 

Несомненно, что часть практикуемых сегодня обычаев яв-
ляются несовершенными, в связи с чем их соблюдение является 
либо предосудительным, либо бесполезным. Как уже было сказано 
выше, в основе адата должен лежать принцип соответствия шариа-
ту и здравому смыслу. Если обычай противоречит закону Аллаха, 
он отвергается сразу, точно так же, если он со временем утратил 
реальную основу в жизни ввиду изменившихся условий, следует 
от него отказаться, а не превращать в пустую формальность.  
С другой стороны, при осмыслении, а вернее переосмыслении не-
которых адатов многие из них можно наполнить новым, ислам-
ским, монотеистическим содержанием, приведя их, таким образом, 
в соответствующее положение, Например, почти в каждой стране, 
включая мусульманские, существует праздник, связанный с датой 
обретения независимости. Несомненно, что ни во времена Проро-
ка (да благословит его Аллах и приветствует!), ни во времена пра-
ведных халифов такого праздника не существовало. Однако даже в 
Саудовской Аравии эта дата отмечена красным цветом, поскольку 
данный день несет в себе патриотическое содержание и ни в коей 
мере не противоречит духу ислама. Здесь также необходимо отме-



 162 

тить, что в современном виде адат не остался неизменным, а испы-
тал широкое и многогранное влияние ислама. 

Противоречия между шариатом и адатом заключаются в 
том, что обе системы права регулируют одни и те же отношения, 
только адат – из области практики, а шариат – как божественный 
закон. 

В шариате есть правило, которое гласит: «Не запрещается 
изменение нормы с изменением времени». (Это касается бытовых 
вопросов, а не религиозных.) Пророк Мухаммад (мир ему и благо-
словение!) в начале своей пророческой миссии запрещал посещать 
могилы, боясь, что люди могут обожествлять или поклоняться 
усопшим. А когда вера окрепла в их сердцах и сознании, он ска-
зал: «Раньше я запрещал вам посещать могилы, а теперь посещай-
те их, ибо они напоминают вам о будущей жизни (ахирате)», 

Шариат также демонстрирует уважение к обычаям и тради-
циям мусульман, которые должны учитываться при решении неко-
торых вопросов. Не случайно среди правовых принципов шариата 
выделяются те, в которых проводится эта идея: «Обычай имеет 
значение нормы», «То, что применяют люди, является критерием, 
которому надлежит следовать», «Установленное обычаем равно-
сильно предусмотренному нормой права». Признание авторитета 
обычая есть и в хадисе (от Ибн Мас'уда): «То, что мусульмане счи-
тают хорошим, – то хорошо и перед Аллахом, а что они считают 
плохим – плохо и перед Аллахом». 

Кто полагает, что в мусульманских странах всегда применя-
лись и продолжают действовать лишь нормы, взятые непосредст-
венно из шариата (Корана и Сунны), а всё остальное безусловно 
отвергается, тот глубоко заблуждается. На самом деле шариат и 
основанное на нем мусульманское право никогда не были единст-
венным законом. В исламском мире всегда сосуществовали самые 
различные традиции и обычаи. 

В этой связи немаловажное значение приобретает вопрос о 
соотношении шариата и адата. 

Как было отмечено выше, под адатом понимают обычаи, 
правила поведения, принятые той или иной группой мусульман, 
утвердившиеся и действующие в определенном регионе распро-
странения ислама и соблюдаемые главным образом в силу при-
вычки. В качестве специального термина, употребляемого в  
научном исламоведении, адат означает обычаи и традиции, регу-
лирующие образ жизни мусульман наряду с шариатом. Теоретиче-
ски шариатские принципы и нормы признаются обязательными  



 163

к исполнению и стоящими выше любых иных правил поведения, в 
том числе адата. Однако некоторые мусульманско-правовые толки 
рассматривают обычай в качестве одного из субсидиарных источ-
ников мусульманского права, не урегулированного Кораном и 
Сунной. В частности, они допускают широкое использование обы-
чаев в торговых и иных сделках. Обычаи также играют заметную 
роль в регулировании брачно-семейных отношений мусульман, 
например при установлении брачного калыма. 

Но в целом мусульманская правовая наука допускает ис-
пользование адата лишь при условии его непротиворечия шариату. 
Вместе с тем на практике в жизни многих исламизированных на-
родов продолжают преобладать обычаи, которые не всегда совпа-
дают с предписаниями ислама и нередко противоречат им. Более 
того, нормы шариата часто реализуются только тогда, когда стано-
вятся неотъемлемой частью местных обычаев и принимаются ими. 

Адат широко действовал и в районах традиционного распро-
странения ислама. Например, на Северном Кавказе адат по суще-
ству безраздельно господствовал в Дагестане и Чечне, где он пред-
ставлял собой разветвленную систему социальных норм, основу 
которой составляли местные обычаи преимущественно неислам-
ского происхождения. 

Адатам, сформировавшимся в доисламский период, пусть и 
негласно, отдавалось и отдается предпочтение перед шариатом,  
а национальным традициям и обычаям – перед нормами ислама. 
Большинство из них сложилось еще в условиях преобладания ро-
доплеменных отношений и языческих верований. Причем жизнь 
относительно автономных горских обществ зачастую регулирова-
лась собственными адатами, которые не были едиными для всего 
Северного Кавказа. О силе этих обычаев говорит тот факт, что да-
же утверждение здесь ислама не привело к полной замене их ша-
риатом. 

До Шамиля шариат действовал на Северном Кавказе в очень 
скромных рамках: он регулировал лишь исполнение сугубо рели-
гиозных обязанностей, а также до некоторой степени брачно-
семейные и наследственные отношения, которые испытывали глу-
бокое влияние адатов. Известно, например, что вопросы, связан-
ные с наследованием, с общего согласия истца, ответчика и самого 
судьи нередко решались по адату, но могли быть пересмотрены на 
основе шариата. Что же касается ответственности за правонару-
шения, прежде всего наиболее опасные, то она практически пол-
ностью определялась обычаями, В оправдание отхода от шариата в 



 164 

этой области горцы часто ссылались на то, что ислам предусмат-
ривает слишком строгие наказания за некоторые преступления, 
которые по адату считались малозначительными. 

В результате многие из адатов, веками применявшиеся на 
Северном Кавказе (в частности, широко распространенный обычай 
кровной мести), не только не укладывались в рамки ислама, но и 
решительно им осуждались. Иными словами, адаты были основ-
ным препятствием, с которым в этом регионе сталкивался ислам. 

Также в качестве примера можно привести обычай, распро-
страненный и действующий по сей день среди карачаевцев, бал-
карцев, кабардинцев, черкесов, чеченцев и ингушей, – невозмож-
ность выходить замуж или жениться на однофамильцах или 
двоюродных братьях и сестрах, хотя это полностью противоречит 
закону шариата. 

Еще в свои времена предшественники Шамиля – первые два 
имама Дагестана и Чечни Гази-Магомед и Гамзат-бек, – пропове-
дуя шариат, стремились всячески ограничить действие обычаев. 
Однако им так и не удалось серьезно изменить традиционный об-
раз жизни горцев. 

В свою очередь, Шамиль объективно оценивал силу обычаев 
и отдавал себе отчет в том, что категорическое их отрицание не 
будет поддержано его соотечественниками и религиозными авто-
ритетами. Он лучше других понимал, что адаты – не просто обы-
чаи, а стержень образа жизни горцев. Отказаться от них означало 
поколебать сложившиеся на протяжении веков традиционные 
формы общественных и личных связей, подорвать сами основы 
существования горских обществ. Единственной силой, способной 
потеснить адаты, был шариат. Но и его предписания могли пре-
творяться в жизнь лишь при условии их тесного взаимодействия с 
обычаями. 

Шамиль стремился вытеснить одни адаты при сохранении 
других. Некоторые обычаи были модифицированы с учетом шари-
атских принципов. Так, вопрос, связанный с наследованием, со-
гласно шариату уравнял в правах всех сыновей наследодателя, тем 
самым отменялся обычай, по которому с помощью завещания од-
ни наследники по закону получали преимущество перед другими. 
Одновременно предусматривалось, что все споры о наследстве 
должны решаться исключительно по шариату, подробно регули-
рующему этот круг вопросов. 



 165

Шамиль настойчиво вытеснял адаты, противоречащие идеа-
лам шариата и требованиям справедливости. В то время значи-
тельно сократилась сфера действия обычая кровной мести. 

Традиционный уклад жизни горцев оказался очень прочным, 
и после падения имамата прежние обычаи быстро восстановили 
свои позиции. Но деятельность Шамиля как реформатора адатов 
не прошла бесследно для Северного Кавказа, накопившего за годы 
имамата богатый практический опыт борьбы с архаичными тради-
циями, в результате чего через приобщение к мусульманско-
правовой культуре горцы приближались к усвоению идеи права. 

В заключение хотелось бы отметить, что ислам никак не 
умаляет достоинства традиционной культуры того или иного этно-
са, а лишь аннулирует те народные традиции, которые противоре-
чат законам Аллаха. 

Великий ученый Абу Ханифа, в отличие от других правове-
дов ислама, считая Коран и изречения Пророка Мухаммада (мир 
ему и благословение!) – хадисы – главными источниками мусуль-
манского права, требовал все аргументы перевести через разум 
(личное мнение юриста – (ра’й) и учитывать веления времени и 
местные обычаи. 

Когда Абу Ханифу спросили: не достаточно ли того, чем ог-
раничивались сподвижники Пророка Мухаммада, он ответил: «Ко-
нечно, было бы мне достаточно того, чем ограничивались они,  
если бы я жил в их эпоху. В мое же время происходит то, что не 
было при них». Великий имам Абу Ханифа был прав. В эпоху,  
когда жили Пророк Мухаммад и его сподвижники, ислам был рас-
пространен лишь на Аравийском полуострове. А Абу Ханифа жил 
в то время, когда под властью ислама были Египет, Иран, Испа-
ния, Сицилия и другие регионы – очаги древнейших цивилизаций,  
И Абу Ханифа требовал от мусульманских богословов и правове-
дов учитывать этот важный фактор местных условий. 

«Взаимодействие государства и религиозных организаций  
в деле духовного просвещения и решения социальных проблем 

современного общества», Пятигорск, 2013 г., с. 62–63. 



 166 

 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
2014 – 10 (268) 

 
Научно-информационный бюллетень 

 
 

Содержит материалы по текущим политическим, 
социальным и религиозным вопросам 

 
 

Компьютерная верстка 
Н.М. Власова, Е.Е. Мамаева 

 
Гигиеническое заключение 

№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 
Подписано к печати 8/Х-2014 г. Формат 60х84/16 

Бум. офсетная № 1. Печать офсетная. Свободная цена 
Усл. печ. л. 10,5  Уч.-изд. л. 9,9 
Тираж 300 экз.  Заказ № 128 

 
 

Институт научной информации  
по общественным наукам РАН, 
Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

 
Отдел маркетинга и распространения  

информационных изданий 
Тел. Факс (499) 120-4514 

E-mail: inion@bk.ru 
 

E-mail: ani-2000@list.ru 
(по вопросам распространения изданий) 

 
 

Отпечатано в ИНИОН РАН 
Нахимовский пр-кт, д. 51/21 
Москва В-418, ГСП-7, 117997 

042(02)9 
 



 167

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 168 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


