
 1

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
 

ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
 

2014 – 11 (269) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 

Издается с 1992 года 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Москва 
2014 



 2 

Центр гуманитарных 
научно-информационных исследований 

 
 
 
 
 
 
 

Редакционная коллегия: 
 

Л.В. Скворцов – д-р филос. наук, шеф-редактор, А.Г. Бель-
ский – канд. ист. наук, автор проекта, научный консультант, 
Е.Л. Дмитриева – главный редактор, О.П. Бибикова – канд. ист. 
наук, первый зам. главного редактора, Д.Б. Малышева – д-р полит. 
наук, А.В. Малашенко – д-р ист. наук, А.Ш. Ниязи – канд. ист.  
наук, зам. главного редактора, В.Г. Садур – канд. ист. наук, 
В.Н. Сченснович – отв. за выпуск. 

Ответственные за выпуск бюллетеня на английском языке: 
Е.С. Хазанов – отв. редактор, Н.В. Гинесина – вед. редактор. 

Россия и мусульманский мир: Научно-информацион- 
ный бюллетень / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ. 
исслед. – М., 2014. – № 11 (269). – 168 с. 

 
Тексты, представленные в бюллетене, даны в авторской редакции. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ISSN 1998-1813               © ИНИОН РАН, 2014 



 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ 
 

СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 

 
Д. Ефременко. «За флажки». Россия в авангарде пересмотра  
 мирового порядка........................................................................... 5 
Ш. Кашаф. В тисках идентичности: Исламские сообщества  
 в публичном пространстве Запада и русско- 
 мусульманского мира. (Окончание) ........................................... 21 
Е. Рудакова. Эволюция традиционного ислама в рамках  
 проблемы конфессиональной безопасности  
 Приволжского федерального округа России............................. 44 
 

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 

 
М. Гаджиев. Исламский фактор в системе этно- 
 конфессиональных отношений в Республике Дагестан ........... 57 
В. Авксентьев, В. Васильченко. Этнические элиты  
 и этнократии Северного Кавказа: Взаимодействие  
 с институтами современного общества ..................................... 68 
А. Князев. Средняя Азия после Майдана........................................ 86 
Д. Космаенко. Особенности формирования и развития  
 политической системы современного Узбекистана ............... 101 
И. Кочедыков. Специфика политического лидерства  
 в Центральной Азии на примере Узбекистана  
 и Казахстана ............................................................................... 106 
В. Монахов. Борьба за водные ресурсы как детерминанта  
 международных отношений в Центральной Азии.................. 109 
 



 4 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
М. Шах. Пуштунский национализм в Афганистане  
 и Пакистане .................................................................................114 
Е. Устинов. Сирия: Этноконфессиональный аспект кризиса.....124 
М. Пахомова. КНР и арабские страны: Характер взаимо- 
 действия .......................................................................................138 
О. Бибикова. Ислам в жизни иммигрантских общин  
 Западной Европы: Социокультурный и политический  
 аспект ...........................................................................................148 
 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 

 
В. Азарян. Мурабаха: Перспективы развития в России ...............155 
Э. Абдуллаев. Философско-религиозные основы  
 и особенности мусульманского права ......................................160 
 
 
 
 

 
 
 
 



 5

КОНФЛИКТУ ЦИВИЛИЗАЦИЙ – НЕТ! 
ДИАЛОГУ И КУЛЬТУРНОМУ ОБМЕНУ 
МЕЖДУ ЦИВИЛИЗАЦИЯМИ – ДА! 

 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 
 
 
Д. Ефременко,  
доктор политических наук,  
заместитель директора ИНИОН РАН 
«ЗА ФЛАЖКИ». РОССИЯ В АВАНГАРДЕ  
ПЕРЕСМОТРА МИРОВОГО ПОРЯДКА 
 
Малые причины могут порождать большие последствия. Сто 

лет назад террористический акт, подготовленный небольшой 
группой сербских националистов, запустил цепную реакцию со-
бытий, закончившихся мировой войной и крушением нескольких 
империй. В наши дни короткая запись в Фейсбуке, содержавшая 
призыв к единомышленникам собраться на центральной площади 
украинской столицы, привела к катаклизму, потрясшему Европу и 
резко ускорившему трансформацию мирового порядка. Украин-
ский кризис в самом разгаре, и он, очевидно, принесет еще немало 
горьких плодов. Национал-демократическую революцию и начало 
вооруженного конфликта на востоке Украины трудно характери-
зовать иначе, как трагедию страны, независимое существование 
которой неразрывно связано с возникновением и распадом Совет-
ского Союза. Общим прошлым обусловлено и активное участие 
России в этом кризисе. Впрочем, не только прошлым. Будущее,  
в котором Украина и Россия отчуждены друг от друга, участвуют 
в различных интеграционных проектах и военно-политических 
союзах, слишком многим в Москве казалось неприемлемым. 
Встряска подтолкнула Кремль к действиям, которые можно рас-
сматривать и как отчаянную попытку отстоять важнейшую геопо-
литическую позицию, и как решимость вырваться «за флажки» 
мирового порядка, где России отводится роль вечного побежден-
ного в холодной войне. 

 
 
 



 6 

Фактор Путина 
 
Украинский кризис, конечно, имеет объективные причины, к 

числу которых относятся и сохраняющаяся инерция распада 
СССР, и мины в межгосударственных отношениях на постсовет-
ском пространстве, заложенные еще в советское время, и реалии 
постбиполярного мира. Но экстраординарное значение приобрел и 
личностный фактор. Роль президента России Владимира Путина в 
решающие моменты кризиса была ключевой. Еще «оранжевая ре-
волюция» 2004 г. рассматривалась российским лидером как геопо-
литический вызов и модель дестабилизации политического режима, 
которая при благоприятных обстоятельствах, если им позволить 
сложиться, может быть перенесена и на отечественную почву. По-
следующее развитие событий – российско-украинские газовые 
войны, раскол между лидерами первого Майдана и их политиче-
ское фиаско, сближение Москвы и Киева, пагубная для Виктора 
Януковича попытка балансирования между европейским и евра-
зийским интеграционными проектами и, наконец, второй Майдан – 
подтверждало, что Украина становится для Путина пространством 
одного из решающих в его политической судьбе противоборств. 
Ни для кого из других внешних акторов Украина никогда подоб-
ного значения не имела. Именно поэтому мало кто ожидал от рос-
сийского президента столь решительного перехода от вязкой по-
зиционной борьбы к игре на повышение ставок. При этом, однако, 
путинскую политику на Украине имеет смысл рассматривать 
именно как активную контригру, как готовность путем концентра-
ции имеющихся в распоряжении ресурсов и неожиданных ходов 
переломить неблагоприятные изменения в соотношении сил. 

Вместе с тем следует с большой долей осторожности отне-
стись к суждениям о предопределенности действий российского 
президента, о том, что они обусловлены внутренней логикой кон-
солидации авторитарного режима или необходимостью соответст-
вовать великодержавному запросу значительной части российско-
го общества, «зомбированного» агрессивной антизападной 
пропагандой. Более детальный анализ политических шагов Вла-
димира Путина в период его третьего президентского срока  
выявляет намного более нюансированную картину, свидетельст-
вующую не только о намерениях более жестко отстаивать геопо-
литические интересы, как их понимают в Кремле, но и о стремле-
нии создать почву для восстановления конструктивного диалога с 
Западом. Во всяком случае, об этом говорят и освобождение Ми-



 7

хаила Ходорковского, и – в особенности – усилия, направленные 
на создание положительного имиджа России как страны – хозяйки 
XXII зимних Олимпийских игр. Вполне вероятно, что совпадение 
по времени сочинской Олимпиады, столь значимой для Путина, и 
смены власти в Киеве воспринималось особенно болезненно, по-
скольку, с одной стороны, триумф организаторов спортивного 
праздника оказался явно перекрыт победой Евромайдана, а с дру-
гой – именно в этот момент у российского руководства были свя-
заны руки. После феерической церемонии закрытия игр Кремлю 
как будто уже ничего не оставалось кроме признания нового по-
рядка на Украине. Насколько можно судить, именно к этому  
настойчиво подталкивали российское руководство лидеры Соеди-
ненных Штатов и Евросоюза, при этом не обещавшие никакого 
содействия в учете российских интересов украинской стороной.  
В эти же дни переформатированное большинство Верховной рады 
и переходное правительство в Киеве работали в режиме «взбесив-
шегося принтера», печатая одно за другим решения, очень быстро 
поставившие под вопрос саму украинскую государственность. Та-
кими решениями, безусловно, стали попытка отмены языкового 
закона Колесниченко–Кивалова и расформирование подразделе-
ний спецназа МВД «Беркут». За ними мог последовать пересмотр 
внеблокового статуса Украины и харьковских соглашений. 

Выбор Путиным курса на воссоединение Крыма и России, 
безусловно, спровоцирован переворотом в Киеве и ожиданиями 
его тяжелейших геополитических последствий. Но было бы по-
верхностно характеризовать это решение как спонтанное. Напро-
тив, все предыдущие годы лидерства Путина можно рассматривать 
как подготовку к переходу крымского Рубикона. По крайней мере, 
временной интервал между двумя наиболее известными внешне-
политическими заявлениями Путина – выступлением на Мюнхен-
ской конференции по вопросам политики безопасности 10 февраля 
2007 г. и почти что исповедальной Крымской речью 18 марта 
2014 г. – был периодом окончательного разочарования в возмож-
ности достижения равноправного партнерства в отношениях  
с США и ЕС. По мере роста этого ощущения крепла убежденность 
в неотвратимости кризиса в отношениях с Западом, причем наибо-
лее вероятным ареалом обострения считалась именно Украина. 
Правда, основные ожидания начала открытой конфронтации фоку-
сировались на 2015 г., когда на Украине должны были состояться 
очередные президентские выборы. Очевидно, что именно к этому 
событию как моменту решающей схватки готовились не только 



 8 

Кремль, но и Запад, прежняя украинская власть и ее противники. 
Пост киевского журналиста Мустафы Найема, который через со-
циальные сети призвал сторонников европейского выбора Украи-
ны выйти на Майдан Незалежности, перечеркнул эти расчеты. 

Неконтролируемое развитие событий на Украине казалось 
потоком, направление которого уже никому изменить не под силу. 
Путин на это решился, противопоставив воле Евромайдана волю 
поборников русского ирредентизма. Тем самым он совершил не-
обратимый шаг в отношениях не только с Украиной и Соединен-
ными Штатами, но и в отношениях между властью и обществом 
внутри России. 

До самого последнего времени голос представителей россий-
ского общества в дискуссиях относительно российско-украинских 
отношений звучал не слишком громко. Заявления о готовности к 
максимально возможному сближению России и Украины пользова-
лись широкой поддержкой, но взаимодействие двух стран явно не 
входило в число проблем, наиболее значимых для общества. На 
экспертном уровне украинская проблематика в преддверии кризиса 
обсуждалась более активно, но связи между экспертами и структу-
рами, участвующими в выработке политического курса, скорее ос-
лабевали. Централизация процесса принятия политических решений 
в случае Украины была доведена до предела; насколько можно су-
дить, наиболее ответственные решения принимались единолично 
президентом России. Стоит отметить, что в оперативном отношении 
успех действий по воссоединению Крыма с Россией в немалой сте-
пени был обусловлен именной такой гиперцентрализацией и пря-
мым контролем со стороны главы государства. 

Установление российского суверенитета над Крымским  
полуостровом предсказуемо получило широкую общественную 
поддержку, подняв до небывалых высот президентский рейтинг. 
То, что до начала марта было только делом Владимира Путина, в 
считанные недели стало общим делом и общей ответственностью 
власти и общества. Подъем ирредентизма обеспечил полную пере-
загрузку легитимности третьего срока Путина; страница новейшей 
российской истории, связанная с политическими протестами на 
Болотной площади и проспекте Сахарова, оказалась перевернутой. 
Власть получила карт-бланш на переход к мобилизационной мо-
дели развития, хотя нет достаточной уверенности, что российское 
общество, столкнувшись с тяготами миссии «русского мира», ос-
танется столь же сплоченным, как в момент крымской эйфории. 
Вместе с тем сформировался мощный общественный запрос на 



 9

продолжение всесторонней поддержки миллионов русских и рус-
скоязычных людей за пределами российских границ, о которой 
заявил президент Путин в Крымской речи. Необходимость соот-
ветствовать этому запросу становится фактором, если и не детер-
минирующим российскую внешнюю политику, то, во всяком  
случае, очерчивающим пределы компромиссов в отношении Ук-
раины. Из самого запроса на солидарность с «русским миром» мо-
гут вырасти новые силы и фигуры, способные в будущем изменить 
российский политический ландшафт. 

В то же время для части политических и экономических элит 
России возвращение Крыма стало подобием «белого слона». Им 
ничего не оставалось, как присоединиться к дискурсу «Крым 
наш», тщательно скрывая при этом растерянность и опасения за 
собственное будущее. После мартовских торжеств по случаю при-
соединения Крыма и Севастополя и по мере введения Западом но-
вых санкций скрытое давление этих элит значительно возросло и, 
по всей видимости, повлияло на готовность Кремля оказывать 
прямую поддержку ополченцам Донбасса. 

Важнейшая роль Владимира Путина в украинских событиях 
и связанной с ними деструкции мирового порядка явно обострила 
и личностную конкуренцию в клубе глобальных лидеров. В случае 
Барака Обамы это кажется особенно интригующим, поскольку 
американский президент не слишком склонен к чрезмерной персо-
нификации в государственных делах и мировой политике. «Заслу-
га» в данном случае во многом принадлежит консервативным оп-
понентам хозяина Белого дома в самой Америке, твердящим о 
«сильном Путине» и «слабом Обаме». Еще более существенно по-
нимание западными партнерами специфики процесса принятия 
политических решений в России. Путинская вертикаль власти, ко-
торую в последние годы российский лидер готовил и к противо-
стоянию с Западом (так называемая национализация элит), функ-
ционировала весьма эффективно на крымском этапе украинского 
кризиса. Но российский персоналистский режим отличается 
структурной уязвимостью, компенсируемой жестким контролем со 
стороны лидера. Ослабление позиций лидера создает угрозу сис-
теме власти в целом. В этом контексте западные санкции, при-
званные нанести удар по ближайшему окружению Владимира  
Путина, не кажутся такими уж символическими. 

Нет сомнений, что в обозримом будущем именно за Пути-
ным останется последнее слово в формировании украинской поли-
тики. Но теперь он будет вынужден учитывать не только давление 



 10 

Запада и разноречивые сигналы российских элит, но и набираю-
щие силу ирредентистские настроения. 

 
Марс и Венера на хуторе близ Диканьки  
 
Известная метафора Роберта Кагана, уподобившего воинст-

венные Соединенные Штаты Марсу, а изнеженную Европу – Ве-
нере, вполне применима и к украинскому кризису. Европейский 
союз с его политикой «Восточного партнерства» внес в раздувание 
кризиса едва ли не основной вклад, впервые вступив на ранее не-
известную ему стезю геополитического соперничества. При этом в 
отношении постсоветского пространства собственно европейская 
стратегия как синтез интересов ведущих стран ЕС, по сути, не бы-
ла сформулирована. Вместо этого евробюрократия пошла по шаб-
лонному пути, предпочтя передоверить выработку политического 
курса группе государств, заявивших о своем особом опыте и зна-
нии соответствующего региона. Такое делегирование было оправ-
данным, когда в разработке европейской политики соседства в от-
ношении южного и восточного Средиземноморья ведущая роль 
отводилась Франции с ее колониальным опытом и разветвленны-
ми связями со странами региона, за которыми не стоял никакой 
другой мощный геополитический игрок. Напротив, политика 
«Восточного партнерства», замысленная ее основными проводни-
ками как вытеснение влияния России в западной части постсовет-
ского пространства, с неизбежностью втянула Евросоюз в конку-
рентную геополитическую борьбу. В результате альтернативный 
вариант, предполагающий долгосрочную экономическую интегра-
цию ЕС, России и постсоветских государств Балто-Черноморья, 
отход от логики игры с нулевой суммой и переориентацию на 
стратегии взаимного выигрыша, всерьез не рассматривался даже 
на экспертном уровне. 

Повышение ставок в геополитическом противостоянии неод-
нократно вызывало растерянность в структурах Европейского сою-
за, ответственных за выработку общей внешней политики. И в мо-
мент отказа Виктора Януковича от подписания соглашения об 
ассоциации и зоне свободной торговли с ЕС, и в революционных 
обстоятельствах, когда достигнутый 21 февраля при посредничестве 
министров иностранных дел Германии, Франции и Польши полити-
ческий компромисс не продержался даже суток, и в ситуации, когда 
США настойчиво требуют введения против России секторальных 
санкций, эффективность единой европейской внешней политики 



 11

снижается до уровня, близкого к параличу. В этих обстоятельствах 
на помощь растерянной Венере спешит самоуверенный Марс. 

С начала второго Майдана основным оппонентом России 
становятся Соединенные Штаты, увидевшие в украинском кризисе 
не только угрозу европейской стабильности, но и шанс вдохнуть 
новую жизнь в постепенно увядающее глобальное лидерство. 
Вплоть до присоединения Крыма к России США в основном ре-
шали региональные задачи, с лихвой восполняя слабость европей-
ской дипломатии (ее образная оценка заместителем госсекретаря и 
женой Роберта Кагана Викторией Нуланд имела большой резо-
нанс). Установление российского контроля над Крымом момен-
тально перевело кризис в глобальный контекст, поскольку это  
действие Москвы свидетельствовало о переходе от эрозии пост- 
биполярного мирового порядка к его осознанной ревизии. 

Российский суверенитет над Крымом имеет исключительное 
значение как прецедент, свидетельствующий об отказе следовать 
международному порядку, в котором нормоустанавливающей  
инстанцией являются Соединенные Штаты. Несмотря на то, что 
масштабы крымского вызова незначительны и не создают реаль-
ной угрозы американским позициям в мире, сама возможность не-
санкционированного территориального изменения служит индика-
тором способности Вашингтона поддерживать порядок, в котором 
за ним остается последнее слово. 

С этой точки зрения активные действия США, направленные 
на мобилизацию союзников для сдерживания путинской России, 
достаточно предсказуемы. Причем наибольшее значение в данном 
случае будет иметь не само сдерживание, а именно мобилизация, 
придающая новый смысл деятельности руководимых Соединен-
ными Штатами военно-политических союзов. В этих условиях ЕС 
приходится признавать необходимость дальнейшего американско-
го военного присутствия на территории европейских государств, 
более того, соглашаться с созданием существенной военной ин-
фраструктуры на территории стран, ранее входивших в Организа-
цию Варшавского договора. Во время украинского кризиса деле-
ние на «старую» и «новую» Европу, предложенное в свое время 
Дональдом Рамсфелдом, достигло логического завершения: при 
активной поддержке Соединенных Штатов позиция «новой» Ев-
ропы по вопросам военной и энергетической безопасности усили-
вается настолько, что ей, по крайней мере на словах, приходится 
следовать и грандам «старой» Европы. По отношению к России 
«новая» Европа становится санитарным кордоном, который в бли-



 12 

жайшее время может быть укреплен за счет Украины (по крайней 
мере ее западных и центральных регионов) и Молдавии (за выче-
том Приднестровья и, вероятно, Гагаузии). Впрочем, конфигура-
ция «новой» Европы теперь заметно отличается от той, которая 
существовала десять лет назад. Активно участвовать в организа-
ции санитарного кордона готовы Польша, страны Балтии и Румы-
ния; в силу разных причин намного меньший энтузиазм демонст-
рируют Болгария, Венгрия, Словакия и Чехия. Тем не менее в 
тандеме с «новой» Европой Вашингтон в состоянии уверенно  
контролировать политику безопасности всего Евросоюза, равно 
как и усилия по возобновлению диалога между ЕС и Россией. 

Судя по всему, администрация Барака Обамы постарается 
использовать напряженность вокруг Украины и для решения более 
масштабной задачи – скорейшего достижения соглашения с Евро-
пейским союзом об учреждении Трансатлантического торгового и 
инвестиционного партнерства. Появление этого крупнейшего эко-
номического блока будет означать создание новой опоры пошат-
нувшегося американоцентричного мирового порядка. Одновре-
менно США активизируют усилия по созданию аналогичной 
группировки в Азиатско-Тихоокеанском регионе, призванной со-
ставить конкуренцию «китайскому дракону». 

Как можно видеть, региональные и глобальные стратагемы, 
реализуемые в контексте украинского кризиса, отстоят довольно 
далеко от того, чтобы обеспечить достойное будущее жителям 
различных регионов Украины. Этой стране «не повезло» стать 
ареной, на которой разыгрывается первая из битв за будущее  
мироустройство. И вне зависимости от исхода схватки украинцы 
оказываются в числе проигравших. 

 
Безальтернативный поворот на Восток  
 
Решившись стать в авангарде пересмотра мирового порядка, 

Россия принимает на себя основные контрудары со стороны  
Соединенных Штатов и их союзников. Этот пересмотр потенци-
ально выгоден большому количеству глобальных и региональных 
игроков, которые с неподдельным интересом наблюдают за ходом 
противостояния России и Запада. При этом крупнейшим бенефи-
циаром становится КНР. Китай, приближающийся к грани откры-
того соперничества с США за мировое лидерство, получает благо-
даря украинскому кризису передышку (возможно, на несколько 
лет), избегая прямой конфронтации и сохраняя возможность сме-



 13

стить Америку с пьедестала первой экономики мира. Но этим вы-
игрыш Пекина далеко не ограничивается. 

Новый раунд российско-китайского сближения прогнозиро-
вался многими экспертами начиная с того момента, как Владимир 
Путин принял решение вернуться в Кремль в качестве президента 
на третий срок. Немало аналитиков предупреждали, что слишком 
усердные попытки «поймать китайский ветер» в российские пару-
са очень серьезно осложнят взаимодействие с Соединенными 
Штатами, а также создадут трудности в отношениях с Евросою-
зом. Сильный крен в сторону Китая существенно ограничивает для 
России возможности маневрирования между основными глобаль-
ными игроками. Однако крымский выбор Владимира Путина в 
любом случае сделал невозможным сохранение прежней модели 
партнерского взаимодействия как с США, так и с Евросоюзом. 
Соответственно, неизбежны и новые шаги навстречу Китаю. 

В самый острый период украинского кризиса Москва, несо-
мненно, рассчитывала на то, что Китай окажется для нее надеж-
ным тылом. Эти ожидания оправдались. Воздерживаясь от выра-
жений солидарности с действиями России, Пекин тем не менее 
предотвратил ее международную изоляцию и во многом нивели-
ровал воздействие западных санкций. Подписание газового  
контракта на 400 млрд долл. показало, что китайские лидеры рас-
сматривают отношения с Россией в долгосрочной стратегической 
перспективе. Пекин добился весьма благоприятных условий по-
ставок газа, но явно не стал «дожимать» Москву в тяжелый для 
нее момент и дал ей в руки козырь, позволяющий вести энерго-
диалог с Евросоюзом с твердых позиций. В результате российско-
китайское взаимодействие переходит в фазу, когда действия сто-
рон, оставаясь де-юре отношениями соседей и стратегических 
партнеров, де-факто начинают ориентироваться на логику союз-
ничества. Но это взаимодействие уже сейчас не является полно-
стью равноправным и скорее всего не будет таковым и впредь. 

Западные санкции, уже наложенные на Россию, и в особен-
ности те, которые пока озвучиваются лишь в качестве угроз,  
создают благоприятные условия для кумулятивного роста китай-
ских инвестиций в российскую экономику. Судя по всему, Москве 
придется снять большинство ограничений на доступ китайских 
инвесторов к российским активам, которые вводились из сообра-
жений безопасности или сохранения равноправия в двусторонних 
экономических отношениях. Если это произойдет, иначе будут 
выглядеть и перспективы Евразийского экономического союза, 



 14 

создаваемого с 1 января 2015 г. Данный интеграционный проект, 
естественным лидером которого является Россия, вполне может 
быть совмещен с продвигаемой председателем КНР Си Цзиньпи-
ном инициативой «Нового шелкового пути». Такая синергия по-
зволит реализовать амбициозные инфраструктурные программы, 
обеспечивающие радикальное упрощение доступа китайских това-
ропроизводителей к рынку не только Евразийского союза, но так-
же и к европейскому. В более отдаленной перспективе возможно и 
формирование на пространстве Северной Евразии секторальных 
объединений, фундаментом которых станет китайская экономиче-
ская мощь. Подобное развитие событий будет впечатляющей  
антитезой прекраснодушным идеям о едином экономическим про-
странстве «от Лиссабона до Владивостока», предметное обсужде-
ние которых так и не было начато до момента перерастания укра-
инского кризиса в острое геополитическое противостояние. 

В новой парадигме сотрудничества России также предстоит 
доказывать, что она служит для КНР надежным тылом и тем са-
мым исключает возможность полного окружения Поднебесной 
кольцом государств, ориентированных на Вашингтон. По всей ви-
димости, России придется изменить акценты даже в своем отно-
шении к нарастающей напряженности в Южно-Китайском море: 
если еще в прошлом году Москва с осторожностью демонстриро-
вала симпатию к Ханою, то теперь ей, скорее всего, понадобится 
показать полную беспристрастность либо понимание аргументов 
китайской стороны. Аналогичным образом становится крайне 
сложно сохранить прежний баланс отношений в треугольнике  
Москва–Токио–Пекин, даже несмотря на демонстративную неохо-
ту, с которой правительство Синдзо Абэ присоединилось к ини-
циированной Бараком Обамой волне антироссийских санкций. 

На глобальном уровне новое качество российско-китайского 
взаимодействия вероятнее всего обернется началом системных, 
хотя и достаточно осторожных усилий двух держав, направленных 
на размывание глобального доминирования институтов и практик 
Вашингтонского консенсуса. Постепенное ослабление позиций 
доллара в торговых расчетах между странами ШОС и БРИКС, раз-
витие и взаимное признание национальных платежных систем 
участников этих объединений, учреждение странами БРИКС соб-
ственного Банка развития, создание Россией и Китаем междуна-
родного рейтингового агентства в противовес «большой тройке» 
Moody’s, Fitch и Standard & Poor’s могут стать первыми предвест-
никами переструктурирования глобальной экономики. Вполне ве-



 15

роятно, что именно России придется на первых порах принять на 
себя наибольшие издержки этого перехода. Однако едва ли стоит 
питать в связи с этим особые иллюзии: альтернатива Вашингтон-
скому консенсусу возможна, но это будет Пекинский консенсус. 
Впрочем, для России и других стран, которые решатся выступить 
агентами такого рода изменений, в долгосрочной перспективе бла-
гом окажется уже сама ситуация соревновательности центров эко-
номической мощи, международных финансовых институтов и 
макроэкономических моделей. 

Довольно неожиданным, но не менее значимым по послед-
ствиям эффектом посткрымского поворота России к Китаю может 
стать «национализация» Интернета. Помимо близости позиций 
двух стран в отношении роли ICANN и управления Интернетом 
решимость российской власти создать собственный аналог проекта 
«Великий золотой щит» (Great Firewall) способна привести к свое-
образному реваншу вестфальского порядка во Всемирной паутине. 
Знаменитый принцип cuius regio eius religio в середине второго 
десятилетия XXI в. можно будет переформулировать примерно 
так: «Чей сервер, того и сеть». 

Украинский кризис сделал поворот России к Китаю неотвра-
тимым. Но является ли этот поворот необратимым? Возможно, не 
столь уж далек от истины Чарльз Краутхаммер, заявивший о по-
вторении Путиным в Шанхае знаменитого маневра Никсона–
Киссинджера, и о том, что теперь аналогичная геополитическая 
комбинация направлена уже против США. По мнению Краутхам-
мера, расширенное российско-китайское партнерство «знаменует 
первое появление глобальной коалиции против американской ге-
гемонии начиная с падения Берлинской стены». Очевидно, эта 
коалиция будет существовать до тех пор, пока не выполнит хотя 
бы части своих задач. По всей видимости, только осознание неиз-
бежности утраты доминирующих позиций сможет заставить одну 
из будущих американских администраций предпринять усилия по 
восстановлению отношений с Москвой, предполагающие ту или 
иную форму признания российских интересов как на Украине, так 
и на всем постсоветском пространстве. Проблема в том, что это 
может произойти достаточно поздно, когда Россия окажется в 
слишком большой зависимости от китайской экономической мо-
щи. К тому же, как показал опыт перезагрузки, лидерам Соеди-
ненных Штатов очень трудно выдвигать действительно привлека-
тельные для Москвы предложения, даже если этого настоятельно 
требуют американские интересы. Тем не менее решимость нахо-



 16 

диться в авангарде пересмотра мирового порядка, опираясь на 
почти союзнические отношения с Китаем, не должна означать за-
ведомого отказа России от готовности к поиску новой модели ба-
ланса сил как на глобальном уровне, так, в частности, и в Азиат-
ско-Тихоокеанском регионе. 

 
Украинские перспективы:  
Финляндия? Босния? Приднестровье?  
 
Хотя общие контуры урегулирования, позволявшего найти 

выход из геополитического противостояния или по крайней мере 
снизить его остроту до приемлемого для большинства вовлеченных 
в него сторон уровня, были очевидны едва ли не на следующий день 
после бегства Януковича, до сих пор ни один из ведущих игроков 
украинской драмы не решился артикулировать готовность пойти на 
такой компромисс. Суть компромисса описывается хорошо знако-
мым термином «финляндизация». Именно о финляндизации как об 
оптимальном выходе из кризиса писал и Збигнев Бжезинский в пер-
вые дни после переворота в Киеве, а Генри Киссинджер – накануне 
присоединения Крыма к России. «Финляндизация» в их трактовке 
означала установление уважительных отношений добрососедства, 
неприсоединение Украины к военным альянсам и, напротив, интен-
сивное развитие экономического сотрудничества как с ЕС, так и с 
Россией. От России же требовалось признание свершившихся пере-
мен, отказ от претензий на какие-либо части украинской территории 
и от попыток дестабилизировать новую власть в Киеве. В качестве 
дополнительного бонуса для Москвы также предлагалось полно-
масштабное развитие сотрудничества с Евросоюзом. 

В принципе «финляндизация» Украины – это примерно то, 
что могло бы произойти, если бы европейские лидеры не настаи-
вали на безоговорочном подписании Украиной соглашения об ас-
социации и свободной торговле в Вильнюсе, а прислушались к 
призывам Москвы найти в формате трехсторонних переговоров 
взаимоприемлемое решение. В этом случае Россия не чувствовала 
бы себя изолированной в результате привязки соседней страны к 
альтернативному интеграционному проекту, а сама Украина, 
сполна используя преимущества эксклюзивных отношений с Рос-
сией, чуть с меньшей скоростью продолжала бы дрейф в сторону 
Евросоюза. Так или иначе, но финляндизация означает постепен-
ный вывод Украины за пределы «русского мира». 



 17

Сразу же после победы Евромайдана финляндизация оказа-
лась значительно менее привлекательной опцией как для пришед-
ших к власти противников режима Януковича, так и для Кремля. 
Для первых нетерпимой и противоречащей революционному ман-
дату была сама возможность даже частичного признания неких 
особых интересов Москвы на Украине. Что касается Кремля, то 
для него финляндизация означала бы вынужденное признание 
очередного fait accompli, причем смириться предстояло не только с 
необходимостью вести дела с новым недружественным правитель-
ством, но и с насильственной сменой законной, хотя и предельно 
коррумпированной власти. 

Российский вариант политического урегулирования на Ук-
раине, наряду с сохранением внеблокового статуса, предполагал 
федерализацию и конституционные гарантии использования рус-
ского языка. Объективно федерализация никак не противоречит 
либерально-демократическому вектору развития Украины  
(т.е. идеалам, изначально декларированным Евромайданом), более 
того, способствует его закреплению на уровне взаимодействия 
между центральной властью и регионами. Однако при этом феде-
рализация становится преградой для диктата этнонационализма, 
побуждая к закреплению на конституционном уровне прав и ба-
ланса интересов различных территориальных общин, этнических и 
языковых групп. А это уже напрямую противоречит радикально-
националистическим установкам, ставшим доминантой програм-
мы Евромайдана накануне свержения режима Януковича. 

Преобразование Украины в федеративное государство, в  
котором регионы будут влиять на решение вопросов о присоеди-
нении к тем или иным экономическим объединениям или военно-
политическим блокам, могло бы стать дополнительной, конститу-
ционно закрепленной гарантией сохранения ее внеблокового  
статуса. Столь радикальное перераспределение полномочий между 
Киевом и украинскими регионами в принципе совместимо со сце-
нарием финляндизации, но при этом означает возможность реали-
зации интересов внешних игроков не только через контакты с  
центральными властями, но также посредством влияния на регио-
нальные политические и экономические элиты. 

Присоединение Крыма к России и решительное непризнание 
международной правомочности этого акта со стороны Киева и За-
пада перевели Украину в то же положение, в котором после 2008 г. 
находится Грузия – страна, имеющая неурегулированный террито-
риальный спор с соседним государством. Членство в НАТО пере-



 18 

ходит в разряд гипотетических возможностей. В этом смысле кон-
ституционные гарантии внеблокового статуса превращаются в 
своеобразное архитектурное излишество, некую надстройку над 
суровой реальностью государства, в котором революционный пе-
реворот создал вакуум легитимной власти и условия для утраты 
территориальной целостности. Но одновременно такая формально 
внеблоковая держава, если она сумеет сохраниться в качестве уни-
тарного государства, будет консолидироваться на основе ради-
кального неприятия всего, что связано с Москвой. Если первые  
23 года своего независимого существования эта страна весьма не-
уверенно развивалась под брендом «Украина – не Россия», то те-
перь бренд меняется на «Украина – анти-Россия». Если же анти-
российская направленность становится нациеформирующей идеей, 
то, скорее всего, даже федерализация не сможет здесь ничего из-
менить. В лучшем случае – ослабить или затормозить. 

Предопределенность длительного российско-украинского 
антагонизма и реальная угроза сецессии ряда регионов Юго-
Востока Украины заставляют обращаться в поисках новой форму-
лы компромисса уже не к примеру Финляндии эпохи холодной 
войны, а к опыту Боснии и Герцеговины после подписания Дей-
тонского соглашения 1995 г. По сути дела, как и в случае с Боснией, 
речь могла бы идти о конфедерализации, позволяющей погасить 
конфликт за счет максимального ограничения полномочий  
центральной власти и обеспечения широкой самостоятельности 
частей такого государства, в том числе и в вопросах отношений с 
соседними странами. Правда, по условиям Дейтонского соглаше-
ния, субъекты (этнитеты) Боснии и Герцеговины не имеют права 
на сецессию, хотя связаны между собой менее тесно, чем один из 
них с Сербией, а другой – с Хорватией. Преимущество дейтонской 
модели для Москвы могло бы видеться в том, что, обеспечивая 
особый статус и легализуя пророссийскую ориентацию Донбасса 
(возможно, и других регионов украинского Юго-Востока), она ра-
дикально ограничит дееспособность боснизированной Украины в 
качестве международного игрока. Практически все усилия украин-
ского государства, стабилизированного по дейтонским лекалам, 
будут уходить на поддержание внутреннего равновесия между ре-
гионами. В то же время не исключено, что применение дейтонской 
формулы к Украине не только принесет ей относительную внут-
реннюю стабильность, но в среднесрочной перспективе создаст 
более благоприятные возможности для экономического роста, чем 
однонаправленная ориентация на Европейский союз. 



 19

Не стоит, однако, забывать, что Дейтонский мир был заклю-
чен сторонами боснийского конфликта под мощнейшим давлени-
ем Соединенных Штатов, которые вместе с союзниками по НАТО 
использовали и такой аргумент, как бомбардировки (операция 
«Обдуманная сила»). На момент написания статьи Россия подоб-
ных аргументов не применяла; очевидно также, что без готовности 
США и ЕС склонить Киев к принятию дейтонской модели урегу-
лирования Москва не сможет в одиночку добиться этого результа-
та. Слабой киевской власти (а она такой остается и после избрания 
президентом Украины Петра Порошенко) гораздо проще продол-
жать малоэффективную военную операцию против ополченцев 
Донбасса, чем признавать их представителей полноценными  
участниками переговорного процесса. Если же переговоры будут 
идти в отсутствие одной из сторон конфликта, а компромиссы ба-
зироваться на неафишируемых договоренностях великих держав, 
при первом же удобном случае достигнутое согласие может под-
вергнуться ревизии. Между тем устойчивость Дейтонского согла-
шения не в последнюю очередь обеспечивается детальной прора-
боткой всех его условий, почти не оставлявших простора для 
интерпретации (единственным серьезным исключением довольно 
долго оставалась неопределенность статуса стратегически значи-
мого округа Брчко). 

Сегодня Дейтон представляется наиболее оптимальным ре-
шением. Однако побудить Киев и Запад принять это решение при 
нынешнем соотношении сил едва ли получится. Как минимум по-
зиции самопровозглашенных Донецкой и Луганской народных 
республик должны быть не менее крепкими, чем позиции босний-
ских сербов перед началом дейтонских переговоров. К сожалению, 
дейтонский вариант едва ли можно реализовать без предваритель-
ного осуществления другого сценария – приднестровского. А это 
уже вопрос цены, которую Москва способна и готова заплатить за 
«приднестровизацию» Донбасса, включая и цену новых санкций. 
Однако настоящий драматизм очередного выбора, который пред-
стоит сделать президенту Путину, состоит в том, что и отказ от 
приднестровского варианта имеет немалую политическую, эконо-
мическую и символическую цену. 

 
*     *     * 

Эта статья передана в редакцию «России в глобальной поли-
тике» в момент кратковременного спада напряженности, связанно-



 20 

го со вступлением в должность нового президента Украины и пе-
реговорами ключевых участников конфликта, состоявшимися во 
время юбилейных торжеств в Нормандии. Сам факт интенсифика-
ции международных контактов и, в частности, встреча Владимира 
Путина и Петра Порошенко говорят о том, что бремя кризиса ста-
новится для всех сторон слишком тяжелым. Избрание президен-
том Украины олигарха Порошенко спустя три месяца после рево-
люции, имевшей не только националистическую, но и 
антиолигархическую направленность, свидетельствует об устало-
сти большинства избирателей и от революции, и от раздирающего 
страну противостояния. Однако это не значит, что Порошенко по-
лучил мандат на такое урегулирование конфликта, которое было 
бы приемлемым для России и ополченцев Донбасса. Власть По-
рошенко не консолидирована, он не имеет устойчивой опоры в 
нынешнем составе Верховной рады и не обладает конституцион-
ными полномочиями для назначения большинства членов прави-
тельства. Поэтому основные усилия будут брошены бывшим шо-
коладным королем на укрепление собственных позиций на 
политической арене Украины путем проведения досрочных пар-
ламентских выборов. Между тем до военной победы над силами 
ДНР и ЛНР еще очень далеко. Однако любой серьезный компро-
мисс между новым президентом Украины и сепаратистскими дви-
жениями Донбасса открывает путь к третьему Майдану, т.е. к но-
вому витку дестабилизации. Динамика кризиса далеко не 
исчерпана, и вслед за временной разрядкой последуют новые обо-
стрения. 

Украинский кризис уже сильно повлиял на российскую 
внутреннюю политику. Обновленная (крымская) легитимность 
третьего президентского срока Владимира Путина может быть ис-
пользована для осуществления мобилизационного сценария.  
К последнему будут прежде всего подталкивать уже введенные 
западные санкции, а также находящиеся в стадии обсуждения ме-
ры наказания Москвы. Возрождение американского курса на  
отбрасывание России, скорее всего, заставит Кремль не только из-
менить методы экономического управления, но и ускорит процесс 
обновления элит, приведет к дальнейшему сокращению автономии 
гражданского общества. Вариант модернизации в партнерстве с 
Западом утратил актуальность на многие годы; остается вариант 
мобилизации в партнерстве с Китаем. 

Восстановление сотрудничества России с Западом, прежде 
всего со странами Евросоюза, связано с возможностью хотя бы 



 21

частичной стабилизации обстановки на Украине. Но характер от-
ношений в любом случае претерпит значительные изменения. По-
литика ЕС в отношении России, основывавшаяся на ожиданиях, 
что эта страна рано или поздно повторит путь демократического 
транзита, пройденный другими государствами Центральной и Вос-
точной Европы, зашла в тупик. Новая политика должна строиться 
на ином восприятии, близком к тому, как в Европе воспринимают 
Китай. Подобная смена ракурса будет способствовать прагматиза-
ции и инструментализации отношений Россия–Евросоюз. Дискус-
сии о ценностях и цивилизационной близости на какое-то время 
имеет смысл заморозить. Приоритетным могло бы стать создание 
действенного многостороннего механизма раннего предупрежде-
ния и урегулирования кризисов в Европе и Северной Евразии. Та-
кой механизм окажется особенно востребованным в условиях 
дальнейшей ревизии постбиполярного мирового порядка. Украин-
ский кризис лишь открывает целую серию конфликтов, которыми 
будет сопровождаться становление полицентричной системы меж-
дународных отношений. 

«Россия в глобальной политике»,  
М., 2014 г., т. 12, № 3, май-июнь, с. 9–23.  

 
 
Ш. Кашаф,  
научный редактор, аспирант (РАНХиГС) 
В ТИСКАХ ИДЕНТИЧНОСТИ: ИСЛАМСКИЕ  
СООБЩЕСТВА В ПУБЛИЧНОМ ПРОСТРАНСТВЕ  
ЗАПАДА И РУССКО-МУСУЛЬМАНСКОГО МИРА* 
(Окончание) 
 
Согласно демографическим прогнозам экспертов «Пью», 

Россия и впредь будет крупнейшей мусульманской страной (в аб-
солютных цифрах) на европейском пространстве к 2030 г. Ожида-

                                                 
* Публикуемая статья представляет собой переработанную с учетом дис-

куссии версию доклада автора, представленного на научно-практической конфе-
ренции с международным участием «Социально-политические аспекты демогра-
фических процессов в современной России», проведенной 7–8 апреля 2014 г.  
в Ростове-на-Дону (организаторы – Южно-Российский институт управления – 
филиал ФГБОУ ВПО «Российская академия народного хозяйства и государствен-
ной службы при Президенте Российской Федерации», факультет политологии 
Московского государственного университета имени М.В. Ломоносова и др.).  



 22 

ется, что темпы роста мусульманского населения в стране будут 
иметь показатель 0,6% ежегодно в течение следующих двух деся-
тилетий, тогда как немусульманское население России может 
иметь тенденцию к ежегодному сокращению в среднем на ту же 
величину1.  

 
Мусульманская умма в России:  
Факторы роста 
 
Обозначая ожидаемый демографический тренд, следует ска-

зать, что сразу несколько факторов будут способствовать даль-
нейшему поддержанию положительной динамики роста мусуль-
манского населения на территории РФ. Из известных нам 
источников мы выделяем пять наиболее значимых: 

1) традиция российских мусульманских женщин иметь двух 
и более детей (на одну женщину-мусульманку приходится прибли-
зительно по 2,3 ребенка, средний национальный показатель – ме-
нее 1,5 ребенка); 

2) большое количество браков, в которые вступают мусуль-
манские женщины, при малом числе разводов, что увеличивает 
срок жизни супружеских союзов и создает им больше возможно-
стей для деторождения (согласно данным Федеральной государст-
венной службы статистики2, в 2010–2011 гг. в РФ на 1000 человек 
населения приходится 8,5–9,2 браков и 4,2–4,7 разводов, т.е.  
устойчивыми браками оказывалось 4,0–4,5 соответственно. В Цен-
тральном федеральном округе показатель прочности семейных 
отношений выглядит еще скромнее: 3,7–4,3. Тогда как в «мусуль-
манских» регионах страны индикаторы стабильности брачных 
союзов за тот же период смотрятся впечатляющими: 9,3–7,7 – в 
Чеченской Республике, 7,1–5,9 – в Республике Ингушетия, 6,6–6,5 – 
в Республике Дагестан. И даже в таких республиках, как Башкор-
тостан и Татарстан, где число этнических мусульман незначитель-
но превышает всё постоянно проживающее там немусульманское 
население, разница между созданными и распавшимися семьями в 
2010–2011 гг. всё равно превышает общероссийские показатели на 

                                                 
1 Pew Forum on Religion & Public Life. 2010. The Future of the Global Mus-

lim Population: Projections for 2010–2030. Washington D.C., Pew Research Center. 
2011. January. P. 15. 

2 Демографический ежегодник России. 2012. Статистический сборник. – 
М.: Росстат, 2012. 



 23

10–15% и более. В Республике Башкортостан супружеские пары 
оказываются устойчивыми в 4,4–5,0 случаях, а в Республике Та-
тарстан – в 4,6–5,6; 

3) низкое число абортов у мусульманских женщин (в 2011 г. 
по Российской Федерации в целом учтен 31 случай прерывания 
беременности на 1000 женщин фертильного возраста, тогда как в 
республиках Северного Кавказа этот показатель не превышает: 11 
(Дагестан) и 13 (Ингушетия). Аналогичные данные в мусульман-
ских республиках Урало-Поволжья (Башкортостан – 24, Татарстан – 
30), хотя и значительно превосходят северокавказскую статистику, 
но не превышают среднюю по стране величину; 

4) благоприятный репродуктивный возраст российских му-
сульман – в усредненных показателях он не превышает 30 лет; 

5) кроме того, количественному росту граждан-мусульман 
на территории России также может способствовать процесс нату-
рализации – переход иностранцев в подданство РФ, необходимый 
для решения демографических и экономических задач страны. По-
литика в отношении предоставления гражданства (натурализации) 
сегодня многими странами признается важным компонентом им-
миграционной политики, поскольку «посредством института граж-
данства государство конституирует и воссоздает себя как единое 
политическое сообщество, идентифицируя определенных лиц  
в качестве своих членов и рассматривая остальных как иностран-
цев»1. Одна из важных функций института гражданства, по 
И. Валлерстайну, состоит в том, что через него в политический 
процесс вовлекаются всё новые и новые претенденты, в процесс 
реализации частногражданских и публичных прав, и вместе с этим – 
исключаются из него определенные категории населения. Идея 
гражданства «по самой своей сути всегда сочетает в себе понятия 
включенности и исключенности»2. Дифференцируя население по 
отношению к властвованию и проявляя свою инструментальную 
ценность при распределении власти, гражданство выступает в ро-

                                                 
1 Васильева Т.А. Миграционная политика, гражданство и статус ино-

странцев в странах западной демократии: сравнительно-правовое исследование. 
Авт. дис. доктора юрид. наук. – М., 2010.  

2 Валлерстайн И. Конец знакомого мира. Социология XXI века / Пер. с 
англ. Под ред. В.И. Иноземцева. – М.: Логос, 2004. – С. 160. 



 24 

ли «символа и средства оформления единства нации в рамках  
одного государства»1. 

Впрочем, следует назвать еще один фактор роста численно-
сти мусульманского населения России, учитывать который, если 
мы придерживаемся того принципа, что «демографические про-
блемы решаются прежде всего в рамках системного подхода к  
устойчивому развитию российского общества»2, неожиданно для 
многих стало возможным после 16 марта 2014 г., когда по итогам 
общекрымского плебисцита народов Автономной Республики 
Крым (АРК) включились юридико-политические и организацион-
но-институциональные механизмы оформления его правовых по-
следствий. Согласно Договору о принятии Республики Крым в 
Российскую Федерацию, подписанному Президентом РФ  
В.В. Путиным и первыми лицами Республики Крым (РК) и города 
Севастополь, населяющие Крымский полуостров народы автома-
тически становятся российскими гражданами. Эта норма распро-
страняется на тех лиц, кто постоянно проживал на день присоеди-
нения республики на ее территории. Исключение составят лица, 
которые в течение одного месяца после дня подписания Договора 
заявят о своем желании сохранить имеющееся у них и (или) их 
несовершеннолетних детей иное гражданство либо остаться лица-
ми без гражданства3. 

Как было подчеркнуто в обращении В. Путина перед подпи-
санием исторического документа в Кремле, среди 2,2 млн жителей 
Крымского полуострова «порядка 290–300 тыс. крымских татар, 
значительная часть которых, как показал референдум, также ори-

                                                 
1 Фан И.Б. Гражданство и миграция в политических концепциях ХХ в. // 

Научный ежегодник Института философии и права УрО РАН. 2008. Вып. 8. 
С. 258. 

2 Понеделков А.В., Старостин А.М., Карпова А.В. Современная россий-
ская демографическая политика в фокусе общественного мнения (региональный 
аспект) / Социально-политические аспекты демографических процессов в совре-
менной России: материалы научно-практической конференции с международным 
участием, 7–8 апреля 2014 г., Ростов-на-Дону. – Ростов н/Д.: Донское книжное 
издательство, 2014. – С. 16. 

3 Договор между Российской Федерацией и Республикой Крым о приня-
тии в Российскую Федерацию Республики Крым и образовании в составе Россий-
ской Федерации новых субъектов // Президент России: официальный сайт. URL: 
http://www.kremlin.ru/acts/20605 (Дата обращения: 18.03.2014.) 



 25

ентируются на Россию»1. Хотя численность мусульман на Украи-
не, как отмечают эксперты Центра ближневосточных исследова-
ний в г. Киеве, является объектом определенных манипуляций, что 
является достаточно типичной ситуацией «для бывшего СССР и 
даже для стран Европы, когда заинтересованные группы преуве-
личивают численность целевой аудитории»2, похоже, что в вопро-
се оценки количества этнических мусульман среди крымско-
татарского населения позиции ученых, исламских деятелей и  
политиков практически не имеют существенных различий. 

 
Российское мусульманство  
будет прирастать Крымом 
 
Крымско-татарское население является ведущей этнической 

группой среди мусульман в пространстве Украины – следствие 
начавшегося после крушения Советского Союза активного воз-
вращения на свою историческую родину некогда депортированного 
народа. Второй по численности этнической группой, усиливающей 
мусульманскую компоненту Крыма, считаются волго-уральские 
татары – их более 11 тыс. человек, однако их религиозная актив-
ность (как и башкир) малозаметна3. Еще одна суннитская диаспора 
на полуострове – башкиры, значительно меньшие по численности 
в общем балансе мусульманского населения АРК. Как правило, в 
культурных и религиозных мероприятиях они солидаризируются  
с близкими им по ментальности волго-уральскими татарами.  

Подавляющее большинство мусульманских общин, дис-
персно расселенных по территории Крыма, придерживаются ха-
нафитского мазхаба4, являющегося традиционным и для большей 

                                                 
1 Путин В.В. Обращение Президента Российской Федерации В.В. Путина // 

Президент России: официальный сайт. URL: http://www.kremlin.ru/news/20603 
(Дата обращения: 18.03.2014.) 

2 Богомолов А.В. Исламская идентичность в Украине / А.В. Богомолов, 
С.И. Данилов, И.Н. Семиволос, Г.М. Яворская / Пер. с укр. Изд. 2-е доп. – Киев: 
ИД «Стилос», 2006. – С. 12. 

3 Богомолов А.В. Указ. соч. – С. 17. 
4 Ханафитский мазхаб – ортодоксальная религиозно-правовая школа в 

суннитском исламе. Эпонимом мазхаба является Абу Ханифа (699–767) – первый 
исламский богослов-правовед персидского происхождения, единственный не 
араб из числа четырёх имамов, основавших с начала VIII до середины IX в. раз-
личные направления суннизма. Ему же принадлежит приоритет в создании сис-
темы мусульманского права (фикх), которое, опираясь на законы Корана и Сун-



 26 

части мусульман России и стран СНГ. Воссоединение Крыма с 
Россией дает важный повод рассматривать это событие также и 
через призму процесса повторного сложения крымской и россий-
ской частей мусульманской уммы вновь в одну целостность, суще-
ствовавшую до роспуска СССР. Принятие российского гражданст-
ва крымско-татарским населением, представителями других 
мусульманских этносов, живущих и трудящихся рядом на крым-
ской земле, сохраняя свою самобытность, традиции, язык и веру, 
заметно увеличивает общее число носителей исламской идентич-
ности в РФ. Как минимум на 1,5%, если принять количество про-
живающих мусульман в стране равным 20 млн, неоднократно 
упоминавшимся российскими президентами и Министерством 
иностранных дел (впрочем, некоторые мусульманские политики 
уже называют значительно большую величину, сообщая о 27–28 
млн1). И в некотором смысле можно будет говорить о достижении 
очередного «кумулятивного эффекта» в динамике российского му-
сульманства. (Последней своеобразной сенсацией, подтверждаю-
щей укрепление мусульманской компоненты в России, были обна-
родованные социологической службой Левада-центра результаты 
исследования за период 2009–2012 гг., согласно которым относя-
щих себя к исламскому вероисповеданию россиян стало больше в 
1,75 раза. Фиксируя рост приверженцев ислама с 4 до 7%, социо-
логи одновременно констатируют, что ни одно другое традицион-
ное для России религиозное объединение не смогло продемонст-
рировать устойчивого роста. Напротив, православие – домини-

                                                                                                           
ны, не входило бы в противоречие с требованиями повседневной жизни. Как ука-
зывают специалисты, имам Абу Ханифа и его ученики полагали словесное призна-
ние и подтверждение сердцем веры в Аллаха и в остальные столпы веры достаточ-
ными основаниями для того, чтобы человек мог считаться верующим 
мусульманином, иметь право на довольство Всевышнего, на принадлежность к 
умме, на приобщение к Корану – в отличие от мнений других мазхабов. Неслучай-
но именно ханафитское прочтение ислама признается самым толерантным в этой 
мировой религии и максимально понятным для рядовых верующих. См.: Хайрет-
динов Д., Мухетдинов Д. Абу Ханифа – аль-Имам аль-Азам // Минарет. 2009. № 3–4 
(с. 21–22).  

1 Рамзан Кадыров: Чечня хочет стать независимой от инвестиций // Чечен-
ская республика сегодня: сайт. URL: http://chechnyatoday.com/content/view/274562 
(Дата обращения: 23.08.2013.) 



 27

рующая в обществе конфессия даже потеряла 6% своих последо-
вателей1.) 

На протяжении многих веков в становлении и развитии 
культуры полиэтноконфессионального состава населения Крыма 
религия играла существенную и даже определяющую роль, ислам 
же был и остаётся здесь одним из фундаментальных факторов 
формирования социокультурной идентичности крымских татар-
мусульман и политическим фактором межконфессиональных  
отношений. Драматичные события в этом регионе, тесно связан-
ном с Россией «тысячами и тысячами нитей и связей», потребова-
ли от реципиентов валдайского дискурса В. Путина из числа  
мусульманских акторов быстроты ответной реакции и непосредст-
венного активного соучастия.  

Крымские татары, подвергавшиеся вместе с некоторыми 
другими этносами многонационального Крыма депортации2, яв-
ляются ведущей этнической группой среди мусульманских наро-
дов полуострова и материковой части Украины. Вместе с тем се-
годня нельзя игнорировать наличия в новом субъекте Федерации 
страты, сохраняющей, по отзывам экспертов по исламскому сооб-
ществу, «критичность и подозрительность в отношении России»3. 
Публичными артикуляторами интересов этой группы населения, 
обладающей значительным опытом политической борьбы «в силу 
своей трагической истории и десятилетий борьбы с тоталитарным 
советским режимом за право жить на своей родине»4, выступают 
Рефат Чубаров, председатель Меджлиса крымско-татарского на-
рода (подобие национального правительства), действующего меж-
ду сессиями Курултая (подобие национального парламента), и 
Мустафа Джемилев, депутат Верховной рады Украины, экс-
руководитель Меджлиса. Последний находится в лоне противни-

                                                 
1 В России 74% православных и 7% мусульман // Левада-центр: сайт. URL: 

http://www.levada.ru/print/17-12-2012/v-rossii-74-pravoslavnykh-i-7-musulman (Дата 
обращения: 17.12.2012.) 

2 См.: Бугай Н.Ф. Депортация народов Крыма: Документы, факты, ком-
ментарии / Предисловие, составление, заключение и комментарии Н.Ф. Бугая / 
Предисловие. – М.: ИСАН, 2002. 

3 Мухаметов Р.М. Мустафа Джемилев: Я горжусь тем, что я украинец // 
Слово без границ: сайт. URL: http://wordyou.ru (Дата обращения: 25.02.2014.) 

4 Чубаров: У крымских татар на Майдане широкий арсенал ненасильст-
венных, но эффективных методов борьбы. URL: http://gordonua.com (Дата обра-
щения: 20.03.2014.) 



 28 

ков сближения с Россией, оспаривающих её действия на уровне 
ООН. 

Учитывая известную проблематизацию национальной иден-
тичности крымских татар1, закрепивших в Декларации о нацио-
нальном суверенитете крымско-татарского народа, основном  
программном и не утратившем важности до настоящего времени 
документе, принятом Вторым Курултаем в 1991 г., положение о 
возможности политического, экономического, духовного и куль-
турного возрождения крымско-татарского народа только в его на-
циональном суверенном государстве2, российское политическое 
руководство в ситуации «крымской весны» 2014 г. не могло не об-
ратиться к ресурсным возможностям исламских негосударствен-
ных институтов и мусульманской «народной дипломатии». 

Вполне предсказуемыми и своевременными, на наш взгляд, 
выглядят и встречные инициативы агентов религиозной, полити-
ческой и интеллектуальной элит российского мусульманства,  
объединяемых нами, согласно Т.А. ван Дейку3, дефиницией «сим-
волическая элита», вступивших в дискурсивную коммуникацию со 
своими «братьями» по вере, истории, культуре. Тем более что роль 
российского мусульманства как проводника национальных инте-
ресов своей страны в крымском сегменте исламской уммы мен-
тально и исторически оправданна. С одной стороны, «будучи  
частью глобального полуторамиллиардного сообщества, они по 
определению соотносят себя и свои интересы с тем, что происхо-
дит за рубежом с их единоверцами»4. А с другой – возвращение 
этнокультурных мусульман Крыма под российскую юрисдикцию 
можно расценивать и как воссоединение крымской и российской 
частей уммы, формально скрепленных в одну целостность  
указом Екатерины II от 28 июля 1783 г. «О принятии Крымских 

                                                 
1 См.: Александров Д.А., Амелина Я.А. Крымско-татарское движение  

в Крыму: 20 лет в поисках пути // Проблемы национальной стратегии. 2013. № 1 
(16). С. 74–95. 

2 Декларации о национальном суверенитете крымско-татарского народа // 
Авдет. 1991. 11 июля. 

3 Дейк ван Т.А. Дискурс и власть: Репрезентации доминирования в языке 
и коммуникации. – М.: ЛИБРОКОМ, 2013. 

4 Мухаметов Р.М. Российские мусульмане и внешняя политика: Может ли 
исламский фактор стать существенным // Россия в глобальной политике. 2012. 
Т. 10. № 3. С. 109–118. 



 29

жителей и прочих Татарских народов в Российское подданство»1. 
И эта общность (не без трагических несправедливостей и гонений 
со стороны политических режимов обеих империй – Романовых и 
СССР) просуществовала до роспуска Советского Союза. Хотя, не-
сомненно, религиозные, исторические и культурные связи Казан-
ского и Крымского ханств своими корнями уходят значительно 
глубже эпохи аннексии последнего императрицей Екатериной II. 
«И начаша збиратися ко царю мнози варвари от различных стран, 
от Златыя Орды и от Асторохани, от Азуева и от Крыма, и нача 
изнемогати время то и Великая Орда Золотая, усиляти и укрепля-
тися вместо Золоты Орды Казань, новая орда, запустевши Саинов 
юрт», – писал автор «Истории о Казанском царстве»2. 

Хотя, несомненно, религиозные, исторические и культурные 
связи мусульман России и Крыма своими корнями уходят значи-
тельно глубже эпохи аннексии Крымского ханства императрицей 
Екатериной II, оставшейся в народной памяти крымских татар «не 
только поработителем, но и обманщицей»3, нарушившей святое 
обещание, данное «за Себя и Преемников Престола Нашего со-
держать их [жителей] наравне с природными Нашими подданны-
ми, охранять и защищать их лица, имущество, храмы и природную 
веру, коей свободное отправление со всеми законными обрядами 
пребудет неприкосновенно...»4. Равно как и ее «преемники», кото-
рые в ходе проигранной Крымской войны и сразу после нее еще 
более усилили притеснения татар, «приведя в 1856–1862 гг. к 
эмиграции около 150 тыс. татар, что означало для их популяции  
в Крыму демографическую катастрофу»5. 

Как справедливо отмечает В. Тишков, ценностные и миро-
воззренческие проблемы труднее всего поддаются компромисс-
ным решениям. «По этой причине конфликты на основе культур-
ных (этнических, расовых, религиозных, языковых) различий 
могут обретать исключительно жестокий характер, а посеянная 
                                                 

1 Полное собрание законов Российской империи, с 1649 года: [Собрание  
1-е. По 12 дек. 1825 г.: Т. 1–45]. – [Санкт-Петербург]: тип. 2 Отд-ния Собств.  
Е. И. В. канцелярии, 1830–1851. Т. 21: С 1781 по 1783: От № 15106–15901. – 1830. 
№ 15798. С. 985. 

2 Полное собрание русских летописей. Т. XIX. Издание 1-е. – СПб., 1903. – 
С. 546. – Стлб. 19–20. 

3 Вяткин А.Р. Мусульманский Крым к началу XX века : Между небытием, 
пантюркизмом и суверенизацией // Pax Islamica. 2009. № 2/3. – С. 95. 

4 Полное собрание законов Российской империи… – С. 898. 
5 Вяткин А.Р. Указ. соч. – С. 99. 



 30 

ими ненависть изживается зачастую через поколения», – конста-
тирует один из ведущих специалистов в области государственной 
национальной политики1. Поэтому самой важной в политических 
функциях этничности и в широком смысле всей культуры, по мне-
нию эксперта, должна стать разработка такой формулы управле-
ния культурным разнообразием, которая будет адекватна каждому 
обществу и каждой конкретной ситуации, а предложенные в рам-
ках нее механизмы смогут обеспечить гражданское согласие и  
избежать нежелательных конфликтов. 

 
Невыученные уроки Отца нации 
 
Важно отметить: решение о воссоединении в 2014 г. Крыма 

с Россией, которое как «правильное» было признано подавляю-
щим большинством россиян (96%), согласно выводам Всероссий-
ского центра общественного мнения2, сегодня вновь оказывается 
поворотным моментом и в судьбе исторических связей русско-
мусульманского мира. Этот мир, по словам известного крымско-
татарского просветителя Исмаила Гаспринского (1851–1914),  
залегает «между европейскими и монгольскими мирами… на пе-
рекрестках всех дорог и сношений торговых, культурных, полити-
ческих и боевых»3. К взаимной выгоде от сотрудничества русского 
этноса и народов мусульманской культуры еще почти 120 лет на-
зад И. Гаспринский призывал в своем просветительском дискурсе.  

О перспективах взаимовыгодного сотрудничества между 
русскими и мусульманами (данным конфессионимом в Российской 
империи назывались все этносы мусульманской культуры) 
И. Гаспринский, имевший в тюркском сообществе России репута-
цию «величайшего мусульманского реформатора XIX века»  
и Отца нации, а также слывший известным энергичным город-
ским управляющим, размышлял в работе «Русско-восточное со-
глашение» (1896). Обращаясь «из прекрасного Бахчисарая» к вла-
стям Российской империи, мэр бывшей столицы Крымского 

                                                 
1 Тишков В. Полиэтническое общество и государство… – С. 151. 
2 «Зачем России нужен Крым?» Пресс-выпуск № 2550 // Всероссийский 

центр изучения общественного мнения: сайт. URL: http://wciom.ru/index.php?id=4 
59&uid=114766 (Дата обращения: 02.04.2014.) 

3 Гаспринский И. Русско-восточное соглашение. Мысли заметки и поже-
лания Исмаила Гаспринского // Исмаил бей Гаспринский. Россия и Восток. – Ка-
зань, 1993. – С. 61. 



 31

ханства Гаспринский очерчивал преимущества позитивного со-
трудничества России с мусульманским Востоком. Он убедительно 
призывал «руководящих людей» найти «прочную базу для честно-
го соглашения и обеспечения общего интереса и мирного развития 
народов»1. Однако его аргументацию о соответствующих выгодах 
от русско-восточного соглашения, которое помимо прочего позво-
лило бы России облегчить ее духовную «цивилизаторскую миссию 
в самом широком смысле», правители явно оставили без внима-
ния. Против такого партнерства, убеждал он, всеми правдами и 
неправдами будет бороться и Европа, надвигающаяся с Запада на 
мусульманско-русский мир. «Действуя то против России, то про-
тив мусульман, европейцы в том и другом случае извлекают выго-
ду и идут вперед»2; это совершенно ясно и рельефно видно по 
стремлениям Запада в политической сфере, заключает Гасприн-
ский. Рассуждения мусульманского мыслителя, высказанные им на 
излете XIX столетия, в XXI в. вновь актуализируются в контексте 
проблематизировавшейся идентичности крымских татар-
мусульман.  

Для современного Российского государства, политическая 
юрисдикция которого вновь объемлет Крым, является архизначи-
мым, чтобы населяющие его этнокультурные мусульмане не толь-
ко согласились с предложенным им российским гражданством, но 
также приняли и новый для них связующий политический и соци-
альный конструкт, выражаемый понятием «общероссийская  
национально-государственная идентичность». Схожую управлен-
ческую задачу в свое время прекрасно формулировал И. Гас-
принский, будучи в то время городским головой Бахчисарая, 
прежней столицы Крымского ханства: «Желательно, чтобы эта 
еще внешняя, официальная связь… укреплялась и оживлялась соз-
нанием не только ее политической необходимости, но и сознанием 
ее внутреннего исторического значения и полезности; желательно, 
чтобы русское мусульманство прониклось убеждением в том, что 
Провидение, соединив его судьбы с судьбами великой России,  

                                                 
1 Гаспринский И. Русско-восточное соглашение. Мысли заметки и поже-

лания Исмаила Гаспринского // Исмаил бей Гаспринский. Россия и Восток. – Ка-
зань, 1993. – С. 72. 

2 Там же. – С. 62. 



 32 

открыло пред ним удобные пути к цивилизации, образованности и 
прогрессу»1. 

Современным потомкам Гаспринского предстоит осознанно 
разделить новую для них сущность общероссийской идентично-
сти, которая в научной литературе рассматривается как включаю-
щая в себя «совокупность принципов, ценностей и установок, ко-
торые формируют социальную связь между государством и 
гражданином: набор общих представлений о государстве, ви дение 
его роли в мировом сообществе государств, понимание его исто-
рии»2. Притом что культурные и политические элиты репатрииро-
ванного народа в последние годы прилагают интенсивные усилия 
по возрождению и культивированию образа Крыма в рамках  
собственных представлений о судьбе полуострова, а государст-
венно-гражданская идентичность россиян во многом еще нахо-
дится на стадии становления, оставаясь к тому же полем незавер-
шающихся дискуссий общественных сил3. 

 
Мусульманские элиты – акторы российской  
политики идентичности 
 
Активизация носителей символической власти (М. Шай-

миев, Р. Минниханов, Р. Гайнутдин, К. Самигуллин, Д. Мухетди-
нов и др.) в публичном пространстве обусловливается, прежде  
всего, стремлением раскрыть «новым россиянам» потенциал и 
преимущества консолидации общества, совместно «выработать 
такую позицию, которая сделала бы жизнь крымских татар дос-
тойной»4. При этом выделяемая наблюдателями утилитарная ком-
понента – добиться от Меджлиса и крымских татар-мусульман 
поддержки новой государственности Крыма и принятия новой 

                                                 
1 Гаспринский И. Русское мусульманство. Мысли, заметки и наблюдения 

мусульманина // Исмаил бей Гаспринский. Россия и Восток. – Казань: Фонд Жи-
ен, Татарское кн. изд-во, 1993. – С. 27. 

2 Старостин А.А. Методологические аспекты изучения национально-
государственной идентичности в современной политической науке // Государст-
венное и муниципальное управление. Ученые записки СКАГС. 2013. № 4. С. 155. 

3 См.: Гражданская, этническая и региональная идентичность: Вчера, се-
годня, завтра / Рук. проекта и отв. ред. Л.М. Дробижева. – М.: РОССПЭН, 2013. 

4 Рустам Минниханов: «Многие до конца не осознают, почему крымские 
татары отстаивают свои интересы» // Бизнес Online: сайт. URL: http://www. 
business- gazeta.ru (Дата обращения: 29.03.2014.) 



 33

власти1, безусловно, присутствует в акторной деятельности му-
сульманских «челночных дипломатов» из обеих столиц – Москвы 
и Казани. 

Немаловажным для организации дискурс-коммуникацион-
ных событий (по Т.А. ван Дейку) являются и такие качества влия-
тельных представителей мусульманского сообщества, как их «сба-
лансированная позиция, умение говорить с людьми» – достоинст-
ва, на которые, в частности, обращает внимание А. Игнатенко, 
президент Института религии и политики, член Общественной  
палаты РФ. Как отмечает эксперт, особенно выделяющий «роль 
главы Татарстана Рустама Минниханова, который уже трижды по-
бывал в Крыму, и роль главы Совета муфтиев России Равиля  
Гайнутдина»2, конструктивный дискурс и позитивная политика 
идентичности в Крыму – то, что сегодня крайне необходимо  
осуществлять российской власти и тем государственным и религи-
озным деятелям, которые находятся в активном дискурсе с крым-
скими татарами-мусульманами. 

Оценки специалистов находят свое подтверждение в дис-
курс-анализе корпуса рассмотренных нами публичных выступле-
ний акторов мусульманского сообщества России, ответственно 
принимающих на себя сложную часть проекта конструирования 
общероссийских смыслов политики национальной идентичности. 

Так, председатель Совета муфтиев России Р. Гайнутдин, яв-
ляющийся «ключевой фигурой в деле обеспечения взаимоотноше-
ний между Кремлем и мусульманским сообществом России»3, 
вкладывает в действо крымско-российского воссоединения глубо-
чайший, божественный смысл: «Всевышний распорядился таким 
образом, что Крым вошёл в состав Российской Федерации, в связи 
с чем крымско-татарская нация вливается в двадцатимиллионную 
умму России»4. 

                                                 
1 Рустам Минниханов: «Крымские ханы правили Казанским ханством. Ис-

тория есть история, ее мы тоже не должны забывать...» // Бизнес Online: сайт. 
URL: www.business-gazeta.ru (Дата обращения: 05.03.2014.) 

2 Замятина Т. Александр Игнатенко: Крымские татары не будут дестаби-
лизирующим фактором в Крыму // ИТАР-ТАСС: сайт. URL: http://itar-tass.com/ 
opinions/interviews/2048 (Дата обращения: 20.03.2014.) 

3 The Muslim 500: The World’s 500 Most Influential Muslims, 2012. URL: 
http://themuslim500.com/download (Дата обращения: 20.01.2014.) 

4 Глава СМР муфтий шейх Равиль Гайнутдин и муфтий Крыма хаджи 
Эмирали Аблаев призвали единоверцев к сплоченности // Мусульмане России: 
сайт. URL: http://dumrf.ru/common/event/8164 (Дата обращения: 28.03.2014.) 



 34 

Реестр аргументаций дискурса президента Татарстана 
Р.М. Минниханова, позиционирующего себя на крымской пере-
говорной площадке в качестве «представителя Российской Феде-
рации, субъекта Российской Федерации», редуцируется до репре-
зентации политических, экономических и социокультурных  
преимуществ федеративного союза «одной из продвинутых рес-
публик» с Россией, приемлемости татарстанского опыта в вы-
страивании отношений крымско-татарского народа с российским 
обществом и властью в рамках единого государства1. 

Важным критерием эффективности взаимодействия дискурс-
коммуникативных аттракторов с активом крымских татар-мусуль-
ман и российским руководством, бесспорно, является оперативное 
принятие государственными органами России целого ряда пози-
тивных мер, направленных на поддержку крымско-татарского на-
рода. Его скорейшей интеграции в принимающее сообщество бу-
дут способствовать политические и законодательные решения для 
завершения процесса реабилитации крымских татар. Принципи-
ально значимым в этом смысле воспринимается Указ Президента 
РФ от 21 апреля 2014 г. № 268 «О мерах по реабилитации армян-
ского, болгарского, греческого, крымско-татарского и немецкого 
народов и государственной поддержке их возрождения и разви-
тия», а также решение российских властей, затрагивающее одно из 
фундаментальных оснований национальной идентичности – язык, 
без которого невозможно развивать высокую (по Геллнеру) куль-
туру. Конструировать национальную идентичность «новых россиян» 
в Крыму отныне смогут на равных правах русский, украинский и 
крымско-татарский язык2, получившие статус государственных на 
территории нового субъекта Федерации. Закрепление де-юре госу-
дарственного трилингвизма в его пределах, безусловно, создает 

                                                 
1 Рустам Минниханов: «Многие до конца не осознают, почему крымские 

татары отстаивают свои интересы» // Бизнес Online: сайт. URL: http://www. 
business-gazeta.ru (Дата обращения: 29.03.2014.) 

2 По итогам первой и единственной переписи населения Украины, прове-
дённой в 2001 г., как родной язык указали язык своей национальности 92% крым-
ских татар. См.: Итоги Всеукраинской переписи населения 2001 г. // Государст-
венный комитет статистики Украины: сайт. URL: http://2001.ukrcensus.gov.ua/rus/ 
results/general/language (Дата обращения: 10.03.2014.) Возвращение из Средней 
Азии депортированных крымских татар привело к увеличению их численности с 
46,8 тыс. человек в 1989 г. до 248,2 тыс. (они стали пятой по величине этнической 
группой Украины после украинцев, русских, белорусов и молдаван). 



 35

необходимую базу для формирования общероссийской государст-
венно-гражданской идентичности. 

Таким образом, участвуя в дискурсивных практиках и струк-
турах, мусульманские акторы оказываются включенными в  
формирование идеологии национального развития России, конст-
руирования паттернов национальной идентификации новых чле-
нов политического сообщества, для которых после крымского 
плебисцита радикально изменяется многое – национально-
государственная идентичность, территориальные, корпоральные и 
семантические границы. Сами же элиты мусульманского сообще-
ства России, организуя в Крыму публичные коммуникации акто-
ров конструирования национальной идентичности – сообразно 
принятым в своей символической группе ценностно-идентифи-
кационным основаниям, а также социокультурному и политиче-
скому контексту – действуют в интересах российской нации, фор-
мирующейся в новых границах политического сообщества. 

Как нам представляется, процесс вхождения РК в РФ может 
дополнительно повлиять на смягчение условий натурализации 
русскоязычных этнических мусульман из постсоветских респуб-
лик, включая государства Центральной Азии. Это произойдет в 
случае принятия российскими властями законопроекта об упро-
щенном порядке предоставления гражданства РФ жителям СНГ.  
И такая инициатива вполне ожидаема в рамках содействия реали-
зации концепции государственной миграционной политики страны 
на 2012–2015 гг., особенно заглядывая в перспективу создаваемого 
с 1 января 2015 г. Евразийского экономического союза. 

Притом что культурный поток, как считают некоторые спе-
циалисты, может быть организован по-разному и даже может быть 
повернут вспять, «если для этого есть достаточные аргументы и 
ресурсы»1, все же процесс гражданской интеграции крымских му-
сульман в принимающее российское сообщество не обещает быть 
простым, учитывая состоявшиеся заявления руководителей Медж-
лиса, высшего полномочного представительно-исполнительного 
органа крымско-татарского народа в период между сессиями Ку-
рултая, о признании крымских татар в качестве субъекта принятия 
решений, «тем более тех, которые касаются их развития и разви-
тия их родины»2. Хотя здесь, на наш взгляд, есть прочная почва 
                                                 

1 Тишков В. Полиэтническое общество и государство… – С. 155. 
2 Глава Меджлиса Рефат Чубаров: Крымские татары субъект принятия 

решений, тем более тех, которые касаются их развития и развития их Родины // 



 36 

для взаимопонимания с российской властью, осознающей как факт 
прошлого «то время, когда готовые модели жизнеустройства мож-
но было устанавливать в другом государстве, просто как компью-
терную программу»1. 

Напомним, как развивая эту свою мысль на заседании меж-
дународного клуба «Валдай» в сентябре 2013 г., В.В. Путин ясно 
давал понять, что политическое руководство страны осознает не-
возможность в современных условиях навязывания сверху иден-
тичности, национальной идеи, строящихся на основе идеологиче-
ской монополии. «Такая конструкция неустойчива и очень 
уязвима, мы знаем это по собственному опыту, она не имеет бу-
дущего в современном мире», – подчеркнул он2. Примечательно, 
что выступление президента состоялось перед собранием извест-
ных экспертов, специализирующихся на изучении внешней и 
внутренней политики России, почти за пять месяцев до февраль-
ских 2014 г. событий на Украине, приведших к антиконституци-
онному перевороту и вооруженному захвату власти, и за шесть – 
до референдума, воссоединившего Крым с Россией. 

Еще одна «болевая точка» – структура и функционирование 
гибридной идентичности мусульман Крыма, поскольку за годы 
постсоветской независимости Украины их социокультурная иден-
тичность и политическое самосознание претерпели серьезные 
трансформации. Так, большая часть репатриантов, недавно возвра-
тившихся на историческую родину после депортации и чья «сеть 
мусульманских общин охватила практически все населенные 
пункты с компактным проживанием крымских татар»3, сегодня 
находится в двояком положении. С одной стороны, ситуация 
внешне напоминает переживаемую европейскими мусульманами-
иммигрантами, а с другой стороны, с позиции собственного вос-
приятия, она «существенно отличается, поскольку очень важным 
моментом для идентичности крымских татар является понимание 
себя как коренного населения полуострова»4. Цитируемая выше 
                                                                                                           
Меджлис крымскотатарского народа: официальный сайт. URL: http://qtmm.org 
(Дата обращения: 17.03.2014.) 

1 Путин В. Выступление на заседании клуба «Валдай» // Российская газе-
та. 2013. 19 сентября. 

2 Там же. 
3 Ислам в Крыму: Очерки истории функционирования мусульманских  

институтов / Бойцова Е.Е., Ганкевич В.Ю., Муратова Э.С., Хайрединова З.З. – 
Симферополь: Эльино, 2009. – С. 425. 

4 Богомолов А.В. Исламская идентичность в Украине … – С. 196. 



 37

оценка авторов работы «Исламская идентичность в Украине», судя 
по большинству других актуальных источников, вполне коррели-
руется с современным взглядом экспертов на происходящее в 
Крымской Республике. Вот почему с присоединением КР к России 
последняя должна быть столь же последовательной и решительной 
в борьбе с исламофобскими настроениями и актами вандализма по 
отношению к святым местам, мечетям и мусульманским общинам 
в Крыму, не оставшимися незамеченными ОИК1. А также с пред-
ставлениями об исламе как о неисконной религии, превалировав-
шими в украинском обществе, «что отражается в медиа-дискурсе и 
сказывается на отношениях государственных органов с исламски-
ми организациями»2. 

 
Ислам как элемент российского  
культурного кода 
 
Не следует забывать, что тема мусульман, как подчиненного 

этноконфессионального меньшинства, в целом далеко еще не ис-
черпала себя ни в публичном пространстве Крыма, ни в России, 
вплетая в них реминисценции мусульманского прошлого. В рос-
сийском дискурсе она постоянно эксплицируется формулировкой 
«ислам – это религия не пришельцев, не мигрантов, а коренных 
россиян»3, а также требованием главы Совета муфтиев России 
муфтия шейха Р. Гайнутдина к Российской Федерации «наконец 
полностью легитимизировать и, так сказать, “прописать” свою му-
сульманскую составляющую»4. Нарратив об автохтонных мусуль-
манах как протосообществе будущей России присутствует и в 
публичных выступлениях исламских лидеров Башкортостана. Так, 
председатель Центрального духовного управления мусульман 
(ЦДУМ) России Т. Таджуддин во время торжественного богослу-
жения в Уфимской Соборной мечети 8 декабря 2008 г. по случаю 
мусульманского праздника Курбан-байрам (Аид-аль-Адха), транс-
                                                 

1 2nd OIC Observatory Report on Islamophobia: June 2008 to April 2009.  
Issued at the 36th Council of Foreign Ministers. Organisation of the Islamic Conference, 
Damascus, Syrian Arab Republic, 23–25 May 2009. P. 31. 

2 Богомолов А.В. Исламская идентичность в Украине... – С. 196. 
3 Коробов П. Ислам – религия коренных россиян. [Глава Совета муфтиев 

России Равиль Гайнутдин об уникальном положении мусульман в России.] // 
Коммерсант. 2011. 18 февраля. 

4 Мельников А. Золотая Орда и Имамат Шамиля как основа российской 
государственности // НГ-Религии. 2010. 7 июля. 



 38 

лировавшегося на аудиторию телезрителей общероссийского 
«Первого канала», подчеркнул: «В России 20 млн мусульман. Мы 
тут жили, и живём давно, когда ещё Киевская Русь была»1. 

Близкие позиции к символическим религиозным элитам за-
нимают и крупные фигуры из числа политических элит мусуль-
манских республик в составе РФ. Хотя надо признать, что в таком 
регионе, например, как Татарстан, многими политическими деяте-
лями достаточно хорошо усвоены уроки религиозной истории  
человечества. Самые тяжелые из них свидетельствуют о том, что 
«проникновение религии в сферу политики, особенно если это 
происходит в поликонфессиональном обществе, с неизбежностью 
приводит к этнополитическим конфликтам»2. Поэтому, как и в 
случае с крымско-татарскими политиками, светская в целом  
ориентация которых «не мешает им использовать исламскую 
идентичность в качестве дополнительного мобилизационного ре-
сурса»3, татарстанские элиты, не менее эффективно состязающие-
ся за обладание этим ресурсом, обращаются с ним с присущей им 
«взвешенностью в словах, осторожностью – в формулировках». 
Именно в таком ракурсе следует воспринимать легитимационный 
дискурс М.Ш. Шаймиева, который строится первым президентом 
Республики Татарстан на осмыслении научного наследия Л.Н. Гу-
милёва: «У России два истока – славяне и тюрки, православие и 
ислам, Киевская Русь и Золотая Орда. Только опираясь, образно 
выражаясь, на эти две ноги, Россия может стоять прочно и форми-
ровать общегосударственные ценности, объединяющие граждан»4. 

Один из главных акторов дискурса национальной идентич-
ности президент В.В. Путин высказывает мнение, что «российские 
мусульмане всегда были едины в служении обществу и своему го-
сударству», равно как и то, что традиционный ислам, ставший 
значимым фактором общественно-политической жизни и внесший 
неоценимый вклад в духовное и культурное развитие российского 
                                                 

1 Курбан-байрам. Трансляция из Уфимской Соборной мечети // Первый 
канал. 2008. 8 декабря. 

2 Воронцов С.А. Взаимодействие политических и религиозных систем: 
правовой анализ. – Ростов-на-Дону, 2013. – С. 175. 

3 Богомолов А.В. Исламская идентичность в Украине… – С. 197. 
4 Шаймиев М.Ш. Выступление Президента Республики Татарстан Минти-

мера Шаймиева на международной научной конференции «Идеи евразийства в 
научном наследии Л.Н. Гумилёва» // Национальная библиотека Республики Та-
тарстан: сайт. 2004. 30 июня. URL: http://kitaphane.tatarstan.ru/rus/gumilev/ 
shaimiev.htm (Дата обращения: 21.03.2014.) 



 39

общества, должен обретать свой положительный образ «как ду-
ховной составляющей всероссийской идентичности»1. Об этом, в 
частности, В. Путин говорил в Уфе, где отмечалось 225-летие ука-
за императрицы Екатерины II, учредившего Духовное собрание 
магометанского закона.  

В знаковом диалоге президента В. Путина с исламскими ли-
дерами, состоявшемся 22 октября 2013 г. в ходе его поездки в сто-
лицу Башкортостана, ислам был определен главой государства 
«ярким элементом российского культурного кода, неотъемлемой, 
органичной частью российской истории»2. В ответ Талгат Таджуд-
дин, председатель Центрального духовного управления мусульман 
Российской Федерации, в очередной раз подчеркнул вековую со-
причастность мусульманства России – «веками наши предки, ба-
бушки, дедушки, отцы её защищали, поэтому и нашим детям это 
завещать»3. 

Путин однозначно подтверждает свое уважение к традици-
онному исламу, не в первый раз называя российских мусульман 
значимым фактором в общественно-политической жизни страны. 
Не соглашаясь с теми, кто с использованием широких возможно-
стей СМИ навязывает обществу мнение, что увеличение числа но-
сителей исламской идентичности создает основу роста в стране 
межэтнической напряженности и конфликтов, в то же время пре-
зидент ясно демонстрирует обеспокоенность распространением 
фундаментализма, питающего экстремистские настроения. (Любо-
пытно корреспондируются такие опасения с мнением специали-
стов, усматривающих в «исламской альтернативе» радикального 
ислама в России, в первую очередь, часть общероссийского поли-
тического протеста4.) Одновременно с этим президент ожидает от 
мусульманских организаций обновления форм работы по социали-
зации ислама через призму развития традиционного мусульман-
ского образа жизни, мышления, взглядов в соответствии с совре-
                                                 

1 Встреча с муфтиями духовных управлений мусульман России // Прези-
дент России: сайт. URL: http://президент.рф/выступления/19474 (Дата обращения: 
20.03.2014.) 

2 Путин называет ислам ярким элементом российского культурного кода // 
Интерфакс-религия. 2013. 22 октября. URL: http://www.interfax-religion.ru/cis. 
php?act=news&div=53139 (Дата обращения: 20.03.2014.) 

3 Встреча с муфтиями духовных управлений мусульман России… 
4 См.: Магомедов А. Феноменология пограничного ислама: Локальная 

«исламская альтернатива» в пределах каспийско-предкавказских мусульманских 
коммуникаций // Казанский федералист. – 2006. – № 4 (20). 



 40 

менной социальной действительностью, способного противостоять 
«идеологии радикалов, сталкивающих верующих в Средневековье». 

Но конструировать идентичность исключительно через эт-
нические, религиозные маркеры в таком крупнейшем государстве 
с полиэтноконфессиональным разнообразием населения, как Рос-
сийская Федерация, по мнению главного нациестроителя страны, 
не продуктивно. Необходимым условием сохранения единства 
страны, как утверждает президент, является «формирование имен-
но гражданской идентичности на основе общих ценностей, пат-
риотического сознания, гражданской ответственности и солидар-
ности, уважения к закону, сопричастности к судьбе Родины без 
потери связи со своими этническими, религиозными корнями»1. 

Действительно, сегодня, когда осмысливаются политические 
процессы, происходящие в третьем тысячелетии в пространстве 
Запада и России, становится все более очевидным, что большинст-
во политических проблем приобретает социальный резонанс толь-
ко вследствие наделения их религиозными смыслами, «тогда как 
религиозные интенции становятся востребованными прежде всего 
в политическом пространстве»2. Данная рефлексия в рамках тра-
диционной институциональной политической науки перестает 
быть эффективной и требует включения иных референтов, в том 
числе религиозных и этнорелигиозных. Стремительные социо-
культурные и политические сдвиги приводят к тому, что под их 
влиянием политическое измерение национальной идентичности 
вытесняется демографическим, культурным, языковым, религиоз-
ным и т.д. 

Подобная точка зрения находит подтверждение в научном 
дискурсе. Как пишет Е.Ю. Мелешкина, в том случае, если в стране 
не проводится жесткая и последовательная политика в отношении 
меньшинств, но при этом существуют серьезные запреты на орга-
низованное выражение их интересов, то перспективы достижения 
согласия представляются сомнительными. Не будучи вовлеченны-
ми в процесс выработки общего баланса интересов, группы «тем 

                                                 
1 Путин В. Выступление на заседании клуба «Валдай» // Российская газе-

та. 2013. 19 сентября. 
2 Мчедлова М.М. Религиозные смыслы современной политики: потреб-

ность в новом осмыслении // Социология в системе научного управления общест-
вом: Материалы IV Всероссийского социологического конгресса. Москва.  
2-4 февраля 2012. [Электронный ресурс]. – М.: ФГБУН «Институт социологии 
Российской академии наук, IT центр Института социологии РАН», 2012. – С. 772. 



 41

самым поощряются к выбору иных, в том числе радикальных и 
незаконных форм политического действия и образа мысли, что 
создает благоприятные предпосылки для нестабильности и разви-
тия экстремизма»1.  

Как замечательно показал в своих работах Д. Мидгал, раз-
личным социальным группам присуща борьба ментальных смы-
слов и представлений (mental maps), которые, по его мнению, 
«всегда оспариваются и трансформируются». Как следствие, «во 
всех обществах идут ожесточенные битвы между группами, каж-
дая из которых проталкивает собственное представление о том, 
как люди должны себя вести… Общества – это не статические 
формирования, а постоянно становящиеся (constantly becoming) в 
результате борьбы феномены»2. Это хорошо объясняет, почему 
сегодня борьба за идентичность вызывает активную дискурсную 
коммуникацию мусульманства в публичном пространстве Запада и 
России, являющей собой уникальный пример сотрудничества в 
рамках русско-мусульманского мира, – в ответ на практику уста-
новления такого социального порядка, когда преимущественно 
воспроизводятся концепции идентичности доминирующих групп. 

 
Литература 

 
1. Александров Д.А., Амелина Я.А. Крымско-татарское движение в Крыму: 

20 лет в поисках пути // Проблемы национальной стратегии. 2013. № 1 (16). 
С. 74–95. 

2. Богомолов А.В. Исламская идентичность в Украине / А.В. Богомолов, 
С.И. Данилов, И.Н. Семиволос, Г.М. Яворская / Пер. с укр. Изд. 2-е доп. Киев: 
ИД «Стилос», 2006. 

3. Бугай Н.Ф. Депортация народов Крыма: Документы, факты, комментарии / 
Предисловие, составление, заключение и комментарии Н.Ф. Бугая / Преди-
словие. – М.: ИСАН, 2002. 

4. Валлерстайн И. Конец знакомого мира. Социология XXI века / Пер. с англ. 
Под ред. В.И. Иноземцева. М.: Логос, 2004. 

5. Васильева Т.А. Миграционная политика, гражданство и статус иностранцев в 
странах западной демократии: сравнительно-правовое исследование. Авт. 
дис… док. юр. наук. М., 2010.  

                                                 
1 Мелешкина Е.Ю. Альтернативы формирования наций и государств в ус-

ловиях этнокультурной разнородности // Метод: Московский ежегодник трудов 
из обществоведческих дисциплин: Сб. науч. тр. М., 2010. Вып. 1: Альтернатив-
ные модели формирования наций. С. 145. 

2 Midgal J. S. State in Society : Studying How States and Societies Transform 
and Constitute One Another . New York: Cambridge University Press, 2001. P. 50.       



 42 

6. Воронцов С.А. Взаимодействие политических и религиозных систем: право-
вой анализ. Ростов-на-Дону, 2013. 

7. Вяткин А.Р. Мусульманский Крым к началу XX века: Между небытием, пан-
тюркизмом и суверенизацией // Pax Islamica. 2009. № 2/3. С. 91–128. 

8. Гаспринский И. Русско-восточное соглашение. Мысли заметки и пожелания 
Исмаила Гаспринского // Исмаил бей Гаспринский. Россия и Восток. Казань, 
1993. С. 59–78. 

9. Гаспринский И. Русское мусульманство. Мысли, заметки и наблюдения му-
сульманина // Исмаил бей Гаспринский. Россия и Восток. Казань: Фонд Жиен, 
Татарское кн. изд-во, 1993. С. 17–58. 

10. Дейк ван Т.А. Дискурс и власть: Репрезентации доминирования в языке и 
коммуникации. М.: ЛИБРОКОМ, 2013. 

11. Замятина Т. Александр Игнатенко: крымские татары не будут дестабилизи-
рующим фактором в Крыму // ИТАР-ТАСС : сайт. URL: http://itar-tass.com/ 
opinions/interviews/2048 (Дата обращения: 20.03.2014.) 

12. Ислам в Крыму : Очерки истории функционирования мусульманских инсти-
тутов / Бойцова Е.Е., Ганкевич В.Ю., Муратова Э.С., Хайрединова З.З. – 
Симферополь: Эльино, 2009. 

13. Кашаф Ш.Р. Сообщества мусульман в контексте дискурса национально-
государственной идентичности: социально-демографические реалии и поли-
тические интерпретации на Западе и в России / Социально-политические  
аспекты демографических процессов в современной России: материалы науч-
но-практической конференции с международным участием, 7–8 апреля 
2014 г., Ростов-на-Дону. – Ростов н/Д.: Донское книжное издательство, 2014. 
– С. 465–484. 

14. Коробов П. Ислам – религия коренных россиян [Глава Совета муфтиев Рос-
сии Равиль Гайнутдин об уникальном положении мусульман в России] // 
Коммерсант. 2011. 18 февраля. 

15. Магомедов А. Феноменология пограничного ислама: локальная «исламская 
альтернатива» в пределах каспийско-предкавказских мусульманских комму-
никаций // Казанский федералист. – 2006. – № 4 (20). 

16. Мелешкина Е. Ю. Альтернативы формирования наций и государств в услови-
ях этнокультурной разнородности // МЕТОД: Московский ежегодник трудов 
из обществоведческих дисциплин: Сб. науч. тр. Центр перспективных мето-
дологий социально-гуманитарных исследований; главный редактор: Ильин 
М.В. М., 2010. – Вып. 1: Альтернативные модели формирования наций. 
С. 123–145. 

17. Мельников А. Золотая Орда и Имамат Шамиля как основа российской госу-
дарственности // НГ-Религии. 2010. 7 июля. 

18. Мчедлова М.М. Религиозные смыслы современной политики: потребность в 
новом осмыслении // Социология в системе научного управления обществом : 
Материалы IV Всероссийского социологического конгресса. Москва. 2–4 
февраля 2012. [Электронный ресурс]. М.: ФГБУН «Институт социологии Рос-
сийской академии наук, IT центр Института социологии РАН», 2012. С. 772–
773. 

19. Полное собрание законов Российской империи, с 1649 года: [Собрание 1-е. По 
12 дек. 1825 г.: Т. 1–45]. – [Санкт-Петербург]: тип. 2 Отд-ния Собств. Е. И. В. 



 43

канцелярии, 1830–1851. Т. 21: С. 1781 по 1783: От № 15106–15901. – 1830. 
№ 15798.  

20. Полное собрание русских летописей. Т. XIX. Издание 1-е. СПб., 1903. 
21. Понеделков А.В., Старостин А.М., Карпова А.В. Современная российская 

демографическая политика в фокусе общественного мнения (региональный 
аспект) / Социально-политические аспекты демографических процессов в со-
временной России: материалы научно-практической конференции с междуна-
родным участием, 7–8 апреля 2014 г., Ростов-на-Дону. – Ростов н/Д.: Донское 
книжное издательство, 2014. – С. 465–484. 

22. Путин В. Выступление на заседании клуба «Валдай» // Российская газета. 
2013. 19 сентября. 

23. Путин В.В. Обращение Президента Российской Федерации В.В. Путина // 
Президент России: сайт. URL: http://www.kremlin.ru/news/20603 (Дата обра-
щения: 18.03.2014.) 

24. Старостин А.А. Методологические аспекты изучения национально-
государственной идентичности в современной политической науке // Госу-
дарственное и муниципальное управление. Ученые записки СКАГС. 2013. 
№ 4. С. 149–157. 

25. Тишков В. Полиэтническое общество и государство: понимание и управление 
культурным разнообразием // Кризис мультикультурализма и проблемы на-
циональной политики. Под ред. М.Б. Погребинского и А.К. Толпыго. М.: Весь 
Мир, 2013. С. 144–194. 

26. Фан И.Б. Гражданство и миграция в политических концепциях ХХ века // 
Научный ежегодник Института философии и права УрО РАН. 2008. Вып. 8. 
С. 257–278. 

27. Хайретдинов Д., Мухетдинов Д. Абу Ханифа – аль-Имам аль-Азам // Мина-
рет. 2009. №  3–4 (21–22). 

28. Шаймиев М.Ш. Выступление Президента Республики Татарстан Минтимера 
Шаймиева на международной научной конференции «Идеи евразийства в на-
учном наследии Л.Н. Гумилёва» // Национальная библиотека Республики Та-
тарстан: сайт. 2004. 30 июня. URL: http://kitaphane.tatarstan.ru/rus/ gumilev/ 
shaimiev.htm (Дата обращения: 21.03.2014.) 

29. 2nd OIC Observatory report on Islamophobia: June 2008 to April 2009. Issued at the 
36th Council of Foreign Ministers. Organisation of the Islamic Conference, Damas-
cus, Syrian Arab Republic, 23–25 May 2009. P. 31. 

30. Midgal J.S. State in Society : Studying How States and Societies Transform and 
Constitute One Another . New York: Cambridge University Press, 2001. P. 50.    

31. Pew Forum on Religion & Public Life. 2010. The Future of the Global Muslim 
Population: Projections for 2010–2030. Washington D.C., Pew Research Center. 
2011. January. 

32. The Muslim 500: The World’s 500 Most Influential Muslims, 2012. URL: 
http://themuslim500.com/download (Дата обращения: 20.01.2014.) 

Статья предоставлена автором для публикации  
в бюллетене «Россия и мусульманский мир». 

 
 



 44 

Е. Рудакова,  
кандидат политических наук 
ЭВОЛЮЦИЯ ТРАДИЦИОННОГО ИСЛАМА  
В РАМКАХ ПРОБЛЕМЫ КОНФЕССИОНАЛЬНОЙ  
БЕЗОПАСНОСТИ ПРИВОЛЖСКОГО  
ФЕДЕРАЛЬНОГО ОКРУГА РОССИИ 
 
Согласно последнему отчету представителей центрального 

аппарата ФСБ России, начальников органов ФСБ в ПФО, полпреда 
Президента РФ в ПФО Михаила Бабича, в округе удается обеспе-
чить сохранение стабильной и контролируемой ситуации в сфере 
межнациональных отношений1. 

В отчете отмечается, что в регионах округа созданы необхо-
димые условия, чтобы и мусульмане, и православные, и предста-
вители всех иных конфессий чувствовали себя уверенно, безопас-
но, при этом условие для всех одно – не нарушать закон2. 

Тем не менее, несмотря на стабильную и управляемую си-
туацию в сфере этноконфессиональной безопасности в ПФО, по 
данным последних социологических исследований число граждан 
в Саратовской, Самарской, Нижегородской областях и Пермском 
крае, полагающих, что в регионах ПФО возможны этноконфес-
сиональные конфликты, сегодня составляет около 20%, что явля-
ется высоким показателем3. 

Президент Республики Татарстан также отметил, что в 2012–
2013 гг. традиционный ислам в округе столкнулся с рядом серьез-
ных угроз: религиозные экстремисты совершили покушение на 
экс-муфтия Республики Татарстан Илдуса Файзова, убили его за-
местителя Валиуллу Якупова; произошла серия поджогов ислами-
стами православных храмов (с. Албаево Мамадышского р-на, 
с. Ленино Новошешминского р-на, с. Крещеные Казыли Рыбно-
слободского р-на, г. Чистополь); были предприняты попытки те-
рактов. На фоне снижения толерантности в молодежной среде, па-
                                                 

1 Бабич М. 2014. Основная проблема – это отток молодежи в зарубежные 
образовательные исламские центры. – PROГОРОД Йошкар-Ола. Доступ: 
http://pgl2.ai/news/view/65262 (Проверено 7.05.2014.) 

2 Сергей Гаврилин побывал в Оренбургской соборной мечети. Пресс-
служба Главного федерального инспектора по Оренбургской области. – Орен-
бургские новости. 2014. Доступ: http://orinfo. ru/n/77599 (Проверено 30.04.2014.) 

3 Минниханов Р. 2014. Межнациональное согласие и стабильность – 
предмет постоянной кропотливой работы. – Портал Правительства Республики 
Татарстан. Доступ: http://www.intertat. га (Проверено 15.05.2014.) 



 45

дения авторитета духовных лидеров, роста агрессивного экстреми-
стского контента в сети Интернет, высокого уровня миграционных 
процессов и отсутствия программ адаптации мигрантов происхо-
дит рост радикальных настроений в обществе. Рустам Минниханов 
отмечает, что всё это заставляет отчасти ужесточить подходы к 
работе: усилено взаимодействие с силовым блоком, налажено тес-
ное сотрудничество с аппаратом главного федерального инспекто-
ра по Республике Татарстан и другими федеральными и террито-
риальными органами. 

Специалисты Российского института стратегических иссле-
дований (РИСИ) полагают, что в последние годы ПФО столкнулся 
с целым рядом угроз на конфессиональной почве, которые имеют 
как объективные внутренние, так и внешние причины. В качестве 
самой серьезной угрозы конфессиональной безопасности округа 
называется постепенная эволюция ислама и его роли в обществен-
но-политических отношениях. Настораживают отход молодых му-
сульман от традиционной системы ценностей и вероучения исла-
ма, продолжающиеся попытки подмены их идеями радикального и 
экстремистского толка. Можно выделить несколько причин, спо-
собствующих данному процессу. 

1. Кризис доверия к традиционному исламу среди молодежи. 
Серьезное влияние на мировоззрение мусульманской молодежи 
оказал распад СССР. На смену идеологии коммунизма и религиоз-
ному вакууму пришли нетрадиционные воззрения. В советский 
период на многие сотни тысяч мусульман было подготовлено все-
го лишь несколько десятков священнослужителей, в медресе пре-
подавали выходцы из арабских стран, которые пропагандировали 
чуждые российскому исламу нормы [Задворнов 2000]. 

По мнению директора независимого аналитического Центра 
религии, права и политики Данияра Мурадилова, религиозная не-
грамотность является основной причиной радикализма и отхода от 
традиционных устоев. Однако видится, что гораздо большее зна-
чение для молодежи в вопросах религии имеют не сами религиоз-
ные знания (хотя ни в коем случае нельзя умалять значение данно-
го фактора), а жизненный пастырский пример высокого служения, 
нравственной чистоты, культуры самосовершенствования, поиска 
внутреннего мира и гармонии с окружающими, ценностей уваже-
ния к другим конфессиям, сопряженный с личным духовным под-
вигом во имя Бога и на благо людей. Данные непреходящие цен-
ности нельзя усвоить на студенческой скамье, опыт религиозной 
жизни и ценностей транслируется из поколения в поколение. 



 46 

Председатель Духовного управления мусульман Чеченской 
Республики Султан Мирзаев прямо об этом говорит: «Я не виню 
молодежь, потому что это только наше упущение. Сегодня еще не 
поздно, мы не должны ждать, пока они придут к нам, мы должны 
сами идти к ним». Когда нет духовных авторитетов, наставниче-
ских примеров, когда религиозные деятели погрязают в склоках и 
вражде, молодые люди начинают смотреть проповеди в Интернете 
и, в конечном счете, вовлекаются в различные секты и радикаль-
ные религиозные течения, которые кажутся им более убедитель-
ными1. 

Тем более удручающей выглядит ситуация с непрекращаю-
щимися бесчеловечными убийствами духовных лидеров традици-
онных конфессий в России. В связи с убийством лидера мусульман 
Дагестана шейха Саида Афанди патриарх Кирилл отметил, что 
«гражданский мир в нашей стране в очередной раз проверяется на 
прочность, совершаются покушения на религиозных деятелей, ос-
кверняются храмы, мечети, синагоги, попираются символы духов-
ности и культуры, верующих традиционных исповеданий пытают-
ся спровоцировать на месть и конфликт». 

Печальная статистика показывает, насколько далеко готовы 
зайти враждебные России силы в борьбе с традиционными ценно-
стями и конфессиями. Умар Идрисов, Хасмагомед Умалатов, Ма-
гомед Хасуев, Ахмед Тагаев, Валиулла Якупов, Саид Афанди аль-
Чиркави – это далеко не полный список их жертв. К сожалению, 
можно констатировать только одно – предпринимаются попытки 
запугать лидеров ислама в России, проповедующих традиционные 
взгляды на исламское богословие и теологию, ведущих беском-
промиссную борьбу с радикальной исламистской идеологией даже 
ценою собственной жизни [Шарафиев 2012]. 

2. Кризис традиционных структур ислама в России. Неком-
петентность, косность, инертность, пассивность в важнейших  
вопросах современности зачастую характеризует официаль- 
ные мусульманские структуры. В условиях, когда молодые люди, 
разочаровавшись во всем официальном, уходят в «подполье»,  
эти изъяны духовных структур становятся не внутренней пробле-
мой мусульманского сообщества, а государственно значимым во-
просом. 
                                                 

1 Сарыгулова Б. 2012. Религиозная неграмотность – причина радикализма. – 
Радио Азаттык. http://rus.azattyk.org/content/kyrgyzstan_ religion/24660636.html 
(Проверено 15.05.2014.) 



 47

Эта проблема сегодня вполне осознана мусульманской ум-
мой, потому что самокритики в отношении духовных управлений 
мусульман звучит достаточно. Чего только стоит открытое заявле-
ние председателя Духовного управления мусульман Европейской 
части России муфтия Равиля Гайнутдина о том, что сегодня по-
тенциала духовных управлений не хватает для ответа на все 
встающие перед российской уммой вызовы. Среди проблем он 
также называет отчуждение мусульманского духовенства и му-
сульманской интеллигенции. Алексей Гришин, главный советник 
администрации Президента РФ, основной проблемой российской 
уммы называет правовой нигилизм. Рушан Аббясов, заместитель 
председателя и руководитель аппарата Совета муфтиев России, 
видит ее в инертности и фрагментированности уммы. Действи-
тельно, в российском масштабе фрагментированность российской 
уммы является реальной проблемой, поскольку объединение рос-
сийских мусульман необходимо. Мукаддас Бибарсов, имам Ду-
ховного управления мусульман Поволжья, констатирует: «Мы до 
сих пор не можем сформулировать, что хотим для самих себя, не 
говоря уже о том, чтобы что-то предложить нашей стране и нашим 
согражданам». В России достаточно специалистов, но они разоб-
щены, и, по признанию многих из них, внутриконфессиональное 
общение внутри уммы практически отсутствует1. 

3. Отчуждение молодежи от традиционных исламских цен-
ностей. В одном из своих последних интервью заместитель муф-
тия Валиулла Якупов предупреждал, что в регионах Поволжья на-
метилась опасная тенденция расслоения в мусульманской среде. 
Старшее поколение мусульман по-прежнему придерживается тра-
диционного богословия и культовых практик, а молодежь, массово 
получающая образование за рубежом, привносит веяния новой ре-
лигиозной культуры. Число сторонников нетрадиционных версий 
ислама только в Казани уже составляет более 1000 человек, среди 
них как прихожане мечетей, так и представители мусульманского 
духовенства. 

Есть мнения, что ничего опасного в распространении зару-
бежных школ ислама в России нет. Тем не менее, перенимая, на-
пример, религиозные идеи, присущие богословию Саудовской 
Аравии, сторонники салафизма пытаются привнести в них поли-
тические и социальные традиции аравийского общества, которое в 
                                                 

1 Якупов В.М. 2012. Ваххабизм в России должен быть запрещен. – Суть 
времени. Доступ: http:// eotl6.ru/archives/4203 (Проверено 20.05.2012.) 



 48 

религиозном плане не терпит инакомыслия и иных форм испове-
дания, запрещает многие духовные практики, имеющие кораниче-
ское обоснование в Сунне, отрицает право на жизнь других му-
сульман и представителей других конфессий. Все это идет вразрез 
не только с традиционными ценностями ислама в России, но и с 
законодательством нашей страны, неизбежно ведет к конфликтам 
и насилию, если дать беспрепятственно развиваться их проповеди. 
Так, события в Кукморе, Бугульме, Волгограде наглядно проде-
монстрировали, к чему это может привести. По мнению целого 
ряда специалистов, подобная идеология должна быть официально 
запрещена в России как человеконенавистническая, противореча-
щая духу и букве Конституции РФ. 

Более того, по мнению большинства российских и зарубеж-
ных мусульманских богословов, коранический дух ислама наибо-
лее адекватно отражен именно в российской исламской практике. 
В то время как большинство мусульманских стран ищут ответ на 
вопрос об адаптации ислама к вызовам глобализации и транзитам 
демократии, выбирая между возвратом к традиционализму и мо-
дернизацией ислама, российский ислам давно ответил на эти во-
просы в процессе его долгой эволюции в рамках Российского го-
сударства: это и возможность находить компромисс со светскими 
структурами, и адаптивность к полирелигиозной среде. Веками 
российский ислам генерировал образцы человечности, терпимо-
сти, которые показывают, что существует адекватный ислам, 
имеющий колоссальный духовный потенциал и культурную при-
влекательность. 

Конечно, российский ислам сегодня нуждается в формули-
ровании и демонстрации своих возможностей. Мусульмане еще не 
вернулись к массовой исламизации, но это обязательно произой-
дет, вызвав мощный духовный феномен, который окажется при-
влекательным для всего мусульманского мира. И среди арабов, и 
среди турок есть осознание того, что у российских мусульман 
имеется духовное сокровище: к нам многие ездят, книги наших 
ученых внимательно изучаются и издаются за границей. 

4. Проблема теологического образования мусульманской 
молодежи и мусульманского духовенства. Сотни российских му-
сульман ежегодно выезжают на учебу за границу, с тем чтобы по-
лучить исламское образование в Египте, Саудовской Аравии, Иор-
дании, Эмиратах, Кувейте, подталкиваемые тем, что в России до 
сих пор не сложилась единая система исламского образования. 



 49

Ректор Московского исламского университета Дамир Хай-
ретдинов считает, что учиться за рубежом мусульманину имеет 
смысл, когда он имеет подготовку в сфере исламской теологии и 
богословия, например с целью повышения своего квалификацион-
ного уровня, получения опыта и знаний иного цивилизационного 
подхода в изучении ислама. Без предварительных знаний студенты 
просто становятся носителями религиозной и политической идео-
логии страны обучения. Около 70% студентов, которые возвраща-
ются в Россию после обучения за рубежом, не способны воспри-
нимать истинные знания об исламе1. Хайретдинов отмечает, что, 
несмотря на плачевную ситуацию в области исламского образова-
ния в России, зарубежное исламское образование не является па-
нацеей. Так, например, уровень преподавания арабского языка в 
данных странах находится на низком уровне, он не идет ни в какое 
сравнение с российской востоковедческой школой. 

Более того, российские студенты в зарубежных исламских 
центрах сталкиваются со всевозможными трудностями. Лишь не-
большой процент из них проходит весь курс подготовки, многие 
уезжают по окончании первого года обучения. По воспоминаниям 
самого Хайретдинова, получившего образование в университете 
Уммуль Кура (Мекка, Саудовская Аравия), учеба сопровождалась 
постоянным внеучебным контролем: «Помимо обязательного об-
разования, которое было в университете, нам постоянно навязыва-
лись различные кружки. Я прекрасно помню дискуссию, когда 
один мальчик доказывал, будто бы именно Солнце вращается во-
круг Земли, а не наоборот. Это навязывалось российским студен-
там, и тех, кто верил в подобную нелепицу, брали на заметку.  
У нас существовало несколько мушрифов, т.е. “старших”, кото-
рые, в свою очередь, подразделялись на несколько уровней – низ-
ших, более высокого порядка, самых старших мушрифов. Они 
фильтровали информацию про нас, отслеживали нас, выделяли 
какими-то подарками, знаками внимания, премиями тех студентов, 
которые подходили им по их идеологическим критериям. Со своей 
стороны, мы, будучи более просвещенными российскими гражда-
нами, получившими хорошее образование, пытались не упускать 
мальчишек из России из-под нашего влияния, чтобы они не подда-

                                                 
1 Более 70% студентов, которые возвращаются в Россию после обучения 

за рубежом, неспособны воспринимать истинные знания об исламе. – Интерфакс. 
Религия. 2006. 30 декабря. Доступ: http://www.interfax-religion.ra/islam/?act= inter-
view &div=118&domain=3 



 50 

вались саудовской пропаганде. Но нам мешали, вставляли палки в 
колеса, чтобы было невозможно контролировать ситуацию – рас-
селяли по разным общежитиям, тех людей, которые пытались вра-
зумить молоденьких ребят, объявляли агентами спецслужб». По 
мнению Хайретдинова, процесс отправки студентов за рубеж дол-
жен обязательно курироваться официальными мусульманскими 
организациями России1. 

В Приволжском федеральном округе озаботились данной 
проблемой всерьез. Проблема давно осознана и, по мнению пол-
номочного представителя Президента РФ в ПФО Михаила Бабича, 
«отток молодежи в зарубежные исламские образовательные цен-
тры и создание в стране системы современных конкурентоспособ-
ных исламских вузов» является основной проблемой. Также Ми-
хаил Бабич отмечает, что исламские курсы будут особенно 
полезны сельским имамам, которые в основном имеют лишь на-
чальное религиозное образование либо не имеют никакого, что 
подрывает их пасторский авторитет среди сельской молодежи и 
зачастую приводит последнюю в экстремистские организации2. 

В настоящее время в России зарегистрировано 95 мусуль-
манских учреждений образования, семь вузов и 31 медресе, кото-
рые получают государственную поддержку. В ПФО в рамках  
пилотного проекта в ближайшее время будет апробирована разра-
ботанная программа трехуровневого исламского образования. 
Данная программа предполагает внедрение системы исламского 
образования в республиках Татарстан и Башкортостан. Основная 
цель программы – создать отечественную систему современного 
исламского образования в России. Проект предполагает трехуров-
невое обучение на базе среднего мусульманского образования, 
высшего исламского образования на базе исламских вузов округа 
и непрерывное повышение квалификации имамов. Два центра по-
вышения квалификации уже работают, на их базе в 2013 г. отучи-
лись более 200 имамов, в их числе семь человек из Республики 
Марий Эл. В этом же году указанное число планируют увеличить 
в несколько раз, а к 2017 г. должны быть переподготовлены около 
3 тыс. имамов. 

                                                 
1 Ежова А.Ф. Учеба за рубежом и перспективы исламского образования в 

России. – Tatarmoscow. ги. Доступ: http://tatarmoscow.ru/ (Проверено 23.05.2014.) 
2 Бабич М. 2014. Основная проблема – это отток молодежи в зарубежные 

образовательные исламские центры. – PROГОРОД Йошкар-Ола. Доступ: 
http://pgl2.ru/news/view/65262 (Проверено 07.05.2014.) 



 51

5. Религиозная некомпетентность СМИ. Ситуацию усугуб-
ляет религиозная некомпетентность средств массовой информа-
ции. Дезориентированный человек захлебывается в потоке рели-
гиозной информации, часто становится жертвой сект, мошенников 
и экстремистов. Пользуясь неграмотностью молодежи, радикаль-
ные структуры влияют на незрелое сознание молодых людей по-
средством искаженной интерпретации религиозных и историче-
ских источников, тем самым влияя на ценностное восприятие 
молодого поколения [Койчуев 2006: 274]. 

К сожалению, пропаганда и процесс вербовки молодежи в 
радикальные исламистские структуры через СМИ и Интернет про-
должаются. Более того, опасность заключается в том, что влияние 
псевдорелигиозных структур захватывает все большую террито-
рию и распространяется уже на более стабильные регионы, где 
исламисты вовлекают в экстремистские исламистские группиров-
ки студенческую молодежь [Матишов 2011: 2]. 

Во избежание дальнейшей информационной манипуляции 
сознанием молодого поколения необходимо использовать колос-
сальный ресурс СМИ, прививать российской молодежи чувство 
толерантности к другим конфессиям, которое является гарантом 
стабильности и благополучия мультикультурного светского госу-
дарства [Фисенко 2014]. 

6. Роль мигрантов в распространении экстремистских идей. 
ПФО расположен на пути устойчивого внутрироссийского мигра-
ционного дрейфа, направленного в Центральный округ. Решаю-
щую роль в миграционном пополнении населения ПФО играет по-
ток из Казахстана и стран Средней Азии (Узбекистан, 
Таджикистан) – эти два региона обеспечивают 3/4 миграционного 
прироста, что составляет около 2,5 млн иностранных граждан в 
год [Миграционная ситуация... 2004]. В связи с этим необходимо 
совершенствовать меры социальной адаптации мигрантов, созда-
вать цивилизованные условия их пребывания в стране. 

Многие мигранты едут на заработки со слабым знанием рус-
ского языка, не имеют представления об укладе и традициях рос-
сийских регионов, не знают норм и законов, что вызывает озабо-
ченность принимающего населения. Одним из пилотных проектов 
адаптации мигрантов стал Оренбургский центр социальной адап-
тации трудовых мигрантов, основными задачами которого явля-
ются содействие социальной адаптации мигрантов, обучение  
русскому языку, культурно-просветительские мероприятия, ин-
формационное консультирование мигрантов, помощь в оформле-



 52 

нии документов, нормализация взаимоотношений мигрантов с  
местным населением. Центр только начал свою работу, но подоб-
ного рода центры в скором времени должны появиться во всех ре-
гионах ПФО [Короткина 2014]. 

Не стоит забывать, что с миграционными потоками проис-
ходит экспорт радикальных религиозных и националистических 
идей. В среде мигрантов идет активный процесс создания органи-
заций, альтернативных существующим национально-культурным 
структурам. Кроме того, именно мигрантов в своих интересах на-
чинают использовать некоторые радикальные религиозные орга-
низации и отдельные общественно-политические деятели. По мне-
нию некоторых экспертов, Россия может оказаться в ситуации 
Западной Европы, где идет процесс замещения населения с насаж-
дением привнесенных радикальных религиозных убеждений под 
видом идей толерантности [Самсонов 2013]. 

7. Активная деятельность радикальных исламистских орга-
низаций. По мнению сотрудника Главного управления МВД по 
ПФО, невидимые простому глазу события идут даже ближе, чем 
мы думаем. Регион является зоной интереса двух организаций – 
«Хизб ут-Тахрир аль Ислами» и «Имарат Кавказ», которые ставят 
целью отделение от России регионов традиционного проживания 
мусульман и создание всемирного исламского халифата. Террори-
стический акт в Волгограде с участием русского молодого челове-
ка Дмитрия Соколова свидетельствует о новой тенденции – вер-
бовке террористов из числа немусульманских жителей России, в 
том числе в местах лишения свободы. Прежде всего, их интересу-
ют единоверцы из молодежи, причем из таких населенных пунк-
тов, где у нее мало перспектив и отсутствуют четкие жизненные 
установки, моральные ориентиры1. 

Активно действуют на территории ПФО новые религиозные 
движения, которые часто внешне привлекательны для населения 
своей простотой, черно-белым восприятием мира, отсутствием 
глубоких духовных практик и усилий. Так, неохристианские, нео-
языческие, псевдоисламские культы могут привлекать некоторую 
часть населения своей примитивностью, простотой, отсутствием 
изнурительной духовной работы по самосовершенствованию. Если 
в традиционном исламе и православии приближение к Богу связа-
но с доброделанием, очищением, самоконтролем и дисциплиной, 
                                                 

1 Полякова Ю. 2013. Вербовщик возникает незаметно. – Нижегородская 
правда, № 132. 5 дек. 



 53

то в псевдорелигиозных организациях все гораздо проще, это при-
водит к отчуждению населения от подлинных культурных корней, 
делает людей восприимчивыми к любым религиозным идеям. 

По мнению Раиса Сулейманова, эксперта Института нацио-
нальной стратегии, проблема с радикальными организациями от-
части связана с массовым приездом в Россию зарубежных пропо-
ведников после распада СССР. Распространение радикальных 
идей, по его мнению, зависит от трех факторов: насколько населе-
ние готово воспринимать эту идеологию, насколько активно дей-
ствуют сами проповедники и насколько региональные власти реа-
гируют на вызовы. Надо понимать, что для исламистов границы 
России и административных округов условны, у них прекрасно 
налажены связи с радикалами Урала, Поволжья, Северного Кавка-
за, стран СНГ и Закавказья1. 

8. Межэтническое напряжение в ПФО. В мире всегда были 
силы, заинтересованные в разжигании межрелигиозной и межэт-
нической розни, создании очагов нестабильности с целью исполь-
зования групп религиозных и национальных фанатиков в своих 
политических целях. Их основные методы разжигания ненависти  
и вражды – ложь, пропаганда и дезинформация – не меняются ве-
ками, но никогда они не обладали столь эффективными техноло-
гиями распространения информации. С целью обработки сознания 
целевых групп всё чаще используется пространство сети Интер-
нет, свободное от нравственных и юридических ограничений, от-
ветственности, – незаменимый механизм беспрепятственного ано-
нимного обмена данными и консолидации общественных групп2. 

Именно благодаря этим незримым механизмам информаци-
онной войны сегодня целенаправленно подтачиваются вековые 
традиции мирного сосуществования в России представителей раз-
ных конфессий и народностей. Активно пропагандируется мысль о 
том, что традиционные российские религии и ценности являются 
дискриминирующим и деструктивным фактором в жизни общест-
ва, способствуют разжиганию межэтнической и межрелигиозной 

                                                 
1 Сулейманов Р. 2014. Для ваххабитов нет границ внутри страны. – Ин-

формационное агентство Башмедиа. Доступ: http://bashmedia.info/video/ 
drya_vahhabitov_net_granic_vnutri_strany/ (Проверено 16.05.2014.) 

2 Митрополит Иларион (Алфеев). 2011. Проблема религиозной нетерпи-
мости. Что мы можем сделать вместе? Текст выступления на конференции «Хри-
стианско-иудео-мусульманский межконфессиональный диалог». Будапешт, 
2 июня, 2011. Доступ: http://hilarion.ru/ (Проверено 15.06.2014.) 



 54 

розни, вражды, ведут к конфликтам, радикализации, распростра-
нению экстремистских идей. 

И Россия не является исключением. Доказательством, под-
тверждающим тот факт, что против традиционного российского 
населения и конфессий ведется целенаправленная информацион-
ная война, является продолжающийся рост провокаций и попыток 
разжигания межэтнической розни с целью подрыва стабильности, 
безопасности, традиционных устоев добрососедства и мирного 
взаимодействия этносов и конфессий в целом ряде регионов страны. 

О тех, кто провоцирует межэтническое напряжение в Рос-
сии, президент В.В. Путин заявил прямо: «Это своего рода амо-
ральный интернационал, в который входят и распоясавшиеся, об-
наглевшие выходцы из некоторых южных регионов России, и 
продажные сотрудники правоохранительных органов, которые 
крышуют этническую мафию, и так называемые русские национа-
листы, разного рода сепаратисты». 

По словам Михаила Бабича, эта проблема для Приволжского 
федерального округа является особенно актуальной в связи с тем, 
что для округа характерны многонациональный и многоконфес-
сиональный состав населения, а также большое число религиоз-
ных организаций и значительные миграционные потоки. Михаил 
Бабич доложил, что в настоящее время совместно с главами ре-
гионов проводится большая работа для того, чтобы проанализиро-
вать ситуацию, разобраться в проблемах, создать равные условия 
для жизни людей вне зависимости от национальности и вероиспо-
ведания. Тем более что в России был подписан федеральный за-
кон, который определяет ответственность глав регионов и муни-
ципальных образований за состояние межнациональных и 
межконфессиональных отношений1. 

В Татарстане убеждены, что «межнациональные согласие и 
стабильность – это не божий дар, а предмет постоянной кропотли-
вой работы всех государственных и общественных институтов».  
В марте 2014 г. Татарстан выделил более 21 млн руб. субсидий на 
«укрепление единства российской нации и этнокультурное разви-

                                                 
1 Рустам Минниханов принял участие в заседании Совета при Полномоч-

ном представителе Президента РФ в ПФО. – Официальный портал Аппарата Пре-
зидента Республики Татарстан. 2013. 19 дек. Доступ: https://prav.tatar.ru/rus/index. 
htm/news/ 252874.html (Проверено 14.06.2014.) 



 55

тие народов России» с целью реализации задач Стратегии государ-
ственной национальной политики России1. 

Сегодня работу по межнациональным и межконфессиональ-
ным отношениям в республике курирует руководитель Аппарата 
Президента Республики Татарстан Асгат Сафаров. В 2012 г. был 
образован Департамент Президента РТ по вопросам внутренней 
политики, которым руководит заместитель руководителя аппарата  
секретарь Совета по межнациональным и межконфессиональным 
отношениям. Текущие вопросы рассматривает Межведомственная 
рабочая группа по межнациональным вопросам под руководством 
вице-премьера республики. Постоянно проводятся социологиче-
ские исследования и мониторинг состояния дел, что позволяет 
адекватно и своевременно реагировать на происходящие измене-
ния. Все главы районов и другие чиновники, отвечающие за на-
циональный мир и согласие, уже прошли курсы повышения ква-
лификации. Разработанные по инициативе Духовного управления 
мусульман стандарты религиозного исламского образования сей-
час находятся на рассмотрении у президентам2.  

 
Литература 

 
1. Задворнов И.А. 2000. Северный Кавказ: этнополитические и религиозные 

особенности социокультурной идентичности. – Социологические исследова-
ния, № 10.С. 52–57. 

2. Койчуев А.А.-Дж. 2006. Северный Кавказ: Ислам в деле воспитания молоде-
жи. – Известия Южного федерального университета. Технические науки, 
Т. 68. № 13.С. 271–275. 

3. Короткина А.А. 2014. Центр социальной адаптации трудовых мигрантов в 
Оренбургской области: опыт работы. – Материалы Всероссийской научно-
методической конференции «Университетский комплекс как региональный 
центр образования, науки и культуры». Оренбург, 29–31 января. 2014 г. Дос-
туп: http:// conference. osu.ru/assets/files/conf_reports/conflO/286. doc  

4. Матишов Г.Г. 2011. Атлас социально-политических проблем, угроз и рисков 
Юга России. Северный Кавказ: проблемы и перспективы развития: спец. вып. 
Т. 5. – Ростов н/Д.: Изд-во ЮНЦ РАН. – 160 с. 

                                                 
1 Указ Президента РФ «О стратегии государственной национальной поли-

тики на период до 2025 г.». – Информационно-правовой портал «Гарант». Дос-
туп: http://base.garant.ru/ (Проверено 20.06.2014.) 

2 Ренкова Т. 2014. Межконфессиональный опыт Татарстана растиражиру-
ют в других регионах ПФО. – РосБизнесКонсалтинг. Доступ: http:// 
rt.rbc.ru/tatarstan_topnews/15/05/2014/924015. shtml (Проверено 4.05.2014.) 



 56 

5. Миграционная ситуация в регионах России. Вып. 1. Приволжский федераль-
ный округ (под ред. С. Артоболевского, Ж. Зайончковской). М., 2004. 
212 с. Доступ: http://www.migrocenter.ru/publ/m_privol.php 

6. Самсонов А. 2013. Миграция как главная угроза национальной безопасности. – 
Новые вести. Доступ: http://newvesti.info/ (Проверено 4.05.2014.) 

7. Фисенко В. 2014. Технологии вербовки молодежи в радикальные псевдорели-
гиозные организации. – Материалы научной студенческой конференции 
НГЛУ им. Н.А. Добролюбова. Н. Новгород. 

8. Шарафиев Т. 2012. Знаковые утраты мусульман. – Общероссийское информа-
ционное агентство мусульман Infolslam. 

«Власть», М., 2014 г., № 8, с. 70–84. 
 



 57

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА В РЕГИОНАХ  
РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ, ЗАКАВКАЗЬЯ  
И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
 
 
 
 
 
М. Гаджиев,  
кандидат политических наук (ДагУ, Махачкала) 
ИСЛАМСКИЙ ФАКТОР В СИСТЕМЕ  
ЭТНОКОНФЕССИОНАЛЬНЫХ ОТНОШЕНИЙ  
В РЕСПУБЛИКЕ ДАГЕСТАН  
 
С середины 80-х годов XX в. наблюдалась тенденция воз-

растания роли исламского фактора в этноконфессиональных от-
ношениях дагестанского общества, что привело к изменениям в 
общественно-политической жизни Республики Дагестан. Религи-
озное сознание становится средством возрождения и развития на-
ционального самосознания дагестанского населения. В этом нахо-
дит свое проявление его мощная интегрирующая функция. В 
общественном сознании утвердилось мнение, что ислам является 
не только формой идеологии, психологии, общественного созна-
ния в целом, но и воплощением и выражением духовно-
нравственных ценностей человечества, неотъемлемой частью  
этнокультурного наследия, значимым фактором формирования 
самосознания народов. 

Характеризуя этноконфессиональную ситуацию в современ-
ном Дагестане, необходимо отметить не только интенсивный рост 
религиозного сознания, но и количественное возрастание религи-
озных организаций и объединений. Динамика утверждения исла-
ма, его проникновения в инфраструктуры республики хорошо про-
слежена М.Я. Яхьяевым и А.Р. Русидзе. Они пишут, что «в 1987 г. 
в республике действовало всего лишь 27 мечетей, пять церквей и 
три религиозных объединения иудейского культа. В постперестро-
ечные годы развернулось бурное строительство новых и реставра-
ция старых мечетей и церквей, было открыто множество приме-
четских школ, медресе, мусульманских институтов. К работе в 
этих учебных заведениях привлекались многие ученые-богословы, 
в том числе и из-за границы. К 1994 г. в республике уже насчиты-



 58 

валось 720 мечетей и на стадии завершения находилось еще 
139 мечетей. 

К 2001 г. в Дагестане функционировало 1594 мечети и при-
мерно 180 тыс. человек регулярно посещали пятничные молитвы в 
них. В республике действует 17 исламских вузов, 132 медресе и 
245 начальных религиозных школ. Религиозным образованием 
охвачено около 14 тыс. человек. На 1 марта 2008 г. в республике 
действует уже 2240 исламских организаций (из них 2220 суннит-
ских: 1122 джума-мечети, 699 квартальных мечетей, 178 молит-
венных домов, 16 вузов, 15 филиалов, 116 медресе, 94 мектеба и 
20 шиитских объединений: семь центральных мечетей, шесть 
квартальных мечетей и семь молитвенных домов). На 1 января 
2010 г. в Республике Дагестан, по данным Комитета правительства 
РД по делам религий, действует 2512 религиозных объедине- 
ний, среди которых 2458 исламских. Из их числа 2438 суннитских: 
1276 джума-мечетей, 827 квартальных мечетей (при мечетях дей-
ствуют 168 мектебов), 243 молитвенных дома, 13 вузов, 76 медре-
се, два культурно-просветительских центра, один союз исламской 
молодежи. Шиитских объединений в республике 19 (девять цен-
тральных мечетей, 10 квартальных мечетей). В джума-мечетях 
республики по пятницам собирается порядка 240 тыс. прихожан»  
[12, с. 67]. 

С начала 90-х годов увеличение количества религиозных ор-
ганизаций оказывает всё возрастающее воздействие не только на 
региональную специфику, но и на общероссийскую политическую 
стабильность. Однако, несмотря на множество научных исследо-
ваний, посвященных этнополитическим и конфессиональным от-
ношениям, проблема влияния исламского фактора в системе этно-
конфессиональных взаимодействий всё еще требует всестороннего 
и комплексного осмысления. А.Г. Агаев и P.M. Магомедов пишут, 
что суперполинациональность населения, размещенного на не-
большой территории и в условиях крайне многочисленных пере-
крещиваний, образует одну из основных особенностей Дагестана и 
является причиной сложных межнациональных отношений. Боль-
шая численность народов, их многообразие и разнообразие по эт-
ническому происхождению, религии, языку, разделенность их по 
этнографическим и локально – культурным группам, обычаям и 
обрядам, местам выхода и индивидуальным способам встречи друг 
с другом в разных долинах и ущельях создали такой переплет их 
взаимодействий, что описание и объяснение их в полной мере – 
задача трудноосуществимая [3, с. 20]. 



 59

Мы считаем, что трудность исследования исламского факто-
ра в системе этноконфессиональных отношений обусловлена тем, 
что основной причиной напряженности в РД является ускоренная 
модернизация российского общества, порожденные ею кризисы, 
реальные и мнимые несправедливости, поставившие под сомнение 
легитимность как институтов власти, так и всей политической сис-
темы общества. 

Общественное мнение свидетельствует о низкой оценке ра-
боты всех ветвей власти. Подавляющее большинство политиче-
ских лидеров и государственных деятелей не вызывают доверия у 
дагестанских граждан, так как ассоциируются с определенными 
этническими кланами, находящимися длительное время во власти 
и у «кормушки». Происходящие социально-политические транс-
формации дагестанского общества усугублялись объективными 
причинами, такими, как стратегически сложное геополитическое 
положение региона и уникальный этнический состав населения, а 
также включенность республики в систему трансрегиональных 
этнополитических отношений. 

В процессе перехода к демократической форме правления 
Россия столкнулась со сложными проблемами: быстрым и не-
управляемым экономическим спадом; превалированием олигархи-
ческой формы собственности, что привело к социальным издерж-
кам происходящих преобразований; распространением коррупции; 
нестабильностью социальных институтов и т.д.  

Необходимо отметить, что особенности социально-полити-
ческого развития российского общества были связаны не только с 
самой ситуацией трансформации политического режима, но и  
с построением новой государственности и этнополитическими и 
конфессиональными конфликтами, сопровождавшими этот  
процесс. Социально-политические трансформации привели к обо-
стрению этнических и конфессиональных отношений. Продекла-
рировав суверенитет, депутаты РСФСР запустили процесс «строи-
тельства национальных государств» даже внутри самой РФ 
(российским автономиям было обещано повышение их нацио-
нально-государственного статуса). Данные действия неизбежно 
вели к развалу страны и усилению сепаратизма. 

Для начала 90-х годов характерно отсутствие законодатель-
но утвержденной государственной доктрины в области нацио-
нальных и религиозных отношений. Политические решения того 
периода были недальновидны и откровенно ошибочны и только 
провоцировали этнополитический и конфессиональный экстре-



 60 

мизм и межнациональные конфликты на всем российском про-
странстве, и в частности в Дагестане. Мы полагаем, что при рас-
смотрении роли исламского фактора в общественно-политической 
жизни Дагестана необходимо констатировать устойчивость влия-
ния, которое может либо усиливаться, либо ослабевать. И этому 
способствуют причины, среди которых важное место занимает не-
завершенный процесс исламского возрождения. В современных 
условиях гражданский мир в России зависит от того, как сложится 
новая многонациональная и многорелигиозная российская иден-
тичность, или «дело сведется к заведомо тщетным попыткам адап-
тировать к условиям XXI в. прежнюю русско-православную иден-
тичность, делая вид, что эти два понятия совпадают» [6, с. 33]. 

Процесс исламского возрождения принимает все более ин-
тенсивную форму, и если этому препятствовать (открыто или 
скрыто), то ответная реакция может выйти из-под контроля. В на-
чале 90-х прошлого столетия Дагестан характеризовался напря-
женной этноконфессиональной обстановкой. Массовый отъезд 
русскоязычного населения, политические убийства, террористиче-
ские акты, появление чуждого для дагестанцев экстремистского 
течения «ваххабизм», возникновение национальных движений, 
преследовавших узконациональные интересы, всё это дестабили-
зировало общественную жизнь дагестанского общества. Разруше-
ние экономических, политических и идеологических основ преж-
него социалистического общества привело к тому, что люди были 
вынуждены искать новые «точки опоры» жизнедеятельности. На-
ходясь в поиске устойчивых связей и отношений, которые обеспе-
чили бы выживание в новых условиях, дагестанские народы  
нашли такие основы в кровнородственных, национальных, рели-
гиозных связях. 

Необходимо отметить, что быстрая политизация исламского 
фактора выражалась в том, что дагестанские политики (как и рос-
сийские политики) всё чаще апеллировали к религии в поиске 
электората среди верующих, а дагестанское духовенство «внедря-
лось в политику» для решения религиозных проблем. Эта особен-
ность носит объективный характер в современных условиях и яв-
ляется основной причиной усиления религиозного фактора на всем 
политическом пространстве российского общества. Силовые меры 
решения политических вопросов на Северном Кавказе и в Даге-
стане в частности со стороны российского государства вызвали 
ответную реакцию, которая приняла форму исламского противо-
стояния. Этому способствовали также внешние деструктивные си-



 61

лы Ближнего и Среднего Востока, где сложилась достаточно влия-
тельная исламская диаспора, готовая к оказанию финансовой и 
иной помощи «своим братьям по вере».  

Мы полагаем, что в процессе экономических реформ и соци-
ально-политических трансформаций российское общество утрати-
ло мировоззренческие ориентиры взаимодействия между народами 
и конфессиями. Как отмечалось выше, дагестанские народы обра-
тились к этническим и религиозным основам взаимодействия. Му-
сульманское зарубежье было заинтересовано в усилении своего 
идеологического и конфессионального влияния. В республику 
приезжали арабские миссионеры, проповедники и учителя, кото-
рые активно участвовали в создании религиозной системы образо-
вания. Если бы правительства РФ и РД приняли соответствующие 
меры, препятствующие этим тенденциям, и наладили бы контакт и 
сотрудничество с местным духовенством, то последствия этого 
влияния были бы минимизированы. 

Исламский фактор в Дагестане имеет важную особенность – 
поддержку со стороны молодежи, которая настроена крайне нега-
тивно к социально-экономическим и политическим трансформа-
циям последних 20 лет. По данным Федерального пресс-центра 
«Перепись-2010», Дагестан – «молодежная» республика (средний 
возраст дагестанцев 27 лет), в которой одной из острейших про-
блем остается трудоустройство молодых людей. Именно невоз-
можность трудоустройства, а следовательно, отсутствие и невоз-
можность заработать достаточные средства к существованию 
являются основными причинами недовольства в молодежной сре-
де, и как результат – рост экстремистских настроений, имеющих 
этнический и религиозный характер. 

 Министерством по национальной политике, делам религий 
и внешним связям Республики Дагестан в 2003–2004 гг. были про-
ведены социологические исследования с целью выяснения отно-
шения современной дагестанской молодежи к таким существен-
ным элементам духовного мира, как религия, этнокультура, 
изучения уровня их духовной культуры, религиозной и культур-
ной толерантности в городах и районах Дагестана. Исследования 
проводились по анкетам «Духовный мир личности», «Духовная 
культура личности», «Религия в жизни общества и государства» и 
«Этнокультура». Всего были опрошены респонденты 39 нацио-
нальностей (из 6231 опрошенного 168 человек, или 2,7%, не указа-
ли своей национальности). 



 62 

Среди респондентов представлены все основные народы Да-
гестана: аварцы – 1533 человека, 24,6%, даргинцы – 1172 человека, 
18,8%, лезгины – 1066 человек, 17,1%, кумыки – 705 человек, 
11,3%, лакцы – 411 человек, 6,6%, русские – 399 человек, 6,4%, 
табасаранцы – 330 человек, 5,3%, азербайджанцы – 206 человек, 
3,3% и др. Из 6231 опрошенного старшеклассника и студента: го-
родских – 3111 человек, сельских – 3120 человек. Из 6231 опро-
шенных  учащиеся старших классов составили 4577 человек (из 
них городских – 1500 человек, сельских – 3077 человек) и студен-
ты – 1654 человека (городских – 1611 человек, сельских – 
43 человек) [10, с. 111]. 

На вопрос об отношении респондентов к религии из 74,9% 
опрошенных отнесли себя к мусульманам – 71,1%, к христианам – 
3,8%, при этом только 9,2% опрошенных указали на суннизм как 
исповедуемое направление ислама. Из тех, кто идентифицирует 
себя с христианством, никто не сумел указать на конкретное на-
правление христианства. К иудеям отнесли себя 0,3% респонден-
тов. Неверующими назвали себя 6,4% респондентов и 5,9% отне-
сли себя к атеистам. Остальные 12,5% не ответили на этот вопрос. 

Для дифференциации верующих респондентам были пред-
ложены на выбор четыре уровня религиозности. Результаты опро-
са следующие: глубоко верующие – 11,2%, верующие – 46,8, слабо 
верующие – 13,2%, колеблющиеся между верой и неверием – 
3,7%. Таким образом, большинство респондентов (58,0 %) отнесли 
себя к верующим и глубоко верующим. Однако, как показывает 
анализ их ответов на вопросы относительно того, как они соблю-
дают основные обязанности мусульманина, христианина, иудея, 
выясняется, что на самом деле верующими, т.е. соблюдающими 
основные обязанности верующего, являются только 18–22% рес-
пондентов [9, с. 23–24]. Аналогичные ответы были получены Ре-
гиональным центром этнополитических исследований при Даге-
станском научном центре РАН, который в 2007 г. провел 
социологическое исследование среди 850 человек. 

Данные, полученные в ходе этих исследований, показывают, 
что в процессе сложившейся социализации молодежи «победили» 
не светские агенты, а религиозные. Значительная часть молодежи 
настроена в пользу религиозных духовно-нравственных ценно-
стей. Религия, особенно ислам, стала важнейшим фактором, опре-
деляющим социально-политические и духовно-нравственные ори-
ентиры современной дагестанской молодежи. В то же время 
молодежь считает, что религия должна играть более активную, 



 63

консолидирующую роль в жизни дагестанского общества. Таким 
образом, состояние и динамика развития отношения к религии и 
религиозным ценностям со стороны дагестанской молодежи тре-
буют адекватного реагирования со стороны местных и республи-
канских органов власти.  

В третьем тысячелетии исламский фактор приобретает экс-
тремистские черты. Официальные религиозные институты, пропо-
ведуя стабилизирующую роль ислама в этноконфессиональных 
процессах, не добились ощутимых результатов. 80% религиозных 
экстремистов составляют молодые верующие до 30 лет. Как отме-
чает К.М. Ханбабаев, с 2007 г. происходит спор двух идеологий: 
«сепаратистского этнического национализма» и «сторонников 
глобального джихада». Исламский фактор радикальных экстреми-
стов расширил не только территориальные границы, но и само  
понятие «враг» – кафиры (неверные) и муртады (отступники) из 
числа местных «национал-предателей». Главным методом религи-
озной мобилизации, по мнению К.М. Ханбабаева, стала индивиду-
альная обработка потенциальных сторонников, особенно среди 
молодежи [9, с. 23–24].  

Эксперты по Дагестану [5] говорят о наличии военной стра-
тегии США – дестабилизация обстановки в Кавказском регионе 
через «сетевые войны» и использование деятельности иностран-
ных неправительственных и международных организаций, кото-
рых на территории СКФО более 100, способствующих активиза-
ции деятельности радикально настроенных этнических и 
конфессиональных группировок. 

Мы согласны с мнением В. Тишкова, что «активность рели-
гиозного фактора на Северном Кавказе проявляется анклавно: так, 
сегодня на востоке региона (в Чечне, Ингушетии, Дагестане) его 
влияние значительно больше, чем на западе (в Кабардино-
Балкарии и Карачаево-Черкесии)... Представляется ограниченным 
проявление идеи “исламской солидарности”, поскольку ислам 
(впрочем, как и в других регионах) разделен этническими перего-
родками, а также на доктринальном уровне “догматический ис-
лам” мало совместим с синкретическим, суфийским исламом 
братств» [8]. 

Подтверждением этому является то, что исламский фактор 
как фактор стабильности в полиэтническом регионе Северного 
Кавказа дважды «доказал» свою неэффективность. Когда в начале 
90-х годов республика оказалась на грани гражданской войны, му-
сульманский фактор в республике не сыграл стабилизирующей 



 64 

роли. Более того, проведение мононациональных съездов и митин-
гов верующих, выборы однонациональных муфтиятов спровоци-
ровали и межнациональную напряженность. Практика показала, 
что вопреки декларативным толерантным установкам религии, 
конфессиональные процессы оказались разведенными и по этно-
национальным признакам. В этой связи не приходится и далее на-
деяться на позитивную стабилизирующую роль мусульманского 
духовенства в решении проблем утверждения этноконфессиональ-
ного мира и согласия. Он не проявил себя и как фактор стабилиза-
ции в событиях, связанных со становлением ваххабитского движе-
ния [4, с. 161]. 

М. Абдуллаев считает, что «в Дагестане национальный фак-
тор превалирует над религиозным, национально-этническим груп-
пам удается использовать его в своих интересах. Впечатление, что 
ислам в последние годы в Дагестане чуть ли не стал всеобщим  
мировоззрением, – внешняя сторона. В действительности же,  
как показывают факты, дагестанскими мусульманами-алимами 
пока движут главным образом национальные и личные интересы» 
[1, с. 246]. 

Можно предположить, что высокий уровень мусульманской 
самоидентификации и впредь не будет играть стабилизирующей 
роли в поликультурной и этноконфессиональной среде. Как пока-
зывают современные межнациональные отношения и межконфес-
сиональные процессы, главную роль в их бесконфликтном течении 
играют не столько религиозные духовные факторы, сколько соци-
ально-политические и экономические факторы. В этой связи  
подвергается сомнению само наличие сущностной связи между 
национальным и конфессиональным факторами. Так, по мнению 
Е. Пырлина, ислам и национализм в условиях Северного Кавказа, 
как, впрочем, и всего остального мусульманского мира, взаимно 
поддерживают и как бы «подпитывают» друг друга. Бурный 
всплеск местного национализма идет параллельно с процессами 
возрождения религии [7, с. 27]. В то же время история религии 
свидетельствует, что не этнические отношения приспосабливают-
ся к религиозным, а напротив, религиозные приспосабливаются  
к этническим. 

На Северном Кавказе, в том числе и в Дагестане, этот про-
цесс происходит путем взаимодействия ислама с нормами обычно-
го права (адатами) и традиционными доисламскими обрядами  
местных народов. Представление о единстве этнического и кон-
фессионального факторов укоренялись довольно прочно в созна-



 65

нии верующих в Дагестане и не подвергалось сомнению и осужде-
нию. Традиции и обычаи, принявшие религиозную форму, вос-
принимаются дагестанскими народами как созданные самим богом 
и имеющие религиозное содержание. 

Национальное и религиозное сознание как компоненты  
этноконфессионального бытия не могут быть правильно поняты  
и изучены без учета того важного обстоятельства, что они сущест-
вуют одновременно с сознанием и психологией различных групп, 
социальных слоев нации. Правда, при этом их сознание не следует 
брать в качестве исходного пункта, не определив пока место и 
роль этих социальных групп и слоев в общественной сфере.  
Исходным является их положение в системе общественного про-
изводства, в системе социально-экономических отношений.  

Ислам, проникая во все сферы общественной и личной  
жизни, делая обязательными свои нравственные нормы, мораль-
ные установки, обряды и предписания, стал составной частью  
образа жизни своих последователей. Реальное наличие свободы 
вероисповедания породило в дагестанском обществе небывалый 
подъем религиозного сознания. Как считают специалисты, к  
настоящему времени фактически исчерпан потенциал дальнейше-
го количественного подъема религиозности в республике [11, 
с. 204].  

В сложившейся к современности этноконфессиональной си-
туации бесперспективность конфронтационного подхода к этниче-
ским конфликтам и конфессиональным противоречиям в таком 
сложном регионе, как Дагестан, становится всё более очевидной. 
Учитывая масштабы роста и влияния деструктивных сил, угроз 
целостности и безопасности дагестанского общества, органам вла-
сти необходимо выработать действенные меры по оптимизации 
этноконфессиональных отношений в РД. Но необходимо и пони-
мание того, что общее состояние этноконфессиональной ситуации 
в республике не всегда зависит от усилий республиканских и ме-
стных органов власти, которые в определенной степени являются 
продолжением национальной и религиозной политики федераль-
ных органов власти. Центру необходимо учитывать, что регион в 
90-е годы обрел новое геополитическое положение, что вызвало 
особый интерес со стороны ведущих мировых держав и различных 
государств, заинтересованных в обострении межнациональных и 
конфессиональных отношений. Однако принятые федеральным 
центром меры оказались половинчатыми, они не разрешили зло-
бодневных проблем (проникновение религиозного экстремизма, 



 66 

проблемы репрессированных, депортированных и разделенных 
народов и т.д.). 

 В этой связи необходимо уделять больше внимания вопро-
сам выработки и реализации социально-экономической политики с 
учетом региональной специфики. Для современного дагестанского 
общества характерны высокий уровень безработицы и бедности, 
что приводит к росту преступности, активизации внутренних и 
внешних деструктивных сил и т. д. Когда усиливается тенденция  
к внутренней замкнутости этноса или конфессии, что наблюдается 
в реалиях дагестанского общества, необходимо создание атмосфе-
ры, способствующей гармонизации межнациональных и религиоз-
ных отношений. 

В полиэтнических и поликонфессиональных обществах (осо-
бенно таких, как Дагестан) следует проводить политику, препятст-
вующую созданию моноэтнических религиозных образований,  
ориентированных на конфронтацию. При создании и использовании 
механизма предупреждения и преодоления этноконфессиональных 
конфликтов, необходимо использовать уникальный опыт, вырабо-
танный дагестанцами за многовековую историю своего существова-
ния. Необходимо пропагандировать положительные традиции про-
шлого (куначество, уважение к иноплеменнику, использование 
народной дипломатии при регулировании конфликтов). 

Федеральному центру следует разработать четкую политику 
в «мусульманском вопросе», исходящую из уважительного отно-
шения к исламу как мировой религии, не допускающую  
превращения борьбы с религиозно-политическим экстремизмом  
и терроризмом в борьбу с исламом как мировой религией. В со-
временных условиях гражданский мир и согласие в России зависят 
от того, как сложится новая многонациональная и поликонфессио-
нальная российская идентичность. Поэтому наряду с православием 
ислам должен стать опорой российского общества, его государст-
венности. Идеологическую работу против религиозно-полити-
ческого экстремизма необходимо проводить, привлекая к ней  
органы государственной власти, местного самоуправления, обще-
ственность, ученых, деятелей культуры, мусульманское духовен-
ство, педагогические коллективы, представителей правоохрани-
тельных органов. Проблема ваххабизма и других форм 
религиозного экстремизма может быть решена только в результате 
скоординированных действий федеральных и региональных орга-
нов власти, всех институтов гражданского общества. 

 



 67

Литература 
 

1 Абдуллаев М.А. Религиозный и национальный факторы в социально-
политической жизни республики // Достижения и современные проблемы 
развития науки в Дагестане: тезисы докладов Международной научной кон-
ференции, посвященной 275-летию РАН и 50-летию ДНЦ РАН. – Махачкала: 
РАН ДНЦ, 1999. 

2 Абдуллаев М.А. Этнические процессы в современном Дагестане // Дагестан-
ская правда. – 2007. – № 238. 

3 Агаев А.Г., Магомедов P.M. Дагестанское единство: История и современ-
ность. – Махачкала, 1995. 

4 Добаев И.П. Исламский радикализм: генезис, эволюция, практика. – Рос- 
тов н/Д., 2003. 

5 Коррупция на Кавказе угрожает безопасности России. 19.05.2010 // Интернет-
ресурс. Режим доступа: www.fmansmag/ru/news/71126 

6 Красиков А.А. Религии в России – фактор укрепления или распада государст-
ва // Современная Европа. – 2003. – № 4. 

7 Пырлин Е. Пока относительно спокойно... Надолго ли? // Вестник «Авторская 
пресса». – 1999. – № 25 (29). 

8 Тишков В.А. II Интернет-ресурс. Режим доступа: www.valerytishkov.ru 
9 Ханбабаев КМ. Профилактика религиозно-политического экстремизма в мо-

лодежной среде: Материалы Республиканской научно-практической конфе-
ренции «Социально-экономическое развитие – основа мира и согласия в Да-
гестане». – Махачкала, 2010. 

10 Ханбабаев КМ. Роль исламского фактора в этноконфессиональных проблемах 
Кавказа // Современные проблемы теории и практики меж этнических отно-
шений: материалы региональной НПК. – Махачкала: ИПЦ ДГУ, 2004. 

11 Ханбабаев КМ. Трансформация ислама в современном Дагестане // Кавказ. 
Балканы. Передняя Азия: сборник научных трудов Северо-Кавказского ре-
гионального отделения МНАБ. – Вып. 2 (9). – Махачкала, 2004. 

12 Яхъяев М.Я., Русидзе А.Р. Религиозно-политическая ситуация и экстремизм 
на Северном Кавказе // Религиоведение. – 2010. – № 2. 

«Исламоведение», Махачкала, 2013 г., № 2, с. 55–64. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 68 

В. Авксентьев, 
политолог (Ростов-на-Дону),  
В. Васильченко, 
политолог (Ставрополь) 
ЭТНИЧЕСКИЕ ЭЛИТЫ И ЭТНОКРАТИИ СЕВЕРНОГО  
КАВКАЗА: ВЗАИМОДЕЙСТВИЕ С ИНСТИТУТАМИ  
СОВРЕМЕННОГО ОБЩЕСТВА* 
 
В настоящее время Россия переживает глубокую социаль-

ную, политическую и культурную трансформацию, которая может 
оказать решающее влияние на ее последующую историю. Одним 
из важных факторов, поддерживающих дезинтеграционные тен-
денции и способствующих функционированию российского обще-
ства в качестве кризисного пространства, является межэтническая 
напряженность. Отражением остроты в межэтнических отношени-
ях служат периодические конфликты по поводу доступа к стату-
сам и ресурсам, в которые оказываются вовлечены республикан-
ские элиты, хаотические «выплески» уличного насилия, имеющего 
этническую окраску. 

Подобные обстоятельства, проявившиеся уже в эпоху распа-
да Советского Союза, служат одной из основных причин нивели-
ровки усилий властей по поддержанию в стране социального мира 
и согласия, идут вразрез с насущными задачами модернизации. 

Сложился феномен титульности, титульных этносов (наций). 
Это понятие, свойственное преимущественно для отечественного 
обществоведения фиксирует совпадение названий этноса и терри-
ториально-государственного образования (калмыки в Калмыкии, 
татары в Татарстане и др.). Несмотря на то что в основу титульно-
сти положен формальный признак (титульный этнос не обязатель-
но является коренным этносом на данной территории или этниче-
ским большинством), феномен титульности использовался и 
используется для обоснования преференций, особенно в политиче-
ской сфере, по этническому принципу. Хотя понятие «титульный 
этнос» может быть использовано для обозначения любых народов, 
чье название совпадает с названием государства (португальцы, 
испанцы, итальянцы и др.), на практике этот термин применяется 
для описания этнополитических процессов в России, на постсовет-
                                                 

* Доклад и публикация подготовлены в рамках исследовательского проек-
та «Этнополитические основания системного менеджмента на Северном Кавка-
зе», грант РГНФ № 11-03-00070. 



 69

ском пространстве, иногда – в Китае, причем касается он не всего 
государства, а его отдельных частей, имеющих этнические назва-
ния. Периодически возникает вопрос о титульности русского на-
рода в России и вносятся предложения – от конституционного за-
крепления титульности русского народа до создания «Русской 
Республики» в составе Российской Федерации. 

Таким образом, своеобразие развития России на современ-
ном этапе заключается в крайней социальной нестабильности, свя-
занной с несколькими встречно направленными процессами. Пер-
вый состоит в гражданской консолидации и культурной 
интеграции общества, второй – в мультикультуралистском «раз-
рыхлении» еще не до конца сформировавшегося российского на-
рода, в центробежном давлении на него со стороны этнических 
структур. 

Необходимо отметить, что формы выражения межэтниче-
ской напряженности в российском обществе существенно измени-
лись за последнее время. Если 90-е годы прошлого столетия  
характеризовались резким ростом сепаратистских настроений, ес-
ли подъем этнического самосознания народов России сопровож-
дался требованиями предоставления прав максимального полити-
ческого самоопределения вплоть до установления собственной 
государственности, то в «нулевые годы» тема сецессии себя изжи-
вает, или, по крайней мере, перестает актуализироваться в публич-
ном пространстве, уходит на второй план. Связано это было с дос-
таточно решительной и последовательной позицией в данном 
вопросе постельцинской политической элиты государства. Ис-
пользуя как политические, так и чисто силовые средства, власть 
либо пресекала сепаратистские поползновения, либо же добива-
лась сублимации притязаний региональных лидеров на суверени-
тет возглавляемых ими субъектов федерации в относительно при-
емлемые, легальные формы. 

Однако еще в начале первого президентского срока 
В.В. Путина обозначилась другая негативная тенденция – тенден-
ция к фрагментации единого российского политического и право-
вого поля. В регионе и на местах возникли очаги власти, не прояв-
ляющие явного стремления к эмансипации в отношениях с 
федеральным центром, но фактически функционирующие в значи-
тельной степени на автономных началах. Процессы рассогласова-
ния,  
разбалансировки и даже деградации управленческих связей при-
обретают масштабный характер, на отдельных своих уровнях по-



 70 

литическая система приобретает черты совокупности нескоорди-
нированных между собой случайных импульсов. В литературе 
проблема была обозначена следующим образом: «Если ранее  
основным поводом для беспокойства служили сепаратистские тен-
денции в республиках, то в последние несколько лет таким пово-
дом стали возрастающие тенденции к автаркии в российских ре-
гионах, которые всё более и более занимают и тревожат как 
аналитиков, так и политические элиты. Если первоначально «здо-
ровая доза» децентрализации рассматривалась как важный эле-
мент политической демократизации, принимая во внимание мно-
голетнюю традицию гиперцентрализации государственной власти, 
то теперь Россия столкнулась с неуправляемым и, по-видимому, не 
поддающимся управлению процессом «расщепления» центральной 
власти. Поразительная слабость Российского государства, а также 
непостоянство и непредсказуемость в процессе принятия решений 
лежат в основе растущей самоуверенности региональных элит, и 
поощряют регионы действовать независимо, часто бросая прямой 
вызов центральной власти. Эта тенденция вызывает опасения, что 
Россия в лучшем случае постепенно преобразуется из федерации в 
конфедерацию, а в худшем случае будет отброшена назад в период 
средневекового хаоса и конфликтов, в так называемую эру 
«удельных княжеств»1. 

В целом сейчас можно отметить, что столь катастрофиче-
ский прогноз себя не оправдал. Комплекс мер по укреплению 
«вертикали власти», предпринятых в период президентства 
В.В. Путина, несмотря на часто высказываемые сомнения и иро-
ничное обыгрывание экспертами самой вертикальной метафоры2, 
несомненно, имел положительные результаты, в том числе и в 
плоскости национального вопроса, в «укрощении аппетитов» ре-
гионального истеблишмента. Симптоматично, что связываемые с 
именем второго президента РФ преобразования по повышению 
                                                 

1 Лапидус Г. Асимметричный федерализм и государственное строительст-
во в России // Федерализм в России. – Казань: Институт истории Академии наук 
Татарстана; Казанский институт федерализма, 2001. – С. 288–289. 

2 См., например: Мартьянов B.C. Российская вертикаль власти – главная 
угроза самой себе? // «Свободная мысль». 2008. № 2. – С. 221–223; Назаров И.И. 
Вниз по вертикали власти // Pro mine. Современные политические процессы. 
2005. – Т. 3. № 1. – С. 123–128; Повязанные вертикалью. Российская элита счита-
ет путинскую модель оптимальной для страны [Электронный ресурс] // 
Cвободная Пресса – общественно-политическое интернет-издание. – URL: http:// 
svpressa.ru/ society/article/71943/ (Дата посещения 23.07.2013.) 



 71

управляемости и подотчетности органов власти субъектов феде-
ральному центру проводились без какой-либо оглядки на респуб-
ликанский статус, без каких-либо уступок национальным элитам. 
Л.В. Смирнягин совершенно справедливо указывает на тот факт, 
что «когда к власти пришел новый президент страны и в России 
началась быстрая централизация управления, она стала проходить 
в русле строгой симметрии. В главных реформах Путина относи-
тельно федерализма не было сделано никаких различий между 
субъектами разного формального статуса. Взять хотя бы измене-
ние правил формирования верхней палаты парламента – Совета 
Федерации: замена региональных руководителей сенаторами стала 
несомненным и сильным ударом по престижу этих руководителей, 
особенно в глазах их сограждан в регионах, поэтому напрашива-
лось решение, согласно которому для президентов республик 
можно было сделать исключение, чтобы не рисковать их лояльно-
стью. Однако ничего подобного не произошло. Аналогично, т.е. 
без всякого учета формального статуса субъектов, были проведены 
и остальные реформы – отмена выборности глав регионов населе-
нием, отмена выборности по одномандатным округам»1. Таким 
образом, опасения относительно феодализации России, равно как 
и коллапса в межнациональной сфере оказались преувеличенны-
ми. Достаточно обоснованным выглядит фигурирующее в литера-
туре мнение о том, что хотя на первых порах «республики (прежде 
всего Татарстан) успешно использовали этнический признак  
для того, чтобы добиться автономии от Центра... по мере угаса- 
ния тенденции к асимметрии спадала и острота национального  
вопроса»2.  

В то же время, несмотря на все предпринятые меры, небла-
гоприятный сюжет дробления политического и правового про-
странства полностью не исчерпал себя к настоящему моменту и не 
утратил своей злободневности. Сохраняют свое значение риски, 
связанные с расстройством нормального функционирования и не-
дееспособностью управленческого механизма. Преждевременно 
говорить об устранении асимметрии российского федерализма,  
о гармонизации межэтнических отношений. Проблема заключает-
ся в том, что в республиках сложились совершенно разные «этно-

                                                 
1 Смирнягин Л.В. Актуальна ли проблема асимметрии в современной Рос-

сии? // Федерализм и этническое разнообразие в России: Сб. ст. – М.: Российская 
политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2010. – С. 53–54. 

2 Там же. – С. 55. 



 72 

политические и экономические ситуации, а также разные стили 
руководства»1. В большинстве республик в силу разных причин 
(исторических, демографических, социальных, этнокультурных и 
даже религиозных) представители «титульной» национальности 
никак не могут быть отнесены к разряду правящих, независимо от 
того, составляют они явное меньшинство или самую большую из 
этнических групп и даже большинство населения. Руководство 
этих республик, а также состав правящих структур, в том числе и 
выборных, не носят моноэтничного характера и не построены на 
принципе этнической избирательности2. Однако, как отмечалось 
В.А. Тишковым еще в 2001 г., в группе республик региона Север-
ного Кавказа «псевдофедерализм обрел некоторые черты этно-
клановых режимов»3. В северокавказских республиках понятия 
региональной и этнической элиты совпали между собой по смыс-
лу, причем роль властной верхушки в политическом процессе ока-
залась далеко не во всем конструктивной.  

Этноэлиты представляют собой часть политического класса, 
сформированную по этническому принципу. Важнейшей, но не 
единственной политической предпосылкой возникновения этно-
элиты является титульность: этноэлиты формируются в нацио-
нально-государственных образованиях, названия которых совпа-
дают с названием одного из народов, чаще всего, но не 
обязательно составляющего этническое большинство. Идеологи-
ческой предпосылкой формирования этноэлит служат национа-
лизм, этницизм и этноцентризм, позволяющие «объяснить», поче-
му политические элиты формируются не по партийному или 
профессиональному, а по этническому признаку. Существование 
этноэлит является признаком высокой политизации этничности, 
когда этничность выступает источником формирования политиче-
ских институтов, политических прав и привилегий. Хотя термин 
«этноэлиты» содержит определенную негативную коннотацию, 
действия этноэлит необходимо рассматривать и оценивать кон-
кретно: в целях сохранения своего статуса этноэлиты предприни-

                                                 
1 Тишков В.А. Pro et Contra этнического федерализма в России // Федера-

лизм в России. – Казань: Ин-т истории АН Татарстана; Казанский институт феде-
рализма, 2001. – С. 30. 

2 Тишков В.А. Pro et Contra этнического федерализма в России // Федера-
лизм в России. – Казань: Ин-т истории АН Татарстана; Казанский институт феде-
рализма, 2001. – С. 30–31. 

3 Там же. – С. 31. 



 73

мают меры по развитию контролируемых регионов и не заинтере-
сованы в дестабилизации социально-политической обстановки. 
Однако в условиях нарастания нестабильности и возникновения 
угрозы своему статусу этноэлиты могут использовать механизм 
этнополитической мобилизации, вольно или невольно «раздувать» 
этнические конфликты. 

В литературе указывается на то обстоятельство, что борьба 
элит – универсальная характеристика всех обществ. Одним из  
инструментов этой борьбы является исключение конкурентов по 
тому или иному критерию, среди которых видное место занимает 
этническая принадлежность. Борьба элит при определенных  
обстоятельствах ведет к феномену, который называется «разыгры-
вание национальной карты». В этом контексте этническая принад-
лежность участника борьбы пропускается через призму ценностей 
системы и превращается либо в большое достоинство («наш»), ли-
бо в страшный недостаток («чужой»)1. В сложившихся на Север-
ном Кавказе условиях политическая мобилизация населения осу-
ществлялась элитами на этнической основе, что способствовало 
приобретению ресурсных или статусных конфронтаций между 
элитами черт этнических или этноклановых конфликтов. Таким, 
например, был конфликт, возникший между карачаевцами и чер-
кесами в начале 1990-х годов. При этом ситуация межэтнического 
противостояния развивалась в соответствии с логикой свободной 
конкуренции обособленных группировок, а не как взаимодействие 
политических акторов, соперничающих в легальном поле, опира-
ясь на общие, единые для всех правила, или хотя бы связанных 
неформальной аппаратно-бюрократической этикой. Вмешательст-
во в конфликты подобного рода федерального центра касалось 
лишь ликвидации или смягчения негативных последствий через 
восстановление или конструирование баланса привилегий кон-
фликтующих сторон, по определению недолговечного. Факторы, 
способствующие обострению национального вопроса и воспроиз-
водству межэтнических противоречий, оставались непотревожен-
ными, неповрежденными. 

За прошедшие годы изменить положение к лучшему не уда-
лось. Северо-Кавказский регион продолжает оставаться зоной  
высокой межэтнической напряженности, в деятельности органов 
власти процветают коррупция и непотизм. Сложившиеся в рес-
                                                 

1 Белоусов М.В. Этнические элиты Северного Кавказа: Опыт социологи-
ческого анализа. Дис. ... канд. социол. наук. – Волгоград, 2001. – С. 54. 



 74 

публиках этнократии не только не были сломлены, но даже укре-
пились, упрочили свои позиции. Их активность зачастую перехо-
дит не только во многих случаях достаточно условные границы 
российского правового пространства, но фактически выпадает из 
общих закономерностей функционирования системы государст-
венной власти как таковой. В случаях вопиющего нарушения ра-
боты правовых механизмов регулирования общественных отно-
шений для восстановления нормального, стандартного порядка 
службы требуется прямая интервенция  Кремля.  В  некоторых 
республиках  созревают  «типичные диктаторские режимы, харак-
терные скорее для Средней Азии, чем для Восточной Европы»1. 
«Властные инструменты в регионе, – справедливо отмечают 
В. Дегоев и Р. Ибрагимов, – утрачивают свои функции, предпи-
санные им от века само й природой вещей. Всё остальное – чем бы 
оно ни было, включая терроризм, – в конечном счете следствие 
этого процесса»2. 

Таким образом, успешно выстраиваемые в рамках «вертика-
ли власти» схемы взаимодействия федерального центра с регио-
нальными элитами почему-то буксуют, дают сбои в условиях  
Северного Кавказа. В связи с этим проблема того, что определяет 
политическое и культурное своеобразие данного региона, является 
крайне актуальной. Особенно это касается специфики местных 
этнократий и способов формирования этнических элит, поскольку 
именно последние осуществляют функцию «пробуждения» этни-
ческого сознания и ответственны за эмоциональную насыщен-
ность и политизированность национального чувства масс. Воспро-
изводство этнических признаков стимулируется идеологическими 
«разрядами», запускаемыми через системы массовой коммуника-
ции. Тонус этнической идентичности напрямую зависит от дея-
тельности социальных институтов, таких как государственные ор-
ганизации, образовательные учреждения, правовые акты. 

Необходимо отметить, что поскольку понятия этнократий и 
этнической элиты тесно взаимосвязаны, генезис этнократий  
как формы политического управления не может быть прояснен  

                                                 
1 Сидоренко А.В. Политическая власть в этнических регионах // Федера-

лизм и этническое разнообразие в России: Сб. ст. – М.: Российская политическая 
энциклопедия (РОССПЭН), 2010. – С. 104. 

2 Дегоев В, Ибрагимов Р. Северный Кавказ: Постсоветские итоги как  
руководство к действию, или Повестка дня на вчера. – М.: Империум-XXI век, 
2006. – С. 14.  



 75

без анализа особенностей рекрутирования этнических элит.  
В частности, А.В. Понеделков и A.M. Старостин отмечают, что  
«к этнократии относятся родоплеменные (тейповые), или нацио-
нально-земляческие группы, занявшие место во властных элитах и 
лоббирующие интересы своего этноса (или его части) в системе 
властных и экономических отношений»1. Исследовавший пробле-
му Ж. Тощенко приходит к выводу о том, что «нигде и никогда 
этнократия не зарождалась “снизу” и стихийно, “самотеком”: она – 
порождение этнических элит, целеустремленно создающих почву, 
благоприятную для зарождения этнократий»2. Сами элиты тради-
ционно рассматриваются в политологии в качестве стабильных 
групп, имеющих доступ к властным ресурсам и возможность ими 
распоряжаться. Следовательно, вопрос о складывании этнических 
элит есть в то же время и вопрос о возникновении и трансформа-
циях политических институтов в конкретном обществе.  

Социологи, политологи, этнологи неоднократно пытались 
объяснить социальную природу северокавказских обществ и их 
взаимоотношений с окружающим миром, однако удовлетвори-
тельные ответы на многие вопросы получены не были. Трудности 
в интерпретации здешних реалий возникли во многом из-за того, 
что горские сообщества организованы совершенно иначе, чем со-
циальные структуры внутри «Большой» России. 

Традиционализм как движущая сила культурного производ-
ства, господство трайбалистских установок в политике и приори-
тет конкретных, живых, жизненных, а не абстрактных, формально-
правовых резонов и норм сплошь и рядом непонятны для теорети-
ков современного общества. Несмотря на то что текстов, посвя-
щенных роли Северо-Кавказского региона в современной истории 
России выходит достаточно, их авторы редко рассматривают Се-
верный Кавказ, так сказать, изнутри, исходя из логики сложив-
шихся здесь институтов и мировоззренческих стереотипов горско-
го населения. 

Главным препятствием к созданию связной концепции  
устойчивости северокавказских этнократий является отсутствие 

                                                 
1 Понеделков А.В., Старостин A.M. Асимметрия возможностей этнокра-

тических и областных элит // Обозреватель. 2002. № 9–10 (с. 152–153). 
2 Тощенко Ж. Этнократия [Электронный ресурс] / Сайт общероссийской 

федеральной просве тительской газеты «Татарский мир». – URL: 
http://www.tatworld.ru/aiiicle.shtirn?article=619S6section=0&heading=0 (Дата посе-
щения 23.07.2013.) 



 76 

подходящей аналитический схемы, с помощью которой можно 
было бы осмыслить происходящие в регионе события. Даже те 
ученые, которые избирают Кавказ в качестве центральной темы 
своих исследований, а не как придаток к истории России, часто 
оказываются в затруднении, лишь только они касаются фундамен-
тальных проблем его исторического развития. Основная масса 
специальной литературы по Северному Кавказу посвящена очень 
узкой проблематике и почти не ориентируется на современные 
методы общественных наук. Она ограничивается изложением фак-
тологии и феноменологии предмета и состоит из описательных 
констатаций. 

Эта узкая специализация весьма неконструктивна, поскольку 
изучение региональных этнократий, в том числе на Северном Кав-
казе, может способствовать более глубокому освещению значи-
тельного числа важных вопросов общесоциологического и обще-
политологического характера. Настоящая статья представляет 
собой попытку осветить проблему с помощью применения инсти-
туциональных моделей развития традиционного общества для 
объяснения его политической самобытности. 

Специалисты по Северному Кавказу зачастую увлечены соз-
данием генерализующих концептов, но не всегда внимательны к 
деталям. Для того чтобы объяснить исторический процесс в ре-
гионе, необходимо теоретические модели тестировать на конкрет-
ном этнографическом материале. Применение институциалистско-
го подхода не только позволяет дать политически значимым 
явлениям теоретическое объяснение, но и показывает, каким обра-
зом те или иные закономерности социальной эволюции были или 
будут реализованы в социальной практике. 

Северный Кавказ является зоной длительного взаимодейст-
вия двух различных культур, обладающих стабильными идеологи-
ческими представлениями о себе и своих соседях. На протяжении 
более 200 лет горские общества враждовали с крупнейшим госу-
дарством мира, даже будучи включены в его состав и отчасти вос-
приняв его культуру, ожесточенно защищали превосходство своих 
культурных ценностей и образа жизни. Подобный этноцентризм 
хорошо известен, и ему не стоило бы удивляться. Однако проявле-
ния этнического чувства у жителей Северного Кавказа, пережива-
ние собственной идентичности привлекают к себе внимание ис-
следователей высоким накалом, особенной изощренностью. 
Например, К.Ю. Сухоплещенко к основным социальным функци-
ям этнократий на Северном Кавказе относит, во-первых, артику-



 77

ляцию этнических интересов и ценностей; во-вторых, этническую 
мобилизацию; в-третьих, защиту этнических интересов и ценно-
стей; в-четвертых, подавление интересов других этнических групп 
и игнорирование «чужих» этнических ценностей1. Демонстратив-
ное, манифестное выражение кавказской идентичности формирует 
соответствующую этнометодологию, выделяющую этнический 
компонент в любых протекающих в регионе процессах. Но при 
таком подходе кавказский этницизм рассматривается как своего 
рода социальная константа, как обстоятельство едва ли не естест-
венного, природного характера, нуждающееся в теоретической 
фиксации, а не в разъяснении.  

В последнее время в качестве исследовательского тренда все 
более и более явственно обозначается попытка связывать истоки 
межэтнической напряженности на Кавказе с политической и пра-
вовой архаизацией региона, с возрождением в деформированном 
виде традиционных практик, препятствующих экономической  
модернизации и интеграции кавказских народов в российский со-
циум. В поисках причин жизнестойкости и политической вынос-
ливости этнических элит в регионе эксперты обращаются к исто-
рическому прошлому горских обществ, к изучению механизмов 
культурной преемственности и воспроизводства культурных форм. 

Согласно М.А. Аствацатуровой, этнократии на Северном 
Кавказе имеют исторические корни, связанные с традиционными 
канонами, с обычным правом северокавказских народов. Клано-
вость в северокавказских обществах существует независимо от 
политических режимов, доктрин власти, курсов правительства, 
партийного строительства2. 

Яркими красками живописует политическую изолирован-
ность и статичность Северного Кавказа В.В. Дегоев: «Горные 
ущелья служили идеальным средством консервации социально-
культурного быта. Течение исторического времени там как бы  
останавливалось. Горцы питали глубочайшее недоверие к разного 
рода реформам и нововведениям. Адат оказался необычайно жи-
вучим институтом прежде всего потому, что он органично соот-
ветствовал замкнутому общинному миру, охранявшему себя от 

                                                 
1 Сухоплещенко К.Ю. Этнократии на Северном Кавказе: Институционали-

зация и легитимация. Дис. ... канд. социологических наук. – Ростов н/Д.: ЮФУ, 
2010. – С. 49. 

2 Аствацатурова М.А. Экспертное интервью // Этнократии на Юге России 
в экспертном измерении. Ростов н/Д.: СКНЦ ВШ ЮФУ, 2007. – С. 133. 



 78 

всяких перемен как главного источника угроз собственному суще-
ствованию1. Акцентуация кавказского традиционализма создает в 
общественном сознании образ культурной капсулы, внутри кото-
рой вечно проживается какая-то собственная социальная эпоха. 

Подобное восприятие, ставшее практически привычным,  
является, тем не менее, идеализированным, абстрактным и дале-
ким от реальности. Прежде всего по той причине, что действи-
тельности не соответствует сама концепция традиционного обще-
ства как общества культурно окостеневшего, сопротивляющегося 
новациям, да и не способного к ним. Тема эластичности, гибкости 
традиции, вынужденной чутко реагировать на колеблющиеся,  
лишенные постоянства условия социального бытия коллектива, 
обсуждалась в отечественной этнографии неоднократно. «Вариа-
тивность, – отмечает К.В. Чистов, – есть способ и одновременно 
условие существования традиции. Стереотипы могут становиться 
стереотипами только благодаря их определенному свойству (или 
качеству) – пластичности, т.е. способности адаптироваться в типо-
вых, но все-таки изменчивых ситуациях»2. Сказанное в полной  
мере актуально для северокавказских этносов, которые на протя-
жении всей своей истории демонстрировали способность к пере-
менам в сложных, кризисных обстоятельствах, талант социального 
творчества и культурный динамизм. 

Потенциал для реорганизации на новых началах гнездится в 
наиболее глубинных, базовых институциях горских обществ. Дей-
ствительно, с одной стороны, политико-правовые и социальные 
институты, которые конституируют эти общества, являются этни-
цистскими. Причем речь идет об этницизме идеологизированном, 
концептуализированном (т.е. закрепленным на уровне доктрины,  
в виде учебников, книг, публичных выступлений политиков и  
общественных деятелей), имеющем политическое выражение  
и официальную символику. Данное обстоятельство определяет 
этнократический характер политической власти – узкокорыстное 
господство и давление одного этноса. При этом община напрямую 
или через созданные ею институты формирует и жестко контроли-

                                                 
1 Дегоев В.В. Северный Кавказ: исторические очерки. Историко-

этнографическая экспозиция [Электронный ресурс] / Некоммерческий литера-
турный интернет-проект «Журнальный зал». – URL: http://magazines.russ.rU/ 
druzhba/2011/4/dl0.html (Дата посещения 23.07.2013.) 

2 Чистов К.В. Традиция и вариативность // Советская этнография. 1983. – 
№ 2. – С. 16–17. 



 79

рует отношения между людьми, подавляя инициативу составляю-
щих ее звеньев и отдельных персон. Социально-историческая 
идентичность группы оценивается ее членами как единственно 
аутентичный способ существования. 

Традиционалистские общества стремятся утвердить приори-
тет своей культуры, религии, экономической и социальной струк-
туры, отвергая прочие формы коллективной жизни как неподлин-
ные, и направлены на воспроизводство уже сложившихся форм 
социальности, блокируя новации. Однако, с другой стороны, тра-
диционалистское общество в правовом смысле всегда расколото  
на группы – этнические, конфессиональные, клановые, родовые. 
Клановость (в широком значении этого термина) есть способ 
функционирования традиционного общества, манифестация его 
социального порядка. По данной причине горская потестарная де-
мократия причинно связана с отношениями неравенства. 

Для традиционного общества конфликты между отдельными 
его субгруппами явление вполне нормальное. Политическое про-
странство здесь – это площадка, на которой жестко конкурируют 
между собой различные родовые или клановые, или общинные 
группы. Характерным в этом контексте представляется замечание 
имама Шамиля относительно готовности горцев «всегда перебить 
друг другу дорогу и стать выше товарища в каком бы то ни было 
отношении»1. Конкуренция при этом введена в определенные рам-
ки и ведется в соответствие с принятыми нормами, однако право-
вое равенство итогом ее быть не может. Соперничество имеет со-
циальный результат: кто-то побеждает, кто-то проигрывает, одни 
рода укрепляют свой статус, другие теряют престижные позиции. 

Известный этнограф XIX в. Е.М. Шиллинг отмечал, напри 
мер, у андийцев, следующее: «Все тухумы считаются равными,  
но среди них одни признаются “лучшими”, другие “худшими” (по 
родовым преданиям, численности, влиятельности и т.д.). Класси-
фикация тухумов по их достоинству обычно зависит от информа-
тора, который свой тухум выдвигает вперед. Общественное нера-
венство еще выражается в том, что в большинстве тухумов 
различаются озденол (“уздени”, полноправные люди) и лагъоал 
(потомки пленников, рабов, ущемленные в отношении брачных 
связей с первыми и при случае пользующиеся меньшим авторите-
том)»2. 
                                                 

1 Руновский А. Записки о Шамиле. – М., 1989. – С. 115.. 
2 Шиллинг Е.М. Малые народы Дагестана. – М., 1993. – С. 59–60. 



 80 

В документе 1860-х годов записано: «В горной (узденской) 
Табасарани более важные дела (по убийству, значительному во-
ровству, по общему вооружению) решались на общей сходке. На 
сходках этих сильные тухумы имели влияние так, что дела реша-
лись в большинстве случаев в их пользу; если и обвинялся член 
большого тухума при очевидности преступления, то наказание 
было возможно слабое – зато слабому тухуму пощады не было»1. 

В связи с этим понятна жесткость действующих в северо-
кавказских обществах традиционалистских норм и в то же время 
их довольно ограниченная эффективность. По сути дела общин-
ный коллектив находится в противоречивой ситуации. Надо со-
блюдать действующий обычай, но тогда, если следовать ему не-
укоснительно, прекратится всякое развитие общества. Бесконечно 
оглядываясь назад, ты рискуешь застыть соляным столпом. Чтобы 
дать обществу возможность развиваться, традиционалистскую 
норму в чем-то приходится нарушать. Однако, кто может опреде-
лить, за какими социальными новациями будущее, а какие не ста-
нут общим достоянием, так и останутся ошибками? В кавказских 
условиях такую роль брали на себя лица, которых известный этно-
граф и культуролог Ю.Ю. Карпов описывает как «революционе-
ров»: «В истории Дагестана Нового времени имамы Гази-
Магомед, Гамзат-бек и Шамиль стали революционерами, посяг-
нувшими на кардинальную реорганизацию обычая»2.  

Здесь под революционерами понимаются харизматические 
личности, наделенные в глазах соплеменников особыми качества-
ми, позволяющими им дополнять или трансформировать тради-
цию, легитимирующими их статус законодателей. Специфику ха-
ризматического типа господства, его целесообразный для 
традиционалистского общества характер показал в своих работах 
М. Вебер. Следует отметить, что условия потестарной демократии, 
клановой конкуренции способствуют выявлению харизматиков, 
личностей, наделенных способностями реформировать традицию 
при понуждающем к адаптации давлении неблагоприятных об-
стоятельств.  

                                                 
1 Памятники обычного права Дагестана XVII–XIX вв.: Арх. материалы. 

Сост. Х.М. Хашаев. – М., 1965. – С. 48. 
2 Карпов Ю.Ю. Взгляд на горцев. Взгляд с гор: Мировоззренческие аспек-

ты культуры и социальный опыт горцев Дагестана. – СПб.: Петербургское Восто-
коведение, 2007. – С. 457. 



 81

Таким образом, традиция как механизм социокультурной ре-
гуляции не заслуживает шаблонных негативистских оценок. Более 
того, традиция зачастую при всей ее жесткости ничуть не препят-
ствует реальной правовой плюральности социального мира горцев. 
При ближайшем рассмотрении границы нормы обычая оказыва-
ются весьма расплывчатыми. Свобода и изменение достигаются за 
счет движения и «дрожания» социальных молекул и атомов – чле-
нов соперничающих горских общин, за счет пронизывающих об-
щество инфлюаций извне. 

Известный этнограф В.О. Бобровников кавказскую специ-
фику рассматривает сквозь призму теории правового плюрализма, 
согласно которой государство не является монополистом в сфере 
производства правовых норм и в обществе возможно сосущество-
вание различных, как государственных, так и негосударственных, 
систем нормативной регуляции. По мнению ученого, «преобразо-
вания, произошедшие в регионе за последние полтора-два сто-
летия, вели то к укреплению правового плюрализма (во второй 
половине XIX – начале XX в., в постсоветскую эпоху), то к фор-
мированию скрытого полиюридизма»1. Теория правового плюра-
лизма перекликается с разработанными в западной социологии  
концептами «вложенных» и «наслаивающихся» политий, описы-
вающих фрагментированные, полицентрические политические по-
рядки и партикуляристские политические практики. 

Современная институциональная теория рассматривает 
структурные изменения социальных и политических отношений 
скорее в качестве продукта взаимодействия между обществами, 
нежели результата исключительно внутреннего развития. Рас-
смотрение отношений между Россией и Северным Кавказом дает 
характерный пример того, насколько эффективно применение по-
добной широкой исследовательский парадигмы. 

Несмотря на свою автономность, общества Северного Кав-
каза поддерживали постоянные контакты и между собой, и с более 
дальним социальным окружением. Если рассматривать политиче-
ские образования на Северном Кавказе изолированно, будет ка-
заться, что они возникали и рушились почти беспорядочно, однако 
если их анализировать в общерегиональном контексте и на протя-
жении длительного времени, они обнаружат массу поразительных 
                                                 

1 Бобровников В.О. Мусульмане Северного Кавказа: Обычай, право, наси-
лие: Очерки по истории и этнографии права Нагорного Дагестана. – М., 2002. – 
С. 106. 



 82 

закономерностей, связанных, в том числе, и с циклами власти в 
России. В частности, имамат Шамиля явился адаптивным ответом 
кавказских этносов на военно-политический вызов со стороны 
Российской империи. 

Потестарные горские общества в кризисных условиях вы-
двигают политическую элиту, центрирующую политическое про-
странство. В то же время необходимо иметь в виду, что возможно-
сти для реформы традиции наличествуют только в заданных 
культурно-историческим контекстом рамках. 

Как пишет известный социолог, специализирующийся на 
изучении социальных изменений, Ш. Эйзенштадт, племенные объ-
единения обычно преобразуются в патримониальные, феодальные 
или эмбрионально-имперские режимы1. 

Вслед за вопросом о политическом взаимодействии России и 
Северного Кавказа встает еще более сложная проблема культур-
ной коммуникации. Значимость событий, происходящих в резуль-
тате влияния различных культур друг на друга, часто интерпрети-
руется совершенно по-разному. Различия в картине мира делают 
их взаимоотношения особенно проблематичными. И в данном 
контексте следует, прежде всего, отметить, что горские общества 
проявили себя довольно искусными в деле манипулирования рос-
сийской системой власти, зачастую усваивая ее формы, но отвер-
гая их содержание. 

Одним из способов консервации кавказского традициона-
лизма выступает форма государственного устройства России. Со-
храняющиеся в отношениях между федеральным центром и раз-
личными типами субъектов формы асимметрии являются 
фактором политизации этничности. «Подлинный федерализм как 
основание для исключительных прав национальных государствен-
ных образований, видимо, становится одной из центральных поли-
тических проблем сегодняшней России»2. Функционирующая в 
настоящее время модель федерализма не способствовала смягче-
нию этноконфессиональной напряженности в стране, не смогла 
создать в российском обществе атмосферу этнополитического 

                                                 
1 Эйзенштадт Ш. Революция и преобразование обществ. Сравнительное 

изучение цивилиза ций. – М.: Аспект Пресс, 1999. – С. 149. 
2 Тощенко Ж. Этнократия [Электронный ресурс] / Сайт общероссийской 

федеральной просветительской газеты «Татарский мир». – URL:http://www. 
tetworld.ru/article.shtml? article=619&section=08sheading=0 (Дата посещения 
23.07.2013.) 



 83

консенсуса. Более того, российский федерализм, являясь по суще-
ству смешанным, содержит выраженную этническую доминанту, 
порождающую ряд политико-правовых коллизий.  

Большинство предложений по реформированию российского 
федерализма были неудачными и исходили из того, что альтерна-
тивы федерализму в России нет. 

Данный тезис воспринимался и зачастую воспринимается 
как данность: в России сложилось не функциональное отношение 
к федерализму как типу государственного устройства, способному 
решить важные проблемы в отношениях между Центром и регио-
нами, в том числе с преобладающим нерусским населением, а цен-
ностное отношение к федерализму. Федерализм рассматривается 
как сакральная субстанция, при этом даже помыслы о том, что 
возможны другие варианты национально-территориальной органи-
зации страны, рассматриваются как святотатство. 

Вместе с тем отношение Центра и регионов, в том числе эт-
нических регионов, – широко распространенная проблема. В ряде 
государств с целью упорядочивания отношений Центра с «нацио-
нальными» территориями стараются создавать не национальные 
субъекты федерации, а национально-территориальные автономии 
внутри субъектов, построенных по территориальному принципу. 
Такой способ урегулирования национального вопроса применяет-
ся, например, в Китайской Народной Республике. 

Согласно Конституции КНР, в районах компактного прожи-
вания национальных меньшинств осуществляется национальная 
автономия. Создаются органы самоуправления, осуществляются 
автономные права. Районы национальной автономии являются не-
отъемлемой частью Китайской Народной Республики (ст. 4)1. 

Унитарное государство с национально-территориальными 
автономиями является достаточно устойчивым образованием,  
гарантирующим реализацию государственной власти на всей  
территории, эффективно справляющимся с сепаратистскими тен-
денциями и при этом способным обеспечивать защиту прав  
национальных меньшинств. Автономия лишена, как правило, 
большинства атрибутов государственности, но в то же время мо-
жет иметь некоторые дополнительные права. 

                                                 
1 Конституция КНР 1982 г. (с изм. 1988, 1993, 1999, 2004 гг.) [Электрон-

ный ресурс] / Сайт «Законодательство Китая». – URL:http://chinalawinfo. ra/ 
consti1xitionalJaw/constitution/constitution_chl (Дата обращения 23.05.2013.) 



 84 

«Особенность национально-территориальной автономии, 
осуществляемой в КНР, состоит в том, что она не носит характера 
национальной государственности, а является по своей природе ад-
министративной автономией... она впервые в истории Китая дала 
возможность центру установить единый контроль государства над 
всеми национально-территориальными автономиями и вместе с 
тем способствовать развитию каждой из них. Иначе говоря, инсти-
тут национально-территориальной автономии помог консолидации 
страны и стал гарантией сохранения ее целостности, обеспечил 
минимизацию сепаратизма и обеспечивает государственную под-
держку национально-территориальной автономии»1. 

В районах административной автономии в судопроизводстве 
может применяться местный язык, учитываются обычаи населе-
ния, на местном языке издаются газеты, осуществляются радиопе-
редачи, он используется для обучения в школах. Кроме того, госу-
дарственный аппарат комплектуется из лиц, знающих местный 
язык, коренным жителям отдается предпочтение при формирова-
нии местного управленческого аппарата2. Разумеется, националь-
ный вопрос в Китае нельзя считать решенным, а в автономистском 
устройстве КНР видеть универсальное средство устранения меж-
этнической напряженности.  

Проблемы остаются, сложная обстановка сохраняется и в 
Тибете, и в Синьцзян-Уйгурском районе. Тем не менее китайский 
опыт регулирования отношений в межэтнической сфере заслужи-
вает внимания, отдельные его аспекты могут быть учтены при раз-
работке стратегии национальной политики в России. 

Следует отметить, что Россия имеет и собственный опыт 
формирования внутренней структуры государства через установ-
ление автономий, в котором можно было бы отыскать позитивные 
моменты. По сути, речь идет о возрождении на новой основе ши-
роко критиковавшейся в советском обществоведении идеи авто-
номизации, однако с учетом опыта XX в. 

Именно благодаря тому, что де-факто при строительстве 
СССР был реализован план автономизации, Советский Союз про-
существовал гораздо дольше того, когда обнаружилась несостоя-

                                                 
1 Чжэн Кай. Национально-территориальная автономия в Китайской На-

родной Республике. Автореферат диссертации на соискание ученой степени кан-
дидата юридических наук. – М.: МГУ им. М.В. Ломоносова, 2009. – С. 17. 

2 Чиркин В.Е. Конституционное право зарубежных стран. – М.: Юристъ, 
2007. – С. 174. 



 85

тельность советского экономического проекта. А юридическое 
оформление краха советского проекта пошло по пути распада со-
юзного (федеративного) государства. 

РСФСР, провозглашенная федерацией, по сути дела пред-
ставляла собой унитарное образование с автономиями. В соответ-
ствии с Конституцией 1978 г. в ее состав наряду с краями, облас-
тями и городами республиканского подчинения входили 
16 автономных республик, пять автономных областей и 10 авто-
номных округов. Здесь также наблюдается достаточно тонкая, 
ступенчатая градация субъектов, приспособленная к местным  
условиям территориального размещения этноса и уровню его эко-
номического и культурного развития. «Матрешечная» конструк-
ция административных единиц, соcтавлявших Россию, позволяла 
подходить к реализации национальной политики в каждом отдель-
ном регионе максимально конкретно.  

Можно по-разному относиться к советскому периоду рос-
сийской истории. Многие характеристики той эпохи, в том числе 
связанные с политикой в области этнических отношений, весьма 
противоречивы и не поддаются однозначной оценке. Тем не менее 
трудно не признать, что в деле построения единой общности – со-
ветского народа – были достигнуты значительные успехи и нацио-
нальный вопрос стоял тогда менее остро, чем в настоящее время,  

Таким образом, многие проблемы в сфере межэтнического 
взаимодействия, с которыми сталкивается российское общество на 
современном этапе своего развития, коренятся в особенностях го-
сударственно-территориального устройства Российской Федера-
ции. Этнический федерализм, фактически являющийся принципом 
территориальной организации государства, способствует полити-
зации этничности, не позволяет выбраться из тупика бесконечных 
претензий этнических субъектов друг к друг и к властям, поддер-
живает высокий уровень этнической напряженности. 

 Перестройка федеративной системы на административно-
территориальных началах («губернизация») выглядит сейчас едва 
ли выполнимой задачей в силу как противодействия этнических 
элит, так и недостаточности правового обеспечения подобной ре-
формы. Средства решения национального вопроса следует искать 
в осторожном переходе на путь унитарного государства с нацио-
нально-территориальными автономиями. 

Изменение статуса этнических образований может рассмат-
риваться как первый шаг к уходу от политизированной этничности 
в России. Имеются признаки того, что российская политическая 



 86 

элита в настоящий момент постепенно уходит от трактовки феде-
рализма как универсального средства решения межнациональных 
проблем. 

 Анализ текста утвержденной Указом Президента РФ 
19 декабря 2012 г. «Стратегии государственной национальной по-
литики Российской Федерации на период до 2025 года» показыва-
ет, что ее авторами на вопросах взаимодействия, взаимовлияния 
конституционного принципа федерализма и национальной струк-
туры российского общества, весьма актуальных в литературе, 
СМИ и массовом сознании, не делается сколько-нибудь заметного 
акцента. В частности, проблематика особенностей федеративного 
устройства, централизации-децентрализации власти не фигурирует 
ни среди основных вопросов государственной национальной поли-
тики, требующих особого внимания, ни среди целей национальной 
государственной политики, ни среди ее приоритетных направ-
лений. 

«Элитология России: Современное состояние  
и перспективы развития», Ростов н/Д.,  

2013 г., т. 1, с. 401–417. 
 
 
Александр Князев,  
политолог  
СРЕДНЯЯ АЗИЯ ПОСЛЕ МАЙДАНА 
 
Крымско-украинский кризис завершил переходный период в 

глобальной системе международных отношений и положил начало 
новой эпохе, отличительная черта которой – многополярность со-
временного мира. Эксперты убеждены, что украинские события 
самым неординарным образом отразятся на Средней Азии и Ка-
захстане. 

Проекции кризиса, катализатором которого стал наметив-
шийся тренд на вступление Украины в Таможенный, а в перспек-
тиве и в Евразийский союз – вместо подписания соглашения об 
ассоциации с ЕС, в бывших советских республиках различны. Что 
логично, ведь и сами эти страны не похожи друг на друга, неоди-
наковы и применяемые к ним извне сценарии. Соответственно, 
модели поведения государств и неправительственных акторов в 
Средней Азии тоже разные. 

 
 



 87

Евразийский выбор Назарбаева 
 
Главный удар на антироссийском и антиинтеграционном 

фронте наносится по Казахстану, активно вовлеченному в евра-
зийский проект. Наиболее ярким примером проявления русофобии 
в Казахстане стал апрельский номер журнала «Жулдыздар отбасы 
Ањыз адам», который был посвящен 125-летию Адольфа Гитлера 
и в котором предпринята попытка реабилитировать немецкого 
фюрера в сознании казахстанцев. «В некоторых своих действиях 
Путин, кажется, переплюнет Гитлера», – предполагает издание.  

Агентство связи и информации Казахстана оперативно от-
реагировало на эту публикацию, заявив, что редакция журнала на-
рушила ст. 164 Уголовного кодекса РК, касающуюся разжигания 
социальной, национальной, родовой, расовой или религиозной 
вражды. Максимальный срок, предусмотренный за это преступле-
ние, – до 12 лет лишения свободы. Симптоматично, что темы фа-
шизма и национализма, интеграции и взаимоотношений с Россией 
поднимались и на самом высоком государственном уровне. В рам-
ках XXI сессии Ассамблеи народов Казахстана президент Нурсул-
тан Назарбаев заявил, что межэтнические отношения – не поле для 
политических игр: «Это человеческие судьбы. Их нельзя оставлять 
на потом и тем более игнорировать их циничное использование 
одной из политических групп как аргумент в борьбе за власть. Это 
опасно для государства, для народа, для каждого человека. Все 
должны понимать, что шовинизм или национализм отделяет от 
откровенного неофашизма очень тонкая грань, которую легко пе-
реступить». Глава государства призвал казахстанцев всегда пом-
нить о тех великих жертвах, которые принесли народы всего СНГ 
в Великой Отечественной войне во имя победы над «коричневой 
чумой». 

Назарбаев четко дал понять, что считает правильным сде-
ланный Астаной выбор. «Я считаю, что интеграционный выбор 
любой страны – это вопрос народного благосостояния. Успешной 
выгодной интеграцией будет только та интеграция, которая осно-
вана не на политической конъюнктуре, а на прагматических инте-
ресах, создает условия для занятости и бизнеса. Именно к такого 
типа интеграции стремятся Казахстан, Россия и Беларусь в рамках 
Евразийского экономического союза. В Астане планируется под-
писать исторический договор о создании этого интеграционного 
объединения... Три страны интегрируются для того, чтобы выдер-



 88 

жать глобальную конкуренцию. А в том, что она будет жесткой, 
сомневаться не приходится».  

Позиция Назарбаева ясна: глава государства хочет обезопа-
сить Казахстан, которому угрожает дестабилизация по традицион-
ному, уже не раз опробованному сценарию. Ведь на Западе, в пер-
вую очередь в США, крайне негативно относятся к стремлению 
Астаны принять участие в интеграционных проектах России.  
И практически не вызывает сомнений, что в ближайшее время бу-
дут предприняты попытки расшатать ситуацию в Казахстане, как, 
впрочем, и в Белоруссии. 

Вопреки представлениям за пределами республики антирос-
сийские настроения в казахстанском обществе распространены 
крайне мало. Прослойка так называемого «креативного класса»  
(от крайних националистов до радикалов-экологов и интеллигент-
ствующих либералов, подпитываемых западными фондами) не 
оказывает существенного влияния на общественное мнение в 
стране. Об отсутствии протестного потенциала свидетельствует,  
в частности, отношение казахстанцев к беспорядкам в Жанаозене в 
декабре 2011 г. Применение силы к демонстрантам со стороны го-
сударственных структур было достаточно равнодушно воспринято 
за пределами бунтовавшего региона, и к настоящему времени ин-
цидент просто забыт.  

Вскоре после того, как президент Казахстана определил ос-
новной вектор развития страны, в Астану прибыла помощник гос-
секретаря США по странам Южной и Центральной Азии Ниша 
Бисвал. Официальной целью визита было заявлено обсуждение 
проблемы спутникового исследования казахстанских гор и ледни-
ков, а также итогов переговоров между Обамой и Назарбаевым в 
Гааге. (Характерно, что госпожа Бисвал не была принята никем из 
высшего руководства страны, ей удалось побеседовать только с 
министром иностранных дел Ерланом Идрисовым.) 

Реальная же цель поездки помощника госсекретаря заключа-
лась в том, чтобы вовлечь Казахстан в афганские проекты и проект 
транспортировки нефти в Индию. Американцы заинтересованы в 
максимальной переориентации товарных и финансовых потоков с 
Севера (РФ) и Востока (КНР) на Юг. Фактически речь идет о реа-
нимации старой концепции «Большой Центральной Азии», полу-
чившей теперь название «Новый Шёлковый путь». Этот проект 
вписывается в более обширные планы США по сокращению, а в 
идеале и прекращению экспорта энергоносителей из Казахстана  
(и Туркмении) в Китай. По словам Бисвал, Вашингтон стремится 



 89

«видеть Центральную Азию связанной более тесными узами с 
Южной Азией через Афганистан и Пакистан. И эта цель может 
быть достигнута при поддержке Соединенных Штатов». 

В Астане к американским предложениям отнеслись сдер-
жанно, не проявляя излишнего энтузиазма. Примечательно, что 
визит помощника госсекретаря совпал с отставкой премьер-
министра Серика Ахметова, кресло которого занял Карим Маси-
мов. И если Ахметов был премьер-министром-управленцем, кото-
рый занимался в основном хозяйственными проблемами, Масимов – 
знаковая политическая фигура. Его главными задачами на посту 
премьера станут активизация интеграционного процесса с Россией 
и оптимизация двусторонних отношений с КНР (об этом косвенно 
свидетельствует ряд заявлений Нурсултана Назарбаева). Неслу-
чайно, комментируя итоги своего визита в Астану, Ниша Бисвал с 
оттенком некоторого разочарования сказала журналистам: «Мы 
хотим, чтобы у Казахстана были дружественные, выгодные, бла-
гоприятные и позитивные отношения с Россией, но не считаем, 
что эти отношения должны быть эксклюзивными». Однако в ка-
захстанской столице, похоже, никто не собирается к этим словам 
присслушиваться.  

Внутренняя политика в Казахстане часто становится про-
должением внешней. После того как разразился украинский кри-
зис, с политического поля страны вынужден был уйти амбициоз-
ный молодой националист Мухтар Тайжан, который считался 
одним из самых ярых противников евразийской интеграции. Анти-
евразийский форум 12 апреля попросту провалился, скандальную 
же публикацию журнала «Жулдыздар отбасы Ањыз адам» можно 
считать одной из последних громких акций, противопоставленных 
представителями оппозиции тому вектору развития, который был 
определен президентом. 

Пророссийские позиции Казахстана превращают эту страну 
в главный объект активности США в регионе. Однако слабость 
проамериканских лоббистских групп в Астане и отсутствие реаль-
ной оппозиции делают мало вероятной дестабилизацию изнутри. 
Поэтому в Вашингтоне присматриваются к соседним странам, ко-
торые можно использовать в качестве плацдармов, – к Туркмении 
и Киргизии. Скорее всего, на туркменском направлении в бли-
жайшее время будут использоваться возможности суннитских ра-
дикальных группировок, которые представляют угрозу для Запад-
ного Казахстана. На оперативно-стратегическом совещании в 
Министерстве обороны, которое Назарбаев провел в первых чис-



 90 

лах марта после консультаций в Москве с Лукашенко и Путиным, 
речь шла об усилении структур безопасности в тех приграничных 
регионах, из которых исходит опасность для Астаны (к ним не от-
носятся области, граничащие с Китаем и тем более с Россией).  
Согласно указаниям президента, целый ряд воинских частей пере-
дислоцируется с востока и из центральной части Казахстана в рай-
оны казахстанско-киргизской и казахстанско-узбекской границ, а 
также в западные области Казахстана, на туркменское и каспий-
ское направления. К этим же регионам будет приковано внимание 
спецслужб. 

 
К формированию геополитической оси  
Москва – Ташкент – Астана 
 
Переосмысление внешней политики происходит и в Узбеки-

стане. В начале марта в связи с событиями на Украине узбекский 
МИД выступил с заявлением о недопустимости внешнего вмеша-
тельства во внутренние дела государства. Адресован этот месседж 
был не только и не столько России. Да, Узбекистан не рассматри-
вает возможность своего участия в Таможенном и Евразийском 
союзах, приостановил членство в ОДКБ, но это не означает, что 
Ташкент дистанцируется от Москвы, Астаны и Минска. Страна 
стремится стать ключевым игроком в регионе, на что у нее есть 
веские основания. 

История всех постсоветских интеграционных проектов в 
Средней Азии доказывает, что, к сожалению, разговоры об общей 
истории, культуре и единстве региональных держав – не более чем 
мифологемы. Среднеазиатские страны объединялись в рамках 
единых государственных образований только силой, будь то Чин-
гисхан, Тамерлан, Российская империя или СССР. 

По мнению руководства Узбекистана, Россия пока не справ-
ляется с ролью объединителя среднеазиатских стран. Не стоит 
ожидать от Ташкента другой оценки, ведь российские инициативы 
до настоящего момента им не поддерживались, с 1990-х годов 
страна делала ставку на двусторонние отношения. А без Узбеки-
стана региональное пространство получалось неполноценным,  
разорванным. Там, где не получается создать интеграционный 
альянс, логично сформировать ось стран, способных обеспечить 
региональную безопасность. И украинский кризис может стать 
катализатором построения геополитической оси Москва – Таш-
кент – Астана, объективно необходимой региону. Такая конструк-



 91

ция  
укрепила бы и консолидировала региональное геополитическое, а 
затем и геоэкономическое пространство, позволила бы выработать 
общую действенную стратегию по отношению к политике США и 
Запада (а также КНР) в Средней Азии.  

Развитие отношений с Россией для Узбекистана принципи-
ально важно. И приостановка членства в ОДКБ на самом деле ма-
ло что значит. Накоплен многолетний опыт ежедневного обмена 
информацией между спецслужбами и другими силовыми структу-
рами двух стран. Существует и фундаментальная правовая база 
российско-узбекских отношений – Договор о стратегическом 
партнерстве от 16 июня 2004 г., а также Договор о союзнических 
отношениях между Узбекистаном и Россией от 14 ноября 2005 г.  
И в Ташкенте надеются, что в ближайшее время Москва более 
четко обозначит свои позиции в регионе, что позволит средне-
азиатским странам точнее расставлять акценты во внешней поли-
тике. 

Двустороннее взаимодействие между Узбекистаном и Рос-
сией в отличие от многосторонних форматов (в частности, ОДКБ) 
позволяет решать возникающие проблемы быстро и эффективно. 
Почему руководство страны с осторожностью относится к много-
сторонним форматам? Ташкент убежден, что участие Белоруссии 
и особенно Казахстана в Таможенном союзе имеет массу негатив-
ных последствий. А значит, интеграционные проекты могут  
привести к социальной напряженности и росту национализма в 
стране. 

Вероятность дестабилизационных сценариев по типу «араб-
ской весны» или украинского Майдана в Узбекистане минимальна. 
Андижанские события 2005 г. показали, как будут реагировать на 
подобные попытки узбекистанские государственные структуры. 
Есть и другие менее известные, но не менее характерные примеры. 
Но вот угроза влияния извне является вполне реальной для всех 
держав региона. В Ташкенте внимательно наблюдают, например, 
как в соседней Киргизии идет процесс сращивания экстремистских 
и террористических группировок с организованной преступностью 
и государственными структурами, в том числе и с силовыми.  
Узбеки с удовольствием сочли бы происходящее внутренним де-
лом Киргизии, но Узбекистан находится в центре региона, и ста-
бильность в нем напрямую зависит от того, что творится в сопре-
дельных государствах. 

 



 92 

 
Афганский проект:  
Хаотизация Центральной Азии 
 
Серьезным вызовом для среднеазиатских государств, без-

условно, является Афганистан. Рассматривать происходящее в 
этой стране и соседних государствах следует через призму извест-
ного проекта, получившего в Вашингтоне название «Большой 
Ближний Восток». События «арабской весны», а теперь и «русской 
весны» доказывают правильность такого подхода. Мировая исто-
рия, по крайней мере, в ключевых регионах мира, окончательно 
стала проектной. Ни одна революция ни в одной стране мира, на-
чиная с 1789 г., не была следствием внезапного социального про-
теста. В событиях, которые приводят к смене власти, практически 
всегда присутствует внешний фактор. Для осуществления револю-
ций разрабатываются специальные технологии, к началу XXI в. 
ставшие весьма изощренными. 

Афганистан – тоже проект, который имеет свою историю, 
традиции, законы реализации, сформированные еще в период так 
называемой «Большой игры». В начале «нулевых» этот проект, 
конечно, структурно изменился, приобрел новую динамику. 

Надуманные страхи, связанные с предстоящим выводом 
войск США и НАТО из Афганистана, не имеют ничего общего с 
реальными тенденциями, существующими на афганском направ-
лении. В обозримой перспективе один из наиболее вероятных  
сценариев развития Афганистана – раскол страны на этнополити-
ческие анклавы, которые будут находиться в состоянии конфрон-
тации, а временами и войны между собой. После прошедших в 
стране президентских выборов эксперты прогнозируют резкое 
ухудшение этнополитической ситуации. Дело в том, что рост по-
литического самосознания этнических меньшинств, в первую оче-
редь таджиков, входит в непримиримое противоречие со стремле-
нием пуштунской элиты сохранить и усилить свои доминирующие 
позиции в государстве. Предстоящая фрагментация Афганистана 
для среднеазиатских республик имеет двоякое значение.  

Независимо от окончательных результатов афганских выбо-
ров соглашение о сотрудничестве в области безопасности между 
Кабулом и Вашингтоном – лишь вопрос времени. Согласно дан-
ному соглашению, на территории Афганистана остается девять 
полноценных военных баз США: в Кабуле, Баграме, Мазари-
Шарифе, Герате, Кандагаре, Шурабе (Гильменд), Гардезе, Джела-



 93

лабаде, Шинданде. Кроме того, американцы получают право ис-
пользовать в военных целях международные аэропорты Кабула и 
Герата, а также право военного присутствия в наземных погранич-
ных пунктах Торхам и Спинбулдак (граница с Пакистаном), Тур-
гунди (граница с Туркменистаном), Хайратон (граница с Узбеки-
станом) и Шархан-Бандар (граница с Таджикистаном). 

При этом, по условиям договора, Соединенные Штаты пол-
ностью снимают с себя ответственность за обеспечение безопасно-
сти в стране, перекладывая ее на афганские национальные силы 
(ANDSF). Однако, как утверждается в проекте соглашения, «сто-
роны признают, что в Афганистане могут проводиться американ-
ские военные операции для победы над “Аль-Каидой” и аффили-
рованными с ней организациями, если того требуют интересы 
борьбы с терроризмом». По сути, у США остается право на веде-
ние боевых действий по своему усмотрению. 

Легко представить, как будет развиваться ситуация в Афга-
нистане, после того как обеспечивать порядок в стране станут 
ANDSF. Принадлежность военнослужащих к различным этниче-
ским группам, насильственная в ряде случаев мобилизация, низ-
кий уровень подготовки и дисциплины, коррумпированность офи-
церского состава – далеко не полный перечень проблем, делающих 
ANDSF недееспособной организацией. Но, пожалуй, самым серь-
езным вызовом станет массовое дезертирство (ежегодно до 50 тыс. 
солдат отказываются от службы в афганских силовых структурах). 
Часто военнослужащие вербуются противником: в воинских час-
тях активно действует агентура «Талибана». 

Непростой задачей является подготовка высшего офицер-
ского состава, что объясняется, в частности, низким уровнем обра-
зования в афганском обществе. Силы безопасности не в состоянии 
самостоятельно обслуживать сложную технику, заниматься логи-
стикой, планировать боевые операции. Оставшись без серьезной 
поддержки со стороны США, они могут повторить печальную 
судьбу афганской армии после вывода советских войск. Хотя, надо 
заметить, режим Наджибуллы оказался на удивление прочным: он 
продержался три года. Нынешняя кабульская элита, скорее всего, 
столько не протянет. Военнослужащие разбегутся – кто к талибам, 
кто в другие боевые отряды (в Афганистане они есть у каждого 
уважающего себя политика).  

Не совсем понятно, как будет складываться ситуация на се-
веро-западе Афганистана и какая роль отводится признанному ко-
гда-то лидеру афганских узбеков генералу Абдулу Рашиду Дусту-



 94 

му. Бывший советник президента Узбекистана Рафик Сайфулин 
убежден, что «в случае раскола Афганистана на воюющие анкла-
вы, зона, которую способен контролировать Дустум, может стать 
буфером для Центральной Азии». Однако в настоящее время, по 
данным некоторых источников в Кабуле, Дустум парализован и 
находится на лечении в Стамбуле. Учитывая динамичность афган-
ской политической жизни, это может означать конфликт между 
другими узбекскими лидерами и дестабилизацию одного из клю-
чевых регионов страны.  

Раскачать ситуацию на северо-западе Афганистана могут и 
туркменские этнические группировки, которые вот уже несколько 
лет действуют в провинциях Фарьяб и Батгис. Одна из них под 
названием «Такфир» напрямую связана с пуштунскими талибами. 
Среди туркменских отрядов идет непрекращающаяся борьба за 
власть. Причем ситуация в регионе, примыкающем к границе с 
Туркменией, считается наиболее опасной. Здесь нет весомых по-
литических сил, которым можно было бы оказать поддержку в об-
мен на лояльность и хотя бы относительную стабильность в при-
граничье.  

К тому же у Казахстана, России, Узбекистана, ОДКБ и ШОС 
отсутствуют какие-либо системные связи с государственными 
структурами в Ашхабаде. Поведение Туркмении непредсказуемо, 
а ее способность обеспечить собственную безопасность вызывает 
большие сомнения. Дополнительной проблемой является попу-
лярность идеологии пантюркизма, которая активно и весьма  
успешно распространяется среди туркмен и узбеков последовате-
лями Фетхуллаха Гюлена, находящимися в составе турецкого кон-
тингента ISAF и так называемых «команд по восстановлению» 
(Provincial Reconstruction Teams). He меньшую угрозу представля-
ет и ваххабизация региона, которая ведется саудовскими эмисса-
рами через местных мулл и имамов от Герата до Мазари-Шарифа 
и точечно в других регионах афганского Севера.  

В общем, среднеазиатские правители должны очень внима-
тельно отслеживать ситуацию в Афганистане и делать всё от них 
зависящее, чтобы центробежные тенденции не были перенесены 
на территорию бывших советских республик. 

 
Эффект «афганского домино»: 
Слабые звенья региональной безопасности 
 



 95

Во внешне стабильной Туркмении, безусловно, может про-
явиться эффект «афганского домино». На протяжении многих де-
сятилетий в органах власти здесь доминируют представители  
одного племени теке (или ахал-теке), что вызывает растущее недо-
вольство населяющего западный Балканский и северный Дашогуз-
ский велаяты племени иомудов. В Балканском велаяте расположе-
на значительная часть объектов газодобычи. А поскольку газовые 
месторождения являются основным сектором экономики страны, 
сепаратистские настроения в Западной Туркмении очень сильны. 
Ситуация осложняется наличием крупных туркменских диаспор в 
сопредельных странах. В приграничных районах Афганистана 
проживает около 1 млн туркмен, преимущественно племена иому-
дов, а в приграничье Ирана – более 1 млн 300 тыс. туркмен, кото-
рые также не принадлежат к племени теке. Общая численность 
населения Туркмении при этом составляет около 5 млн человек.  

Развитие конфликтных процессов в Юго-Западном Афгани-
стане и вероятность их перемещения на территорию Туркмении 
позволяет – пока гипотетически – прогнозировать формирование 
кризисной оси Афганистан – Туркменистан с выходом на казах-
станский Прикаспийский регион и последующим развитием в на-
правлении российского Кавказа, Поволжья и Приуралья. 

Страны, входящие в эту ось, могли бы заниматься пробле-
мами безопасности региона и реагировать на рост китайского при-
сутствия на Каспии и в Средней Азии, а также на попытки воспре-
пятствовать этому со стороны глобальных конкурентов КНР. 

В отличие от Туркмении, простая «афганизация» или «хао-
тизация» Узбекистану не грозит. Но фрагментация Афганистана 
неизбежно влечет за собой серьезные риски, требующие асиммет-
ричных ответов, – наркопроизводство и наркотранзит, а также 
подготовка террористических группировок для действий за преде-
лами афганской территории,  

Именно в Афганистане по-прежнему базируется небезызвест-
ное Исламское движение Узбекистана, которое давно преврати-
лось в международную террористическую структуру и легко  
может повернуть свои «штыки» против Ташкента. Что касается 
проблемы наркотранзита, то около 80% наркотиков попадают в 
республику не напрямую через афганскую границу (эта граница 
довольно тщательно контролируется), а с территорий Таджикиста-
на и особенно Киргизии, границы с которыми относительно от-
крыты.  



 96 

 Киргизия, Таджикистан и Туркмения – наиболее слабые 
звенья региональной безопасности. Руководство Таджикистана 
никак не комментирует ситуацию на Украине и старается не заме-
чать настроения общества, которое однозначно высказалось в под-
держку воссоединения Крыма с Россией. При этом власти усили-
вают давление на остатки оппозиции – вероятно, это должно 
свидетельствовать о том, что начальство усвоило украинские уро-
ки. В силу географической изолированности Таджикистана инте-
грационные процессы на постсоветском пространстве пока не 
столь актуальны для руководства республики, у него еще есть 
время для принятия решения. Тем не менее Душанбе критически 
зависим от Москвы по целому ряду жизненно важных направле-
ний – от обеспечения безопасности до положения таджикских тру-
довых мигрантов. И неудивительно, что власти Таджикистана не 
увлекаются антироссийской риторикой и уж тем более не способ-
ны на какие-то практические антироссийские действия. 

С другой стороны, прямо поддержать позицию России офи-
циальный Душанбе не может. Интересы Таджикистана перепле-
таются с интересами США, других западных стран и Украины. 
Таджики не раз заявляли о своей приверженности пресловутой 
многовекторности. Немалую роль в политике Душанбе на украин-
ском направлении сыграл и вопрос, связанный со строительством 
Рогунской ГЭС, давно уже превратившийся в республике в нацио-
нальную идею. Турбины для будущей ГЭС были заказаны на 
предприятиях Незалежной, поэтому в Таджикистане внимательно 
следят за тем, как разворачиваются события на украинском Юго-
Востоке. 

Что касается эффекта «афганского домино», в последнее 
время таджикские эксперты из числа приближенных к президенту 
Рахмону активно рассуждают о планах внешних сил по созданию 
исмаилитского государства на Памире и исламистского – в Фер-
ганской долине. При этом в некоторых регионах страны правящий 
режим может навести порядок лишь с помощью специальных вой-
сковых операций, как это случилось в Горно-Бадахшанской авто-
номной области в 2012 г. И хотя осенью 2013 г. победу на прези-
дентских выборах в очередной раз одержал Эмомали Рахмон, что, 
безусловно, стало свидетельством способности местной политиче-
ской элиты к мобилизации, таджикам пора выработать более чет-
кую позицию по поводу участия в интеграционных проектах, ини-
циированных Россией. 

 



 97

 
 
 
Троянский конь Средней Азии 
 
В Киргизии позиции власти очень слабы, президент Алмаз-

бек Атамбаев практически не контролирует ситуацию в стране. 
Основные решения принимаются несколькими группами влияния 
в аппарате президента, правительстве, отдельных министерствах, 
частично в парламенте. Вопросами внешней политики в основном 
занимаются давние лоббисты западных интересов: Сапар Исаков 
(руководитель отдела внешней политики аппарата президента), 
Эрлан Абдылдаев (министр иностранных дел), Фарид Ниязов (со-
ветник президента). 

Символично, что визит в Бишкек помощника госсекретаря 
США по странам Южной и Центральной Азии Ниши Бисвал сов-
пал по времени с назначением на пост премьера Джоомарта Отор-
баева. В свое время он работал старшим советником Европейского 
банка реконструкции и развития по вопросам инвестиционного 
климата, был членом наблюдательного совета Американского 
университета в Центральной Азии и президентом Ротари-клуба. 
Оторбаев считается политиком ярко выраженной прозападной 
ориентации, и его назначение резко усиливает прозападные на-
строения в киргизском политическом истеблишменте. Следова-
тельно, можно прогнозировать, что и без того непростой процесс 
вступления Киргизии в Таможенный союз затормозится, начнется 
постепенное замораживание российско-киргизских отношений. 

У США есть мощный инструмент давления на Атамбаева, 
если тот будет пытаться сблизиться с Москвой, – внесистемная 
(непарламентская) оппозиция, костяк которой составляет группи-
ровка Равшана Жеенбекова – Национальное оппозиционное дви-
жение (НОД). Жеенбеков – откровенно проамериканская фигура. 
В его движение вошли многие киргизские политики, оказавшиеся 
в настоящее время не у дел. Среди них бывший мэр Оша Мелис 
Мырзакматов, бывший глава партии «Ата Журт» Камчибек Таши-
ев, экс-генпрокурор Азимбек Бекназаров. НОД – объединение 
временное, и лидерство Жеенбекова более чем формальное.  

Кроме того, в стране как грибы растут НПО прозападной 
ориентации. Вопросы вступления Киргизии в Таможенный союз, 
продажи «Кыргызгаза» «Газпрому» и возможная покупка «Рос-
нефтью» контрольного пакета акций аэропорта «Манас» – вот 



 98 

главные раздражители для прозападных активистов. При этом в 
стране ухудшается социально-экономическая ситуация, а значит, 
вероятность давления на Атамбаева становится все более реальной 
и не исключено, что вскоре мы услышим требования его отставки.  

Любопытно, что проправительственные СМИ в Киргизии 
связали визит Бисвал в Бишкек с активизацией фронды. И хотя в 
реальности никаких контактов с оппозицией помощник госсекре-
таря не имела, многие эксперты полагают, что по итогам поездки 
следует ожидать изменений в политике США на киргизском  
направлении. Пока же директор ЦТП «Манас» Джон С. Миллард 
отказывается комментировать информацию о строительстве в  
аэропорту и на других американских объектах на территории рес-
публики радарных установок и возведении нового здания посоль-
ства США, где предположительно будет размещено оборудование 
радиоэлектронной разведки.  

Киргизия давно уже стала местом, где базируются оппози-
ционные силы, призванные дестабилизировать обстановку в со-
седних странах. Именно в киргизском Оше в 2005 г. готовились 
боевики, поднявшие мятеж в узбекском Андижане. А после подав-
ления мятежа они бежали в западные страны через киргизскую 
Джалал-Абадскую область. В курортных заведениях на озере  
Иссык-Куль представителями американских и европейских НПО 
регулярно проводятся конференции, семинары и тренинги для 
представителей оппозиции из всех среднеазиатских государств.  

Впрочем, в последнее время активность Агентства США по 
международному развитию, организации «Международная трево-
га», Национального демократического института международных 
отношений, Международного республиканского института, фонда 
Конрада Аденауэра, фонда Джорджа Сороса и им подобных сме-
стилась на Юг республики, подальше от бишкекских властей, ко-
торые, впрочем, и так смотрели на деятельность этих миссионеров 
сквозь пальцы. Ведь даже в местные неправительственные органи-
зации 70% денежных средств поступает из бюджета иностранных 
государств, 20% – из бюджета транснациональных коммерческих 
компаний, и только 10–15% составляют частные пожертвования.  
А поскольку альтруизма во внешней политике быть не может, по-
лучается, что 70% средств, полученных НПО, идут на цели, далеко 
не всегда соответствующие национальным интересам Киргизии, а 
зачастую прямо им противоречащие. Более того, эти организации 
часто нарушают существующие международные нормы по проти-
водействию отмыванию преступных доходов, используемых для 



 99

финансирования экстремистской, а иногда и террористической 
деятельности в других государствах. 

Российский полюс и крах  
политики «многовекторности» 
 
Общий анализ ситуации в Афганистане, Таджикистане и 

Киргизии позволяет сделать вывод, что в ближайшее время эти 
три страны превратятся в единую конфликтную зону. В пользу 
этого предположения свидетельствует низкий уровень охраны го-
сударственных границ между Афганистаном и Таджикистаном, 
Таджикистаном и Киргизией. Несомненно, негативное развитие 
событий в регионе окажет воздействие на Узбекистан и Казахстан. 
Не исключено, что Россия и Казахстан примут участие в военной 
миссии ОДКБ, что лишь подольет масла в огонь и приведет к раз-
растанию конфликта. В итоге Средняя Азия уже не в проектном, а 
во вполне реальном измерении станет частью «Большого Ближ-
него Востока», который находится в состоянии перманентного  
вооруженного противостояния. В этой связи нельзя назвать слу-
чайными регулярные обострения таджикско-узбекских, таджик-
ско-киргизских и узбекско-туркменских отношений. По словам 
экспертов, если, скажем, возобновление межэтнического конфлик-
та на Юге Киргизии совпадет с напряженностью на таджикско-
узбекской границе, это может привести к дестабилизации всего 
региона. 

Что касается отношения к России и евразийской интеграции, 
в среднеазиатских странах оно очень разное. Тем не менее можно 
выделить некоторые общие черты. Выступая на конференции по 
безопасности в Мюнхене в феврале 2007 г., Владимир Путин обо-
значил свое ви дение роли России на пространствах бывшего СССР 
и в международной политике в целом. Тогда Президент РФ впер-
вые высказал упреки Западу, обозначив как проблемы, так и  
те условия, на которых Россия готова сотрудничать с США и  
Европой. 

Для государств СНГ, в том числе и для стран Центральной 
Азии, это означало, что время балансирования в рамках концепции 
многовекторности истекает и вскоре им будет предложено оконча-
тельно определиться со своими приоритетами во внешней полити-
ке. Мало кто воспринял этот сигнал правильно, как, впрочем, и 
следующий сигнал – августовскую войну 2008 г. и признание не-
зависимости Абхазии и Южной Осетии. 



 100 

Украинский кризис окончательно расставил точки над i, и 
хотя это создает определенный дискомфорт для правящих средне-
азиатских элит, ясность лучше неопределенности. И при условии 
что напряженность между Россией и странами НАТО будет воз-
растать, государства – участники ОДКБ (Казахстан, Киргизия, 
Таджикистан, Туркмения) и их союзники (Узбекистан) вынуждены 
быстро решать, имеет ли смысл продолжать сотрудничество с 
Альянсом. Тем более что события на Украине показали со всей 
очевидностью: несмотря на воинственную риторику, вмешиваться 
в конфликты на постсоветском пространстве ни США, ни НАТО 
не готовы.  

Существование сфер влияния великих держав и так назы-
ваемых стран-сателлитов всегда было данностью международной 
жизни. Действия России на Кавказе в августе 2008 г., присоедине-
ние Крыма и последующее переформатирование Украины застав-
ляют постсоветские элиты отказаться от политики многовекторно-
сти. Новые реалии стремительно меняющейся системы междуна-
родных отношений сокращают поле для маневра. Региональные 
игроки будут вынуждены действовать в ситуации конфликта игро-
ков глобальных. 

Чтобы разработать разумную внешнеполитическую страте-
гию, среднеазиатским странам необходимо разобраться, какие ин-
тересы преследует в регионе каждый из внешних акторов. При 
этом следует иметь в виду, что мы живем в эпоху деградации меж-
дународного права и международных институтов, либо оказав-
шихся втянутыми в реализацию политических планов отдельных 
держав (ООН), либо ставших инструментами вмешательства в де-
ла суверенных государств (ОБСЕ). 

Необходимо признать, что события последних лет – расчле-
нение Югославии, признание независимости Косова, Абхазии и 
Южной Осетии, а теперь и происходящий на наших глазах раздел 
Украины – свидетельствуют о том, что международное право не 
способно больше играть роль правового регулятора международ-
ных отношений. Тем более что речь идет о праве, в котором изна-
чально присутствовали два противоречащих друг другу принципа – 
территориальной целостности и самоопределения народов. И нет 
никаких гарантий, что подобные прецеденты, подразумевающие 
перенос границ и признание разнообразных сепаратистских проек-
тов, не повторятся в любом другом регионе мира, в том числе и в 
Центральной Азии.  



 101

Современный глобальный финансовый кризис одновремен-
но означает и обострение кризиса классической либеральной де-
мократии. Глобализация привела к окончательной девальвации 
всех универсалистских проектов эпохи модерна – либерально-
демократического, социалистического и пр. Новые реалии – это 
мир, в котором ведущие игроки конкурируют друг с другом в ус-
ловиях жесткой борьбы с системными кризисами капитализма. А 
всякий глобальный кризис, как правило, заканчивается глобальной 
войной за переустройство и передел мира, доступ к энергоносите-
лям, коммуникациям и иным стратегическим ресурсам. 

Анализ современных международных процессов требует 
уже не только и не столько геополитического, сколько геоэконо-
мического подхода. Новый уровень связей делает негодными тра-
диционные способы и инструменты реализации интересов госу-
дарства и капитала. Геоэкономическая парадигма ставит под 
вопрос состоятельность доктрины национальных интересов, сфор-
мулированной в эпоху геополитики. Сегодня национальным госу-
дарствам в большей степени, чем когда-либо, приходится учиты-
вать региональные и мировые процессы.  

Все это говорит о необходимости кардинальных изменений 
во внешнеполитических концепциях развивающихся и до конца не 
состоявшихся стран, к числу которых, безусловно, относятся госу-
дарства Центрально-Азиатского региона. Эти изменения должны 
быть связаны с обеспечением прав этнических меньшинств,  
вопросами территориальной целостности и национальной безо-
пасности. 

И главное, среднеазиатские страны должны определиться, на 
какой внешний центр силы они будут опираться. Геоэкономиче-
ским полюсом для них может стать как Россия, так и Китай. Все 
зависит от того, способна ли та или иная держава подчинить дру-
гих акторов своим внешним и внутренним интересам. Россия де-
монстрирует сейчас, что ей это по силам. И возможно, она сможет 
успешно завершить собирание земель, включив в евразийский 
проект все бывшие советские республики Средней Азии. 

«Однако», М., 2014 г., июнь-июль, № 174, с. 138–149. 
 
 
Д. Космаенко,  
политолог (МГЛУ) 
ОСОБЕННОСТИ ФОРМИРОВАНИЯ  
И РАЗВИТИЯ ПОЛИТИЧЕСКОЙ СИСТЕМЫ  



 102 

СОВРЕМЕННОГО УЗБЕКИСТАНА 
 
После распада СССР бывшие советские республики, в том 

числе и страны Центральной Азии, в частности Узбекистан, бы- 
ли вынуждены искать свои пути социально-экономического  
и политического развития. Специфика их политических систем 
объясняется особенностями исторического развития, цивилизаци-
онными особенностями, а также спецификой политической куль-
туры. Без изучения специфики политических процессов, полити-
ческой системы и ее компонентов невозможно составить 
адекватное представление о политической жизни Республики Уз-
бекистан. Кроме того, понимание специфики политической куль-
туры восточных обществ создает благоприятные условия для 
практического установления взаимовыгодных отношений. На се-
годняшний день это особенно важно для Российской Федерации, 
главная цель которой – сохранить и укрепить свое присутствие и 
влияние в регионе. 

В настоящее время в политической жизни региона наблюда-
ется приближение естественного цикла обновления правящих 
элит, что может повлечь за собой изменения во взаимоотношениях 
между странами. В связи с грядущими переменами необходимо 
иметь представление о расстановке сил на политической арене Уз-
бекистана и возможных сценариях развития. 

Основными этапами формирования политической системы 
Узбекистана можно считать период Российской империи, совет-
ский период и период независимости. 

Узбекские территории были завоеваны и колонизированы 
Российской империей в XIX в. Под влиянием России на средне-
азиатских территориях стали развиваться капиталистические  
отношения, что повлияло на трансформацию традиционного  
общества. Созданная промышленность была ориентирована на  
обработку хлопкового сырья, что заложило основу будущей эко-
номической направленности региона. 

Основными результатами советского периода стало создание 
предпосылок для появления политических элит. Это объясняется 
тем, что историко-географическое деление Узбекистана на регио-
ны привело к разделению узбекского этноса на кланы. По сей день 
клановое разделение имеет значительное влияние. Наиболее  
значительную роль в советском и постсоветском политических 
процессах играли три клана – ташкентский, ферганский и самар-
кандско-джизакский. 



 103

Советская структура органов была приспособлена к тради-
ционному обществу, наполняя ее своим содержанием. Тем не ме-
нее в советский период сохранялись традиционные земляческие 
отношения и опора на традиционные (неформальные) устойчивые 
институты, такие как махалла или суд казиев. Узбекская ССР про-
должала сохранять общинный уклад, коллективную ответствен-
ность и почитание власть имущих и состоятельных. Кроме того, 
особенность политической системы Узбекистана в советский пе-
риод состояла в относительном невмешательстве Центра в обмен 
на лояльность местных лидеров. 

Говоря об эпохе после распада Советского Союза, следует 
отметить, что, несмотря на наличие демократических институтов, 
власть моноцентрична и не существует акторов, которые могли бы 
на данный момент изменить ситуацию. 

Это доказывает и структура институциональной подсисте-
мы. Согласно Конституции Республика Узбекистан является суве-
ренной демократической республикой. Президент определен Кон-
ституцией как глава государства и глава исполнительной власти. 
Несмотря на провозглашенный принцип разделения властей, он 
остается ключевой политической фигурой, так как его полномочия 
весьма широки, причем во всех трех сферах власти (законодатель-
ной, исполнительной и судебной). Примечательным является тот 
факт, что в Конституции отсутствует процедура импичмента, что 
делает власть президента фактически неуязвимой и абсолютной. 

Несмотря на тот факт, что президент избирается сроком на 
пять лет и может занимать эту должность не более двух сроков 
подряд, Ислам Каримов является главой государства вот уже 
23 года (с 1991 г.). Такая ситуация сложилась из-за того, что в мар-
те 1995 г. парламент принял решение о проведении референдума 
относительно продления президентских полномочий Каримова до 
2000 г., по результатам которого он остался во главе страны. Это, 
практически десятилетие у власти, не берется в расчет. С 2002 г. 
срок президентских полномочий был продлен до семи лет, таким 
образом, Ислам Каримов занимал пост главы государства  
до 2007 г., а затем был переизбран до 2014 г. Примечательно, что  
в 2011 г. срок полномочий президента был вновь сокращен до пяти 
лет. 

Законодательную ветвь власти представляет Олий Мажлис, 
состоящий из двух палат – Сената и Законодательной палаты.  
В настоящее время в палате представлены (по результатам выбо-
ров 2009 г.) четыре политические партии: Либерально-демокра-



 104 

тическая партия Узбекистана – 53 места, Народно-демократиче-
ская партия Узбекистана – 32, Демократическая партия Узбеки-
стана «Миллий тикланиш» – 31, Социал-демократическая партия 
«Адолат» – 19 мест. 

Несмотря на наличие четырех парламентских партий, мно-
гопартийность и политический плюрализм весьма условны. На 
выборах реально не были представлены оппозиционные партии, а 
партии, которые позиционируют себя таковыми, являются неле-
гальными. В целом оппозиция достаточно слаба, не пользуется 
реальным политическим влиянием.  Стоит  отметить,  что  появле-
ние  некоторых  партий  было стихийным и обусловлено, судя по 
всему, не интересами определенного слоя общества, а необходи-
мостью обеспечить требуемые законом условия проведения  
выборов. 

К новым выборам вполне вероятно появление новых партий 
либо объединение старых. Тем не менее предпосылок для корен-
ных изменений системы нет. Тому причиной служит отсутствие 
конструктивной оппозиции. Несмотря на жесткость политического 
режима, существуют нелегальные оппозиционные организации. 
Среди них наиболее организационно оформленными являются 
партия «Эрк», вошедшая в Народное движение Узбекистана, и 
«Бирлик», хотя последняя проявляет гораздо меньшую активность 
и практически не участвует в политической жизни страны. 

Еще одна важная составляющая институциональной подсис-
темы – СМИ. Несмотря на провозглашенную свободу, существует 
негласный список «запретных тем», таких как критика президента 
и его семьи, нарушения прав человека, деятельность оппозицион-
ных партий и движений, андижанские события. Практически все 
негосударственное телевидение Узбекистана объединено в Нацио-
нальную ассоциацию электронных СМИ. Но и они не затрагивают 
неблагоприятные темы и выполняют, в основном, развлекатель-
ную функцию. 

Функциональная и культурная подсистемы, как и институ-
циональная, являются одними из важнейших элементов политиче-
ской системы. 

Культурная подсистема во многом определяется политиче-
ской культурой, а политическая культура стран Центральной Азии 
сильно отличается от западной, ей чужды демократия и свобода в 
западном понимании. Отличительной особенностью политической 
культуры узбекского народа является так называемая махалла. Это 
своеобразное дворовое собрание, имеющее глубокие исторические 



 105

корни. Именно там происходит и политическая социализация и 
воспроизводятся основные ценности. Сам Ислам Каримов в своих 
речах и программах неоднократно апеллировал к махалле как од-
ной из важнейших составляющих узбекского общества. Тем не 
менее обратная связь с вышестоящими органами затруднительна. 

Также стоит отметить, что в Узбекистане сохраняются тра-
диции патернализма, которые присущи любому мусульманскому 
обществу. Большая часть населения страны считает государство 
системой справедливого распределения социальных благ, рассмат-
ривает его как проводника страны по пути к всеобщему процвета-
нию. Это можно объяснить самόй восточной и мусульманской 
культурой, где государственная власть представляется как инсти-
тут, призванный воспитывать народ, поощряя в нем добродетели. 
Кроме того, в общественно-политическом сознании узбеков при-
сутствует ощущение органической связи со своим лидером. 

Что касается функциональной подсистемы, которая включа-
ет в себя методы осуществления политической власти, следует об-
ратить внимание на проведение избирательных кампаний и функ-
ционирование партийной системы. Проведенный ретроспективный 
анализ показывает, что президентские кампании отличались фор-
мальной альтернативностью (де-факто – безальтернативностью), 
что характерно для авторитарных режимов. Тот же факт подтверж-
дается парламентскими выборами, где побеждает всегда партия 
власти (сначала Народно-демократическая партия Узбекистана – 
преемница Компартии Узбекистана, затем на ее место пришла Ли-
берально-демократическая партия Узбекистана). 

О функционировании партийной системы уже упоминалось 
ранее. Хочется отметить, что существующие партии, скорее всего, 
были порождены действующей властью и проявляют свои актив-
ность, в основном, только в период выборов, что также говорит об 
их лояльности режиму. 

Изучая отдельные элементы социально-классовой структу-
ры, следует обратить внимание на политическую элиту, рекрути-
рование которой является важной частью функциональной под-
системы. Политическая элита Узбекистана является одной из 
самых закрытых во всей Центральной Азии. Ее основным призна-
ком является территориальная или клановая принадлежность. Не-
смотря на попытки ослабить клановую систему в советское время 
(например, «хлопковое дело»), она сохранилась и даже укрепи-
лась. После развала СССР старая клановая система не распалась, 
этот процесс тормозится в условиях сильной президентской власти 



 106 

и централизованного регулирования экономики. По некоторым 
оценкам, кланы играли значительную роль в переходном процессе 
и принятии многих политических решений. 

Таким образом, на основе проведенного исследования, мож-
но сделать вывод о том, что политическая система современного 
Узбекистана тяготеет к авторитарному типу политических систем, 
если за основание классификации взять режим. Подтверждением 
тому являются приведенные факты, свидетельствующие о едино-
началии, отсутствии реальной оппозиции. Демократические права 
и свободы, независимость средств массовой информации сущест-
вуют лишь де-юре. Тем не менее, несмотря на слабые попытки 
разрушить данную систему извне, предпосылок для кардинальной 
смены и режима и изменения всей политической системы не на-
блюдается из-за отсутствия сильных политических акторов, про-
тивостоящих режиму. 

Статья предоставлена автором для публикации  
в бюллетене «Россия и мусульманский мир». 

 
 
И. Кочедыков, 
политолог (МГЛУ ) 
СПЕЦИФИКА ПОЛИТИЧЕСКОГО ЛИДЕРСТВА  
В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ НА ПРИМЕРЕ  
УЗБЕКИСТАНА И КАЗАХСТАНА 
 
В современном политическом процессе усиливается роль 

политических лидеров. Фактически политика персонифицирова-
лась. В этой связи большое значение приобретают исследования 
феномена политического лидерства, связанные с механизмами 
реализации конкретными властными субъектами важнейших 
управленческих функций. От эффективности управленческих дей-
ствий политических лидеров зависит функционирование различ-
ных социальных структур и общества в целом. 

Цель данной работы – выявление специфики политического 
лидерства на примере Узбекистана и Казахстана. 

Политический лидер сегодня – это человек, который посто-
янно ведет разговор о ценностях, манифестирует их. Эти ценности 
вызывают эмоции у конституентов, образуют ментальные карты. 
То есть речь идет не просто о формальном лидерстве, а о фактиче-
ском. Если нет такой коммуникации, то перед нами номинальный 
лидер, иными словами – политический менеджер. 



 107

В XXI в. политический лидер – это коллективно конструи-
руемый продукт. Имидж создается политтехнологами, решение 
вырабатывается экспертами. И только в какой-то пограничной, 
экзистенциальной ситуации у лидера появляется решающий шанс 
взять на себя ответственность и совершить Поступок. 

Президент Узбекистана Ислам Каримов представляет собой 
тип лидера-администратора. Особенностями его правления явля-
ются: 

– длительность нахождения у власти, которая является пер-
сонифицированной, при фактическом сохранении конфликта и 
баланса между различными кланами; 

– как результат высокая коррупция, закрытость политики, 
отсутствие каналов выражения недовольства; 

– поэтому в условиях кризиса требуется большая решитель-
ность на подавления, а в «мирное время» более строгий контроль 
над населением и «непокорными», что выливается в репрессии. 

Однако при всем том такая власть пользуется поддержкой 
населения, так как оно обеспечивается относительным порядком и 
безопасностью, менталитетом и локальной идеологией, направ-
ленной на создание гражданской нации. И. Каримов амбициозен, 
воспринимает власть как ресурс, который можно использовать, 
тратить и увеличивать. Кроме того, президент способен структу-
рировать ситуации, в которых оказывается; его отличают реши-
тельность, активность и некоторая агрессивность. Потому неуди-
вительно, что он юридически-административными мерами 
закрепил свою власть. 

Основная проблема – отсутствие преемника. Дочери неспо-
собны: Лола в тени, а Гульнара вызывает всеобщую неприязнь. 
Гульнара замешана в крупных коррупционных скандалах. При 
этом она пытается играть на имидже борца с коррупцией. Делает 
ошеломляющие заявления. Но на роль преемника есть ряд канди-
датов из людей близких к Каримову. Например, Рустам Иноятов, с 
легкой руки которого началась активная борьба против Гульнары 
Каримовой. Вместе с тем в последние месяцы идет передача ряда 
президентских полномочий Олий Мажлису и премьер-министру1. 

Президент Казахстана – Нурсултан Назарбаев. В ходе иссле-
дования было установлено, что он является лидером-
харизматиком. По характеру он толерантен, харизматичен, хитер, 
                                                 

1 Ислам Каримов рассказал о своем трудолюбии http://lenta.ru/news/ 
2014/05/16/president/ 



 108 

но при этом, когда дело касается не Казахстана, может совершать 
не самые мудрые действия. В начале своей карьеры он эффективно 
использовал националистические чувства южан из разных облас-
тей и смог объединить их благодаря идее жузовой консолидации. 
Но жузовая идентичность не может эффективно функционировать 
в условиях новой реальности, т.е. в режиме единоличной власти 
президента и его семьи. 

По тем качествам, как его воспринимает народ, Н. Назарбаев 
является очень сильным лидером, способным политиком и гра-
мотным управленцем, имеющим свои недостатки. Однако вопрос 
о будущем преемнике остается открытым. В этом вопросе заклю-
чены все страхи и ожидания казахстанцев. И политическая элита, 
и бизнес, и граждане опасаются, что новый глава государства не 
будет соответствовать масштабу фигуры Назарбаева. Таким обра-
зом, для казахстанского общества Нурсултан Назарбаев является 
своеобразным эталоном для определения кандидатуры следующе-
го президента. При этом следует учесть, что со временем образ 
Назарбаева может быть еще более идеализирован, и соответствен-
но, запросы к его преемнику тоже будут завышены. И несмотря на 
потенциальную критику и возможную негативную оценку, фигура 
Назарбаева в будущем будет образцом жесткого управленца, не 
допустившего хаоса и анархии, четко контролирующего все дейст-
вия элитных групп. 

В заключение надо отметить, что Нурсултан Назарбаев – по-
литический и национальный лидер, учитывающий все особенности 
казахстанского общества, национальной ментальности каждого 
этноса, населяющего Республику Казахстан. Долгие годы у власти 
и поддержка его обществом тому свидетельство. Главное, что он 
сделал для страны, – не допустил межэтнической бойни, смог до-
биться поступательного развития, инвестиционной привлекатель-
ности республики, сделал Казахстан известным миру. С точки зре-
ния классических теорий лидерства, он – харизматичный лидер, 
лидер-спаситель, лидер-вождь, который смог вывести Казахстан из 
ужаса 90-х. Вместе с тем чрезвычайная узурпация власти, клиен-
телизм могут в дальнейшем повлечь за собой слом всей системы и 
выход на поверхность старых проблем. 

В данной статье я произвел попытку сделать сравнительный 
анализ лидеров  Казахстана  и  Узбекистана  и  определил  общее,  
особенное  и единичное в жизни и деятельности каждого лидера.  



 109

Общим для И. Каримова и Н. Назарбаева является эпоха, 
свидетелями и акторами которой они оказались, отсюда их роль 
реформаторов и отцов наций; советская политическая школа. 

Особенностью каждого из них является роль кланов  
(сохраняющееся влияние кланов, между которыми надо искать 
баланс и поддерживать отношения, и одновременно новые граж-
данские нации, со своими мифами, праздниками и героями), вос-
точный менталитет, народная поддержка, персонифицирован-
ность, отсутствие преемника. Существуют, однако, ожидания, 
связанные либо с полной идеализацией нынешнего лидера, либо 
же с диаметрально противоположной точкой зрения (например: 
ожидания исламистов в отношении Каримова, бытующие в Фер-
ганской долине). Так как отсутствуют механизмы обеспечения 
преемственности, то необходимо отметить наличие конфликтов, а 
в будущем возможны даже расколы по этноконфессиональным 
признакам. 

Единичное для двух президентов – это их политическая пси-
хология и различная политическая ориентация. Нурсултан Назар-
баев пытается продвигать статус Казахстана на международной 
арене. Отсюда председательство в ОБСЕ в 2010 г., вступление в 
Таможенный союз. В то время как Ислам Каримов в основном 
ориентирован на внутриполитические проблемы Узбекистана. 

Статья предоставлена автором для публикации  
в бюллетене « Россия и мусульманский мир». 

 
 
В. Монахов,  
политолог, (МГЛУ) 
БОРЬБА ЗА ВОДНЫЕ РЕСУРСЫ  
КАК ДЕТЕРМИНАНТА МЕЖДУНАРОДНЫХ  
ОТНОШЕНИЙ В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
С началом XXI в. мировое сообщество столкнулось с надви-

гающимся кризисом природных ресурсов, в том числе водных. 
Высокие темпы роста населения Земли и общего потребления ста-
вят под сомнение перспективы дальнейшего успешного развития 
человечества. Стремительное увеличение объемов использования 
водных ресурсов ведет к снижению уровня обеспеченности продо-
вольствием. Ухудшение качества воды и ее загрязнение становятся 
реальными угрозами выживаемости. 



 110 

Актуальность данного исследования определяется рядом об-
стоятельств. 

Во-первых, необходимостью комплексного анализа сло-
жившихся на постсоветском пространстве отношений между  
республиками Центральной Азии по вопросам распределения 
трансграничных водных ресурсов. Будучи одним из самых обеспе-
ченных запасами воды, регион страдает от ее неправильного и не-
равномерного использования. Положение усугубляется тем, что 
ранее курируемый единым центром, процесс распределения гид-
роресурсов был остановлен ввиду распада СССР и провозглаше-
ния независимости республик. 

Во-вторых, потребностью в возобновлении подходов к уре-
гулированию существующих разногласий у государств региона в 
области водопользования. Водные ресурсы всегда были неотъем-
лемой частью экономики стран региона. Большинство из них яв-
ляются аграрными, а следовательно, остро нуждаются в орошении 
своих посевных территорий. Учитывая тот факт, что основная до-
ля гидроресурсов представлена в виде трансграничных рек, кото-
рые протекают сразу через несколько республик, любое изменение 
в водопользовании или строительство водных объектов неминуемо 
приведут к конфликтной ситуации, отражаясь на соседних госу-
дарствах 

В-третьих, интересами обоснования способов стабильного и 
безопасного развития государств Центральной Азии для России.  
В силу географических и политико-экономических условий регион 
является естественным продолжением безопасности России и СНГ 
на южном направлении. В данном контексте водная проблема вы-
ступает в качестве одной из причин его дестабилизации и обостре-
ния отношений между республиками. 

В ходе исследования по первому пункту было установлено: 
1. Проблема водных ресурсов во всех ее аспектах является 

одной из самых серьезных глобальных проблем нашего столетия. 
2. На сегодня 97,5% всего объема от воды составляет солё-

ная вода морей и океанов, 2,5% – пресная. 
3. Особенность данной проблемы в тенденции распростра-

няться на всё новые  регионы, затрагивая всё большее количество 
населения. 

4. В условиях высоких темпов роста населения возрастает 
потенциал возникновения новых водных конфликтов (яркий при-
мер – Крым, Ближний Восток, Центральная Африка и Центральная 
Азия). 



 111

5. На современном этапе ощущается недостаток мер и уси-
лий по урегулированию проблемы дефицита воды (несмотря на 
обилие различных международных договоров и конвенций). 

6. Можно с твердой уверенностью говорить о том, что вода 
станет приоритетной целью политики в XXI в. (Стоит добавить, 
что еще в 2000 г. в Резолюции тысячелетия ООН обеспечение во-
дой и доступ к ее потреблению были признаны одними из главных 
задач в области развития человечества.) 

В изучении причин возникновения дефицита воды в Цен-
тральной Азии было выявлено, что дефицит воды в Центральной 
Азии складывается из двух факторов: естественного (рельеф мест-
ности, горное питание рек) и антропогенного. 

Как мы видим, имеются две группы государств: верхнего и 
нижнего течения. Соответственно страны верхнего течения – это 
доноры, а нижнего – акцепторы. В большинстве своем все госу-
дарства региона – аграрные. 

Причины кризиса воды в Центральной Азии в первую оче-
редь связаны с деятельностью человека.  

1. Высокие темпы роста населения (в несколько раз с начала 
XX в.). 

2. Увеличение  площадей  орошаемых  земель  (аграрная 
экономика). 

3. Вода остается бесплатным ресурсом (в отличие от нефти 
или газа). 

4. В   распределении   воды   используются   стандарты, за-
ложенные во времена СССР, которые уже давно устарели. 

5. Государства   Центральной   Азии   руководствуются ис-
ключительно собственными интересами в процессе вододеления. 

В процессе изучения международных отношений государств 
региона Центральной Азии по водному вопросу было установлено, 
что после распада СССР Киргизстан и Таджикистан были вынуж-
дены самостоятельно нести бремя расходов по содержанию гидро-
объектов, а Узбекистан, Туркменистан и Казахстан заявили о сво-
ем нежелании их финансирования, но настаивали сохранить 
порядок водораздела. 

В этой связи между этими странами начали возникать тре-
ния по следующим вопросам: 

1. По направлению реки Сырдарья (Токтогульское водохра-
нилище Киргизстана, ограниченность энергоресурсов). 

2. По направлению реки Амударья (аналогичные трудности 
с энергией у Таджикистана, Рогунская ГЭС).  



 112 

Причины их возникновения: 
1. Отсутствие консенсуса между государствами верхнего и 

нижнего течения. 
2. Разобщенность   вырабатываемой   политики   между 

структурами управления водными ресурсами. 
3. Рекомендательный характер региональных   структур 

управления водными ресурсами. 
4. Отсутствие  реальных  межгосударственных  институтов 

интегрированного управления водными ресурсами. 
5. Отсутствие  объективных сторон, выступающих в роли 

посредников в переговорных процессах по водным ресурсам. 
При исследовании различных подходов к решению проблем 

дефицита воды в Центральной Азии были выделены следующие: 
1. Международная поддержка (в лице Всемирного банка, 

1945, ООН; Азиатского банка развития 1966; Евразийского банка 
развития 2006). 

2. Передача институционального опыта (Берлинская водная 
инициатива в 2008 г.). 

3. Предложения и помощь Всемирного банка. 
4. Переброска части стока сибирских рек в Центральную 

Азию. (Крупнейшее водохозяйственное переустройство  огромной 
территории приведет к колоссальным расходам, эффективность 
которых является довольно неопределенной.) 

5. Концепция ИУВР (процесс скоординированного управле-
ния и развития водных ресурсов, разрабатываемый Межгосударст-
венной координационной водохозяйственной комиссией). 

Присутствие России в данном контексте обосновывается, 
прежде всего, интересами сохранения стабильности в регионе, ибо 
проблема водных ресурсов – потенциальная угроза к развязыва-
нию конфликтов, могущих отразиться на южных границах нашего 
государства. 

Таким образом, на основе изложенного материала можно 
сформулировать следующие рекомендации, которые могут быть 
учтены при разработке и реализации политики в органах государ-
ственной власти Российской Федерации. 

В теоретическом плане можно предложить следующие ре-
комендации: 

– сформулировать конкретную позицию по отношению к ре-
гиону Центральной Азии (особенно в сфере водопользования) и 
закрепить ее в основных официальных документах; 



 113

– принимать участие в роли посредника в переговорах по 
разрешению спорных вопросов, связанных с водными ресурсами. 

В практической сфере можно выдвинуть следующие реко-
мендации: 

– завершить проект строительства Вахшского каскада гидро-
электростанций в Таджикистане на реке Амударья и ГЭС в Кир-
гизстане на реке Нарын; 

– оказывать содействие в техническом обслуживании и вос-
становлении объектов по орошению посевных территорий; 

– осуществлять контроль над состоянием водных ресурсов  
(к примеру, путем космического мониторинга); 

– предоставлять помощь в процессе гидрогеологических ис-
следований подземных вод. 

Также нужно понимать, что в дальнейшем необходимо со-
вершенствовать механизм межгосударственных переговоров в об-
ласти охраны и защиты водных ресурсов Центральной Азии. 

Статья предоставлена автором для публикации 
в бюллетене «Россия и мусульманский мир». 

 



 114 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
 
 
 
 
 
 
 
M. Шах,  
кандидат политических наук (ИВ РАН) 
ПУШТУНСКИЙ НАЦИОНАЛИЗМ  
В АФГАНИСТАНЕ И ПАКИСТАНЕ 
 
В основе статьи лежат публицистические материалы и ана-

литические исследования, опубликованные на порталах ряда уни-
верситетов, расположенных в пуштунских ареалах Афганистана и 
Пакистана: Исламского университета афганской провинции Нан-
гархар, университета провинции Хост, Кабульского университета, 
университетов Пешавара и Кветты. Материалы написаны на языке 
пушту и принадлежат ректору университета провинции Хост 
Р. Бавари, ректору Кабульского университета А.Г. Ахмадзаю, 
профессорам и преподавателям вышеназванных университетов. 
Часть статей опубликована на пакистанском сайте провинции 
Хайбер-Пахтунхва и газеты «Ньюс Пешавари». Наиболее интерес-
ными оказались суждения и наблюдения авторов по нескольким 
группам вопросов: процесс пуштунизации и традиционный кодекс 
пуштунов; реакция на переименование Северо-Западной погра-
ничной провинции Пакистана в провинцию Хайбер-Пахтунхва; 
движение «Талибан» и пуштунский национализм. 

 
Пуштунизация и пуштунвали 
 
Прежде всего коснемся процесса культурного и языкового 

поглощения, в результате которого люди непуштунского про-
исхождения принимают культуру и образ жизни пуштунов. Следу-
ет отметить, что представители других национальностей (этниче-
ских групп) при переезде в пуштунские районы, как правило,  
ассимилируются, принимают кодекс чести и поведения пуштунов, 
называемый пуштунвали (на восточном диалекте – пахтунвали), и 
учат язык пушту. Пуштунизация является специфической формой 



 115

культурной ассимиляции, характерной для южных и восточных 
провинций Афганистана и северо-западных районов Пакистана. 
Понятие «пуштунизация» может относиться и к урегулированию 
вопросов по проживанию пуштунских племен на землях, где также 
живут представители непуштунских народностей. Таким образом, 
обычаи, традиции и языки непуштунских народов вытесняются на 
периферию благодаря политической власти пуштунов в Афгани-
стане и наличию провинциальной автономии и самоуправления 
пуштунов в Пакистане. 

Исторически этот процесс охватил земли, где власть при-
надлежала пуштунам, особенно в начале XVI в., когда в Делий-
ском султанате правили афганские династии Лодхи и Сури. Про-
цесс пуштунизации получил новый импульс в середине XVIII в., 
после того как представитель племени абдали Ахмад Шах стал ос-
нователем в 1747 г. афганской империи, получившей название 
Дуррани – по новому имени племени абдали – дуррани (жемчуг). 
Ахмад Шах Дуррани установил власть над огромной территорией, 
населенной непуштунами. После его смерти начался распад импе-
рии, ее восточные (ныне пакистанские) земли перешли под  
контроль государства сикхов в Панджабе, а после завоевания 
сикхского государства англичанами восточная область Пешавар и 
ряд прилегающих к ней территорий были включены в состав Бри-
танской Индии. В 1893 г. британцы навязали эмиру Кабула линию 
раздела единой полосы горских пуштунских племен на две части – 
английскую и афганскую; эта линия раздела известна как «линия 
Дюранда». Сегодня эта линия образует афгано-пакистанскую грани-
цу. 

Попытки пуштунизации в Афганистане (Кабульском эмира-
те, а затем королевстве) предпринимались и в конце XIX, и в нача-
ле XX в., а в последнее время подобные устремления заметны со 
стороны афганского движения «Талибан». В отдельных случаях 
наблюдается и добровольная пуштунизация афганцев и пакистан-
цев непуштунского происхождения. При этом они принимают ко-
декс поведения пуштунов, о котором шла речь выше. 

Итак, что такое пуштунвали? Это больше, чем закон и нор-
мы, это – образ жизни, неписаные свод поведения и кодекс чести. 
Хотя пуштунвали восходит к доисламской эпохе, его практика не 
противоречит исламским канонам. Пуштунвали практикуется 
пуштунами Афганистана, Пакистана, а также членами пуштунских 
диаспор за пределами этих стран. Говоря иначе, пуштунвали пред-



 116 

ставляет собой набор правил, определяющих как индивидуальное, 
так и коллективное поведение в обществе. 

Пуштунвали отражает наследие традиционной духовной и 
социальной идентичности пуштунов и, по-видимому, сформиро-
вался еще у их предков: саков, кушан и эфталитов (белых гуннов). 
Следование пуштунвали способствует самоуважению, независи-
мости, справедливости, гостеприимству, любви, прощению, мести 
и терпимости по отношению ко всем (особенно к незнакомцам или 
гостям). Главными характеристиками пуштуна являются гхаярат – 
честь и гордость, имандари – правдивость, преданность истине, 
бадал – бесстрашие и отвага. Этим правилам пуштуны следуют 
наравне с законами ислама и шариата. Между тем, если пуштуну 
придется выбирать между шариатом и пуштунвали, он, как прави-
ло, сделает выбор в пользу пуштунвали. Свод правил пробуждает 
личную ответственность каждого пуштуна за свои действия.  
Исключительно важно, что пуштун волен применять пуштунвали 
по своему разумению, но в рамках умеренности. 

Пуштунвали определяет самобытность пуштунской культу-
ры. С его помощью удалось сохранить баланс в пуштунском  
социуме. По мере развития общества пуштунвали дополнялся, 
претерпевая различные изменения, касающиеся правовых, поли-
тических, экономических и культурных вопросов. 

Ныне основными в пуштунвали являются следующие  
термины и понятия: хпелваки (самоуправление, полномочия), спа-
ли (равенство), джирга (собрание), мишертоб (старейшины), иззат 
(уважение всех людей), ругха (примирение и компромисс), бадал 
(в некоторых случаях месть), барабари (эквивалентность),  
тига / неркх (закон), азиз / азизвале (клан, обособленность),  
тарбур / тарбурвали (регулирование племенного соперничества), 
нанг (честь), гхаярат (честь и гордость), угха варвакхел (сочувствие 
нуждающимся и помощь им), нанавати варвакхел (предоставление 
убежища), ашар (совместная работа, кооперация племен), джамена 
(обязательства), мелайтер (меценатство), чегха (призыв к дейст-
вию), сулах (перемирие), нанавати (защита). К ключевым принад-
лежат понятия сабат (усердие при достижении поставленной зада-
чи) и истисамат (упорство), а также ряд других. 

 
Хайбер-Пахтунхва 
 
Важный момент в жизни пуштунов Пакистана наступил 

8 апреля 2010 г., когда Национальное собрание (парламент) стра-



 117

ны согласилось переименовать Северо-Западную пограничную 
провинцию (СЗПП) в Хайбер-Пахтунхва (Хайбер – в честь главно-
го перевала в горах между Кабулом и Пешаваром, пахтунхва –  
«пуштунский»). Новое название было с радостью встречено почти 
на всей территории провинции. И молодые, и пожилые люди тан-
цевали под бой барабанов в Пешаварском спортивном комплексе, 
другие праздновали переименование на улицах. «Я получил свое 
имя в возрасте 18 лет», – сказал один из праздновавших жителей. 

В некоторых комментариях отмечалось, что переименование – 
это только «верхушка айсберга», лишь начало, ибо пуштуны, жи-
вущие по обе стороны «линии Дюранда», должны начать борьбу за 
воссоединение. Как заявляли некоторые авторы, пуштунам «стыд-
но» жить в Пакистане, так как «эта страна дала нам плохое имя и 
представила миру как варваров и каннибалов», и всё это с той це-
лью, чтобы ее руководители получили миллионы долларов. «Люди 
должны попытаться понять, – отмечалось в одном из электронных 
изданий, – что пакистанская разведка и военные обманывают их, 
выставляя пуштунов как убийц... Мир должен понять нас. Мы – 
мирные люди, мы ладим с другими людьми. Мы – нормальные 
люди, но пакистанский истеблишмент относится к нам враждебно 
и готов продать нас за деньги». 

В других публикациях подчеркивалось, что пуштуны явля-
ются вторым крупнейшим источником рекрутов в пакистанскую 
армию (после панджабцев). Кроме того, их труд стал ценным  
источником поступления иностранной валюты, – работая за рубе-
жом, пуштуны переводят свои накопления на родину. Миллионы 
пуштунов были вынуждены искать работу вдали от родины из-за 
действий талибов и многолетнего конфликта в соседнем Афгани-
стане. 

Переименование СЗПП, как отмечали обозреватели, поста-
вило точку в многолетней борьбе Народной национальной партии,  
правившей в провинции с 2008 г. В конце концов, все основные 
политические и религиозные партии в парламенте выступили  
за переименование провинции, где пуштуны составляют около 
75% населения. 

Тем не менее в области Хазара, на севере провинции, где 
большинство составляют непуштуны, говорящие на языке хиндко 
(диалекте панджабского), вспыхнули беспорядки. В ответ на них 
главный министр провинции А.Х. Хоти заявил: «Никто не будет 
подвержен притеснениям из-за своего языка, цвета кожи, касты  
и региона. Мы будем относиться ко всем жителям Хайбер-



 118 

Пахтунхвы одинаково, и мое правительство развеет любые опасе-
ния на этот счет». 

Прежнее название провинции, имевшее только географиче-
ское значение, привело к кризису самоидентификации пуштунов и 
мешало им противостоять афганским талибам, утверждали ученые 
и политики. «Из-за отсутствия идентичности нация не может раз-
виваться. Именно это и произошло с нацией пуштунов», – сказал в 
интервью порталу «Средняя Азия» X. Азиз, главный секретарь 
провинции. Министр информации Хайбер-Пахтунхвы 
М.И. Хуссейн позитивно воспринял переименование СЗПП. «Это 
было нашим ключевым требованием, помимо усиления автономии 
провинции, а так как мы добились идентичности для нашего наро-
да, это дает нам силы бороться с проблемами», – отметил он. 

Однако когда торжества закончились, правительство Хай-
бер-Пахтунхвы оказалось, по мнению наблюдателей, перед боль-
шим числом нерешенных проблем. Кроме борьбы с боевиками с 
помощью армии, оно должно было смягчить проблему нищеты и 
улучшить условия жизни населения. Правительство, находившееся 
у власти в провинции в 2008–2013 гг., судя по всему, не смогло 
решить эти проблемы. 

 
Движение «Талибан» 
 
Известно, что афганское движение «Талибан» представляет 

собой исламскую военно-политическую организацию. Ее боевым 
ядром стали пуштуны, студенты и выпускники религиозных учеб-
ных заведений (медресе), образованных в 1980-х годах в лагерях 
афганских беженцев в Пакистане. При создании движения «Тали-
бан» пакистанскими спецслужбами акцент был сделан на имев-
шиеся противоречия между основными афганскими группировка-
ми, оказавшимися вовлеченными в междоусобную борьбу за 
власть после крушения в 1992 г. режима М. Наджибуллы. 

Главная цель движения «Талибан» была сформулирована 
следующим образом: разоружить все афганские вооруженные 
группировки, создать государство «чистого ислама», устранить с 
ключевых позиций в государственных органах представителей на-
циональных (этнических) меньшинств – таджиков, узбеков, хаза-
рейцев. 

Идеологической основой движения «Талибан» выступает  
так называемый «исламский национализм», базирующийся на 
своеобразном синтезе религиозного и этнонационального / нацио-



 119

налистического элементов. Радикальный фундаментализм и пуш-
тунский национализм приобрели для движения «Талибан» самодо-
статочное значение, стали главной идеологической опорой и одно-
временно движущей силой. 

Вслед за своими предшественниками талибы в очередной 
раз в новейшей истории страны вывели исламский фактор на пе-
редний план внутриафганского конфликта. Его исламская мотива-
ция обосновывает политическую задачу обеспечения единства 
Афганистана путем установления новой власти на всей террито-
рии страны. При этом неприятие прежних исламских партий и ор-
ганизаций (пуштунских и непуштунских) официально объясняется 
их недостаточной верностью исламу и даже предательством его 
принципов. Одновременно при мотивации членов своего движения 
активно используется пуштунский (националистический) фактор. 
движение «Талибан» в весьма существенной мере сумело эффек-
тивно синтезировать оба вектора – конфессиональный и этнона-
циональный. 

Как известно, впервые на афганской территории талибы 
появились в ноябре 1994 г.1 Осенью 1996 г. они захватили боль-
шую часть Афгaниcтaнa, поставив под свой контроль, полностью 
или частично, большинство провинций страны, а в начале 2001 г. 
их власть распространилась уже на 95% территории страны2. 

Потеряв власть в 2001 г., вытесненные в Пакистан афганские 
талибы и их союзники из числа боевиков-исламистов в настоящее 
время надеются вернуться к власти. Им по-прежнему противосто-
ит главным образом так называемый «Северный альянс», поль-
зующийся доверием непуштунского населения на Севере страны. 
Нет никакого сомнения в том, что талибские пуштуны и далее  
будут наращивать вооруженное давление на противника – прави-
тельственные, непуштунские главным образом, вооруженные силы – 
с целью полного установления своей власти во всём Афганистане. 

Центральным положением талибской идеологии выступает 
тезис о нераздельности религии и политики и ключевой роли ду-
ховенства в управлении государством. При этом явно просматри-
вается заимствование лозунга имама Хомейни – «велайят-е фа-
ких», или «хокумат-е ислами» («исламское правление»). Будущее 
политическое устройство государства руководство движения «Та-
либан» видит в форме халифата во главе с единоличным правите-
лем – халифом. Пропагандируя преимущества идеального теокра-
тического государства («маадинат-ал-тамма») в форме халифата, 
идеологи талибов утверждают, что нет никакой необходимости 



 120 

изобретать какие-то новые формы государственного устройства, а 
следует руководствоваться теми критериями, которые были зало-
жены еще во времена Пророка Мухаммеда и «праведных хали-
фов». Единственной своей целью они провозглашают возвращение 
к «золотому веку ислама». При этом они исходят из нескольких 
обязательных принципов при устройстве такого государства: глава 
общины (государства) по суннитской традиции обязательно дол-
жен быть выборным; правительство должно формироваться главой 
государства на основе консультаций с народом через избранных 
им представителей в «шуре» («совет», «исламский парламент»); 
управление государством осуществляется только на основе зако-
нов шариата, которые обеспечивают базовые права и свободы. 

 
Талибы и пуштунский национализм 
 
Пуштунский национализм в качестве тактического средства 

внутриполитической борьбы в Афганистане не мог появиться с 
подачи Пакистана. Для Исламабада объективно пуштунский на-
ционализм представляет реальную опасность. Дальнейшее разви-
тие пуштунского национализма на качественно новом уровне 
вполне может привести в перспективе к созданию Пуштунистана с 
включением в его состав и населенных этническими пуштунами 
северо-западных районов Пакистана. 

Идея Пуштунистана поэтому потенциально слишком опасна 
для Пакистана, и маловероятно, чтобы его руководство решилось 
бы разыгрывать карту пуштунского национализма. Скорее всего, 
пуштунский национализм в качестве составной части идеологии 
движения «Талибан» могли привнести члены фракции «Хальк» 
(«Народ») бывшей Народно-демократической партии Афганистана 
(НДПА). Их влияние в руководстве движения «Талибан» могло 
только возрасти после перебазирования талибов на территорию 
Пакистана и одновременно повышения степени их самостоятель-
ности от Исламабада. Вчерашние политические изгои, халькисты, 
несомненно, сохранили некоторые идейные установки из своего 
недалекого прошлого. Известно, что в руководстве НДПА всегда 
преобладали антипакистанские настроения. Несогласие с «линией 
Дюранда» в качестве афгано-пакистанской границы было одной из 
ключевых установок любого руководства в Афганистане, не ис-
ключая и того, что находилось у власти в 1978–1992 гг. 

В то же время в 1996 г. рост пуштунского национализма в 
рядах движения «Талибан» не был четко обозначен. К тому же 



 121

степень подконтрольности талибов Пакистану была достаточно 
высока, движение «Талибан» и Исламабад оставались объективно 
необходимы друг другу. 

Вновь обращаясь к истории, отметим, что вооруженные от-
ряды талибов в 1998 г. установили контроль над большинством 
центральных и северных провинций страны. К началу 1999 г. та-
либы контролировали около 80% территории Афганистана, в том 
числе районы с преимущественно узбекским и хазарейским насе-
лением. Лидер талибов мулла М. Омар провозгласил страну  
«Исламским Эмиратом Афганистан». 

Вместе с тем формирования правительственных сил Ислам-
ского Государства Афганистан (ИГА) во главе с военным руково-
дителем таджикского Исламского общества Афганистана (ИОА) 
А.Ш. Масудом при поддержке сохранивших боеспособность отря-
дов других антиталибских группировок, входящих в Объединен-
ный фронт (ОФ), продолжали в той или иной степени удерживать 
свои позиции в провинциях Бадахшан, Тахар, Каписа, Парван, 
Баглан, Кундуз, Сари-Пуль. 

В результате проведения непродуманной политики руковод-
ства Афганистана и Пакистана в Афганистане были созданы мно-
гочисленные непуштунские партии с националистическими целя-
ми и лозунгами. В противовес непуштунскому национализму в 
Афганистане и Пакистане среди пуштунов приобрел популярность 
лозунг «За чистый ислам», который, по сути, призывал всех пуш-
тунов объединить силы в борьбе за очищение ислама везде и всю-
ду, в борьбе против неверных, особенно представителей непуш-
тунских групп, а также шиитов. Именно в связи с этим талибы 
агитировали и вооружали всех и вся под лозунгом очищения исла-
ма и победы «пуштунизма». 

«Пуштунизм» стал новой радикальной националистической 
идеологией. На этой волне сильно ослабело влияние умеренно на-
строенных националистических лидеров и их партий, в первую 
очередь ННП. В прежние времена именно эти силы, символами 
которых были Абдул Гаффар Хан, крайне популярный и в Афга-
нистане, и в Пакистане, и его сын Абдул Вали Хан, а также Ад-
жмал Хаттак и др., боролись за права пуштунов и лелеяли мечту 
об образовании пуштунского государства в составе пакистанского 
Пуштунистана, Белуджистана и части Афганистана. 

Нужно заметить, что в сегодняшнем Афганистане пуштуны 
доминируют – они составляют 70% всех занятых в государствен-
ном аппарате и властных структурах, лишь 30% занятых – непуш-



 122 

туны. Из-за этого между пуштунами и непуштунами идет посто-
янная конкурентная борьба. В населении Афганистана пуштуны 
составляют меньшинство, их только 40%, остальные 60% – это 
таджики, хазарейцы, узбеки, туркмены, нуристанцы, белуджи, па-
шаи и др. Все они в основном мусульмане-сунниты, доля шиитов 
составляет 15–20%, причем шиитами являются все хазарейцы. Ру-
ководитель страны Хамид Карзай, ведущий свое происхождение 
из королевского аристократического племени дуррани, не пользу-
ется популярностью ни в своем клане и племени, ни у других пуш-
тунских племен, ни тем более в непуштунских районах. Отсутст-
вие поддержки объясняется его неэффективностью как президента 
и коррумпированностью, непрозрачностью режима управления. 
Еще одна причина непопулярности, по мнению некоторых авто-
ров, заключается в том, что он ранее не был полевым командиром, 
не возглавлял ни один отряд моджахедов. X. Карзая считают став-
ленником американцев. 

В связи с этим значительная часть афганских пуштунов объ-
единяется вокруг фигуры Гулбеддина Хекматьяра и его партии 
пуштунского националистического толка «Хизб-е ислами». Боль-
шим влиянием пользуется представитель этой партии Фарук Вар-
дак – ныне министр просвещения в правительстве Афганистана. 
Пуштуны также высоко ценят старую партию пуштунского нацио-
налистического толка «Афган миллят» под руководством Хевада 
Мала. Сегодня он является советником X. Карзая по делам нацио-
нальностей. 

В ряде афганских изданий отмечается, что в настоящее вре-
мя основные источники дохода – торговля, транспортные артерии, 
соединяющие основные города, налоги и пр. – сосредоточены в 
руках людей, в той или иной степени близких к президенту 
X. Карзаю. Это вызывает законное недовольство большинства аф-
ганского общества. 

В качестве причин для недовольства существующим поло-
жением некоторые авторы приводят следующие примеры: пуш-
тунский клан аликазай взимает дань со всех транспортных грузо-
вых машин, проезжающих по шоссейной дороге из Кандагара в 
сторону Герата; пуштунские племена гильзаев контролируют 
транспортные пути и взимают пошлины с машин, следующих на 
Кабул; все дороги в сторону Пакистана находятся под контролем 
пуштунских племен ачакзаев (ацакзаев) и нурзаев; большинство 
плодородных земель Юга Афганистана находятся под контролем 
племен мухаммадзаев и баракзаев. 



 123

Таким образом, верхушка пуштунских племен контролирует 
и торговлю, и контрабанду, и, главное, доходы от производства и 
сбыта наркотиков – героина и гашиша. 

В итоге пуштунский национализм – это основной фактор, 
который разделил страну по национально-племенному признаку. 
Нынешнее правительство проводит жесткие меры по пуштуниза-
ции. По указу Ф. Вардака, все учебники в стране публикуются 
только на языке пушту. Официальные документы – в том числе 
гражданские паспорта – печатаются лишь на пушту и английском, 
несмотря на то что в стране признаны официальными два языка – 
пушту и дари. Национализм Г. Хекматъяра принял настолько 
уродливые формы, что его взгляды не нашли поддержки даже у 
его единомышленников из других стран. Речь идет о Египте и о 
М. Мурси, бывшем президенте Египта, который отказался встре-
чаться с официальными представителями Хекматъяра, прибывши-
ми поздравить его с избранием на высокий пост. 

Что касается прогнозов на период после 2014 г., а в этот год 
должен произойти вывод основной части иностранных войск из 
Афганистана и должны состояться выборы нового афганского пре-
зидента, то, вероятно, это будут последние президентские выборы 
в стране. Не исключено, что заинтересованность некоторых кругов 
в США и пуштунских племен в создании «Большого Пуштуниста-
на» поставит под вопрос само существование таких государств, 
как Афганистан и Пакистан. 

При этом в изданиях на пушту отмечается, что в обеих стра-
нах полностью подорвано доверие к движению «Талибан», пред-
лагаемой им модели развития общества, его руководителям и их 
действиям. В настоящее время, по мнению ряда авторов, движение 
слабо как никогда, оно лишено ведущих полевых командиров, не 
имеет центрального ядра. 

В связи с этим становится актуальным вопрос о создании 
«Большого Пуштунистана». Здесь главный вопрос – это вопрос 
лидера. Сегодня сильного лидера у пуштунов нет. Руководители в 
Кабуле весьма разбогатели, между ними нет согласия, значитель-
ная часть их средств переведена за границу. Нынешним руководи-
телям страны уже не до вооруженной борьбы и борьбы за идеоло-
гию. Все они до крайней степени коррумпированы, а потому на 
сегодняшний день единственной перспективной силой, способной 
возглавить пуштунов, представляются новые национальные дви-
жения. Только они смогут объединить пуштунскую часть Паки-



 124 

стана и пуштунский Афганистан, благодаря чему возможно будет 
создать новое государство. 

 
Примечания 
 

1 Сикоев P.P. Талибы. Религиозно-политический портрет. – М., 2004. 
2 Коргун В.Г. История Афганистана. XX век. – М., 2004. Глава IX. 

«Государство, общество, международные отношения 
 на мусульманском Востоке», М., 2014 г., с. 319–327. 

 
 
E. Устинов, 
кандидат исторических наук 
СИРИЯ: ЭТНОКОНФЕССИОНАЛЬНЫЙ  
АСПЕКТ КРИЗИСА 
 
Многомерность трансформационных политических процес-

сов в странах арабского мира диктует острую необходимость их 
тщательного изучения и анализа. События последних лет свиде-
тельствуют, что одной из сфер, где скрещиваются инструменты 
политического, экономического, информационного, морально-
психологического и военного характера игроков мирового, регио-
нального и местного масштаба, является этноконфессиональное 
поле. В полной мере это относится к Сирийской Арабской Респуб-
лике (САР), кризисная ситуация в которой достигла уровня граж-
данской войны. 

Детальное рассмотрение этноконфессиональной структуры 
этой арабской страны, особенностей и роли наиболее значимых ее 
элементов в социально-политической динамике, шагов сирийских 
властей по урегулированию кризиса, а также методов этноконфес-
сионального манипулирования со стороны внешних сил позволяет 
приблизиться к более взвешенной оценке и пониманию происхо-
дящих в стране событий1. 

В предкризисный период Сирия обладала статусом одного 
из ведущих государств на Ближнем Востоке. Поддержанию этой 
позиции способствовали внешнеполитическая активность руко- 
водства республики по последовательному противостоянию агрес-
сивной политике Израиля в регионе, планам США по сепаратному 
урегулированию ближневосточного кризиса, развитие партнерских 
отношений с Россией; тесное взаимодействие с Ираном, движе-



 125

ниями «Хезболла» в Ливане и ХАМАС на палестинских террито-
риях. 

Формирование внутриполитической ситуации Сирии обу-
словлено воздействием фактора многослойности ее этноконфес-
сиональной структуры. Население САР составляет около 21 млн 
человек (по данным ООН 2011 г.2): арабы – 15 млн (сирийского 
происхождения – 14,2 млн, палестинского – 581 тыс., ливанского – 
100 тыс., иракского – 60 тыс., иорданского – 40 тыс.); курды –  
1,66 млн; туркмены – 132 тыс.; армяне – 73 тыс.; черкесы – 
73 тыс.; персы – 58 тыс.; турки – 3,3 тыс. человек Группы других 
национальностей немногочисленны. 

Главенствующее положение в религиозном составе населе-
ния этой арабской страны занимают представители ислама – сун-
ниты (15,54 млн). Кроме того, в Сирии проживают значительные 
общины шиитов-двунадесятников, исмаилитов-низаритов (точных 
данных нет). 

Алавиты (1,28 млн) и друзы (474 тыс.), которых по ряду 
причин трудно в полной мере отнести к приверженцам классиче-
ского ислама, занимают специфическое положение в религиозной 
структуре сирийского общества. 

Среди представителей христианской веры в стране – право-
славные, греко-православные, армяно-григориане, греко-католи-
ки, марониты, халдеи, сиро-католики, армяно-католики, нестори-
ане, яковиты и др. 

Нестабильность и неурегулированность ряда вопросов меж-
этнических и межконфессиональных отношений внутри страны 
диктовали сирийским президентам Хафезу Асаду (1971–2000) и 
его сыну Башару Асаду (с 2000 г. по н.в.) необходимость проведе-
ния жесткого курса в данной сфере. Упор делался на строгий кон-
троль над этнорелигиозными группами, активную социально-
культурную арабизацию и ассимиляцию населения, сохранение 
территориальной и политической целостности страны. В послед-
ние десятилетия Сирию отличали авторитарная форма правления, 
мобилизационная модель построения общества, опора власти на 
мощную армию, разветвленные органы безопасности и обширный 
партийно-бюрократический аппарат. Такой подход позволял руко-
водству страны надежно и устойчиво поддерживать сложившийся 
этноконфессиональный баланс в сирийском обществе.  

Вместе с тем отсутствие в течение десятилетий подлинно 
демократических институтов предопределило трудности, с кото-



 126 

рыми пришлось столкнуться нынешнему сирийскому лидеру на 
пути реализации реформ политической системы и экономики3.  

В числе наиболее острых этноконфессиональных проблем, 
пронизывающих сферу безопасности, экономическую, социальную 
и политическую области деятельности сирийского общества, целе-
сообразно отметить: суннитско-алавитские разногласия, курдский 
вопрос, палестинский и друзский факторы, вытеснение из страны  
христианских  общин, опасения малых диаспор (армян, черкесов  
и др.), радикализацию исламской общины. 

 
Суннитско-алавитские разногласия 
 
В историческом контексте разногласия между суннитами и 

алавитами имеют многовековую историю. Становление алавитов в 
качестве религиозной ветви происходило в результате одного из 
многочисленных расколов в исламе в последней трети IX в. Исто-
рически объединяющим фактором для алавитов служит религиоз-
ная нусайритская доктрина. В ее рамках обычаи, обряды, праздни-
ки алавитов испытывают на себе влияние Корана, Торы, 
Евангелия, язычества. Вместе с тем главным источником веры для 
них остается ислам4. 

Сунниты, будучи представителями классического ислама, 
постоянно критиковали, подвергали алавитов нападкам, угнетали 
и преследовали их за употребление вина, учение о переселении 
душ, за обожествление Али*, запрещали своим женщинам выхо-
дить за них замуж. Отдельные суннитские улемы характеризовали 
нусайритов в высшей степени еретиками. 

После обретения Сирией независимости в 1946 г. в принци-
пиально новых политических условиях алавиты, будучи наиболее 
бедной и угнетаемой, и в то же время относительно замкнутой эт-
ноконфессиональной общиной, стали вовлекаться в сферу боль-
шой политики. Их представители наравне с выходцами из других 
малых общин Сирии за полтора десятилетия сумели проникнуть в 
высшие властные структуры, а в дальнейшем заняли доминирую-
щие позиции и ключевые посты в руководстве Партии арабского 
социалистического возрождения (ПАСВ, или БААС), армии, орга-
нах правопорядка и безопасности.  

                                                 
* Али Ибн Абу Талеб аль-Курейши – четвертый праведный халиф, двою-

родный брат, зять Пророка Мухаммеда. – Прим. ред.  



 127

В результате, страну возглавил представитель не конфессио-
нального большинства – суннитов, а алавит, выходец из клана ну-
майлатыйя из племени матавира – Хафез Асад. Глава государства, 
харизматический партийный лидер и главнокомандующий, поль-
зовался популярностью в народе и уважением у внутренних и 
внешних врагов. Однако это обстоятельство создало условия для 
внутренней и внешней оппозиции, в частности, членов организа-
ции «Братья-мусульмане». 

Исламистская оппозиция обвиняла Х. Асада, а затем и 
Б. Асада в поддержке светского, а не исламского характера госу-
дарства, реализации ведущей роли БААС в политической жизни 
страны и неоправданном сохранении в течение многих лет режима 
чрезвычайного положения на основе действующего законодатель-
ства, что могло свидетельствовать о попытках «узурпировать» 
власть. Вместе с тем следует подчеркнуть, что в период прези-
дентства Х. Асада и в дальнейшем характерной особенностью пар-
тийного и государственного строительства САР являлся принцип 
представительства практически всех общин. Так, в период правле-
ния Х. Асада суннитами были – вице-президент Абдель Халим 
Хаддам, начальник объединенного штаба Вооруженных сил Хик-
мат Шихаби, министр обороны Мустафа Тлас и генеральный сек-
ретарь БААС Абдалла аль-Ахмар. 

При Б. Асаде привлечение представителей различных этно-
конфессиональных структур в политические и военные круги 
страны сохранилось: в период кризиса новым премьер-министром 
САР был назначен суннит А. Сафар1*. К этому стоит добавить, что 
Б. Асад и его брат женились на девушках из суннитских семей, и 
их браки были заключены в суннитском суде. 

Представители предпринимательских кругов Дамаска и 
Алеппо, контролирующие экономическую жизнь Сирии и поддер-
живающие нынешнего президента страны, являются, в основном, 
суннитами.  

Эти положения позволяют сделать вывод о несколько оши-
бочной оценке относительно политического строя Сирии, являю-
щегося якобы узкоконфессиональным, национальным или племен-
ным. 

 
                                                 

*Адель Сафар – сирийский политик, премьер-министр Сирии с апреля 
2011 г. по июнь 2012 г. – Прим. ред. 

 



 128 

Курдский вопрос 
 
В числе серьезных факторов, дестабилизирующих ситуацию 

в Сирии, следует рассматривать курдский вопрос. Курды – вторая 
по численности неарабская этническая группа в Сирии (по разным 
оценкам, от 9 до 11% населения). Большинство исповедует сун-
нитский ислам. Незначительная часть входит в группы езидов и 
христиан. В курдском обществе племенная принадлежность оста-
ется до сих пор очень важной составляющей в социальных отно-
шениях. Преимущественно они занимаются скотоводством и ведут 
полукочевой образ жизни; проживают на северо-востоке страны. 
Среди курдов, проживающих в Дамаске и Алеппо, немало пред-
принимателей, представителей научно-технической и творческой 
интеллигенции. 

 В течение многих лет эта этническая группа испытывала на 
себе воздействие политики арабизации, режимных ограничений и 
экономических притеснений. Одним из наиболее болезненных во-
просов для курдов являлся вопрос об официальном гражданстве. 
Эта проблема существовала с 1962 г., когда Указом N 93 в про-
винции Аль-Джазира, ныне Эль-Хасаке (пограничной с Турцией), 
был установлен особый ценз, лишивший гражданства около 
120 тыс. курдов. Официальной целью данного шага было намере-
ние выяснить количество курдов, нелегально пересекающих гра-
ницу. Фактически же указ являлся способом установления более 
полного контроля над северо-восточной (нефтеносной) частью 
Сирии и в то же время элементом общей политики арабизации5. 

Следует отметить, что социально-политические и экономи-
ческие интересы и цели сирийских курдов имеют свою специфику, 
отличающую их от собратьев в Турции, Иране и Ираке. 

Для них актуальными представляются решения прикладных 
задач в рамках новой Конституции по признанию курдской иден-
тичности, закреплению права на культурную автономию, призна-
нию курдского языка вторым официальным языком, обеспечению 
гарантированных прав, компенсации материальных и моральных 
потерь за многолетнюю дискриминацию. 

Эти установки, а также враждебность сирийских курдов по 
отношению к турецким проискам во время кризиса позволили им 
не поддерживать радикальных исламистов в противоборстве с 
Б. Асадом. В этой же связи целесообразно упомянуть о готовности 
курдов силой оружия в составе вооруженных отрядов народной 
самообороны защищать свои интересы в зонах их компактного 



 129

проживания, о чем свидетельствовали меры по противодействию 
исламистским радикалам в годы кризиса. 

 
Палестинский и друзский факторы 
 
Сложности к оценке ситуации вокруг сирийского кризиса 

добавляет наличие палестинского фактора. Пребывание палестин-
цев в Сирии связано с результатами арабо-израильского конфлик-
та – оккупацией Израилем палестинских территорий и возникно-
вением проблемы беженцев. В Сирии находится 10 лагерей 
беженцев. В наиболее крупном из них – лагере Ярмук, располо-
женном южнее Дамаска, проживают около 140 тыс. человек. 

Существенным моментом, характеризующим положение па-
лестинцев, является неоднородность их международного статуса. 
Арабские государства (за исключением Иордании) отказались от 
практики предоставления своего гражданства тем палестинцам, 
которые нашли убежище на их территории и не имели никакого 
правового статуса. 

На основании того факта, что палестинцы – фактически 
апатриды, а не беженцы, западные государства отказывают им в 
предоставлении убежища на своей территории. При этом детям 
палестинцев, родившимся на территории третьих стран, отказано в 
натурализации. Потеряв возможность пользоваться защитой госу-
дарства-мандатария, палестинцы не приобрели ни статуса апатри-
да, ни статуса граждан государства-убежища, ни полноценного 
статуса беженца6. 

До 2003 г. на сирийской территории действовал ряд пале-
стинских организаций. Позднее под давлением США, в связи с 
обвинениями в пособничестве палестинскому экстремизму, их 
функционирование было приостановлено. 

События в ходе кризиса показали, что каждая из противо-
борствующих сторон пыталась склонить палестинцев на свою сто-
рону. В расчет принималось и то, что, несмотря на внутренние 
разногласия, палестинцам присущи боевой опыт, умение выживать 
в трудных ситуациях. Но более важным в современных условиях 
является обладание палестинскими функционерами широкими 
информационными возможностями по привлечению общественно-
го мнения к своим коренным проблемам. Данное обстоятельство 
усиливает стремление как со стороны сирийского руководства, так 
и оппозиционеров манипулировать палестинским фактором в сво-
их интересах. 



 130 

 Немаловажное значение для оценки ситуации вокруг сирий-
ского кризиса имеет и друзский аспект. Друзы – арабоязычная 
конфессиональная группа, проживающая, в основном, в юго-
восточной части страны. По оценкам востоковедов, корни форми-
рования друзской религиозной секты связаны с ответвлением от 
шиитского направления и уходят в начало XI в. Друзы верят в 
единого Бога, его последовательное воплощение в семи праведни-
ках, каждый из которых дополняет учение, открытое людям его 
предшественниками; в переселение душ. В целом, они стремятся 
скрывать детали своих религиозных представлений от посторон-
них. По их убеждениям, друзом невозможно стать, им надо ро-
диться. 

Среди друзов практически отсутствуют смешанные браки с 
представителями других национальностей. Они нетерпимы к вме-
шательству в свою жизнь. У друзов, как и у исмаилитов и алави-
тов, принцип мысленной оговорки (такыйя) позволяет верующему, 
попавшему во враждебное окружение, принимать навязываемые 
средой внешние правила, скрывая свою подлинную веру и даже 
отрицая ее на словах. В свою очередь, это религиозное правило 
способствует их успешной адаптации и приспособлению к окру-
жающей среде7.  

Представители этой религиозной группы проживают также в 
Ливане, Иордании, Израиле, странах Северной и Латинской Аме-
рики. На протяжении новой и новейшей истории для них в числе 
главных приоритетов выступали: политический нейтралитет, 
замкнутость, тесная сплоченность, энергичность по отстаиванию 
своих интересов, фокусирование на самообороне, защита земель-
ных и собственнических интересов общины.  

В последние десятилетия урбанизация, расширение комму-
никативных возможностей, развитие мирохозяйственных отноше-
ний, несмотря на консервативность друзской общины, размывают 
ее единство. Наблюдаются нарушения традиционных черт жизни – 
отдельные семьи друзов покидают свои деревни и переселяются в 
города; переходят от занятий сельским хозяйством к работе в 
управленческом аппарате, культурной и образовательной сферах, 
бизнесе, службе в армии и органах безопасности. 

Кризис в стране показал, что друзская община, несмотря на 
отмеченные тенденции по размыванию ее единства, оставалась 
устойчиво верной правительственной линии. Для защиты собст-
венных интересов в ее рядах были сформированы народные коми-



 131

теты борьбы с терроризмом. Их деятельность тесно координиро-
валась с сирийской армией. 

 
Христианские общины  
и малые диаспоры 
 
Сирия является колыбелью христианства. Дамаск был одним 

из первых регионов, где апостол Павел проповедовал эту религию. 
В наши дни положение христиан в этой арабской стране вызывает 
серьезную озабоченность мирового общественного мнения. 

В докризисный период христиан в Сирии отличали доста-
точно высокий, по местным стандартам, уровень жизни и матери-
ального благосостояния, сосредоточение в наиболее крупных го-
родах. Взаимоотношения с режимом Асадов носили характер 
сотрудничества. Благодаря традиционной тяге к образованию, 
трудолюбию и групповой солидарности они занимали крепкие по-
зиции в бизнесе, управленческом аппарате, армии, местных сило-
вых структурах. Вместе с тем христиане, как и представители ряда 
других меньшинств, испытывали определенные ограничения в 
правах: непропорционально низкое представительство в парламен-
те, законодательно закрепленное отсутствие возможности зани-
мать высшие руководящие должности в системе государственных 
органов8.  

В ходе кризиса представители христианских кругов  под-
верглись со стороны боевиков радикальных исламистских струк-
тур, связанных с «Аль-Каидой», нападкам повышенной жестоко-
сти и массовым гонениям. Экстремисты обстреливали и 
разрушали христианские церкви, брали в заложники и убивали 
священников, принуждали христиан обращаться в ислам, совер-
шали и другие злодеяния. Результатом этих негативных процессов 
в последние полтора года стал массовый отток арабов-христиан из 
страны (по приблизительным оценкам, от 10 до 20% христианско-
го населения). 

Угрозы подобного рода сохраняют свою актуальность и в 
отношении черкесских этнических групп. Переселение значитель-
ной части населения Северного Кавказа на Ближний Восток в це-
лом и в Сирию в частности связано с проблемой мухаджирства (от 
арабского «хаджара» – «переселяться»), относящейся ко второй 
половине XIX – началу XX в. 

Присоединение Северного Кавказа к Российской империи в 
ходе Кавказской войны XIX в., притязания Великобритании и 



 132 

Франции на расширение своих зон влияния, деятельность прави-
телей Османской империи по сохранению позиций в этом регионе 
привели к серьезным сдвигам в географии народов Кавказа. Зна-
чительная часть коренного населения Северо-Западного и Северо-
Восточного Кавказа эмигрировала на территории Османской  
империи. На Ближнем Востоке сложилось новое этнокультурное 
образование – черкесская диаспора, в которую влились представи-
тели разных народов Северного Кавказа. В настоящее время чер-
кесские диаспоральные группы занимают прочные политические и 
экономическими позиции в стране, обладают определенными ин-
формационными возможностями и протестным потенциалом, под-
держивают контакты с соплеменниками в США и странах Запад-
ной Европы. 

В условиях нынешнего кризиса в стране черкесская диаспо-
ра проявляла активность с целью привлечь внимание международ-
ной общественности к решению проблемы их возвращения на ро-
дину предков и признанию так называемого «геноцида черкесов». 
Представители черкесских этнических групп неоднократно заяв-
ляли о возрастании угрозы их безопасности со стороны повстанцев 
в связи с их глубокой интеграцией в военные и властные структу-
ры Сирии. Молодежные организации зарубежных и российских 
черкесов, со своей стороны, использовали имеющиеся у них ин-
формационные ресурсы для обращения к властям Российской Фе-
дерации с призывом принять экстренные меры по репатриации 
черкесов из охваченной гражданской войной Сирии. 

 
Радикализация исламской общины 
 
К числу элементов, формирующих деструктивную этнокон-

фессиональную обстановку в Сирии, в последние годы добавилась 
тенденция религиозной радикализации общества и широкого  
распространения экстремистских течений. 

Обострению ситуации способствовали социально-экономи-
ческие трудности, снижение уровня жизни населения, безработи-
ца, увеличение потока беженцев из соседнего Ирака (по некото-
рым данным, более 1 млн человек). На этом фоне исламисты,  
воспользовавшись некоторым ослаблением контроля со стороны 
местных спецслужб, активизировали работу по расширению сети 
нелегальных ячеек в стране и созданию при мечетях школ для вос-
питания молодежи в фанатично-религиозном духе. 



 133

 К радикальным течениям ислама примкнула часть суннит-
ской общины Сирии. Исламисты предпринимали усилия по вне-
дрению своих сторонников в государственные учреждения страны 
и руководящую БААС. 

Благодатной почвой для экстремистской религиозной пропа-
ганды в САР стали проживающие в стране мусульмане-ино-
странцы, многие из которых настроены весьма радикально. В то 
же время подрывную работу развернули возвратившиеся с разре-
шения властей в Сирию из эмиграции некоторые представители 
организации «Братья-мусульмане». 

Работа по противодействию процессу радикализации ислам-
ского общества, проводимая через Министерство вакуфов и другие 
государственные структуры, оказалась недостаточно эффективной, 
так как большая часть населения воспринимала ее как партийную 
пропаганду и предпочитала доверять не имеющим отношения к 
государству исламистским проповедникам, как местным, так и за-
рубежным. 

Динамика развития сирийского кризиса относительно этого 
фактора показала, что в марте 2011 г., т.е. уже через месяц после 
начала выступлений демократически настроенной интеллигенции, 
произошло активное вовлечение в конфликт вооруженных исла-
мистских группировок, поддерживаемых из-за рубежа. В даль-
нейшем они набрали вес, влияние и стали фактически одной из 
главных сторон – участниц конфликта. Широкое использование 
суннитской религиозной риторики с их стороны привело к росту 
сектантских настроений по всей стране. 

Деятельность джихадистских формирований отличали по-
вышенная агрессивность и необоснованная жестокость по отно-
шению к противникам. Проявлению их активности способствова-
ли информационная, военная и финансовая поддержка США, 
отдельных стран Западной Европы, Саудовской Аравии, Катара и 
Турции, а также участие тысяч обладающих боевым опытом наем-
ников из Афганистана, Ливии, Ирака, Египта, Турции и других 
стран. 

В последнее время конфликт стал приобретать черты транс-
формации в мирное русло. Этой тенденции способствовало то об-
стоятельство, что группы сирийского населения, проявлявшие 
симпатии к радикальным вооруженным группировкам на первой 
стадии  конфликта,  изменили оценку их перспектив и возможно-
стей в качестве позитивной альтернативы существующей власти и 
приостановили поддержку оппозиции. В условиях кризиса для эт-



 134 

нических и религиозных меньшинств Сирии, с одной стороны, в 
значительной степени потеряла свою актуальность проблема вы-
бора между авторитарной и демократической формами правления. 
Но с другой стороны, для них остро встал вопрос о выживании в 
ходе этноконфессиональных столкновений. 

 
Меры властей САР по урегулированию кризиса 
 
Оценивая шаги и меры сирийского руководства по стабили-

зации конфликтной ситуации в стране, нельзя согласиться с дейст-
виями оппозиционных и ряда внешних сил по «демонизации» 
Б. Асада. В этой связи следует отметить, что президент Сирии 
осознавал необходимость давно назревших реформ государствен-
ного устройства. Принципиальные решения о реализации некото-
рых из них были приняты еще на X съезде БААС в июне 2005 г. 
Уже тогда Б. Асад принял отдельные меры по смягчению режима 
и демократизации общества. Однако в условиях нараставшего дав-
ления «старой гвардии» из руководства БААС он не решился ини-
циировать коренную перестройку политической системы и старал-
ся избегать резких поворотов во внутренней политике.  

По мере нарастания конфликта сирийское руководство  
выполнило ряд требований оппозиции и предприняло серьезные 
шаги по демократизации существующей системы и проведению 
политических и экономических реформ. 24 марта 2011 г. по реше-
нию Б. Асада были освобождены арестованные в ходе подавления 
протестных выступлений в г. Дараа. 26 марта было объявлено об 
амнистии 70 политзаключенных, которые содержались в тюрьме 
строгого режима в Сайднайя, в окрестностях Дамаска. 27 марта 
власти Сирии изменили ст. 8 Конституции Сирии, определяющую 
партию БААС руководящей и направляющей силой в обществе и 
государственном управлении, и приняли новый закон о СМИ, за-
щищающий права журналистов. 29 марта на фоне непрекращав-
шихся волнений Б. Асад распустил правительство. Спустя месяц 
было отменено чрезвычайное положение, действовавшее с 1963 г. 
4 августа президент подписал декрет о введении многопартий-
ности в стране. 15 ноября власти Сирии выпустили из тюрем 
1180 человек9. 

Что касается курдов, 7 апреля 2011 г. Б. Асад принял зако-
нодательное решение о предоставлении национального граждан-
ства курдам в северо-восточной провинции Эль-Хасаке. Данная 
мера в значительной степени купировала недовольство противни-



 135

ков режима и снизила возможности по использованию «курдского 
фактора» для раскачивания внутриполитической ситуации на эт-
ноконфессиональной основе.  

В 2012 г. реформы продолжились. 26 февраля в Сирии про-
шел референдум по проекту новой конституции. Пункт 1 ст. 3 
проекта новой конституции закреплял положение об исламском  
характере президентской республики; п. 2 утверждал, что основ-
ным источником законодательства будет исламская юриспруден-
ция; п. 3 декларировал, что государство уважает все религии и 
обеспечит свободу совершения обрядов, не нарушающих общест-
венный порядок; п. 4 утверждал охрану статуса религиозных об-
щин. Пункт 1 ст. 8 закреплял положение о том, что политическая 
система государства будет строиться по принципу политического 
плюрализма и осуществления власти демократическим путем го-
лосования; п. 4 запрещал участие в любой политической деятель-
ности на религиозной, сектантской, племенной, профессиональной 
основе, а также дискриминацию по признаку пола, происхожде-
нию, расе или цвету кожи10. 

Очередным важнейшим шагом по реформированию полити-
ческой системы стали парламентские выборы в Народный совет 
Сирии, прошедшие 7 мая 2012 г. на многопартийной и состяза-
тельной основе. Кроме того, на погашение конфликта сирийскими 
властями были направлены решение об официальном перемирии 
12 апреля 2012 г., а также обращение МВД Сирии, обещавшее ос-
вобождение от преследования всех, «кто добровольно сложит 
оружие и на чьих руках нет крови мирных граждан».  

Однако, несмотря на принятие широкого пакета вышепере-
численных мер, противники действовавшего режима отвергли 
предложенный Б. Асадом курс на решение внутренних проблем 
путем проведения либеральных реформ. Радикалы заняли кон-
фронтационную позицию, тем самым лишив власти альтернативы 
применению силовых мер по наведению порядка в САР. 

 
Внешние силы и методы манипулирования  
кризисными ситуациями 
 
События вокруг сирийского кризиса со всей очевидностью 

продемонстрировали, что значительные усилия по его активизации 
предпринимали внешние силы из числа игроков регионального и 
мирового уровня. Важнейшую роль в ходе всего конфликта играли 
США и их западные союзники. 



 136 

США, преследуя цели обеспечения свободного доступа к 
энергоресурсам Ближнего Востока и Северной Африки, установ-
ления над ними жесткого контроля, идут по пути минимизации 
влияния России, Китая в данном регионе, создания политической 
нестабильности, демонтажа неугодных политических режимов и 
навязывания арабским странам собственных принципов построе-
ния социально-политической и экономической жизни. 

Нынешняя американская администрация по-прежнему рас-
сматривает Ближний Восток в качестве зоны своих жизненных 
интересов. Характерной особенностью активности американских 
внешнеполитических и силовых ведомств в достижении глобаль-
ного лидерства является применение многоплановых подходов в 
решении местных этнических и конфессиональных противоречий, 
которые базируются на проверенном жизнью принципе – «разде-
ляй и властвуй». 

США в целях реформирования внешней политики Сирии в 
сторону подчиненности и управляемости пытались сломить режим 
Б. Асада. Решая эту задачу, американцы прибегали в этноконфес-
сиональной сфере к применению таких методов: 

– искусственное провоцирование и стимулирование сунни-
то-шиитских разногласий; 

– подогревание исламо-христианских противоречий; 
– углубление курдской проблемы; 
– затормаживание  решения арабо-израильского конфликта. 
В качестве наступательных принципов деятельности США 

использовали: 
– легитимацию перед мировым общественным мнением и 

гражданами США путем выработки ежегодных докладов о свобо-
де вероисповедания в странах мира (в соответствии с Законом  
«О международной свободе вероисповедания», принятым Кон-
грессом США в ноябре 1998 г.) и присвоения себе права самостоя-
тельно избирать «международных нарушителей» в религиозной 
сфере, принятия к ним ими же выбранных мер воздействия; 

– навязывание нетрадиционных для ближневосточных об-
ществ религиозных или социально-политических нововведений, 
игнорирующих традиционный уклад жизни, но приводящих к обо-
стрению внутриполитических конфликтов внутри арабских госу-
дарств; 

– манипулирование общественным сознанием на междуна-
родном уровне с «правом на самоопределение», когда право на 



 137

самоопределение народа игнорируется в пользу права на самооп-
ределение отдельных меньшинств; 

– информационное акцентирование на ошибках в нацио-
нальной политике страны для целенаправленного разжигания на-
циональной и религиозной розни между  отдельными  людьми, 
группами, партиями; 

– избирательность экономической, военной, информацион-
ной и внешнеполитической поддержки определенных этноконфес-
сиональных партнеров в ходе конфликта; предоставление некото-
рым из них социально-политических и экономических привилегий 
и преференций;  

– широкомасштабную  поддержку оппозиции законным  
властям. 

 
*     *    * 

 
В заключение представляется целесообразным отметить, что 

отличительной чертой ситуации в САР является многофакторная 
комбинаторика взаимодействия и противоборства широкого спек-
тра мировых и региональных сил за удержание собственных пози-
ций в Ближневосточном регионе. Степень влияния этноконфес-
сионального противоборства на эффективность работы системы 
местных органов правопорядка и безопасности позволяет объек-
тивным образом анализировать деятельность широкого спектра 
внешних и внутренних сил в регионе, а также более эффективно 
вести поиск возможностей решения ближневосточных проблем с 
позиции экономических и политических интересов России. 

 
Примечания 
 

1 Подробнее см: Щенников А.В. Алавиты // Азия и Африка сегодня, 1993, № И 
(Shchennikov A.V. Alavity // Asia and Africa Today, 1993, № 11) (in Russian); 
Кушхабиев А.В. Конфликт в Сирии и черкесская диаспора // Азия и Африка 
сегодня, 2012, № 7 (Kushkhabiev A.V. Konflikt v Sirii i cherkesskaya diaspora // 
Asia and Africa Today, 2012, № 7) (in Russian); Фахрутдинова Н.З. А была ли 
«арабская весна»? // Азия и Африка сегодня, 2013, № 5 (Fakhrutdinova N.Z.  
A byla li «arabskaya vesna»? // Asia and Africa Today, 2013, № 5) (in Russian); 
Федорченко А.В. Продолжение «арабской революции»: Сирийские сценарии 
// Азия и Африка сегодня, 2013, № 8 (Fedorchenko A.V. Prodolzhenie «arabskoy 
revolutsii: siriyskiy scenariy» // Asia and Africa Today, 2013, № 8) (in Russian). 

2 Etnoconfessional maps of the countries of the Near East – http://www. joshuapro-
ject.net/coun tries.php?rog3==IZ 



 138 

3 См.: Ахмедов ВМ. Современная Сирия: история, политика, эко номика // М.,  
ИВ  РАН,  Ключ-С. 2010, с. 219–225  (Akhme-dovBM. Sovremennaya Siriya: is-
toriya, politika, ekonomika. M., 2010) (in Russian). 

4 Friedman Y. The Nusayri-Alawis: An Introduction to the Religion, History and 
Identity of the Leading Minority in Syria. – Leiden. Boston. 2010. P. 5–16. 

5Зинъкина Ю.В. Этнический фактор в политическом пространстве Сирии во вто-
рой половине XX – начале XXI века // Ближний Восток и современность. 
2008, № 35. С. 34–44 (Zinkina Yu. V. Etnicheskiy faktor v politicheskom prostran-
stve Sirii vo vtoroy polovine XX – nachale XXI veka // Blizhniy Vostok i sovre-
mennost. 2008, № 35) (in Russian).  

6 Авилов KA. Международно-правовое положение палестинцев // Ближний 
Восток и современность. 2003. № 20. С. 70 (Abilov К.А. Mezhdunarodno-
pravovoe polozhenie palestintsev // Blizhniy Vostok i sovremennost. 2003, № 20) 
(in Russian). 

7 Salibi K. Druze History // Druze heritage foundation – httpy/www.druzeheritage. 
org/dhf/Druze_History.asp 

8 Christian C. Sahner. Among the Ruins: Syria Past and Present. Hurst Publishers. 
2014. – P. 8\–30. 

9 См.: Снежанова Л.M. Конфликт в Сирии: Усилия России по недопущению 
дестабилизации Ближнего и Среднего Востока // Национальный институт раз-
вития современных идеологий. – М., 2012 – http://www.nirsi.ru/166 

10 Project of the Constitution of Syria – http://sana.sy/ara/ 369/2012/02/24/ 
400634.htm 

«Азия и Африка сегодня», М., 2014 г., № 6, с. 30–35. 
 
 
М. Пахомова,  
востоковед  
КНР И АРАБСКИЕ СТРАНЫ:  
ХАРАКТЕР ВЗАИМОДЕЙСТВИЯ 
 
Отношения между Китаем и арабскими странами заметно 

активизировались после Бандунгской конференции, состоявшейся 
18–24 апреля 1955 г., в которой участвовал первый председатель 
Госсовета КНР Чжоу Эньлай. Здесь же состоялась его встреча с 
тогдашним президентом Египта Гамалем Абдель Насером1. В мае 
того же года был подписан китайско-египетский «Протокол пере-
говоров по вопросам культуры», касающийся обмена преподавате-
лями и студентами. В 1956 г. были установлены дипломатические 

                                                 
1 Интересно, что еще в 1931 г. в Каир прибыла первая группа китайцев  

для учебы в университете Аль-Азхар, где для них было открыто специальное 
отделение. 



 139

отношения с Египтом, Сирией и Йеменом, а позже и с другими 
государствами Ближнего Востока. 

Вопрос о признании КНР членом ООН стал предметом дис-
куссий в неоднородном арабском мире. В целом позиция арабских 
стран была выражена в резолюции первой Конференции непри-
соединившихся государств в Белграде (1–6 сентября 1961 г.): 
«Участвующие в конференции страны, которые признают прави-
тельство КНР, рекомендуют Генеральной Ассамблее на ее пред-
стоящей сессии признать представителей КНР единственно закон-
ными представителями этой страны в ООН» [Декларация глав 
государств и правительств..., 1975, с. 73]. Аналогичным было и 
решение членов Лиги арабских государств (ЛАГ) от 17 сентября 
1961 г. Эти события заложили основу для развития отношений 
между Китаем и исламским миром, позволив каждой арабской 
стране выстраивать отношения с КНР, руководствуясь собствен-
ными внешнеполитическими интересами. В результате к началу 
1970-х годов КНР урегулировала отношения со многими ближне-
восточными государствами, а признание на 29-й сессии ГА ООН 
(резолюция № 2758) представителей правительства КНР единст-
венными законными представителями китайского народа предо-
пределило начало политического диалога с рядом международных 
организаций, в том числе с ОИК. 

ОИС (ОИК) была основана 25 сентября 1969 г. на Конфе-
ренции глав мусульманских государств в Рабате. В настоящее 
время в ее состав входят 57 стран-членов, т.е. почти четверть всех 
государств мира [Официальный сайт ОИС...], общая численность 
населения которых достигает 1,2 млрд человек [Счетчик населе-
ния..., 2013] и постоянно растет. Наметившаяся во второй полови-
не XX в. тенденция к росту мусульманского населения давно стала 
предметом дискуссий. В конце XX – начале XXI в. среднегодовой 
прирост мусульман составлял 2,1% (христиан – 1,3%). Если разни-
ца в темпах роста не изменится, к 2025 г. численность привержен-
цев ислама достигнет 30% мирового населения (христиан – 25%). 
То есть почти каждый третий житель Земли будет мусульманином 
[Белокреницкий, 2010, с. 84–96]. 

В связи с этим некоторые исследователи высказали предпо-
ложение, что в будущем ОИС сможет претендовать на повышение 
своего статуса и влияния на мировой арене, а в отдаленной пер-
спективе стать второй по значению международной организацией 
после ООН [Озеров, 2012, с. 91–92]. 



 140 

30% участников ОИС – арабские страны, вошедшие в состав 
Организации в период с 1969 по 1972 г., т.е. практически сразу по-
сле ее образования. Они же играют заметную роль в качестве 
внешнеполитических приоритетов КНР на ближневосточном на-
правлении, хотя развитие сотрудничества с другими членами ОИС 
также отвечает геостратегическим интересам Китая. Именно по-
этому исследование внешней политики КНР невозможно без вы-
явления характера взаимодействия между этой страной и Ираном, 
Турцией и рядом государств Центральной и Юго-Восточной Азии, 
а также Африки. Следует учитывать и большое влияние ОИС на 
мусульман – жителей стран, не входящих в эту организацию, в том 
числе на китайских приверженцев ислама. 

 
Китайские мусульмане 
 
В Китае насчитывается около 20 млн мусульман [Ху 

Чженьхуа, 2009], и их положение представляет собой важный ас-
пект внутренней политики КНР. Прежде всего потому, что регио-
ны с преобладанием мусульманского населения остаются среди 
наименее развитых экономически, нестабильных с социально-
политической точки зрения и являются очагами возможного воз-
никновения конфликтных ситуаций – как на местном уровне, так и 
в масштабах всей страны. 

Многие аспекты вероисповедания и деятельности религиоз-
ных учреждений КНР, в том числе мусульманских, определяются 
ст. 34 и 36 Конституции КНР [Конституция Китайской Народной 
Республики], Положением по делам религии № 426, принятым 
Госсоветом КНР 7 июля 2004 г. и вступившим в силу 1 марта 
2005 г. [Положение по делам религии...], и рядом других законода-
тельных актов. 

В стране насчитываются 56 национальных меньшинств,  
10 из них – хуэй, уйгуры, казахи, киргизы, узбеки, татары, таджи-
ки, дунсяны, салары, баоаньцы – исповедуют ислам [Ху Чженьхуа, 
2009]. Китайские мусульмане проживают во многих районах Ки-
тая, говорят на разных диалектах и имеют различное происхожде-
ние [Завьялова, 1996, с. 140]. 

Большая часть китайских мусульман исповедуют ислам сун-
нитского толка, но в Синьцзяне проживает небольшое число шии-
тов. В КНР выделяются две исторически сформировавшиеся ветви 
ислама: собственно китайская, сложившаяся в районах Внутренне-
го Китая, и ислам Синьцзяна с присущим ему «тюркским колори-



 141

том» [Основные особенности..., 2012], испытавший на себе влия-
ние суфизма.  

В настоящее время в стране действует более 35 тыс. мече-
тей, в которых проповедуют около 50 тыс. представителей ду- 
ховенства. Создано примерно 400 как легальных, так и тайных  
организаций, некоторые из которых отнесены к разряду террори-
стических. Среди них – Объединенный фронт Восточного Турке-
стана, движение «Искра родины», Движение ислама Восточного 
Туркестана, «Талибан», «Движение за исламскую веру» и партия 
Хизб ут-Тахрир [Комиссина, 2009, с. 42–43]. 

Мусульманские организации КНР объединены в Китайскую  
исламскую ассоциацию (КИА), имеющую филиалы в разных горо-
дах и провинциях. В 2013 г. исполнилось 60 лет с момента ее соз-
дания. Основанная в 1953 г., она подчиняется Государственному 
управлению по делам религии и имеет постоянную штаб-квартиру 
в Пекине [60 лет со дня основания..., 2013]. При КИА учрежден 
Теологический институт. В задачи Ассоциации входят укрепление 
единства страны, противодействие сепаратизму и развитие друже-
ственных связей с зарубежными исламскими учреждениями.  
В частности, КИА имеет постоянных представителей при ЛАГ. 
Один раз в четыре года проводится Всекитайская исламская кон-
ференция, на которой обсуждаются проблемы мусульманских  
общин, вопросы духовного воспитания и образования, паломниче-
ства и др. [Китайская философия..., 1994, с. 139]. С 1957 г. Ассо-
циация выпускает журнал «Китайские мусульмане», позже был 
создан специальный интернет-сайт [http://www.chmaislam. net.cn/]. 

Разветвленный характер имеет и китайская система ислам-
ского образования. Возобновление в середине 1980-х годов – по-
сле «культурной революции» – работы соответствующих учебных 
заведений и размах, с которым в них поставлена образовательная 
деятельность, свидетельствуют об «исламском возрождении»  
в КНР. 

Наиболее известными мусульманскими образовательными 
центрами являются Китайский институт ислама в Пекине (основан 
в 1958 г.); Исламский институт в Шэньяне (1982), средства 
(245 тыс. долл.) на реконструкцию которого в 2002 г. поступили от 
Исламского банка развития (ИБР); Исламский институт в Синь-
цзяне (1987); Исламский институт провинции Хэбэй (1992); Ис-
ламский институт в Чжэнчжоу (1985) – административном центре 
провинции Хэнань; Пекинский исламский институт (1986) [Ис-
ламское образование..., 2013]; Исламский институт в Ланьчжоу 



 142 

(2004) – административном центре провинции Ганьсу, созданный 
при поддержке ИБР (территория – 8.7 га, имеет семь корпусов, в 
том числе общежития) [Об институте в Ланьчжоу..., 2013]; Уни-
верситет Нинся (1985); Исламский университет провинции Цинхай 
(1985), Исламский институт в Куньмине (1987). 

 
Политическое и экономическое  
сотрудничество 
 
В 1970-е годы началось формирование новой внешнеполи-

тической доктрины Китая. Возросло значение Арабского Востока, 
который и раньше являлся одним из стратегически важных  
направлений внешней политики Пекина. Правительство КНР стало 
рассматривать этот регион не только как зону соперничества 
крупных мировых держав, но и как район, имеющий большое зна-
чение для развития китайской экономики. Следует отметить, что  
к тому времени Китай смог установить прочные связи лишь с от-
дельными государствами региона, его влияние на Арабском Вос-
токе было незначительным, а с такими странами, как Иордания, 
Ливия, Оман, Объединенные Арабские Эмираты, Катар, Бахрейн и 
Саудовская Аравия, еще не были установлены дипломатические 
отношения. 

Изменения во внешнеполитическом курсе КНР совпали по 
времени с созданием и становлением ОИС. Отношения с этой ор-
ганизацией проложили путь для развития сотрудничества с ислам-
скими государствами в области культуры и религии, а позже и в 
других сферах. То есть, осуществляя переход на новый внешнепо-
литический курс, Китай успешно использовал появление этой 
крупной международной организации. В феврале 1974 г. Чжоу 
Эньлай впервые направил поздравления в адрес очередной встречи 
глав исламских государств. Позже подобные послания направля-
лись неоднократно. 

На рубеже 1970–1980-х годов была восстановлена прерван-
ная «культурной революцией» деятельность Китайской исламской 
ассоциации. Заметно активизировались ее контакты с мусульман-
ским миром, в том числе с ОИК. В 1979 г. была возобновлена 
практика совершения китайскими мусульманами хаджа, стали из-
даваться сборники хадисов (изречений) и Коран, выделяться сред-
ства на реконструкцию мечетей. В 1981 и 1984 гг. несколько деле-
гаций ОИК посетили Пекин, Синьцзян, Шанхай, Ханчжоу и 
Гуанчжоу. С 1985 г. с санкции Госсовета КНР Китайская ислам-



 143

ская ассоциация стала создавать условия для организации поездок 
в Саудовскую Аравию. Паломничество в Мекку совершили высо-
копоставленные лица Синьцзян-Уйгурского и Нинся-хуэйского 
автономных районов [Ма Лижун, 2012, с. 18–19]. При поддержке 
КИА начал происходить обмен студентами с ливийскими универ-
ситетами, возобновлено сотрудничество с каирским университе-
том Аль-Азхар. 

В 1984 г., через десять лет после начала официальных кон-
тактов, представителями ОИК в Китае был впервые организован 
исламский форум. Потепление отношений обусловливалось и за-
интересованностью в развитии экономического сотрудничества, 
которое стало важнейшим фактором взаимодействия между КНР и 
ОИК. С 1985 г. Исламский банк развития начал оказывать финан-
совую поддержку Синьцзян-Уйгурскому, Нинся-хуэйскому и дру-
гим районам КНР с мусульманским населением, профинансировал  
ряд проектов в сфере исламского образования, а также выделил 
средства на реконструкцию мечетей и бурение водяных скважин  
в засушливых районах. В 1986 г. он предоставил Китаю более 
4 \ млн долл. на развитие мусульманских проектов [Ма Лижун, 
2012, с. 25]. 

Предметом постоянного обсуждения стало создание благо-
приятных условий для развития исламской культуры в Китае.  
В 1988 г. в Эр-Рияде (Саудовская Аравия) был проведен научный 
симпозиум, в ходе которого затрагивалась проблема свободы ве-
роисповедания в Китае. В 1992 г. вновь состоялся визит в КНР де-
легации ОИК [Ян Чжибо, 1992], участники которой дали высокую 
оценку развитию ислама в Поднебесной, а в ноябре 1994 г. Китай 
посетил заместитель генерального секретаря ОИК (обсуждались 
условия паломничества китайских мусульман в Мекку и Медину). 
В апреле 1995 г. представитель ОИК встретился с группой китай-
ских паломников в Мекке [там же]. В июле 1995 г. в КНР побыва-
ла делегация ОИК во главе с начальником департамента многосто-
ронних связей и сотрудничества МИД Марокко [Организация 
исламского..., 2012]. 

К середине 1990-х годов КНР установила дипломатические 
отношения со всеми арабскими странами и Израилем (1992). Сле-
дует отметить, что развитие контактов по линии КНР–ОИК проис-
ходило параллельно и в тесной взаимосвязи с упрочением связей в 
формате КНР–ЛАГ. Первые политические консультации между 
Китаем и исламскими организациями касались палестинского и 
боснийского вопросов, при решении которых ОИК и ЛАГ пыта-



 144 

лись заручиться поддержкой китайского руководства [Ма Лижун, 
2012, с. 20]. Впрочем, по обоим вопросам китайская позиция была 
весьма осторожной, свидетельством чему может послужить пись-
мо (от 31 мая 2001 г.) министра иностранных дел Китая Тан Цзя-
сюаня генеральному секретарю ОИК в ответ на предложение ока-
зать поддержку Палестине в рамках СБ ООН. С присущей ему 
дипломатичностью Тан Цзясюань подтвердил, что Китай готов 
укреплять сотрудничество с ОИК, занимает последовательную по-
зицию по вопросу палестино-израильского урегулирования и готов 
внести в это урегулирование свой вклад [там же, с. 20].  
В июле 2005 г. состоялся первый визит генерального секретаря 
ОИК Экмеледдина Ихсаноглу в Китай [Организация исламского..., 
2012]. Это произошло на фоне общего укрепления отношений КНР 
со странами Ближнего Востока и Центральной Азии, начавшегося 
с 2004 г., т.е. после того, как был создан Форум китайско-
арабского сотрудничества и между КНР и Советом сотрудничества 
арабских государств Персидского залива (ССАГПЗ) начались пе-
реговоры о создании зоны свободной торговли, вошедшие в конце 
2013 г. в заключительную стадию. 

Главенствующие позиции в китайско-арабском диалоге за-
нимают вопросы, связанные с экономическим сотрудничеством, 
положением этнических меньшинств Китая, а также с социально-
экономическим развитием районов проживания мусульманского 
населения. В мае 2007 г. заместитель главы КИА Юй Чжэньгуй 
встретился с президентом Исламского банка развития Ахмедом 
Аль-Мадани и выразил благодарность за предоставление безвоз-
мездной финансовой помощи на нужды развития исламской куль-
туры и образования [Ма Лижун, 2012, с. 20]. 

Наглядным свидетельством того, что арабские государства 
заинтересованы в экономическом сотрудничестве с КНР, служат 
результаты китайско-саудовского симпозиума по торгово-
экономическим вопросам (июнь 2008 г.), организаторами которого 
выступили Китайский совет содействия развитию международной 
торговли и Саудовская торгово-промышленная палата. По итогам 
симпозиума китайские компании получили подряды на ведение в 
СА строительных работ, в том числе на прокладку железной доро-
ги стоимостью в 1,8 млрд долл. между Меккой и Мединой, завер-
шенную в конце 2010 г. [Коммерсант, 11.02.2009]. 

Тенденции к укреплению двустороннего диалога и интен-
сификации контактов на высшем уровне наметились в 2010 г.  
В июне генсек ОИК Э. Ихсаноглу посетил КНР и поочередно 



 145

встретился с председателем Постоянного комитета Всекитайского 
собрания народных представителей У Банго, министром ино-
странных дел Ян Цзечи, начальником Государственного комитета 
по делам религии Ван Цзоанем, а также провел переговоры с за-
местителем министра иностранных дел Чжай Цзюнем. Совместное 
коммюнике МИД КНР и ОИК содержало призыв к усилению пере-
говорного процесса и расширению сотрудничества в политиче-
ской, экономической, торговой и культурной сферах, а также в  
области борьбы с терроризмом, сепаратизмом и экстремизмом 
[там же]. 

В декабре 2010 г. состоялся первый визит китайской делега-
ции на правительственном уровне в штаб-квартиру ОИК [Органи-
зация исламского..., 2012], а в мае того же года и в июне 2011 г. 
послы КНР в Таджикистане (Цзоу Сюэлянь) и Казахстане (Чжоу 
Лисянь) приняли участие в 37-й и 38-й сессиях совета министров 
иностранных дел ОИК [там же]. В июне 2012 г. генеральный сек-
ретарь ОИС (бывшей ОИК) вновь прибыл в КНР для участия в 
первом форуме «Китай – исламская цивилизация»1, который был 
про веден при поддержке Китайского центра изучения истории 
искусства и культуры ислама и Китайской академии обществен-
ных наук. По словам председателя Народного политического кон-
сультативного совета Китая Цзя Цинлиня, «целью форума явилось 
изучение культурного обмена между Китаем и цивилизациями и 
культурами исламского мира [Речь заместителя министра ино-
странных дел..., 01.06.2012]. Стороны рассматривали «межцивили-
зационное взаимодействие» как основу для укрепления экономи-
ческих связей, причем речь шла не только о развитии регионов  
со значительной долей мусульманского населения, но и о более 
масштабном сотрудничестве. 

 
*     *     * 

 
Сотрудничество КНР с исламскими государствами в рамках 

«межцивилизационного взаимодействия» является важной состав-
ляющей китайской внешней политики. Посредством Националь-

                                                 
1 С тезисами выступлений участников форума можно ознакомиться на 

официальном сайте Исследовательского центра истории, искусства и культуры 
ислама при ОИС [International Congress on «China and the Muslim World: Cultural 
Encounters» // http://www.ircica.org/intemational -congress-on-china-and-the-muslim-
world-cultural-encounters/irc902.aspx]. 



 146 

ного бюро по делам религии, КИА, ряда научно-исследо-
вательских учреждений, занимающихся вопросами истории, идео-
логии и культуры ислама, китайские мусульмане поддерживают и 
укрепляют отношения с Всемирной мусульманской лигой, Все-
мирным конгрессом мусульман, египетским Высшим советом по 
делам ислама, исламскими ассоциациями Малайзии и Индонезии 
(Дружественные связи китайских мусульман.., 2013). 

Можно выделить четыре основных направления сотрудни-
чества [Ма Лижун, 2012, с. 18]: совершение хаджа китайскими му-
сульманами (см. табл.), участие КИА в международных исламских 
конференциях; обмен делегациями; переговоры между высокопо-
ставленными представителями КНР и ОИС. 

 
Таблица 

Год Число совершивших хадж 
2006 7000 
2007 10 318 
2008 11 800 
2009 12 730 
2010 13 500 
2011 13700 

Источник: [Ма Лижун, 2012, p. 18]. 
 
Тематика диалога в основном касается следующих вопросов: 

создание условий для хаджа, получение исламского образования в 
стране и за рубежом; развитие исламской культуры в Китае; фи-
нансирование членами ОИС исламских проектов на территории 
КНР; развитие регионов со значительной долей мусульманского 
населения; безопасность и противодействие терроризму и сепара-
тизму; создание благоприятного имиджа исламской культуры в 
Китае и китайской – в исламских странах. 

 
Литература 
 

1. Бслокрсницкий В.Я. Рост населения в исламском мире // Историческая психо-
логия и социология истории. – 2010, № 1. 

2. Декларация глав государств и правительств неприсоединившихся стран // 
Движение неприсоединения в документах и материалах / Под ред. 
Р.А. Тузмухамсдова. – М., 1975. 

3. Дружественные связи китайских мусульман с внешним миром (на кит.) // 
http://www.sxysljxh.com/ncwl. asp?ncwsid=12. 



 147

4. Завьялова О.И. Диалекты китайского языка. – М., 1996. 
5. Исламское образование (на кит.) / http://www.chinaislam.nct.cn/.cms/ziiy/ 
6. Китайская философия: энциклопедический словарь // Под ред. М.Л. Ти-

тарснко. – М., 1994. 
7. Комиссина И.Н. Мусульманские организации Восточной, Юго-Восточной и 

Южной Азии. – М., 2009. 
8. Коммерсант 
9. Конституция Китайской Народной Республики // Информационно-аналити-

еский портал Бизнес в Китае — http://www.asia-busincss.ru/law/lawl/pravo/ on-
stitution/ 

10. Ма Лижун. Гуманитарная дипломатия Китая в отношении Ближнего Востока 
и Организация исламского сотрудничества // Arab World Studies, May 2012, 
№ 3. 

11. Об институте в Ланьчжоу (на кит.) // http://www.lzjxy.com/page/gaikuang/ 
12. Озеров О. «Арабская весна» в контексте глобализации, или перезагрузка мат-

рицы // Международная :жизнъ, 2012, № 6. 
13. Организация исламская конференция выступает за укрепление дружествен-

ных связей с китайскими мусульманами (на кит.) // http://as.bytravel.cn/art/ymc/ 
ymcjwyhhytcjqtzgmslyhwlgx/ 

14. Организация исламского сотрудничества (на кит.)// Официальный сайт МИД 
КНР (06.2012)- http:// www.fmprc.gov.cn/chn/pds/wjb/zzjg/xybfs/ dqzzhzjz/ 
yslhzzz/zzgk/t954281.htm 

15. Основные особенности истории распространения по регионам (на кит.) // 
Официальный сайт исламского института Ланьчжоу (08.06.2012) – 
http://www.lzjxy.com/news/html/7426.html 

16. Официальный сайт Исламского института в Куньмине (на кит.) // 
http://www.kmii.com.cn/list/148.html 

17. Официальный сайт ОИС (на кит.) // http://www.oic-oci.org/rnember_states.asp. 
18. Положение по делам религии № 426 от 7 июля 2004 года (на кит.) // 

http://www.chinaislam.nct.cn/cms/ flfg/zjsytl/201205/28-730.html. 
19. Речь заместителя министра иностранных дел КНР Ян Цзечи на Форуме «Ки-

тай – исламская цивилизация» (на кит.) // http://news.china.com.cn/txt/2012-
06/01/content_25533181.htm (01.06.2012) 

20. Счетчик населения земли // http://priroda.inc.ru/naselenie.prp. (2013) 
21. Ху Чженьхуа. Почему китайские мусульмане («хуэй») являются последовате-

лями учения Великого Имама? // Пресс-релиз посольства Республики Таджи-
кистан в КНР (20.10.2009) – http:// www.tajikembassychina. com/news_detail_ 
91 asp 

22. 60 лет со дня основания Китайской исламской ассоциации (на кит.) // 
http://www.chinaislam.net.cn/cms/ news/jujiaoredian/201303/07-5340.html 

23. Ян Чжибо. Визит делегации Организации исламская конференция в Китай (на 
кит.) // Zhongguo musilin. 1992, № 6. 

24. International Congress on «China and the Muslim World: Cultural Encounters» // 
http:www.ircica.org/ intcrnational-contress-on-china-an-the-mushm-world-cultural-
encounters/irc 9O2.aspx 

25. http://www.chinaislam/net.cn 
«Восток (Oriens)», М., 2014 г. ,№  3, с. 60–66. 



 148 

О. Бибикова,  
кандидат исторических наук (ИВ РАН)  
ИСЛАМ В ЖИЗНИ ИММИГРАНТСКИХ ОБЩИН  
ЗАПАДНОЙ ЕВРОПЫ: СОЦИОКУЛЬТУРНЫЙ  
И ПОЛИТИЧЕСКИЙ АСПЕКТ  
 
Мусульманские общины Западной Европы представлены в 

первую очередь выходцами из бывших колониальных стран. При-
нято считать, что это арабы. На самом деле это жители арабо-
язычных стран Северной Африки, турки и массово прибывающие 
в последние годы уроженцы стран Западной Африки, стран, кото-
рые были колониями Франции и Бельгии. В меньшей степени при-
сутствуют арабы Ближнего Востока. Последние, как правило, бе-
женцы. Например, из Ирака, а теперь и из Сирии. Есть те, кто 
получил образование в Европе и остался здесь навсегда. Но значи-
тельная часть из них в той или иной мере исповедуют ислам. 

Как известно, после Второй мировой войны, когда Европа 
нуждалась в рабочих, были подписаны контракты с рядом разви-
вающихся стран. В результате на стройках, фабриках и заводах 
западноевропейских государств зазвучала арабская и турецкая 
речь. Работодателю было выгодно продлевать контракт, так как 
это давало возможность сэкономить на обучении новичка. В этих 
условиях гастарбайтер обусловливал продолжение своей работы 
вызовом в Европу семьи, улучшением социально-бытовых усло-
вий, выплатами социального страхования и т.п. Первоначально 
власти увидели в этом благо, так как присутствие семьи повышало 
спрос на товары не только первой необходимости. Однако со вре-
менем оказалось, что государство вынуждено взять на себя расхо-
ды по медицинскому страхованию уже не только рабочих, но и его 
семьи. Кроме того, возросли расходы на образование детей. 

Одним из требований рабочих из мусульманских стран стало 
требование предоставить возможности для совершения религиоз-
ного культа. В частности, на заводах «Рено», «Пежо» и т.п. стали 
обустраивать молельные комнаты, где рабочие могли совершать 
коллективные моления. Тогда же стали возникать мусульманские 
сообщества, как правило, объединявшие выходцев из одной мест-
ности. 

Возникшие мусульманские общины, а затем и организации с 
самого начала брали на себя представительские функции, обраща-
ясь к властям с различными просьбами и предложениями. Одно-
временно они гарантировали вновь прибывшим соотечественни-



 149

кам поддержку, помогая им с трудоустройством, жильем и обеспе-
чивая им другие нужды. 

Следует отметить, что иммигранты представляют народы, 
где до сих пор доминирует коллективистская культура, которая 
обладает своими институтами социальной поддержки, удовлетво-
рения культурных потребностей, способствует сохранению рели-
гиозных традиций, а также урегулированию внутриобщинных 
конфликтов. Более того, именно общины берут на себя функции 
сохранения связей с родиной и представляют интересы этно-
конфессиональных сообществ перед властями принимающей 
страны. 

Основная часть иммигрантов представлена мусульманами-
суннитами, однако их объединение в религиозные сообщества, как 
правило, происходит на этнической основе. Исключение состав-
ляют, алевитские общины выходцев из Турции. Как правило, это 
курды, исповедующие алевизм – турецкий вариант шиитской вет-
ви ислама. 

С течением времени общины обзаводятся мечетями или мо-
литвенными зданиями. Собственно мечетей со всеми внешними 
атрибутами (я имею в виду минареты) в странах Западной Европы 
немного. Во Франции только у пяти мечетей есть минареты. 

Если мы сравним культовые здания христианства и ислама, 
то надо отметить смысловую разницу. Дело в том, что мечеть не 
является храмом, здесь не могут иметь место таинства, которые 
сопровождают важные этапы человеческой жизни. В исламе все 
так называемые «обряды перехода» жизненного цикла, т.е. рожде-
ние, инициация, бракосочетание, похоронная церемония, осущест-
вляются вне мечети. Основная задача мечети – подтверждение 
приверженности единобожию каждым мусульманином. При этом 
приоритетными являются коллективные мероприятия по пятницам 
и главным мусульманским праздникам. Кроме того, мечеть явля-
ется местом, где мусульманин может получить приют (например, 
переночевать), где собираются средства на благотворительность, 
где дети могут освоить азы грамоты. В условиях диаспоры круг 
функций мечети расширяется, так как она служит информацион-
ным центром и местом встреч и собраний соотечественников – 
мусульман. Результатом этих контактов может быть как помощь 
при трудоустройстве, так и агитация для подключения к группам 
радикалов. 

Следует отметить, что власти и местное население практиче-
ски везде препятствуют строительству мечетей. До сих пор  



 150 

нет мечети в столице Греции, хотя здесь проживают примерно  
150 тыс. мусульман. В ряде стран молитвенные помещения ка-
муфлируются под культурные центры или институты. Например,  
в Париже в квартале Барбэ Рошешуар (это XVIII округ, rue Ste-
phenson, 56) находится Институт исламских культур.  

Ислам, как практически все религии, прокламирует равенст-
во людей. Поэтому коллективные богослужения формируют ощу-
щение общности, что позволяет противостоять вызовам прини-
мающего общества. Однако за пределами своей родины иммигрант 
утрачивает многие черты своей генетической индивидуальности, 
ибо здесь они не всегда реализуемы. Зачастую у него возникает 
комплекс неполноценности, связанный с ощущением маргиналь-
ности. Не секрет, что увеличение численности иммигрантов, тем 
более людей иного вероисповедания (мусульман сегодня в Евро-
союзе 6% населения), вызывает рост националистических на-
строений у принимающего общества и даже ксенофобию. Особен-
но очевидным это становится в период экономических кризисов. 

Влияет ли присутствие мусульман на политическую жизнь 
европейских стран? 

Опрос 10 тыс. французов, проголосовавших на последних 
президентских выборах, проведенный «Фигаро», показал, что  
93% голосов французских мусульман было отдано Олланду и 
только 7% – Саркози.  Дело в том, что избирателей-мусульман 
привлекло обещание кандидата-социалиста амнистировать  
400 тыс. нелегальных мусульманских иммигрантов и изменить из-
бирательный закон, который должен позволить резидентам без 
гражданства голосовать на выборах 2014 г. Кроме того, они пом-
нили реакцию Саркози на события 2005 г., когда он обозвал бун-
товавшую иммигрантскую молодежь «сволочью» (racaille). 

Политический аспект особенно ярко прослеживается на 
примере турецкой общины. С начала 90-х годов XX в. влияние ис-
лама на политическую жизнь Турции стало стремительно расти.  
В 2002 г. к власти пришла Партия справедливости и развития, ко-
торая активно использует ислам в своей практике. Следует отме-
тить, что практика патронажа диаспоры, осуществляемая Турцией, 
является беспримерной. Премьер-министр Эрдоган рассматривает 
турецкую общину как свою «пятую колонну» в Европе. Во время 
своих визитов в страны ЕС он регулярно выступает перед соотече-
ственниками, призывая их работать на благо Родины. В посольст-
вах Турции обязательно имеется советник, который занимается 
делами диаспоры. Специально для иммигрантов выпускаются га-



 151

зеты и транслируются передачи. Периодически турки устраивают 
антиармянские мероприятия. В докладе, подготовленном Главным 
управлением внутренней разведки Франции, сообщалось, что дей-
ствующие во Франции турецкие организации и фонды, осущест-
вили широкомасштабные акции протеста во время принятия фран-
цузским Сенатом (2012) законопроекта, осуждавшего геноцид 
армян. 

Что касается иммигрантов из арабоязычных стран, то прави-
тельства стран исхода интересуются ими в основном с точки зре-
ния денежных переводов из Европы. Эти переводы составляют 
значительные суммы. В 2007 г. эмигранты из Алжира перевели на 
родину около 3 млрд долл. Тунисцы перевели на родину 1,5 млрд 
долл. (или 5,4% ВВП). Для основных мировых экспортеров рабо-
чей силы денежные переводы эмигрантов являются весьма значи-
тельным источником поступления валюты в страну и составляют 
значительную часть платежного баланса страны. 

Еще один аспект проблемы: мусульманские радикалы из 
числа рожденных в Европе мусульман. Что толкает европейцев 
мусульманского происхождения в объятия радикальных группи-
ровок? 

Комментируя возвращение французских заложников из пле-
на в Сирии, журналист Бенуа Райски в своей статье «Французский 
язык в почете в Сирии: На нем говорят даже исламисты» с нема-
лой долей сарказма пишет: «Французские журналисты стали за-
ложниками боевиков “Исламского государства Ирака и Леванта”, 
по сравнению с которыми “Аль-Каида” выглядит как сборище 
уличной шпаны. Так вот, их тюремщики говорили на том же язы-
ке, что и они ...» И далее: «Из 2 тыс. сражающихся в Сирии “евро-
пейцев” на “французов” приходится 700 человек...»1. 

Тем не менее французский исламовед О. Руа не видит в том, 
что называется исламским фундаментализмом, религиозных кор-
ней. Сделанный им анализ состава известных радикальных групп 
свидетельствует о том, что в основном это не религиозные фана-
тики, а люди, отвергнутые европейским обществом. Это люди, не 
принимающие участия ни в социальных, ни в политических, ни 
даже в религиозных действиях. Они лишены корней, лишены при-
вязанности к территории. Ислам этих радикалов реконструирован, 
а не передан прошлыми поколениями. Невозможность себя реали-

                                                 
1 http://inosmi.ru/world/20140422/219760492.html 



 152 

зовать (в том числе создать семью, обеспечить ее на европейском 
уровне, что для мусульманина архиважно) лишает их жизненных 
ориентиров. Оливье Руа сопоставляет этих людей с радикальными 
борцами против империализма 60-х и 70-х годов вроде Че Гевары 
или членов Фракции Красной Армии (немецкая радикальная на-
ционально-освободительная организация, действовавшая в ФРГ и 
Западном Берлине в 1968–1998 гг.). 

Европейцы мусульманского происхождения принадлежат к 
сообществам, коллективное выражение веры которых по большей 
части сталкивается с разнообразными ограничениями, будь то за-
прет ношения хиджаба в школе, невозможность получить достой-
ную работу по окончании университета и занять в обществе место, 
которое для европейца вполне достижимо. 

Есть разные гипотезы по поводу мотивации их решения 
стать радикалами. Эти гипотезы во многом перекликаются с раз-
мышлениями социолога Эмиля Дюркейма, который занимался 
изучением целостности общества, лишенного традиционных и ре-
лигиозных связей. Речь идет о «дезинтеграции», т.е. ощущении 
отсутствия связи с общей судьбой нации по реальной или предпо-
лагаемой причине предательства гуманистических ценностей, от-
страненности от социальной группы. Все это может подвести лю-
дей с неустойчивой психикой к самоубийству или какому-то 
другому его проявлению, например, к джихаду. 

Девушка с типичной североафриканской внешностью, рабо-
тавшая на ресепшене в парижской гостинице, рассказывала о себе: 
«Мама – француженка, папа – тунисец, а я – грязная арабка...» На 
мое недоуменное «почему?!», она сказала: «Дело в том, что в от-
личие от папы, я закончила французскую школу и отлично пони-
маю, что мне говорят вслед...» Молодой мусульманин, закончив-
ший университет, посылает свое резюме на фирму и получает 
отказ. Его однокашник француз, имевший не столь блестящие 
оценки в дипломе, получает это место с легкостью.  

В знаменитых комиксах «Дело о платке» имам, представляя 
своего сына, говорит: «Знакомьтесь, это мой сын Махмуд. Он 
дважды инвалид, во-первых, он араб, а во-вторых, у него высшее 
образование...». В этом высказывании содержится намек на то, что 
безработица во Франции особенно тяжело проявляется при первом 
трудоустройстве выпускников вузов, а для арабов-иммигрантов, 
имеющих диплом, устройство на работу становится неразрешимой 
задачей. 



 153

Действительно, устроиться на работу молодому человеку в 
странах Западной Европы в условиях нынешнего экономического 
кризиса довольно трудно. В целом по Евросоюзу безработица сре-
ди молодежи составляет 22,9%. Наихудшая ситуация в Греции, где 
безработица среди молодежи составляет 58,4%, Испании – 55,7, 
Португалии – 38,2 и Италии – 37,8%1. 

Принимающее общество жестоко. В последние годы в Гер-
мании турки создали 4500 предприятий общественного питания, 
основанного на национальной кухне. Вроде бы замечательно, но 
на самом деле это отражает положение дел на рынке труда Герма-
нии. Немецкие фирмы предпочитают нанимать на работу своих 
соотечественников немцев. И здесь надо отметить, что, с одной 
стороны, в турецких иммигрантских семьях нет установок на  
получение полноценного образования, а с другой – германское 
общество предпочитает, чтобы иммигранты работали на строи-
тельстве, на металлургических заводах или химических предпри-
ятиях. Для некоторых детей иммигрантов ситуация становится 
безвыходной. Некоторые из них принимают решение отправиться 
на джихад. 

 
*     *     * 

 
Недавние события в Ираке, Ливии, затем в Сирии, цветные 

революции в странах СНГ, а сегодня Украина заставляют нас при-
знать, что фальсификации и ложь стали инструментами внешней 
политики. Это обстоятельство требует пересмотра ряда событий 
послевоенного времени. Даниэль Гансер, профессор современной 
истории в университете Вале и президент Ассоциации по изуче-
нию нефтяного пика Швейцарии, опубликовал справочное издание 
«Секретные армии НАТО: Терроризм в Западной Европе». Так 
вот, согласно его исследованиям, США в течение 50 лет организо-
вывали в Западной Европе теракты, которые затем ложно припи-
сывали левым и крайне левым партиям, чтобы дискредитировать 
их в глазах избирателей. Эта стратегия применяется и сегодня, 
чтобы вызвать страх перед исламом и оправдать войны за нефть. 
Кстати, в мире существует 57 мусульманских государств. На их 
долю приходится только 7% мирового производства, и на них  
же приходится 90% энергоресурсов всего мира. Очевидно, что  
                                                 

1 http://www.qwas.ru/ukraine/vitrenko/Tragedija-Evropy-26-3-mln-bezra bot-
nyh-Evrostat 



 154 

настоящей причиной событий в странах Ближнего Востока и ис-
ламофобии в Европе является желание обладать контролем над 
энергоресурсами. 

Фальсифицируя образ ислама как некой разрушительной си-
лы, можно манипулировать общественным мнением. Даниэль Ган-
сер пишет, что в 50-е годы главным объектом внимания США бы-
ли компартии, позднее – ислам. Об антиисламской кампании 
рассказал и Аарон Руссо, кинорежиссер и общественный деятель. 
В частности, в своем фильме «Америка: От свободы к фашизму» 
он заявляет, что терроризм рукотворен, и он является идеальным 
аргументом, так как враг никогда не может быть окончательно 
идентифицирован; терроризм служит для запугивания населения, 
продвижения репрессивных законов. 

Очевидно, что сегодняшняя ситуация в мире – переломная. 
Делать какие-то прогнозы не имеет смысла. Но важно осознать, 
что ислам в Европе – это реальность, и надо научиться с ним су-
ществовать. 

Статья написана специально для бюллетеня  
«Россия и мусульманский мир».  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 155

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 
 
 
 
 
 
 
 
В. Азарян,  
аспирант 
МУРАБАХА: ПЕРСПЕКТИВЫ  
РАЗВИТИЯ В РОССИИ 
 
Исламские финансы на сегодняшний день представляют 

большой интерес, как для мусульманских, так и для немусульман-
ских стран. Спрос на продукты исламской финансовой системы 
вызван рядом факторов. К ним относятся: 

– уверенный рост благосостояния в странах Залива благода-
ря стабильному увеличению цен на нефть с 2002 г.;  

– повышение интереса к исламским финансам у жителей за-
падных стран и других стран мира, вне зависимости от вероиспо-
ведания (к примеру, по данным некоторых исследователей, 20% 
клиентов банка Gulf African Bank составляют лица, не испове-
дующие ислам1); 

– стратегия ребрендинга, когда многие компании заменяют, 
например, термин «исламский» на этический: 

– увеличение образовательных программ по исламским фи-
нансам в рамках университетов и создания специализированных 
институтов и центров в разных странах мира; 

– меньшее воздействие мирового финансового кризиса на 
исламскую финансовую индустрию. 

Система исламских финансов всё еще остается очень моло-
дой и на пути ее развития имеются сложности. Отрасль испытыва-
ет острый недостаток специалистов. Спрос на услуги значительно 
опережает предложения по подготовке кадров. Наблюдается де-
фицит и опытных специалистов, разбирающихся в традиционных 
и исламских финансах одновременно. 
                                                 

1 Smith E. Islamic finance: Investment strategy about more than faith // Finan-
cial Times. June 21, 2010. 



 156 

Серьезно осложняет развитие бизнеса различная интерпре-
тация принципов шариата. Правила обращения финансовых про-
дуктов различаются по странам и регионам. Своя практика суще-
ствует в странах Залива, Малайзии, Европе, Северной Африке и 
Южной Азии. На эти и другие недостатки постоянно указывают 
противники распространения исламской финансовой системы в 
мировой экономике, однако сторонники считают, что с течением 
времени система будет эволюционировать и превратится в модель, 
которая станет идеальной и будет действовать на практике. 

Во время финансового кризиса исламские финансовые ин-
ституты также подверглись негативному воздействию: возросла 
доля плохих долгов, сократилась прибыль и ухудшилась ликвид-
ность. Кроме того, существует мнение, что исламская финансовая 
система не очень сильно отличается от западной, а основные отли-
чия заключаются лишь в разнице терминологии. Хотя на самом 
деле это не так. Из-за того что система молодая и имеет ярко  
выраженную религиозную принадлежность, она пока не принима-
ет массовый характер, несмотря на то что исламские финансо- 
вые услуги предоставляют уже многие ведущие мировые банки и 
объем рынка исламских финансов растет с каждым годом. 

Исламские банки – это финансовые институты, которые 
принимают средства на депозиты и инвестируют их в соответст-
вии с шариатом для получения прибыли. К ним относятся как пол-
ноценные исламские банки, так и подразделения обычных банков, 
осуществляющие определенные услуги с использованием различ-
ных исламских методов финансирования, называемые «исламски-
ми окнами»1. 

Депозиты исламских банков отличаются от остальных бан-
ковских депозитов тем, что по ним не предусматривается уплата 
процентов. Они имеют следующие виды2: 

1.  Текущие счета. 
2. Сберегательные счета. 
3. Инвестиционные счета. 
Инвестиционные счета делятся уже на следующие подгруп-

пы1: 

                                                 
1Трунин П., Каменских М., Муфтяхетдинова М. Исламская финансовая 

система: современное состояние и перспективы развития. – М.: ИЭПП, 2009. – 
88 с.  

2 Беккин Р.И. Исламская экономическая модель и современность. – М.: 
Марджани, 2010.  



 157

– общие инвестиционные счета; 
– лимитированный период инвестиционных депозитов; 
– неограниченный период инвестиционных депозитов, 
– специализированные инвестиционные вклады. 
Текущие счета являются аналогом счетов «до востребова-

ния». Банк использует средства данных счетов в своей коммерче-
ской деятельности на свой страх и риск и гарантирует полный воз-
врат денежных средств по первому требованию клиента. 
Вкладчики не имеют права на долю в прибыли банка, так как все 
риски несет только банк. 

Средства сберегательных счетов также используются банком 
на свой страх и риск с разрешения и совместно с вкладчиков. Банк 
гарантирует полный возврат вкладов и прибыли после совместно-
го использования средств. Также сберегательные счета имеют 
форму благотворительных кредитов от вкладчиков банку (Кард-
Хасан) и форму инвестиционных вкладов. 

Инвестиционные счета являются аналогом понятия «депо-
зит» в обычной банковской системе. Данные счета могут быть от-
крыты физическими и юридическими лицами на любой указанный 
период. Вкладчики вместо процентов получают право на долю в 
фактической прибыли банка от инвестиционной деятельности, ко-
торая зависит от суммы вклада. По общим инвестиционным сче-
там инвестиционные вклады имеют различные сроки погашения, а 
прибыль распределяется в конце периода на пропорциональной 
основе. Лимитированный период инвестиционных депозитов 
предполагает вложение средств на определенный период, согласо-
ванный между вкладчиком и банком. По окончании данного пе-
риода вклад прекращает свое существование, а прибыль по нему 
распределяется и учитывается в конце финансового года. Неогра-
ниченный период инвестиционных депозитов подразумевает авто-
матически возобновляемые депозиты без указания срока. Прибыль 
по ним также рассчитывается и распределяется в конце финансо-
вого года. 

Специализированные инвестиционные вклады – это вклады, 
в которых банк выступает в качестве агента инвестора. Получен-
ная прибыль распределяется между вкладчиком и банком. Данные 
операции являются пассивными операциями банка по аккумули-

                                                                                                           
1 Интернет проект «Исламская экономика, финансы, бизнес». URL: 

http://www.muslimeco.ru 



 158 

рованию денежных средств для их дальнейшего использования в 
инвестиционной деятельности. 

Западные специалисты разделяют контракты, заключаемые 
исламскими банками, на транзакционные, связанные с осуществ-
лением сделок, и контракты, в которых банк выступает как финан-
совый посредник. Транзакционные контракты связаны с производ-
ством в реальном секторе и включают торговлю, обмен и 
финансирование экономической деятельности. Посреднические 
контракты облегчают эффективность и прозрачность исполнения 
транзакционных контрактов1. 

Одним из основных инструментов исламского бэнкинга 
можно считать мурабаха – договор купли-продажи. Мурабаха 
представляет собой сделку, при которой банк или иной финансо-
вый посредник приобретает необходимый клиенту актив у про-
давца и продает его клиенту с отсрочкой платежа. Традиционно 
такой тип сделок применяется в финансировании торговых опера-
ций. Возможно также применение мурабаха с целью финансиро-
вания частных приобретений, аналогично потребительскому кре-
дитованию. 

Принципиальным отличием от традиционного кредитования 
является то, что финансовый посредник должен стать полноцен-
ным собственником перепродаваемого имущества, со всеми выте-
кающими рисками. Более того, клиента, как правило, нельзя заста-
вить купить приобретенную финансовым посредником вещь, хотя 
возможно требовать возмещения расходов, понесенных в резуль-
тате продажи актива иному лицу.  

По сути, контракт мурабаха представляет собой на первом 
этапе покупку необходимого клиенту товара финансовым посред-
ником и продажу ему на втором этапе этого товара с отсрочкой 
платежа. Такая деятельность не противоречит шариату, поскольку 
торговля предполагает определенное личное участие и усилия. 
Банк берет на себя организацию продаж, хранение, перевозку  
и т.д. К примеру, банк приобретает от своего имени и за свой счет 
товар по заказу клиента. При этом банк принимает на себя весь 
риск торговой операции. В последующем банк перепродает товар 
клиенту.  

                                                 
1 Трунин П., Каменских М., Муфтяхетдинова М. Исламская финансовая 

система: современное состояние и перспективы развитая. – М.: ИЭПП, 2009. – 
88 с. 



 159

Мурабаха является одним из наиболее простых и возможных 
для имплементации в России контрактов исламского финансиро-
вания. В нынешнем налоговом и правовом поле нет существенных 
проблем с заключением и исполнением договоров купли-продажи 
и продажи в рассрочку. Активное использование этого вида кон-
трактов в России возможно уже сейчас. 

В целом исполнение такого рода контракта в российских  
условиях не повлечет существенных неблагоприятных налоговых 
или юридических последствий. Следует лишь принимать во вни-
мание следующие факторы.  

1. Российские банки не вправе заниматься торговой или 
производственной деятельностью. Соответственно, российский 
банк сможет покупать или продавать лишь отдельные виды объек-
тов, например ценные бумаги. Для сделок с другими объектами в 
российских условиях зачастую необходимо будет использовать 
небанковские организации. 

2. Поскольку при продаже товара в рассрочку, в отличие от 
процентного платежа, получение платежа (включая наценку) будет 
признаваться для целей налогового учета доходом единовременно, 
а не равномерно в течение срока платежа, то это повлечет уско-
ренное признание доходов. Для смягчения данного последствия 
целесообразно рассмотреть возможность включения в условие до-
говора оговорки о коммерческом кредите, чтобы обеспечить рав-
номерное признание дохода в течение срока платежа. 

3. Поскольку наценка финансового посредника будет вклю-
чена в цену товара, то на нее по общему правилу будет начислять-
ся НДС. Хотя эффект при дальнейшей продаже товара с обложе-
нием НДС будет нейтральным, при покупке такого товара 
физическим лицом без дальнейшей перепродажи налоговое бремя 
будет выше в сравнении с ситуацией с процентным платежом на 
сумму НДС на величину наценки финансового посредника. 

4. При использовании финансового посредника – нерезиден-
та, не зарегистрированного как плательщик НДС в России, при 
перепродаже товара от плательщика НДС через такого посредника 
другому плательщику НДС сумма уплаченного посредником НДС 
не будет учтена при продаже такого товара, что повлечет двойную 
уплату НДС. Для избежания такого неблагоприятного последствия 
необходима регистрация финансового посредника как налогопла-
тельщика в России. 

Учет вышеуказанных обстоятельств при структурировании 
сделки позволит сделать структуру не менее эффективной, чем 



 160 

традиционное кредитование, с сохранением всех выгод использо-
вания контракта мурабаха. Применение контракта мурабаха в Рос-
сии может требовать дополнительного структурирования, однако 
большинство этих вопросов можно решить полностью или частич-
но в рамках действующего законодательства. 

В настоящее время в мире исламская финансовая система – 
наиболее развивающаяся отрасль экономики не только в ислам-
ских странах, но и в светских государствах в различных частях 
света. Развитие исламского финансирования позволит диверсифи-
цировать мировую экономику, снизить риски и повысить устойчи-
вость мировой финансовой системы. 

«Россия в глобальной экономике:  
Посткризисное развитие», М., 2012 г., с. 5–9. 

 
 
Э. Абдуллаев,  
аспирант 
ФИЛОСОФСКО-РЕЛИГИОЗНЫЕ ОСНОВЫ  
И ОСОБЕННОСТИ МУСУЛЬМАНСКОГО ПРАВА 
 
Арабская философия как идейная основа  
мусульманского права  
 
Мусульманское право отличается значительным своеобрази-

ем, основанным на его теснейшей связи с философско-
религиозным учением ислама, идейной основой которого является 
арабская философия, возникшая и получившая развитие в услови-
ях арабоязычной цивилизации в период с VIII в. до наших дней.  
В истории арабской философии выделяют три основных этапа: 

1) классический, или средневековый (VIII–XV вв.);  
2) этап позднего Средневековья (XVI–XIX вв.);  
3) современный этап (2-я половина XIX – XX в.)1. 
В литературе отмечается, что фундаментом арабо-

мусульманской культуры является ислам как тотальная система 
регуляции2. В той или иной степени предметом осмысления для 

                                                 
1 Смирнов А.В. Рабочая программа по спецкурсу «Арабская философия». – 

Великий Новгород, 2006.– С. 6.  
2 Акаев В.Х. Суфизм в контексте арабо-мусульманской культуры. Авто-

реферат на соиск. уч. степ. докт. филос. наук. – Ростов-на-Дону, 2004. – С. 3. 



 161

всех философских учений и школ Арабского Востока являются 
фундаментальные основы исламского миропонимания.  

Принцип таухида (единобожия), который пронизывает текст 
Корана. Со гласно Корану, Бог – единственный и единый, вечный, 
знающий, абсолютная истина. Вера в ангелов, которые служат Бо-
гу, выполняя все его указания. Вера в священные книги, послан-
ные Богом человечеству через своих пророков. Считается, что Ко-
ран является последней священной книгой, ниспосланной Богом, 
существующей в первоначальном виде. Вера в пророков. Коран 
утверждает, что посланники Бога были среди каждого народа, и 
они несли религию – ислам. Вера в загробную жизнь. Человек, ве-
рующий в загробную жизнь и справедливый Судный день, предос-
терегается от греха, стремится совершить благие деяния.  

Классическая арабская философия берет свое начало от ра-
ционального богословия (калама), возникшего в результате разде-
ления между собственно теологией (калам) и сакральным правом 
(фикх)1. 

Мутазилиты – течение, возникшее в конце VIII в., опериро-
вали доводами разума и логики. Они считали возможным делать 
заключения на основании логических выводов. Руководствуясь 
здравым смыслом и мотивом «пользы для общины», мутазилиты 
вводили новые морально-правовые нормы. В центре внимания му-
тазилитов был также такой имеющий непосредственное отноше-
ние к праву вопрос, как свобода воли. 

Важным направлением классической арабской философии 
являлся перипатетизм, основанный на философских воззрениях 
Аристотеля и иных античных учениях, в частности – политической 
теории Платона, которые стали известны арабам благодаря пере-
водам, сделанным сирийскими переводчиками. Толкование ари-
стотелевского учения давало возможность развиваться атеистиче-
ским и материалистическим концепциям, что означало отход от 
буквального толкования догматов исламской религии. 

В XII в. средневековая арабская философия достигла своего 
расцвета, который обычно связывают с именем Ибн-Рошда (Авер-
роэса). Основой его философского учения явились идеи перипате-
тизма. Талант Аверроэса проявился не только в теологии и фило-
софии, но также и в юриспруденции. Этическая концепция 
                                                 

1 Султанов Р.И. Роль дискуссий о свободе воли в оформлении теологи-
ческой этики мутазилитов (VIII–IX вв.). Дисс. на соиск. уч. степ. канд. филос. 
наук. – М., 1984. – С. 111. 



 162 

Аверроэса основана на отрицании религиозного представления о 
бессмертии индивидуальной души. Нравственный выбор человека 
не обусловлен ожиданием вознаграждения или наказания на том 
свете. В этом состоит контраст этики Аверроэса с этикой ислам-
ской религии. 

В классический период развития арабской философии была 
заложена основа ее дальнейшего развития. Предметами философ-
ского осмысления становятся социальная жизнь, история, государ-
ство и право. Яркий мыслитель этого времени – Ибн Халдун 
(1332–1406). Социальная жизнь рассматривается Ибн Халдуном 
как следствие изменений в экономической сфере. Материальное 
богатство образуется в результате трудовой деятельности людей, 
создающей дополнительный по сравнению с необходимым про-
дукт. Производство добавочного продукта порождает, в свою оче-
редь, роскошь, стремление к ней и, как следствие, возникновение 
новых ремесел. Избыточный продукт становится также базой для 
роста населения, для развития города. Ибн Халдун считал, что че-
ловеческое общество нуждается в управлении, с помощью которо-
го поддерживается порядок в нем, а следовательно, и в праве.  

В XIX в. в арабском мире большое влияние приобрели идеи 
просветительства – движения за устранение институтов и тради-
ций, мешавших прогрессу, за распространение научных знаний, 
реформу образования и религии. Арабское просветительство свя-
зано с именем египетского писателя Рифа ат-Тахтави (1801–1873), 
отстаивавшего идеи законности, свободы, равенства. В принципах 
свободы и равенства, провозглашенных французскими мыслите-
лями, ат-Тахтави видит их близость исламу, а в основах «естест-
венного права» – сходство с шариатскими установлениями. Евро-
пейская наука не противоречит Корану и исламу, и потому нужно 
усваивать европейские знания, считал он. 

 
Основные свойства и особенности  
мусульманского права  
 
Имея тесную генетическую связь с философско-религиозной 

системой ислама, мусульманское право как система юридических 
норм сложилась не сразу. На начальном этапе своего развития 
юридические и иные правила поведения практически не различа-
лись, так как мусульманская догматика (богословие) и правоведе-
ние тесно переплетались. Такое положение сохранялось вплоть до 
середины X в., когда правоведение отделилось от мусульманской 



 163

догматической теологии и сформировались мусульманско-
правовые школы (толки). К концу первого тысячелетия процесс 
складывания феодального мусульманского государства в основ-
ном завершился. Одновременно произошло и становление му-
сульманского права как системы юридических правил поведения, 
в той или иной форме защищавшихся государством. 

Мусульманское право хотя и связано тесно с религией исла-
ма, но не сливается с ней. Основное отличие норм мусульманского 
права в этом значении от религиозных правил поведения – их 
обеспеченность принудительной силой государства. Вместе с тем 
мусульманское право тесно взаимодействует с религиозными и 
моральными нормами, с обычаями в единой системе социально-
нормативного регулирования, которая может быть названа му-
сульманским правом в широком смысле. 

Характерной чертой мусульманского права является то, что 
государство непосредственно не участвовало в формировании 
большинства его норм. Оно выполняло свою правотворческую 
роль косвенно – путем санкционирования выводов мусульманско-
правовых толков. Роль основного источника мусульманского пра-
ва в юридическом смысле принадлежала доктрине, а государство 
официально санкционировало ее выводы, назначая судей и налагая 
на них обязанность решать дела на основании учения определен-
ного толка, Коран в этих условиях можно рассматривать как об-
щую идеологическую основу мусульманского права, поскольку 
лишь небольшое число его норм исходит из «божественного от-
кровения» и преданий о жизни Пророка (Сунны). 

Общей чертой всех сложившихся в исламе социо-
нормативных регуляторов является то, что нормативное содержа-
ние его юридических предписаний и характерные особенности их 
формулирования в средневековом мусульманском праве в боль-
шинстве случаев ничем не отличались от норм религиозного куль-
та. Юридические и религиозные нормы ислама имели одни источ-
ники, сходную структуру и в значительной мере совпадающий 
механизм действия. Для всех отраслей мусульманского права ха-
рактерна опора на религиозные догматы и защиту основ веры.  

Центральное место в системе мусульманского права зани-
мают так называемые нормы «личного статуса». Данная общность 
норм действует главным образом среди мусульман, хотя в совре-
менных условиях во многих мусульманских странах религиозный 
принцип применения не распространяется на нормы, регулирую-



 164 

щие вопросы наследования, завещания и ограничения правоспо-
собности. 

Мусульманское гражданское право («муамалат») исходит 
при регулировании режима собственности из того, что верховное 
право на любое имущество принадлежит Аллаху. При обоснова-
нии таких действий, как национализация и аграрные реформы, 
широко используется предание Пророка о том, что некоторые 
природные объекты (например, вода и земля) не могут находиться 
в частной собственности. На признании верховного права собст-
венности Аллаха на имущества основан и такой своеобразный ин-
ститут мусульманского права, как вакуфное имущество, исполь-
зуемое для религиозно-благотворительных целей.  

В соответствии с требованиями мусульманского государст-
венного права правитель обязательно должен являться мусульма-
нином. Значительная часть полномочий главы государства носит 
религиозный характер, связана с первоочередной защитой интере-
сов ислама и контролем за исполнением правоверными своих ре-
лигиозных обязанностей. 

Согласно мусульманской политико-правовой теории, зако-
нодательная власть в мусульманском государстве принадлежит 
муджтахидам – лицам, являющимся наиболее авторитетными зна-
токами религиозных и правовых вопросов. Целями мусульманско-
го государства, имеющего по сути теократический характер, про-
возглашаются реализация всех предписаний ислама, утверждение 
«мусульманского образа жизни». Так, например, в шиитской поли-
тической теории вопросы организации государства считаются 
предметом не правовой науки, а религиозной догматики. 

В мусульманском судебно-процессуальном праве присутст-
вуют нормы, в соответствии с которыми должность судьи могут 
занимать только мусульмане, строго придерживающиеся в своей 
личной жизни религиозных и моральных предписаний ислама. 
Сходные требования предъявляются и к свидетелям по большин-
ству дел. Особое значение данная отрасль придает клятве именем 
Аллаха, с помощью которой ответчик может доказать свою неви-
новность. При этом действенность подобного способа защиты и 
его признание судом связываются с особенностями религиозной 
совести мусульманина, которая не позволяет ему лгать под стра-
хом потусторонней божественной кары. 

Мусульманское уголовное право («укубат») в качестве наи-
более опасных правонарушений рассматривает посягательства на 
«права Аллаха», среди которых особо выделяется вероотступниче-



 165

ство, влекущее смертную казнь. Как правило, к совершившим пре-
ступления мусульманам и представителям иных религий применя-
лись различные меры наказания. Во многих случаях раскаяние 
преступника, имеющее непосредственное отношение к его религи-
озной совести, освобождало его от наказания. В то же время за  
отдельные правонарушения в качестве санкции устанавливалось 
религиозное искупление. Мусульманское уголовное право преду-
сматривает применение чисто юридических санкций за неиспол-
нение некоторых религиозных обязанностей и норм морали. Иначе 
говоря, в качестве правовых нередко выступают религиозно-
ритуальные или моральные по своему содержанию нормы, снаб-
женные юридической санкцией и защищаемые государством. Так, 
по мусульманскому праву, любой «грех», связанный с нарушением 
даже моральных в своей основе норм, может быть наказан му-
сульманским судом. 

Религиозная основа юридических норм выражается и в том, 
что многие исследователи полагают, что в основе обязательности 
юридических предписаний шариата лежат вера в Аллаха и требо-
вания мусульманской нравственности – поведение мусульманина 
получает прежде всего религиозную оценку, а главным средством 
обеспечения норм мусульманского права является религиозная 
санкция за их нарушение.  

Видный исследователь мусульманского права 
Л.Р. Сюкияйнен глубоко исследовал сочетание в исламе правовых 
и неправовых предписаний. Он утверждал, что, несмотря на проч-
ную связь юридических норм ислама с религиозными и нравст-
венными, их переплетение, а иногда и слияние, между религиоз-
ными и правовыми категориями имеются существенные отличия. 

Анализ нормативного содержания мусульманского права по-
зволил Л.Р. Сюкияйнену сделать вывод о том, что не все юридиче-
ские нормы в равной степени основаны на исламе как религиозной 
догме или системе чисто религиозных нормативных предписаний. 
Наиболее прочно связаны с религией лишь те немногочисленные 
конкретные правила поведения, которые установлены со ссылкой 
на Коран и Сунну. К ним относятся, например, нормы, регули-
рующие отдельные стороны брачно-семейных отношений или во-
просы наследования, несколько уголовно-правовых предписаний. 
Они отличаются от других норм мусульманского права тем, что, 
по существу, совпадают по закрепленным образцам поведения с 
соответствующими религиозными нормативными положениями и 
(в отдельных случаях) нравственными требованиями, освященны-



 166 

ми исламом. Именно потому, что их религиозные «дубликаты», 
«двойники» закреплены в Коране и Сунне, сами нормы мусуль-
манского права этой разновидности рассматриваются как имею-
щие непосредственно «божественное происхождение» и неизме-
няемые1. 

Большая часть норм мусульманского права была введена в 
оборот правоведами на основе чисто логических, рациональных 
приемов толкования («иджтихад»). По признанию самих мусуль-
манских исследователей, если Коран и Сунна содержат все прави-
ла религиозного культа («ибадат»), то норм взаимоотношений лю-
дей («муамалат»), закрепленных этими источниками, очень мало 
по сравнению с нормативным составом мусульманского права в 
целом. Это значит, что большинство норм мусульманского граж-
данского права не связано непосредственно с божественным от-
кровением и не имеет аналогов в системе мусульманских религи-
озных правил поведения. Главное их качество заключается в 
рациональной обоснованности и способности изменяться (разви-
ваться). Если шариат в его основных нормах и предписаниях не-
изменен, то фикх, трактуемый как толкование предписаний Кора-
на и Сунны и их перевод в плоскость конкретных норм, подвижен 
и изменчив. Шариат как стабильная и основанная в целом на «бо-
жественном откровении» система догм и правил обязателен для 
всех, а фикх связывает только правоведа-муджтахида, который 
толкует положения Корана и Сунны и формулирует на их основе 
юридические нормы2. 

Разделение норм исламского права («фикха») на чисто куль-
товые правила и нормы, регламентирующие поведение людей по 
отношению друг к другу, коренится в реальной жизни, каждая из 
них отличается своей спецификой регулирующего воздействия на 
поведение, наконец, они имеют различный статус в исламе и могут 
существовать относительно самостоятельно друг от друга. 

Рассмотренный выше критерий разделения норм исламского 
права на культовые и регламентирующие поведение людей (собст-
венно правовые нормы) имеет важное значение, но он недостато-
чен. По мнению Л.Р. Сюкияйнена, не менее важными критериями 

                                                 
1 Сюкияйнен Л.Р. Мусульманское право. Вопросы теории и практики. – 

М.: Наука, 1986. – С. 7. 
2 Там же. – С. 16. 



 167

являются практика действия различных норм и обеспечение их 
государством1. 

Данный подход позволяет также установить соотношение 
мусульманской правовой доктрины, мусульманского учения  
о праве и самого действующего мусульманского права в юридиче-
ском смысле. Ведь к мусульманскому праву могут быть отнесены 
отнюдь не все нормы, зафиксированные в Коране и Сунне и по 
религиозной догме рассчитанные на регулирование взаимоотно-
шений людей, либо разработанные мусульманскими правоведами. 
Будучи закрепленными в Священном писании, преданиях или тру-
дах муджтахидов, они прежде всего являются нормативно-
религиозными предписаниями или моментами мусульманско-
правовой идеологии. А правом в полном смысле становятся лишь 
те из них, которые, опираясь на поддержку государства и выражая 
государственную волю господствующих социально-политических 
сил, реально направляли поведение людей, стабильно соблюда-
лись, являлись образцами (масштабными) типичного поведения и 
выражали потребности общественного развития, меру свободы и 
справедливости, достигнутые на определенном рубеже прогресса 
общества. Данный критерий приобретает ключевое значение для 
выделения именно правовых норм. Можно полагать, что мусуль-
манская догматика и религиозные правила поведения, прежде все-
го культовые – это те положения, которые содержатся в Коране и 
Сунне и толкуются мусульманскими богословами и правоведами. 
В отличие от них мусульманское право в собственном смысле 
включает не просто известный комплекс предписаний, закреплен-
ных в Коране и Сунне или введенных юристами на основе иджти-
хада, а реально действующие и поддерживаемые государством 
нормы. 

 
Литература 
 

1. Бибикова  О.П.  Арабы. Историко-этнографические очерки. – М.: ACT, 2008. 
2. Давид Р. Основные правовые системы современности (сравнительное право). 

М., 1967. 
3. Кнапп В. Крупные системы права в современном мире. – Сравнительное пра-

воведение. Сб. ст. – М., 1978. 
4. Корбен А. История исламской философии / Пер. с франц. А.А. Кузнецова; 

Научн. ред. P.M. Шукуров. – М.: Прогресс-Традиция, 2010. 

                                                 
1 Сюкияйнен Л.Р. Мусульманское право. Вопросы теории и практики. – 

М.: Наука, 1986. – С. 31. 



 168 

5. Лебон Г. История арабской цивилизации. – Минск, 2009. 
6. Рассел Б. История западной философии – М.: ACT, 2010. 
7. Смирнов  А.В.  Рабочая  программа по спецкурсу «Арабская философия». – 

Великий Новгород, 2006. 
8. Султанов Р.И. Роль дискуссий о свободе воли в оформлении теологической  

этики  мутазилитов  (VIII–IX вв.). Дисс. на соиск. уч. степ. канд. филос. наук. – 
М., 1984. 

9. Сюкияйнен Л.Р. Мусульманское право. Вопросы теории и практики. – М.: 
Наука, 1986. 

10. Фролова Е.А. Арабская философия: Прошлое и настоящее. – М.: Языки сла-
вянских культур, 2010. 

«Социально-политические нации»,  
М., 2014 г., № 1, с. 33–36. 

 



 169

 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
2014 – 11 (269) 

 
Научно-информационный бюллетень 

 
 

Содержит материалы по текущим политическим, 
социальным и религиозным вопросам 

 
Художественный редактор Т.П. Солдатова 

Компьютерная верстка Е.Е. Мамаева 
 
 

Гигиеническое заключение 
№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 

Подписано к печати 25/ХI-2014 г. Формат 60х84/16 
Бум. офсетная № 1. Печать офсетная. Свободная цена 

Усл. печ. л. 10,5  Уч.-изд. л. 9,8  
Тираж 300 экз. Заказ № 157 

 
 

Институт научной информации  
по общественным наукам РАН, 
Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

 
Отдел маркетинга и распространения  

информационных изданий 
Тел. Факс (499) 120-4514 

E-mail: inion@bk.ru 
 

E-mail: ani-2000@list.ru 
(по вопросам распространения изданий) 

 
 

Отпечатано в ИНИОН РАН 
Нахимовский пр-кт, д. 51/21 
Москва В-418, ГСП-7, 117997 

042(02)9 
 


