
РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
 

ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
 

2017 – 12 (306) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 

Издается с 1992 года 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Москва 
2017 

 



 2 

Центр научно-информационных исследований 
глобальных и региональных проблем 

 
 
 
 
 
 
 

Редакционная коллегия: 
 

И.В. Зайцев – д-р ист. наук, доцент, шеф-редактор.  
В.С. Мирзеханов – д-р ист. наук, профессор, научный кон-

сультант, Е.Л. Дмитриева – главный редактор, В.К. Белозёров –  
д-р полит. наук, О.П. Бибикова – канд. ист. наук, первый зам.  
главного редактора, А.В. Гордон – д-р ист. наук, Ш.Р. Кашаф, 
Д.Б. Малышева – д-р полит. наук, А.В. Малашенко – д-р ист. наук,  
А.Ш. Ниязи – канд. ист. наук, зам. главного редактора, 
В.Н. Сченснович – отв. секретарь. 

Ответственные за выпуск бюллетеня на английском языке: 
Е.С. Хазанов – отв. редактор, Н.В. Гинесина – вед. редактор. 

Россия и мусульманский мир: Научно-информацион- 
ный бюллетень / РАН. ИНИОН. Центр науч.-информ. исслед. гло-
бальных и региональных проблем. – М., 2017. – № 12 (306). – 
126 c. 
 
 
Тексты, представленные в бюллетене, даны в авторской редакции. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ISSN 1998-1813                                 © ИНИОН РАН, 2017 



 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 
СОДЕРЖАНИЕ 
 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 

Р. Мухаметзянова-Дуггал. Религия и власть в России  
 в XX–XXI вв.: Три модели государственно- 
 конфессиональных отношений ..................................................... 5 
М. Решетников. Что привлекает молодежь  
 в террористические организации и группы? ............................. 11 
 
 

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 

 
М. Батчаева. Мусульманские молодежные субкультуры  
 в КЧР: Структура и функции ...................................................... 29 
Е. Алексеенкова. Сравнительный анализ деятельности  
 созданных в Центральной Азии форматов «5+1»  
 (с участием США, Южной Кореи, Японии и ЕС)..................... 36 
 
 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
Е. Бирюков. Взаимоотношения Саудовской Аравии и Ирана  
 в сфере безопасности ................................................................... 60 
Б. Долгов. Социально-политическое развитие Туниса  
 и стратегия «Движения Нахда» .................................................. 85 
 
 
 



 4 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 

 
П. Поломошнов, А. Поломошнов. Исламская и христианская  
 антропология как альтернативные версии  
 религиозного гуманизма ............................................................102 
 
Список статей, опубликованных  
 в бюллетене «Россия и мусульманский мир» в 2017 г. ...........119 
 
 
 
 



 5

КОНФЛИКТУ ЦИВИЛИЗАЦИЙ – НЕТ! 
ДИАЛОГУ И КУЛЬТУРНОМУ ОБМЕНУ 
МЕЖДУ ЦИВИЛИЗАЦИЯМИ – ДА! 

 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 
 
 
Р. Мухаметзянова-Дуггал,  
доктор политических наук,  
главный научный сотрудник  
отдела религиоведения Института этнологических  
исследований им. Р.Г. Кузеева  
Уфимского научного центра РАН 
РЕЛИГИЯ И ВЛАСТЬ В РОССИИ В XX–XXI вв.:  
ТРИ МОДЕЛИ ГОСУДАРСТВЕННО- 
КОНФЕССИОНАЛЬНЫХ ОТНОШЕНИЙ 
 
Аннотация. В статье рассматривается последовательная смена 

трех моделей государственной конфессиональной политики в России  
в XX–XXI вв. Отмечено, что для монархической России было характерно 
клерикальное (конфессиональное) государство, для буржуазного периода 
российской истории – проведение реформ, обеспечивших религиозную 
свободу, для советской эпохи – строительство атеистического государ-
ства. Особое внимание уделяется современному периоду – процессу  
становления новой (отделительной, а затем кооперационной) модели 
государственно-конфессиональных отношений.  

 
Ключевые слова: модель государственно-конфессиональных от-

ношений, светское государство, Россия. 
 
Сегодня мир является свидетелем исключительной роли  

религиозного фактора в мире. Одна из причин этого видится  
в объективных процессах складывания нового миропорядка,  
последствия которого вынуждают ученых исследовать вопросы 
политизации религии, использования ее ценностей, атрибутов  
и символов в чисто политических целях. Трагические события  
последних лет, происходящие в удаленных друг от друга уголках 
земного шара, но связанные использованием религии в качестве 
своеобразного знамени протеста и политических амбиций, всё 



 6 

больше показывают нерасчлененность политических и религиоз-
ных понятий в современном мире. Поэтому, на наш взгляд, при-
оритетной задачей политики Российского государства в сфере  
свободы совести является выработка оптимальной модели, осно-
ванной на разумном балансе учета современных изменений роли 
религиозного фактора в политике и конструктивного российского 
опыта мирного сосуществования конфессий.  

Исторический опыт показывает, что в ХХ в. в России после-
довательно сменились три модели государственной конфессио-
нальной политики. Для монархической России было характерно 
клерикальное (конфессиональное) православно-христианское го-
сударство. В Российской империи существовала четырехуровневая 
правовая градация вероисповеданий, каждое из которых занимало 
в ней определенное место и наделялось соответствующим объе-
мом прав или лишалось их. Такая политика определялась, прежде 
всего, идеологическими соображениями и национально-политиче- 
скими факторами. На вершине конфессиональной иерархической 
структуры располагалась православная церковь, занимавшая  
исключительное положение в общественно-политической системе 
Российского государства, служившая идеологической опорой его 
внутренней и внешней политики. Ступенью ниже находились 
«признанные терпимыми» исповедания и их приверженцы – като-
лики, протестанты (лютеране и реформаты), иудеи, мусульмане, 
буддисты [Вероисповедная политика… 2005: 21]. Среди прочих 
специфических черт вероисповедной политики государства в до-
революционной России можно выделить: вмешательство во внут-
реннюю жизнь других конфессий; стремление к ограничению 
«иностранных» и «иноверных» религий строго национальными 
рамками; непризнание права личности на религиозное самоопре-
деление и т.д. 

Что касается изменения религиозного мировоззрения, то  
в России оно было тесно связано с процессом европеизации и име-
ло циклический характер. По мнению Ю.Ю. Синелиной, процесс 
секуляризации начинался в среде высшего общества, а затем охва-
тывал все образованное общество. Постепенно в этот процесс 
вступали новые слои общества. Автор выделяет три больших цик-
ла секуляризации. Первый – в высших слоях общества (с реформ 
Петра I); второй – в среде разночинцев, средних классов общества, 
новой интеллигенции (с 1861 г.); третий – в среде рабочих  
и крестьян (примерно с 1905 г.) [Синелина 2004: 161].  



 7

Для буржуазного периода российской истории характерно 
проведение реформ, обеспечивших религиозную свободу. Именно 
Февральская революция положила начало строительству в России 
светского государства, главным принципом которого стало отде-
ление церкви от государства. Постановлением от 14 июля 1917 г. 
было признано не только право перехода из одного вероисповеда-
ния в другое, но и вневероисповедное состояние; пользование 
гражданскими и политическими правами не ставилось больше  
в зависимость от принадлежности к вероисповеданию, никто не 
мог теперь преследоваться и ограничиваться в каких бы то ни было 
правах за убеждения в делах веры [Вероисповедная полити-
ка…2005: 38]. Однако Временное правительство оставило в не-
прикосновенности царские законы, определявшие отношения  
между государством и конфессиональными институтами – право-
славной церковью, другими христианскими и нехристианскими 
организациями, в то время как политически активной частью об-
щества, многими представителями инославных и иноверных рели-
гиозных организаций настойчиво выдвигались требования отделе-
ния церкви от государства и школы от церкви, правового 
равенства религий, введения гражданской метрикации и т.д.  

Таким образом, вероисповедные реформы начала ХХ в. 
представляли собой существенный шаг в процессе перехода от 
феодальной к буржуазной модели государственно-конфессиональ- 
ных отношений. Однако большинство провозглашенных принци-
пов не получили законодательного закрепления, и столь ожидае-
мая российской прогрессивной общественностью буржуазная  
модель государственно-конфессиональных отношений так и не 
успела сложиться. После Октябрьской революции 1917 г. народы 
России были поставлены перед фактом радикального изменения 
места религии в их жизни.  

Советская эпоха (1917–1991) сформировала свою, «совет-
скую», модель государственно-конфессиональных отношений. Для 
нее характерны правовой запрет на религиозные убеждения, на 
деятельность религиозных объединений и всемерная поддержка 
государством одного мировоззренческого выбора – атеистическо-
го. Несмотря на то что в Конституции декларировалась светскость, 
предполагающая нейтральное отношение к религии, отделение 
религиозных объединений от государства, закреплялось право 
граждан на свободу совести, фактически политика государства 
была направлена на искоренение существующих на его террито-
рии исконных верований и недопущение появления новых рели- 



 8 

гиозных групп и движений. В то же время, несмотря на сохране-
ние своей сущностной основы, государственная религиозная поли-
тика в СССР претерпевала серьезные модификации, а гонения на 
верующих в годы советской власти имели волнообразный харак-
тер.  

С середины 80-х годов XX в. в нашей стране идет процесс 
формирования новой модели государственно-конфессиональных 
отношений в рамках светского типа государства. Отметим, что  
в рамках светского государства выделяются две основные модели 
политики, или формы государства: отделительная и кооперацион-
ная. В отделительной модели, или внеконфессиональном (акон-
фессиональном) государстве, ведущим принципом является прин-
цип равноудаленности всех (традиционных и новых) религиозных 
объединений от государства. Никакой церкви не отдается пред-
почтение, осуществляется принцип невмешательства во внутрен-
ние дела как религиозной организации, так и государства.  

Кооперационная модель, или форма «культурного сотрудни-
чества», предполагает отношения приоритетного государственного 
партнерства, сотрудничества по ряду важнейших вопросов в жиз-
ни общества с традиционными, наиболее распространенными кон-
фессиями. Подавляющее большинство светских государств избрали 
две указанные модели государственно-конфессиональных отно-
шений. К какой из этих моделей относится новая модель государ-
ственно-конфессиональных отношений в нашей стране?  

На различных этапах своего развития она принимала разные 
формы. До середины 1990-х годов шло складывание отделитель-
ной модели. Основой для нее послужил Закон РСФСР «О свободе 
вероисповеданий» (1990). Его историческое значение заключалось 
в том, что государство перестало быть монополистом в духовной 
жизни общества и личности. Данным законом, либеральным по 
характеру, были созданы все условия для деятельности самых раз-
личных видов религиозных организаций. В то же время в государ-
ственно-религиозных отношениях стали проявляться деструктив-
ные тенденции. Они проявились в распространении новых религий 
и иностранных религиозных миссий, в ослаблении дружественных 
связей различных конфессий, возникновении конфликтных ситуа-
ций внутри самих конфессий, имели место политизация религии, 
дискредитация научных знаний о религии и др.  

Позиция государства в данном вопросе была следующей: 
«Верьте во что хотите и как хотите». Однако направленность на 
отделительную модель сохранялась короткое время – с 1990 по 



 9

1993 г. Начиная с 1994 г. можно говорить об ослаблении движения 
к отделительной модели государства и к свойственным этой форме 
государственно-конфессиональным отношениям.  

1994–1997 гг. стали временем кризиса, когда ни государство, 
ни общество уже не устраивали прежние форма и модель полити-
ки в отношении религиозных объединений. Пришло понимание 
того, что любая свобода (будь то свобода совести, свобода убеж-
дений) есть специфическое интимное состояние любого человека, 
связанное с внутренней свободой его воли. И как таковое оно на-
ходится вне сферы правового регулирования. А любая обществен-
ная деятельность, включая и осуществляемую по религиозным  
мотивам, обязательно подлежит тому или иному правовому регу-
лированию, в том числе при необходимости она может быть огра-
ничена и даже запрещена. 

С середины 1990-х годов государство встало на путь  
ужесточения религиозного законодательства, и в 1997 г. был при-
нят новый закон о свободе совести, что положило начало новому 
этапу формирования российской политики в сфере свободы совес-
ти. Закон сдвинулся в сторону формы «культурного сотрудничест-
ва», или кооперационной модели. На практике государство начало 
осуществлять приоритетное сотрудничество с традиционными для 
России религиозными объединениями – православными, мусуль-
манскими, иудаистскими и буддистскими – и стало проводить 
протекционистскую политику по отношению к ним. Но при этом 
наметился крен в сторону возрождения элементов вероисповедной 
политики, свойственной «конфессиональному государству»  
периода дореволюционной России. 

С конца 1990-х годов в российской государственной полити-
ке проявляется заметная унитаристская тенденция, в результате 
чего как центральная, так и региональная власть все более активно 
включается в регулирование религиозной жизни. Факт отделения 
духовных институтов верующих от государства зачастую является 
декларацией. Как показывает практика, роль государственных ор-
ганов в жизни религиозных общин весьма значима. Не изжиты  
методы регулирования деятельности религиозных организаций  
с помощью привлечения административного ресурса.  

Таким образом, в государственно-конфессиональных отно-
шениях существует противоречие между отделительной моделью 
государственной религиозной политики, зафиксированной в зако-
нодательстве, и фактически реализуемой кооперационной моделью. 
Данное противоречие накладывает отпечаток на все сферы отно-



 10 

шения государства и религиозных организаций, особенно на те,  
в которых сложилось тесное сотрудничество, – социальную, куль-
турную, образовательную и др. Так, например, неоднозначно идет 
процесс воссоздания военного духовенства в Вооруженных силах 
нашей страны. Продолжаются дискуссии по поводу целесообраз-
ности введения религиозного компонента в учебный процесс  
в светских государственных и муниципальных образовательных 
учреждениях.  

Актуальными проблемами остаются вопросы разработки  
и принятия концепции государственно-конфессиональных отно-
шений, создания единого органа в области государственно-
конфессиональных отношений в целях упорядочения и координа-
ции сотрудничества всех государственных ведомств, имеющих 
отношение к религиозным организациям. Политика на федераль-
ном, региональном и муниципальном уровнях, а также в различ-
ных субъектах нашей страны осуществляется с учетом сложив-
шейся этноконфессиональной ситуации. В то же время она часто 
отличается и осуществляется в меру компетентности тех или иных 
госслужащих в вопросах религии и государственно-конфессио- 
нальных отношений. Тем не менее можно согласиться с мнением, 
что современной России ближе кооперационная модель государст-
венно-конфессиональных отношений, которая предполагает отно-
шения приоритетного государственного партнерства с традицион-
ными для российской цивилизации вероисповеданиями в условиях 
полноценной реализации конституционных принципов свободы 
совести и вероисповедания для всех религиозных объединений, не 
несущих угрозу государственному суверенитету, территориальной 
целостности, общественному порядку и безопасности [Вера. Эт-
нос… 2009: 144].  

Таким образом, исторический опыт функционирования раз-
личных моделей государственно-конфессиональных отношений  
в ХХ–ХХI вв. показал, что государство и религиозные институты – 
по сути своей разнородные начала, призванные действовать раз-
ными методами и в разных сферах. В дореволюционной России 
религии российских народов и государственная православная цер-
ковь наряду с другими компонентами являлись важнейшими госу-
дарство- и нациеобразующими элементами, были неотъемлемой 
частью российской истории, культуры, менталитета. Эти элементы 
требуют к себе особого внимания и особого отношения. Их нельзя 
игнорировать, так как это может привести к напряжению в госу-
дарственно-конфессиональных отношениях и – шире – во всем 



 11

гражданском обществе. С другой стороны, признание за религией 
важной роли в духовной жизни не означает, что общество должно 
быть нацелено на всеобщую клерикализацию, на замену светских 
эталонов поведения религиозными. Правовая градация религий  
и конфессий может привести к межконфессиональному напряже-
нию, всплеску этноконфессиональной нетерпимости. Представля-
ется важным осуществлять удовлетворение разносторонних  
духовных потребностей человека, создать благоприятный мораль-
но-психологический климат в стране.  

 
Литература 
 

1. Вероисповедная политика российского государства: Учебное пособие (отв. 
ред. М.О. Шахов). 2005. – М.: Изд-во РАГС. – 207 с.  

2. Синелина Ю.Ю. 2004. Секуляризация в социальной истории России. – М.: 
Academia. – 216 с.  

3. Вера. Этнос. Нация. Религиозный компонент этнического сознания (под ред. 
М.П. Мчедлова и др.). 2009. – М.: Культурная революция. – 400 с. 

«Власть»,  
М., 2017 г., № 6, с. 100–104.  

 
 
М. Решетников,  
доктор психологических наук,  
кандидат медицинских наук, профессор,  
заслуженный деятель науки РФ,  
ректор Восточно-Европейского института  
психоанализа 
ЧТО ПРИВЛЕКАЕТ МОЛОДЕЖЬ  
В ТЕРРОРИСТИЧЕСКИЕ ОРГАНИЗАЦИИ  
И ГРУППЫ? 
 
Аннотация. В статье анализируются основные социально-

психологические и социально-политические проблемы современности,  
в частности борьба США за геополитическое доминирование; противо-
действие РФ созданию монополярного мира; общемировой кризис идей  
и институтов демократии; возрождение и повышение значимости идей 
справедливости; количественный рост террористических настроений  
и качественная трансформация террористических организаций. 

 
Ключевые слова: геополитика, демократия, кризис, современный 

капитализм, молодежь, терроризм. 



 12 

Практически все мировые СМИ демонстрируют жестокие 
преступления запрещенной в России ИГИЛ против человечности  
и культуры. Эти преступления настолько отвратительны, явны и 
наглядны, что нет никаких оснований не доверять тому, что мы 
читаем, видим и слышим. Тем не менее ряды этой и других терро-
ристических организаций постоянно пополняются молодыми 
людьми, при этом не только из исламских стран, но и за счет этни-
ческих западноевропейцев и выходцев из новых государств, обра-
зовавшихся после распада СССР. Это заставляет предполагать, что 
в них есть нечто, что обладает особой привлекательностью для 
молодежи. Попытаемся (на примере ИГИЛ) понять что? Но для 
этого придется критически пересмотреть некоторые представле-
ния, которые стали уже традиционной частью современного миро-
воззрения. В данном случае имеются в виду идеи демократии  
и справедливости, движущих сил прогресса и глобализации.  

 
1. Общемировой кризис идей  
и институтов демократии 
 
1.1. Период иллюзий и надежд 
 
Начнем с анализа формирования и состояния общества,  

в котором мы живем. Появление современной демократии как ве-
дущего принципа общественного устройства Западной Европы 
однозначно связывается с идеями Просвещения и Великой фран-
цузской революцией (1789), которая стала переломным моментом 
современной истории и способствовала распространению и ут- 
верждению представлений о гражданских правах, равенстве  
и свободе, принадлежащих каждому от рождения. 

Символическим выражением этих идей стал предельно  
простой, понятный каждому и чрезвычайно мощный лозунг: «Сво-
бода, равенство, братство». По сути, это предполагало новую веру 
в величие свободы духа и свободной личности. 

Одновременно в этом лозунге была заложена идея природ-
ного равенства всех людей по их задаткам и способностям, а все 
имеющиеся формы неравенства рассматривались как искусствен-
ные, обусловленные сложившейся в обществе несправедливостью, 
а также как следствие морально устаревших социальных институ-
тов. Считалось, что достаточно освободиться от этих институтов  
и каждый человек проявится во всем величии своих духовных и 
физических сил.  



 13

И в этом было первое и величайшее заблуждение. Как убе-
дительно доказано современной наукой и всем историческим  
и социальным опытом человечества, люди не равны по своим фи-
зическим, интеллектуальным  и духовным качествам, и с этим, как 
отмечал даже Карл Маркс, «ничего нельзя поделать». Тем не ме-
нее на протяжении двух последних столетий критерием развития 
европейской (традиционно христианской) цивилизации оставалась 
апелляция к тем правам и свободам, которые были записаны вна-
чале в «Декларации прав человека и гражданина», а затем, уже  
в середине ХХ в., во «Всеобщей декларации прав человека».  

 
1.2. Модернизация демократических иллюзий 
 
Хотя провозглашенные принципы «свободы, равенства и 

братства» фактически оказались иллюзией или заблуждением, они 
никогда не пересматривались, но в ХХ в. претерпели существен-
ные изменения.  

Либеральная идеология, появившаяся как преемница идей 
Просвещения и провозгласившая приоритеты, прежде всего, сво-
боды экономической (следствием  чего стало еще более явное не-
равенство), закономерно привела к появлению социалистических, 
коммунистических и подобных им идей. В одних странах, напри-
мер в Австрии и Швейцарии, эти идеи были реализованы вполне 
цивилизованно, а в других трансформировались где-то в больше-
визм, где-то в нацизм, а где-то в «современный капитализм»,  
понятие которого пока недостаточно осмыслено. Либеральная мо-
дель экономики породила либеральную мораль, уже давно балан-
сирующую на грани безнравственности, анализ которой увел бы 
нас далеко за рамки этой публикации.  

Причина достаточно очевидна – дегуманизация идей Про-
свещения, из которых постепенно выхолащивались «равенство  
и братство». По сути, в «новом издании» модернизированной  
западноевропейской идеологии осталась только идея экономиче-
ской свободы, обретшая новое звучание в иллюзорно-спекулятив- 
ном лозунге «равенства возможностей», которого также никогда 
не существовало ни для отдельных людей, ни для стран и народов. 
В результате на смену идей «всеобщего равенства и братства» 
пришли идеи парциального звучания: «пролетарской солидарно-
сти», «социалистического единства» и т.п., включая более позд-
нюю идею ЕС или исламского единства. Достаточно редко упоми-
нается один из главных признаков «современного капитализма» – 



 14 

появление нового массового класса «униженных и оскорбленных» 
(пришедшего на смену классическому пролетариату). А именно: 
имеется в виду низкоквалифицированный и высококвалифициро-
ванный, и даже высокообразованный наемный персонал, не имею-
щий (в сравнении с работодателями) почти никаких прав и соци-
альных гарантий и получивший наименование «прекариат» (т.е. 
нестабильный, опасный)1.  

Одновременно с этим демократия была провозглашена как 
самая лучшая система общественного устройства, причем как са-
мая миролюбивая. Однако наличие угроз для демократии начало 
осознаваться еще после Первой мировой войны, когда президент 
США Вудро Вильсон совершенно четко обозначил цель завер-
шившейся всемирной бойни – сделать мир безопасным для демо-
кратии. Проблемы остального мира демократических лидеров  
начала ХХ в. не особенно заботили.  

Напомню, что к началу ХХ в. практически весь мир был по-
делен между ведущими европейскими (действующими или буду-
щими демократическими) странами и существовал в форме их ко-
лоний. Самыми крупными колониальными империями были 
Великобритания, Германия, Голландия, Испания, Италия, Порту-
галия, США и Франция2. Освободившиеся к середине ХХ в. от ко-
лониальной зависимости страны получили название стран «третье-
го мира», и до настоящего времени многие из них выступают в 
роли источников сырья и дешевой рабочей силы для бывших мет-
рополий. Это позволяет международным корпорациям минимизи-
ровать свои издержки, перемещая в эти страны свое производство, 
в первую очередь добывающую и обрабатывающую промышлен-
ность, и производство товаров массового потребления. 

                                                 
1 Прекариат – это искусственный термин, образованный от англ. понятия 

precarious, характеризующего негарантированные трудовые отношения, которые 
могут быть расторгнуты работодателем в любое время. 

2 Российская империя также была одной из крупнейших колониальных 
держав, но присоединяла преимущественно сопредельные территории, единство 
которых поддерживалось силой и идеей равноподданства русскому царю, а затем 
всё той же силой и иллюзорной идеей пролетарского интернационализма. Правда, 
в отличие от своих западных «коллег», Россия колонизовала, но не колонизатор-
ствовала; естественно она отчасти «выкачивала» из своих колоний природные  
и интеллектуальные ресурсы, но одновременно привносила в новые земли совре-
менную культуру, образование и технологии. Тем не менее переоценка этого пе-
риода и адекватные выводы в отношении постколониальной политики в отноше-
нии бывших «братских республик» еще не сделаны.  



 15

Существенное примечание: поскольку национальная адми-
нистрация в странах третьего мира приходила на смену смешанно-
го или колониального чиновничества, беззастенчиво грабившего 
национальные ресурсы этих стран, эта администрация «усвоила» 
все тот же колониальный тип управления, в первую очередь  
ориентированный на собственную наживу и подавление остально-
го населения. В результате во многих странах третьего мира сфор-
мировались коррумпированные правящие режимы тоталитарного 
типа.  

Эти режимы, безусловно, не заслуживают позитивной оцен-
ки, но они обеспечивали стабильность в ряде таких регионов. 
Здесь уместно напомнить, что еще Т. Гоббс – один из предвестни-
ков демократии – в своем «Левиафане» отмечал, что существуют 
другие религии и структуры повседневности, другие идеи и идеа-
лы, а также страны, в которых только могущественный тиран мо-
жет принуждать людей к мирному сосуществованию. Во всех дру-
гих случаях неизбежны войны и междоусобица. 

Этот тезис явно не принимался во внимание (или наоборот1), 
когда в начале ХХI в. лидеры США, вдруг позабыв о предшест-
вующих двух столетиях борьбы за право каждого на инакомыслие, 
решили привнести демократию в страны и регионы, где для этого 
не существовало никаких предпосылок. Прежде всего там не было 
экономически независимых от государства граждан, не считая 
иных национальных и религиозных обычаев и традиций. Чем это 
закончилось в Ираке, Ливии и Сирии (а затем и для ранее относи-
тельно стабильной Европы) – все хорошо известно. И вполне 
справедливо прозвучал вопрос Президента РФ (28.09.2015 г.), ад-
ресованный лидерам Запада: «Вы хоть понимаете теперь, что вы 
натворили?» 

 
1.3. Достижения и пороки демократии 
 
Никто не будет отрицать, что общеевропейскими усилиями 

была создана высокая духовная и материальная культура. Но она 
не единственная. В последнее столетие появилась тенденция  
объединять, а затем и путать культуру с техническим прогрессом. 
А позднее уже сам технический прогресс с цивилизационным про-
цессом, который лидерами экономически мощных государств  
                                                 

1 Нестабильность в некоторых регионах для отдельных стран является 
чрезвычайно выигрышной ситуацией.  



 16 

нарциссически идентифицируется исключительно с европейской 
цивилизацией, составляющей около 21% планетарной популяции.  

Здесь, конечно, есть определенное заблуждение. Мне прихо-
дилось не раз задавать этот вопрос: действительно ли весь неевро-
пейский мир (79% населения планеты) страстно желает присоеди-
ниться к этой внешне респектабельной и благоухающей, но 
местами дурно пахнущей алкоголем, безверием, наркотиками, 
распадом семьи, проституцией, порнографией, ненадежностью 
дружб и двойными стандартами, коррупцией и продажностью ци-
вилизации? Все вместе (и респектабельность, и всё остальное) 
обычно именуется «западным образом жизни» и «обществом  
потребления»1. Но, как будет показано далее, оказалось, что дале-
ко не всех это прельщает, даже на том же Западе. В этом «образе 
жизни» остается все меньше пространства для высоких смыслов  
и нравственности, которые подменяются товарным фетишизмом и 
сакрализацией материального достатка.  

Все еще провозглашаемые демократические лозунги уже 
давно не подтверждаются и не верифицируются повседневной  
реальностью. Идеи демократии за прошедшие два века сильно об-
ветшали и дискредитировались и уже не вызывают того пафоса  
и духовных порывов, с которыми когда-то шли на баррикады и на 
смерть. Добавим к этому еще одно веское обоснование: за послед-
ние 30 лет преступность во всём мире возросла в среднем в 3– 
4 раза, а в самых демократических странах, таких как США, –  
в 6–8 раз. Средний рост преступности в мире составляет около 5% 
в год. И это на фоне такого же количественного роста различных 
правоохранительных структур, призванных защищать идеалы де-
мократии. Стал ли мир от этого безопаснее? Если для защиты  
демократии требуется все больше сил и средств, не требует ли это 
ее переосмысления, как некой «высшей стадии развития человече-
ства»?  

 
1.4. Несколько штрихов  
к процессу глобализации 
 
О глобализации можно говорить долго и описывать ее с раз-

личных точек зрения и подходов – геополитических, экономиче-
                                                 

1 Не являясь специалистом в сфере экономики, все же позволю себе вы-
сказать предположение, что и сама «адамсмитовская» парадигма и идея «невиди-
мой руки рынка» последовательно демонстрируют свою порочность.  



 17

ских, социальных и т.д. Но у нее имеются несколько маркеров, без 
которых понимание этого процесса было бы неполным.  

Деньги стали постепенно утрачивать свое основное назначе-
ние и превратились в специфический товар, не подлежащий дли-
тельному хранению. Освоение новых территорий больше не  
сопровождается созданием и развитием производственных мощ-
ностей и заселением тех или иных регионов. Основным вариантом 
«освоения» стало все более технологичное изъятие природных ре-
сурсов и высококвалифицированного научного и кадрового потен-
циала с закономерно однонаправленным вектором их движения  
в страны – лидеры глобализации. Одновременно с этим существует 
ряд ограничений на передачу высоких технологий странам, не от-
носящимся к лидерам глобализации.  

В итоге некогда популярная фраза о том, что «мы все в од-
ной лодке», дополнилась саркастическим примечанием: «но неко-
торые в качестве провианта», и начала приобретать реальный 
смысл для целых стран и народов. Расслоение населения по уров-
ню доходов постоянно растет, особенно за счет сверхприбыльной 
сферы экспорта природных ресурсов и ничего не производящего 
(кроме финансовых операций) банковского капитала, достигая 
«разрывов» между самыми высокооплачиваемыми менеджерами  
и работающей беднотой («прекариатом») в сотни и даже тысячи 
раз. Практически во всех странах появилась категория «более рав-
ных», безнаказанность которых пропорциональна их капиталу. 
Насколько вообще (с точки зрения государственной морали) оп-
равдан ставший совсем недавно привычным тезис о «легализации 
капитала»? 

Что-то изменилось в современном мире, и это что-то еще не 
осмыслено. Современный демократический дискурс не дает насе-
лению Европы никаких представлений о векторе движения обще-
ства, нравственных идеалах и смыслах бытия. Высокая культура 
сменилась массовой, высокая политика – популизмом, высокая 
нравственность – нравственной нищетой. В результате всё еще 
провозглашаемые демократические принципы «свободы, равенст-
ва и братства» и даже некогда чрезвычайно популярный лозунг 
«мирного сосуществования» стали звучать всё более цинично. Но 
они никогда не пересматривались.  

Нужно констатировать, что надежды французских просвети-
телей не оправдались. По мере развития демократии мир не стал 
лучше или безопаснее, и, главное, он не стал справедливее. 

 



 18 

2. Идея справедливости 
 
На протяжении тысячелетий поиски новых моделей государ-

ственных и общественных структур и даже формирование всего 
современного миропорядка шли под лозунгами борьбы за спра-
ведливость. Идея справедливости не только занимала выдающиеся 
умы человечества, но именно ради нее совершались реформы, ре-
волюции и велись многочисленные войны. 

Идея справедливости тесно связана с идеологией, основная 
функция которой состоит в сглаживании противоречий, а точнее – 
в создании некой принимаемой социумом объяснительной систе-
мы для всегда существовавших и существующих противоречий. 
При отсутствии официальной (или неофициальной) идеологии 
противоречия неизбежно нарастают, и если не будут вовремя за-
мечены и устранены, они закономерно ведут к социальным взры-
вам.  

Со времен Аристотеля принято выделять два вида справед-
ливости: уравнительную и распределительную. Распределительная 
справедливость предполагает, что существует некто, получающий 
или присваивающий роль того, кто распределяет, а фактически – 
того, кто устанавливает порядок и уровень справедливости в об-
ществе. И на кого возлагается ответственность за все формы  
несправедливости.  

Существует несколько теорий справедливости, но остано-
вимся только на одной, наиболее часто упоминаемой в обществен-
ных дискуссиях. Так называемая гуманитарная теория справедли-
вости обосновывает, с одной стороны, что все люди должны иметь 
равные права, а с другой – что экономические отношения должны 
быть устроены так, чтобы наибольшие преимущества имели наи-
менее преуспевающие члены общества.  

Последнее положение было обозначено как «принцип спра-
ведливого неравенства» и нашло свое выражение в лозунге о «праве 
каждого на достойный уровень жизни». Эта концепция была под-
вергнута справедливой критике, так как принцип социальной спра-
ведливости фактически устраняет соревновательность в обще-
стве и порождает неконкурентоспособную экономику, что со 
всей очевидностью продемонстрировал опыт социалистического 
строительства в СССР.  

Поэтому с точки зрения общих интересов любого государст-
ва и социума такие подходы следует рассматривать как «анти- 
социальные». Адекватная современному периоду развития обще-



 19

ства идеология должна разъяснять именно такие и подобные  
противоречия между принципами справедливости и интересами 
всего общества.  

Повторим еще раз: люди не равны по своим задаткам и спо-
собностям, и любая уравнительная система противоречит естест-
венным законам и принципам экономического и социального раз-
вития общества.  

Тем не менее в любом обществе существуют представления 
о справедливом различии в доходах и том уровне, когда такое раз-
личие приобретает характер несправедливого. При отсутствии 
идеологии (и налагаемых ею сдерживающих факторов экономиче-
ского расслоения общества) уровень общественного недовольства 
и агрессивности в отношении всего, что оценивается как неспра-
ведливое, постоянно нарастает и ведет к дестабилизации социума.  

Определенная дестабилизация характерна сейчас для всего 
демократического мира, который входит в новую эпоху и пережи-
вает системный кризис смены парадигмы развития. Как прогнози-
ровалось автором еще 20 лет назад [1; 2], эта смена, скорее всего, 
будет проходить чрезвычайно болезненно и не цивилизованно.  
А возможно, она уже идет.  

 
3. О неисламском терроризме 
 
Хотя весь мир испытывает реальное беспокойство по поводу 

исламского терроризма, на территории собственных государств 
люди гораздо чаще сталкиваются с бытовым фанатизмом и крими-
нальным и полукриминальным терроризмом своих же сограждан. 
На один международный теракт приходятся сотни «локальных», 
обычно квалифицируемых как преступные «расстрелы однокласс-
ников» или «сослуживцев», «домашнее насилие» или «хулиганст-
во», а в других случаях вообще никак не квалифицируемых.  

По сути, эти два типа терроризма отличаются только  
масштабом угроз, жертв, наличием или отсутствием политических 
требований и освещением в СМИ. Но мир почему-то не замечает 
этих параллелей. В результате общее продвижение к пониманию 
современных социальных процессов явно тормозится – что-то  
постоянно не домысливается и не договаривается.  

Приведем анализ роста террористических настроений  
в (обычно именуемой в качестве «самой демократической») стране, 
который дал профессор Джеймс Фокс из Бостонского университе-
та (2011): «В американском обществе существует определенное 



 20 

число людей, которые озлоблены на окружающий мир, полностью 
им разочарованы, считают свою жизнь разрушенной и не хотят 
больше жить… И решают жестоко отомстить тем, кто, по их мне-
нию, несет ответственность за их неудачи и не дает им шанса 
справиться с жизненными проблемами. Выбирая между суицидом 
и кровавой расправой, они, как правило, выбирают и то, и другое». 
Как известно, количество таких «случаев» нарастает из года в год. 
И эти теракты (Ланзы – в США, Брейвика – в Норвегии, Виногра-
дова – в Москве и им подобных представителей титульных этно-
сов) не имеют никакого отношения к исламскому терроризму. 
Может быть, стоит подумать о том, что, кроме внешних причин 
роста агрессивности населения, существуют и некие внутренние? 

Практически всё развитие человечества и все смены общест-
венно-экономических формаций шли под лозунгами борьбы с не-
справедливостью и сопровождались попытками утверждения  
новых, более справедливых – экономических и социально-психо- 
логических – отношений между людьми. Но лозунги существовали 
сами по себе, а общественно-экономические отношения сами по 
себе, постепенно дискредитируя провозглашенные некогда идеи. 

В процессе истощения потенциала тех или иных лозунгов 
всё более явно проявлялось, что не только высокие идеи, но и 
стремление к власти и алчность, как отмечал Ф. Энгельс, были  
и есть главными силами прогресса. Именно стремление к власти и 
алчность властных структур неизбежно приводили вначале к дис-
кредитации высоких лозунгов и идей, и затем – к закономерной 
смене социально-экономических отношений и формаций.  

Возможно, аналогичный процесс мы наблюдаем и сейчас, 
так как всё еще провозглашаемые демократические принципы  
и лозунги всё больше не соответствуют тому, что демонстрируют 
реальная жизнь и реальная политика. Необходимо принять как 
данность, отбросить иллюзии и последовательно разъяснять иду-
щим нам на смену поколениям: не идеи равенства и братства,  
и даже не идеи справедливости определяют индивидуальную и 
общественную жизнь, включая страны и народы, а жесткая конку-
ренция. И по мере истощения природных ресурсов планеты эта 
конкуренция будет только нарастать. 

 
 
 
 
 



 21

4. Качественная трансформация  
террористических организаций 
 
В предшествующий период террористические организации 

различного толка существовали преимущественно в глубоком 
подполье и осуществляли свои «вылазки» в форме одноразовых 
терактов. С этой точки зрения история запрещенного в России 
«Исламского государства» (с рядом захваченных территорий и 
собственной регулярной армией) демонстрирует качественно но-
вый этап развития современного терроризма. 

Рассмотрим вначале предысторию ИГИЛ, хотя это и не так 
просто. Эта история еще не завершена, фрагментарна и противо-
речива. Попытаемся изложить ее с минимумом эмоциональных 
оценок. Точная дата создания этой организации неизвестна. Счи-
тается, что ее основой стала одна из радикальных исламских  
(суннитских) группировок, которых в период между иракскими 
войнами было множество. Дополнительно большинство аналити-
ков связывают появление ИГИЛ с партией Арабского социалисти-
ческого возрождения «Баас», во главе которой долгое время стоял 
Саддам Хусейн. В основе идеологии «Баас» лежали идеи арабско-
го национализма (суннитского толка) и социализма. Нужно на-
помнить, что именно при Хусейне (после длительной колониаль-
ной и полуколониальной истории страны) уровень жизни в Ираке 
стал одним из самых высоких в арабском мире, а уважение к ар-
мии было поднято на небывалую высоту.  

После захвата Багдада американские войска привели  
к власти шиитское большинство и начали проводить повальные 
«чистки» и увольнение членов и сторонников партии «Баас» из 
всех госструктур. «Я сказал лидерам партии “Баас”, что отныне 
путь в правительство для них закрыт», – признал бывший глава 
американской администрации в Ираке Пол Бремер. В результате 
тысячи чиновников всех рангов, офицеров и полицейских, состав-
лявших ранее элиту иракского общества, остались без работы, ут-
ратили свой материальный и общественный статус и продолжали 
подвергаться преследованию как оккупационными войсками, так и 
радикальными шиитскими фанатиками.  

Кроме того, не будем забывать, что это Восток, где такие 
понятия, как вера, статус, иерархия, родство, почитание старших  
и начальников, имеют совсем иной социальный и индивидуальный 
смысл и содержание. Многим из бывших столпов иракского обще-
ства, партии и армии пришлось посидеть в тюрьме и скрываться от 



 22 

угрозы смертной казни. Самое главное – их самих, их семьи, их 
детей, а возможно, и внуков – лишили исторической перспективы. 
Поэтому у многих из них не было иного выбора, кроме как обра-
титься к идее вооруженной борьбы за власть.  

По мнению ряда экспертов, именно бывшие сторонники 
С. Хусейна и сформировали ядро ИГИЛ. И это не какой-то воору-
женный сброд, и даже не «Талибан», а хорошо обученные войска. 
Многие иракские офицеры получили подготовку в советских  
военных училищах и академиях. Бывшие чиновники Саддама Ху-
сейна – люди с европейским образованием и опытом государст-
венного управления, тем не менее хорошо понимающие значение 
догматов веры, а также роль идеологии, политической пропаганды 
и образа врага.  

Любое восстание и борьба (независимо от ее праведных или 
неправедных целей) обязательно предполагают наличие зарази-
тельных, мощных и апеллирующих к эмоциям идей, а также дове-
рия масс и веры в некое иное будущее. Такими идеями стали идеи 
социализма, помноженные на радикальный ислам суннитского 
толка. Многие западные аналитики пишут о том, что они ненави-
дят нашу цивилизацию. Это не совсем так, они культивируют  
презрение к ней, выставляя напоказ чуждые исламу (впрочем, как 
и христианству) все упомянутые выше пороки западной демокра-
тии. Именно поэтому по силе пропагандистского эффекта «ислам-
ский социализм» сейчас выходит на первое место в развитых стра-
нах. Существует несколько тысяч различных информационных 
ресурсов, которые ведут пропаганду на арабском, английском, не-
мецком и русском языках, чтобы привлечь на свою сторону в пер-
вую очередь молодых людей. И привлекают.  

 
5. Чем они привлекают?  
 
Общеизвестно, что террористы-фанатики – это преимущест-

венно молодые люди, для которых характерны такие свойства, как 
юношеский максимализм, романтика борьбы, склонность подвер-
гать сомнению все устоявшиеся нормы и правила, а также устояв-
шиеся ценности в сочетании с энергичностью и агрессивностью 
психологических установок. При нахождении в здоровом социуме 
этим естественным психологическим потребностям молодых  
людей противостоит консолидированная позиция взрослого  
большинства и стабильное государство (как одна из важнейших 



 23

родительских структур), и постепенно новое поколение становится 
социально более адаптивным.  

Но ситуация качественно меняется, когда и это (взрослое) 
большинство оказывается в состоянии кризиса переоценки, обще-
ственного недовольства, пересмотра всех устоявшихся норм  
и правил и т.д., что сейчас характерно для всего мира, который, 
как уже отмечалось, входит в новую эпоху и переживает систем-
ный кризис смены парадигмы развития.  

Обратимся к некоторым примерам, когда именно молодые 
люди становились знаковыми фигурами переломных исторических 
событий, и начнем с Великой французской революции. Марат еще 
в 19 лет увлекается проблемой социальных преобразований,  
а Робеспьер к 30 годам уже один из наиболее известных и влия-
тельных политических деятелей, идейный вдохновитель террора, 
утверждавший, что смертная казнь является обязанностью любого 
революционного правительства. Джордж Вашингтон (будущий 
президент США) в 22 года стал командиром ополчения, участво-
вавшего в колониальной войне. Симон Боливар, едва примкнув  
к восставшим против испанского владычества, в 27 лет получает 
звание полковника и титул губернатора Пуэрто-Рико. Джузеппе 
Гарибальди в 26 лет уже член тайного общества «Молодая Ита-
лия». Лев Троцкий с юности увлекся идеей революции и уже  
в 18 лет (!) создал подпольный кружок, в котором насчитывалось 
до 200 человек. Че Гевара – в 26 лет уже овеянный славой револю-
ционер. Дед нашего премьера-реформатора Аркадий Гайдар  
(несмотря на дворянское происхождение) в 14 лет уже член РКП (б), 
а в 17 уже командир полка в Красной Армии.  

Таких примеров огромное множество. И эти имена известны 
всем, они остались в истории! Зачем годами учиться или работать, 
что-то изобретать, делать открытия или писать диссертации, когда 
можно обрести всемирную известность через борьбу? Как соблаз-
нительно для молодых активистов!  

В середине и второй половине ХХ в. наиболее значимыми 
были антиимпериалистические выступления, основной движущей 
силой которых, как и ранее, была молодежь. Эти выступления ак-
тивно поддерживались Советским Союзом как оплотом всей сис-
темы противодействия капиталистической идеологии. С крахом 
этой системы образовался идейный «вакуум», и ничего нового или 
хотя бы интересного для молодых активистов предложено не было. 
В итоге часть молодежной активности растворилась в сексе, алко-
голизме и попкультуре. А другая часть начала искать идейные 



 24 

опоры за пределами демократического «вакуума» и империали-
стического беспредела.  

Затем на смену истощившегося и активно подавляемого  
антиимпериалистического движения пришли антиглобалисты и 
также преимущественно молодые люди. Но и это движение, ощу-
тив свою бесперспективность, постепенно снижает свой накал.  
А молодежь снова обращается к поиску хоть каких-то идеалов или 
чего-то более значимого, чем товарный фетишизм и материальное 
благосостояние.  

Определенное количество исходно оппозиционно заряжен-
ных социальных активистов, настроенных на перемены и страстно 
желающих быть услышанными, всегда присутствует в любом об-
ществе. Это нормально и естественно. Но если культура и социум 
не принимают, не обсуждают или исходно отвергают идеалы тако-
го социального активиста, а наличная власть не обеспечивает его 
сколько-нибудь адекватной объяснительной системой современно-
сти, он легко может трансформироваться в социального фанатика.  
В принципе крах любых идеалов и иллюзий может стать причиной 
«некоторого умопомешательства», как Н. Бердяев определял фана-
тизм. Может быть, стоило бы именно с этой точки зрения рассмат-
ривать все, что происходит в бывших союзных республиках СССР 
после краха социалистических и коммунистических иллюзий  
и идеалов? А параллельно упомянуть и о высоких идеалах демо-
кратии, и о том, насколько они верифицируются в реальной жизни 
современного демократического сообщества.  

 
6. Почему они идут в ИГИЛ? 
 
На вынесенный в подзаголовок вопрос уже неоднократно 

пытались ответить аналитики, журналисты и публицисты. Один из 
распространенных вариантов ответа: «Они едут воевать на Ближ-
ний Восток ради социальной справедливости». Но это только 
главный и, как уже отмечалось, самый привлекательный лозунг, 
который активно используют вербовщики.  

Пропагандисты ИГИЛ обещают им гораздо больше – новый 
мир, в котором не будет богатых и бедных, «более равных», слуг  
и господ, неправого суда, коррупции и взяточничества, курения и 
наркотиков, алкоголя и проституции, двойных стандартов и одно-
полых браков, порнографии и гей-парадов и т.д. Безусловно, эти 
идеи – очередные иллюзии и манипуляции, основанные на веду-
щих факторах общественного недовольства. Однако для молодых 



 25

активистов, разочарованных в западном образе жизни, в ряде слу-
чаев они оказываются более чем привлекательными.  

Мне часто приходится встречаться со студенческой мо- 
лодежью. Большинство соглашается, что эти лозунги – очередная 
иллюзия, и признает, что построение такого идеального общества 
невозможно. А некоторые говорят: «Это вы смирились с тем, что 
это невозможно!» Другие формулируют эту идею с мрачной обре-
ченностью: «Даже если это невозможно, главное – выйти из исто-
рического нравственного тупика, куда весь мир завела насквозь 
лживая западная демократия и идея общества потребления, уподо-
бив людей скоту».  

Наши западные коллеги отмечают, что молодых людей  
с таким мировоззрением уже не единицы, а тысячи, и не только 
приверженцев ислама, но и этнических европейцев-христиан. 

В последнее время в молодежной среде активно обсуждается 
стремление США к безусловному доминированию в современном 
мире и противодействие этой попытке со стороны России. Харак-
терно, что некоторые молодые активисты смотрят на это противо-
стояние достаточно скептически, так как считают, что чем бы оно 
ни завершилось, это не затронет основ утвердившегося в демокра-
тических странах «образа жизни» и не приведет к кардинальным 
изменениям в стратегии развития современного мирового сообще-
ства. А нынешнее состояние этой стратегии у определенной части 
молодежи явно не вызывает восхищения. Поэтому многие моло-
дые активисты из Азии, Ближнего Востока, Европы и США готовы 
бороться за идею какого-то нового общественного устройства,  
хотя сами они не очень-то понимают, каким именно оно должно 
быть. Есть только недовольство, и пока никто не предложил им 
иных идей, смыслов бытия и в целом иной модели будущего.  
А такая модель нужна.  

Нет никаких сомнений, что общими усилиями российских 
Военно-космических сил и западной коалиции боевики ИГИЛ  
в Сирии, безусловно, будут разгромлены. Но эти люди никуда не 
денутся, они рассеются по всем сопредельным и удаленным стра-
нам мира, на время затаятся у своих сторонников и сочувствую-
щих (по данным западных агентств, только в арабских странах  
таких около 24 млн). Ранее мной уже обобщался опыт изучения 
исламского терроризма, в частности приводились данные, что  
даже после многолетнего заключения в тюрьме за терроризм лишь 
16% боевиков не планируют возвращение к своей прежней  
преступной деятельности [2]. 



 26 

Говоря о терроризме, мы обычно характеризуем его как ре-
зультат деятельности террористов. А следствием чего является 
появление этих самых террористов, остается наименее изученным 
вопросом. Поэтому и проблема контрпропаганды оказывается 
практически неразрешимой.  

 
7. Как это могло случиться?  
Есть ли исторические аналогии? 
 
Мир шокирован и возмущен тем, что они убивают и казнят 

ни в чем не повинных людей, даже младенцев. Они отрезают голо-
вы пленным, топят людей, закованных в кандалы. Все, кто не при-
знает их веру, объявляются врагами и обрекаются на смерть. Они 
убивают даже муфтиев. Они разрушают святыни.  

Думаю, что накануне юбилея Октября 1917 г. стоит вспом-
нить и без излишней стыдливости рассказывать современной  
молодежи, что происходило в одной, очень верующей и богобояз-
ненной, православной стране 100 лет назад, когда был провозгла-
шен лозунг: «Свобода, равенство, братство» и без какой-либо  
религиозной подоплеки была объявлена непримиримая борьба за 
новую справедливость под лозунгами: «Фабрики рабочим!», «Зем-
лю крестьянам!», «Власть народу!», «Мир хижинам – война двор-
цам!», «Да здравствует красный террор!» и т.д. И при отсутствии 
радио, телевидения, Интернета и прочих современных СМИ эти 
идеи в самые короткие сроки всколыхнули огромную страну,  
и миллионы оболваненных людей бросились в кровавую битву. 

Пролетарская и сельская беднота, у которой никогда не было 
такой исторической перспективы, легко поверила, что она и есть 
самый передовой класс – «могильщик капитализма». А все осталь-
ные единоверцы – интеллигенция, зажиточные крестьяне, при-
выкшие работать с восхода до заката, люди, которые умели что-то 
делать и создавать, верой и правдой служившие Отечеству солда-
ты и офицеры – были обозначены как «буржуазия и ее прихвост-
ни» и обречены на уничтожение. И вовсе не только как класс, а на 
физическое уничтожение. 

Сравним размах событий. По современным данным, пред-
ставленным в 2015 г. правозащитными организациями Сирии  
и Ирака, общее количество жертв ИГИЛ составляет около 20 тыс. 
человек, в том числе женщин, детей и муфтиев. Одновременно  
с этим ими были осквернены десятки религиозных святынь и па-
мятников истории. 



 27

В период Гражданской войны в России (1917–1922) были 
убиты и умерли от ран 2,5 млн, погибли в результате террора 
2 млн, умерли от голода и эпидемий 6 млн, были вынуждены  
бежать из страны более 2 млн человек. Из 77 тыс. церквей, дейст-
вовавших в России в 1914 г., к 1948 г. были разграблены и разру-
шены более 63 тыс. Только в 1937 г. были арестованы 136 900 пра-
вославных священнослужителей, из них расстреляны 85 300 
человек.  

Пролетариат был просто опьянен идеей всеобщего равенст-
ва, провозглашения его самым передовым классом и наделение его 
правом на насилие над «враждебным классом». Патологически 
поверив в эту историческую иллюзию, до этого достаточно толе-
рантный и богобоязненный народ отказался от веры предков  
и погряз в крови. Но идея новой справедливости была крайне  
соблазнительной. Воодушевленные этой идеей в ряды Красной 
армии, карательных отрядов и ЧК вступали тысячи высокообразо-
ванных людей, офицеров, студентов, творческой интеллигенции  
и даже романтически настроенных представителей крупного капи-
тала. И ведь искренне боролись за торжество справедливости, рас-
стреливая классовых врагов целыми семьями, включая малолетних 
детей, как исходно враждебный класс. Старшее поколение еще 
помнит, чем это закончилось. То, что пришло на смену коммуни-
стическому режиму (1991), вначале было воспринято с воодушев-
лением, но по мере бескомпромиссного слома всего старого «с во-
дой выплеснули и ребенка» – традиционные для России идеи  
и образы будущего были отвергнуты, а новых так и не появилось.  

 
8. «Перемен требуют наши сердца...» 
 
Мы все еще действуем на (выдвинутой младореформаторами 

в качестве основной) платформе экономизма и недооцениваем 
роль и силу идей. И пока ничего не противопоставили идеологии 
так называемого «Исламского государства» и ему подобных. 
Предшествующий и современный опыт человечества со всей оче-
видностью демонстрирует, что ни общая территория, ни общий 
язык, ни общая история не делают конкретный социум единым 
народом. Только обращение в общее будущее является главным 
консолидирующим фактором, и этот образ должен быть ясным  
и привлекательным. 

Идея справедливости – это не только лозунг, но и маркер. 
Дискуссия о справедливости и периодическое усиление неспра-



 28 

ведливости идут на протяжении всей истории человечества парал-
лельно. Однако усилие этой дискуссии является маркером потреб-
ности перемен. Демократия – это весьма противоречивый общест-
венный институт, так как провозглашенные ею лозунги свободы, 
равенства и братства, так же как идеи справедливости и равенства 
возможностей все меньше подтверждаются в реальной жизни.  
Относительно уверенно можно сказать только одно: смыслы жиз-
ни и справедливость не находят, а обретают в борьбе, но эта борь-
ба должна вестись цивилизованными методами.  

 
Литература 
 

1. Решетников М.М. Современная российская ментальность. (Психоисториче-
ский анализ). – М.: Российские вести, 1995. – 192 с.  

2. Решетников М.М. Психологические факторы развития и стагнации демокра-
тических реформ. – М.: МГУ, 2014. – 320 с. 

«Информационные войны»,  
г. Юбилейный МО, 2016 г., № 3 (39), с. 28–36. 

 
 



 29

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
 
 
 
 
 
М. Батчаева,  
старший преподаватель  
кафедры государственного и муниципального  
управления и политологии Карачаево-Черкесского  
университета имени У.Д. Алиева 
МУСУЛЬМАНСКИЕ МОЛОДЕЖНЫЕ  
СУБКУЛЬТУРЫ В КЧР:  
СТРУКТУРА И ФУНКЦИИ 
 
Аннотация. В условиях глобализации и реинституционализации 

ислама в Карачаево-Черкесии происходит формирование и функциониро-
вание молодежных мусульманских субкультур, выполняющих функцию 
религиозной социализации. Молодые мусульмане обособляются внутри 
доминирующей культуры традиционалистского ислама, признаками 
идентификации в их среде выступают ценностные ориентации на идеи 
исламского фундаментализма, внешний вид, образ и стиль жизни,  
гендерные отношения.  

 
Ключевые слова: молодежные мусульманские субкультуры,  

реинституционализация ислама, субкультурные признаки, глобализация, 
гендерные отношения.  

 
Процесс глобализации, затронувший все стороны жизнедея-

тельности социума – политическую, экономическую и культур-
ную, обостряет в российском обществе проблемы противостояния 
традиционного и модернистского как в целом в системе культуры, 
так и в институте религии в частности. С одной стороны, глобали-
зация как политический феномен способствует распространению 
либеральных идей, пропаганде прав и свобод человека. С другой 
стороны, глобализация как культурный феномен становится ис-
точником противоречий и проблем в сфере этнической, религиоз-
ной и иной социальной идентичности. Глобалистская культура 



 30 

может провоцировать противоречия с национальными и религиоз-
ными нормами и традициями. Так, например, модернистские уста-
новки во многом противоречат нормам кавказской традиционной 
культуры, но в результате «возрастания» возможностей информа-
ционного воздействия, при наличии огромных технических дос-
тижений, эти установки приводят к переоценке ценностей в тради-
ционной культуре. Либерализация и демократизация социальной 
системы современного российского общества в условиях глобалист- 
ской культуры способствуют и свободе нравов, и свободе выбора 
системы ценностей и убеждений. Глобализация превращает куль-
туру в одну большую пеструю мозаику, состоящую из субкультур. 
В современной науке существует множество определений суб-
культуры. Так, согласно американскому социологу М. Брейку,  
исследовавшему молодежные субкультуры, субкультура – это 
особая форма организации людей (чаще всего молодежи), авто-
номное целостное образование внутри господствующей культуры, 
определяющее стиль жизни и мышления ее носителей, отличаю-
щееся своими обычаями, нормами, комплексами ценностей и даже 
институтами. Понятие «субкультура» также используется для ха-
рактеристики стиля и образа жизни, набора символов, культурных 
образцов и ценностей той или иной обособленной социальной 
группы, в то же время не теряющей связей с доминирующей куль-
турой [1, с. 84].  

Совершенствование средств массовых коммуникаций, уве-
личение потока и доступности информации приводят к появлению 
в современном российском обществе в целом и в Карачаево-
Черкесии в частности различных субкультур внутри доминирую-
щей кавказской традиционной культуры. В первую очередь, обра-
зование субкультур различной направленности характерно для  
молодежи как наиболее прогрессивной части социума. Наиболь-
шее внимание общественности с конца прошлого века привлекают 
мусульманские молодежные субкультуры региона. Продиктовано 
это рядом факторов как политического, так и социального харак-
тера. Среди этих факторов можно отметить события мирового 
масштаба, связанные с развитием ислама; чеченские войны на  
рубеже веков; обострение межпоколенческого конфликта «отцов  
и детей» в связи с трансформацией социальной системы; эффект 
юношеского максимализма; реинституционализацию ислама; эко-
номические проблемы в регионе. В массовом сознании, не без  
участия СМИ, сформирован негативный образ молодого мусуль-



 31

манина, причем чем моложе мусульманин, тем негативнее воспри-
ятие окружающих. 

С позиции социологической науки мусульманские молодеж-
ные образования возможно проанализировать посредством суб-
культурного подхода, так как им присущи основные признаки  
субкультур: стиль и образ жизни, ценностная система, символы  
и культурные образцы, такие как внешний вид, пищевые ограни-
чения, гендерные отношения, самоидентификация и т.д.  

Система идей исламского фундаментализма является идео-
логической основой для мусульманских молодежных субкультур. 
Исламский фундаментализм характерен для суннитского направ-
ления. Согласно исламскому преданию, через каждые 100 лет  
в исламе появляется «обновитель веры», который способствует 
очищению ислама от всяческих наслоений и нововведений. Ис-
ламский фундаментализм как идеология движений за возвращение 
к чистым истокам веры принял вид салафизма (от араб. салафия – 
«праведные предки»). Образцом истинной исламской общины для 
последователей фундаментализма является Мединская община 
Пророка и мусульманская умма времен четырех праведных хали-
фов [2, с. 49]. Все аспекты жизни мусульман в фундаментализме 
регулируются Кораном и Сунной как основами шариата. Как и на 
всем Северном Кавказе, в КЧР фундаменталисты выступают за 
очищение ислама от «недозволенных новшеств», укоренившихся, 
по их мнению, в сознании и религиозной практике кавказских му-
сульман. Доминирующей религиозной культурой в регионе явля-
ется суннитский ислам ханафитского толка. Его также можно на-
звать «традиционалистским» исламом, или, как его еще называют, 
«исламом по рождению». Проявляется доминирующая религиоз-
ная исламская культура сугубо в культово-ритуальной практике,  
в первую очередь в похоронном обряде. Импульсом к появлению 
внутри доминирующей исламской религиозной культуры субкуль-
тур стал процесс реинституционализации ислама в постсоветский 
период, продолжающийся и в современной России. На фоне  
возрождения религиозных ценностей, отсутствия собственной 
кавказской исламской богословской школы, социального кризиса, 
геополитических процессов мирового масштаба, связанных  
с исламским миром, в рядах молодых мусульман региона стал рас-
пространяться исламский фундаментализм. Идеи исламского фун-
даментализма были созвучны и юношескому максимализму, и ни-
гилизму, отвержению принятых традиционных религиозных идей. 
Подпитывались они и социальным и экономическим кризисом, так 



 32 

как религия особенно востребована в критические моменты жизни 
человека. В то же время эти субкультуры не противоречат доми-
нирующей религиозной культуре региона, не пытаются активно ее 
разрушить. 

Мусульманские молодежные субкультуры региона не явля-
ются образованиями со строго определенными границами, члена-
ми, процессами особой инициации неофитов. Они представляют 
собой динамичные изменчивые образования, внутри которых про-
исходит постоянное движение. Структурную модель молодежных 
мусульманских субкультур можно представить в виде образований 
с размытыми границами, внутри которых происходит постоянное 
движение «от центра к ядру» и обратно. Понятие «круги» мы  
используем для определения территориальных образований, фор-
мирующихся по факту непосредственного повседневного взаимо- 
действия. Образования, называемые нами «молодежные мусуль-
манские субкультуры», представляют как наслоенные друг на друга 
«круги», с определенными характеристиками и признаками. Не-
примиримость взглядов, выставление напоказ своей приверженно-
сти, более молодой возраст, поверхностное знание основ фунда-
ментализма – характеристика «внешних кругов». Религиозная 
зрелость, умеренность взглядов, более старший возраст, более 
глубокое знание основ исламской религии – характеристика  
«центра-ядра». «Круги» в субкультурном единстве представлены  
в большинстве своем умеренными фундаменталистами. Они более 
открыты для изучения, идут на контакт, не враждебны. «Круги» 
радикальных фундаменталистов абсолютно закрыты, что затруд-
няет их изучение, рождает множество мифов и страхов в массовом 
сознании.  

Значимыми субкультурными признаками молодых мусуль-
ман выступают идеи исламского фундаментализма, внешний вид  
и одежда, пищевые запреты, самоназвание и самоидентификация, 
обрядово-ритуальная практика, экономическая и трудовая актив-
ность, гендерный ролевой порядок.  

Идеи исламского фундаментализма в системе идей молодых 
мусульман региона представлены общими для исламского фунда-
ментализма постулатами: 

– призыв к строгому единобожию, бескомпромиссная борьба 
с проявлениями язычества и нововведениями; 

– возрождение исламских нравственных ценностей, отрица-
ние традиционных норм и ценностей кавказской культуры, не  
соответствующих нормам «чистого» ислама; 



 33

– установление социальной справедливости, в соответствии 
с нормами шариата; 

– призыв к утверждению коллективистских ценностей,  
чувства солидарности, взаимопомощи, неприятие западных образ-
цов индивидуализации в повседневной практике;  

– в обрядовой практике – допущение принципа «ислам без 
мазхабов». 

В большинстве своем молодые мусульмане региона в своем 
поведении и сознании ориентируются на эти идеи.  

Внешний вид в любой субкультуре является одним из глав-
ных отличительных признаков. Не являются исключением и моло-
дежные мусульманские субкультуры региона. Традиционно,  
молодые мусульмане отличаются одеждой, прической и другими 
атрибутами. При этом все внешние атрибуты, присущие им, явля-
ются предписанными с точки зрения ислама вообще. Однако  
в современной Карачаево-Черкесии, да и на всем Северо-Западном 
Кавказе в доминирующей культуре традиционалистского ислама 
строгие предписания по одежде, прическе, внешнему виду не  
соблюдаются вследствие влияния глобалистской культуры, про-
цессов модернизации и атеистического советского прошлого.  
В доминирующей культуре сегодня нормой считается европейский 
стиль одежды с незначительными этническими мотивами.  

Ношение бороды, предпочтение свободной одежды европей-
скому костюму, укороченные или заправленные в носки и обувь 
штанины, отказ от галстуков, отказ от шелковых одежд и золотых 
украшений характерны для мужского образа «истинного мусуль-
манина» в регионе. Хиджаб, платок, заколотый булавками без уз-
лов, ограничения в косметике, обувь без каблуков, длинный подол 
и свободный покрой характерны для женской половины молодеж-
ных мусульманских субкультур. Следует отметить, что чем уме-
реннее «круг», тем больше свободы в одежде и внешнем виде.  

Пищевые запреты в среде молодых мусульман распростра-
няются не только на мясные продукты и алкоголь, но и на всю 
пищу. Под запретом многие готовые продукты, такие как «кока-
кола», мармелад, сладости с животными жирами. Более радикаль-
ная часть строго определяет понятие «халяль» – дозволенное,  
ограничивая пищу приготовленной только «истинными мусульма-
нами».  

Самоназвание и самоидентификация определяются как 
внешним видом, так и системой «свой – чужой». Используется 
традиционное для фундаменталистов понятие «ахий» – «мой брат» 



 34 

и «ухти» – «моя сестра». Для определения «своих» используется 
термин «джамаат» в его значении «община истинных мусульман». 
Особенности ритуальной и обрядовой практики определяются 
предпочтением в молодежных мусульманских субкультурах му-
сульманских норм и традиций, а не кавказских. Особенно ярко это 
проявляется в похоронной обрядовой практике. Значительные  
отличия характерны для обрядов рождения ребенка, вступления  
в брак. При рождении ребенка, согласно исламской традиции, в 
первые дни жизни на ухо ему произносят шахадат, имя младенцу 
дают не старшие родственники, а сами родители. Свадебные ри-
туалы ориентированы также на отход от норм традиционной куль-
туры. Разрешение многоженства, возможность развода и вступле-
ния в повторный брак, в том числе женщинами, порицаемые  
в традиционной культуре, становятся нормой для молодых му-
сульман. Кульминацией свадьбы становится не раздача подарков, 
а процедура некяха. Похоронные обряды упрощаются, отказыва-
ются от традиционного годового траура, громкого оплакивания, 
многих обрядов, в том числе от раздачи пищи, одежды, посуды 
родственниками умершего.  

Трудолюбие и добросовестное отношение к работе в среде 
молодых мусульман становятся атрибутом их профессиональной 
деятельности. Молодые мусульмане предпочитают экономиче-
скую независимость, заняты в основном в сфере малого и среднего 
бизнеса, предпочитают частный сектор государственным учреж-
дениям. В основном экономически активны мужчины. 

Одним из субкультурных признаков молодежных мусуль-
манских образований можно назвать и гендерный ролевой  
порядок. В отличие от современного гендерного порядка домини-
рующей культуры, молодежные мусульманские субкультуры  
ориентированы на традиционные патриархальные гендерные схе-
мы. Доминирующая культура региона претерпевает значительные 
гендерные трансформации, связанные с ролью мужчины и женщи-
ны в семье, с экономической ответственностью в гендерном разре-
зе в назначении женщины. Гендерная схема молодых мусульман 
строго предписывает мужчинам заботу о женщинах, ответствен-
ность за финансовое благополучие женщин. Женщина ассоцииру-
ется с традиционной патриархальной ролью матери, тогда как  
в доминирующей культуре региона под влиянием западной куль-
туры образ женщины тиражируется, рассматривается как предмет 
потребления. Наиболее привлекательным для девушек-неофиток 
является гендерный ролевой порядок молодежных мусульманских 



 35

субкультур, который, с одной стороны, дает им свободу, с другой – 
относительное благополучие и гарантию защиты в семье. Кроме 
того, среди молодых мусульманок минимальное количество оди-
ноких женщин, обеспечивающих себя и своих детей.  

Как и любые субкультуры, молодежные мусульманские суб-
культуры могут выступать элементами доминирующей культуры  
в случае их востребованности социальной системой, при выполне-
нии ими определенных социальных функций. Главной функцией 
молодежных мусульманских субкультур региона является социа-
лизация молодежи, в частности социализация религиозная. Имен-
но отсутствие четкой системы религиозной преемственности,  
действенных механизмов религиозной социализации и вызывает  
к жизни молодежные мусульманские субкультуры. Выполняют эти 
образования и специфические функции, среди которых можно от-
метить оказание коллективной поддержки и солидарности при ре-
шении социально-экономических проблем, предложение системы 
идентификации и приспособления к изменчивым реалиям жизни, 
что в молодом возрасте очень важно. 

Большинство молодых мусульман, повзрослев, занимают 
прочные позиции в социальной системе, отходят от строгой иден-
тификации себя с «джамаатом», покидают «круги». Но эти же 
«круги» пополняются новыми рядами молодых людей, которые 
находятся в духовном поиске, в сложной жизненной ситуации,  
переживают маргинальное состояние, испытывают влияние юно-
шеского максимализма.  

 
Литература 
 

1. Батчаева М.Д., Узденов Т.А. Особенности формирования мусульманских  
молодежных субкультур на Северном Кавказе: Аксиологический аспект // То-
лерантное пространство современности: Экономика – право – мораль: Мате-
риалы Первого междунар. науч. форума. – Кисловодск: Мир, 2008. – 105 с.  

2. Левин З.И. Реформа в Исламе. Быть или не быть? Опыт системного и социо-
культурного исследования. – М.: Ин-т востоковедения РАН Крафт+, 2005. – 
230 с. 

«Вестник АГУ»,  
Майкоп, 2016 г., вып. 4189 (Социология), с. 44–49. 

 
 
 
 
 



 36 

Е. Алексеенкова,  
кандидат политических наук,  
научный сотрудник Центра глобальных проблем  
Института международных исследований  
МГИМО (У) МИД России, менеджер  
по аналитической работе Российского совета  
по международным делам 
СРАВНИТЕЛЬНЫЙ АНАЛИЗ  
ДЕЯТЕЛЬНОСТИ СОЗДАННЫХ  
В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ ФОРМАТОВ «5+1»  
(С УЧАСТИЕМ США, ЮЖНОЙ КОРЕИ,  
ЯПОНИИ И ЕС) 
 
Аннотация. Центральная Азия стала рассматриваться как  

самостоятельный регион не так давно. Сложный исторический кон-
текст, в рамках которого государства Центральной Азии выстраивали 
свое взаимодействие с соседними государствами, отложил серьезный 
отпечаток на формирование собственной субъектности государств 
региона. В результате после распада СССР в регионе начался сложный  
и длительный период выстраивания странами региона собственной сис-
темы внешнеполитических и внешнеэкономических отношений как с не-
посредственными соседями, так и с ведущими мировыми и региональны-
ми державами. В итоге за более чем 25 лет независимости государства 
Центральной Азии накопили большой опыт взаимодействия с США,  
Россией, Китаем, Европейским союзом, Южной Кореей, Японией и дру-
гими государствами, заинтересованными во взаимодействии со страна-
ми региона в соответствии с собственными национальными интересами. 

Помимо выстраивания отношений с каждой из стран региона на 
двусторонней основе, ряд перечисленных выше государств пытаются 
развивать многосторонние форматы сотрудничества в Центральной 
Азии. С учетом различий в социально-экономическом и политическом 
развитии государств Центральной Азии, разности их национальных ин-
тересов, отражающихся на взаимодействии с третьими странами,  
успешность работы данных форматов нельзя оценить однозначно.  
В настоящее время такие многосторонние форматы, обозначаемые 
формулой «5+1», в регионе развивают США, ЕС, Япония, Южная Корея. 
Форматы отличаются по заявленным целям, содержательному напол-
нению, механизмам сотрудничества и позволяют реализовывать различ-
ные интересы стран-участниц.  

В рамках данной работы проводится анализ данных форматов  
с целью выделения ключевых интересов участников и определения векто-
ров последующего развития отношений обозначенных государств со 



 37

странами региона, что представляется необходимым для наиболее эф-
фективного планирования выстраивания отношений России с государ-
ствами Центральной Азии. 

 
Ключевые слова: Центральная Азия, многостороннее сотрудни-

чество, формат «5+1», региональное развитие, США, Япония, Южная 
Корея, ЕС, ЭПШП, сопряжение, ЕАЭС.  

 
Центральная Азия – регион, отличающийся значительным 

разнообразием возможностей и вызовов. Большие запасы природ-
ных ресурсов, серьезный демографический потенциал, транзитные 
возможности в центре Евразии сочетаются со слабостью полити-
ческих институтов, высоким конфликтным потенциалом, слабо 
диверсифицированной и высокорискованной экономикой, а также 
серьезным набором внешних и внутренних вызовов безопасности. 
К первым относятся близость к очагам нестабильности в Афгани-
стане и на Ближнем Востоке при крайне низкой степени защищен-
ности границ, ко вторым – проблемы социально-экономической 
устойчивости, угрозы роста религиозного экстремизма, этниче-
ских конфликтов. Обозначенные возможности делают регион  
привлекательным для внешних игроков, ищущих дополнительные 
возможности для развития собственных экономик, будь то ресур-
сы или дополнительные рынки. Обозначенные риски и угрозы, 
которые в случае хаотизации региона способны провоцировать 
дестабилизацию в соседних странах, в сочетании с неспособ- 
ностью государств региона справиться с данными рисками само-
стоятельно, делают вовлечение внешних акторов не только жела-
тельным, но и необходимым. 

С целью реализации имеющихся возможностей и преодоления 
возникающих рисков ряд государств сформировали такие много-
сторонние форматы сотрудничества со странами региона, как 
«5+1». В рамках данной работы мы попытаемся охарактеризовать 
эти форматы, выделить их общие и отличительные черты, обозна-
чить их перспективы и ограничения. 

 
США: Между «С5+1»  
и «Make America great again» 
 
В период с 30 октября по 3 ноября 2015 г. состоялся первый 

масштабный визит госсекретаря США в Центральную Азию, охва-
тивший все пять государств региона. В рамках данного визита  



 38 

в Самарканде прошел первый саммит госсекретаря и пяти минист-
ров иностранных дел Казахстана, Узбекистана, Таджикистана, 
Киргизии и Туркмении1, ознаменовавший старт формата «С5+1»  
и оформленный подписанием «Самаркандской декларации»2. 

Документ подчеркивает приверженность сторон принципам 
суверенитета, независимости и территориальной целостности и 
декларирует стремление развивать сотрудничество во многих об-
ластях: в региональной торговле; транспорте и развитии транзит-
ного потенциала; энергетике; улучшении бизнес-климата и стиму-
лировании инвестиций; формировании устойчивой среды; борьбе  
с изменением климата; развитии энергоэффективных технологий  
и пр. В конце списка оказались сотрудничество в преодолении 
трансграничных вызовов безопасности (терроризм, трафик оружия 
и наркотиков и др.); поддержка развития в Афганистане и призна-
ние его фактором, влияющим на стабильность в регионе; создание 
в Центральной Азии зоны, свободной от ядерного оружия, и гума-
нитарное сотрудничество («people-to-people contacts», культурное 
сотрудничество и расширение обменов в сфере образования и биз-
неса). Таким образом, сам документ не несет в себе чего-то  
существенно нового – новым в данном случае является лишь фор-
мат сотрудничества.  

Предполагается, что первая встреча в формате «C5+1» лишь 
положила начало развитию сотрудничества в многостороннем 
формате3 и зафиксировала: во-первых, готовность всех стран-
участниц к взаимодействию и кооперации; во-вторых, обозначила 
общий (самый широкий) круг общерегиональных проблем, по ко-
торым может вестись многосторонний диалог. Предполагается, 
что в ходе последующих встреч будет создано несколько рабочих 
групп по конкретным направлениям сотрудничества. 

В чем же смысл создания нового формата? Ведь еще с 2001 г. 
США были довольно глубоко вовлечены в дела региона в связи  
с проведением антитеррористической операции в Афганистане  
                                                 

1 РИА Новости [Электронный ресурс]. – URL: http://ria.ru/world/20151223/ 
1347476906.html#ixzz4B3yU7dYx 

2 Joint Declaration of Partnership and Cooperation by the Five Countries of 
Central Asia and the United States of America, Samarkand, Uzbekistan // Media Note, 
Office of the Spokesperson, Washington, DC. November 1, 2015 [Electronic resource]. – 
URL: http://www.state.gov/r/pa/prs/ps /2015/11/249050.htm  

3 As Kerry Leaves, What’s Next For U.S. in Central Asia? // Eurasianet. org, 
November 4, 2015. [Electronic resource]. – URL: http://www.eurasianet.org/node/ 
75901 



 39

и созданием «Северной сети снабжения». США довольно тесно 
сотрудничали с Узбекистаном по афганской проблеме, в Киргизии 
функционировала авиабаза Манас, закрытая лишь в 2014 г., в Тад-
жикистане – авиабаза Айни. В Центральной Азии масштабно  
работает американское агентство содействия развитию USAID,  
и США являются одним из крупнейших доноров Киргизии. С 2011 г. 
США реализуют в регионе программу «Новый Шёлковый путь»,  
в рамках которой предполагается внедрение проекта CASA-1000  
с целью продажи электроэнергии, выработанной на ГЭС Киргизии 
и Таджикистана, в Афганистан и Пакистан, в также строительство 
газопровода ТАПИ (Туркмения–Афганистан–Пакистан–Индия)  
с целью обеспечения Южной Азии центральноазиатскими ресур-
сами и одновременно с целью развития Афганистана.  

Однако в связи с выводом основной части войск коалиции из 
Афганистана отпадает необходимость в столь масштабном при-
сутствии внерегиональных держав в государствах региона. Проек-
ты CASA-1000 и ТАПИ буксуют вот уже несколько лет по причи-
не того, что никто не готов и не способен гарантировать их 
безопасность на территории Афганистана, что ставит под вопрос 
всю концепцию «Нового Шёлкового пути». В то же время к регио-
ну Центральной Азии всё больший интерес проявляет Китай, ко-
торый в 2013 г. выступил с масштабной инициативой «Экономи-
ческого пояса Шёлкового пути» и становится чрезвычайно 
активным инвестором в странах региона. С 2015 г. два государства 
Центральной Азии – Казахстан и Киргизия – являются членами 
Евразийского экономического союза, демонстрируя, таким обра-
зом, готовность развивать более тесное сотрудничество с Россией 
и Беларусью. Очевидно, что США рискуют остаться аутсайдером  
в процессах, происходящих в регионе. И хотя никаких прямых 
экономических интересов у США в Центральной Азии нет, попа-
дание в статус аутсайдера явно противоречит неизменному стрем-
лению США «диверсифицировать» отношения государств региона 
с внешним миром и препятствовать возрастанию в регионе роли 
Китая и России. Создание формата «С5+1», как представляется, 
призвано прежде всего показать пяти государствам, что помощни-
ком в решении их региональных проблем могут быть не только 
Россия и Китай, но и США, которые на данном этапе не пресле-
дуют никаких конкретных интересов, кроме как содействие разви-
тию региона. Примечательно, что в ходе своего турне Джон Керри 
не акцентировал внимания на ситуации с правами человека в ре-
гионе и не выразил публичного порицания запрету Партии ислам-



 40 

ского возрождения Таджикистана, а также ситуации с независи-
мыми СМИ в Туркмении, Узбекистане и др. Это может свидетель-
ствовать о том, что США утратили веру в возможность повлиять 
на внутриполитическую ситуацию в странах региона, признав  
поражение своего почти 30-летнего курса на содействие демокра-
тизации региона и решив сконцентрироваться на поддержании 
своего присутствия в регионе, пусть даже без какого-либо содер-
жательного наполнения.  

Отсутствие со стороны США каких бы то ни было конкрет-
ных инициатив и программ в сфере региональной безопасности 
свидетельствует о том, что в последние годы пребывания у власти 
администрации Б. Обамы Вашингтон не был готов существенно 
вкладываться в решение проблем региона – будь то проблемы эко-
номического развития, изменения политических режимов и даже 
роста угрозы терроризма, религиозного экстремизма и пр., отдавая 
их на откуп наиболее вовлеченным соседям – России и Китаю. 
Формат «C5+1», инициированный Дж. Керри, вероятно, имел  
целью прежде всего прояснение позиций руководства государств 
региона и текущего положения дел, а также демонстрировал  
центральноазиатским правительствам наличие альтернативного 
России и Китаю «незаинтересованного» союзника в решении  
проблем развития. 

Новая администрация Д. Трампа еще не сформулировала ка-
кой бы то ни было конкретной повестки в отношении Центрально-
Азиатского региона. Динамики в отношении развития формата 
«С5+1» пока тоже не наблюдается. На первый взгляд, напрашива-
ется вывод о том, что вовлечение в дела Центральной Азии никак 
не вписывается в концепцию «Make America great again» («Сделаем 
Америку снова великой») и выглядело бы в логике нынешнего 
дискурса администрации США как распыление ресурсов в условиях 
необходимости решения гораздо более важных внутренних  
и внешних задач. Однако риторика нового президента США,  
а также ряд «новых веяний» в регионе (прежде всего вступление в 
должность нового президента Узбекистана Ш. Мирзиёева и объяв-
ленные реформы в Казахстане) позволяют сделать некоторые 
предположения относительно возможного направления развития 
центральноазиатской политики США.  

Прежде всего, необходимо отметить отсутствие акцента на 
вопросах соблюдения прав человека и сущности политических ре-
жимов центральноазиатских государств в выступлениях Д. Трампа 
и представителей американской администрации. Так, известные 



 41

американские правозащитные организации недавно отметили от-
сутствие госсекретаря Р. Тиллерсона на презентации ежегодного 
отчета Госдепартамента о правах человека1; вероятно, также будет 
сокращено финансирование Совета ООН по правам человека со 
стороны США, что многими экспертами было оценено как пре-
небрежение новой администрацией вопросами прав человека. 
Очевидно, что в ближайшее время мы вряд ли услышим какую-
либо существенную критику в адрес центральноазиатских прави-
тельств по данному вопросу. Более того, в связи с намечающимся 
«потеплением» политического климата в Узбекистане с приходом 
к власти Ш. Мирзиёева2, объявленными реформами и попытками 
налаживания контактов с соседями3 со стороны США могут по-
следовать некоторые позитивные сигналы в адрес Узбекистана,  
в том числе в виде интереса к стране американского бизнеса.  
В случае развития такого сценария прямая зависимость между по-
литическими изменениями и объемом полученных инвестиций 
продемонстрирует экономический интерес к Узбекистану со сто-
роны США и сможет послужить наглядным примером для осталь-
ных государств региона. Представляется, что этот пример будет 
более убедительным и эффективным, чем многократно применяе-
мая ранее критика со стороны США в адрес политических режи-
мов и по поводу ситуации с правами человека. Реформы, провоз-
глашенные в Казахстане, также дают повод США задуматься  
о возможности наращивания экономических контактов с данным 
государством. Вероятность такого сценария, впрочем, напрямую 
зависит от того, насколько реальное развитие событий в Узбеки-
стане и Казахстане будет соответствовать провозглашенному  
курсу. 

В то же время администрация Д. Трампа довольно серьезно 
настроена в отношении борьбы с терроризмом и сохраняет свою 

                                                 
1 Tillerson skips release of annual human rights report // CNN. March 3, 2017. 

URL: http://edition.cnn.com/2017/03/03/politics/rextillersonstate-department-human-
rights-report / Rex Tillerson threatens to withdraw from UN Human Rights Council to 
improve human rights // The Independent. March 15, 2017. [Electronic resource]. – 
URL: http://www.independent.co.uk/news/world/americas/rex-tillerson-un-human-
rights-council-us-secretary-state-china-saudi-arabia-egypt-a7630531.html  

2 Узбекистан: Политзаключенных выпускают на свободу // Kloop.kg. 
23.02.2017. URL: https://kloop.kg/blog/2017/02/23/uzbekistan-politzaklyuchennyh-
vypuskayut-na-svobodu/ 

3 Шавкат Мирзиёев: 100 дней в должности главы Узбекистана // CA-News. 
24.03.2017 [Electronic resource]. – URL: http:// ca-news.org/news:1372003 



 42 

активность в этом направлении в Афганистане, Сирии, Ираке. По 
мнению бывшего директора Казахстанского института стратегиче-
ских исследований (КИСИ) Е. Карина, это, пожалуй, главная точка 
пересечения интересов США и центральноазиатских государств 
[8]. По данным Soufan Group, около 2 тыс. боевиков – выходцев из 
центральноазиатских государств – воюют на стороне ИГИЛ [8]. 
Очевидно, что интересы предотвращения дальнейшей радикализа-
ции Центральной Азии могут стать основой для углубления  
сотрудничества США и государств региона. При этом последние 
будут рады получению со стороны США финансирования на осу-
ществление соответствующих мер, а также возможности баланси-
рования влияния России и Китая в вопросах безопасности. Для 
США, в свою очередь, это может стать эффективным методом 
влияния на руководство государств региона и формирования аль-
тернативы сотрудничеству с КНР и Россией. 

Безусловно, на развитие сотрудничества в борьбе с терро-
ризмом прямое влияние будет оказывать динамика ситуации внут-
ри стран региона, и в случае ее резкого обострения мы сможем  
наблюдать весьма неожиданные сценарии. 

Таким образом, при наличии желания новой администрации 
США и далее развивать формат «С5+1» для этого, очевидно, будут 
использованы две основные возможности: наращивание экономи-
ческих контактов со странами региона и осуществление, таким 
образом, влияния на политическую ситуацию внутри них, а также 
развитие сотрудничества по линии борьбы с радикализмом и  
экстремизмом. Не стоит сбрасывать со счетов также донорскую 
активность США в регионе и довольно существенное влияние 
USAID на гражданское общество и общественную среду в некото-
рых странах региона. Так, например, в Киргизии с помощью фи-
нансирования из средств USAID проводятся проектные исследо-
вания при министерствах и ведомствах, в том числе касающиеся, 
например, вопросов евразийской экономической интеграции. 
Представляется, что данная активность США в регионе будет под-
держиваться независимо от развития формата «С5+1». 

 
 
 
 
 
 
 



 43

ЕС: На пути  
к собственной евразийской стратегии 
 
В 2015 г. ЕС в четвертый раз подверг пересмотру свою стра-

тегию в Центральной Азии 2007 г.1 Как признается в докладе Ге-
нерального директората Европарламента по вопросам внешней 
политики (Directorate General for External Policies)2, несмотря на 
выработку за последние десятилетия многочисленных механизмов 
сотрудничества с правительствами государств региона, ЕС на се-
годняшний день в Центральной Азии является игроком с наи-
меньшим влиянием. По мнению аналитиков ведомства, регион 
становится всё более нестабильным, прогнозируемая ранее пере-
ориентация ресурсов региона (прежде всего газа) до сих пор не 
состоялась (примечательно, что в Туркменистане, на газовые воз-
можности которого так рассчитывал ЕС, до сих пор нет даже пред-
ставительства европейской делегации). Торговля европейских  
государств с регионом минимальна (за исключением, пожалуй, 
Казахстана), демократия рассматривается региональными лидера-
ми как угроза выживанию, коррупция тормозит экономическое 
развитие и «размывает» существенную часть международной эко-
номической помощи региону, ситуация с правами человека не  
меняется к лучшему.  

В этих условиях ЕС признает, что конкурировать с Россией 
и Китаем в регионе ЕС не может и не должен, и призывает скон-
центрироваться на конкретных проектах, в которых можно дос-
тичь конкретных результатов. Помимо ограниченного количества 
проектов экономического характера и сотрудничества в сфере 
безопасности [2], ЕС должен фокусироваться на образовании, про-
должать настаивать на улучшении ситуации с правами человека  
и усилить политическую и финансовую поддержку гражданского 
общества.  

Влияние ситуации в Афганистане на центральноазиатскую 
стратегию ЕС с 2012 г. существенно снизилось, уступив место  

                                                 
1 The European Union and Central Asia: The New Partnership in Action  

[Electronic resource]. – URL: http://eeas.europa.eu/central_asia/docs/2010_strategy_ 
eu_centralasia_en.pdf  

2 Implementation and review of the European Union-Central Asia Strategy: 
Recommendations for EU action // Directorate-General for External Policies, European 
Parliament. January 2016 [Electronic resource]. – URL: http://www.europarl.europa. 
eu/RegData/ etudes/IDAN/ 2016/535019/EXPO_IDA(2016)535019_EN.pdf  



 44 

охлаждению отношений Россия – ЕС и украинскому кризису.  
В целом регион не относится к числу геополитических приорите-
тов ЕС. В этой связи ЕС предпочитает ориентироваться на долго-
срочные, а не краткосрочные стратегии и результаты. Снижение 
внимания к региону было продемонстрировано в 2014 г., когда ЕС 
отменил должность Специального представителя по Центральной 
Азии. Однако в 2015 г. она была введена вновь.  

Проблема безопасности, хотя она и является одной из наи-
более острых для региона и всерьез беспокоит ЕС в связи  
с проблемой терроризма и участия граждан центральноазиатских 
государств в военных действиях на стороне ИГИЛ и «Аль-Каиды» 
[4], стать основой сотрудничества ЕС со странами региона не 
смогла. В 2013 г. ЕС попытался наладить «Диалог по вопросам 
безопасности высокого уровня», однако попытка провалилась, по-
скольку некоторые государства Центральной Азии направили  
участников лишь на уровне послов, в 2014 г. эта инициатива и во-
все не была поддержана государствами региона. В 2015 г. вопросы 
безопасности обсуждались на встрече высокого уровня в Таджи-
кистане, однако Туркмения и Узбекистан снова прислали лишь 
«представителей». Главной программой ЕС по содействию безо-
пасности границ является BOMCA (Border Management Programme 
in Central Asia, перевод не устоялся, букв. «Программа по управ-
лению границами в Центральной Азии») – на ближайшие три года 
(с 2015) на реализацию этой программы выделено 5 млн евро.  
И даже здесь отмечается разница приоритетов: страны региона 
заинтересованы в получении оборудования, в то время как ЕС хо-
тел бы больше инвестировать в обучение персонала. EU Central 
Asia Drug Action Programme (Программа действий ЕС по борьбе  
с наркотиками в Центральной Азии, CADAP) была передана из 
ПРООН в Немецкое агентство развития (GIZ). Таким образом, ЕС 
пытается больше вовлекать государства-члены в конкретную  
работу в регионе. В ближайшее время, очевидно, сотрудничество 
ЕС с государствами Центральной Азии в сфере безопасности оста-
нется весьма ограниченным и будет включать в себя продолжение 
работы программы BOMCA и ряд проектов по предотвращению 
конфликтов.  

ЕС намерен продолжать активно отстаивать проблематику 
прав человека в Центральной Азии. Инструментом, который  
призван этому содействовать, являются «Семинары гражданского 
общества» в странах региона под эгидой ЕС, а также Европейский 
инструмент в области демократии и прав человека (European  



 45

Instrument for Democracy and Human Rights, EIDHR), который обес-
печивает финансирование организаций, чья деятельность связана  
с защитой прав человека. Также свою активность в регионе нара-
щивает Европейский фонд за демократию (European Endowment 
for Democracy). В отличие от, например, Японии, ЕС намерен  
в дальнейшем «прагматично» увязывать вопросы экономической 
помощи и гуманитарного сотрудничества с политическими усло-
виями и поддержкой политических изменений в Киргизии  
и Таджикистане. Этой же цели поддержки демократических пре-
образований в Казахстане, по мнению европейцев, служит и  
«Соглашение о расширенном партнерстве и сотрудничестве между 
Европейским союзом и Республикой Казахстан»1, подписанное  
21 декабря 2015 г. и нацеленное на существенное углубление тор-
говых и экономических связей. Казахстан является первой страной 
Центральной Азии, подписавшей соглашение второго поколения  
с Евросоюзом, который является главным торговым и инвестици-
онным партнером республики2.  

В качестве помощи развитию (Development Cooperation 
Instrument – Инструмент сотрудничества в целях развития) [6] за 
период 2007–2013 гг. ЕС выделил 750 млн евро, из которых одна 
треть распределялась на региональном уровне, а две трети – по 
двусторонним каналам. По 1 млрд евро в год запланировано тра-
тить в период 2014–2020 гг. При этом если в предыдущий период 
данная помощь распределялась по большому спектру проектов, то 
в новом периоде решено сосредоточиться:  

– в Киргизии – на верховенстве закона, образовании и разви-
тии сельских территорий;  

– в Узбекистане – на развитии сельской местности;  
– в Туркмении – на образовании. 
Казахстан признан страной, не нуждающейся в помощи раз-

витию, так же как и Туркмения (с 2017). Практически вдвое  
было увеличено финансирование для Узбекистана, для чего не было 

                                                 
1 Соглашение о расширенном партнерстве и сотрудничестве между Евро-

пейским союзом и Республикой Казахстан // Европейская служба внешних свя-
зей. [Электронный ресурс]. – URL: https://eeas.europa.eu/headquarters/headquarter- 
shomepage/19156/soglashenie-o-rasshirennom-partnerstve-i-sotrudnichestve-mezhdu-
evropeyskim-soyuzom-i_ru  

2 Казахстан и Евросоюз подписали Соглашение о расширенном партнер-
стве и сотрудничестве // International Center forTrade and Sustainable Development. 
25 December 2015 [Электронный ресурс]. – URL: http://www.ictsd.org/bridges-news 



 46 

никаких зримых оснований в виде достигнутого в предыдущий 
период прогресса.  

На региональном уровне у ЕС существовало три программы – 
верховенство закона (программа развивалась под руководством 
Франции и Германии), проблема доступа к воде и окружающая 
среда (руководили Италия и Румыния), образование (руководить 
данной программой не захотела ни одна страна ЕС). В настоящий 
момент идет глубокая ревизия достигнутых результатов, и в слу-
чае признания их неудовлетворительными программы могут быть 
свернуты. Очевидно, что вести диалог в рамках первой программы 
не заинтересованы сами государства региона, проблематика водо-
пользования также является чрезвычайно чувствительной и вызы-
вает напряжение между сторонами, поэтому добиться здесь в обо-
зримой перспективе каких-то результатов также не представляется 
возможным. Возрождение программы по образованию вроде бы 
изъявляют желание взять на себя Латвия и Польша. В ЕС присут-
ствует понимание, что оказать влияние на развитие региона,  
по-видимому, можно только через образование. Причем признает-
ся, что только одной лишь успешно действующей программы 
Erasmus не достаточно. Вероятно, в ближайшее время последует 
увеличение программ стажировок и обменов. Кроме того, в регио-
не продолжают работу большое количество европейских фондов  
и организаций, осуществляющих финансирование научных иссле-
дований, прикладных проектов и образовательных программ.  

В целом ЕС в последние годы был намерен выстраивать от-
ношения с государствами региона скорее на двустороннем, чем  
в многостороннем формате. Поэтому говорить о существовании 
формата «5+1» в отношении ЕС и Центральной Азии фактически 
не приходится.  

Однако в настоящее время наблюдается существенная 
трансформация европейского подхода. Несмотря на то что ЕС  
в данный момент в большей степени сосредоточен на внутренних 
вызовах, в Брюсселе происходит постепенное формирование  
собственной стратегии в отношении Евразийского региона. Этот 
тезис подтвердил в своем выступлении 14 февраля с.г. Специаль-
ный представитель Европейского союза по вопросам Центральной 
Азии посол Петер Буриан на круглом столе в г. Тутцинге  
(Германия), на котором обсуждался совместный доклад Фонда 
им. Фридриха Эберта (ФРГ) и Стокгольмского института исследо-
вания проблем мира (SIPRI, Швеция) «Экономический пояс  



 47

Шёлкового пути: проекты сотрудничества ЕС и КНР и последст-
вия для безопасности» [9].  

По мнению чиновника и авторов доклада, ЕС и другим  
ключевым державам континента стоит всерьез задуматься над соз-
данием общей зоны безопасности для Европы и Азии, причем 
обеспечение этой безопасности возможно исключительно посред-
ством развития государств региона и формирования общей эконо-
мической «связности» («connectivity») евразийского пространства. 
Государства Центральной Азии занимают ключевое положение на 
этом пространстве. Кроме того, в Брюсселе не могут не замечать, 
что регион становится всё более нестабильным.  

Появление на этом пространстве китайской инициативы 
«Один пояс – Один путь», предполагающей комплексное развитие 
транспортной и инфраструктурной связности Евразийского регио-
на, не снижает европейской тревожности в отношении будущего 
региона. В центре китайского проекта по понятным географиче-
ским причинам оказались Центральная Азия и Южная Азия.  
Обещанные под реализацию проектов «Экономического пояса 
Шёлкового пути» гигантские финансовые ресурсы Фонда Шёлко-
вого пути, Азиатского банка развития, Азиатского банка инфра-
структурных инвестиций, стремление Китая «вынести вовне»  
избыточную рабочую силу и строительные мощности – всё это  
в комплексе демонстрирует международной общественности ре-
шимость Китая реализовать намеченное. В этих условиях в ЕС за-
кономерно возникает озабоченность относительно того, как это 
будет реализовано. Европейцы нервничают из-за скудности  
информации о конкретных экономических проектах, которые 
предполагает инициатива ЭПШП. Поэтому в ЕС настаивают на 
необходимости многосторонних форматов для обсуждения ини-
циативы ЭПШП, прозрачности и публичности предполагаемых 
проектов. Говорится и о необходимости соответствия проекта це-
лям в области устойчивого развития ООН, и о перспективах взаи-
модействия всех заинтересованных участников на площадках 
ОБСЕ, ШОС, СВМДА, и о необходимости многосторонней коор-
динации всех ключевых региональных доноров и финансовых 
структур. Очевидно, что в ЕС попытаются «связать» ЭПШП по 
рукам и ногам, чтобы максимально институционализировать все 
форматы сотрудничества, процедуры финансирования и процессы 
переговоров в рамках проекта.  

Чего же боятся в ЕС? Ни для кого не секрет, что Централь-
ная и Южная Азия – регионы со значительным сектором «серой» 



 48 

экономики, большой ролью неформальных практик и непрозрачно 
принимаемых решений – как в политике, так и в экономике. По-
нятно, что двусторонние переговоры элит и легкий доступ к фи-
нансовым потокам из Китая, заложенным под финансирование 
ЭПШП, – наиболее очевидный путь развития событий. Последст-
виями этого могут стать усиление коррупции, дальнейшее  
социальное расслоение и рост социальной напряженности в обще-
ствах, где и без того преобладает молодое население, наиболее 
подверженное влиянию вербовщиков экстремистских организа-
ций. 

Еще один немаловажный фактор: обеспечение экономиче-
ского развития невозможно без развития человеческого капитала. 
Казалось бы, на уровне риторики это понимают не только в ЕС, но 
и в Китае. Однако никаких конкретных предложений в сфере об-
разования, повышения квалификации и профессионального обуче-
ния с китайской стороны пока не прозвучало. А это означает, что 
есть вероятность развития сценария, когда Китай возводит инфра-
структуру на китайские деньги китайской рабочей силой, выгоды 
от использования этой инфраструктуры получает правительство,  
а для местного населения ничего не меняется.  

Другая опасность – формирование сильной экономической 
зависимости государств региона от Китая. Китайские кредиты, как 
известно, отнюдь не дешевы и в перспективе могут обернуться 
непосильными для центральноазиатских экономик долгами.  
Это, вероятно, повлечет за собой и политическую ориентацию  
центральноазиатских и южноазиатских государств на Китай.  
А Европейскому союзу, который так долго пытался «оторвать» 
Центральную Азию от России после распада СССР, очевидно, 
очень не хотелось бы полностью отдавать регион во власть Китая. 
Также в ЕС опасаются и геополитических последствий реализации 
китайской инициативы, в частности усиления конфликта между 
Пакистаном и Индией и соперничества между Индией и Китаем.  
И самое главное – в ЕС не видят почти никакой пользы от китай-
ской инициативы для Афганистана. Действительно, южный  
маршрут «Пути», выходящий на порты Пакистана («Экономиче-
ский коридор Китай – Пакистан», CPEC), большой выгоды Афга-
нистану не сулит. А это значит, что тяжесть проблемы экономиче-
ского развития Афганистана скорее всего останется «лежать на 
плечах» США и ЕС.  

Таким образом, в ЕС появляется понимание того, что проти-
востоять реализации инициатив Китая невозможно, поэтому Союзу 



 49

предстоит задача «встраивания» в текущую ситуацию с тем, чтобы 
затем попытаться повлиять на ее развитие изнутри. С этой целью 
ЕС будет пытаться создать максимально институционализирован-
ный и многосторонний формат реализации инициативы ЭПШП, 
чтобы снизить потенциальные риски и извлечь максимум пользы. 
Очевидно, что это повлечет за собой усиление взаимодействия ЕС 
со странами Центральной Азии, которые являются ключевым зве-
ном транспортных проектов на пути из Китая в ЕС. Вероятно,  
одним из форматов этого взаимодействия будет работа европей-
ских фондов, экспертных структур и международных организаций 
с экспертным сообществом стран Центральной Азии, а также, воз-
можно, создание двусторонних и многосторонних (с учетом спе-
цифики отношений стран региона между собой) площадок для  
обсуждения инициативы Китая и готовящихся к реализации  
проектов.  

Еще одной основой будущей евразийской стратегии ЕС мо-
жет стать сотрудничество со странами региона в предотвращении 
распространения радикализма и экстремизма. Ряд авторитетных 
аналитических центров стран ЕС уже довольно серьезно вовлечен 
в изучение рисков радикализации в Центральной Азии. В ЕС  
понимают, что предотвращение «расползания» экстремизма  
с Ближнего Востока в Центральную Азию требует прежде всего 
серьезных исследований социальных, религиозных, экономиче-
ских и политических предпосылок радикализации и системной 
работы с обществами, экспертными структурами, общественными 
и религиозными организациями стран региона. Очевидно также, 
что если такого рода работа не будет начата в ближайшее время, 
то весьма вероятно, что в скором времени ЕС – так же, как и Рос-
сия, – может столкнуться с серьезнейшими вызовами собственной 
безопасности, исходящими уже не только с Ближнего Востока, но 
и из Центрально-Азиатского региона. 

 
Япония: Прагматика без геополитики?  
 
Диалог «Центральная Азия плюс Япония» стартовал еще  

в 2004 г. Основными принципами Диалога стали «уважение  
многообразия», «конкуренция и координация» и «открытое  
сотрудничество». Пожалуй, из всех форматов «5+1», действующих  
в Центральной Азии, диалог с Японией находится в наиболее про-
работанной и активной фазе. В рамках Диалога развивается не-
сколько форматов сотрудничества: «Совещание министров  



 50 

иностранных дел» (СМИД), которое проходит каждые два года, 
«Совещание старших должностных лиц» (СДЛ), «Интеллектуаль-
ный диалог» («Токийский диалог»), «Встречи экспертов» и «Об-
мен между министерствами иностранных дел».  

Помимо этого Япония активно оказывает официальную по-
мощь развитию странам региона; активно работает в регионе  
и Японское агентство международного сотрудничества (JICA). По 
отдельным сферам сотрудничества работа ведется также с между-
народными структурами, такими как ПРООН (предотвращение 
стихийных бедствий) и Управление ООН по наркотикам и  
преступности (UNODC). Япония совместно с ЕС участвует в рабо-
те Совещания по управлению границами, регулярно участвует  
в конференциях Центральноазиатской инициативной группы по 
безопасности границ (CABSI), в проведении стажировок на базе 
Института ООН Азии и Дальнего Востока по предупреждению 
преступности и борьбе с правонарушителями (UNAFEI), оказывает 
поддержку Программе применения мер по уменьшению спроса  
на наркотические средства стран Центральной Азии (FAST  
programm) и др.  

В ходе пятого Совещания на уровне министров иностранных 
дел в рамках Диалога в 2014 г. министр иностранных дел Японии 
Ф. Кисида обозначил основной курс практического сотрудничест-
ва на последующие десять лет развития Диалога – содействие раз-
витию сельскохозяйственного сектора экономик стран Централь-
ной Азии на основе применения технологий и опыта Японии  
в сельскохозяйственной сфере. Помимо этого, особо отмечены 
были борьба с наркоторговлей и контроль государственных границ 
региона, в аспекте устойчивого развития – предотвращение сти-
хийных бедствий, а также положение женщин. Что касается сель-
ского хозяйства, то в ходе юбилейного 5-го СМИД была принята 
Дорожная карта регионального сотрудничества в области сельско-
го хозяйства, которое было признано пилотной сферой региональ-
ного сотрудничества в рамках Диалога. В вопросах сотрудничест-
ва по проблеме контроля границ, министры иностранных дел пяти 
государств выразили благодарность Японии за предоставление 
пограничным органам досмотрового оборудования и реализацию 
проекта по созданию офисов пограничного взаимодействия. Тогда 
же было объявлено о запуске японской «Программы стипендий 
для развития человеческих ресурсов JDS» (1,97 млн долл. США)  



 51

и «Проекта по улучшению содержания дорог в Ошской, Джалал-
Абадской и Таласской областях» (24 млн 910 тыс. долл. США)1. 
Как видно из вышесказанного, Япония отдает предпочтение весь-
ма конкретным областям сотрудничества и прикладным проектам, 
направленным на решение проблем региона. 

В 2015 г. развитие партнерских отношений Японии с госу-
дарствами Центральной Азии получило новый мощный стимул  
в виде первого в истории турне в государства региона первого  
лица Японии. Визит Синдзо Абэ завершился подписанием согла-
шений на общую сумму в 27 млрд долл. США. Крупнейшие из  
обнародованных сделок (18 млрд долл.) были заключены с Турк-
менией, которой Япония поможет в строительстве «заводов по  
переработке природного газа, заводов сжижения природного газа  
и газохимических заводов с использованием богатых природных 
ресурсов»2. Второй по размеру пакет договоренностей (около 
8,5 млрд долл.) был заключен с Таджикистаном, там Япония вло-
жится в логистику, химические и добывающие отрасли, а также 
телекоммуникации. Крупные контракты на строительство завода 
удобрений в стране получили компании Mitsubishi Heavy Industries 
и Mitsubishi Corporation. Контракты на меньшие суммы  
(до 100 млн долл.) удалось подписать и с другими государствами 
региона. Также в ходе визита было объявлено, что Япония в бли-
жайшие пять лет направит на оказание помощи развитию стран 
региона порядка 25 млрд долл. По мнению Абэ, в ближайшие пять 
лет японский бизнес получит до 250 млрд прибыли с проектов 
Центральной Азии [5].  

В ходе визита пять японских корпораций договорились  
с Туркменгазом об участии в обустройстве газового месторожде-
ния Галкыныш, откуда будет брать начало газопровод ТАПИ  
(в данный проект Япония инвестирует 10 млрд долл. США). Япо-
ния инвестирует и в инфраструктуру – модернизацию Ташкент-
ской ТЭЦ, аэропорта Манас, строительство АЭС в Казахстане,  
и в производство – Mitsubishi планирует построить завод по  
производству аммиака и карбамида в Навои, в Казахстане будет 
сборочное производство Toyota. В Таджикистане Япония участвует 

                                                 
1 Бюллетень посольства Японии в Кыргызской Республике [Электронный 

ресурс]. – URL: http://www.kg.emb-japan.go.jp/culture/Yaponiya%20s%20vami/ 
Byulliten_leto_2014.pdf 

2 Япония пытается потеснить Китай в Центральной Азии // КоммерсантЪ. 
28.10.2015 [Электронный ресурс]. – URL: http://kommersant.ru/doc/2842166  



 52 

пока в основном в гуманитарных проектах. Основной интерес 
Японии лежит, конечно же, в нефтегазовой сфере, причиной чему 
является турбулентность на Ближнем Востоке. Япония, как и Ко-
рея, интересуется также ураном. С 2015 г. эксперты говорят  
о готовности Японии участвовать не только в социальных и эко-
номических проектах в регионе, но и осуществлять экспорт техно-
логий, развивать финансовый сектор. Так, японские банки выдают 
низкопроцентные кредиты для содействия развитию, в мае 2015 г. 
было заявлено об увеличении капитала Азиатского банка развития 
(АБР) и JICA на 110 млрд долл. США с целью финансирования 
инфраструктурных проектов в Азии, что свидетельствует о нали-
чии серьезных намерений Японии в регионе. Не пренебрегает Япо-
ния и проецированием своей «мягкой силы»: так, в Туркмении был 
создан Технологический университет, в Узбекистане – построен 
молодежный центр инноваций. 

Подписанное по итогам визита 6–9 ноября 2016 г. совмест-
ное заявления между Казахстаном и Японией «О расширенном 
стратегическом партнерстве в век процветания Азии»1 повысило 
статус Токио до уровня ключевых стратегических партнеров Ка-
захстана, коими до тех пор были лишь Москва и Пекин. Данный 
документ, продолжая проводимую Казахстаном политику много-
векторности, расставил новые акценты сотрудничества Казахстана 
и Японии, выделив среди традиционных сфер сотрудничества  
инфраструктуру, технологии, торговлю, медицину и образование, 
сферу безопасности. Речь идет об активизации «обмена взглядами 
по региональной ситуации» и «противодействии терроризму». Та-
ким образом, данное соглашение демонстрирует расширение ко-
личества потенциальных партнеров Казахстана в сфере безопасно-
сти и готовность Японии (хотя бы потенциальную) к вовлечению  
в региональный дискурс по вопросам безопасности. Документ 
также демонстрирует возрастающую озабоченность Токио нарас-
тающей нестабильностью в регионе, где присутствуют сотрудники 
японских компаний, куда приходит японский капитал и техноло-
гии. 

В отличие от США Япония не увязывает свои проекты  
и программы в регионе с выполнением каких бы то ни было поли-
тических условий, но в то же время обладает большими финансо-
                                                 

1 Совместное заявление Японии и Республики Казахстан «О расширенном 
стратегическом партнерстве в век процветания Азии» [Электронный ресурс]. – 
URL: http://www.kz.emb-japan.go.jp/files/000202021.pdf  



 53

выми возможностями, что делает ее более привлекательным парт-
нером для стран региона, особенно в условиях тяжелого экономи-
ческого кризиса. Кроме того, Японию едва ли можно заподозрить 
в том, что в основе ее политики в Центральной Азии лежат геопо-
литические соображения1. В целом ожидается, что экономическое 
влияние Японии в регионе в ближайшие годы будет только воз-
растать.  

 
Республика Корея:  
Предложение «модели развития»  
в обмен на ресурсы?  
 
Форум сотрудничества «Республика Корея – Центральная 

Азия» существует с 2007 г., и на 2016 г. пришлась юбилейная дата – 
10-я встреча в рамках данного формата2. Традиционно форум про-
водится на уровне заместителей министров, с участием чиновни-
ков отраслевых ведомств, представителей бизнеса и гражданского 
общества. В рамках данного формата были созданы условия для 
многостороннего и двустороннего обсуждения сотрудничества  
в самых разных областях политического, социально-экономиче- 
ского и культурного взаимодействия: в сфере энергетики и при-
родных ресурсов, инфраструктуры, IT, сельского хозяйства, науки 
и технологий, медицины и здравоохранения, финансов, легкой 
промышленности, образования и др.  

С 2008 г. сотрудничество Республики Корея с государствами 
Центральной Азии получило оформление в рамках концепции 
«Глобальной Кореи» тогдашнего президента страны Ли Мён Бака, 
согласно которой Южная Корея стала позиционировать себя как 
держава средней величины [10], которой удалось в относительно 
короткий период сделать большой рывок в политическом и эконо-
мическом развитии и которая на основании полученного опыта 
может претендовать на статус «моста» между развитым и разви-
вающимся миром. Применительно к Центральной Азии эта кон-
цепция получила дополнительное звучание в рамках оформившей-
ся в 2009 г. «Новой Азиатской Инициативы» (NAI). Южная Корея, 
продолжительное время находившаяся в орбите влияния «великих 
держав», но тем не менее за короткий период сумевшая совершить 
                                                 

1 Япония в Центральной Азии – мнения экспертов. [Электронный ресурс]. – 
URL: http://caa-network.org/archives/5899 

2 URL: http://news.tj/ru/node/215829 



 54 

большой скачок в развитии, с точки зрения корейских лидеров, 
может стать достойным примером для центральноазиатских госу-
дарств в качестве некой «модели развития».  

Серьезность корейских намерений в отношении Централь-
ной Азии ознаменовало обширное турне Ли Мён Бака по региону  
в 2011 г. С тех пор Южная Корея является одним из ключевых эко-
номических партнеров стран Центральной Азии, интенсивно инве-
стирующим в стратегические сектора, такие как добыча урана, до-
быча нефти, газа и другого сырья, транспорт, инфраструктура  
и др.1 Главный экономический интерес, который стоит за корей-
ским интересом к Центральной Азии и вовлеченностью в нее, – 
это доступ к ресурсам и ослабление зависимости от их поставок  
с Ближнего Востока. Корея на 97% зависима от импорта энергоре-
сурсов. 40% потребностей Кореи в нефти до санкций обеспечивал 
Иран, однако под давлением США РК была вынуждена присоеди-
ниться к санкциям и искать альтернативных поставщиков. Расту-
щая зависимость от атомной энергетики делает Корею зависимой 
и от поставок урана, чем объясняется большой интерес к отрасли  
и инвестиции РК в добычу урана, которым богаты Узбекистан и 
Казахстан [7]. Киргизия с точки зрения ресурсов интересен для 
Кореи большими запасами редких металлов, используемых в сфе-
ре производства высокотехнологичной продукции, Туркмения – 
обширными запасами нефти и газа. Государства Центральной 
Азии в свою очередь заинтересованы в инвестициях и технологи-
ческом развитии, которым может способствовать сотрудничество  
с РК. Странами региона, с которыми у РК налажено наиболее тес-
ное сотрудничество, являются Узбекистан и Казахстан. С обоими 
государствами РК связывают прочные историко-культурные связи, 
вследствие которых в данных странах присутствуют довольно 
большие корейские диаспоры. Казахстан, кроме того, является  
самым развитым государством региона.  

В целом сотрудничество Республики Корея с государствами 
Центральной Азии развивается в рамках нескольких форматов. 
Помимо обозначенного выше Форума по сотрудничеству «Респуб-
лика Корея – Центральная Азия» и содействия развитию, которое 
осуществляет РК через участие в Комитете содействия развитию 
(DAC) ОЭСР, существует официальное корейское агентство  
помощи – Korea International Cooperation Agency (Корейское 
                                                 

1 Абдурасулова Д. Южная Корея в Центральной Азии. [Электронный ре-
сурс]. – URL: http://www.centrasia.ru/newsA.php?st=1327655040 



 55

агентство международного сотрудничества, KOICA), которое за-
нимается обучением и стажировками в Сеуле чиновников  
центральноазиатских государств. Однако в основном сотрудниче-
ство РК со странами региона концентрируется вокруг взаимных 
экономических интересов и подпитывается наличием историко-
культурных связей. 

В ноябре 2016 г. было объявлено об учреждении в Сеуле 
Секретариата Форума по сотрудничеству «Республика Корея – 
Центральная Азия»1. Секретариат, который должен начать работу 
во второй половине 2017 г., будет на регулярной основе проводить 
международные конференции по расширению сотрудничества  
в сфере медицины, туризма и др.; перед ним также стоит задача 
работы с молодым поколением и формирование сети молодых ли-
деров. По словам заместителя министра иностранных дел Южной 
Кореи, Секретариат будет играть роль «инкубатора перспективных 
проектов сотрудничества»2 между Кореей и государствами  
Центральной Азии.  

 
Россия и Китай:  
Медленное сопряжение 
 
Богатые природные ресурсы, большой транзитный потенциал, 

наличие серьезных вызовов безопасности, многовекторная внеш-
няя политика делают регион Центральной Азии предметом инте-
реса для многих внешних акторов. Существующие форматы  
сотрудничества «5+1» отличаются друг от друга как по форме  
институциональной организации и по их содержательному напол-
нению, так и по степени эффективности и удовлетворенности  
участников результатами. Тем не менее все обозначенные выше 
внешние игроки намерены продолжать и развивать свое присутст-
вие в регионе. 

Россия и Китай, в отличие от всех обозначенных выше 
внешних игроков, не пытаются создать таких форматов взаимо-
действиях, как «5+1». Вместо этого Россия и часть государств  

                                                 
1 Outcome of the 10th Korea – Central Asia Cooperation Forum // Ministry of 

Foreign Affairs of Republic of Korea [Electronic resource]. – URL: http:// 
www.mofat.go.kr/ENG/press/ministrynews/20161114/1_76635.jsp?menu=m_10_10 

2 S. Korea, Central Asian countries to launch secretariat for tighter cooperation // 
Yonhap News Agency. 16.11.2016. [Electronic resource]. – URL: http://english.  
yonhapnews.co.kr/national/2016/11/16/0301000000AEN20161116004900315.html  



 56 

региона (Казахстан и Киргизия) интегрируются в Евразийский эко-
номический союз. Китай, в свою очередь, пока что предпочитает 
выстраивать отношения со странами региона на двустороннем 
уровне, предлагая государствам Центральной Азии масштабные 
инвестиции, крупные инфраструктурные и транспортные проекты, 
которые могут дать региону возможность реализации своего тран-
зитного потенциала и участия в международных торговых  
маршрутах. В 2013 г. все потенциальные и действующие китай-
ские проекты в регионе были объединены китайским руко- 
водством в рамках одной инициативы «Экономического пояса 
Шёлкового пути» (ЭПШП), а в 2015 г. между Владимиром Пути-
ным и Си Цзиньпином было подписано соглашение о сопряжении 
ЕАЭС и ЭПШП.  

Спустя почти два года с момента подписания данного  
соглашения евразийская экономическая комиссия отчиталась  
о согласовании порядка 40 совместных проектов в рамках сопря-
жения ЕАЭС и ЭПШП. Директор Департамента транспорта и  
инфраструктуры ЕЭК Ержан Нурахметов сообщил1, что выработа-
ны критерии проектов, по которым они будут включаться в проект 
«дорожной карты» взаимодействия с КНР. Совместно с министер-
ствами транспорта государств Союза определены сферы взаимо-
действия в части нормативного, технологического, тарифного ре-
гулирования, согласован перечень Евразийских транспортных 
маршрутов и перечень приоритетных проектов, 39 из них касаются 
строительства новых и модернизации существующих дорог, соз-
дания транспортно-логистических центров, развития ключевых 
транспортных узлов2. В частности, близится к завершению реали-
зация международного транспортного маршрута Западная Европа–
Западный Китай протяженностью 8445 км. Кроме того, должна 
быть построена высокоскоростная железнодорожная магистраль 
Москва–Казань, поезда по ней должны следовать со скоростью до 
400 км/ч, время в пути от Москвы до Казани составит 3,5 часа. 
Однако возведение данной магистрали затягивается вот уже не-
сколько лет. В условиях экономического кризиса в России прора-

                                                 
1 Сопряжение ЕАЭС и ЭПШП приобретает реальные очертания: Согласо-

ван список инфраструктурных проектов // Евразийская экономическая комиссия. 
01.03.2017. [Электронный ресурс]. – URL: http://www.eurasiancommission.org/ru/ 
nae/news/Pages/2-03-2017-1.aspx  

2 Там же. 



 57

батывается вопрос механизмов привлечения китайских инвести-
ций в этот проект.  

Помимо этого, предполагается проложить железную дорогу 
Китай–Киргизия–Узбекистан, а также соединить действующую 
железнодорожную систему Ирана и Армении, позволив тем самым 
Армении преодолеть транспортную изоляцию и выйти через Иран 
в Казахстан, Китай и далее.  

Вероятно, сотрудничество со странами региона в рамках  
сопряжения будет развиваться как на многостороннем, так и на 
двустороннем уровнях. Однако, пожалуй, основной проблемой  
сотрудничества в треугольнике «Россия – Центральная Азия – Ки-
тай» (или ЕАЭС – ЭПШП) является по-прежнему низкая степень 
интеграции и сотрудничества на уровне малого и среднего бизне-
са, а также на уровне гражданского общества. Несмотря на высо-
кий уровень политического диалога в рамках треугольника и  
согласование амбициозных масштабных проектов, интеграция на 
более низких уровнях происходит медленно и незаметно для биз-
нес-сообществ и гражданских обществ стран-участниц. В соответ-
ствии с обновленной «Концепцией внешней политики Российской 
Федерации»1 приоритетными направлениями внешней политики 
Российской Федерации являются «развитие двустороннего и мно-
гостороннего сотрудничества с государствами – участниками  
Содружества Независимых Государств (СНГ) и дальнейшее  
укрепление действующих на пространстве СНГ интеграционных 
структур с российским участием» (раздел IV, п. 49–51). Однако 
необходимо отметить, что отнюдь не все государства Центральной 
Азии являются членами ЕАЭС и могут принимать участие в проек- 
тах КНР под эгидой ЕАЭС. Кроме того, не все потенциальные 
форматы сотрудничества исчерпываются повесткой ЕАЭС и пове-
сткой сопряжения. В этих условиях России необходимо сформу-
лировать собственное стратегическое видение взаимоотношений  
с государствами региона, наполнив его позитивной повесткой 
практического взаимодействия на уровне малого и среднего биз-
неса, а также гражданского общества. Представляется, что ключе-
вой проблемой центральноазиатских государств в настоящее  
время является нехватка компетенций и недостаточное для  

                                                 
1 Концепция внешней политики Российской Федерации (утверждена Пре-

зидентом Российской Федерации В.В. Путиным 30 ноября 2016 г.) [Электронный 
ресурс]. – URL: http://www.mid.ru/foreign_policy/news/-/asset_publisher/cKNonk 
JE02Bw/content/id/2542248 



 58 

осуществления экономического рывка качество человеческого ка-
питала. Конкурентоспособность товаров и рабочей силы стран 
Центральной Азии на едином рынке ЕАЭС, а также возможность 
обеспечить занятость и извлекать в будущем выгоду из построен-
ной Китаем инфраструктуры зависят исключительно от способно-
сти государств региона подготовить квалифицированные кадры, 
обладающие необходимым уровнем компетенций. В то же время 
обеспечение занятости молодого населения [3]1 центральноазиат-
ских государств является необходимым условием для предотвра-
щения его радикализации и распространения экстремизма. Кон-
кретные практические шаги по созданию в регионе производств  
и рабочих мест и повышению уровня образования, прежде всего 
среднего профессионального, улучшению качества человеческого 
капитала должны стать необходимым дополнением к проектам 
интеграции (ЕАЭС) и создания инфраструктуры (ЭПШП). 

Очевидно, что в обозримой перспективе Китай станет глав-
ным экономическим партнером региона, а Россия будет преиму-
щественным гарантом региональной безопасности [1], задейство-
вав многосторонние механизмы ОБСЕ и ШОС. Другие внешние 
игроки, выстраивая свои отношения со странами региона, так или 
иначе будут вынуждены учитывать эту реальность. Однако России 
важно понимать, что большинство стран региона проводят много-
векторную внешнюю политику и очевидно не упустят возможно-
сти развивать отношения с теми государствами, которые могут 
обеспечить экономикам региона дополнительные возможности 
развития.  

 
Литература 
 

1. Алексеенкова Е.С., Тимофеев И.Н. Евразийское направление внешней поли-
тики России: Интересы, возможности и ограничения // Russie nei Visions, 
N 89. Декабрь 2015. Французский институт международных отношений 
(ИФРИ). [Электронный ресурс]. – URL: https://www.ifri.org/sites/default/files/ 
atoms/files/ifri_rnv_89_timofeev_alexeenkova_rus_dec_2015_protege_0.pdf 
[Alekseenkova E., Timofeev I. Eurasia in Russian Foreign Policy: Interests,  
possibilities and constraints // Russuie nei Visions, N 89. December 2015. French 
Institute of International Relation [Electronic resource]. – URL: https://www.ifri. 
org/sites/default/files/atoms/files/ifri_rnv_89_timofeev_alexeenkova_rus_dec_2015_ 

                                                 
1 Население региона сравнительно молодое, средний возраст жителей – 

около 26 лет. Трудоспособная его часть (в возрасте от 15 до 64 лет) и в обозри-
мом будущем будет составлять в среднем 65–67%. 



 59

protege_0.pdf; Alekseenkova E., Timofeev I. Evrasiiskoe napravlenie vneshnei 
politiki Rossii: Interesy, vozmozhnosti I ogranicheniya // Russie nei  
Visions, N 89. Dekabr 2015. Franzuzskiy institute mezhdunarodnykh otnosheniy 
(IFRI) [Electronic resource]. – URL: https://www.ifri.org/sites/default/ files/atoms/ 
files/ifri_rnv_89_timofeev_alexeenkova_rus_dec_2015_protege_0.pdf]. 

2. Гусев Л.Ю. Возможности и пределы осуществления политики ЕС  
в Центральной Азии // Международная аналитика. Вып. 3 (17), 2016. – М.: 
МГИМО МИД России. – С. 27–36.  

3. Данков А. Центральная Азия через 100 лет: После «Большой трансформа-
ции». 14 августа 2013 г. [Электронный ресурс]. – URL: http://russiancouncil.ru/ 
inner/?id_4=2226#top-content [Dankov A. Central Asia after 100 years: After the 
«Great Transformation». August 14, 2013 [Electronic resource]. – URL: http:// rus-
siancouncil. ru/inner/?id_4=2226#top-content].  

4. Казанцев А.А. Проблема роста исламского радикализма в странах Централь-
ной Азии // Международная аналитика. Вып. 3 (17), 2016. – М.: МГИМО (У) 
МИД России. – С. 97–111.  

5. Мордвинова А.Э. Синдзо Абэ посетил Центральную Азию // Российский  
институт стратегических исследований. [Электронный ресурс]. – URL: 
http://riss.ru/analitycs/22667/  

6. Содействие развитию государств Центральной Азии: Стратегические гори-
зонты российского участия: Рабочая тетрадь / [В.М. Сергеев (рук.), А.А. Ка-
занцев, В.И. Бартенев]; Российский совет по международным делам. – М.: 
Спецкнига, 2013. 88 с. [Электронный ресурс]. – file:///C:/Users/Ealekseenkova/ 
Desktop/WP_Central_Asia_10_rus.pdf  

7. Шотанова Г.А. Внешняя политика Южной Кореи в Центральной Азии //  
Корееведение Казахстана. Вып. 2. – Алматы, 2014. [Электронный ресурс]. – 
URL: http://kaznks.kz/files/publikacii2/ KSK_2_37_ShotanovaGaliya.pdf  

8. Central Asia’s Autocrats Welcome the Age of Trump // Foreign Policy. January 31, 
2017 [Electronic resource]. – URL: http://foreignpolicy.com/2017/01/31/central-
asias-autocrats-welcome-the-age-of-trump-russia-syria-isis/  

9. Ghiasy R., Zhou J. The Silk Road Economic Belt: Considering security implica-
tions and EU – China cooperation prospects. February, 2017. Sipri, Stockholm. 
P. 60. [Electronic resource]. – URL: https://www.sipri.org/ publications/2017/other-
publications/silk-road-economic-belt  

10. Hwang B. A New Horizon in South Korea-Central Asia Relations: The ROK Joins 
the «Great Game» // Korea Compass. Korea Economic Institute. December 2012 
[Electronic resource]. – URL: http://www.keia.org/sites/default/files/publications/ 
kei_koreacompass_template_balbinahwang.pdf  

«Международная аналитика»,  
ИМИ МГИМО (У) МИД РФ,  
М., 2017 г., № 1 (19), с. 29–41. 

 



 60 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
 
 
 
 
 
 
 
Е. Бирюков,  
кандидат экономических наук,  
старший научный сотрудник  
Центра исследований проблем стран  
ближнего зарубежья РИСИ 
ВЗАИМООТНОШЕНИЯ САУДОВСКОЙ АРАВИИ  
И ИРАНА В СФЕРЕ БЕЗОПАСНОСТИ 
 
Аннотация. Отношения Королевства Саудовская Аравия (КСА) 

 и Исламской Республики Иран (ИРИ) являются одним из важных фак-
торов, влияющих на ситуацию в ближневосточной региональной под-
системе международных отношений. Обострившиеся в последние годы 
противоречия между двумя региональными державами и модальность 
их внешней политики оказывают прямое влияние на конфликты в Сирии, 
Ираке, Йемене; внутриполитическую ситуацию в Ливане, Бахрейне, 
Египте, на Коморских островах и в других странах; палестино-израиль- 
ское урегулирование; курдский вопрос; цены на нефть на международ-
ном рынке; формирование региональных военно-политических блоков; 
внутреннюю ситуацию в Саудовской Аравии и Иране.  

В основе противоречий между Эр-Риядом и Тегераном лежит  
целый спектр факторов. Каждая страна претендует на лидерство  
в мусульманском мире, у каждой есть собственный взгляд на оптималь-
ный региональный порядок. Важное значение имеют религиозные и эт-
нические различия, а также историческое соперничество. Еще одним  
аспектом, обостряющим двусторонние отношения, являются карди-
нальные различия в организации конституционно-правовых систем. 

 
Ключевые слова: внешняя политика Ирана, внешняя политика 

Саудовской Аравии, ирано-саудовские отношения, Иран, Саудовская Ара-
вия. 

 
 
 



 61

Динамика саудовско-иранских отношений  
в сфере безопасности в ХХ — начале ХХI в. 
 
Анализ нынешних противоречий в ирано-саудовских отно-

шениях не может быть целостным без учета причин возникнове-
ния данных тенденций. Саудовско-иранские дипломатические  
отношения были установлены в 1929 г. вслед за подписанием Сау-
довско-иранского договора о дружбе1. Дипломатические отноше-
ния прерывались в 1988–1991 гг. и в 2016 г.  

В период лидерства Великобритании на Ближнем Востоке 
(1920–1950-е) Саудовская Аравия, Ирак и Иран были важными 
«опорами» английской стратегии «тройного сдерживания», в рам-
ках которой Лондон стремился поддерживать баланс сил между 
данными странами, в то же время не допуская их усиления2. Позд-
нее, после выхода Ирака из Багдадского пакта (1959) и до ислам-
ской революции в Иране (1979), США также следовали стратегии 
«опор»3. В тот момент отношения Саудовской Аравии и Ирана не 
были союзническими, но и не были напряженными, как в настоя-
щее время.  

В 1960-е годы шах Реза Пехлеви поддерживал деятельность 
короля Фейсала, направленную на укрепление исламской соли-
дарности, и оказывал содействие в создании многосторонних не-
правительственных исламских организаций – Организации Все-
мирного исламского конгресса, Всемирной мусульманской лиги, 
Организации Исламская конференция. В настоящее время данные 
институты входят в число ключевых механизмов, используемых 
Саудовской Аравией для экстраполяции своей «мягкой силы»  
в десятках стран мира, в том числе в рамках конкуренции с Ираном.  

В 1968 г. между странами было подписано соглашение  
о демаркации морской границы, что привело к существенному 
улучшению двусторонних отношений. Период 1968–1979 гг. был 
наиболее спокойным за всю историю саудовско-иранского взаимо- 
действия, несмотря на наличие в тот момент некоторых противо-
                                                 

1 См.: Wrampelmeier В. Saudi-Iranian Relations 1932–1982 // Middle East  
Policy. February 1, 1999. URL: https://www.thefreelibrary.com/Saudi-Iranian+Rela- 
tions+1932-1982.-a054208508 (Дата обращения: 26.11.2016.) 

2 См.: Братерский М.В. США и проблемные страны Азии: Обоснование, 
выработка и реализация политики в 1990–2005 гг. – М.: Московский обществен-
ный научный фонд, 2005. – С. 141.  

3 См. об этом: Бирюков Е.С. Этапы и инструменты внешней политики 
США на Ближнем Востоке // Международная жизнь. – № 11. – 2016. – С. 85.  



 62 

речий (опасения КСА из-за модернизации Вооруженных сил Ира-
на; разные подходы к статусу островов Большой и Малый Томб  
и Абу Муса в Персидском заливе; разногласия по ценовой полити-
ке ОПЕК).  

Революция 1979 г. в Иране привела к изменению баланса 
сил на Ближнем и Среднем Востоке. Можно с уверенностью ут-
верждать, что события 1979 г. являются ключевым фактором, ока-
зывающим влияние на саудовско-иранские отношения вплоть до 
настоящего времени.  

США, потеряв свои позиции в Иране, перешли в отношении 
данной страны к стратегии сдерживания. Саудовская Аравия, яв-
ляясь одним из ключевых американских союзников на Ближнем 
Востоке и одним из лидеров мусульманского мира, играла в дан-
ной стратегии важную роль. 

Для саудитов исламская революция являлась угрозой нацио-
нальной безопасности. Иранские духовные лидеры во главе  
с аятоллой Хомейни отрыто критиковали саудовский режим и 
призывали мусульман осуществить революции и в других странах, 
в том числе в КСА1. Для купирования исходящей из Ирана рево-
люционной угрозы Саудовская Аравия и другие монархии Пер-
сидского залива поддерживали режим Саддама Хусейна в ходе 
ирано-иракской войны 1980–1988 гг., во время которой погибло 
более миллиона человек. Суммарный размер финансовой помощи, 
предоставленной Эр-Риядом Багдаду за годы войны, составил 
27,2 млрд долл.2 Кроме того, как считают некоторые исследовате-
ли, в 1985–1986 гг. аравийские монархии во главе с Саудовской 
Аравией организовали снижение цен на нефть на мировом рынке. 
В Москве этот шаг воспринимался как направленный против 
СССР в связи с войной в Афганистане. Однако в зарубежной лите-
ратуре есть точка зрения о том, что снижение цен на нефть было 
направлено на сокращение доходов Ирана3.  
                                                 

1 См.: Amiri R. et al. The Hajj and Iran`s Foreign Policy towards Saudi Arabia // 
Journal of Asian and African Studies. 46 (678), 2011. P. 678. URL: http://jas. 
sagepub.com/content/46/6/678 (Дата обращения: 27.11.2016.) 

2 Invasion Revisited: How Saudi Arabia backed Saddam’s war on Iran? // The 
Iran Project. URL: http://theiranproject.com/blog/2016/09/28/invasion-revisited-saudi-
arabiabacked-saddams-war-iran/ (Дата обращения: 27.11.2016.) 

3 См.: Rothschild E. Is Iranscam Really About Oil? // The Washington Post. 
December 28, 1986. URL: https://www.washingtonpost.com/archive/opinions/1986/ 
12/28/is-iranscam-really-about-oil/59ed0bb6-e2cb-4b7a-ad52-e87476e1932e/?utm_term= 
dd509d0ba9d4 (Дата обращения: 26.12.2016.) 



 63

После окончания ирано-иракской войны в 1988 г. и смерти 
аятоллы Хомейни в 1989 г. отношения между КСА и ИРИ не-
сколько улучшились. Иран стремился преодолеть международную 
изоляцию и с этой целью снизить уровень конфронтационности  
в отношениях с арабскими странами. В 1990 г. он осудил оккупа-
цию Ираком Кувейта. Это привело к повышению уровня контактов 
между Эр-Риядом и Тегераном и восстановлению дипломатиче-
ских отношений в 1991 г.1  

В тот момент получили развитие интересные дипломатиче-
ские инициативы: министр иностранных дел Ирана Али Акбар  
Велаяти во время встречи с саудовским королем Фахдом предла-
гал создание военного альянса между Ираном и Советом сотруд-
ничества арабских государств Персидского залива (ССАГПЗ) – 
данная структура отвечала бы за региональную безопасность. Од-
нако это предложение в итоге не было реализовано.  

В 1997 г. в Иране состоялся саммит Организации исламского 
сотрудничества. От КСА его посетили наследный принц Абдалла, 
впоследствии ставший королем, и министр иностранных дел Сауд 
Аль-Фейсал. В 1998 и 1999 гг. президент Ирана Мохаммад Хатами 
посещал Саудовскую Аравию – ранее визиты на высшем уровне 
происходили только до 1979 г. Ключевыми вопросами, по кото-
рым стороны стремились договариваться, стали безопасность  
в зоне Персидского залива, согласованные действия на нефтяном 
рынке, ситуация в Ираке, выработка общего подхода к региональ-
ным проблемам. 

В 1998 г. Саудовская Аравия и Иран подписали соглашение 
о сотрудничестве в торговле, экономике, культуре, науке и техни-
ке. А в 2001 г. было подписано Саудовско-иранское соглашение  
в сфере безопасности2. Таким образом, во время президентства 
Али Акбара Хашеми Рафсанджани (1989–1997) и Мохаммеда  
Хатами (1997–2005) отношения между Саудовской Аравией  
и Ираном вновь улучшились, хотя в целом по-прежнему не были 
дружественными. Скорее, они отражали стремление двух регио-
нальных держав избегать острых противоречий.  

                                                 
1 См.: Wilson P., Graham D. Saudi Arabia: The Coming Storm. – New York: 

M.E. Sharpe, 1994. – P. 118.  
2 См.: Amiri R., Samsu K. Security Cooperation of Iran and Saudi Arabia //  

International Journal of Business and Social Study. September, 2011. URL: http:// 
ijbssnet.com/journals/Vol_2_No_16_September_2011/28.pdf (Дата обращения: 
26.11.2016.) 



 64 

Вторжение США в Ирак в 2003 г. и свержение режима  
Саддама Хусейна привели к существенному изменению баланса 
сил в регионе. Известно, что в 1991 г. американская коалиция об-
ладала возможностями осуществления сухопутной операции  
в Ираке, но Президент США Джордж Буш-старший и советник 
Президента США по национальной безопасности Брент Скоук-
рофт приняли решение не захватывать Багдад1. По ряду мнений, 
это было сделано, чтобы не усиливать персов2.  

Оккупация Ирака в 2003 г., с одной стороны, несла в себе 
риски для Ирана, поскольку в результате у его сухопутных границ 
появилась мощная американская группировка, с другой – предос-
тавляла Тегерану новые возможности, поскольку при С. Хусейне 
Ирак выступал в качестве сильного регионального соперника Ира-
на. 60% населения Ирака исповедуют ислам шиитского толка, как 
и большинство населения ИРИ. Это является одним из факторов, 
способствующих взаимодействию двух стран. После свержения 
Саддама Хусейна Иран смог значительно нарастить свое регио-
нальное влияние.  

В Саудовской Аравии война США в Ираке вызвала значи-
тельные опасения. Власти КСА отказались предоставить свою тер-
риторию для нанесения ударов по Ираку. Это было вызвано как 
опасениями в связи с изменением внешней политики США на 
Ближнем Востоке в сторону интервенционизма и прямого военно-
го вмешательства, так и возможным ростом влияния Ирана. Из-
вестна цитата министра иностранных дел Саудовской Аравии 
Сауда Аль-Фейсала: «Мы сражались вместе [в рамках американ-
ской коалиции. – Прим. авт.], чтобы не дать возможности Ирану 
оккупировать Ирак после того, как Ирак был выдавлен из Кувейта. 
Теперь же мы передаем целую страну Ирану без какой-либо на то 
причины»3. Ирак в условиях американской оккупации стал местом 
прокси-войны между КСА и ИРИ.  

Еще до момента прихода на пост президента Ирана Махмуда 
Ахмадинежада (2005–2013) отношения между рассматриваемыми 
в исследовании странами начали резко ухудшаться. При Ахмади-

                                                 
1 См.: Bush G., Scowcroft B. A World Transformed. – N.Y.: Knopf, 1998.  
2 См.: Wawro G. The Sins of the First Gulf War // The Daily Beast. January 22, 

2011. URL: http://www.thedailybeast.com/articles/2011/01/22/first-gulf-wars-mista- 
kesexplainus-presence-in-iraq.html (Дата обращения: 07.02.2017.) 

3 Molavi A. Iran and the Gulf States // The Iran Primer. URL: http://iranprimer. 
usip.org/resource/iran-and-gulf-states (Дата обращения: 07.02.2017.) 



 65

нежаде противостояние усилилось в различных точках Ближнего  
и Среднего Востока. В Ливане страны открыто поддерживали со-
перничавшие друг с другом силы. Ахмадинежад резко критиковал 
саудовскую неактивную позицию по палестино-израильскому 
конфликту.  

В 2009 г. в Йемене Саудовская Аравия приняла участие  
в конфликте с хуситами, чтобы не допустить усиления данной 
группы, уже в тот момент получавшей, по некоторым данным1, 
иранскую поддержку. Со своей стороны, Тегеран обвинял Эр-Рияд 
в финансировании балушей, проживающих вдоль ирано-пакистан- 
ской границы. События «арабской весны» 2011 г. привели к столк-
новению интересов двух стран в новых регионах – Египте, Сирии, 
Бахрейне. По данным «Викиликс», в 2008 г. король Абдалла при-
зывал США атаковать Иран, чтобы «отрубить змее голову»2 (при 
том, что саудовский монарх считался политиком, проводившим 
осторожную, продуманную политику). 

Приход Хасана Роухани на пост президента Ирана (с 2013  
по настоящее время) подразумевал снижение конфронтационности 
во внешней политике Ирана по сравнению с подходом консерва-
тивного крыла. Во время своей первой пресс-конференции после 
победы на выборах он охарактеризовал Саудовскую Аравию как 
«соседа и брата» и заверил, что улучшение отношений с КСА бу-
дет для него одним из ключевых приоритетов3. Кроме того, он  
сообщил, что был одним из подписантов ирано-саудовского  
соглашения в 1998 г. 

Смена руководства КСА после смерти короля Абдаллы Бен 
Абдель Азиза также породила у некоторых наблюдателей надежды 
на возможность разрядки в саудовско-иранских отношениях.  
В 2014–2015 гг. из круга лиц, имевших влияние на формирование 
саудовской внешней политики, выбыли деятели, наиболее враж-
дебно настроенные по отношению к ИРИ, – министр иностранных 
                                                 

1 Yemenis Ask Codel for Help in Saada; Present Weak Evidence of Iranian 
Links // WikiLeaks. February 26, 2007. URL: https://search.wikileaks.org/plusd/cables/ 
07SANAA297_a.html (Дата обращения: 15.02.2017.) 

2 «Cut off head of snake» Saudis told U.S. on Iran // Reuters. November 29, 
2010. URL: http://www.reuters.com/article/us-wikileaks-iran-saudis-idUSTRE6AS02 
B20101129 (Дата обращения: 26.11.2016.) 

3 См.: Aman F., Scotten A. Rouhani win could reduce Iran-Saudi tensions //  
Al-Monitor. June, 2013. URL: http://www.al-monitor.com/pulse/tr/originals/2013/06/ 
rouhani-electionreduce-saudi-iranian-tensions.html#ixzz4Qli4ARqp (Дата обращения: 
27.11.2016.) 



 66 

дел Сауд Аль-Фейсал, многолетний руководитель саудовской раз-
ведки принц Турки Аль-Фейсал и его преемник, принц Бандар Бен 
Султан.  

Однако примирения двух региональных лидеров не  
произошло. Более того, вскоре после восшествия на престол коро-
ля Сальмана Бен Абдель Азиза Аль Сауда и изменения порядка 
престолонаследия, в результате чего наследным принцем стал Му-
хаммед бен Наеф, а преемником наследного принца – Мухаммад 
Бен Сальман, Саудовская Аравия начала военную кампанию  
в Йемене. При этом руководящим мотивом войны стало стремле-
ние воспрепятствовать усилению иранского влияния на юге Ара-
вийского полуострова. Таким образом, целый ряд факторов1, среди 
которых развитие ситуации в различных прокси-конфликтах в ре-
гионе, позиция США по иранской ядерной программе и в целом 
изменение американской ближневосточной политики, смена  
руководства в Саудовской Аравии и др., привели к тому, что от-
ношения КСА и ИРИ в последние годы не только не улучшились, 
а напротив, еще более обострились. 

 
Место ИРИ  
во внешней политике КСА 
 
Можно констатировать, что в последние годы произошло 

заметное изменение подхода Эр-Рияда к осуществлению внешней 
политики. Традиционно во второй половине XX в. она была кон-
сервативной. Саудиты часто не брали на себя открытое лидерство, 
предпочитая решать проблемы методами «мягкой силы», посред-
ством выделения значительных средств. Это проявлялось и в арабо- 
израильском конфликте, и во взаимодействии с Ираком для сдер-
живания Ирана, и в отношениях с США, и в других вопросах. 

К настоящему моменту внешняя политика Саудовской Ара-
вии стала гораздо более активной. Более того, в последние годы 
Королевство неоднократно оказывалось вовлеченным в конфлик-
ты за пределами своих границ – в Йемене, Сирии, Ираке; в 2011 г. 
по приглашению руководства Бахрейна армейские подразделения 
Саудовской Аравии были введены в эту страну, чтобы противо-

                                                 
1 См.: Copley G. Saudi shakeup is good news for Iran as Obama prevails in 

Kingdom power struggle // The World Tribune. May 3, 2015. URL: http://www.world- 
tribune.com/archives/saudi-shakeup-is-good-news-for-iran-as-obama-prevails-in-king-
dom-power-struggle/ (Дата обращения: 27.11.2016.) 



 67

стоять антиправительственным, преимущественно шиитским, де-
монстрациям. Основными причинами изменения подхода КСА  
к осуществлению внешней политики являются усиление геополи-
тической роли Ирана и смена власти в Эр-Рияде в 2015 г.  

Как было сказано выше, свержение режима Саддама Хусей-
на привело к тому, что ИРИ получила возможности для геополи-
тического наступления в регионе Ближнего и Среднего Востока.  
В аналитических работах используются либо термин «шиитское 
возрождение», в соответствии с названием книги Вали Насра1, ли-
бо «шиитский полумесяц», «шиитская дуга»2. Иран усиливает 
влияние на территории, охватывающей Ливан, Сирию, Иран, Аф-
ганистан, Бахрейн, Восточную провинцию КСА, Йемен. С точки 
зрения Эр-Рияда, усиление региональной роли Ирана происходит 
за счет Саудовской Аравии3.  

После того как Королевству не удалось воспрепятствовать 
завершению переговоров по иранской ядерной программе в 2015 г., 
Эр-Рияд предпринял попытку сорвать нормализацию отношений 
между США и ИРИ. В январе 2016 г., за несколько дней до начала 
официального выполнения согласованного «шестеркой» и Ираном 
плана по реализации соглашения по ядерной программе, в КСА 
был казнен шиитский проповедник аятолла Нимр ан-Нимр. Сау-
довская Аравия ожидала резкой реакции со стороны Ирана. Одна-
ко иранские государственные органы ограничились устными заяв-
лениями. В Тегеране состоялись демонстрации, в ходе которых 
протестующие подожгли посольство КСА. На официальном уров-
не иранские власти дистанцировались от демонстраций и осудили 
их. Тем не менее Саудовская Аравия разорвала дипломатические 
отношения с Ираном.  

В Вашингтоне политику Эр-Рияда не поддержали – было 
сделано предостережение, что казнь может спровоцировать эска-

                                                 
1 См.: Nasr V. The Shia Revival: How Conflicts Within Islam Will Shape the 

Future by Vali Nasr. – W.W. Norton & Company, Inc., 2006.  
2 См.: Алексеев В. «Шиитская дуга» – новая реальность Ближнего Восто-

ка? // Иран.ру. URL: http://www.iran.ru/news/analytics/92042/Shiitskaya_duga_ 
novaya_realnost_Blizhnego_Vostoka (Дата обращения: 28.11.2016.) 

3 См.: Shoichet C., Castillo M. Saudi Arabia-Iran row spreads to other nations // 
CNN. January 5, 2016. URL: http://edition.cnn.com/2016/01/04/middleeast/saudi-
arabiairan-severing-ties-whats-next/ (Дата обращения: 27.11.2016.) 



 68 

лацию насилия1. Европейские страны также стали активнее крити-
ковать Саудовскую Аравию в 2015–2016 гг. Так, немецкие высо-
копоставленные чиновники неоднократно призывали Эр-Рияд из-
менить свой подход к отношениям с Тегераном, обвиняли КСА  
в финансировании ваххабитских мечетей в Европе2. 

В Британии Эр-Рияд критиковали лидер оппозиции Джереми 
Корбин3 и неправительственная организация Оксфам4.  

Таким образом, сталкиваясь с постепенным снижением своей 
геополитической роли в регионе, Саудовская Аравия избрала стра-
тегию сдерживания роста иранского влияния. В стратегических 
документах, разрабатываемых в КСА, именно Иран предстает как 
ключевая угроза национальной безопасности. В начале 2016 г. ба-
зирующийся в Джидде Центр исследований залива представил 
доклад по проблемам безопасности, названный «ССАГПЗ – это 
будущее». В данном материале содержится следующая точка зре-
ния: «Новым явлением на Ближнем Востоке стало открытое воен-
ное вмешательство Ирана в дела арабских государств. Оно пришло 
на смену интервенциям, осуществлявшимся с 1979 г. с помощью 
спецслужб и при тайной поддержке отдельных движений. Новая 
политика Ирана в Ираке, Сирии, Ливане, Палестине, Йемене и 
Бахрейне направлена на пересмотр роли ССАГПЗ и изменение ре-
гионального баланса сил». Авторы доклада утверждают, что «го-
сударства ССАГПЗ должны выстроить общую систему стратеги-
ческого сдерживания, направленную против вмешательства Ирана 
в дела арабских стран»5.  
                                                 

1 US warns Saudi execution of Shia cleric Nimr could fuel tensions // BBC 
News. January 3, 2016. URL: http://www.bbc.com/news/world-middle-east-35216215 
(Дата обращения: 27.11.2016.) 

2 Chambers M. German Vice Chancellor warns Saudi Arabia // Yahoo News. 
URL: https://www.yahoo.com/news/german-vice-chancellor-warns-saudi-arabia-over-
islamist135521960.html?ref=gs (Дата обращения: 27.11.2016.) 

3 Саудовская Аравия потребовала от Великобритании уважения // Лен-
та.ру. URL: https://lenta.ru/news/2015/10/26/respect_ma_authoritah/ (Дата обраще-
ния: 27.11.2016.) 

4 Oxfam критикует британское правительство за продажу оружия саудитам // 
Новости ВПК. 24.08.2016. URL: http://vpk.name/news/161904_oxfam_kritikuet_ 
britanskoe_pravitelstvo_za_prodazhu_oruzhiya_sauditam.html (Дата обращения: 
27.11.2016.) 

5 Кузнецов А.А. Ирано-саудовское региональное соперничество: Угрозы  
и перспективы. Часть 1 // Институт Ближнего Востока. Официальный сайт.  
22 февраля 2016. URL: http://www.iimes.ru/?p=27532 (Дата обращения: 
26.11.2016.) 



 69

Кроме того, в Саудовской Аравии ощущается неспособность 
самостоятельно обеспечить собственную безопасность1. В этой 
связи КСА вынуждена искать взаимодействия с сильными страна-
ми, прежде всего с США. Это осложняет выстраивание инклюзив-
ной региональной системы безопасности, поскольку цели в регионе 
внешних игроков различаются.  

Как пишет российский исследователь А. Кузнецов, «саудов-
ская внешняя политика и дипломатия являются зеркальным отра-
жением недостатков экономики страны. К их слабым сторонам 
относятся отсутствие стратегического планирования и долговре-
менная опора на Запад, породившая у саудовской элиты чрезмер-
ное доверие к политике США и их союзников по НАТО. В течение 
многих лет в Эр-Рияде были уверены, что Вашингтон в любом 
случае будет поддерживать КСА в конфронтации с Ираном,  
и закроет глаза на саудовскую поддержку террористических и  
экстремистских организаций на Ближнем Востоке. Тем болезнен-
нее было отрезвление, наступившее осенью 2014 г., когда в Эр-
Рияде внезапно поняли, что американцы всерьез хотят урегулиро-
вать иранскую ядерную проблему»2.  

 
Саудовская Аравия  
во внешней политике Ирана 
 
Интересный анализ противостояния двух стран дается в статье 

Сейида Хосейна Мусавияна «Саудовская Аравия – новая угроза 
национальной безопасности Ирана», опубликованной в американ-
ской газете «Хаффингтон пост» 6 марта 2016 г.3 Автор статьи  
считает, что военно-политические процессы, развивающиеся  
в последние годы в регионе, привели к тому, что КСА стало счи-
таться одной из главных угроз национальной безопасности Ирана. 
Еще десять лет назад ситуация была другой – в качестве внешних 
                                                 

1 См.: Lippman T. Saudi Arabia on the Edge: The Uncertain Future of an 
American Ally. – W.: Potomac Books, 2012. – P. 238.  

2 Кузнецов А.А. Ирано-саудовское региональное соперничество: Угрозы  
и перспективы. Часть 1 // Институт Ближнего Востока. Официальный сайт.  
22 февраля 2016. URL: http://www.iimes.ru/?p=27532 (Дата обращения: 
26.11.2016.) 

3 См.: Mousavian S.H. Saudi Arabia Is Iran`s New National Security Threat // 
The Huffington Post. 6 марта 2016. URL: http://www.huffingtonpost.com/seyed-
hosseinmousavian/saudi-arabia-iran-threat_b_10282296.html (Дата обращения: 
27.11.2016.) 



 70 

угроз своей безопасности Тегеран рассматривал США, Израиль и 
экстремистские суннитские группировки, такие как «Аль-Каида»  
и «Талибан», но не Саудовскую Аравию. Иранский дипломат, об-
виняя Эр-Рияд в поддержке экстремистских и террористических 
организаций, вместе с тем признает, что причиной беспокойства 
КСА являются растущие роль Ирана в регионе и его лидерские 
амбиции, от которых Тегеран отказываться не собирается1.  

В то же время в статье предложены и меры доверия, которые 
могут помочь разрядке напряженности в регионе Персидского за-
лива. Во-первых, повышение взаимопонимания и сотрудничество 
в решении региональных проблем. Во-вторых, введение режима 
нераспространения оружия массового поражения и объявление 
Персидского залива регионом, свободным от ядерного оружия.  
В-третьих, обмен военными делегациями и контакты в сфере безо-
пасности. В-четвертых, подписание пакта о ненападении и созда-
ние совместных сил безопасности.  

Важно добавить, что периодически высокопоставленные чи-
новники двух стран делают миролюбивые заявления. 17 октября 
2015 г. министр иностранных дел Ирана Мохаммад Джавад Зариф 
заявил на встрече с германским коллегой Франком-Вальтером 
Штайнмайером о том, что «Иран не ищет путей для уничтожения 
Саудовской Аравии, но и Саудовская Аравия не должна искать 
способы для вытеснения Ирана из региона»2. 

В трактовке высокопоставленных иранских дипломатов 
стратегическими принципами внешней политики ИРИ на Ближнем 
и Среднем Востоке являются: 1) борьба с терроризмом и радика-
лизмом; 2) поддержка легитимных государств и легитимных руко-
водителей; 3) неприятие любого внешнего военного вмешательст-
ва в дела региона; 4) регион, свободный от атомного оружия3. 

                                                 
1 См.: Mousavian S.H. Saudi Arabia Is Iran`s New National Security Threat // 

The Huffington Post. 6 марта 2016. URL: http://www.huffingtonpost.com/seyed-
hosseinmousavian/saudi-arabia-iran-threat_b_10282296.html (Дата обращения: 
27.11.2016.) 

2 Iran won’t allow Saudi Arabia to exclude Iran from regional equations: Zarif // 
Press TV. October 17, 2015. URL: http://presstv.com/Detail/2015/10/17/433774/Iran 
Zarif-Germany-Steinmeier-Tehran (Дата обращения: 27.11.2016.) 

3 См.: Санаи М. Партнерство Исламской Республики Иран и Российской 
Федерации с целью достижения мира и стабильности на Ближнем Востоке // Си-
туация на Ближнем Востоке: Возможные пути выхода из кризиса. Сборник док-
ладов. Под редакцией Бирюкова Е.С., Глазовой А.В. – М.: РИСИ, 2015. – C. 124.  



 71

Иран заинтересован в постепенном выходе из изоляции  
и большей вовлеченности в дела Ближнего Востока. В этой связи 
конфронтация с Саудовской Аравией является невыгодной для 
Ирана. При этом в Эр-Рияде понимают, что, используя примири-
тельную риторику, Иран одновременно осуществляет расширение 
своего влияния в регионе. По этой причине подходы КСА к ИРИ 
являются более жесткими и ориентированы на сдерживание и изо-
ляцию Тегерана.  

Как представляется, в прямом военном столкновении с КСА 
Тегеран не заинтересован. Это объясняется рядом причин. Иран 
только начал выходить из международной изоляции. Значительная 
часть иранской элиты настроена на экономическое развитие, на 
привлечение инвестиций и технологий, а масштабный вооружен-
ный конфликт способен отбросить страну на несколько лет назад  
и существенно ухудшить ее имидж. Во главе страны стоят люди, 
принимавшие участие в войне с Ираком и понимающие последст-
вия масштабной войны. Верховный лидер ИРИ Али Хаменеи  
в годы войны занимал пост президента, аятолла Али Хашеми Раф-
санджани – председателя Совета обороны, нынешний президент 
Хасан Роухани разрабатывал планы развития военной экономики  
в меджлисе, спикер парламента Али Лариджани и бывший прези-
дент Махмуд Ахмадинежад служили офицерами КСИР на передо-
вой. При этом в течение последних лет Иран усиливает свое влия-
ние в ряде стран региона, прямая же война с соседями с большой 
вероятностью повлечет резкую реакцию со стороны некоторых 
сильных зарубежных государств и может ослабить ИРИ. 

В то же время и преемник наследного принца КСА Мухам-
мад Бен Сальман в интервью британскому журналу «Экономист»  
в январе 2016 г. подчеркнул, что его страна не стремится к войне  
с Ираном. Отвечая на вопрос, возможна ли прямая война, он отме-
тил: «Мы исключаем подобную возможность. Тот, кто толкает  
к такой войне, находится не в своем уме»1. Исходя из этих устано-
вок, можно заключить, что прямого длительного военного столк-
новения Иран и Саудовская Аравия будут избегать. Однако  
прокси-войны будут продолжаться, истощая не столько обе эти 
страны, сколько соседние государства (Ирак, Сирия, Ливан,  
Йемен), и мешая достижению мира и стабильности в регионе.  
                                                 

1 Transcript: Interview with Muhammad bin Salman // The Economist. January 6, 
2016. URL: http://www.economist.com/saudi_interview (Дата обращения: 
28.11.2016.) 



 72 

Двусторонние отношения КСА и ИРИ  
с некоторыми странами Ближнего  
и Среднего Востока 
 
Противоречия между ИРИ и КСА проявляются по большому 

количеству вопросов. Объем статьи не позволяет детально рас-
смотреть весь их спектр. В этой связи не рассмотрены такие темы, 
требующие отдельного глубокого изложения, как столкновение 
интересов двух стран в Сирии, Йемене, Ираке, Ливане, контакты 
Саудовской Аравии и Израиля, спорные вопросы по производству 
нефти, противоречия в вопросах организации хаджа и другие. 
Упор сделан на отношениях двух стран с Египтом, Пакистаном, 
аравийскими монархиями и на попытках ИРИ и КСА повлиять на 
внутреннюю безопасность в стране-оппоненте.  

Отношения Саудовской Аравии и Ирана с Египтом. Между 
Египтом и Ираном с 1979 г. отсутствуют дипломатические отно-
шения, разорванные по инициативе ИРИ из-за того, что Каир 
предложил убежище шаху, а также из-за Кэмп-Дэвидского согла-
шения. Как известно, в 2011 г. Иран поддержал отстранение Хосни 
Мубарака и приход к власти «Братьев-мусульман» и Мухаммеда 
Мурси, в связи с чем в 2011–2013 гг. наблюдался период сближе-
ния двух стран. После «арабской весны» состоялись первые за  
более чем 30 лет визиты на высшем уровне – М. Ахмадинежад по-
сетил Каир, а М. Мурси – Тегеран.  

После того, как летом 2013 г. военные во главе с Ас-Сиси 
перехватили власть в Египте, Иран потерял влияние на эту страну. 
Саудовская Аравия под руководством короля Абдаллы, напротив, 
приложила все усилия для поддержки режима Ас-Сиси. Общий 
объем средств, выделенных Египту в 2013–2015 гг. КСА, ОАЭ, 
Бахрейном, Оманом безвозмездно или в виде ссуд, составил около 
30 млрд долл.1 

Однако в течение 2016 г. в отношениях между Египтом  
и Саудовской Аравией проявились серьезные противоречия, кото-
рые очень внимательно изучаются в Иране. Важным направлением 
противоречий является борьба за региональное лидерство. Поли-
тика Каира в 2013–2015 гг. попала в зависимость от Эр-Рияда из-за 

                                                 
1 См.: El-Tablawi T. et al. Gulf Arabs Offer More Billions to Help Revive 

Egypt Economy // Bloomberg News. March 15, 2015. URL: https://www.bloomberg. 
com/news/articles/2015-03-15/gulf-arabs-offer-billions-to-help-el-sisi-revive-egypt-s-
economy (Дата обращения: 28.11.2016.) 



 73

сложной экономической ситуации в Египте. Однако, как показало 
развитие событий, сложившееся положение не устраивало египет-
ские власти. 

Вторым важным моментом было различное отношение к фи-
гуре Башара Асада и легитимным властям Сирии в целом. Египет-
ская дипломатия после 2013 г. (при Ас-Сиси), в отличие от саудов-
ской, не делала резких заявлений в адрес Асада. Египет и КСА 
поддерживали разные по своей сути оппозиционные группы.  

Третьим пунктом является меньший объем участия египет-
ских войск в деятельности арабской коалиции в Йемене, чем тот, 
который ожидала Саудовская Аравия. Египтяне сначала направили 
относительно небольшой контингент из 800 военных, а затем ста-
ли фокусироваться не на наземной операции, а на патрулировании 
Баб-эль-Мандебского пролива.  

Позиция Египта по сирийскому и йеменскому конфликту  
и другие перечисленные выше спорные вопросы привели к кризи-
су в саудо-египетских отношениях. В результате в начале ноября 
2016 г. саудовская нефтяная компания «Арамко» прекратила  
поставки топлива в Египет1 (ранее поставки прерывались на не-
продолжительный период в сентябре). Однако Каир смог догово-
риться с МВФ о получении кредита в размере 12 млрд долл. Таким 
образом, у Египта получилось обеспечить макроэкономическую 
устойчивость без участия Эр-Рияда. 

В условиях ухудшения отношений Саудовской Аравии  
и Египта активизировались контакты Каира и Тегерана. В октябре 
в зарубежной прессе появилась информация о том, что министр 
нефти Египта Тарик аль-Мулла посетил Тегеран с целью заклю-
чить новые контракты о поставке нефти, при этом официально 
данная информация опровергалась. Кроме того, египетский ежене-
дельник «Ахрам Уикли» опубликовал статью2 о том, что Иран  
и Египет готовы к налаживанию отношений после многолетнего 
перерыва. Также появлялась информация о египетско-сирийских 

                                                 
1 Саудовская компания Aramco приостановила поставки топлива в Египет // 

ТАСС. 7 ноября 2016. URL: http://tass.ru/tek/3762685 (Дата обращения: 
26.11.2016.) 

2 См.: Ezzat D. Cairo and Tehran: What`s in a picture? // Al-Ahram Weekly. 
URL: http://weekly.ahram.org.eg/News/17694/17/Cairo-and-Tehran--What%E2%80% 
99s-in-apicture-aspx (Дата обращения: 28.11.2016.) 



 74 

военных учениях – вероятно, эта новость была умышленным  
информационным вбросом1.  

Можно предположить, что Каир и Эр-Рияд будут стремиться 
вывести отношения из текущего кризиса. Одним из важных  
моментов во внешней политике Египта станет нормализация от-
ношений с США. В целом для Египта вопросы национальных ин-
тересов и национальной безопасности становятся не менее значи-
мыми, чем необходимость привлечения средств.  

Отношения КСА и ИРИ с Пакистаном. Тесное военно-
политическое партнерство связывает Пакистан и КСА еще со вре-
мен короля Фейсала (1962–1975). В 1980-е годы оба государства 
координировали свои усилия в ходе антисоветского джихада  
в Афганистане. Саудовская Аравия на протяжении последних де-
сятилетий регулярно оказывала своему пакистанскому союзнику 
финансовую помощь.  

Однако на нынешнем этапе Эр-Рияд не смог получить от 
Исламабада поддержки в антииранской деятельности. В апреле 
2015 г. пакистанский парламент заблокировал участие вооружен-
ных сил страны в йеменской операции. Ключевой внешнеполити-
ческой проблемой для Пакистана сейчас является обустройство 
Афганистана в соответствии с интересами Исламабада, а наи-
большей внутриполитической проблемой – борьба с экстремиста-
ми на северо-западе страны, в зоне проживания пуштунских пле-
мен. Направление войск в Йемен привело бы к человеческим 
потерям. Важным фактором, из-за которого Исламабад становится 
менее зависимым от саудовской помощи, является пакистано-
китайское сотрудничество. В счет реализации экономического 
проекта «Великого Шёлкового пути» Пекин анонсировал предос-
тавление Исламабаду экономической помощи в размере 46 млрд 
долл., а Тегерану – в размере 42 млрд. Поэтому ухудшение отно-
шений с Ираном не выгодно для Пакистана. 

Позиции аравийских монархий. Среди аравийских монархий, 
несмотря на оказываемое на них давление со стороны Саудовской 
Аравии, нет единой позиции по вопросу отношений с Ираном.  
Условно позиции Омана и Катара можно охарактеризовать как 
равноудаленные, тогда как ОАЭ и Бахрейн в своих отношениях  

                                                 
1 Телеканал «Аль-Маядин». Вечерний выпуск новостей, 1:54–2:31 // 

YouTube.ru. 27 ноября 2016. URL: https://www.youtube.com/watch?v=yKuy0SptjzU 
&index=12&t= 123s&list=PL5AAD9737EF2E6EF2 (Дaта обращения: 27.11.2016.) 



 75

с Ираном в большей степени ориентируются на Саудовскую Ара-
вию.  

Оман был посредником в ходе секретных американо-
иранских переговоров по ядерной программе с 2013 г. Отношения 
между Ираном и Оманом сложились еще в 1970-е годы, когда шах 
помог султану Каббусу подавить восстание сепаратистов в про-
винции Дофар. В 2013–2016 гг. Тегеран и Маскат вели переговоры 
о строительстве газопровода из Ирана в Оман1, что говорит о том, 
что данная аравийская страна рассматривает персов как соседа, 
чей вклад в безопасность и экономическое процветание региона 
может стать очень значимым.  

Занимаемая Оманом позиция по конфликту в Йемене, воз-
можно, даже более выгодна Ирану, чем Саудовской Аравии. 3 ок-
тября 2016 г. в Маскате по инициативе Эр-Рияда была созвана 
встреча представителей стран ССАГПЗ, на которой саудиты ак-
центировали внимание на «неправильной политике» Омана, кото-
рая заключается в «недостаточных» усилиях по охране границы  
с Йеменом с точки зрения предотвращения незаконного трафика 
вооружений2. За данными фразами скрываются обвинения в адрес 
Омана в негласном предоставлении своей территории для пере-
броски вооружения хуситам. Однако Маскат практически не под-
дается давлению Эр-Рияда, и это свидетельствует о том, что влия-
ние Саудовской Аравии в регионе слабеет на фоне экономических 
неурядиц и явной борьбы за власть в правящей верхушке Королев-
ства. Кроме того, омано-иранское сотрудничество сохраняет за 
Маскатом традиционную роль неофициального посредника между 
странами Аравийского полуострова и Ираном, от которой Оман ни 
при каких обстоятельствах отказываться не собирается.  

Катар в 1990–2000-е годы в значительной степени дистанци-
ровался от Саудовской Аравии и в ряде внешнеполитических  
вопросов конкурирует с Королевством. По некоторым направле-
ниям Катар развивает взаимодействие с Ираном. В 2010 г. между 
двумя странами было подписано соглашение в сфере безопасно-
сти. В 2012 г. на Мюнхенской конференции по безопасности  

                                                 
1 Shell, Total join Iran-Oman gas pipeline talks // Offshore-mag.com. URL: 

http://www.offshore-mag.com/articles/2016/11/shell-total-join-iran-oman-gas-pipeline-
talks.html (Дата обращения: 15.02.2017.) 

2 См.: Щегловин Ю.Б. О причинах обострения саудовско-оманских отно-
шений // Институт Ближнего Востока. Официальный сайт. 15 октября 2016. URL: 
http://www.iimes.ru/?p=30330 (Дата обращения: 26.11.2016.) 



 76 

министр иностранных дел Катара призвал международное сооб-
щество начать конструктивный диалог с Ираном. 

Между Ираном и Катаром происходит взаимодействие  
в энергетической сфере. Обе страны ведут разработку крупного 
газового месторождения (Северное / Южный Парс) в пригранич-
ных территориальных водах Персидского залива. Именно это  
месторождение помогло Катару существенно ускорить экономиче-
ское развитие. Власти Катара понимают, что для обеспечения ус-
тойчивой разработки своей части месторождения им необходимы, 
по крайней мере, прагматичные отношения с Ираном.  

В ОАЭ осторожно приветствовали успешное завершение  
переговоров по ядерной сделке, заявив о возлагаемых на нее на- 
деждах на стабилизацию ситуации в регионе и укрепление безо-
пасности. Хотя в политической сфере между странами существуют 
противоречия, важнейшим из которых является оспаривание ста-
туса трех контролируемых Ираном островов в Персидском заливе, 
в экономике страны взаимовыгодно сотрудничают. В условиях 
санкций Дубай рассматривался Ираном как главная точка выхода 
на мировые рынки. Торговый оборот между Ираном и Дубаем  
в 2014 г. достиг 17 млрд долл. США, что составило 80% всей 
внешней торговли Ирана с соседними странами. По данным Сове-
та бизнеса Ирана, в Дубае ведут деятельность около 8 тыс. иран-
ских трейдеров и торговых фирм. 

Только Бахрейн в саудо-иранском противостоянии строго 
придерживается стороны Королевства, поскольку правящая коро-
левская семья принадлежит к суннитской ветви ислама, а боль-
шинство населения – шииты. Как известно, в 2011 г. в условиях 
«арабской весны» в этой стране были массовые народные выступ-
ления, подавить которые удалось только благодаря вводу регуляр-
ной Саудовской армии. В этой связи бахрейнская элита в саудов-
ско-иранских отношениях будет четко следовать в фарватере 
позиции Эр-Рияда. После того, как в начале 2016 г. Саудовская 
Аравия разорвала дипломатические отношения с Ираном, анало-
гичные действия предприняли Бахрейн и Судан. Примечательно, 
что ОАЭ, от которых КСА ожидала таких же мер, только снизили 
уровень дипломатических связей, но не стали разрывать отношения.  

Вышеприведенные факты позволяют сделать вывод о том, 
что у аравийских монархий не существует единой позиции отно-
сительно отношений с Ираном, и часть из них будут развивать  
дипломатические и экономические связи с Тегераном, несмотря на 
позицию Саудовской Аравии.  



 77

Деятельность КСА и ИРИ  
по влиянию на внутреннюю безопасность  
друг друга 
 
В течение 2016 г. усилились контакты Саудовской Аравии  

с этническими и религиозными группами, которые могут влиять 
на ситуацию в Иране изнутри. Так, 9 июля 2016 г. в Париже  
состоялась конференция иранской оппозиционной группы «Мод-
жахеддин эль-Хальк» (Организации моджахедов иранского наро-
да). Данная организация является запрещенной в Иране. «Моджа-
хеды» использовались С. Хусейном на всем протяжении ирано-
иракской войны. В 1981 и 1988 гг. велись бои между членами ор-
ганизации и Иранской армией на территории ИРИ. Основным 
ньюсмейкером на Парижской конференции выступил экс-глава 
саудовской разведки принц Турки аль-Фейсал, который и  
в настоящее время имеет значительное влияние на саудовскую по-
литику. Во время своего выступления принц выразил солидар-
ность с «силами иранской оппозиции, ставящими целью сверже-
ние режима» и обещал им всемерную поддержку. Саудовский 
принц указал на большое количество внутренних врагов режима  
в Иране, отметив при этом угнетенные религиозные и этнические 
меньшинства (курдов, белуджей, азербайджанцев). Существует 
точка зрения, что уровень организации конференции в Париже  
и координация ее работы саудовцами свидетельствуют о том, что 
КСА выделила крупное финансирование на проведение мероприя-
тия1. Можно констатировать, что кризис в ирано-саудовских от-
ношениях вступает в новую фазу, когда Эр-Рияд начинает для дос-
тижения своих целей вмешиваться во внутренние дела Ирана  
и напрямую поддерживать группировку, которую иранское руко-
водство квалифицирует как «террористическую». Данный подход 
отличается от традиционной внешнеполитической линии КСА, 
предпочитавшей в конфликтных ситуациях оставаться в тени  
и бороться со своими противниками руками клиентов.  

                                                 
1 См.: Кузнецов А.А. К новому кризису в ирано-саудовских отношениях // 

Институт Ближнего Востока. Официальный сайт. 23 июля 2016. URL: http:// 
www.iimes.ru/?p=29230 (Дата обращения: 15.02.2017.) 



 78 

По ряду данных, Саудовская Аравия взаимодействует также 
с курдскими группировками, противостоящими властям Ирана1.  
В июле 2016 г. состоялось установочное совещание представите-
лей «Пежак» и «Моджахеддин эль-Хальк». В июне того же года  
в Иранском Курдистане прошли вооруженные стычки между курд-
скими боевиками из Демократической партии Иранского Курди-
стана (ДПИК) и силами КСИР, что означало нарушение ДПИК 
перемирия, длившегося с 1996 г. Ранее значимой дестабилизи-
рующей силой в Иране считалась белуджская организация «Джун-
далла», однако в настоящее время ее возможности крайне ограни-
чены.  

В целом революционной ситуации в ИРИ в настоящее время 
не существует, ставка КСА на эмигрантскую иранскую оппозицию 
и ее союзников не сможет обрушить нынешнюю политическую 
систему в ИРИ. Проблемы с этническими меньшинствами имеют 
место, но не являются критическими для национальной безопасно-
сти. Сложным регионом остается провинция Систан и Белуджи-
стан, однако это объясняется ее экономической отсталостью и тем, 
что через ее территорию проходят основные потоки наркоторгов-
ли. В курдских регионах власти Ирана за последние 20 лет многое 
сделали для экономического развития и интеграции курдов в об-
щественную и политическую жизнь страны2. 

В то же время активизация Саудовской Аравией группиро-
вок, оппозиционных Тегерану, может существенно осложнить  
и без того непростую ситуацию в регионе и привести к новому 
витку ирано-саудовское противостояние. Примером может быть 
напряженная ситуация в Восточной провинции КСА и Бахрейне. 
Пока что шиитское большинство Бахрейна и шиитская община 
КСА в целом верны монархическим режимам и требуют только 
равноправия, что также свидетельствует об отсутствии революци-
онной ситуации. Однако в случае дальнейшего обострения кризиса 
в двусторонних отношениях или в случае экономических проблем 
в Саудовской Аравии иранцы могут начать создавать спящие 

                                                 
1 Iran Warns Iraq’s Kurds: You Better Not Seek Saudi Funding, Weapons // 

CounterJihad.com. URL: http://counterjihad.com/iran-warns-iraqs-kurds-better-not-
seek-saudi-fundingweapons (Дата обращения: 15.02.2017.) 

2 См.: Bozorgmehr N. Iran`s Kurds seek coexistence with Shia as life improves // 
The Financial Times. December 3, 2014. URL: https://www.ft.com/content/f37b3d50-
6f3f11e4-b50f-00144feabdc0 (Дата обращения: 15.02.2017.) 



 79

ячейки шиитских подпольных организаций, дестабилизируя си-
туацию в государствах Персидского залива1. 

 
*     *     * 

 
В последние годы ирано-саудовское соперничество на 

Ближнем Востоке принимает всё более острые формы. С началом 
«арабской весны» ареной противостояния между двумя странами 
являются Сирия, Ливан, Ирак, Йемен. В этих регионах война меж-
ду Исламской Республикой и КСА ведется силами их союзников. 
Для Эр-Рияда наиболее значительными театрами военных дейст-
вий являются Йемен и Сирия. Важность Йемена определяется тем, 
что эта страна имеет с КСА общую протяженную границу (про-
винции Асир, Наджран и Джизан), при этом если на официальном 
уровне территориальные споры между Саудовской Аравией  
и Йеменом были урегулированы в 2000 г., то хуситами данные до-
говоренности не признаются. Ситуация в Йемене имеет критиче-
скую важность для обеспечения национальной безопасности КСА.  

Победа над правительством Башара Асада в Сирии могла 
иметь для Эр-Рияда чрезвычайно важную роль в плане обеспече-
ния своих геополитических интересов на Ближнем Востоке и под-
рыва оси Тегеран–Багдад–Дамаск–Бейрут. Именно с падением 
Асада Королевство связывало ослабление Ирана в регионе. Еще  
в 2011 г. покойный король Саудовской Аравии Абдалла бен Аб-
дель Азиз отметил в беседе с высокопоставленным чиновником из 
Госдепартамента США, что «ничто так не ослабит Иран, как паде-
ние нынешнего правительства в Сирии»2. Сохранение Башара 
Асада у власти будет большим ударом по имиджу и позициям Эр-
Рияда в регионе.  

Кризис в отношениях между Тегераном и Эр-Риядом углу-
бился после гибели 416 иранских паломников во время хаджа  
2015 г. и особенно после казни шиитского шейха Нимра ан-Нимра 
в Саудовской Аравии в январе 2016 г. Приговор шейху Нимру  
ан-Нимру привел к погрому саудовского посольства в Тегеране и 
разрыву дипломатических отношений между двумя странами.  

                                                 
1 См.: Кузнецов А.А. К новому кризису в ирано-саудовских отношениях... 

URL: http://www.iimes.ru/?p=29230 (Дата обращения: 15.02.2017.) 
2 Crooke A. Syria and Iran: the great game // The Guardian. November 4, 2011. 

URL: https://www.theguardian.com/commentisfree/2011/nov/04/syria-iran-great-game 
(Дата обращения: 27.11.2016.) 



 80 

Наблюдатели отмечают, что в последнее время руководители обоих 
государств периодически переходят через «красные линии» в своих 
заявлениях. Эр-Рияд грозится открыто поддержать внесистемную 
оппозицию, разворачивающую террористическую активность про-
тив Тегерана, а именно организацию «Моджахеддин эль-Хальк».  
В то же время Иран через ливанскую «Хезбаллу» начал поставку 
баллистических ракет, способных поражать цели в глубине КСА, 
йеменским хуситам и их союзникам в лице сторонников бывшего 
президента Али Абдаллы Салеха.  

Ирано-саудовская конфронтация дошла до опасной черты. 
Это подтверждается взаимными обвинениями, обмен которыми 
произошел между верховным лидером ИРИ и муфтием КСА. Вер-
ховный лидер ИРИ Али Хаменеи, напомнив прошлогоднюю ги-
бель паломников во время хаджа, отметил, что саудовская коро-
левская семья не справляется с организацией хаджа и призвал  
к организации международного исламского контроля над палом-
ничеством. В ответ на это муфтий КСА шейх Абдуль Азиз ибн  
Абдуллах Аль аш-Шейх объявил, что «иранцы не являются му-
сульманами»1. Оба обвинения являются весьма серьезными для 
мусульманских стран.  

Фундаментальными противоречиями между странами явля-
ются соперничество за роль в региональной иерархии, различные 
подходы по вопросу коллективной безопасности, роли и месту та-
ких стран, как США и Израиль на Ближнем Востоке. Иран стре-
мится быть вовлеченным в региональные процессы, поскольку  
в этом случае его экспансия будет продолжаться. КСА же кон- 
центрируется на изоляции ИРИ. В этой ситуации Эр-Рияд был  
вынужден избрать активную внешнюю политику, осуществление 
которой требует значительных затрат и в целом несет в себе суще-
ственные риски для Саудовской Аравии. 

С 2003 г., после оккупации Ирака американской коалицией, 
происходит изменение регионального баланса на Ближнем и 
Среднем Востоке. И для КСА, и для ИРИ усиление позиций своего 
соперника в таких странах, как Ирак, Сирия, Египет, Йемен, Ли-
ван, Палестина, Коморские острова, означает ухудшение собст-
венных позиций. В продвижении своего влияния Эр-Рияд и Теге-

                                                 
1 Payton M. 'Iranians are not Muslims', says Saudi Arabia's Grand Mufti // The 

Independent. September 7, 2016. URL: http://www.independent.co.uk/news/world/ 
middle-east/saudi-arabia-grand-mufti-iran-sunni-muslims-hajj-a7229416.html (Дата 
обращения: 27.11.2016.) 



 81

ран используют асимметричные инструменты. Проведению внеш-
ней политики Саудовской Аравии и Ирана в различных странах 
Ближнего Востока способствует слабость многих государств ре-
гиона, внутреннее соперничество различных этнических и религи-
озных групп, заинтересованных в привлечении внешних «опеку-
нов».  

Арабские революции 2010–2011 гг. поставили под угрозу 
взаимодействие Саудовской Аравии и Ирана с рядом стран регио-
на. Однако и Эр-Рияд, и Тегеран предприняли попытки изменить 
итоги «арабской весны» с пользой для себя – КСА поддержало ре-
жим Ас-Сиси в Египте, не допустило революцию в Бахрейне, ор-
ганизовало уход А. Салеха с поста президента Йемена, продолжает 
проводить антиасадовскую политику в Сирии. Иран усилил свои 
позиции в Сирии и Йемене. В целом «арабская весна» привела  
к росту соперничества между Саудовской Аравией и Ираном на 
Ближнем и Среднем Востоке.  

При этом вероятность того, что Саудовская Аравия сможет 
организовать эффективную систему сдерживания Ирана с под-
ключением аравийских монархий, Пакистана, Афганистана,  
Турции и Египта, невелика. Пакистан и Турция развивают и уси-
ливают взаимодействие с ИРИ по широкому спектру вопросов. 
Лидерство КСА среди аравийских монархий по внешнеполитиче-
ским вопросам является достаточно размытым, поскольку такие 
страны, как Катар, Оман и, в некоторых вопросах, ОАЭ, стремятся 
занимать собственную позицию. Кроме того, исторически монар-
хии Персидского залива стремятся выстраивать отношения  
с Ираном напрямую, а не через механизмы ССАГПЗ. 

Как представляется, КСА, даже во взаимодействии с други-
ми странами, не будет способно обеспечить эффективное сдержи-
вание Ирана, в связи с чем политика Эр-Рияда в отношении Ирана 
не приведет к желаемым для Саудовской Аравии результатам,  
и усиление влияния Ирана в Ближневосточном регионе продол-
жится.  

Россия поддерживает дипломатические отношения и с Ира-
ном, и с Саудовской Аравией. Иран является наблюдателем  
в Шанхайской организации сотрудничества. Москва и Тегеран 
тесно взаимодействуют в рамках борьбы с терроризмом в Сирии. 
Важной задачей в двусторонних отношениях является расширение 
экономического сотрудничества. Иран обладает большим демо-
графическим, цивилизационным и ресурсным потенциалом, по-
этому в перспективе его роль на Ближнем Востоке может усилиться. 



 82 

В отношениях с Ираном России важно не повторять ошибок 1995 
и 2010 гг., когда Москва следовала положениям санкционного ре-
жима в ущерб не только российско-иранскому сотрудничеству, но 
и собственным интересам, а использовать и развивать уровень 
взаимодействия, достигнутый в настоящее время.  

С Эр-Риядом Москва развивает контакты в различных сфе-
рах. В том числе в 2016 г. наши государства смогли скоординиро-
вать шаги по сокращению добычи нефти для того, чтобы обеспе-
чить рост цен. Регулярно ведутся консультации по важным 
международным проблемам. Хотя по ряду вопросов существуют 
разногласия, РФ и КСА избегают резкой критики в адрес друг дру-
га и стремятся к обсуждению сложных вопросов. Роль России  
в противостоянии Саудовской Аравии и Ирана может заключаться 
в посредничестве по примирению сторон, при сохранении отно-
шений с обоими государствами. 

 
Литература 
 

1. Алексеев В. «Шиитская дуга» – новая реальность Ближнего Востока? // Иран. 
ру. URL: http://www.iran.ru/news/analytics/92042/Shiitskaya_duga_novaya_ 
realnost_Blizhnego_Vostoka (Дата обращения: 28.11.2016.) 

2. Бирюков Е.С. Этапы и инструменты внешней политики США на Ближнем 
Востоке // Международная жизнь. – № 11. – 2016. 

3. Братерский М.В. США и проблемные страны Азии: Обоснование, выработка 
и реализация политики в 1990–2005 гг. – М.: Московский общественный  
научный фонд, 2005.  

4. Кузнецов А.А. Ирано-саудовское региональное соперничество: Угрозы и  
перспективы. Часть 1 // Институт Ближнего Востока. Официальный сайт.  
22 февраля 2016. URL: http://www.iimes.ru/?p=27532 (Дата обращения: 
26.11.2016.) 

5. Кузнецов А.А. К новому кризису в ирано-саудовских отношениях // Институт 
Ближнего Востока. Официальный сайт. 23 июля 2016. URL: http://www.iimes. 
ru/?p= 29230 (Дата обращения: 15.02.2017.) 

6. Кузнецов В. К вопросу о концепции региональной безопасности ССАГПЗ // 
РСМД. 16 июня 2016. URL: http://russiancouncil.ru/inner/?id_4=7797#top-
content (Дата обращения: 26.11.2016.) 

7. Санаи М. Партнерство Исламской Республики Иран и Российской Федерации 
с целью достижения мира и стабильности на Ближнем Востоке // Ситуация на 
Ближнем Востоке: Возможные пути выхода из кризиса. Сборник докладов. 
Под редакцией Бирюкова Е.С., Глазовой А.В. – М.: РИСИ, 2015.  

8. Саудовская компания Aramco приостановила поставки топлива в Египет // 
ТАСС. 7 ноября 2016. URL: http://tass.ru/tek/3762685 (Дата обращения: 
26.11.2016.) 



 83

9. Саудовская Аравия потребовала от Великобритании уважения // Лента.ру. 
URL: https://lenta.ru/news/2015/10/26/respect_ma_authoritah/ (Дата обращения: 
27.11.2016.) 

10. Телеканал «Аль-Маядин». Вечерний выпуск новостей, 1:54–2:31 // 
YouTube.ru. 27 ноября 2016. URL: https://www.youtube.com/watch?v= 
yKuy0SptjzU&index=12&t=123s&list=PL5AAD9737EF2E6EF2 (Дaта обраще-
ния: 27.11.2016.) 

11. Щегловин Ю.Б. О причинах обострения саудовско-оманских отношений // 
Институт Ближнего Востока. Официальный сайт. 15 октября 2016. URL: 
http://www. iimes.ru/?p=30330 (Дата обращения: 26.11.2016.) 

12. Oxfam критикует британское правительство за продажу оружия саудитам // 
Новости ВПК. 24.08.2016. URL: http://vpk.name/news/161904_oxfam_kritikuet_ 
britanskoe_pravitelstvo_za_prodazhu_oruzhiya_sauditam.html (Дата обращения: 
28.11.2016.) 

13. Aman F., Scotten A. Rouhani win could reduce Iran-Saudi tensions // Al-Monitor. 
June, 2013. URL: http://www.al-monitor.com/pulse/tr/originals/2013/06/rouhani-
electionreduce-saudi-iranian-tensions.html#ixzz4Qli4ARqp (Дата обращения: 
27.11.2016.) 

14. Amiri R. et al. The Hajj and Iran`s Foreign Policy towards Saudi Arabia / Reza 
Ekhtiari Amiri, Ku Hasnita Binti Ku Samsu, Hassan Gholipour Fereidouni //  
Journal of Asian and African Studies. 46 (678), 2011. URL: http://jas.sagepub.com/ 
content/46/6/678 (Дата обращения: 27.11.2016.) 

15. Amiri R., Samsu K. Security Cooperation of Iran and Saudi Arabia // International 
Journal of Business and Social Study. September, 2011. URL: http://ijbssnet.com/ 
journals/Vol_2_No_16_September_2011/28.pdf (Дата обращения: 27.11.2016.) 

16. Bozorgmehr N. Iran`s Kurds seek coexistence with Shia as life improves // The 
Financial Times. December 3, 2014. URL: https://www.ft.com/content/f37b3d50-
6f3f11e4-b50f-00144feabdc0 (Дата обращения: 15.02.2017.) 

17. Bush G., Scowcroft B. A World Transformed. – N.Y.: Knopf, 1998.  
18. Chambers M. German Vice Chancellor warns Saudi Arabia // Yahoo News. URL: 

https://www.yahoo.com/news/german-vice-chancellor-warns-saudi-arabia-over-
islamist135521960.html?ref=gs (Дата обращения: 27.11.2016.) 

19. Copley G. Saudi shakeup is good news for Iran as Obama prevails in Kingdom 
power struggle // The World Tribune. May 3, 2015. URL: http://www.worldtribune. 
com/archives/ saudi-shakeup-is-good-news-for-iran-as-obama-prevails-in-kingdom-
power-struggle/ (Дата обращения: 27.11.2016.) 

20. Crooke A. Syria and Iran: the great game // The Guardian. November 4, 2011. 
URL: https://www.theguardian.com/commentisfree/2011/nov/04/syria-iran-great-
game (Дата обращения: 27.11.2016.) 

21. «Cut off head of snake» Saudis told U.S. on Iran // Reuters. November 29, 2010. 
URL: http://www.reuters.com/article/us-wikileaks-iran-saudis-idUSTRE6AS02B2 
0101129 (Дата обращения: 27.11.2016.) 

22. El-Tablawi T. et al. Gulf Arabs Offer More Billions to Help Revive Egypt  
Economy // Bloomberg News. March 15, 2015. URL: https://www.bloomberg.com/ 
news/articles/2015-03-15/gulf-arabs-offer-billions-to-help-el-sisi-revive-egypt-s-
economy (Дата обращения: 28.11.2016.) 



 84 

23. Ezzat D. Cairo and Tehran: What`s in a picture? // Al-Ahram Weekly. URL: http:// 
weekly.ahram.org.eg/News/17694/17/Cairo-and-Tehran--What%E2%80%99s-in-
apicture-aspx (Дата обращения: 28.11.2016.) 

24. Invasion Revisited: How Saudi Arabia backed Saddam’s war on Iran? // The Iran 
Project. URL: http://theiranproject.com/blog/2016/09/28/invasion-revisited-saudi-
arabiabacked-saddams-war-iran/ (Дата обращения: 27.11.2016.) 

25. Iran Warns Iraq’s Kurds: You Better Not Seek Saudi Funding, Weapons // Counter-
Jihad.com. URL: http://counterjihad.com/iran-warns-iraqs-kurds-better-not-seek-
saudi-fundingweapons (Дата обращения: 15.02.2017.) 

26. Iran won’t allow Saudi Arabia to exclude Iran from regional equations: Zarif // 
Press TV. October 17, 2015. URL: http://presstv.com/Detail/2015/10/17/433774/ 
IranZarif-Germany-Steinmeier-Tehran (Дата обращения: 27.11.2016.) 

27. Lippman T. Saudi Arabia on the Edge: The Uncertain Future of an American Ally. – 
W.: Potomac Books, 2012. – P. 238.  

28. Molavi A. Iran and the Gulf States // The Iran Primer. URL: http://iranprimer. 
usip.org/resource/iran-and-gulf-states (Дата обращения: 07.02.2017.) 

29. Mousavian S.H. Saudi Arabia Is Iran`s New National Security Threat // The  
Huffington Post. 6 марта 2016. URL: http://www.huffingtonpost.com/seyed-
hosseinmousavian/saudi-arabia-iran-threat_b_10282296.html (Дата обращения: 
27.11.2016.) 

30. Nasr V. The Shia Revival: How Conflicts Within Islam Will Shape the Future  
by Vali Nasr. – W.W. Norton & Company, Inc., 2006. 

31. Payton M. 'Iranians are not Muslims', says Saudi Arabia's Grand Mufti // The Inde-
pendent. September 7, 2016. URL: http://www.independent.co.uk/news/world/ 
middleeast/saudi-arabia-grand-mufti-iran-sunni-muslims-hajj-a7229416.html (Дата 
обращения: 27.11.2016.) 

32. Rothschild E. Is Iranscam Really About Oil? // The Washington Post. December 28, 
1986. URL: https://www.washingtonpost.com/archive/opinions/1986/12/28/is- 
iranscam-really-about-oil/59ed0bb6-e2cb-4b7a-ad52-e87476e1932e/?utm_term= 
dd509d0ba9d4 (Дата обращения: 27.11.2016.) 

33. Shell, Total join Iran-Oman gas pipeline talks // Offshore-mag.com. URL: http:// 
www.offshore-mag.com/articles/2016/11/shell-total-join-iran-oman-gas-pipeline-
talks.html (Дата обращения: 15.02.2017.) 

34. Shoichet C., Castillo M. Saudi Arabia-Iran row spreads to other nations // CNN. 
January 5, 2016. URL: http://edition.cnn.com/2016/01/04/middleeast/saudi-
arabiairan-severing-ties-whats-next/ (Дата обращения: 27.11.2016.) 

35. Transcript: Interview with Muhammad bin Salman // The Economist. January 6, 
2016. URL: http://www.economist.com/saudi_interview (Дата обращения: 
28.11.2016.) 

36. US warns Saudi execution of Shia cleric Nimr could fuel tensions // BBC News. 
January 3, 2016. URL: http://www.bbc.com/news/world-middle-east-35216215 
(Дата обращения: 27.11.2016.) 

37. Wawro G. The Sins of the First Gulf War // The Daily Beast. January 22, 2011. 
URL: http://www.thedailybeast.com/articles/2011/01/22/first-gulf-wars-mistake- 
sexplainus-presence-in-iraq.html (Дата обращения: 07.02.2017.) 

38. Wilson P., Graham D. Saudi Arabia: The Coming Storm. – New York: 
M.E. Sharpe, 1994. 



 85

39. Wrampelmeier В. Saudi-Iranian Relations 1932–1982 // Middle East Policy.  
February 1, 1999. URL: https://www.thefreelibrary.com/Saudi-Iranian+Rela- 
tions+1932-1982.a054208508 (Дата обращения: 27.11.2016.) 

40. Yemenis Ask Codel for Help in Saada; Present Weak Evidence of Iranian Links // 
WikiLeaks. February 26, 2007. URL: https://search.wikileaks.org/plusd/cables/ 
07SANAA297_a.html (Дата обращения: 15.02.2017.) 

«Проблемы национальной стратегии»,  
М., 2017 г., № 2 (41) с. 21–38. 

 
 
Б. Долгов,  
кандидат исторических наук,  
Институт востоковедения РАН 
СОЦИАЛЬНО-ПОЛИТИЧЕСКОЕ РАЗВИТИЕ  
ТУНИСА И СТРАТЕГИЯ «ДВИЖЕНИЯ НАХДА» 
 
Аннотация. Движения «политического ислама» в арабо-

мусульманском мире значительно усилились в результате «арабской вес-
ны», своеобразным первым факелом которой стал социальный протест 
в Тунисе, приведший к краху режима Зин аль-Абидина Бен Али в феврале 
2011 г  

 
Ключевые слова: Тунис, «Движение Нахда», политический ислам, 

радикальный исламизм, эволюция, социально-экономический кризис. 
 
На первых в Тунисе свободных парламентских выборах  

в октябре 2011 г. победило «Движение Нахда» (Харакат ан-Нахда; 
Движение возрождения араб. яз.), возглавляемое видным ислами-
стским деятелем Рашидом Ганнуши1, за него проголосовало 40,1% 
избирателей. И в парламенте Движение завоевало 90 (из 217) мест.  

 
Приход к власти  
исламистского «Движения Нахда» 
 
Поддержка исламистского «Движения Нахда» (ДН) была, 

во-первых, обусловлена тем, что многие тунисцы видели в нем, 
как подчеркнул в беседе со мной известный тунисский обществен-
но-политический деятель, член леводемократического политиче-
ского блока «Народный фронт» Абдалла Ахмед, «силу, реально 
боровшуюся с коррумпированным диктаторским режимом, а не 
потому, что разделяли его идеологию “политического ислама”».  



 86 

Во-вторых, поддержка «Движения Нахда» объяснялась тем, 
что оно предлагало путь развития, основанный на исповедуемых 
большинством населения традиционных исламских ценностях,  
и, как считали голосовавшие за него, альтернативный тому, что 
реализовывал обанкротившийся режим Бен Али. В то же время 
руководители ДН провозглашали себя общенациональными лиде-
рами и выразителями интересов всех граждан вне зависимости от 
конфессиональной и национальной принадлежности. Этот тезис 
привлекал многих, в том числе тех, кто не разделял концепций по-
литического ислама, но тем не менее выступал против прежнего 
диктаторского режима.  

По итогам выборов на 2-м месте в парламенте – партия 
«Конгресс за республику» (КЗР) 30 мест, за нее отдали голоса 
13,82% избирателей. Ее председателем являлся Монсеф Марзуки2, 
давний противник режима Бен Али, проведший многие годы в 
эмиграции во Франции. Он позиционировал себя как сторонник 
социал-демократических концепций.  

На 3-м месте – партия «Демократический форум за труд  
и свободы» (ДФТС) (Такаттуль – араб. яз.) 21 депутатское место, 
также провозглашавшая светские и демократические принципы. 
Эту партию поддержали 9,68% избирателей3.  

Эти три партии создали коалицию, так называемую Тройку, 
во главе с «Движением Нахда». Коалицией были сформированы 
органы исполнительной и законодательной власти. Премьер-
министром, который обладал реальной властью, стал представи-
тель ДН Хамади Джебали, президентом (исполняющим, в основ-
ном, представительские функции) Монсеф Марзуки, председатель 
партии КЗР, и спикером парламента Мустафа Бен Джафар, пред-
седатель партии «Такаттуль».  

После крушения авторитарного режима в Тунисе возникла 
реальная возможность построения более справедливого и демо-
кратичного государственно-политического устройства, которое 
отражало бы интересы большинства граждан и было бы основано 
на общности исторических традиций и исламской религии, толе-
рантной к другим конфессиям и политическим воззрениям, о чем 
заявляли в своей предвыборной программе лидеры политического 
ислама. 

Ее реализация во многом зависела от общих усилий и на- 
хождения консенсуса между исламистскими силами, пришедшими 
во власть, и другими политическими движениями, также боров-
шимися с диктаторским режимом.  



 87

Однако у исламистских лидеров возобладала тенденция  
к монополизации власти и реализации своих партикуляристских 
целей по воплощению суннитского «исламского проекта». Так, 
после победы «Движения Нахда» на парламентских выборах 
Р. Ганнуши на встрече с представителями салафитских групп ука-
зывал, что не нужно открыто требовать внесения положений ша-
риата в подготавливаемый проект новой конституции. Он заявлял, 
что даже при отсутствии ссылок на шариат ДН будет действовать 
так, чтобы в реальности законы шариата применялись. Ганнуши 
требовал также, чтобы исламистские активисты «использовали 
свое положение нахождения во власти для создания коранических 
школ, открытия радио- и телеканалов с тем, чтобы распространять 
свое влияние и консолидировать свои ряды». 

В свою очередь, Хамади Джебали, один из лидеров «Движе-
ния Нахда», ставший в октябре 2011 г. премьер-министром, про-
возглашал на митинге своих сторонников, что Тунис переживает 
«исторический божественный момент цивилизационного поворота 
к новому государству шестому* халифату».  

Однако после целого ряда критических публикаций в тунис-
ских СМИ со стороны светски ориентированных политиков 
Х. Джебали заявил, что он имел в виду только ценностные ориен-
тиры цивилизационного наследия тунисского народа, который 
стремится построить «гражданское, демократическое и плюрали-
стическое общество»4.  

Таким образом, политическая стратегия исламистов исполь-
зовала «двойной язык» (один для своих сторонников и другой для 
тех, кто не разделял исламистской идеологии) и строилась на двух 
уровнях. Первый – обращение к демократии, как пропагандист-
ское прикрытие, и второй – обращение к насилию, как к средству 
реализации своей программы. При этом Рашид Ганнуши заявлял, 
что его партии необходимо «поставить под контроль все государ-
ственные механизмы, в том числе армию и службу безопасности»5.  

На практике «Движение Нахда», став правящей партией  
в «Тройке», активно продвигало своих сторонников на ключевые 
посты на всех уровнях администрации в центральных органах  
власти, в гуверноратах (провинциях) и муниципалитетах. Такое же 

                                                 
* Согласно суннитской исторической традиции, существовало четыре ха-

лифата, следовавших за первым, которым считалась мусульманская община Про-
рока Мухаммеда: Омейядский, Аббасидский, Фатимидский и Османский,  
упраздненный Мустафой Кемалем Ататюрком 3 марта 1924 г. – Прим. авт.  



 88 

продвижение исламистов происходило в государственных струк-
турах. А именно: в МИДе (министром иностранных дел стал зять 
Р. Ганнуши), в большинстве посольств и консульств, в МВД и дру-
гих силовых ведомствах, в СМИ, включая национальное телевиде-
ние и официальный государственный печатный орган Journal 
officiеl, а также в ключевых структурах экономики и бизнеса, как, 
например, в Тунисской электрической и газовой компании. Таким 
образом, за восемь месяцев после победы на выборах в октябре 
2011 г. «Движение Нахда» реализовало около 1200 назначений  
своих сторонников6.  

Такая позиция и действия исламистов вызвали разочарова-
ние и недовольство политических сил, которые принимали участие 
в свержении диктаторского режима. Они чувствовали себя оттес-
ненными от реальной власти и принятия решений по дальнейшему 
развитию страны и видели, что плодами победы над режимом Бен 
Али воспользовались движения политического ислама.  

 
Успех светских  
и демократических сил 
 
Наряду с обострением социально-экономических проблем  

и осложнением ситуации с общественной безопасностью политика 
исламистских лидеров по усилению роли ислама в общественно-
политической жизни вызывала обеспокоенность и протест части 
населения, которая стремилась сохранить светские ценности. Пре-
зидент Марзуки, несмотря на свои социал-демократические взгля-
ды, выступал за союз с исламистами, прежде всего с «Движением 
Нахда». В то же время значительная часть либерально-демокра- 
тических и левых политических сил была настроена резко оппози-
ционно к исламизации страны. Такая ситуация, усугубленная ра-
нее не типичными для Туниса проявлениями терроризма (убийство 
в 2013 г. Шукри Белаида и Мухаммеда Брахими – руководителей 
леводемократических движений), провоцировала нестабильность и 
социально-политическую напряженность.  

Многие тунисцы обвиняли в организации данных убийств 
«Движение Нахда» и ее военизированные организации «Нацио-
нальные лиги в защиту революции», а также радикальную исламист- 
скую группировку «Ансар аш-шариа» («Воины шариата»). Для 
отпора радикальным исламистам в Тунисе сформировался альянс 
светских и леводемократических сил. Его представляла возглав-



 89

лявшаяся старейшим общественно-политическим деятелем Беджи 
Каидом ас-Себси партия «Призыв Туниса» («Нидаа Тунис»).  

В начале 2013 г. был создан политический блок «Союз за 
Тунис», объединивший «Призыв Туниса», «Республиканскую пар-
тию», «Демократический и социальный путь» и «Социалистиче-
скую партию». Их лидеры обвиняли «Движение Нахда» в стрем-
лении завоевать политическую власть и установить в стране свое 
доминирование. 

Сторонники светски ориентированных и демократических 
сил организовывали демонстрации, нередко переходившие  
в столкновения с исламистами ДН. Такая ситуация спровоцирова-
ла политический кризис в Тунисе в конце 2013 г. Его результатом 
стала отставка правительства во главе с премьер-министром,  
представителем «Движения Нахда», и назначением нового беспар-
тийного премьер-министра Махди Джамаа, сформировавшего пра-
вительство, состоявшее из технократов.  

 
Принятие новой конституции 
 
В январе 2014 г. Национальный учредительный совет (пар-

ламент) Туниса (200 голосов из 222) принял новую конституцию, 
определяемую многими экспертами, как наиболее демократичную 
в арабском мире. Так, принятая Конституция в своей ст. 2, не под-
лежавшей изменению, определяла Тунис как «гражданское госу-
дарство». В ст. 21 провозглашалось, что «граждане и гражданки 
Туниса равны в своих правах и обязанностях перед законом. Госу-
дарство гарантирует их личные и общественные свободы», ст. 34 
гарантировала «представительство женщин в выборных органах», 
в ст. 46 гарантировалось «равенство возможностей для женщин  
и мужчин во всех областях». Статья 37 гарантировала «свободу 
слова, выражения своего мнения, собраний и демонстраций мир-
ного характера», в ст. 35 провозглашалась «свобода создания пар-
тий, профсоюзов и организаций, обязанных проводить свою  
деятельность в соответствии с Конституцией и законом при про-
зрачности финансовой деятельности и отвержения насилия»7.  

В то же время ст. 1, также не подлежавшая изменению, оп-
ределяла ислам как «государственную религию и арабский язык 
как государственный». В ст. 6 подтверждалось, что «государство 
покровительствует религии, гарантирует свободу вероисповедания 
и проведения религиозных обрядов, а также свободу совести и 



 90 

нейтралитет мечетей и религиозных культов по отношению к дея-
тельности политических партий»8.  

Таким образом, можно констатировать, что политическим 
силам, стоявшим на светских позициях, удалось отстоять граждан-
ский характер тунисского общества, достигнутый при первом  
президенте Хабибе Бургибе (1957–1987), продвинуть демократи-
ческие преобразования и не допустить законодательного оформле-
ния исламизации общественно-политической жизни Туниса,  
к чему стремилось «Движение Нахда» и его союзники.  

 
Сложности утверждения светского выбора 
 
В результате парламентских выборов, прошедших в октябре 

2014 г., наибольшее число депутатских мест (86) завоевала свет-
ская партия «Призыв Туниса», возглавляемая Беджи Каидом ас-
Себси. Второе место (66) заняло «Движение Нахда» во главе  
с Р. Ганнуши. Блок леводемократических сил «Народный фронт», 
в котором значительным влиянием пользуется Коммунистическая 
партия тунисских рабочих (КПТР), возглавляемая ее основателем 
и видным деятелем левого движения Хаммой Хаммами, получил 
15 мест9.  

По итогам президентских выборов, прошедших в ноябре-
декабре 2014 г., Беджи Каид ас-Себси, за которого проголосовали 
56% избирателей, был избран президентом Туниса. Экс-президент 
М. Марзуки сумел завоевать 44% голосов10. Таким образом, избрав 
президентом ас-Себси, лидера демократически ориентированной 
партии «Призыв Туниса», значительная часть граждан Туниса под-
твердила свой выбор светского пути для дальнейшего развития 
страны.  

Однако нарастание социально-экономических проблем, раз-
балансированность государственных структур, в том числе право-
охранительных, в результате революционной смены режима  
и сложного переходного периода, наряду с усилением радикально-
го исламизма, вело к новому обострению ситуации. Так, летом 
2015 г. в Тунисе были совершены два масштабных террористиче-
ских акта. Первый – в столице Туниса, в одном из самых посещае-
мых иностранными туристами музее Бардо, второй – в курортном 
городе Сусс, также популярном среди иностранцев. Среди не-
скольких десятков погибших было много туристов из Англии, 
Франции, Бельгии, Германии.  



 91

Исполнителями терактов оказались тунисские граждане, 
связанные с радикальными исламистскими группировками. Пре-
зидент Туниса был вынужден признать, что страна оказалась не 
готовой к проявлениям терроризма. Тем не менее руководство  
ас-Себси приняло необходимые меры по подавлению радикальных 
исламистов, действовавших в Тунисе. Были арестованы несколько 
десятков подозреваемых в принадлежности к экстремистским 
группировкам, закрыты многие мечети, где имамы проповедовали 
радикальные исламистские взгляды, проведена переаттестация 
имамов, запрещена деятельность так называемых Национальных 
лиг в защиту революции, контролировавшихся салафитскими 
группами. Были усилены также меры безопасности в туристиче-
ских зонах, к охране которых привлечена армия.  

В июле 2015 г. тунисский парламент одобрил Закон по про-
тиводействию терроризму, разработанный Министерством оборо-
ны и предоставлявший больше прав Тунисской армии и правоох-
ранительным органам во время проведения операций по борьбе  
с терроризмом. Наряду с этим был усилен пограничный контроль, 
в частности на границах с Ливией и Алжиром. Это было связано  
с тем, что Ливия после краха режима Каддафи представляла собой 
распавшееся государство, где усилились радикальные исламист-
ские группировки, часть которых присягнула на верность «Ислам-
скому государству» (ИГ) и распространяла свою экспансию в со-
седние страны. Так, группировки «Исламская тунисская боевая 
группа», «Исламский тунисский фронт», «Ансар аш-шариа», в ко-
торых участвовали многие десятки граждан Туниса, а также  
действовавшая с конца 1990-х годов на территории Алжира «Аль-
Каида исламского Магриба» (АКИМ) пытались воспользоваться 
политической нестабильностью, сложившейся после краха режима 
Бен Али, и перенести свою террористическую активность в Тунис.  

Руководство Б.К. ас-Себси восстановило дипломатические 
отношения Туниса с Сирией, прерванные предыдущим тунисским 
правительством, в котором доминировало «Движение Нахда». Эта 
мера предоставляла возможность координировать действия тунис-
ских и сирийских правоохранительных органов по предотвраще-
нию проникновения в Тунис тунисских граждан, участвовавших  
в действиях радикальных исламистских группировок в Сирии. 
Комплекс мер, принятых летом 2015 г., способствовал стабилиза-
ции ситуации в Тунисе.  

В то же время светски ориентированные партии продолжали 
обвинять «Движение Нахда» в причастности к убийству лидеров 



 92 

леводемократических движений Белаида и Брахими, совершенному 
в 2013 г. Отражением этого стали демонстрации сторонников «На-
родного фронта» в июне 2016 г., протестовавших против затягива-
ния, по их мнению, следствия и нежелания властей привлечь  
к ответственности виновных. 

 
Стратегия и тактика  
«Движения Нахда» 
 
В ответ на критику и обвинения со стороны леводемократи-

ческих сил в стремлении к узурпации власти и исламизации обще-
ственно-политической жизни лидеры «Движения Нахда» объявили 
о масштабном реформировании своего движения и демократиче-
ской эволюции концепций «политического ислама». В этой связи 
достаточно симптоматичными представляются дебаты внутри 
«Движения Нахда», которые проходили в ходе работы его Х съез-
да, состоявшегося 20–22 мая 2016 г. в Радесе, пригороде г. Туниса, 
и продолжавшегося в г. Хаммамете.  

Наряду с вопросами, касающимися социально-экономиче- 
ской политики, которым уделялось большое внимание в социаль-
но-экономической программе11, представленной на съезде, на нем 
обсуждалась дальнейшая стратегия партии. Ставился вопрос воз-
можного кардинального изменения доктринальных концепций  
и внутренней структуры партии. Руководитель ДН Р. Ганнуши оп-
ределил эти изменения как необходимость для партии «выйти из 
политического ислама для того, чтобы войти в эру мусульманской 
демократии, сравнимой с христианской демократией в Европе»12. 
Ганнуши заявил также, что «политическому исламу нет больше 
оправдания в Тунисе. Мы подтверждаем, что “Движение Нахда” 
является политической, демократической, гражданской и туниси-
фицированной партией, которая привержена мусульманским ци-
вилизационным и современным ценностям»13.  

В плане структурных изменений в партии предполагалось 
разделить политическую и религиозную составляющие. С этой 
целью религиозные подразделения должны были выводиться из 
партийной структуры и объединяться в сеть ассоциаций, связан-
ных с партией только идеологически. Однако необходимо под-
черкнуть, что эти вопросы поднимались в партии еще на ее съезде 
в 2012 г. Тогда ввиду различных позиций было решено отложить 
дебаты на следующий съезд в 2014 г., на котором также не было 
достигнуто консенсуса.  



 93

Различные мнения звучали и накануне Х съезда в 2016 г. 
Причем большая часть первичных организаций партии была  
настроена достаточно настороженно по отношению к данным из-
менениям и высказывала в связи с этим свои опасения. Так, Валид 
Беннани, депутат-нахдист, утверждал, что выделенные из партии  
религиозные ассоциации, лишенные партийной поддержки, могут 
стать жертвами кампании по их дискредитации, проводимой про-
тивниками «Нахды», поэтому вопрос разделения политической  
и религиозной деятельности партии должен стать объектом глубо-
кой проработки и общего согласия.  

Тем не менее сам факт постановки вопроса о возможной 
эволюции «Движения Нахда» и ее превращения из исламистской  
в политическую партию, воспринявшую демократические принци-
пы, наряду с поддержкой нахдистами новой демократической  
конституции, их вхождения в коалиционное правительство, воз-
главляемое лидером «Призыва Туниса» Б.К. ас-Себси, который 
присутствовал на открытии Х съезда нахдистов, а также их при-
мирительные заявления о необходимости «национального согла-
сия» в адрес своих оппонентов из леводемократических партий, 
явились важным событием в политической практике «Движения 
Нахда».  

При этом реакция тунисского общества и политического  
истеблишмента на возможность демократической эволюции 
«Движения Нахда» была достаточно сдержанной. Так, Алайа Ала-
ни, известный тунисский историк, эксперт по исламистским дви-
жениям, профессор университета в г. Мануба, полагал, что дейст-
вия нахдистов и их заявления, скорее всего, являются подготовкой 
к новой попытке прийти к власти и получить для этого максимум 
поддержки в обществе и политическом истеблишменте, а разделе-
ние между политическими и религиозными функциями «Движения 
Нахда» представляет собой чисто техническую меру, а не измене-
ние идеологии.  

В свою очередь, Азиз Кришен, политический советник экс-
президента Туниса М. Марзуки, анализируя данные действия  
нахдистов, считал, что ислам остается идентификационной матри-
цей тех, кто его исповедует. Поэтому если «Движение Нахда» 
пойдет до конца по пути эволюции, оно совершит самоубийство.  
В случае если ДН не будет ничего предпринимать, оно также об-
речено на крах, ибо органически не способно решить свои фунда-
ментальные проблемы. Поэтому нахдисты, по мнению А. Кришена, 
маневрируют, и их новый дискурс является не действительным 



 94 

обновлением, а лакировкой фасада их партии, вызванной изме-
нившейся конъюнктурой.  

 
Эволюция возможна?  
 
Вопрос о возможности эволюции исламистских движений,  

и в частности «Движения Нахда», представляется достаточно важ-
ным, поскольку от того, в каком направлении будет развиваться 
возможная эволюция, во многом зависит дальнейшее развитие по-
литических процессов как в арабо-мусульманском мире, так и  
в глобальной политике в целом. 

В этом отношении имелся ряд концепций. Так, исследова-
тель из США Моника Маркс14 полагала, что «Движение Нахда» 
«стремилось переплавить свой исламизм. Компромиссная позиция 
ДН, способствовавшая его мирному переходу в начале 2015 г.  
в новую правительственную коалицию, возглавлявшуюся “Призы-
вом Туниса”, означала, что нахдисты смягчили свой исламистский 
дискурс. Они не стали безрассудно продвигать экспансионистский 
набор идеологических и политических целей, предпочитая играть 
в оборонительную политику, осторожно зондируя обстановку пе-
ред тем, как двинуться вперед»15.  

Возможному, по мнению Моники Маркс, переосмыслению 
нахдистами своих доктринальных концепций способствовал учет 
ими их собственного позитивного и негативного опыта пребыва-
ния у власти в 2011–2014 гг. В равной степени «Движение Нахда» 
сделало выводы из уроков их взаимоотношений с режимом Бен 
Али. Наряду с этим особенно значительное влияние на такое пере-
осмысление оказали внешние факторы, а именно: усиление ради-
кального исламизма в лице группировки ИГ на части территорий 
Сирии и Ирака в 2014 г. и отстранение армией от власти в Египте  
в 2013 г. ставленника «Братьев-мусульман» Мухаммеда Мурси,  
а также аналогичный опыт подавления Алжирской армией  
исламистского движения «Исламский фронт спасения» (ИФС)  
в Алжире в начале 1990-х годов.  

Отечественный востоковед-арабист В.А. Кузнецов, анализи-
ровавший работу Моники Маркс, справедливо отмечал, что «при-
дется не согласиться в полной мере с выводом М. Маркс об эво-
люции “Движения Нахда”. Пока речь может идти лишь об 
изменении политической тактики партии и об использовании бо-
гатого потенциала политической маневренности, изначально при-
сущего тунисским исламистам»16.  



 95

В свою очередь, видный отечественный исследователь Ту-
ниса М.Ф. Видясова определяла умеренный исламизм и, в частно-
сти, «Движение Нахда» как «двуликого Януса», имея в виду двой-
ной язык исламистов, скрывавший их подлинные цели, и приводя  
высказывания тунисских интеллектуалов, называвших исламистов 
«многоголовой гидрой и видевших в них угрозу республиканским 
и светским ценностям тунисского общества»17.  

Мезри Хаддад, известный тунисский журналист, доктор по-
литических и философских наук, преподаватель Сорбонны, посол 
Туниса при ЮНЕСКО, предостерегал «тунисцев и особенно ту-
нисскую молодежь от того, чтобы, свергнув диктатора Бен Али, не 
оказаться под властью режима “исламской демократии”». По мне-
нию М. Хаддада, «существует некий альянс между Западом и ис-
ламистскими движениями, которые с оружием в руках поднимают 
революции, финансируемые Жоржем Соросом и направляемые 
Мак-Кейном (сенатор США. – Б. Д.), которые используются Запа-
дом для достижения его неоколониалистских целей в отношении 
мусульманского мира, в том числе в Тунисе»18.  

Наряду с такой негативной и критической оценкой действий 
и возможности эволюции исламистов и, в частности, «Движения 
Нахда» Монсеф Марзуки, руководитель партии «Конгресс за рес-
публику», участвовавший в коалиции с нахдистами в руководстве 
упоминавшейся выше «Тройки», утверждал, что «исламизм не яв-
ляется монолитным блоком, существуют его различные направле-
ния, которые находятся в постоянной эволюции»19. Марзуки заяв-
лял также, что под руководством Рашида Ганнуши, с которым он 
неоднократно встречался во время пребывания в эмиграции в Ев-
ропе, многие члены «Нахды» начали воспринимать идеи демокра-
тии и Всеобщей декларации прав человека. При этом сам Ганнуши 
во многих своих работах, как считал М. Марзуки, показывал, что 
ислам не враждебен демократии, напротив, они могут идти в ногу. 
Современность и Коран, ислам и демократия не являются антаго-
нистами.  

В связи с этим при анализе деятельности исламистских пар-
тий, в том числе «Движения Нахда», так же, как алжирского  
«Исламского фронта спасения», необходимо учитывать такой не-
маловажный фактор, как убежденность, по крайней мере, части их 
руководства, идеологов и рядовых членов в том, что их партия не 
является только одной из многих политических партий, но выпол-
няет высшую волю Аллаха. Так, например, лидеры ИФС заявляли, 
что их высшими духовными предводителями являются Аллах  



 96 

и Пророк Мухаммед, и они «выполняют священную миссию по 
построению исламского государства»20.  

Аналогичный тезис звучал также в вышеприведенных  
выступлениях руководителей «Движения Нахда» по поводу «бо-
жественного момента освобождения Туниса» и создания «шестого 
халифата». Еще одним аспектом, отличающим исламистские пар-
тии и объясняющим до определенной степени их «двойной язык», 
является возможное использование такого догмата в исламе, как 
такия (предосторожность, араб. яз.), допускающего «маскировку 
религиозных или политических убеждений» в «интересах братьев 
по вере (хукук аль-ихван)»21. Хотя этот догмат исторически ис-
пользовался, в основном, шиитскими общинами, суннизм также 
допускал такую практику. Однако каких-то документальных под-
тверждений использования догмата «такия» исламистскими дви-
жениями, в частности нахдистами, не имеется. Тем не менее  
учитывать такую возможность необходимо. 

В то же время в исламистском движении, как уже отмеча-
лось выше, имеются как радикальные, так и умеренные, более 
прагматичные, течения, которые способны на изменение в доста-
точной степени своих доктринальных установок в плане их сбли-
жения с общедемократическими принципами. Вопрос заключается 
в том, насколько способны эти течения и их лидеры занять главен-
ствующие позиции в исламистской партии и противостоять давле-
нию радикалов. Такая ситуация наблюдалась в «Движении Нахда», 
когда член его руководства Абдель Фаттах Муру, возглавлявший 
умеренное его крыло, осудив террористический акт радикальных 
исламистов, совершенный против бюро правящей партии «Демо-
кратическое конституционное объединение» (ДКО) в 1991 г.,  
и приостановив свое членство в «Нахде», был готов идти на диа-
лог с властями и создать свою более умеренную партию22.  

Рассматривая гипотетическую возможность эволюции исла-
мистского движения, восприятия его лидерами демократических 
принципов и переосмысления ими идеологических концепций  
и доктрины «исламского государства», теоретически это можно 
допустить. Тем более что Рашид Ганнуши в своих предыдущих 
выступлениях подчеркивал возможность «движения обновления  
в исламе» (харакат ат-тадждид фи ль-ислам) на основе принци-
пов самого ислама и подтверждал, что «Всевышний посылает  
каждые сто лет обновление для мусульманской уммы и ее рели-
гии. 



 97

Вечность ислама и мусульманской уммы определяются дву-
мя факторами. Первый состоит в том, что в основе этой религии 
заложены возможность к изменениям и гармония с человеческой 
природой, а также способность удовлетворять нужды человеческо-
го общества, какого бы уровня развития оно не достигло. Второе 
то, что Всевышний наградил мусульманскую умму, послав ей 
мудрых сострадающих мужей, которые взяли на себя задачу очи-
стить религию от шелухи привнесенного и порочного и преподать 
решения проблем современности в свете принципов ислама»23.  

Однако, исходя из выше приведенных факторов, в практиче-
ском плане радикальная эволюция идеологии «Движения Нахда», 
предполагающая изменение ее основных принципов, базирующих-
ся на исламской догматике, на данном этапе маловероятна. Скорее 
всего, речь может идти о тактических уступках и компромиссах, 
продиктованных конкретной внутренней и внешней политической 
конъюнктурой, что демонстрирует политическая линия «Движе-
ния Нахда», и смягчение его исламистской риторики после потери 
им позиции правящей партии в результате прихода в руководство 
страны партии «Призыв Туниса», возглавляемой Беджи Каидом 
ас-Себси.  

Тем не менее «Движение Нахда» имеет немало сторонников, 
что показали результаты парламентских выборов 2014 г., на кото-
рых нахдисты заняли 2-е место по числу полученных ими депутат-
ских мест. Это подтверждает, что значительная часть тунисских 
граждан считает сохранение исламских ценностей и исламской 
идентификации необходимым условием дальнейшего развития 
тунисского общества.  

 
Тунис в 2016 году 
 
Социально-политическую ситуацию в Тунисе осложняют 

достаточно серьезные проблемы. Таковыми остаются рецессия 
экономики и, соответственно, увеличивающаяся безработица. 
Особенно в связи с резким сокращением иностранного туризма  
и закрытием ввиду сложного финансового положения ряда  
предприятий фосфатной индустрии. Между тем эти две отрасли 
являются одними из основных для пополнения тунисского бюдже-
та. Продолжавшийся социально-экономический кризис привел  
к отставке в июле 2016 г. правительства, которому выразило недо-
верие большинство тунисского парламента.  



 98 

Назначенный указом президента премьер-министром Юсеф 
Шахид, представитель правящей партии «Призыв Туниса», зани-
мавший ранее министерские посты, сформировал в августе 2016 г. 
новое правительство. Тем не менее руководители таких ключевых 
министерств, как МВД, МИД и МО, сохранили свои посты. В то 
же время представители «Движения Нахда» получили два допол-
нительных министерских портфеля. 

Перед руководством Туниса стоит сложная задача. Во-
первых, разрешить или, по крайней мере, минимизировать ситуа-
цию социально-экономического кризиса в стране. От этого во мно-
гом зависит поддержка большинством населения, в особенности 
молодежью, правительственного курса. В противном случае элек-
торальные симпатии тунисских граждан вновь может привлечь 
«Движение Нахда», предлагающее реформированный вариант  
своей идеологии.  

В этой связи необходимо подчеркнуть, что демократические 
преобразования, совершенные в Тунисе, сами по себе не могут 
решить проблемы, связанные с рецессией экономики, безработи-
цей и коррупцией, против которых в первую очередь был направ-
лен социальный протест 2011 г. Для их решения необходимы про-
фессиональные действия властей. Во-вторых, необходимо вести 
борьбу по подавлению радикального исламизма и его террористи-
ческой активности. 

При этом важно учитывать, что значительная часть тунис-
ских граждан продолжает поддерживать «Движение Нахда», кото-
рое является второй по влиянию политической силой в стране.  
Поэтому в борьбе против исламистского терроризма необходимо 
соблюсти тонкую грань между мерами по подавлению экстре- 
мистских элементов и соблюдению демократических норм по от-
ношению к легально действующим организациям исламской  
направленности.  

 
Примечания 
 

1 Рашид аль-Ганнуши родился в 1942 г. в районе оазиса Эль-Хамма на юге Ту-
ниса в многодетной небогатой семье. Закончив школу в г. Эль-Хамма, изучал 
философию в Дамасском университете. Затем уехал на заработки во Фран-
цию, где продолжил обучение в университете Сорбонны. Вернувшись в Ту-
нис, он с 1970-х годов участвовал в исламистском движении, став одним из 
его идеологов и лидеров. Ганнуши являлся основателем «Движения ислам-
ской направленности», переименованном позже в партию «Нахда» (Возрож-
дение). Разделяя концепции «Братьев-мусульман», Ганнуши выступал против 



 99

отделения церкви от государства и поддерживал лозунг создания «Исламско-
го государства» с помощью движений политического ислама и даже джихада. 
Ганнуши, находясь со своими сторонниками в Алжире в 1990 г. в период мас-
совых антиправительственных выступлений алжирского «Исламского фронта 
спасения» (ИФС), активно поддерживал его действия и участвовал в совеща-
ниях руководства ИФС. В Тунисе Ганнуши подвергался судебным преследо-
ваниям, в том числе по обвинению в попытке госпереворота, за что отбывал 
тюремное заключение (1981–1984; 1987–1988). В 1993 г. Ганнуши, находясь  
в эмиграции в Англии и получив здесь политическое убежище, продолжал 
пропаганду исламистских идей. Участвовал в ежегодных форумах «Встречи 
мусульман», организуемых французскими мусульманскими деятелями во 
Франции. В 2005 г. был избран представителем «Братьев-мусульман» в Евро-
пе, являлся также членом Европейского совета по фетвам и исламским иссле-
дованиям. В 2011 г. после крушения режима Бен Али Ганнуши вернулся  
в Тунис и воссоздал исламистскую партию «Нахда», получившую позднее  
название «Движение Нахда». См.: Долгов Б.В. Феномен «арабской весны». 
2011–2016. Причины, развитие, перспективы. – М.: ИВ РАН, ЛЕНАНД, 2016; 
Bernard Godard, Sylvie Taussig. Les musulmans en France. Editions Robert  
Laffont. – P., 2007. 

Беседа с Абдаллой Ахмедом. 30.10.2015. Тунис. Архив автора.  
2 Монсеф Марзуки (р. 1945) воспитывался в семье глубоко верующих мусуль-

ман. В возрасте пяти лет поступил в кораническую школу, где, по его воспо-
минаниям, по Корану учился читать и писать. Его брат был членом партии 
«Нахда», а сам М. Марзуки увлекался чтением суфийских поэтов и филосо-
фов, в частности Ибн Араби и Аль-Халладжа, и считал себя в большей степе-
ни мусульманином суфием. См.: Moncef Marzouki. L’invention d’une  
democratie. – Editions la decouverte, Paris, 2013. – P. 82.  

3 На парламентских выборах в Тунисе. – http://www.bbc.com/russian/interna- 
tional/2011/10/111027_tunisia_elections_results.shtml; Ghannouchi declared 
http://www.youtube.com/watch?v=Qu2TXVzQXQ4; Martine Gozlan. Le future 
Premier-ministre appelle. – http://www.marianne.net/martinegozlan/Tunisie-Le-
futurPremier-ministre-appelle-au-sixieme-califat-Inch-Allah_a24.html  

4 Цит. по: Lotfi Maktouf. Sauver la Tunisie. Fayard. – P., 2013. – P. 103.  
5 Ghannouchi declared… 
6 Tunisie: Nomination au ministere de l’interieur // Echourouk, 23 juillet 2012, p. 8. – 

http://www.tunisiefocus.com/politique/rafale-de-nomination-au-ministere-del’interieur 
38246/  

Беджи Каид ас-Себси родился в 1926 г. в г. Сиди-БуСаид на севере Туниса 
в семье крупного государственного чиновника в администрации бея (пра-
вителя Туниса, находившегося в тот период под протекторатом Франции), 
обладавшего значительными земельными владениями. Получил высшее 
юридическое образование во Франции и по возвращении в Тунис был 
включен в 1952 г. в Тунисскую коллегию адвокатов. Будучи адвокатом, 
участвовал в целом ряде судебных процессов, где защищал активистов 
партии «Новый Дустур», руководимой Хабибом Бургибой. После завоева-
ния Тунисом независимости в 1956 г. Б.К. ас-Себси занимал ряд ответст-
венных постов в правительстве Хабиба Бургибы. В 1957–1965 гг. гене-



 100 

ральный директор Департамента сыскной полиции, в 1965–1969 гг. ми-
нистр внутренних дел, в 1969–1970 гг. министр обороны, в 1981–1986 гг. 
министр иностранных дел, в 1987–1990 гг. посол Туниса в ФРГ, в 1990–
1991 гг. спикер Палаты представителей (однопалатного парламента Туни-
са). В 1991–1994 гг. депутат парламента, с 1994 г. возобновил свою адво-
катскую деятельность. После свержения режима Бен Али Беджи Каид  
ас-Себси после отставки премьер-министра Мухаммеда Ганнуши был  
назначен на пост премьер-министра, который занимал до новых парла-
ментских и президентских выборов в октябре 2011 г. Объединив вокруг 
себя своих сторонников, в том числе бывших министров его правительст-
ва в июне 2012 г., ас-Себси инициировал создание партии «Призыв Туни-
са», которую возглавил, став ее председателем. Cм.: Создание партии 
«Призыв Туниса» (на араб. яз.). – nidaa-tounes.org/elections/wp-content/ 
uploads/2014/10/pdf  

7 Конституция Тунисской Республики (на араб. яз.). – http://e.mail.ru/message/ 
14725624470000000819 (электронная версия, предоставленная автору посоль-
ством Туниса в Москве).  

8 Там же. 
9 Les resultats des legislatifs. – http://www.gnet.tn/tempsfort/ tunisie-resultats-

definitifs-des-legislatifs-et-liste-desdeputesisie/id-menu-325.html   
10 M. Caid a obtenu. – http://www.lemonde.fr/tunisie/article/2014/12/12/les-deux-

camps-revendiquent-levictoiretn-tunisie_4544506_1466522.html  
11 Программа «Движения Нахда» представляла собой достаточно объемный 

документ на 32 страницах, предлагавший социально-экономическую страте-
гию партии по развитию Туниса на период до 2030 г. Состояла из введения  
и пяти глав: 1) особенности современной социально-экономической ситуации; 
2) стратегический выбор и его направления; 3) приоритеты развития;  
4) направления социально-экономической политики; 5) план экономического 
строительства на переходный период. В программе подтверждалось, что ту-
нисское общество находится в сложной социально-экономической ситуации. 
В качестве основного направления экономического развития на ближайшую 
перспективу определялась экономика социального рынка, основанная на 
принципах, с одной стороны, экономической свободы, предпринимательской 
деятельности, права собственности и, с другой стороны, социальной справед-
ливости и равных возможностей для всех граждан. Роль государства опреде-
лялась в создании условий для взаимодействия и сотрудничества между част-
ным сектором и кооперативным, в том числе посредством фондов вакфа  
и закята. Предполагалось открытие новых перспектив для национальной эко-
номики, таких как источники исламского финансирования. В качестве одного 
из приоритетов развития ставилась борьба с коррупцией и формирование  
дееспособного и ответственного правительства. См.: Движение Нахда. Бюро 
исследований и планирования. Х съезд Движения Нахда. Социально-
экономическая программа (на араб. яз.). – http://www.ennahda-economie 
2016pdf.pdf  

12 Цит. по: Frederic Bobin. La Tunisie s’interroge sur la mue du parti islamiste  
Ennahda // Le Monde. 22.05.2016. – http://www.lemonde.fr/afrique/article/2016/ 



 101

05/21/latunisiesceptique-sur-la-mue-du-parti-islamiste-ennahda_4923831_3212. 
html#4ibv9yC3zUQp9BFJ.99  

13 Цит. по: Laurent Ribadeau. Congres d’Ennahda en Tunisie: La fin de l’islam 
politique? – http://www.geopolis.francetvinfo.fr/congres-d-ennahda-en-tunisie-la-
fin-delislampolitique-106825 

14 Работа Моники Маркс, опубликованная в 2015 г., посвящена возможной эво-
люции «Движения Нахда». Является одной из целой серии работ, осуществ-
ляемых Институтом Брукингса в США в рамках его проекта «Переосмысле-
ние политического ислама» (Rethinking Political Islam). Проект предполагает 
сравнительный анализ развития движений политического ислама в 12 ключе-
вых странах арабо-мусульманского мира Египте, Тунисе, Марокко, Кувейте, 
Саудовской Аравии, Йемене, Сирии, Иордании, Ливии, Пакистане, Малайзии 
и Индонезии (прим. авт.). 

15 Project on U.S. Relations with the Islamic World at BROOKINGS. Rethinking 
Political Islam Series. August 2015. Tunisia’s Ennahda: Rethinking Islamism in the 
context of ISIS and the Egyptian coup. Working Paper. Monica Marks. – http:// 
www.brookings.edu/~/media/Research/Files/Reports/2015/07/rethinking-political- 
islam/Tunusia_Marks-FINALE.pdf?la=en  

16 Кузнецов В.А. Переосмысливая переосмысление // Российский совет по меж-
дународным делам. Ближний восток. Аналитика. 09.10.2015. – http://www. 
russiancouncil. ru/inner/?id_4=6677#top-content 

17 Видясова М.Ф., Гасанбекова Т.И. Двуликий Янус умеренного исламизма.  
Послереволюционная политическая борьба в Тунисе и Египте. – М., 2013. – 
С. 13–14.  

18 Mezri Haddad. La face cachee de la revolution tunisienne. Editions Apopsix. – P., 
2011. – P. 407–408. 

19 Moncef Marzouki. Op. cit. – P. 78. 
20 Журнал «Аль-Мункыз». – Алжир, 1989. – № 22. – С. 6. 
21 Ислам. Энциклопедический словарь. – М.: Наука, гл. редакция восточной 

литературы. 1991. – С. 221. 
22 Hamdi Elhachmi M. The Politicisation of Islam. A Case Study of Tunisia. Boulder 

(Col.)-Oxford (UK): Westview Press, 1998. P. 72.  
23 Рашид аль-Ганнуши. Исламское движение и обновление. Издательство Дар 

аль-фикр. – Хартум, 1984. – С. 12 (на араб. яз.).  
«Азия и Африка сегодня»,  
М., 2017 г., № 3, с. 9–16. 

 
 
 
 



 102 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 
 
 
 
 
 
 
 
П. Поломошнов,  
доцент кафедры философии и культурологии  
Ростовского государственного  
экономического университета,  
кандидат философских наук 
А. Поломошнов,  
заведующий кафедрой философии  
и истории Отечества Донского государственного  
аграрного университета, профессор,  
доктор философских наук 
ИСЛАМСКАЯ И ХРИСТИАНСКАЯ АНТРОПОЛОГИЯ  
КАК АЛЬТЕРНАТИВНЫЕ ВЕРСИИ  
РЕЛИГИОЗНОГО ГУМАНИЗМА 
 
Аннотация. Статья посвящена компаративистскому анализу ис-

ламской и христианской антропологии. Целью сравнительного анализа 
исламской и христианской антропологии является не акцентуация их 
сходства или различия, а уточнение их индивидуального социокультурно-
го своеобразия. Методология статьи основана на объективном научном 
отношении к исламу и христианству как к духовным, социокультурным 
феноменам и реконструкции специфики исламской и христианской  
антропологий в контексте их цивилизационной основы. Авторы рас-
сматривают следующие структурные компоненты исламской и христи-
анской антропологий: 1) концепция Бога, 2) природа человека, 3) отно-
шения Бога и человека, или статус человека, 4) смысл жизни человека, 
служение Богу (регламентация поведения человека). 

В статье доказывается, что обе антропологии гуманистичны  
и совместимы с общероссийской социокультурной идентичностью, они 
образуют ее разные компоненты. Это создает основу для конструктив-
ного межконфессионального диалога и сотрудничества, направленного 
на утверждение в российском обществе подлинного гуманизма и адап-
тацию гуманизма традиционных религий к современной реальности. 



 103

Ключевые слова: человек, гуманизм, ислам, христианство, смысл 
жизни. 

 
В современном научном и публицистическом дискурсе одно 

из важных мест занимает тема гуманизма. Фактический кризис 
классического гуманизма, истоки которого в античности и евро-
пейском Возрождении и Просвещении, ставит научную мысль пе-
ред проблемой осмысления его истоков, содержания и судьбы гу-
манистической идеологии в современном мире. Трансформируется 
ли гуманизм в новые формы, соответствующие современным  
социокультурным реалиям? Какова сущность этой трансформа-
ции? Современное общество, находящееся в глобальном, эконо-
мическом, политическом, социальном и духовном кризисе, остро 
нуждается в новых, прогрессивных гуманистических идеалах. Чем 
острее этот кризис, тем выше потребность в таких идеалах, как 
ориентирах, указывающих направление и цели социального разви-
тия. 

В связи с этим невозможно обойти стороной вопрос о значе-
нии для формирования современного гуманизма традиционных 
мировых религий. Востребован ли сегодня нравственный, духов-
ный потенциал ислама и христианства как средство преодоления 
духовного кризиса, глобального кризиса ценностей, поразившего 
современное западное общество, но в еще большей степени и рос-
сийское общество? 

Поскольку в России христианство и ислам являются веду-
щими религиозными конфессиями, то, очевидно, невозможно иг-
норировать значение их ценностей и идеалов при анализе кризиса 
духовности, а особенно путей преодоления кризиса духовности  
и гуманизма в современном российском обществе. В этом свете 
актуализируется проблема соотношения исламской и христиан-
ской антропологий как форм религиозного гуманизма. 

 
Концептуально-методологические  
основания сравнительного анализа  
исламской и христианской антропологий 
 
Сравнительный анализ гуманистического потенциала ислама 

и христианства предполагает уточнение концептуально-миро- 
воззренческих оснований такого сравнения. Теоретически воз-
можны три основные мировоззренческие позиции, на основе кото-
рых сопоставляются ислам и христианство. Первая позиция –  



 104 

ортодоскальный исламизм, который превращает сравнительный 
анализ в критику христианства с позиций ислама и обоснование 
превосходства исламского учения о человеке над христианским. 

Вторая возможная позиция – ортодоскальное христианство, 
которое, напротив, превращает сравнение ислама и христианства  
в критику первого и превознесение второго. Так, например, свя-
щенник Георгий Максимов, проведя поверхностное, очевидно не-
корректное и неполное сопоставление ислама и христианства,  
делает столь же резкий, сколько и ошибочный вывод: «Христиан-
ство – религия сильных людей, тогда как ислам – это религия для 
слабых и хилых. Христианство – для свободных, ислам – для ра-
бов. Мы говорим здесь о самой важной для человека свободе – 
свободе от греха и собственных страстей, от которых не в силах 
освободить своих последователей мусульманская вера… Согласно 
христианскому учению, человек создан сильным и призван быть 
сильным. То, что на протяжении двух тысячелетий Церковь не 
снизила столь высокую планку своего нравственного идеала, сви-
детельствует о том, что он в ней – реально достижим» [5]. В смяг-
ченном виде первая и вторая позиции допускают, что их сторон-
ники признают за другой религией определенные положительные 
моменты, но в целом отдают приоритет, безусловно, своей рели-
гии. 

Третья возможная позиция характерна для атеистов, которые 
критически относятся к любой религии. Поэтому сравнение исла-
ма и христианства превращается в критику обеих религий. 

С какой же позиции возможно конструктивное сравнение 
исламской и христианской антропологий, позволяющее избежать 
очевидной мировоззренческой предвзятости и вытекающей отсюда 
некорректности? Нам кажется, что единственно конструктивной 
мировоззренческой позицией при проведении данного сравнения 
может быть не религиозная предвзятость (неважно, какого кон-
фессионального оттенка) и не атеизм, а объективно научное отно-
шение к исламу и христианству как к духовным, социокультурным 
феноменам, прошедшим тысячелетнюю проверку историей, как  
к духовным системам, играющим исключительно важную роль  
в жизни современного российского общества. 

Уточняя концептуальные основания нашего сравнительного 
анализа, важно определиться с приоритетностью опорных источ-
ников. Очевидно, что наиболее разумна такая последовательность: 
1) священные тексты (как главные источники); 2) богословские 
исследования и комментарии к священным текстам; 3) научные 



 105

исследования. Важно рассматривать данные источники в конкрет-
ном социокультурном контексте, в котором они функционируют. 

Отметим, что священные книги ислама и христианства имеют 
древнюю историю и допускают различные толкования в самых 
разных контекстах. Причем историческое развитие породивших 
эти священные книги цивилизаций неизбежно сопровождалось 
адаптацией богословских интерпретаций оригинальных текстов  
к меняющей социокультурной реальности. Поэтому, анализируя 
священные книги как основной первоисточник, невозможно и не-
корректно игнорировать конкретные исторические социокультур-
ные коннотации, формирующиеся в конкретных исторических  
условиях. 

Уточняя далее концептуальные основания сравнения ислам-
ской и христианской антропологий, необходимо выявить ключе-
вые структурные элементы этих учений в качестве пунктов срав-
нительного анализа. На наш взгляд, ключевыми компонентами 
религиозной антропологии являются следующие: концепция Бога; 
природа человека; отношения Бога и человека, или статус челове-
ка; смысл жизни человека как служение Богу (регламентация по-
ведения человека), свобода и божественная воля, грех и спасение 
души. В данной статье, в силу ограниченности объема, мы рас-
смотрим первые четыре пункта. 

В контексте нашего подхода главной целью сравнительного 
анализа исламской и христианской антропологий является не ак-
центуация их сходства или различия, а уточнение их индивиду-
ального социокультурного своеобразия. Тем самым создаются 
предпосылки для установления реальных границ и условий воз-
можного межконфессионального диалога и консенсуса ислама  
и христианства по проблеме религиозного гуманизма в современ-
ном российском обществе. 

Рассматривая христианскую антропологию, мы будем вести 
речь о ее православной версии. Прежде чем рассматривать сходст-
во и различие исламской и христианской антропологий по кон-
кретным выделенным нами критериям, отметим различия этих 
учений. Редкозубов А.Д. полагает, что «православие является ре-
лигией ортодоксальной (в отличие от ислама – религии ортопрак-
сической)» [10]. Действительно, в православии основное внимание 
уделяется правильной вере, а применительно к проблеме человека – 
правильному пониманию сущности человека. В исламе акцент 
смещен на правильное действие, поведение. «Говоря о кораниче-
ской антропологии, следует иметь в виду, что речь идет не  



 106 

о каком-то систематическом учении о человеке. Такого учения  
в Коране нет, и это естественно, поскольку мы имеем дело с кни-
гой религиозно-законодательной, а не философской или богослов-
ской. Ее цель – ответить не на вопрос, что есть человек, а на  
вопрос, что должен и чего не должен делать человек, что есть для 
него добро и что есть зло, какова его цель в этой жизни» [3]. 

 
Концепция Бога  
и природа человека 
 
Исходным пунктом любой религиозной антропологии явля-

ется понимание Бога. Лишь исходя из него, определяется понима-
ние человека и его отношений с Богом. Общим для ислама  
и православия является монотеизм. «Ислам, наряду с иудаизмом и 
христианством, религия теистическая, т.е. исходящая из понима-
ния Абсолюта как бесконечного личностного начала, трансцен-
дентного миру; сотворившего мир в свободном акте воли и затем 
свободно им распоряжающегося. Проще говоря, религия, испове-
дующая веру в единого Бога, творца и промыслителя» [3]. 

Но далее следуют принципиальные различия. В исламе Бог 
действительно один и един, а в православии он есть Троица, трие-
диная сущность: Бог Отец, Бог Сын и Бог Святой Дух. «Ислам 
принципиально расходится с христианством в понимании природы 
Бога. Ислам не приемлет христианского понимания Бога как три- 
единства, Троицы, считая это уступкой многобожию, и утверждает 
веру в единого и единственного Бога, Бога монолита (самад)» [3]. 

В исламе Бог принципиально не антропоморфен, он не по-
добен человеку или тварному существу. «Всевышний Аллах не 
похож ни на одно из Своих творений, и ничто из сотворенного Им 
не похоже на Него. Уподоблять Бога чему-либо есть неверие… 
Аллах один, и нет для Него сотоварищей. Ни в сущности (зат) Ал-
лаха, ни в качествах (сыфатах), ни в деяниях нет ничего и никого 
подобного Ему...» [13]. Казалось бы, имеющее важное значение  
в исламе описание атрибутов, свойств Аллаха противоречит этому 
принципу. «Самыми значительными именами (атрибутами) Алла-
ха считаются такие, как Всемогущий, Вездесущий и Всеведущий, 
Единый, Премудрый и Благой, Жизнедатель, Отвергающий нечес-
тие, Дарующий познание истины, Сокрытый и Явленный, Про-
свещающий, Близкий, Первый и Последний» [2]. Однако, по  
разъяснениям исламских богословов, некоторые атрибуты Аллаха, 
по наименованию совпадающие со свойствами человека, принци-



 107

пиально отличаются от этих человеческих свойств. «Такие каче- 
ства людей, как жизнь, речь, видение, знание, вовсе не соответст-
вуют одноименным качествам Всевышнего Аллаха» [13]. 

В православии ключевую роль играет догмат богоподобия 
человека, т.е. фактически «человекоподобия Бога». «В христиан-
стве в основе понимания Бога лежит представление о нем как  
о совершенной сверхличности. Фактически Бог христианства – это 
персонифицированный дух. В догмате о богочеловеческой сущно-
сти Христа, догмате о триединстве Бога утверждается принципи-
альный антропоморфизм Бога. Христианский Бог человечен по 
своей природе и являет себя человеку в прямом общении как лич-
ность»1. 

Наконец, третье отличие в понимании Бога в исламе и  
в христианстве связано с богопознанием. В исламе Бог, поскольку 
он неподобен чему-либо тварному, в том числе и человеку, являет-
ся принципиально непознаваемым, точнее, не представляемым  
в какой-либо чувственной, образной форме. «Кто бы из людей ни 
попытался представить себе образ Всевышнего Аллаха, представ-
ленное им будет далеко от истины. Осознание того, что мы не 
сможем познать Аллаха целиком и полностью, и является позна-
нием Его» [13]. В православии же, напротив, Бог не только чело-
вечен, но и познаваем для человека. Более того, познание Бога, 
прямое мистическое общение с ним составляет одну из главных 
задач истинного христианина. 

Из различий в понимании Бога между православием и исла-
мом вытекает различие в понимании природы, т.е. сущности  
и происхождения человека. Единственным общим тезисом для 
обеих религий является тезис о сотворении человека Богом. Прин-
ципиальным положением христианства в понимании природы че-
ловека является то, что человек сотворен по образу и подобию  
Бога. «Образ Божий – это отражение Бога в человеке, следователь-
но, это не часть человеческой природы, а метафизическая катего-
рия, имеющая онтологическое основание в Боге. Это высочайший 
Божественный дар, проявляющийся в наличии у человека божест-
венных свойств: личностный Бог обусловливает личностное нача-
ло в человеке, Бог является Творцом – и человек также обладает 
творческими способностями, Бог есть абсолютный разум – и чело-

                                                 
1 Подробнее см.: Поломошнов П.А. Проблема личности в исламе // Исла-

моведение. – 2015. – № 4. – С. 82. 



 108 

век – существо разумное, Бог вечен – отражением вечности  
в человеке является бессмертие его души» [12]. 

Богоподобие человека в христианстве делает его религией 
персонификации. Поэтому здесь существует не абстрактный чело-
век вообще, а каждый отдельный человек, личность, причем онто-
логически укорененная в Боге. «В каждом человеке Бог отражает-
ся неповторимым образом, и это уникальное проявление образа 
Божиего или Божественных дарований есть личность. Таким обра-
зом, православная антропология утверждает, что человек является 
личностью именно по причине своей богообразности. И именно по 
этой причине личность не является частью природы человека… 
Согласно антропологической концепции православия, человек как 
образ Божий есть, прежде всего, личность, имеющая онтологиче-
ское основание в Боге» [12]. 

В православном богословии тезис о личностной природе Бога 
и вытекающей отсюда личностной природе человека играет клю-
чевую роль. «Личность есть несводимая к природе, свободная,  
открытая, творческая, уникальная, целостная в смысле как неде-
лимости, так и нерушимой идентичности, непознаваемая аналити-
ческими объективирующими методами онтологическая основа че-
ловека, определяющая образ бытия его индивидуализированной 
природы и актуализирующая себя в общении, обусловленном лич-
ностными отношениями» [14]. 

В отличие от христианства, в исламе проблема природы  
человека интерпретируется на основе противоположных принци-
пов. Человек, будучи творением Аллаха, никоим образом не подо-
бен ему и не носит в себе, даже в зародыше, качеств, присущих 
Богу. Все человеческие качества, в том числе такие, которые отли-
чают человека от других творений Аллаха (разум, воля и другие), 
не укоренены онтологически в Боге. Человек не причастен к при-
роде Бога. «Согласно тому, насколько Всевышний Аллах наделил 
Свое творение, каждый человек обладает силой, волей, знаниями, 
речью, слухом и зрением. Однако истинными они являются только 
во Всевышнем Аллахе, а в Его творениях они относительны и  
преходящи, то есть не вечны» [13]. 

Человек как тварное существо не имеет вообще самостоя-
тельной онтологической основы в свете концепции перманентного 
творения мира Аллахом. «Бог не просто поддерживает мир, сво-
бодно им распоряжается, но именно ежемгновенно творит его, 
творит вновь и вновь, так что в каждое последующее мгновение 
любая вещь, любое существо, каждый человек суть иная, иное, 



 109

иной. Тварный мир не обладает даже относительным онтологиче-
ским статусом. Не через промысел только, а через само перма-
нентное творение он зависим от Бога. Между действием и его по-
следствиями Бог устанавливает лишь связь привычки, обычности, 
но Он волен в любой момент нарушить эту связь, все изменить. 
Таким образом, тварный мир не обладает даже относительным  
онтологическим статусом. Равно как и действия человека не  
имеют никакой внутренней онтологической реальности» [3]. 

Личностное начало природы человека не имеет божествен-
ной онтологической основы. Поэтому проблематика личности не 
находится в центре внимания исламской антропологии. «Анализи-
руя догматическую парадигму ислама, необходимо отметить, что 
здесь, в отличие от православия, нет глубокой концептуальной 
разработки понятия “личность”» [12]. Однако это не означает того, 
что проблема индивидуальности в исламе вообще не ставится. 
Высшая индивидуальность присуща только Аллаху. «“Я” есть дух, 
душа, простая ментальная установка, но по сути, бытийно, “я” не 
существует, поскольку истинное “я”, единственная подлинно  
реальная личность в бытии – только Аллах» [2]. 

Индивидуальность каждого отдельного человека, с одной 
стороны, постоянно творится Аллахом, поскольку существование 
не только человека, но и всего тварного мира является актом воли 
Аллаха, с другой стороны, формируется усилиями самого челове-
ка, направленными на соответствие предзаданным Богом стандар-
там поведения и предустановленной Богом человеку миссии. Не 
случайно описание образа совершенного человека (мусульманина) 
играет важную роль в антропологии ислама. 

В современном исламском богословии наметились процессы 
усиления внимания к проблеме личности, в русле которых тради-
ционное учение о человеке несколько модернизируется в направ-
лении персонификации трактовки природы человека. К. Ермишина 
утверждает, что «основная проблема современной исламской  
антропологии – разработка понятия личности. В исламе отсутствует 
идея о творении человека по образу и подобию Бога, поэтому 
обоснование уникальности человеческого существа утверждается 
с иных позиций, чем в христианстве. Современные публицисты, 
выступающие с точки зрения ислама, считают, что основными, 
исконными антропологическими категориями, данными человеку 
при творении, являются сознание, воля и совесть. Они создают 
антропологию личности с опорой в основном на два понятия –  
воля и сознание, которые отличают человека от животного, делают 



 110 

его способным к созданию культуры, преображению мира. Со-
весть, несмотря на признание ее в качестве общечеловеческого 
свойства, уходит скорее на второй план, потому что в исламе че-
ловек не моральное существо, как в китайской культуре, а в пер-
вую очередь разумное, волевое и созидающее (государство, право-
вые нормы, общину, технику, культуру и т.д.)» [2]. 

Многие современные исламские теологи подчеркивают зна-
чение личностного начала в природе человека. «Человек, в кото-
ром самость достигла своего относительного совершенства, зани-
мает должное место в сердце Божественной творческой энергии  
и тем самым обладает гораздо большей степенью реальности, чем 
окружающие его вещи. Из всех творений Божьих он один спосо-
бен сознательно участвовать в созидательной жизни Творца» [7, 
с. 115]. 

В современном исламском богословии актуализируются та-
кие аспекты природы человека, которые обусловливают формиро-
вание и развитие его именно как личности: свобода выбора, спо-
собность с помощью разума самому контролировать свои эмоции, 
желания и волю и тем самым самому создавать себя. «Благодаря 
разуму и воле человек обретает свободу и становится самим собой, 
т.е. личностью. Достижение состояния личности является целью 
исламского воспитания, что возвышает человека до его реального, 
господствующего положения “наместника Бога на земле”» [2]. 
Однако такие трактовки существенно расходятся с традиционным, 
ортодоксальным исламом. 

 
Статус личности в исламе  
и христианстве 
 
Статус человека определяется в его отношении к Богу и по-

ложении по отношению к созданному Богом миру. Причем и то,  
и другое в обеих религиях принципиально предустановленно Бо-
гом. Однако содержание отношений Бога и человека в исламе  
и православии существенно различно. Статус человека в исламе 
определен ключевыми принципами: человек – раб Аллаха, человек – 
наместник Аллаха на земле. Понятие «раб» в арабской культуре 
имеет совершенно иное значение, чем в европейской. Здесь раб – 
это не закрепощенное и полностью лишенное свободной воли су-
щество, рассматриваемое как «вещь», полностью подчиненное 
внешней воле хозяина, а человек, занимающий активную позицию 
поклонения Богу, а не пассивного подчинения и смирения.  



 111

«Поэтому “раб” оказывается понятием принципиально позитив-
ным, а не негативным, предполагающим нагруженность каким-то 
содержанием, а не лишенность чего-то. Говоря попросту, с этой 
точки зрения невозможно быть “рабом Бога”, сидя сложа руки и 
просто подчиняясь Его воле. Таким образом, быть рабом Аллаха – 
это означает в арабской культуре осуществлять активное созна-
тельное поклонение Аллаху, а вовсе не быть не свободным и угне-
тенным, лишенным собственной воли» [11, с. 64–65]. 

Статус человека как раба Аллаха дополняется и уточняется  
в тезисе о человеке как наместнике Аллаха в тварном мире, кото-
рый сформулирован во второй Суре Корана: «И вот сказал Гос-
подь своим ангелам: “Я установлю на земле наместника”» (Коран, 
Сура «Корова», аят 30). Что означает статус наместника Аллаха? 
Прежде всего, это означает определенную избранность человека 
среди всех других творений. Эта избранность выражается в осо-
бых качествах, которыми Аллах наделил человека, в отличие от 
других творений, – разум, свобода воли. Статус наместника Бога 
на земле предполагает также власть человека над материальным 
миром и даже ангелами, естественно, лишь в тех пределах, в кото-
рых она дана Аллахом. «Выбор человека в качестве наместника 
(халифа) был определен наличием у него разума и свободы воли. 
Ангелы не были удостоены этого титула по той причине, что, не-
смотря на их идеальные качества, они были изначально сотворены 
Богом в качестве Его служителей, а не поклонялись Ему в соответ-
ствии со своим волеизъявлением» [1]. 

Статус наместника Аллаха на земле, однако, не отменяет 
двух принципиальных слабостей человека: нравственной и физи-
ческой. Физическая слабость состоит в его тварной, физической 
природе и обусловленной этим зависимостью от физической при-
роды, а нравственная слабость состоит в склонности к отпадению 
от истинной веры, к греху. «Именно как творение он зависим от 
Бога, зависим, прежде всего, в силу двойной слабости своей при-
роды: онтологической (человек смертен) и нравственной (человек 
греховен)» [3]. Физическая слабость человека принципиально  
непреодолима, поскольку он является тварным существом, но по-
скольку он является еще и нравственным существом, то именно 
это и выделяет его из животного мира. «Если первая абсолютно 
неподконтрольна человеку, то вторая находится в его власти и вы-
деляет его из среды животного мира» [1]. 

Статус наместника Аллаха предполагает, что человек спосо-
бен преодолевать свою нравственную слабость. Именно эта  



 112 

способность и составляет призвание человека. «Призвание челове-
ка – познание своей природной святости и благородства, которое 
состоит в возвышенном положении над миром животных, расте-
ний, минералов, в способности покорять и преобразовывать мате-
риальный мир. Человек способен к познанию своей природы,  
когда он осознает себя выше всех зависимостей, вожделений, ни-
зостей и коварств» [2]. 

Свой статус наместника Аллаха на земле человек получает 
как потенциальную возможность, реализация которой предполагает, 
прежде всего, верность Аллаху и победу над своей нравственной 
слабостью. Каждый человек, почитающий Бога, совершающий ему 
служение и выполняющий Его законы, является наместником Ал-
лаха. Если же человек не соответствует этим критериям, то либо 
его высокий титул наместника оказывается приниженным, либо он 
лишается его вообще [1]. 

Отношения между Богом и человеком в исламе выстраива-
ются по схеме: со стороны человека требуются поклонение и по-
корность, а со стороны Аллаха – постоянное руководство и мило-
сердие. «В самом же Коране отношения между Богом и человеком 
строятся на бесконечном милосердии и снисходительности к чело-
веку со стороны Бога и добровольной покорности, послушании 
Богу со стороны человека» [3]. Причем помощь и милосердие Ал-
лаха человек может заслужить покорностью. 

Милосердие Аллаха направлено только на праведников, по-
коряющихся его воле, и правоверных мусульман. Тех же, кто  
отклоняется от истинной веры или впадает в грех, ждут суровые 
кары. Поэтому важное место в отношении человека к Аллаху за-
нимает страх его кары. Кроме того, милосердие Аллаха носит с его 
стороны свободный характер: «Он прощает, кому захочет, и нака-
зывает, кого захочет. Аллах прощающий и милостивый» (Коран, 
Сура 3 «Семейство Имрана», аят 124). Характерно, что в исламе 
отношения между Богом и людьми не интерпретируются в терми-
нах «любви», как это делается в христианстве. Это, как нам кажет-
ся, является следствием принципиальной неатропоморфичности 
Аллаха. 

Статус человека в православии определяется также двумя 
принципами: человек – высшее творение Бога и человек – сын Бо-
жий. Смысл первого тезиса определяет не только тварную природу 
человека, но и его место среди сотворенного мира. Создавший  
человека по своему образу и подобию, Бог наделил его богоподоб-
ными качествами – разумом и свободой воли, а также поставил 



 113

человека владыкой над природным миром и даже дал человеку  
в лице Адама право наречения имен всем животным. «Среди всей 
твари человек занимает высшее положение. Во-первых, высшее по 
своему онтологическому уровню, во-вторых, потому что он вла-
дыка и тварь. Весь космос отдается ему во владычество, он – царь, 
он вводится последним, как владыка вводится в свои уже создан-
ные владения» [4]. 

Если в тезисе о человеке как высшем творении Бога мы ви-
дим определенную близость христианства с исламом, то в тезисе  
о богосыновстве состоит принципиальное отличие ислама от  
христианства. Однако богосыновство человека является не ак- 
туальным, изначально данным ему Богом, а лишь потенциальным 
статусом. Причем предварительным условием богосыновства че-
ловека является богосыновство Сына Божия – Иисуса Христа. 
Только благодаря Иисусу Христу, давшему образец богосыновства 
в богочеловеке, перед людьми открывается потенциальная воз-
можность перехода человека от статуса раба Божия к статусу сына 
Божия. «В Новом Завете статус раба упраздняется актом усынов-
ления, которое человек получает благодаря искупительной жертве 
сына Божия. Например, в Послании к Галатам: “Посему ты уже не 
раб, но сын, а если сын, то и наследник Божий через Иисуса  
Христа” (Гал. 4:4–7). Коран же принципиально отвергает идею 
сыновства Божия, усматривая в ней посягательство на абсолютное 
единство, трансцендентность Бога, Его радикальную недоступ-
ность» [3]. 

Первым, главным и единственным Сыном Божиим, тождест-
венным с отцом по природе, является Иисус Христос, Бог Сын, 
дающий людям образец сыновнего отношения к Богу. Тем самым 
он открывает каждому христианину путь и возможность установ-
ления подобных сыновних отношений к Богу. «“Отцом” в миро-
вых религиях верховное Начало именовали нередко. Но обычно 
Его представляли в виде деспотичного и властного повелителя. 
Такой взгляд, несущий на себе печать страха людей перед бытием 
и перед земными владыками, сказался даже на ветхозаветном 
мышлении. Когда иудей произносил слово “отец”, оно, как прави-
ло, ассоциировалось у него с понятием о суровом господине  
и покровителе всего народа. Только Иисус говорит об Отце, кото-
рого может обрести каждая человеческая душа, если захочет этого. 
Евангелие приносит людям дар богосыновства» [6]. Те, кто примет 
его, узнают, что с Создателем Вселенной можно говорить один на 



 114 

один, как с «Аввой», как с любящим отцом, который ждет ответ-
ной любви. 

Условиями обретения статуса сына Божия для отдельного 
христианина являются искреннее, свободное исполнение воли  
Бога, личная любовь, личное отношение к нему, прежде всего  
в лице богочеловека Иисуса Христа. «Отношения с Богом возмож-
ны тогда, когда волю Отчую, волю Божественную человек испол-
няет так же, как хороший сын исполняет волю своего отца. Когда 
простота доверия, крепкая связь духовная между Богом и челове-
ком существует, тогда мы и можем надеяться на то, что войдем  
в Царство Небесное… Единение христиан в любви с Богом и друг 
с другом возможно именно потому, что у нас есть доступ к Сыну 
Божию, и только тогда, когда мы приближаемся ко Христу, когда 
мы любим Его и стремимся быть с Ним, – только тогда мы стано-
вимся сыновьями Отца нашего Небесного» [8]. 

Статус богосыновства в христианстве определяет специфику 
отношений между Богом и человеком. Со стороны Бога по отно-
шению к человеку существуют бесконечная любовь и милосердие, 
которые распространяются не только на правоверных верующих, 
но и на всех грешников и даже неверующих или иноверцев. Но и 
от человека Бог ожидает ответной любви. Важную роль в христи-
анской любви к Богу играет тождество любви к Богу и любви  
к человеку. Нельзя любить Бога, не любя человека, и нельзя лю-
бить человека, не любя Бога, не побеждая искушение эгоистиче-
ского себялюбия. Истинная любовь к Богу, как и человеколюбие, 
не может быть ограничена ничем. Христос призывал любить не 
только ближних, но и дальних, и даже врагов своих больше самого 
себя. Именно в такой любви актуализируется высшая любовь  
к Богу. 

Христианская любовь к Богу носит глубоко личностный, 
эмоциональный характер, но при этом она не плотская, а духовная. 
«В Новом Завете любовь Бога к человеку (“Ибо так возлюбил Бог 
мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верую-
щий в Него не погиб, а имел жизнь вечную” (Ин. 3:16)), и любовь 
человека к Богу (“Возлюби Господа Бога своего всем сердцем  
твоим, всей душой твоей, всем разумением твоим” (Мф. 22:37)),  
и любовь человека к человеку (“Возлюби ближнего твоего, как 
самого себя” (Мф. 22:39)) суть наипервейшие, наиглавнейшие  
темы» [3]. Любовь Бога к человеку существует изначально, а зада-
ча человека состоит в том, чтобы, искренне возлюбив Бога, обрести 



 115

духовное богосыновство через приближение к совершенному об-
разцу богочеловека Иисуса Христа. 

Таким образом, и в исламе, и в христианстве человек являет-
ся наиболее совершенным творением Бога и в принципе призван  
к исполнению воли Бога, или предустановленной для него Богом 
миссии быть «наместником» Аллаха, или владыкой тварной при-
роды и еще более важной миссии – следования божественным ус-
тановлениям в своем поведении. Христианство открывает, в отли-
чие от ислама, потенциальную возможность возвышения статуса 
человека до богосыновства, а через личное отношение к Богу – 
возможность достижения взаимной божественной любви. 

Интерпретация статуса человека определяет содержание 
смысла жизни верующего или его божественную миссию, т.е. ус-
тановленное для него Богом призвание. В интерпретации этой 
миссии в исламе и христианстве существуют как сходство, так и 
существенные различия. Главным смыслом жизни мусульманина 
является исполнение предустановленной Аллахом для человека 
миссии. «Миссия человека – не собственно внутреннее нравствен-
ное развитие. Она извне задана ему Аллахом – быть наместником 
Бога на Земле, исполнять его волю, поддерживать установленный 
Аллахом порядок и закон»1. Главное условие реализации этой 
миссии – покорность воле Аллаха. Но покорность воле Аллаха – 
это не пассивное бездействие, а напротив, активное действие: 
борьба с собственной греховностью, пунктуальное исполнение 
предписаний и заповедей Аллаха, стремление к совершенству  
(образу идеального, совершенного мусульманина, представленно-
му в пророках). 

Внешне во многом сходна и жизненная миссия христианина, 
предполагающая покорность Богу, исполнение предустановленно-
го им смысла жизни. И эта миссия также предполагает: преодоле-
ние греховности собственной природы, соблюдение заповедей  
Бога, самосовершенствование, приближение к христианскому 
идеалу богочеловека, представленному Христом. Различия между 
исламом и христианством обнаруживаются, во-первых, в содержа-
нии представленных трех элементов миссии, во-вторых, в их ак-
центах в структуре жизненной миссии верующего. 

Если говорить о борьбе с греховной природой человека, 
проистекающей из его тварности и принципиального несовершен-
                                                 

1 Подробнее см.: Поломошнов П.А. Проблема личности в исламе // Исла-
моведение. – 2015. – № 4. – С. 83. 



 116 

ства по сравнению с Богом Творцом, то в исламе смысл этой борь-
бы состоит в исправлении поступков актом воли, а в христианстве – 
в исправлении личности актом духа. Поэтому в исламе исправле-
ние греховности является всегда одномоментным актом победы 
над конкретным грехом в конкретной ситуации. Причем эта побе-
да не гарантирует столь же постоянных побед в последующей 
жизни. Для христианина исправление греховности есть, прежде 
всего, радикальное искоренение греха в своей душе, которое дает 
основу праведной жизни и устойчивость перед искушениями. 
«Для человека, именно в силу его принципиального несовершен-
ства или греховности, открывается перспектива нравственного 
роста, искупления, преодоления греховности и приближения  
к идеалу – Богу, слияния с ним в богочеловечестве, которое рас-
сматривается как вершина и конец всемирной истории. Интерес 
христианства по проблеме личности направлен на внутреннее ду-
ховное самосовершенствование человека при помощи веры и при 
прямой поддержке Бога» [7, с. 83]. 

Стремление к совершенному образу в исламе предполагает 
принципиальную невозможность достижения образа, а в христи-
анстве такая принципиальная возможность потенциально открыта 
каждому верующему. «Если в христианстве главная цель жизни – 
обожение, усыновление Богу, или, как в ослабленной версии като-
личества, “подражание Христу”, то для ислама это “не только не-
выполнимо, но и, безусловно, греховно”, т.е. “ширк”, крайнее  
нечестие, поскольку человеку дана только лишь “возможность 
жить по Закону Божию”» [2]. 

Ислам в решении задачи религиозного совершенствования 
человека идет от поступков к качествам души, а христианство от 
качеств души к поступкам. Таким образом, в исламе делается  
акцент на совершенстве поступков, а в христианстве на совершен-
стве души или нравственном совершенствовании. Отсюда и суще-
ственное различие в природе религиозной нравственности му-
сульманина и христианина. «Если нравственность христианства 
обращена внутрь личности, в ее духовный рост, то нравственность 
ислама обращена вовне – в исполнение человеком в его деятельно-
сти заданных Аллахом предписаний и миссии. Не случайно ислам-
ский идеал человека представляет собой простое описание набора 
внешних качеств идеального мусульманина, не углубляясь в его 
внутренний духовный мир и самосознание» [7, с. 83]. 

 
 



 117

Заключение 
 
Проведя сравнительный анализ некоторых ключевых аспек-

тов исламской и христианской антропологий, мы можем сделать 
некоторые выводы. 

Во-первых, необходимо отметить, что если разница этих ре-
лигиозных антропологий отражает и формирует различия христи-
анских и мусульманских цивилизаций, то сходство способствует 
конструктивному диалогу цивилизаций, хотя экуменистический 
синтез этих двух антропологий невозможен и деструктивен. Двум 
типам цивилизации отвечают две концепции религиозной антро-
пологии, но между ними нет принципиального антагонизма, воз-
можны мирное сосуществование и корректный диалог. 

Во-вторых, гуманистичность этих антропологий различна, 
но это все формы специфического религиозного гуманизма. Было 
бы некорректным пытаться установить приоритет исламского или 
христианского гуманизма в сравнении их друг с другом. «Гума-
низм и нравственность в исламе отнюдь не носят формальный ха-
рактер. Они просто другие, чем в христианстве и европейской 
культуре. Исламский гуманизм не лучше и не хуже европейского, 
христианского. Он просто иной. Не нравственное совершенство-
вание как путь возвращения к Богу на основе богоподобия, а “раб-
ское” (в специфическом для арабской культуры смысле), фактиче-
ски свободное и добровольное служение высшему божественному 
порядку путем активной мирской деятельности – вот акцент  
исламского гуманизма» [7, с. 85]. 

В-третьих, существует возможность, и она не раз реализовы-
валась в истории, искажения этих антропологий и формирования 
на этой основе антигуманистической их версии. Например, совре-
менный исламский экстремизм, как и различные формы христиан-
ского экстремизма и сектантства, основан на искажении принци-
пиальных положений исламской антропологии и принципов 
исламского гуманизма. Именно на почве искажений гуманистиче-
ских по сути антропологий ислама и христианства возникают ост-
рые конфликты между христианами и мусульманами, но за такими 
конфликтами всегда обнаруживаются конкретные социально-
исторические причины. 

В-четвертых, в российской поликультурной цивилизации 
исторически сложилась поликонфессиональность религий на еди-
ной цивилизационной, государственной, социально-политической 
и экономической основе. Обе антропологии гуманистичны  



 118 

и совместимы с общероссийской социокультурной идентичностью, 
образуя ее разные компоненты. И задача сегодня состоит в том, 
чтобы не только сохранить межконфессиональный мир, но и реа-
лизовать конструктивное межконфессиональное сотрудничество, 
направленное на утверждение в российском обществе подлинного 
гуманизма и адаптацию гуманизма традиционных религий  
к современной реальности. Межрелигиозный мир в российском 
обществе, по определению А.В. Полосина, – «это большое здание, 
крышей которого должны быть богословские суждения каждой из 
сторон друг о друге и об условиях такого мира. Причем эти суж-
дения должны быть настолько значимы и авторитетны для верую-
щих соответствующей религии, чтобы иметь нормативный харак-
тер». И такой мир может быть основан не на несостоятельной 
попытке объединении религий, а на «богословском, догматиче-
ском, вероучительном обосновании добрососедских и партнерских 
отношений разных религиозных общин». Иначе говоря, основа 
межрелигиозного мира – не комплименты представителей церквей 
различных конфессий, а «вероучительные принципы, догматы, 
каноны, которые моделируют и закрепляют добрососедские и 
партнерские в социальном и патриотическом служении отношения 
религиозных организаций разного вероисповедания в едином  
поликонфессиональном обществе и государстве» [9]. 

В-пятых, в условиях глобального социального, экономиче-
ского и духовного кризиса российского общества нужно не адап-
тироваться к кризису, а противостоять ему, выработать духовную, 
религиозную позитивную альтернативу тенденциям и проявлениям 
бездуховности. 

 
Литература 
 

1. Айдын Али-Заде. Божественная и земная власть в исламе. – М.: Нур, 2013. – 
222 с. [Электронный ресурс]. – URL: http://alizadeh.narod.ru/books/power/  
contents.html 

2. Ермишина К. Религиозная антропология: Учебное пособие. – Издательство 
Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета, 2013. 
[Электронный ресурс]. – URL: http://www.rulit.me/books/religioznaya-antro- 
pologiya-uchebnoe-posobie-read-419694-1.html 

3. Журавский А.В. Представления о человеке в Коране и в Новом Завете  
[Электронный ресурс]. – URL: http://mission-center.com/islams/zhur.htm 

4. Лоргус А. Православная антропология. [Электронный ресурс]. – URL: http:// 
lib.pravmir.ru/library/readbook/307 



 119

5. Максимов Г. Религия сильного человека: Христианство или ислам.  
[Электронный ресурс]. – URL: http://www.pravoslavie.ru/1453.html 

6. Мень А. Небесный Отец и богосыновство – Сын Человеческий. [Электронный 
ресурс]. – URL: http://www.e-reading.club/chapter.php/38574/9/Men' – Syn 
Chelovecheskiii.html 

7. Михайлов Ю.А. Пора понимать Коран. – М.: Ладомир, 2008. – 240 с. 
8. Михайлова М. Символ веры. Беседа 5: Бог Отец и богосыновство. [Электрон-

ный ресурс]. – URL: http://www.komiprav.ru/proekty/besedy-o-simvole-very/  
beseda-5-boga-otca-bog 

9. Полосин А.В. Ислам и православие. Богословская основа добрососедства. 
[Электронный ресурс]. – URL: http://islamdag.ru/analitika/5057 

10. Редкозубов А.Д. Православный взгляд на основные аспекты мусульманского 
образа жизни. [Электронный ресурс]. – URL: http://mission-center.com/islams/-
redkozub.htm 

11. Смирнов А.В. Нравственная природа человека: Арабо-мусульманская тради-
ция // Этическая мысль: Ежегодник. – М.: Институт философии РАН, 2000. – 
С. 46–70. 

12. Фарапонова М.А. Компаративистский анализ понимания личности в право-
славии и исламе. [Электронный ресурс]. – URL: http://teoria-practica.ru/rus/-
files/arhiv_zhurnala /2014/19/philosophy/faraponova.pdf 

13. Фахрудин М. Всевышний Аллах – что мы обязаны знать о нем? [Электронный 
ресурс]. – URL: www.islam.ru/content/veroeshenie/43436 

14. Чурсанов С.А. Христианский образ человека: Основные линии православного 
вероучения. [Электронный ресурс]. – URL: https://mospat.ru/church-and-time/64 

«Исламоведение», ДГУ,  
Махачкала, 2017 г., т. 8, № 1, с. 5–18. 

 
 
СПИСОК СТАТЕЙ,  
ОПУБЛИКОВАННЫХ В БЮЛЛЕТЕНЕ  
«РОССИЯ И МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР»  
В 2017 г. № 1 (295) – 12 (306) 
 
 
№ 1 (295) 
 

А. Лубский, О. Посухова. Проекты нациестроительства и модели 
национальной интеграции в России (с. 5–18); В. Зорин. Мусульма-
не России: Реалии формирования гражданской идентичности 
(с. 18–29); В. Чигрин. Особенности интеграции этносов Крыма  
в российский полиэтнический социум (с. 30–41); С. Жемчураева.  
К вопросу о месте религии в структуре идентичности чеченцев 
(с. 41–48); И. Волков. Система этноконфессиональных отношений 
в Русском Туркестане как основа межцивилизационного сотруд-



 120 

ничества в Средней Азии (с. 48–63); А. Самохин. Отдельные аспек-
ты геополитического измерения сирийского кризиса (2011–2016) 
(с. 64–70); Р. Ланда. Ливан и «арабская политическая весна» 
(с. 70–89); В. Кириченко. Шиитская община в политической жизни 
Кувейта (с. 90–95); О. Бибикова. Миграционный кризис 2016 г. и 
его последствия (с. 95–117); И. Добаев. Эволюция идеологических 
доктрин такфиритов-джихадистов (с. 118–129); Р. Гайнутдин 
(Гайнутдинов), Д. Мухетдинов. Взгляды ал-Газали на проблему 
правоверия (с. 130–150). 

 
 
№ 2 (296) 
 

А. Фирсов. Особенности поддержания политической стабильности 
в современной России (с. 5–16); Ш. Сулейманова. Политический 
дискурс ислама в XXI веке (с. 17–24); А. Гасаналиев, З. Абачараева. 
Проблема легитимного регулирования исламского банкинга на 
территории Российской Федерации (с. 25–34); О. Сенюткина. Ме-
чети Поволжья в социальных процессах современной России  
(с. 34–42); А. Ваисов. Социально-экономическое положение насе-
ления Хорезмской области Узбекистана (с. 43–47); Д. Мальцев. 
Исторические мифы стран Средней Азии (с. 48–80); К. Азимов. 
Кто стоит за попыткой переворота в Турции? (с. 81–91); А. Яков- 
лев. Власть и насилие в Саудовской Аравии: Эволюция целей  
и методов в начале XXI в. (с. 91–111); А. Вавилов. Мигрантский 
«потоп» в Европе (с. 112–127); И. Добаев. «ДАИШ»: Идеология, 
структура, политическая практика, каналы финансирования  
(с. 128–138); А. Буттаева. Актуально, комплексно и основательно 
о религиозно-политическом экстремизме в современной России. 
(Рецензия на монографию «Религиозно-политический экстремизм: 
Сущность, причины, формы проявления, пути преодоления»)  
(с. 139–146); К. Шермухамедов. Осуждение религиозного фана-
тизма в исламе (с. 146–152). 

 
 
№ 3 (297) 
 

С. Новоселов. Россия в меняющемся миропорядке (с. 5–13); 
М. Яхьяев. Факторы воспроизводства экстремизма и терроризма  
в современной России: Комплексный анализ (с. 13–33); Н. Гарунова. 
К вопросу о культуре толерантного взаимодействия и проблеме 



 121

противодействия молодежному экстремизму и терроризму в Даге-
стане (с. 34–38); В. Акаев. Шейх Кунта-Хаджи Кишиев в духовной 
культуре чеченцев: Основные вехи жизни, суть учения и его  
современное значение (с. 39–54); Д. Попов. Таджикистан перед 
лицом угрозы международного терроризма (с. 54–83); Сулейманов Р., 
Хикметов К. Роль «курдского фактора» в попытке государствен-
ного переворота 15 июля 2016 года в Турции (с. 84–96); Ю. Зинин. 
Основные участники внутриполитического конфликта в Ливии  
(с. 96–117); Е. Музыкина. Место религиозной компоненты в ирано-
саудовском конфликте (с. 117–127); С. Орлова, Т. Седова. «Араб-
ская весна»: Надежды и разочарования (с. 127–136); А. Манойло. 
«Мягкая сила» террористов (с. 137–149); У. Шарипов. О переводах 
Корана – Cвященной Книги Ислама на русский язык (с. 150–166). 

 
 
№ 4 (298) 
 

С. Расторгуев. Внешнеполитические гибридные возможности и 
угрозы современной России: Вызов обществу, государству и элите 
(с. 5–20); Р. Патеев. Концептуальные проблемы современного ис-
ламоведения: Поиск парадигмы трансформации исламских сооб-
ществ (с. 20–35); О. Цветкова. Трансформация субнационального 
политического пространства Кавказского региона (с. 36–51); 
С. Галбацев. Вызовы и риски устойчивого развития в Республике 
Дагестан (этнополитический аспект) (с. 51–58); Д. Попов.  
Центральная Азия во внешней политике США. Противодействие 
российскому интеграционному проекту (с. 59–71); А. Витол. Вхо-
ждение Турции в «европейский концерт»: Европейское понимание 
и конфликт с исламом (с. 72–79); К. Труевцев. Распад Ливии как 
фактор напряженности в Африке и Средиземноморье (с. 80–99); 
Л. Ефимова. Мусульманское образование в современной Индоне-
зии (с. 99–116); Б. Долгов. Миграционный кризис в Европе и ради-
кальный исламизм (с. 117–134); А. Кныш. Реформация, которая не 
состоялась, или Что бы сказал Муса Бигиев сегодня? (с. 135–142); 
О. Клычев. О порядке направления российских подданных на обу-
чение в медресе Бухары (с. 143–154). 

 
 
 
 
 



 122 

№ 5 (299) 
 

В. Якунин. Россия и Запад: От диалога к противостоянию (с. 5–16); 
И. Добаев. Этапы радикализации исламистских неправительствен-
ных религиозно-политических организаций и пути повышения 
эффективности противодействия идеологии такфиритов-джихади- 
стов в Российской Федерации (с. 17–32); Ю. Александров. Казах-
стан: Первый опыт модернизации (с. 33–39); Д. Малышев.  
Центральная Азия: Угроза радикального исламизма. Ситуация  
в Таджикистане (с. 39–54); Д. Попов. Центральная Азия во внеш-
ней политике США. Центральноазиатское лобби в Вашингтоне 
(с. 54–61); О. Кобзева. История исламской культуры и ее изучение 
в современном Узбекистане (с. 61–70); И. Сафранчук. Децентрали-
зация Афганистана и «Новый северный альянс» (с. 71–80); 
Л. Исаев. Бесконечная война, или Снова о Йемене (с. 80–91); 
О. Бибикова. Миграционный кризис 2015 г. в Европе и его послед-
ствия (с. 92–110); А. Ниязи. Идеалы учения «ал-васатыйа» для ус-
тойчивого Развития (с. 111–131); О. Сумарокова. Теория о непере-
водимости Корана как инструмент манипуляции общественным 
сознанием: На историческом материале Российской империи 
(с. 131–139). 

 
 
№ 6 (300) 
 

А. Кочетков. Особенности формирования и развития политическо-
го класса современной России (с. 5–14); С. Сиражудинова. Неофи-
ты в структуре радикального ислама (с. 14–25); Г. Матишов. Со-
циально-политические и этнические процессы на Юге России 
(с. 26–32); А. Ахунов. Роль зарубежного фактора в становлении 
системы религиозного образования в постсоветском Татарстане: 
Проблемы и пути их преодоления (с. 33–43); Н. Романченко. 
Структура и современные тенденции развития террористических 
религиозно-политических организаций на Северном Кавказе  
в постсоветский период (с. 43–59); М. Лихачёв. Современное на-
ционалистическое движение Казахстана (с. 59–82); В. Белокрениц- 
кий. Особенности национализма и наций-государств на Востоке,  
в исламском мире. (Пример Пакистана) (с. 83–107); Г. Косач. «Ви-
дение: 2030». Саудовские реформы (с. 107–124); Э. Касаев. Россия 
и ОПЕК: От слов к делу (с. 124–142); Д. Брилева. Антропологиче-



 123

ский аспект инсайдерства и аутсайдерства в исламоведении 
(с. 143–156). 

 
 
№ 7 (301) 
 

Н. Седых. Предупредительно-профилактическая антитеррористи-
ческая деятельность в молодежной среде: Состояние и пути со-
вершенствования (с. 5–19); А. Ниязи. Россия – Центральная Азия  
в экологических измерениях (с. 20–25); Э. Асатрян. Межгосудар-
ственные конфликты в Центрально-Азиатском регионе (с. 26–31); 
Ш. Кашаф. Диссеминация опыта институциональной организации 
исламского образования во внешнеполитическом контексте взаи-
модействия России, Турции и стран Центральной Азии (с. 31–53); 
Р. Ланда. Бургиба и бургибизм (с. 54–83); О. Новикова. Женщины 
в ИГ (с. 84–102); К. Авазов. Внешние и внутренние угрозы совре-
менности, безопасность и стабильность в обществе и их взаимо-
связь (с. 102–114). 

 
 
№ 8 (302) 
 

С. Сиражудинова. Управление конфликтом: Протестная политика 
и гражданское общество в современном мире (с. 5–15); С. Устин- 
кин, Н. Морозова. Межнациональные отношения в Нижегородской 
области (с. 16–24); Г. Гилязов, Р. Нуруллина. Профессиональная 
переподготовка и повышение квалификации имамов в Татарстане: 
Социальная практика, мнения, оценки и точки зрения (с. 25–33); 
А. Адиев, Е. Щербина. Дагестан и Карачаево-Черкесия: Проблемы 
регулирования этнического состава в органах власти в полиэтнич-
ных регионах (с. 34–40); А. Цуркан. Режим прекращения боевых 
действий в Сирии: Успехи и перспективы российско-американ- 
ского сотрудничества (с. 41–59); Е. Васецова. Ливия: Пять лет без 
Каддафи (с. 59–69); Т. Игнатова, А. Добаев. Исламская экономика 
и эволюция системы «хавала» (с. 70–94); А. Аллокулов. Мулла Али 
Аль-Кари и источниковедческий анализ его произведения «Фараид 
Аль-Калаид Аля Ахадиси Шарх Аль-Акаид» (с. 95–102). 

 
 
 
 



 124 

№ 9 (303) 
 

И. Савченко, Л. Снегирева, С. Устинкин. Трансформации моло-
дежного религиозного сознания: Тенденции и противоречия (с. 4–
12); И. Добаев, О. Черевков. Трансформация радикального исла-
мистского движения на Северном Кавказе: От «Имарата Кавказ» – 
к «Вилайяту Кавказ» (с. 13–31); С. Притчин. Узбекский транзит 
для Центральной Азии (с. 31–40); С. Иванов. Вооруженные  
конфликты в Сирии и Ираке. Перспективы их разрешения (с. 41–
53); У. Шарипов. Йемен – фронтальное столкновение суннитского 
и шиитского населения и вмешательство внешних сил (с. 53–62); 
Г. Кутырев. Позиция Италии в сирийском кризисе: Между Запа-
дом и Россией (с. 62–86); Л. Сюкияйнен. Исламская концепция ха-
лифата: Исходные начала и современная интерпретация (с. 87–
104). 

 
 
№ 10 (304) 
 

А. Самохин. О роли научного сообщества в условиях глобальной 
информационной войны (с. 5–11); И. Зайцев. Изучение и каталоги-
зация собраний арабских, персидских и тюркских рукописей  
в Российской Федерации за истекшие 25 лет (1991–2016) (с. 12–
41); М. Лихачёв. Современная политическая мысль суверенного 
Казахстана (с. 42–48); З. Халилова. Слушатели медресе советского 
Узбекистана (1945–1991 гг.): Социальная жизнь и повседневные 
практики (с. 49–64); С. Клепиков. К вопросу о стратегическом сою-
зе между Российской Федерацией и исламской Республикой Иран 
(2017 г.) (с. 65–70); А. Филоник. Исламские финансы и вызовы  
современности (с. 71–86); А. Юзеев. Становление исламской тео-
логии: Конфессиональный и региональный аспекты (с. 86–89); 
О. Клычев. «Дахъяк» – форма поддержки учащихся медресе и  
профучилищ в Бухарском эмирате (с. 89–100). 

 
 
№ 11 (305) 
 

К. Воденко. Ресурс межнационального согласия в молодежной 
среде российского общества (с. 5–16); З. Сикевич. Этническая 
идентичность русских и чеченцев в контексте исторической памяти 
(сравнительный анализ) (с. 17–27); А. Ниязи. Россия – Центральная 



 125

Азия: Показатели качества жизни и устойчивого развития.  
К вопросу об интеграции (с. 27–39); Р. Сулейманов. Страна огней 
меж двух огней: Как Азербайджан балансирует между Израилем  
и Ираном (с. 40–48); Л. Симутенкова. Региональные приоритеты 
внешней политики Республики Узбекистан: Библиографическая 
справка (с. 48–57); Д. Ефременко. На реках Вавилонских. Ближне-
восточный миропорядок в состоянии полураспада (с. 58–73); 
О. Эрназаров. Десять лет деятельности мусульманской школы 
Токио (1927–1937) (с. 74–84); З. Султанахмедова. Специфика ис-
ламского экстремизма (с. 85–108); В. Шаронова. Тюрко-татарское 
население в Маньчжурии в годы «белой эмиграции» (с. 108–119). 

 
 
№ 12 (306) 
 

Р. Мухаметзянова-Дуггал. Религия и власть в России в XX–
XXI вв.: Три модели государственно-конфессиональных отноше-
ний (с. 5–11); М. Решетников. Что привлекает молодежь в терро-
ристические организации и группы? (с. 11–28); М. Батчаева.  
Мусульманские молодежные субкультуры в КЧР: Структура и 
функции (с. 29–35); Е. Алексеенкова. Сравнительный анализ дея-
тельности созданных в Центральной Азии форматов «5+1» (с уча-
стием США, Южной Кореи, Японии и ЕС) (с. 36–59); Е. Бирюков. 
Взаимоотношения Саудовской Аравии и Ирана в сфере безопасно-
сти (с. 60–85); Б. Долгов. Социально-политическое развитие Туни-
са и стратегия «движения Нахда» (с. 85–101); П. Поломошнов, 
А. Поломошнов. Исламская и христианская антропология как аль-
тернативные версии религиозного гуманизма (с. 102–119); Список 
статей, опубликованных в бюллетене «Россия и мусульманский 
мир» в 2017 г. (с. 119–125). 

 
 
 
 



 126 

 
 

 
РОССИЯ 

И 
МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 

2017 – 12 (306) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 
 

Содержит материалы по текущим политическим, 
социальным и религиозным вопросам 

 
Компьютерная верстка 

Н.М. Власова 
 
 

Гигиеническое заключение 
№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 

Подписано к печати 6/XII-2017 г. Формат 60х84/16 
Бум. офсетная № 1. Печать офсетная.  
Усл. печ. л. 7,75     Уч.-изд. л. 7,5 

Тираж 250 экз. Заказ № 171 
 
 

Институт научной информации  
по общественным наукам РАН, 
Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

 
 

Отдел маркетинга и распространения  
информационных изданий 

Тел.: +7(925) 517-3691 
E-mail: inion@bk.ru 

 
 

Отпечатано в ИНИОН РАН 
Нахимовский пр-кт, д. 51/21 
Москва В-418, ГСП-7, 117997 

042(02)9 
 
 



 127

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 128 

 
 
 
 
 
 
 


