
РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
 

ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
 

2018 – 3 (309) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 

Издается с 1992 года 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Москва 
2018 

 



 2 

Центр научно-информационных исследований 
глобальных и региональных проблем 

 
 
 
 
 
 
 

Редакционная коллегия: 
 

И.В. Зайцев – д-р ист. наук, доцент, шеф-редактор.  
В.С. Мирзеханов – д-р ист. наук, профессор, научный кон-

сультант, Е.Л. Дмитриева – главный редактор, В.К. Белозёров –  
д-р полит. наук, О.П. Бибикова – канд. ист. наук, первый зам.  
главного редактора, А.В. Гордон – д-р ист. наук, Ш.Р. Кашаф, 
Д.Б. Малышева – д-р полит. наук, А.В. Малашенко – д-р ист. наук,  
А.Ш. Ниязи – канд. ист. наук, зам. главного редактора, 
В.Н. Сченснович – отв. секретарь 

Ответственные за выпуск бюллетеня на английском языке: 
Е.С. Хазанов – отв. редактор, Н.В. Гинесина – вед. редактор 

Россия и мусульманский мир: Научно-информацион- 
ный бюллетень / РАН. ИНИОН. Центр науч.-информ. исслед. гло-
бальных и региональных проблем. – М., 2018. – № 3 (309). – 120 c. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ISSN 1998-1813                                 © ИНИОН РАН, 2018 



 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 
СОДЕРЖАНИЕ 
 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 

Добаев И.П. Основные направления усиления противодействия  
 терроризму в молодежной среде России  
 в идеологической сфере ................................................................ 5 
2018.03.001. Кузнецов И.М. Ценностные основы  
 межрелигиозного согласия православных  
 и мусульман России ..................................................................... 15 
Асиновский Д.Л. Советский Союз, национализм и религия  
 в Африке и на Ближнем Востоке (1955–1980) .......................... 17 

 
МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА  
В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ,  
ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 

 
2018.03.002. Апажева С.С., Мамсиров А.Х., Цолоев Т.С.  
 Северный Кавказ: Современная этнополитическая ситуация  
 и перспективы ее стабилизации.................................................. 31 
Сченснович В.Н. Геополитика в Каспийском регионе.  
 (Обзор) .......................................................................................... 33 
2018.03.003. Сенюшкина Т.А. Исламский фактор  
 в конфессиональном пространстве Крыма ................................ 45 
2018.03.004. Абдыраманова Ч.Ш. Муфтии как представители  
 религиозной элиты в политических процессах  
 Киргизской Республики .............................................................. 48 
2018.03.005. Малышева Д.Б. Обновление внешней политики  
 Узбекистана .................................................................................. 52 
Жамалова Д. Последователи кадимизма и джадидизма  
 среди улемов Бухары в начале ХХ в. ......................................... 54 



 4 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
Конак И., Сулейманов Р. Эликсир бессмертия для Эрдогана,  
 или К вопросу об операции ВС Турции  
 в сирийском Африне.....................................................................64 
Бибикова О.П. Отношение к исламу в Венгрии ..............................68 
Ниязи А.Ш. Саудовская Аравия, Катар, Норвегия, Россия  
 в измерениях зелёной экономики ................................................73 
Добаев И.П., Гонтаренко Н.Н. Радикализация исламского  
 движения на Ближнем и Среднем Востоке:  
 Вызовы, риски и угрозы для национальной безопасности  
 Российской Федерации.................................................................82 
 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 

 
Сапаров Б.Б. Роль национального наследия и ценностей  
 в формировании самосознания ....................................................94 
Окилов С.С. Абуль Му’ин ан-Насафи – как реформатор  
 теологического учения «матуридизм» в Маверауннахре .......101 
Азизов И. Закят и его правовые основы в Бухарском эмирате  
 (конец XIX – начало XX в.) .......................................................114 
 
 



 5

КОНФЛИКТУ ЦИВИЛИЗАЦИЙ – НЕТ! 
ДИАЛОГУ И КУЛЬТУРНОМУ ОБМЕНУ 
МЕЖДУ ЦИВИЛИЗАЦИЯМИ – ДА! 

 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 
 
 
Добаев И.П.,  
доктор философских наук, профессор,  
эксперт РАН, Южный федеральный университет,  
г. Ростов-на-Дону 
ОСНОВНЫЕ НАПРАВЛЕНИЯ УСИЛЕНИЯ  
ПРОТИВОДЕЙСТВИЯ ТЕРРОРИЗМУ  
В МОЛОДЕЖНОЙ СРЕДЕ РОССИИ  
В ИДЕОЛОГИЧЕСКОЙ СФЕРЕ 
 
Аннотация. В статье с точки зрения «узкого» подхода по проти-

водействию современному терроризму рассматриваются состояние, 
достижения и недостатки блокирования религиозно-политического 
экстремизма в идеологической сфере, применительно к молодежной сре-
де. Установлено, что, несмотря на снижение в последние годы активно-
сти такфиритов-джихадистов, добиться полного решения вопроса не 
удается вследствие несогласованности молодежной политики и стра-
тегии противодействия терроризму. Предлагаются некоторые направ-
ления усиления идеолого-пропагандистской и разъяснительной антитер-
рористической работы в российской молодежной среде. 

 
Ключевые слова: идеология; исламизм; молодежь; радикализм; 

терроризм; экстремизм. 
 
После принятия в октябре 2009 г. Концепции противодейст-

вия терроризму в Российской Федерации все чаще стали говорить 
о необходимости смещения акцентов в антитеррористической дея-
тельности – с пресечения на предотвращение террористической 
активности, на профилактику терроризма, т.е. на не силовые спо-
собы решения проблемы. В последующем Национальный антитер-
рористический комитет (НАК) РФ неоднократно обращал внимание 
участников антитеррористической борьбы на это обстоятельство. 
Особое внимание уделяется необходимости концентрации усилий 



 6 

по противодействию распространению идеологии терроризма, 
прежде всего в молодежной среде [3, c. 251–282]. 

Однако следует признать, что в этой работе, несмотря на 
сложившуюся в РФ стройную общегосударственную систему про-
тиводействия терроризму, до сих пор фиксируются существенные 
недостатки. Так, при детальном рассмотрении пунктов разнооб-
разных концепций и планов на эту тему становится очевидным, 
что предлагаемые меры, как правило, касаются некой аморфной 
массы населения страны. Более того, все эти меры, как правило, 
адресуются обычным законопослушным гражданам, далеким от 
идеологии и практики терроризма. Одновременно наблюдается 
явный дефицит предложений относительно уязвимых категорий 
молодых людей и носителей идеологии религиозно-политического 
экстремизма. На Юге России, где до сих пор фиксируются терро-
ристические проявления на почве указанной идеологии, нет ни 
одного созданного и поддерживаемого государством центра ис-
ламских исследований. Практически нет и заказов на такого рода 
исследования, а потому они проводятся редко и не системно, чаще 
всего по инициативе отдельных ученых. Как следствие, такие ра-
боты довольно редки, и проводятся на Северном Кавказе, в основ-
ном, дагестанскими учеными [1]. Следует также учитывать и то, 
что терроризм религиозно-политической направленности локали-
зован преимущественно в молодежной среде Северного Кавказа. 
Однако средства на противодействие ему распылены по всей стра-
не, часто не направлены на молодежь. Безусловно, в таких условиях 
рассчитывать на эффективность проводимых мероприятий не при-
ходится, и практика всех последних лет лишь подтверждает дан-
ный тезис. 

В стране развернута широкомасштабная информационно-
пропагандистская деятельность. Проводятся тысячи конференций 
и круглых столов, выпускается большое количество брошюр, книг 
и сборников, в СМИ продвигается масса соответствующих статей 
и видеосюжетов, изготавливается много наружной рекламы и пла-
катной продукции, снимаются фильмы и видеоролики на анти- 
террористическую тематику. Однако террористическая война  
в Северокавказском регионе России, хотя ее потенциал сегодня 
относительно невысок, никак не завершается. Приходится согла-
ситься с мнением эксперта НАК о том, что «выстроить адекватную 
террористическим угрозам систему противодействия в информа-
ционной сфере пока не удалось» [10, с. 15]. 



 7

Следует признать, что осуществляемая в Российской Феде-
рации информационно-идеологическая и разъяснительная работа 
не отвечает требованиям дня, нуждается в качественном перефор-
матировании. При этом следует говорить даже не об информаци-
онном противодействии терроризму, а о противодействии именно 
идеологии терроризма. Основная задача заключается в том, чтобы 
вывести из-под влияния такфиритов-джихадистов их реальных  
и потенциальных сторонников и последователей, тем самым  
сокращая социальную базу поддержки террористов, не допуская 
пополнения их отрядов. 

В данном направлении, как представляется, не следует упус-
кать из поля зрения два важных момента, которые порой игнори-
руются: «исламский» фактор в формировании идеологических 
доктрин радикальных исламистов и молодежный характер терро-
ристического и шире – религиозно-политического движения в не-
которых регионах России, прежде всего на Северном Кавказе. 
Ведь совершенно очевидно, что привлекательность идеологии ра-
дикального исламизма, особенно в молодежной среде, до сих пор 
довольно высока. Однако оба этих фактора необходимо рассмат-
ривать в тесном единстве и во взаимной увязке, поскольку на 
практике они поддерживают и подпитывают друг друга.  

В то же время следует признать, что в стране и ее регионах 
до сих пор нет полноценной государственной политики по воспи-
танию молодого поколения, хотя и есть понимание того, что нель-
зя оставлять без государственного попечения молодежь, которая 
формировалась в годы безвременья. Северокавказская молодежь 
выросла в условиях ожидания перманентных боестолкновений, 
испытывает на себе беды социального неравенства и трудности 
самореализации, зачастую находится под воздействием религиозно-
экстремистской пропаганды и влиянием разного рода авторитетов, 
а потому нуждается в особом внимании государства [4, с. 52].  
Разумеется, периодическими «круглыми столами» тут не отдела-
ешься. Требуется серьезная, повседневная работа с молодежью, 
прежде всего ориентированная на ее воспитание в условиях дву-
язычия и этнического многообразия. Для этого, как представляет-
ся, надо срочно начать подготовку педагогов общеобразователь-
ных учреждений и вузов по культурно-исторической тематике  
с акцентом на неразрывное единство российского Кавказа и не-
приятие любых форм насилия. Кроме этого, реализацией различ-
ных учебных, научных, спортивных, военно-патриотических  



 8 

и культурных программ следует обеспечивать укрепление связей 
между молодежью разных субъектов Российской Федерации. 

Как представляется, нельзя игнорировать и религиозный 
фактор происходящего на Кавказе. Некоторые ученые-исламоведы 
прямо говорят об эндогенном радикализме в исламе, а также об 
«объективно существующей связи между отдельными течениями  
в мусульманстве и терроризмом», утверждая, что «лишь излишняя 
политкорректность, прочно увязанная с политическим интересом, 
не позволяет руководству России быть полностью открытым  
в этом вопросе» [6]. Сегодня на Северном Кавказе группы «мод-
жахедов» с оружием в руках продолжают бороться за построение 
Исламского государства, «освобождая земли ислама», и пытаться 
разрешить эту, в конечном счете, духовную и идеологическую 
проблему, скажем, простым увеличением числа рабочих мест – 
откровенно неуместно.  

Религиозный фактор, безусловно, существует и действует.  
В исламе, как и в других религиях, есть радикальные течения, ко-
торые стремятся установить очень жесткие правила жизни и пове-
дения. Идеологи радикального исламизма буквально вдалбливают 
молодым людям мысль о необходимости ведения наступательного 
«джихада» против «неверных», «отступников» и «лицемеров», 
борьба с которыми в специфических условиях Северного Кавказа 
нередко еще приобретает характер кровной мести. Таким образом, 
здесь происходит смыкание местных доисламских обычаев (ада-
тов) со спецификой собственно ислама, и даже заурядным крими-
налом.  

Не вызывает никаких сомнений то обстоятельство, что росту 
религиозно-политического экстремизма на Северном Кавказе спо-
собствует не только глубокий кризис всех светских идеологий ны-
нешнего периода, но и идеологических основ традиционного в ре-
гионе ислама, нуждающегося в коренной модернизации. Решать 
эту проблему, как представляется, следует сразу по целому ряду 
скоординированных во времени и взаимоувязанных между собой 
направлений. 

В 90-е – первое десятилетие 2000-х годов руководство стра-
ны возлагало большие надежды на авторитет представителей тра-
диционного, официального ислама. Однако социальная отчужден-
ность и политическая пассивность «официального ислама», с его 
теоретической слабостью, дефицитом образованных знатоков ис-
лама и мусульманских традиций, на деле усилила шансы ислами-
стов в идейной схватке за мусульманское население, прежде всего 



 9

за молодежь [8]. Несмотря на то что многие представители  
мусульманского духовенства, которых радикальные исламисты 
считают «лицемерами» («мунафикун»), приняли мученическую 
смерть от рук террористов, все же нельзя не признать, что их про-
поведь оказалась малоэффективной в противостоянии с человеко-
ненавистнической идеологией такфиритов-джихадистов. Однако 
противостояние «ваххабитов» с представителями «официального» 
ислама не ограничивается идеологической борьбой. Ваххабитская 
идеология считает всех тех, кто ее не разделяет, врагами ислама  
и призывает своих сторонников к священной войне с ними, т.е.  
к джихаду. Истинный ваххабит обязан ненавидеть всех врагов ис-
лама, его ненависть должна обретать практические формы [9, 
c. 37–38]. Среди этих «врагов», отмеченные в качестве «лицеме-
ров» («мунафикун»), значатся и представители «официального ис-
лама», наиболее активные из которых находятся под прицелом 
радикальных исламистов. 

Общеизвестно, что наибольший накал террористической ак-
тивности сегодня фиксируется в Дагестане, где в рамках офици-
ального ислама господствуют суфийские ордены (тарикаты) –  
накшбандийя, кадирийя и шазилийя. Однако следует отметить, что 
и в этом Северокавказском регионе достойного отпора суфизм 
идеологии салафизма дать не смог, а, по мнению дагестанского 
социолога З.М. Абдулагатова, и не мог дать, так как «…эта дис-
куссия в самых жестких формах безрезультатно идет уже многие 
столетия. Более того, как показывает статистика террористических 
акций религиозно-политического характера, переход исламской 
молодежи в ряды салафитов увеличивается. Причем, это напрямую 
связано не только с недостаточностью в противодействии религи-
озному экстремизму тарикатской идеологии, но и тем, что суфизм 
в известной степени сам порождает салафитскую противополож-
ность [2, c. 43].  

Кроме того, «…так как “официальный” ислам стремится 
максимально приблизиться к государству, и это ему действительно 
удается, оппозиция к “официальному” духовенству переходит  
к оппозиции государству». Поэтому, по мнению З.М. Абдулагатова, 
«…государству надо найти пути ко всем исламским конфессиям. 
Ровная открытость к ним, даже тем, которые находятся в отноше-
нии жесткой конкуренции “официальному исламу”, – действенный 
способ противодействия их радикализации» [2, c. 55–56]. Эта 
мысль в последние годы находит поддержку и в руководстве На-
ционального антитеррористического комитета. 



 10 

Однако не все так просто: существуют и сомнения относи-
тельно целесообразности работы с умеренными исламистами.  
В частности, эксперты из созданного в рамках Российской академии 
наук «Центра ситуационного анализа» считают, что осуществление 
отдельных призывов в пользу контактов властей с салафитами 
чревато негативными последствиями для развития отношений  
с последователями традиционного ислама. Так, утверждают они, 
попытка властей Дагестана провести переговоры с «лесными» 
привела к тому, что те стали предъявлять претензии и выдвигать 
свои условия, в том числе требуя назначения своих представите-
лей на должности заместителей глав администраций и зам. на-
чальников УВД [8]. 

Нет никаких сомнений в том, чтобы противостоять радика-
лам на интеллектуальном уровне, нужны образованные знатоки 
ислама, которых в российских традиционалистских кругах до сих 
пор явно недостаточно. В этой связи серьезную обеспокоенность 
вызывает подготовка кадров служителей мусульманского культа  
в России: ряд учебных текстов создается по системе средневеко-
вой схоластики, отсутствует аттестация учебников, не контроли-
руется качество образования, практически нет светских специали-
стов по исламскому богословию, не хватает знатоков арабского 
языка, грамотных переводчиков. Переводные книги с арабского и 
турецкого нередко культивируют экстремистские настроения и т.д. 

Совершенно очевидно, что в целях противодействия рели- 
гиозно-политическому экстремизму обществу и государству необ-
ходимо обратить особое внимание на систему религиозного обра-
зования. Речь идет о том, что необходимо создать отечественную 
модель исламского образования, что позволило бы перехватить 
инициативу у зарубежных мусульманских университетов и  
центров в сфере как очного, так и дистанционного обучения.  
В частности, в Саудовской Аравии, Египте, Афганистане, Паки-
стане, других государствах Ближнего, Среднего Востока и Север-
ной Африки студенты из России нередко продолжают изучать  
ислам в его наиболее радикальных формах, одновременно подвер-
гаясь антироссийской идеологической обработке. Многие лидеры 
вооруженного подполья, например уничтоженные А. Астемиров  
и М. Мукожев из Кабардино-Балкарии, прошли обучение в Ислам-
ском университете Эр-Рияда (Саудовская Аравия), в государстве, 
где доминирующим выступает суннитский ислам ваххабитской 
направленности. Всего же число тех, кто получил исламское обра-
зование за рубежом после распада Советского Союза, превысило 



 11

10 тыс. человек [8]. Несмотря на то что начиная с 2007 г. на Се-
верном Кавказе созданы три прошедших государственную аккре-
дитацию и лицензирование мусульманских центра – в Махачкале, 
Нальчике и Грозном, – они пока еще не смогли составить реаль-
ную конкуренцию зарубежным аналогам. 

Более того, система исламского образования в регионах Рос-
сии до сих пор выступает одним из мощных источников формиро-
вания фундаменталистского сознания мусульманской молодежи 
[9, c. 21]. Как справедливо отмечал дагестанский ученый 
И.А. Шамов, в программах исламских учебных заведений РД нет 
«ни истории, ни географии, ни математики, ни литературы, ни 
русского, ни иностранных языков, ни биологии, ни компьютерной 
грамоты, ни, разумеется, начал философии и еще десяток “ни”. 
Ничего из того, что делает члена общества образованным, а само 
общество – развитым» [12]. Как представляется, идеология проти-
водействия не может не уделить пристального внимания содержа-
нию учебных программ российских исламских образовательных 
учреждений. По мнению З.М. Абдулагатова, с которым мы пол- 
ностью солидаризуемся, государству и обществу в целях соответ-
ствия этих программ общественным и государственным интересам 
было бы желательно: 

– провести строгий учет всех исламских учебных заведений. 
Несанкционированных государством религиозных учебных заве-
дений с несоответствующими государственным стандартам про-
граммами быть не должно; 

– разработать с участием религиозных и светских ученых 
программы для религиозных учебных заведений всех уровней ис-
ламского образования (мактабы, медресе, исламские высшие 
учебные заведения); 

– контроль над строгим следованием принятым учебным 
программам должен быть особой заботой государства… [2, c. 50]. 

Помимо создания и совершенствования собственного рос-
сийского мусульманского образования сегодня чрезвычайно нуж-
на стабильная информационная политика по исламской проблема-
тике, включающая, в том числе, издание печатных материалов 
(периодических, учебно-просветительских и аналитических), соз-
дание соответствующих сайтов и интернет-портала, с одновремен-
ным противодействием аналогичной активности со стороны ради-
кальных исламистов. В частности, заслуживает пристального 
внимания со стороны властей их издательская деятельность и еще 
недавнее наличие в розничной торговле России книг и брошюр,  



 12 

по сути, подрывного содержания. Зачастую, как это случилось  
с мусульманской литературой, появление на полках магазинов,  
в мечетях и исламских учебных заведениях изданий, содержащих  
экстремистские идеи, было связано с дефицитом собственной  
богословской и правоведческой литературой. Этот недостаток до 
сих пор компенсируется произведениями зарубежных авторов, 
идеологов радикального ислама, в том числе экстремистскими 
(аль-Ваххаб, аль-Маудуди, С. Кутб, аль-Умар, аль-Фаузан, Баша-
мил, аль-Шакк и многие другие идеологи радикального ислама). 
Необходимо подчеркнуть, что подрывная исламистская литерату-
ра попадает в страну не только из-за рубежа, но значительная ее 
часть до недавнего времени публиковалась непосредственно на 
территории России (например, издательство «Бадр» тиражировало 
издаваемую литературу, в основном, в Москве и Московской об-
ласти). Безусловно, вся литература такого рода должна оказаться 
под полным и неукоснительным запретом. 

Особого внимания заслуживает киберпространство, актив-
ность различных телекоммуникационных сетей типа Интернет [5]. 
Виртуальное пространство заполнено исламистскими сайтами, 
форумами и диспутами экстремистской направленности. Все те-
ракты фиксируются на сайтах террористов, выступающих за «все-
мирный джихад», а также в социальных сетях. Деятельность от-
дельных субъектов киберпространства носит антироссийский 
характер. Соответственно, и противодействие «идеологическим 
диверсиям» на этом канале должно носить специфический харак-
тер. Вместе с тем в России «пока не найдено эффективных реше-
ний по недопущению использования Интернета для распростране-
ния террористической идеологии» [7]. 

Недостаточно ведется работа по дискредитации идеологии  
и практики радикальных исламистов. Имеющиеся возможности  
в этом направлении задействуются явно не в полной мере. Дейст-
венная пропаганда против «ваххабитов» ведется слабо, их не оп-
ровергают, из них не делают посмешище, – вместо этого органы 
власти и управления своими руками порой создавали героический 
ореол «борцов за веру» («моджахедов»), а также «мучеников» 
(«шахидов»). Практически не проводятся социологические замеры 
в различных слоях общества на предмет определения их заражен-
ности идеологией религиозно-политического экстремизма. Отсюда 
и неэффективность пропагандистских мероприятий государства, 
поскольку для каждой социальной страты общества нужен свой 
набор методов идеологического воздействия и убеждения. Напри-



 13

мер, для террористов не существует авторитета светских властей  
и ученых, а также представителей официального ислама. Для них 
«единственным моральным мерилом зачастую выступают моло-
дые имамы “из леса”, проповедующие джихад, причем эти имамы 
основательно подкованы и обладают даром убеждения» [11]. У нас 
же до сих пор в ходу некие универсальные, зачастую затратные, но 
малоэффективные мероприятия. 

Безусловно, необходимы меры по значительному организа-
ционному и материальному укреплению существующих околоис-
ламских организаций – Фонда поддержки исламской культуры, 
науки и образования и Группы стратегического видения «Россия – 
исламский мир». Аналогичный подход необходим и к тем струк-
турам, которые пока не нашли поддержки со стороны Федерально-
го центра и руководства субъектов РФ. В частности, речь идет  
о ряде таких организаций на Юге России и Северном Кавказе. 

Нужна и подготовка нового поколения ученых-исламоведов, 
знающих реалии и языки российских и зарубежных мусульман, 
прежде всего арабский, персидский и турецкий. Для этого в том 
числе следует разработать программу регулярных комплексных 
исследований по широкому спектру исламской тематики на основе 
сотрудничества ученых Федерального центра и регионов, под эги-
дой одного из профильных институтов Российской академии наук 
и ведущих вузов во главе с Минобрнауки России, с соответствую-
щей государственной финансовой поддержкой.  

Одновременно, как представляется, необходимо отстаивать 
светский характер Российского государства, его равное отношение 
ко всем традиционным религиям и конфессиям. Не вызывает  
сомнений то обстоятельство, что современное государство может 
достичь успехов в гражданском строительстве только на основе 
ценностей, общих для представителей всех религий и культур; бо-
лее того, только светское государство способно обеспечить под-
линную личную свободу вероисповедания. 

Кроме того, в самом широком смысле важнейшее значение 
имеет разработка эффективной молодежной политики в Россий-
ской Федерации и в ее регионах с учетом их специфики. Ведь  
сегодня на Северном Кавказе молодежь является основной пита-
тельной средой для распространения экстремистских идей и  
воплощения их в практической политической деятельности. Мо-
лодежная политика должна базироваться на надежном идейном 
фундаменте российского патриотизма, для чего следует сформи-
ровать основы современной национальной идеологии, без чего  



 14 

антитеррористическая деятельность будет буксовать. Кроме того, 
разработка молодежной политики должна быть самым тесным об-
разом увязана с комплексным решением проблем современного 
северокавказского общества (и не только северокавказского), осо-
бенно с такими его современными изъянами, как коррупция, каз-
нокрадство и клановость. Иначе говоря, при решении синтеза  
молодежных и исламистских проблем необходимо задействовать 
весь комплекс мер, составляющих содержание разнообразных 
подходов в противодействии современному терроризму на обще-
национальном уровне, сведению на нет внешнего влияния, усили-
вающего его. 

Безусловно, выделенные блоки, на которых следовало бы 
сконцентрировать внимание государства и общества, не перекры-
вают перечень всех мер, которые можно было бы артикулировать 
на канале усиления противодействия идеологии терроризма, сни-
жения эффективности конфликтогенных эндогенных и экзогенных 
факторов. Однако они, по нашему мнению, являются приоритет-
ными, первоочередными. Только совместными усилиями власти  
и гражданского общества можно реально укрепить фронт борьбы  
с терроризмом на информационном поле. 

 
Список литературы 

 
1. Абдулагатов З.М. Исламское сознание в глобализационных процессах:  

Проблемы адаптации. Махачкала, 2010. 184 с.; Он же. Особенности социали-
зации современной молодежи и социальные деформации в молодежной среде. 
Махачкала, 2011. 208 с.; Кисриев Э.Ф. Ислам и власть в Дагестане. М., 2004. 
176 с.; Муслимов С.Ш. Религиозно-политический экстремизм глазами даге-
станцев. Махачкала, 2011. 146 с. 

2. Абдулагатов З.М. Особенности социализации современной молодежи и соци-
альные деформации в молодежной среде. Махачкала, 2011. 208 с. 

3. Добаев И.П. Радикализация ислама в современной России. Москва – Ростов 
н/Дону: Социально-гуманитарные знания, 2014. 332 с. 

4. Добаев И.П., Добаев А.И. «Новый терроризм»: Глобализация и социально-
экономическое расслоение // Мировая экономика и международные отноше-
ния. 2009. № 5. С. 114–120. 

5. Добаев И.П., Седых Н.С. Идеология современного терроризма: Проблемы 
информационно-психологического противодействия в Российской Федера-
ции. Москва – Ростов н/Дону: Социально-гуманитарные знания, 2017. 159 с. 

6. Игнатенко А.А. Эндогенный радикализм в исламе // Центральная Азия и Кав-
каз (Швеция). 2000. № 2 (8) С. 112–128; Абдулагатов З.М. Особенности со-
циализации современной молодежи и социальные деформации в молодежной 
среде. Махачкала, 2011. С. 40.  



 15

7. Ильин Е.П. Система противодействия идеологии терроризма в РФ. [Элек-
тронный ресурс]. URL: http://www.nak.fsb.ru (Дата обращения: 15.06.2013.) 

8. Ислам в России: Угрозы радикализации // Российская газета. 2012. 4 апр. 
9. Муслимов С.Ш. Религиозно-политический экстремизм глазами дагестанцев. 

Махачкала, 2011. 146 с. 
10. Пржездомский А.С. Информационная сфера стала полем боя с экстремизмом 

и терроризмом // ФСБ за и против. 2010. № 11. С. 12–24. 
11. Сидоров А. Зеленое знамя с двуглавым орлом // Интерфакс. 2009. 31 авг. 
12. Шамов И.А. Религия или светское просвещение // Дагестанская правда. 2001. 

8 июня. 
Статья предоставлена автором для публикации  

в бюллетене «Россия и мусульманский мир». 
 
 
2018.03.001. Кузнецов И.М. ЦЕННОСТНЫЕ  
ОСНОВЫ МЕЖРЕЛИГИОЗНОГО СОГЛАСИЯ  
ПРАВОСЛАВНЫХ И МУСУЛЬМАН РОССИИ //  
Власть, М., 2018, № 6, с. 136–144. 
 
Ключевые слова: межрелигиозное согласие; традиционалистские 

ценностные смыслы; секулярно-рациональные (модернистские) ценно-
стные смыслы; православные и мусульмане России. 

 
Кузнецов И.М.,  
кандидат социологических наук,  
ведущий научный сотрудник  
Института социологии Федерального научно- 
исследовательского социологического центра РАН 
 
В статье обосновывается подход к исследованию ценностей 

российского общества, позволяющий изучить общие ценностные 
основания, обеспечивающие межрелигиозное согласие мусульман 
и православных России. На большом объеме эмпирических дан-
ных, реализующих этот подход, показано, что согласованное вос-
приятие текущих российских реалий представителями разных ре-
лигий обеспечивается в России одинаковым традиционалистским 
осмыслением базовых ценностных ориентиров. Автор статьи по-
нимает межрелигиозное согласие как согласованное восприятие  
и оценку представителями разных религий текущих реалий как 
внутри, так и вне России.  

В концепции исследователя набор ценностей остается отно-
сительно постоянным во времени, а процесс их смены сводится  
к изменению содержательного наполнения понятий, обозначающих 



 16 

общественные ценности. Эти постепенные изменения содержания 
той или иной ценности можно расположить между двумя полюса-
ми – традиционалистское толкование ценности и модернистское 
(секулярно-рациональное). Изложенный подход был использован 
при исследовании ценностных оснований консолидации россиян  
в рамках реализации проекта 2014–2018 гг. «Ресурс межэтниче-
ского согласия в консолидации российского общества: общее и 
особенное в региональном разнообразии». 

Современное российское сообщество нельзя назвать бази-
рующимся на традиционных ценностях. По преимуществу россия-
не находятся в процессе переосмысления ценностных приорите-
тов, хотя и относительно велика доля тех, кто систематически 
придерживается традиционалистских интерпретаций тех или иных 
ценностей. 

Сопоставление реакций на стандартные жизненные ситуа-
ции представителей групп «традиционалистов» и тех, кто нахо-
дится в процессе переосмысления ценностных смыслов, показало, 
что реакции «традиционалистов» более согласованы. Причем со-
гласованность взглядов «традиционалистов» прослеживается для 
респондентов разных возрастов, так и на уровне разных регионов, 
национальностей и конфессий.  

Согласно данным исследования, россияне придерживаются 
«традиционалистских» ценностных ориентиров преимущественно 
в вопросах видения места России в мире и в вопросах, касающихся 
безусловного приоритета моральных норм над рациональными 
соображениями. Полюс «модернизма» респонденты выбирают, 
если речь идет об ориентирах, касающихся экономической дея-
тельности, и инновациях, связанных с изменением принципов 
функционирования российской экономики. По мнению подав-
ляющего большинства респондентов, причисление себя к россия-
нам связано с лояльностью (или, по крайней мере, с манифестацией 
лояльности) таким ценностным ориентирам, как признание особо-
го, отличного от европейского, пути исторического развития Рос-
сии, уважение к сложившимся традициям, приоритет моральных 
норм перед рациональной эффективностью, ви́ дение России как 
великой державы. Это на сегодняшний день и есть те «скрепы», 
которые, согласно данным исследования, консолидируют россий-
ское общество в его социальном, культурном и этническом много-
образии.  

Автор рассматривает вопрос: насколько перечисленные  
ценностные основания могут способствовать поддержанию меж-



 17

религиозного согласия, особенно согласия между наиболее много-
численными в России религиозными сообществами православных 
и мусульман. Исследователь полагает, что межрелигиозное согла-
сие православных и мусульман России может быть основано на 
общих традиционалистских толкованиях базовых религиозных 
ценностей. 

Исследователь приходит к выводу, что согласованное вос-
приятие текущих российских реалий представителями разных ре-
лигий обеспечивается в России одинаковым осмыслением ценно-
стных ориентиров. Традиционалистское осмысление ценностных 
ориентиров обеспечивает стабильное существование сообщества – 
не только своего религиозного, но и российского, в котором они 
живут.  

Автор реферата В.Н. Сченснович 
 
 
Асиновский Д.Л.,  
младший специалист-исследователь,  
Европейский университет (г. Санкт-Петербург) 
СОВЕТСКИЙ СОЮЗ, НАЦИОНАЛИЗМ  
И РЕЛИГИЯ В АФРИКЕ  
И НА БЛИЖНЕМ ВОСТОКЕ (1955–1980) 
 
Аннотация. Изменение курса советской внешней политики  

с большей ориентацией на развивающиеся страны Азии и Африки после 
смерти Сталина спровоцировало также и изменение внешнеполитиче-
ских инструментов взаимодействия. Так вместе с направлением больших 
ресурсов на исследование стран Азии и Африки была проведена и пере-
оценка отношения к формирующимся в деколонизирующемся мире ре-
жимам, активно использующим национализм и религию в качестве основы 
идеологии. Статья обращается к изучению сложившихся в результате 
отчасти парадоксальных для советской идеологии оценок роли религии  
и национализма в революционном движении в период 1955–1980 гг. 

 
Ключевые слова: религия; национализм; советская внешняя поли-

тика; холодная война; деколонизация. 
 
Геополитическое положение середины 1950-х годов создало 

во многом уникальную ситуацию, в рамках которой Советский 
Союз был вынужден адаптировать свою идеологическую работу – 
по крайней мере, в той части, которая была направлена вовне.  



 18 

После смерти Сталина произошел значительный поворот в совет-
ской внешней политике. Послевоенное сосредоточение внешне- 
политического внимания на Европе было расширено также и на 
другие регионы. В последние годы вышло сразу несколько работ, 
достаточно убедительно показывающих, что в послевоенный ста-
линский период советская позиция по революционным движениям 
в развивающихся странах значительно зависела от ситуации в Ев-
ропе и на других театрах, по которым существовали соглашения  
и обостренные отношения с бывшими союзниками. Более того,  
в сталинский период готовность идти на уступки и заключать 
сделки с новыми «буржуазно-националистическими» режимами 
была крайне низкой – будь то режим Сукарно в Индонезии или 
молодой революционный режим в Египте1. 

Изменение позиции с приходом к власти Хрущёва было от-
ражено, прежде всего, в изменении восприятия национально-
освободительных движений и деколонизации. С середины 1950-х 
годов эти процессы рассматриваются как потенциальные возмож-
ности, которые Советский Союз не должен упустить. В отличие от 
Сталина Хрущёв не только был готов предоставлять помощь тем 
революционным режимам, которые о ней просили (прежде всего, 
социалистически ориентированным), но и оказывать поддержку 
более широкому спектру национальных сил, боровшихся с коло-
ниальным влиянием2. Именно в связи с этим ситуация, в которой 
советские представители не были приглашены и допущены к уча-
стию в Бандунгской конференции, оказалась крайне разочаровы-
вающей для советского руководства. Более того, одна из крупней-
ших дискуссий, возникших во время конференции, была связана  
с предложением принять резолюцию, осуждающую СССР как ко-
лониальную державу. Предложенная резолюция основывалась на 
фактах сохранения Советским Союзом русских имперских завое-
ваний в Средней Азии и советской лидирующей позиции в одном 
из двух блоков, находящихся в глобальном противостоянии3. 

Бандунгская конференция и последовавшее за ней образова-
ние движения неприсоединения стали сильным мотивационным 
фактором для советского внешнеполитического аппарата, чтобы 

                                                 
1 Westad. The Global Cold War. P. 51–67. 
2 Там же. – P. 67–72. 
3 Более подробно о ходе конференции см.: Allison R. The Soviet Union and 

the Strategy of Non-Alignment in the Third World. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1998. 



 19

начать продвижение лидирующей роли Советского Союза в анти-
колониальной борьбе. Однако позиция научного и социального 
прогресса, использовавшаяся ранее, как показала практика, не 
приносила достаточного результата. Так произошло, в числе про-
чего, обращение к языку традиции. Именно в этот период началось 
строительство каналов неформальной культурной дипломатии  
и изучения традиций деколонизируемого мира. Институционально 
реформы были запущены через реорганизацию Всесоюзного об-
щества культурной связи с заграницей (ВОКС) и формирование 
новых институтов взамен. Главным наследником ВОКС стал Союз 
советских обществ дружбы и культурных связей с зарубежными 
странами (ССОД) – именно эта организация переняла от ВОКС 
функции культурного взаимодействия и обмена1. Однако если рас-
сматривать исключительно развивающиеся страны третьего мира, 
то куда более значительная роль в культурной дипломатии отво-
дилась другой вновь образованной структуре – Советский комитет 
солидарности стран Азии и Африки (СКССАА), созданный как 
объединение общественных организаций азиатских республик 
СССР в 1956 г. Здесь тот факт, что именно азиатские республики 
оказались ядром новой организации взаимодействия с национально-
освободительными движениями Востока, совершенно не является 
случайностью. Новые эксперты и культурные эмиссары, которые 
планировались как агенты культурной дипломатии, должны были 
сами быть «восточного происхождения». В частности, когда речь 
шла о взаимодействии с традиционно мусульманскими регионами, 
такими медиаторами должны были выступать представители 
Средней Азии и Кавказа – партийные работники, интеллектуалы, 
ученые, и т.д. В то же время сама по себе религия не имелась ввиду 
в качестве фактора, объединяющего советский и зарубежный вос-
ток. Для Хрущёва и советского руководства ключевым фактором 
были общие культурные и исторические традиции2. Впрочем, это 
выделение общих традиций без особого места религии кажется 
достаточно проблематичным. Стоит, однако, признать, что та 

                                                 
1 Более подробно о реформе ВОКС и образовании ССОД см.: Gould-

Davies N. The Logic of Soviet Cultural Diplomacy // Diplomatic History. – 2003. – 
Vol. 27. – № 2. – P. 193–214; Mikkonen S. Changing Dynamics: From International 
Exchanges to Transnational Musical Networks // Reconsidering Stagnation in the 
Brezhnev Era. Ideology and Exchange / Eds. Fainberg D., Kalinovsky A.M. Lanham: 
Lexington Books, 2016. – P. 163–184. 

2 Kirasirova. «Sons of Muslims». – P. 108–109; 123–124. 



 20 

трансформация, через которую прошел советский ислам к этому 
моменту действительно позволяет говорить о некой отдельной  
советской исламской культуре, репрезентирующей скорее ислам-
ское культурное, а не религиозное наследие1. Таким образом, со-
ветские политические и культурные эмиссары выступали в качестве 
носителей и представителей «исламской цивилизации», а не исла-
ма как религии. Это представление в достаточной мере отражало 
позицию и имело поддержку партийного руководства. Вероятно, 
единственный институт, связанный с новой политикой культурной 
дипломатии, который открыто использовал религиозный язык и 
риторику, был представлен Среднеазиатским духовным управле-
нием мусульман (САДУМ) и его главой – муфтием Бабахановым2. 
В то же время сам Хрущёв, приветствуя зарубежных «восточных 
гостей», часто обращался к примеру «советских мусульман» как 
модели для всех других мусульман3. И несмотря на то что вполне 
вероятно, что Хрущёв не имел в виду мусульманское сообщество  
в религиозном смысле, используемая терминология только под-
черкивает трудность в проведении разграничения между «куль-
турным наследием ислама» и его религиозным наполнением. 

Африка привлекала особое внимание советской внешней по-
литики и до начала массовой деколонизации. Это был один из 
важнейших регионов мира в числе тех, на которые была направле-
на реформированная политика привлечения развивающихся стран 
в советскую орбиту влияния. Для Хрущёва Африка представляла 
новую арену для распространения социалистических идеалов за 
счет уходящего колониального влияния. В то же время для евро-
пейских колониальных держав Африка оставалась регионом,  
находящимся исключительно в их сфере влияния, несмотря на де-
колонизацию4. С другой стороны, для многих африканских рево-
люционеров и новых национальных лидеров Советский Союз 
представлял альтернативный путь модернизации, не связанный  
с зависимостью от технологий, ресурсов и капитала бывших мет-
рополий5. 

                                                 
1 См.: Khalid A. Islam after Communism: Religion and Politics in Central Asia. – 

Berkeley: University of California Press, 2007. 
2 Kirasirova. «Sons of Muslims». – P. 124–126. 
3 Там же. – P. 128–129. 
4 Zubok. A Failed Empire. – P. 247–248. 
5 Westad. The Global Cold War. – P. 88–116. 



 21

Это восприятие напрямую связано с развитием концепции 
неоколониализма. Новые независимые африканские лидеры (пер-
вый из них ганский лидер Кваме Нкрума) успешно применяли 
марксистскую теорию к реалиям деколонизирующихся государств. 
Если классический марксизм обращается к теме социальной не-
справедливости внутри системы, неоколониализм утверждает на-
личие углубления несправедливостей, порожденных колониализ-
мом в рамках постколониальной системы. Особая хитрость, 
которая, с точки зрения теории неоколониализма, характеризовала 
постколониальное устройство мира, заключалась именно в том 
факте, что бывшим колониям была предоставлена формальная не-
зависимость, однако реальная зависимость сохранилась в форме 
экономической эксплуатации в интересах представителей старых 
метрополий. Для таких мыслителей, как Нкрума, было важно под-
черкнуть, что не исключительно стремление к экономической вы-
годе руководило неоколонизаторами, а в большей степени сохра-
нение своего влияния и власти1. 

С другой стороны, в рамках оценок колониализма и его  
последствий важнейшие теоретические исследования утверждали 
необратимую сущность культурных и лингвистических изменений 
и трансформаций как один из наиболее значительных факторов 
влияния европейского колониализма на традиционную культуру 
стран третьего мира2. В то же время, несмотря на то что религия не 
занимала важного места в неоколониальной и схожих теориях, ее 
вполне можно было бы определить как один из аспектов культур-
ного неоколониализма. Абсолютное большинство национально-
освободительных движений избегали религиозной риторики в своей 
идеологии. Основой их идеологической базы все же был антико-
лониальный национализм. В этом смысле революция в Иране  
и последовавшее за ней религиозное наполнение нового витка  
постколониального антиколониализма является значительным  
исключением из этого ряда, что будет более подробно рассмотре-
но в последующих главах. Для более раннего же периода и боль-
шинства национальных лидеров достаточно широкого спектра от 
Кваме Нкрумы до Амилкара Кабрала религия не только не была 

                                                 
1 Nkruma K. Neo-Colonialism: The Last Stage of Imperialism. – London:  

Nelson, 1965. – P. IX–XX. 
2 Fanon F. The Wretched of the Earth. – New York: Grove Press, 1963. – 

P. 148–205; Ngugi wa Thiong’o. Decolonising the Mind: The Politics of Language in 
African Literature. – London: J. Currey, 1986. – P. 1–33. 



 22 

знаменем их движения, но, напротив, борьба с ней часто станови-
лась одной из важных идеологических задач. В равной степени для 
националистов и социалистов в третьем мире религия символизи-
ровала отсталость, которую необходимо было преодолеть часто 
вне зависимости от культурных истоков религии – будь то христи-
анство или ислам, импортированные извне или местные религиоз-
ные культы1. В то же время большая часть населения новых госу-
дарств вполне серьезно относилась к религии и ее практикам,  
и лишь немногие из лидеров были готовы пойти путем Мустафы 
Кемаля и удалить религию из публичного пространства. Таким 
образом, новые национализмы независимых бывших колоний  
в отличие от европейских национализмов были построены на  
антиимпериалистическом чувстве и привязаны к гордости мест-
ными традициями2. Вне зависимости от того были или не были 
новые национальные лидеры готовы включать религию в широкое 
понимание «местного» в рамках идеологии антиколониализма 
большинства она присутствовала. 

Можно привести примеры и другого типа национальных  
лидеров. Так, индонезийский лидер Сукарно предлагал своим по-
следователям своеобразную идеологическую смесь, включавшую  
индонезийский национализм не только с элементами социализма, 
но и ислама. Другим примером интересной идеологической смеси 
может выступать идеология африканского социализма («уджа-
маа»), главным проповедником которой был первый президент 
независимой Танзании – Джулиус Ньерере. Так же как и Сукарно, 
Ньерере оставался лично глубоко религиозным человеком до кон-
ца своих дней. Оставаясь одновременно убежденным социалистом, 
он не видел альянс с Советским Союзом в качестве уникального 
способа установления социально справедливого строя. В свою 
очередь, для СССР такие лидеры как Сукарно в 1950-е годы  
и Ньерере – в 1960-е выступали в качестве мотивирующих тригге-
ров для поиска гибких моментов в советской экспортной идеоло-
гии. Завоевание симпатий новых режимов, склоняющихся к со-
циализму, но с националистическими (и иногда религиозными) 
элитами во главе, становилось одной из ключевых задач для 
внешней политики Хрущёва, и даже в большей степени Брежнева. 

                                                 
1 Westad. The Global Cold War. – P. 95. 
2 Более подробно об имперских корнях европейского национализма см.: 

Nationalizing empires // Eds. Berger S., Miller A. Budapest: Central European Univer-
sity Press, 2015. 



 23

Трудно назвать хрущёвское идеологическое наступление  
в Африке успешным предприятием. Советская помощь режимам 
Кваме Нкрумы в Гане, Патриса Лумумбы в Конго, Ахмеда Секу 
Туре в Гвинее не принесла какого-либо значительного успеха 
СССР1. Определенный уровень разочарования, однако, не означал 
возврата к сталинскому неверию в революционную трансформа-
цию «отсталых регионов». Почти десятилетие спустя брежневская 
внешнеполитическая тройка (Громыко, Гречко (позже смененный 
Устиновым) и Андропов) осуществила советское возвращение  
в Африку. Современные исследования убедительно показывают, 
что перенаправление советской политики в Экваториальную  
и Южную Африку в 1970-е годы было результатом комбинации 
целого ряда факторов. Открытое противостояние с КНР за лидер-
ство в социалистическом лагере, распад португальской колониаль-
ной империи и одновременное низложение диктаторского режима 
в Португалии, американский коллапс в Юго-Восточной Азии, дав-
ление братьев Кастро, для которых Африка была важным полиго-
ном, где можно было проявить независимость кубинской внешней 
политики. Однако с идеологической точки зрения важнейшим 
фактором выступил массовый разворот африканских революцио-
неров к левой идеологии. Для СССР это выглядело как историче-
ская возможность, которую нельзя было упустить. Обращение но-
вых лидеров осколков бывшей португальской империи в Африке  
к марксизму-ленинизму в советском прочтении создало настрое-
ние эйфории в советском внешнеполитическом блоке. Третий мир, 
наконец, строил социализм по советским образцам. Теперь СССР 
имел дело не с Нкрумой с его панафриканским национализмом  
и не с Ньерере и его уникально африканским социализмом, но  
с лидерами нового типа, представляющими идеалы марксизма-
ленинизма освобожденным народам Африки – такими, как  
Агостиньо Нето в Анголе или Самора Машел в Мозамбике2. 

Еще одним регионом, изменения в котором повлияли на 
формирование оптимистичного взгляда на идеологические  
перспективы советской внешней политики в развивающихся стра-
нах, был Ближний Восток. После поражения коалиции, возглав-

                                                 
1 Давидсон А.Б. СССР и Африка (1918–1960). Документированная исто-

рия взаимоотношений. – М.: ИВИ РАН, 2002. – С. 162–304. 
2 Westad O.A. Moscow and the Angolan Crisis, 1974–1976: A New Pattern of 

Intervention. Cold War International History Bulletin 8 (9), P. 20–22; Westad. The 
Global Cold War. – P. 207–249; Zubok. A Failed Empire. – P. 249–254. 



 24 

ляемой Объединенной Арабской Республикой в Шестидневной 
войне, стал очевиден тупик, в который зашел панарабистский  
проект. Несмотря на то что сменивший Нассера на посту прези-
дента Египта Анвар Садат совершенно не оправдал ожиданий  
и надежд советского внешнеполитического блока, другой осколок 
неудачного проекта – Сирия во главе с Хафезом аль-Асадом – ока-
зался более перспективным направлением. Сирия станет ключе-
вым партнером СССР на Ближнем Востоке, оставаясь формально 
государством, руководимым националистической баасистской 
идеологией. Еще более благоприятная, с советской точки зрения, 
ситуация сложилась в соседнем Ираке. Несмотря на то что в 1963 г. 
дружественный СССР режим Абдель Карима Кассима был сверг-
нут в результате баасистского переворота, к 1970 г. иракские ком-
мунисты смогли занять целый ряд высших государственных  
постов. Пример Ирака оказался чрезвычайно важным для форми-
рования положительных ожиданий в СССР относительно других 
развивающихся стран с националистическими режимами1. Сам же 
арабский национализм и панарабизм после смерти Нассера был 
критикуем советскими аналитиками, что делало его положение 
похожим на африканские националистические проекты2. 

Левый идеологический тренд на Ближнем Востоке усилился 
с выводом последних частей британских Вооруженных сил из 
Адена и деколонизацией Южного Йемена. Вновь образованная 
Народно-Демократическая Республика стала важным фактором, 
под частичным влиянием которого Советский Союз оказался  
вовлечен в конфликты в районе Африканского Рога. В данном слу-
чае, не только идеология, но и вопросы военно-стратегического  
и геополитического планирования сыграли важную роль3. Борьба 
за распространение социалистической идеологии и за новые воен-
ные и военно-морские базы спровоцировала советскую поддержку 
леворадикального восстания в оманской провинции Дофар, а позд-
нее (и намного важнее и успешнее) нового революционного режима 
                                                 

1 Westad. The Global Cold War. – P. 250. 
2 См.: Сагадеев А.В. Проблема «национальной философии» в идеологии 

арабского национализма // Современные идеологические проблемы в странах 
Азии и Африки / Под общ. ред. Григоряна С.Н. – М.: Наука, 1970. – С. 35.  

3 Более подробно важность кейса Йемена описана в Kelly J.B. Arabia, the 
Gulf and the West. – London: Weidenfeld and Nicolson, 1980. Детальное исследова-
ние восстания в Дофаре и советского участия можно найти в Takriti A.R. Monsoon 
Revolution: Republicans, Sultans and Empires in Oman. – Oxford: Oxford University 
Press, 2013. – P. 164–171. 



 25

Менгисту в Эфиопии. Революция в Эфиопии оказалась настолько 
впечатляющим событием для советского внешнеполитического 
блока, что даже союзнические отношения с сомалийским режимом 
и наличие военно-морской базы в Бербере не остановили совет-
скую поддержку Эфиопии в Огаденском конфликте с Сомали.  
В данном случае идеология оказалась важнее краткосрочных гео-
политических преимуществ – режим Менгисту не только был со-
циалистическим, но был готов адаптировать под себя именно  
советскую модель и теоретическую базу марксизма-ленинизма. 
Это, казалось, был абсолютный успех, который предвосхищал  
будущее глобальное распространение советской идеологии1. 

Однако если возвращаться к религии, важно понять, как 
именно религия вписывалась в геостратегическое и идеологиче-
ское противостояние в рамках холодной войны в развивающихся 
странах. К 1970-м годам политический потенциал религии казался 
скорее частью истории, чем реальным идеологическим фоном. Ни 
одна из вышеописанных революций или трансформаций не ис-
пользовала религию как часть политической игры. Большинство 
исследователей рассматривали религию как идеологию, предшест-
вовавшую национализму, антиколониальную основу, вокруг кото-
рой формировался местный национализм. Религия (прежде всего, 
ислам на Ближнем и Среднем Востоке), казалось, не обладала  
потенциалом, чтобы стать антинациональной, универсалистской 
политической идеологией, – такой, какой она станет в ряде регио-
нов и стран к концу 1970-х годов2. Однако религия действительно 
оказалась важным фактором в обществах, которые проходили че-
рез период радикальной трансформации. Ни одно из революцион-
ных движений не было религиозным, но в то же время ни одно не 
было открыто антирелигиозным. Даже самые ярые сторонники 
марксизма-ленинизма не были готовы пойти против массовой ре-
лигиозности управляемых ими обществ – будь то мусульманские 
страны, как Ирак, или христианские, – как Эфиопия. 

Советские востоковеды, африканисты и религиоведы таким 
образом вынуждены были анализировать сложившуюся ситуацию, 
объяснять сохранение роли религии в обществах, принявших 
«путь прогресса», а также находить язык и идеологические подходы 
для описания и реакции на этот феномен. В рамках классического 
                                                 

1 Westad. The Global Cold War. – P. 273–279. 
2 См.: Keddie N.R. Pan-Islam as Proto-Nationalism // The Journal of Modern 

History – Mar. 1969. – Vol. 41. – N 1. – P. 17–28. 



 26 

марксизма-ленинизма в целом не возникало проблем с объяснением 
существования отсталого большинства – революция и освободи-
тельная борьба были прерогативой сознательного авангарда обще-
ства. Противоречие, которое обнаруживалось в Азии и Африке, 
заключалось в том, что религиозные лидеры часто оказывались 
участниками революционных движений, хотя и не возглавляли их. 
Таким образом, задача советских исследователей состояла в том, 
чтобы «изучить истинное значение влияния, которое религия име-
ла на общественную мысль народов Востока… и новое содержа-
ние, которое оборачивалось в традиционные религиозные формы 
для того, чтобы вскрыть главные особенности идеологической 
борьбы в развивающихся странах»1. 

Объяснение, которое мы можем найти в целом ряде иссле-
довательских работ, заключается в метафоре «пробуждения».  
Угнетенные народы третьего мира проснулись после кошмарного 
сна колониализма, длившегося веками, и процесс этого пробужде-
ния был тесно связан с национальным и социальным освобожде-
нием. Внезапное пробуждение в таких аналитических работах 
представляется скорее как результат стихийного развития истории, 
нежели как историческая необходимость – термин более привыч-
ный для описания революционных процессов в марксистской тео-
рии. Пробудившись после векового сна, народы развивающихся 
стран нуждались в идеологической поддержке и естественным об-
разом обратились к религии как к наиболее привычному и понят-
ному идеологическому инструменту, который был им знаком2. 
Следовательно, сохраняющееся значение и влияние религии в раз-
вивающихся странах было, с точки зрения советских аналитиков, 
напрямую связано с подъемом антиимпериалистической нацио-
нальной идеологии в колониальный период. Колониализм пред-
ставлялся как исключительные исторические обстоятельства,  
в рамках которых происходило объединение разных классов коло-
низированного общества для объединенной борьбы против захват-
чиков: «В противостоянии с колонизаторами индийцы, иранцы, 
афганцы, арабы и другие народы угнетенного Востока пытались 

                                                 
1 Полонская Л.Р., Литман А.Д. Религия и общественная мысль народов 

Индостана // Современные идеологические проблемы в странах Азии и Африки / 
Под общ. ред. Григоряна С.Н. – М.: Наука, 1970. – С. 88. 

2 Дружбинский О.И., Теплухин В.А. Исторический опыт социальных пре-
образований в странах «Третьего мира» и религия. – М.: АН СССР ИНИОН, 1978. – 
С. 3. 



 27

противостоять иноземцам через свой язык, традицию, уникаль-
ный образ жизни, в котором религия играла важную роль»1. 

С развитием «мелкобуржуазного национализма» и местного 
прогрессивного движения интеллектуалы Востока (здесь исследо-
ватели чаще всего обращаются к фигурам Джамаладдина  
аль-Афгани, Мохаммеда Абдо и их последователей) провозгласи-
ли необходимость в религиозной реформе (или даже своей рефор-
мации по аналогии с христианством). Интерпретация их идей  
советскими исследователями предполагала, что возвращение к ре-
лигиозной чистоте могло противодействовать идеологии колони-
заторов и в то же время сделать религию совместимой с буржуаз-
ными достижениями модерного мира. Другой аспект религии, 
затрагиваемый при анализе, заключался в том, что культура  
и идеология Запада воспринималась в обществах развивающихся 
стран как материалистическая, в то время как реформированная 
религия могла поддержать духовную силу Востока2. 

Религия, по мнению советских специалистов, в освобожден-
ных странах Азии и Африки имела крайне важное значение как 
часть национального мифа – во многом, из-за того, что большая 
часть границ вновь образованных государств были проведены на 
карте колонизаторами и редкое деколонизированное государство 
было демографически близко к племенной или этнической гомо-
генности. Таким образом, реформированная и «национализиро-
ванная» религия могла стать объединяющим факторов для этих 
новых разобщенных сообществ. Примеры, которые мы встречаем 
в советской литературе, – это Чад периода президентства Нгарта 
Томбалбая, где религия была объявлена частью прогресса; Заир 
при Мобуту, где «африканизация» христианства была использова-
на для снижения влияния европейского духовенства и католиче-
ской церкви, в целом концентрируя религиозную веру в рамках 
государственной национальной идеологии; Уганда при Иди Амине 
Дада, который несмотря на свое личное обращение в ислам, издал 
указ о депортации всех иностранных служителей культа для того, 
чтобы «угандизировать» религию3. Схожим образом и политика 
Ньерере в Танзании в этот период описывалась как националисти-
ческая. Его «утопичный африканский социализм» не исключал 

                                                 
1 Полонская, Литман. Религия и общественная мысль. – С. 88. 
2 Там же. – С. 96. 
3 Дружбинский, Теплухин. Исторический опыт социальных преобразова-

ний. – С. 48. 



 28 

религию из государственной идеологии и, в отличие от Мобуту  
и Амина, Ньерере никогда не подвергал репрессиям представите-
лей духовенства. Более того, им было предложено стать союзни-
ками правительства в деле трансформации танзанийского общества: 
«…государство в Африке имеет достаточно возможностей, 
чтобы подавить клерикальную оппозицию и завершить процесс 
отделения церкви от государства. В Заире подавление и отделе-
ние успешно проходит под знаменем национализма, в то время как 
в Танзании – под флагом социализма. В обоих случаях процессы, 
вероятно, окончатся кристаллизацией глубоко синкретичной, ре-
лигиозно-мессианской и органичной общей национальной идеоло-
гии, которая необходима для национального самоопределения  
и развития единого сильного государства»1. 

Так или иначе, приведенные выше цитаты и описания под-
тверждают важность, которую имела религия в оценках советских 
экспертов. Несмотря на то что религия не играла значительной 
роли в социалистической трансформации определенных регионов 
третьего мира в 1970-е годы, она была важным фактором форми-
рования местного национализма и потому социалистическое за-
воевание новых регионов, более глубинное установление  
марксизма-ленинизма в уже революционизированных государст-
вах были невозможны без определения роли религии в революци-
онных процессах. Национализм в развивающихся странах в рабо-
тах экспертов был крепко связан с религиозными корнями из-за 
особой ситуации, сложившейся в результате колониального  
периода. В связи с этим аналитики вновь и вновь обращались  
к ленинской цитате о двойственной сущности религии и необхо-
димости оценивать политическую природу того или иного религи-
озного (или отчасти религиозного) движения через призму сил, 
которые это движение в себя включает, и роли, которую эти силы 
играют в определенных социально-политических обстоятельствах. 
Действительно, религия, по Ленину, могла использоваться силами 
реакции, но одновременно могла и играть роль, похожую на ту, 
что она играла в антифеодальных движениях в Европе – роль на 
грани прогрессивной и даже революционной. Задача хорошо обра-
зованного исследователя-марксиста, следовательно, заключалась  
в том, чтобы разобраться, в какой роли в том или ином случае  
выступает религия. Даже советская антирелигиозная пропаганда 
                                                 

1 Дружбинский, Теплухин. Исторический опыт социальных преобразова-
ний. – С. 52–53. 



 29

призывала не приравнивать религию к антикоммунизму, несмотря 
на то что «очень часто религия играла важную роль в правящих 
кругах капиталистических стран»1. Один из хрущёвских выдви-
женцев в сфере культурной дипломатии Бободжан Гафуров, зани-
мавший ключевую должность директора Института востоковеде-
ния, сформулировал этот подход следующим образом: 

«В.И. Ленин подчеркивал, что поиск причин, особенностей  
и конкретных деталей политических протестных движений с ре-
лигиозной оболочкой (нормальной для всех народов на определен-
ной ступени развития) является необходимым элементом, чтобы 
найти и новые способы расширения и углубления антиимпериали-
стической борьбы. Отказ от анализа этих вопросов… Ленин по-
лагал, как попытку избежать полной подготовки к преобразова-
нию национального движения в социальную революцию»2. 

Однако все же ключевым свойством прогрессивной роли ре-
лигии, которое вытекает из вышеописанных рассуждений, являет-
ся ее временное пребывание в этом качестве. Мы не найдем иссле-
дования или аналитической записки, в которой бы защищалась 
позиция потенциального долгосрочного сохранения религии  
в идеологии или сознании революционных обществ третьего мира. 
Развитие социально-экономического положения и сознания отста-
лых масс в конце концов должно было привести развивающиеся 
страны на единственно верный путь научного восприятия реаль-
ности и следовательно атеизма3. 

Реальность, однако, внесла определенные коррективы в это 
идеалистичное представление, сложившееся в среде советских 
экспертов. Религия не просто сохранила свое значение в рамках 
революционной реальности в «странах Азии и Африки», но более 
того, начала приобретать все больше политического значения. 
Здесь, прежде всего, стоит говорить о роли ислама – религии, 
имевшей в себе политическую составляющую со времен своего 
появления, которая, однако, казалась, к середине XX в. осталась  
в прошлом. Конец 1970-х годов оказался периодом, в котором  

                                                 
1 Великович Л.И. Религия в современной идеологической борьбе. – М.: 

Московский рабочий, 1981. – С. 13–15. 
2 Религия и общественная мысль народов Востока / Под общ. ред. Гафуро-

ва Б.Г. – М.: Наука, 1971. – С. 6–8. 
3 Дружбинский, Теплухин. Исторический опыт социальных преобразова-

ний. – С. 55. 



 30 

исламу был возвращен его политический вес; периодом, в котором 
произошла трансформация роли религии в революциях.  

В одном из сборников, опубликованных Институтом науч-
ного атеизма в 1978 г., можно обнаружить рецензию на книгу Пьера 
Биго «Церковь и революция в третьем мире». Перефразируя Биго, 
автор рецензии утверждает, что человечество находится перед вы-
бором между двумя возможностями – обществом потребления  
и обществом администрирования. В следующем же предложении 
рецензент задается вопросом – «Есть ли в третьем мире потенциал 
для революции иного рода?»1. Спустя всего лишь несколько меся-
цев Иранская революция предложит свой ответ на этот, казалось 
бы, риторический вопрос. 

Статья предоставлена автором для публикации  
в бюллетене «Россия и мусульманский мир». 

 
 
 

                                                 
1 Радугин А.А. Рецензия на П. Биго «Церковь и революция в третьем  

мире» // Религия и социальные проблемы современности. Под общ. ред. Велико-
вича Л.И. и др. – М.: Академия общественных наук при ЦК КПСС. Институт  
научного атеизма, 1978. – С. 172–183. 



 31

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА В РЕГИОНАХ  
РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ, ЗАКАВКАЗЬЯ  
И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
 
 
 
 
 
2018.03.002. Апажева С.С., Мамсиров А.Х.,  
Цолоев Т.С. СЕВЕРНЫЙ КАВКАЗ:  
СОВРЕМЕННАЯ ЭТНОПОЛИТИЧЕСКАЯ  
СИТУАЦИЯ И ПЕРСПЕКТИВЫ  
ЕЕ СТАБИЛИЗАЦИИ // История: факты  
и символы, 2017, № 4 (13), с. 101–111. 
 
Ключевые слова: Северный Кавказ; межнациональные отноше-

ния; этнокультурная идентичность; религиозный экстремизм; нацио-
нальная политика; этнотерриториальные противоречия. 

 
Апажева С.С.,  
кандидат филологических наук, доцент  
Мамсиров А.Х.,  
кандидат экономических наук, доцент  
Цолоев Т.С.,  
доктор исторических наук,  
профессор (Кабардино-Балкарский государственный  
университет им. Х.М. Бербекова, г. Нальчик) 
 
Коллектив авторов из Кабардино-Балкарского государствен-

ного университета им. Х.М. Бербекова посвятили статью исследо-
ванию проблем национальной политики и межэтнических отношений 
на Северном Кавказе.  

В настоящее Россия стоит перед необходимостью переос-
мысления собственного исторического, а также международного 
опыта строительства национальной политики и межнациональных 
отношений в целях выработки «мягкого» прагматического регули-
рования межнациональных отношений. В условиях геополитической 
конфронтации с западным миром, информационных и гибридных 
войн, активизации радикального ислама и международного терро-
ризма, нарастания неконтролируемой миграции населения, а также 
многообразного экономического и финансового давления извне,  



 32 

в которых оказалась многонациональная и поликонфессиональная 
Россия, межнациональные отношения внутри страны становятся 
ключевой проблемой национальной безопасности.  

Проведенный авторами анализ национальной политики  
и межнациональных отношений позволяет утверждать, что этно-
территориальные противоречия на Северном Кавказе являются 
самыми сложными, наиболее опасными и потенциальными источ-
никами межнациональных, этнополитических конфликтов.  

Межэтнические отношения не только всегда были одним из 
ключевых факторов в социальной истории России, но также при-
обрели критическое значение в поворотные моменты – так было  
в 1917 и в 90-х годах ХХ в.  

Северный Кавказ всегда был и остается регионом, где стал-
киваются стратегические интересы мировых держав. На рубеже 
нового тысячелетия регион остается зоной острого экономическо-
го и политического соперничества, где четко видны геополитиче-
ские и геостратегические линии, направленные на ослабление  
России и укрепление влияния Запада.  

Более 30 государств, многие транснациональные организа-
ции и компании объявили Кавказ зоной своих стратегических ин-
тересов. Возникла прямая угроза превращения Северного Кавказа 
в один из центров международного терроризма. Активное проник-
новение религиозного экстремизма (ваххабизма), попытки полити-
зировать ислам, которое в последние годы проявилось в Чечне  
и Дагестане, все чаще влияют на этнополитическую ситуацию  
в регионе.  

Одной из причин быстрого роста межэтнических конфлик-
тов на Северном Кавказе являются формы и темпы, с которыми 
сейчас происходит глобализация, максимально увеличивая эконо-
мические, культурные, межконфессиональные и межцивилизаци-
онные контакты. Форма полной вестернизации, которую этот про-
цесс приобрел в последние десятилетия, приводит к появлению 
новых и расширяющихся старых межцивилизационных разломов. 
Самые ощутимые из них, разделяющие западную цивилизацию  
и исламский мир, проходят через Россию.  

В ходе естественного исторического процесса адаптации ис-
лама к национальным морально-правовым кодексам народов Се-
верного Кавказа сложилась своеобразная локальная форма его  
существования, известная в религиозных исследованиях как «по-
вседневный», «популярный» ислам, характерная для верований 
большинства других народов. Тем не менее в современном северо-



 33

кавказском обществе существуют разные взгляды и подходы  
к этому вопросу, в том числе необоснованно искажающие, в неко-
торых случаях, исторические реалии и чрезмерно политизирую-
щие проблемы соотношения религиозных и национальных тради-
ций северокавказской культуры.  

Такие явления, как полиэтнический и поликонфессиональный 
состав населения региона, наличие в нем национально-государст- 
венных образований и сложная история отношений между мест-
ными народами между собой и с Российским государством, долж-
ны быть выведены за рамки политического анализа. Все это долж-
но быть тщательно изучено. Без компетенции в соответствующих 
вопросах невозможно проводить содержательную политику, не-
возможно исключить эти явления как факторы межэтнической  
напряженности.  

В контексте роста этнонационализма духовные лидеры мас-
совых движений на Северном Кавказе пытались опираться на ис-
торический или псевдоисторический прецедент, который призван 
узаконить нынешние заявления о самоопределении или независи-
мой государственности и мобилизовать массы для достижения 
этой цели. Для этого часто изобретался миф, задачей которого было 
обоснование некоторых этнонациональных претензий. Наиболее 
тревожным в этой деятельности является то, что такие мифологе-
мы проникают в средства массовой информации, создавая опас-
ность формирования агрессивного этнонационализма и ксенофо-
бии среди молодого поколения и обрекая страну на межэтнические 
конфликты и рост экстремизма.  

Автор реферата Е.Л. Дмитриева 
 
 
Сченснович В.Н.,  
научный сотрудник ИНИОН РАН 
ГЕОПОЛИТИКА В КАСПИЙСКОМ РЕГИОНЕ 
(Обзор) 
 
Аннотация. Каспийский регион всегда находился в поле внимания 

исследователей. Здесь присутствуют интересы многих стран, зани-
мающихся разработкой нефтегазовых месторождений. В первую оче-
редь, это члены «пятерки» – Россия, Казахстан, Туркменистан, Азер-
байджан. Иран. В нынешнее время к этому региону проявляют особое 
внимание США, Турция и Китай. 



 34 

Ключевые слова: Каспийский регион; геополитика; безопасность; 
правовой статус; проблемы; угрозы и вызовы; углеводородное сырье; 
Россия; Казахстан; Туркменистан; Азербайджан; Иран; США; Турция; 
Китай. 

 
Введение 
 
Распад СССР в 1991 г. и появление на евразийском конти-

ненте новых суверенных государств повлек за собой формирова-
ние геополитических регионов со своими проблемами и угрозами. 
Одним из них стал Каспийский регион. Его исследованию посто-
янно уделяется большое внимание в экспертном сообществе. Это 
определяется богатством региона углеводородами и местораспо-
ложением, где пересекаются ключевые пути по оси Север–Юг  
и Восток–Запад. Большие запасы нефти стали объектом исключи-
тельного внимания мирового бизнеса. Объем этих запасов позво-
лил назвать Каспий вторым Персидским заливом. Наличие богатых 
запасов углеводородного сырья на Каспии обусловили стремление 
США, стран ЕС и Турции расширить свое политическое и эконо-
мическое влияние в этом регионе. Ресурсы Каспия интересны  
и для быстрорастущего азиатского рынка, где главную роль играет 
Китай.  

 
1. Джанталеева М.Ш. Стратегические вызовы и обеспече-

ние безопасности в Каспийском регионе в ХХI веке // Социально-
политические и историко-культурные аспекты современной  
геополитической ситуации: Материалы Международной научно-
практической конференции X Научно-образовательного форума. 
Под ред. В.В. Бобылева. М., 2017. С. 299–304.  

 
Каспийский регион, пишет кандидат политических наук 

М. Джанталеева (Астраханский государственный ун-т), в силу его 
геостратегического положения, политических, экономических, 
экологических факторов имеет для РФ важное значение, в том 
числе и в плане обеспечения национальной безопасности. Россия 
как правопреемник СССР и как региональная держава в Каспий-
ском регионе пытается сохранить здесь свое влияние, принимая во 
внимание и энергетический, и геополитический факторы. Автор 
статьи подчеркивает необходимость квалифицировать границы 
Каспийского региона с точки зрения международного права. Во-
первых, государство, частично выходящее на Каспийское море, 



 35

какое бы большое оно ни было, является региональным субъектом. 
Во-вторых, те страны, которые не выходят своими границами на 
воды бассейна, но находятся близко от них и могут по праву ока-
зывать воздействие на международную обстановку на море, тоже 
являются государствами региона. В узком смысле к Каспийскому 
региону относят только прикаспийские страны: Россия, Казахстан, 
Туркменистан, Азербайджан, Иран. В более широком правовом  
и геополитическом смысле в понятие «Каспийский регион» вклю-
чают и те страны, географическое положение и политика которых 
оказывают значительное воздействие на прокладку маршрутов 
нефте- и газопроводов, других транспортных линий, в целом на 
обстановку в регионе. Это такие государства, как Китай, Турция, 
Грузия, Пакистан, Киргизия, Афганистан, Таджикистан и Узбеки-
стан.  

Переходя от определения региона к ключевым проблемам 
безопасности на Каспии, автор отмечает, что на протяжении уже 
20 с небольшим лет основными проблемами Каспийского региона 
считаются:  

– неурегулированность международно-правового статуса  
и режима Каспийского моря;  

– энергетическая безопасность, проблемы транспортировки 
каспийских энергоносителей на мировые рынки;  

– экологическая безопасность, неповторимая экосистема 
Каспийского моря, которая нуждается в охране;  

– военная безопасность, проявление большого интереса со 
стороны некоторых стран ЕС и США к процессам, происходящим 
в регионе, в том числе попытки взять под контроль вопросы обес-
печения военной безопасности.  

Правовой статус Каспийского моря не установлен до сего-
дняшнего момента. Отсутствие четкого правового определения 
национальной принадлежности нефтегазовых структур Каспия 
между каспийскими государствами означает продолжение споров 
на межгосударственном уровне.  

Ключевым фактором, во многом определяющим состояние  
и развитие экономического потенциала Каспийского региона,  
выступают углеводородные ресурсы, которые, с одной стороны, 
являются шансом на развитие для стран региона, но, с другой сто-
роны, и источником вызовов. Энергетический потенциал Каспия 
оценивается достаточно высоко. В конце XX в. высказывались 
мнения о том, что Каспий занимает второе место по доказанным 
запасам нефти и третье – по запасам газа.  



 36 

М. Джанталеева отмечает, что роль нефтегазовых ресурсов 
Каспия для стран региона неодинаковая. Для Туркменистана  
и Азербайджана углеводородные ресурсы Каспийского бассейна 
являются важным фактором развития экономик государств и ос-
новным источником пополнения бюджета. Казахстан является 
страной, для которой добыча нефти и природного газа на шельфе 
Каспийского моря и в прилегающих к морю районах играет весьма 
важную, но не решающую роль. В стране имеются иные районы 
нефте- и газодобычи и более диверсифицированы пути экспорта 
углеводородов. Кроме того, в Казахстане относительно хорошо 
развиты некоторые другие отрасли экономики. Для России и Ира-
на добыча нефти и газа на Каспии не имеет первостепенного зна-
чения, но они заинтересованы влиять на направления потоков  
углеводородов, включая осуществление части транзита через их 
территорию, и им небезразличен состав присутствующих в этом 
регионе государств.  

Говоря о вопросах экологической безопасности Каспийского 
региона, следует заметить существование угрозы экологической 
катастрофы. Как замкнутый водоем, Каспийское море имеет хруп-
кую экосистему и, несмотря на значительные природные ресурсы, 
подвержен истощению.  

По своему географическому и геостратегическому положе-
нию Каспий занимает в системе международных отношений дос-
таточно специфическое место. По этой причине регион является 
значимым в политической и военно-стратегической сферах.  
В происходящих в регионе процессах прямо или косвенно участ-
вуют внешние силы в лице США, ЕС, Китая, Турции и других 
стран. Все они считают Каспийский регион важным стратегиче-
ским пространством в целях достижения своих интересов. Это 
редкий случай в мировой политике, когда в одной стратегической 
зоне одновременно сошлись две оси «Север–Юг», «Восток–
Запад». Причем главным действующим лицом являются США, 
считающие, что контроль над углеводородными месторождениями 
Каспия будет одновременно означать и контроль и над процессами 
его политического и экономического развития. 

На Каспийский регион, пишет автор, легко можно спроеци-
ровать события, подобные «арабской весне» или украинскому  
«евромайдану». Тем более что Запад не устраивает ни один из ныне 
существующих в регионе политических режимов. Все они являют-
ся потенциальными целями Запада для проведения здесь новых 



 37

«цветных революций» с целью обеспечения прихода к власти бо-
лее лояльных и управляемых режимов.  

Таким образом, делает вывод М. Джанталеева, Каспийский 
регион представляет собой целый комплекс взаимосвязанных  
проблем, которые до сегодняшнего дня решить не представляется 
возможным исключительно «благодаря» противодействию и взаимо- 
исключающим интересам самих прикаспийских государств. Фак-
тически в исследуемом регионе продолжается стойкая консерва-
ция негативных тенденций, сдерживающих реализацию процесса 
стабильного обеспечения и защиты национальных интересов при-
каспийских стран.  

 
2. Ногмова А.Ш. Геополитические перспективы современ-

ной российский политики в Каспийском регионе // Вестник  
Дипломатической академии МИД России. Россия и мир. – М., 
2017. № 4 (14). С. 85–95. 

 
Кандидат политических наук А.Ш. Ногмова (Дипломатиче-

ская академия МИД России) рассматривает регион Каспийского 
моря как один из важнейших геополитических центров, связы-
вающих Европу, Азию и Ближний Восток. В последнее десятиле-
тие XX и в начале XXI в. Каспийский регион занял прочные пози-
ции в международной повестке дня: благодаря географическому 
положению и ресурсам к региону проявляют интерес многие ве-
дущие государства, включая страны Запада и США 

Одной из главных проблем исследователь также считает оп-
ределение правового статуса Каспийского моря, который бы учи-
тывал экономические, политические и военные интересы всех 
прибрежных государств. Без установления стратегического баланса 
сил Каспийский регион, по мысли автора статьи, может еще дли-
тельное время оставаться нестабильным геостратегическим  
пространством. В последнее десятилетие в регионе обострились 
негативные процессы: международный терроризм, религиозный 
экстремизм, национальный сепаратизм, браконьерство, нелегаль-
ная транспортировка оружия и наркотиков.  

Постепенное вовлечение в конкурентную борьбу новых иг-
роков (КНР, ЕС, США), а также нарастание нерешенных проблем 
в регионе усугубляют военно-политическую ситуацию в данной 
точке Евразии. Региональные государства пытаются путем мили-
таризации Каспийского моря поставить под контроль геополити-
ческую ситуацию на Каспии. Российская Федерация сталкивается 



 38 

с необходимостью реагирования на новые региональные вызовы 
на Каспии, связанные с активным проникновением внешних игро-
ков.  

На данном этапе перед Россией в Каспийском регионе стоит 
ряд задач, требующих скорейшего решения.  

1. Защита и усиление позиций России на Каспии.  
2. Сохранение стабильности и поддержание безопасности  

в регионе.  
3. Развитие межрегионального сотрудничества прикаспий-

ских государств.  
Проводимая внешнеэкономическая и геополитическая поли-

тика России в отношении прикаспийских государств, отмечает ав-
тор статьи, вполне приемлема и выполнима при соблюдении 
принципов и задач, изложенных в российских концепциях внеш-
ней политики. Исходя из современной истории, внешняя политика 
России в Каспийском регионе приобретает свою периодизацию  
и имеет несколько этапов:  

• I этап (1991–1995) – поддержка ограниченного присут- 
ствия в регионе;  

• II этап (1996–1998) – определение направлений внешней 
политики и возвращение в регион;  

• III этап (1999–2000) – начало осмысления и выработка 
основных подходов к выстраиванию системы взаимоотношений  
с государствами Каспийского региона и усиление векторов дву-
сторонних отношений, трансформация направлений политики 
России в условиях изменения расстановки сил в регионе;  

• IV этап (2000–2002) – определение конструктивной 
внешней политики, направленной на обеспечение надежной безо-
пасности страны, соответствия многостороннего и двустороннего 
сотрудничества с государствами – участниками Содружества Не-
зависимых Государств (СНГ);  

• V этап (2002–2017) – реализация непосредственного  
конструктивного взаимодействия со странами Каспийского регио-
на по определению правового статуса и безопасности Каспия  
(совещания, конференции, I–IV саммиты Прикаспийских госу-
дарств). 

Россия заинтересована в освоении богатств Каспийского моря, 
что позволит обеспечить энергетическую безопасность и доходов 
в бюджет. Поэтому интересы России состоят в том, чтобы сохра-
нить доступ к энергоресурсам Каспия и не допустить проникнове-
ния иностранного влияния в регион. Кроме того, для более полного 



 39

использования преимуществ географического положения России 
необходимым является развитие российских международных 
транспортных коридоров. Важнейшим можно назвать меридио-
нальное направление – коридор «Север–Юг»: Северная Европа – 
Россия (Каспийское море) – Центральная Азия – Иран (Персид-
ский залив) – Индия. Использование этого направления для пере-
возок международных транзитных грузов обеспечивает сущест-
венное сокращение сроков их доставки в сообщении между 
странами Индийского океана и Персидского залива, с одной сто-
роны, и странами Европы – с другой, за счет значительно меньшей 
протяженности маршрутов по сравнению с южным морским путем 
через Суэцкий канал.  

От стратегически выверенного статуса Каспия, отвечающего 
исключительно интересам пяти прибрежных государств, будет за-
висеть эффективность противодействия политике Запада, прежде 
всего США, объявивших Каспийский регион зоной своих жизнен-
но важных интересов.  

При анализе внешнеполитического курса РФ в отношении 
стран Каспия, а также изменений расстановки сил в регионе начи-
ная с 1990-х годов и по настоящее время и по международно-
правовому режиму, и по статусу Каспийского моря все настоя-
тельнее прорисовывается идея определения центра ответственно-
сти данного региона, и для России важно, чтобы этот центр был на 
ее территории.  

 
3. Черницына С.Ю. Геополитические особенности Каспий-

ского региона // Азимут научных исследований: Экономика и 
управление. Тольятти, 2017. Т. 6. № 3 (20). С. 421–423. 

 
Одна из основных геополитических особенностей Каспий-

ского региона, пишет аспирант Дипломатической академии МИД 
России С. Черницына, заключается в том, что он является связую-
щим звеном направления Север–Юг (Россия – Персидский залив), 
которое обеспечивает снабжение газом и нефтью рынки Европы. 
На Каспии сходятся несколько энерготранспортных артерий, кото-
рые имеют важнейшее значение в обеспечении экономик стран 
Запада энергоресурсами. Поэтому контроль над трубопроводами 
является приоритетным направлением для США и ЕС.  

Распад СССР привел к тому, что в Каспийском регионе об-
разовалось несколько независимых государств, однако архитекту-
ра трубопроводов, позволяющих вести торговлю энергоресурсами, 



 40 

осталась под контролем России. Россия стала правопреемником, 
что ставило бывшие республики в энерготранспортную зависи-
мость от Москвы, так как такой расклад транспортных путей не 
предполагал самостоятельного осуществления новообразованны-
ми государствами транспортировки углеводородов. Таким обра-
зом, основной задачей прикаспийских стран в первые годы незави-
симости стало создание трубопроводной системы, которая бы 
являлась частью энергетического коридора «Восток–Запад»,  
и пролегала в обход России.  

Вопрос транспортных взаимоотношений привлекает к себе 
внимание не только региональных государств, но и внерегиональ-
ных – ЕС, США, Китая. Особое влияние на процессы оказывают 
США: изначально в ходе операций на Ближнем Востоке 2000-х 
годов регион Каспия представлял для США, в первую очередь, 
«зону энергетической безопасности», что было прописано  
в «Стратегии национальной безопасности» Вашингтона. Позднее 
ключевой вектор стал заключаться в военно-политическом взаи-
модействии. Позиция Каспийского региона стратегически выгодна 
и отвечает геополитическим задачам США, заключающимся  
в усилении американского влияния в регионе и ослаблении влия-
ния таких государств, как Россия и Иран. Кроме того, Вашингтон 
видит угрозу и в интересе Китая, который в последние годы стал 
обращать внимание на Каспий. В результате претерпела изменение 
и американская концепция, которая предусматривает укрепление и 
расширение влияния политики военно-технического сотрудниче-
ства с прикаспийскими странами в рамках программы «Каспий-
ский страж». Также реализуется несколько проектов, направлен-
ных на разработку месторождений в 2018–2022 гг. на каспийском 
шельфе. В результате чего происходит усиление влияния США на 
происходящие процессы на евразийском пространстве. 

Итак, пересечение энергетических и транспортных артерий 
Восток–Запад и Север–Юг в Каспии является одной из ключевых 
геополитических особенностей региона. При этом надо отметить, 
что борьба за контроль над энергетическими ресурсами в совре-
менной геополитической картине мира является одной из ключе-
вых, в силу того, что, по мнению большинства аналитиков, добыча 
углеводородов в ближайшее время пойдет на спад. Поэтому бога-
тый нефтью и газом Каспий интересует геополитических игроков 
и как источник ресурсов. При этом одна из ключевых особенно-
стей Каспийского региона заключается в том, что до сих пор пра-
вовой статус Каспия окончательно не разрешен, так как часть 



 41

стран считает его «озером», а часть «морем». Данная проблема 
стала подниматься в международной политической повестке после 
распада СССР. И одну из наиболее жестких позиций в правовом  
вопросе занимает Иран, который не присоединился к Конвенции 
ООН 1982 г. о морском праве, поэтому в его юридических форму-
лировках Каспий является «озером». Соответственно, от Тегерана 
исходят два предложения по разделу шельфа: первое – поделить 
Каспий на пять одинаковых по площади участков и разделить их 
между прибрежными странами, каждому из которых достанется по 
20% его территории; второе заключается в совместном использо-
вании всей акватории. Между тем Россия, Азербайджан и Казах-
стан придерживаются принципа срединой или модифицированной 
линии разделения Каспия, в результате чего Ирану по такой схеме 
отходит всего лишь 13%, а например, Казахстану – 29%. Тегеран 
не находит такое разрешение правового спора удовлетворяющим 
его запросы.  

Попытки разрешения данного противоречия осуществляют-
ся с момента распада СССР и образования новых государств. Од-
нако выбранное общее позитивное направление и подписанные 
международные соглашения и протоколы пока не привели к види-
мому результату. При этом следует отметить, что если относи-
тельно территории и правового статуса Каспия в целом пока ре-
шения не принято, то в одном ключевом вопросе прикаспийские 
страны выступили единодушно. В 2014 г. на Астраханском самми-
те в ходе встречи на высшем уровне президентов всех прикаспий-
ских стран было декларировано выработанное совместно решение 
о недопущении присутствия на Каспии вооруженных сил нерегио-
нальных держав. 

Нерешенный правовой вопрос относительно территориаль-
ного раздела, а также определения самого Каспия приводит к тому, 
что возникает множество геополитических рисков, которые в пер-
вую очередь связаны с наличием спорных месторождений между 
Азербайджаном, Туркменистаном и Ираном. Здесь повышением 
риска потенциального конфликта является не только отсутствие 
правового статуса и наличие спорных месторождений, но и актив-
ная милитаризация данного региона. Практически все прикаспий-
ские государства наращивают военную мощь на Каспии и укреп-
ляют военно-морские силы. Вызывает диспут сам вопрос военного 
сотрудничества с третьими странами, которые не относятся к Кас-
пийскому региону. Так, сегодня существует две группы госу-
дарств, по-разному смотрящих на военное сотрудничество в данном 



 42 

регионе с другими странами: Иран и Россия категорически против 
любого военного присутствия третьих стран, в первую очередь 
США, в районе Каспия; Азербайджан, Казахстан, Туркменистан 
готовы принимать иностранную помощь в милитаризации водоема, 
принимая условия третьих стран о возможности размещения воен-
ных баз этих стран на своей территории. 

Таким образом, резюмирует автор статьи, совокупность гео-
политических особенностей Каспийского региона, особенно таких, 
как пересечение энергетических и транспортных артерий, связы-
вающих Север и Юг, Восток и Европу, наличие больших запасов 
углеводородов, нерешенный правовой статус Каспия, а также  
вопрос территориальной принадлежности, делает данный регион 
наиболее вероятным для столкновения интересов глобальных гео-
политических игроков. Более того, такие особенности, характер-
ные для практически всех прикаспийских государств, как несме-
няемость власти и ряд внутренних проблем, приводят к тому, что 
возникает высокий уровень угрозы насильственной смены правя-
щего режима, т.е. осуществления «цветной революции»,  
с целью введения во власть лояльной политической силы. А бли-
зость очагов напряженности, таких как Сирия, создают высокий 
уровень террористической угрозы.  

 
4. Морозов С.И., Савченко И.А. Социально-политическая 

безопасность Черноморско-Каспийского региона в контексте реа-
лизации национальных интересов современной России // Социаль-
но-политические и историко-культурные аспекты современной 
геополитической ситуации: Материалы Международной научно-
практической конференции Х Научно-образовательного форума. 
Под ред. В.В. Бобылева. М., 2017. С. 311–314. 

 
Новое перераспределение сил на международной арене, за-

висящее от характера позиционирования значимых политических 
игроков, разрабатывающих и предлагающих свои проекты поли-
тического взаимодействия и влияния на международной арене, 
является одним из главных источников геополитической угрозы 
для России, утверждают сотрудники Волгоградского госуниверси-
тета – кандидат политических наук, доцент С. Морозов и ассистент 
И. Савченко. Обеспечение социально-политической безопасности 
России во многом зависит и от ситуации на региональном уровне. 
В связи с этим возрастает роль одного из ключевых регионов  
в системе социально-политической безопасности – Черноморско-



 43

Каспийского региона, содержащего значительные разведанные 
запасы углеводородов. Основным предметом столкновения между 
мировыми геополитическими игроками в данном регионе стал по-
литический контроль над коридорами транспортировки нефти  
и газа.  

Противоборство РФ и стран Запада по поводу строительства 
нефте- и газопроводов, соединяющих Каспий с Черным морем, 
напрямую касается всего Юга России. В традиционном перечне 
проблем Черноморско-Каспийского региона: безопасность и раз-
витие транспортно-энергетических коммуникаций, урегулирова-
ние локальных конфликтов, формирование региональных систем 
безопасности и сотрудничества и т.п. – возникают новые темы, 
актуализированные в последнее время. На политику в сфере ре-
гиональной безопасности значительное влияние оказывают отно-
сительно взаимосвязанные факторы: рост террористических угроз 
в современном мире, усиление этноконфессиональной напряжен-
ности, интенсификация миграционных потоков (в том числе вы-
нужденная миграция из зон военно-политической напряженности).  

В региональном контексте тема борьбы с международным 
терроризмом актуализирована в связи с проблемой формирования 
той среды, которая поддерживает любые проявления террористи-
ческой активности, имеет как криминогенные составляющее, так и 
более глубинные измерения: социально-политические конфликты 
в ряде стран региона, экономическая несостоятельность, проблема 
бедности, межэтническое противостояние и т.д. Все это способст-
вуют развитию радикалистских настроений, фундаментализма, 
росту нелегальной миграции, а также других негативных факто-
ров. К тому же неурегулированность региональных конфликтов 
создает благоприятную почву для попыток решать проблемы  
силовым путем, что вызывает асимметрические ответы в виде тер-
рористических актов. Глобализация борьбы с терроризмом, изме-
нение политики США относительно стран постсоветского про-
странства могут повлечь за собой и изменение политики России  
в этой сфере, в частности и в контексте региональных процессов. 
Особую опасность для общественно-политической сферы россий-
ского общества вызывает развитие и функционирование в регионах, 
подавляющее население которых традиционно исповедует ислам, 
радикальных религиозных течений. Непосредственно для Юга 
России среди факторов роста этнополитической напряженности 
выступают географические и социально-экономические диспро-
порции между субъектами страны.  



 44 

К Черноморско-Каспийскому региону приковано присталь-
ное внимание со стороны других государств, в том числе Ирана, 
Турции, Балкан, Ближнего Востока, США, Китая. Он является зо-
ной конкуренции и противостояния ведущих мировых держав. Юг 
России остается наиболее уязвимым звеном российской постсо-
ветской системы: здесь периодически вспыхивают вооруженные 
конфликты и постоянно существует потенциальная угроза их но-
вого возникновения.  

Таким образом, в современном мировом процессе государ-
ства пытаются реализовать различные модели социально-полити- 
ческой безопасности. Страны – участницы НАТО во главе с США 
последовательно отстаивают тезис о необходимости проведения 
коллективной модели безопасности с основной ориентацией на 
военно-техническую мощь блока; в национальных стратегиях этих 
государств рассматривается вариант вмешательства во внутренние 
дела других государств под видом защиты собственных нацио-
нальных интересов.  

 
Заключение  
 
Богатство углеводородными ресурсами, пересечение энерге-

тических и транспортных артерий, и в то же время неопределен-
ность международно-правового статуса Каспийского моря, страте-
гическое положение на фоне высокой вероятности осуществления 
«цветных революций» в прикаспийских государствах – все это 
создает потенциальную угрозу для национальной безопасности 
России. Изучение геополитических особенностей Каспийского ре-
гиона позволяет определить возможные точки пересечения инте-
ресов глобальных игроков, что является особенно актуальным на 
современном этапе. США и ЕС в настоящее время являются в ре-
гионе основными игроками. Процессы, происходящие в Каспий-
ском регионе, оказывают влияние на Россию, поскольку в послед-
ние годы, после украинского кризиса и вступления РФ в борьбу  
с международной террористической группировкой ИГИЛ на тер-
ритории Сирии, отношения между Западом и Москвой резко обо-
стрились. Изучение геополитических особенностей Каспийского 
региона дает исследователям возможность выявить ключевые точ-
ки противостояния и угрозы национальной безопасности России. 

Статья предоставлена автором для публикации  
в бюллетене «Россия и мусульманский мир». 

 



 45

2018.03.003. Сенюшкина Т.А. ИСЛАМСКИЙ  
ФАКТОР В КОНФЕССИОНАЛЬНОМ  
ПРОСТРАНСТВЕ КРЫМА // Национальная  
безопасность и стратегическое планирование.  
VI Международная науч. конф. «Таврическая  
перспектива». 25 лет МПА СНГ  
актуальные проблемы и перспективы  
евразийской интеграции, Санкт-Петербург,  
2017, с. 175–182. 
 
Ключевые слова: ислам; Крым; воссоединение Крыма с Россией; 

нетрадиционные исламские течения; борьба с религиозным экстремиз-
мом. 

 
Сенюшкина Т.А.,  
профессор, доктор политических наук  
(Таврическая академия Крымского федерального  
университета, г. Симферополь, Республика Крым) 
 
В статье исследуются процессы, происходящие в мусуль-

манском сообществе Крыма начиная с исторического этапа, свя-
занного с появлением ислама в регионе. Особое внимание уделено 
исламу в Крыму в период с 1991 и до 2014 г., когда на основе ре-
ферендума произошло воссоединение Крыма с Россией. Проана-
лизирована новая модель взаимоотношений государства и ислам-
ских религиозных организаций, которая сложилась в Крыму  
в 2014–2016 гг., в условиях интеграции крымского мусульманского 
сообщества в российское социокультурное и правовое пространство.  

Исторически Крым характеризуется полиэтноконфессио-
нальным составом, однако в различные исторические отрезки вре-
мени на полуострове доминировали определенные верования, ко-
торые сохранились в традициях небольших этнических групп. 
Исключение составили христианство и ислам, являющиеся доми-
нирующими традиционными религиями на территории Крымского 
полуострова.  

Крымский ислам представляет умеренное суннитское тече-
ние ханафитского мазхаба и начинает свою историю в регионе  
с XIII в. вместе с монгольским завоеванием Крыма и включением 
его в состав Золотой Орды. Первая мечеть в Крыму появилась  
в 1219 г. В 1443 г. было образовано Крымское ханство, вошедшее 
в состав Османской империи, и с этого времени ислам становится 



 46 

государственной религией в Крыму. В 1783 г., согласно манифесту 
Екатерины II, Крым вошел в состав Российского государства.  
К концу XVIII в. в Крыму функционировало около 1600 мечетей, 
25 медресе, действовала сеть мусульманских школ – мектебов.  

Следующий этап истории Крыма связан с революцией 1917 г. 
в России и образованием СССР. В Крыму была сформирована 
Крымская автономная социалистическая республика, которая вхо-
дила в состав РСФСР до 1954 г., а затем была передана Украине. 
Религиозная жизнь в Крыму в этот период не отличалась от других 
регионов и республик Советского Союза. Разрушение религиоз-
ных храмов, включая и мусульманские мечети, было повсемест-
ным явлением, так же как и репрессии, против духовенства. Вместе 
с разрушением храмов была уничтожена и система религиозного 
образования, включая и мусульманское образование. Религия была 
вытеснена из публичного дискурса, однако у мусульман она  
сохранялась на бытовом уровне и передавалась из поколения в по-
коление через семейные ценности и традиции. 

Важное значение для понимания конфессиональных процес-
сов в Крыму имеет также и факт депортации армян, болгар, гре-
ков, немцев и крымских татар из Крыма во время Второй мировой 
войны. Крымские татары были депортированы из Крыма 18 мая 
1944 г. (по обвинению в коллаборационизме во время оккупации 
Крыма немецко-фашистскими войсками) и направлены советским 
правительством для проживания в Среднюю Азию. Возвращение 
репатриантов в Крым началось во второй половине 1980-х годов. 
Интеграция армян, болгар, греков, немцев в местное сообщество 
носила мирный характер. В то же время с возвращением из депор-
тации крымских татар на полуострове стал накапливаться  
конфликтный потенциал, в том числе и в религиозной сфере. Оце-
нивая развитие конфликтной ситуации в Крыму, автор отмечает, 
что наиболее острые противостояния, имевшие место в прошлом, 
не были связаны с религиозным фактором. Среди причин массо-
вых акций протеста крымских татар, пик которых пришелся на 
1990-е годы, можно назвать проблему отсутствия гражданства  
и доступа к земельным ресурсам. Наряду с этим в ряде конфликтов 
была задействована религиозная составляющая, так как у боль-
шинства крымских татар наблюдается совпадение этнической  
и религиозной идентичности, которая нередко подвергалась мани-
пулятивному воздействию со стороны этнических и политических 
лидеров с целью разжигания межнациональной и межконфессио-
нальной розни в регионе. 



 47

В итоге сконструированный конфликтный потенциал предъ-
являлся этническими лидерами в качестве аргумента и использо-
вался как ресурс в их собственном конфликте с государственной 
властью, который имел перманентный характер, вплоть до собы-
тий 2014 г., когда в результате обострения политического кризиса 
на Украине Крым выбрал самостоятельный путь развития. На ос-
новании проведенного в марте 2014 г. референдума, согласно  
волеизъявлению большинства населения, Крым вошел в состав 
России в качестве самостоятельного субъекта Федерации. 

Конфессиональные процессы в Крыму, которые приобрели 
новый вектор развития в 2014–2016 гг., имеют особое преломле-
ние в связи с религиозными различиями внутри крымского сооб-
щества. Это связано с сосуществованием трех доминирующих эт-
нических групп русских, украинцев и крымских татар. По данным 
переписи населения 2014 г., на полуострове проживают предста-
вители 175 национальностей. Наиболее многочисленными являют-
ся русские (68,3%), украинцы (15,8%) и крымские татары (10,6%). 
Большинство жителей Крыма составляют русские, причем это 
большинство не только этническое, но также и религиозное. Как 
русские, так и украинцы, проживающие в Крыму, чаще всего 
идентифицируют себя как православные, а крымские татары при-
надлежат преимущественно к мусульманскому сообществу.  

Начиная с весны 2014 г., в условиях интеграции Крыма  
в российское политическое и правовое пространство, произошли 
изменения в религиозной сфере. На полуострове прекратила свою 
деятельность организация «Хизб ут-Тахрир», так как она запреще-
на в России. С марта 2014 г. в Крыму формируется новая система 
отношений государства с исламскими религиозными общинами. 
Все исламские религиозные организации вошли в состав ДУМК, 
что позволило преодолеть внутренний конфликт в крымской умме. 
Был создан Таврический муфтият. Функционируют курсы подго-
товки имамов. Вместе с вхождением Крыма в Россию были приос-
тановлены потоки внешнего финансирования строительства  
мечетей в Крыму. Большую финансовую помощь исламским рели-
гиозным организациям Крыма оказывают регионы России, в част-
ности Татарстан и Чеченская Республика.  

Исследователь делает следующие выводы. 
1. Для мусульман, проживающих в Крыму, сегодня созданы 

все условия, необходимые для удовлетворения религиозных  
потребностей, – функционируют мечети, духовные учебные заве-
дения, осуществляется подготовка кадров духовенства. 



 48 

2. Умма Крыма интегрируется в исламское сообщество Рос-
сии, о чем свидетельствует развитие межрегионального сотрудни-
чества, в частности с Татарстаном и Чеченской Республикой. 

3. Выстроена новая система взаимоотношений государства  
с исламскими религиозными организациями, которая создает не-
обходимые условия для деятельности религиозных общин, но в то 
же время препятствует распространению экстремизма. 

4. Наряду с этим существует необходимость преодоления 
стереотипов, циркулирующих в европейском общественном мне-
нии, о нарушении коллективных прав крымских татар в Крыму, 
так как данные стереотипы активно конструируются заинтересо-
ванными внешними политическими акторами. В целом ситуация  
в этноконфессиональной сфере Крыма характеризуется снижением 
этноконфликтного потенциала и является более спокойной и  
прогнозируемой, чем в предыдущие годы. 

Автор реферата В.Н. Сченснович 
 
 
2018.03.004. Абдыраманова Ч.Ш. МУФТИИ  
КАК ПРЕДСТАВИТЕЛИ РЕЛИГИОЗНОЙ ЭЛИТЫ  
В ПОЛИТИЧЕСКИХ ПРОЦЕССАХ  
КИРГИЗСКОЙ РЕСПУБЛИКИ // Научно- 
методический электронный журнал «Концепт»,  
2018, № 4 (апрель), с. 1–9.  
URL: http://e-koncept.ru/2018/183018.htm  
 
Ключевые слова: ханафитский мазхаб; муфтий; религиозная эли-

та; шариат; хадж; шиит; религиозная эпоха; административно-поли- 
тическая элита; дават. 

 
Абдыраманова Ч.Ш.,  
кандидат политических наук,  
директор Высших курсов администрирования  
и управления Академии государственного управления  
при Президенте Киргизской Республики 
 
Автор статьи рассматривает становление института муфтиев 

как представителей религиозной элиты в политических процессах 
Киргизии.  

В советский период большая часть верующих мусульман 
проживала на территории Ошской области, в религиозных учреж-
дениях обучались выходцы оттуда, и поэтому часть муфтиев неза-



 49

висимого Киргизстана является уроженцами данной области. Про-
никновение же ислама в северные регионы Киргизстана произош-
ло стремительно в годы независимости, так как религия заполнила 
пустоту в духовной сфере в сложнейший период трансформации 
общества. Некоторые эксперты полагают, что вначале к исламу 
пришла маргинальная часть населения Киргизии, пытавшаяся най-
ти духовную поддержку в трудных обстоятельствах и нашедшая ее 
в лице арабских проповедников и грантодателей, заполонивших 
Киргизстан в 90-е и «нулевые». В религии маргиналы нашли те 
самые «социальные лифты», которые подняли их до положения 
«почитаемых граждан общества».  

В советский период не было серьезного влияния на полити-
ческие процессы со стороны религиозных деятелей, но в годы не-
зависимости вопрос возможностей влияния религии на жизнь об-
щества претерпел значительные изменения в пользу последней. 

Автор выделяет четыре основные тенденции смены когорты 
киргизских муфтиев: первый этап – «старая школа» (1996–2000); 
второй – «транзит» (2000–2010); третий – «новая генерация» 
(«скандальная волна») (2010–2014) и четвертый – «госзаказ» (2014 – 
по настоящее время).  

Ярким представителем «старой школы» является экс-
муфтий К. Абдурахманов, выходец из Ферганской области, окон-
чивший медресе «Мир Араб» в Бухаре и университет в Иордании, 
он прошел службу в рядах Советской армии. Можно провести ана-
логию с судьбой представителя религиозной элиты Узбекистана 
этого же периода М. Юсуфа, который также учился в медресе 
«Мир Араб» в Бухаре, далее в университете «Даъва Исламия»  
в Триполи (Ливия) и тоже служил в рядах Советской армии. В со-
ветский период они вместе работали в журнале «Мусульмане  
Советского Востока» в Ташкенте. В первые годы независимости 
именно они добивались разрешения открывать мечети, исламские 
учебные заведения, издавать религиозную литературу, исполнять 
религиозных обязанности, тем самым они внесли огромный вклад 
в процессы реисламизации. В этот период религия начинает  
постепенно входить в русло политических процессов в республи-
ке. А. Мажитов – муфтий Киргизской Республики в период с 1996 
по 2000 г., родился в Джиргатальском районе Республики Таджи-
кистан, учился в религиозных институтах Средней Азии, был ти-
пичным представителем «народного ислама» – не публичным, не 
конфликтным, единственным из всех муфтиев, покинувшим свой 
пост без скандалов.  



 50 

Следующий период – «транзит», т.е. переход от советского 
наследия к трансформационному периоду. Слишком либеральная 
политика Киргизии в религиозной сфере дала не только положи-
тельные, но и отрицательные результаты. Религиозные деятели, 
почувствовавшие свою силу, стремились расширить поле влияния 
на умы верующих. Толкование религиозных текстов, а вернее их 
индивидуальная интерпретация, толкование шариата и прочее ста-
новится камнем преткновения. В 2002 г. муфтием был избран 
М. Жуманов, один из самых молодых муфтиев в Центральной 
Азии. Находился на своем посту до 2010 г., был обвинен в корруп-
ции, узурпации власти в совете улемов, потакании коррупционным 
схемам при организации хаджа, в прислуживании президентским 
семьям А. Акаева и К. Бакиева. После его ухода с поста обязанно-
сти муфтия исполняли несколько лиц до проведения выборов муф-
тия, при этом весь этот период в муфтияте происходили нелицепри-
ятные вещи: драки, угрозы и пр. Объяснение этому есть: события, 
происходящие в муфтияте в тот период, были зеркальным отраже-
нием сложных процессов политического переворота апреля 2010 г., 
вспышки этнического конфликта на юге страны и других «шоко-
вых» последствий смены власти.  

В третий период, так называемую «новую генерацию» (или 
«скандальную волну»), муфтият возглавляли амбициозные пред-
ставители духовенства, причислявшие себя к элитам. Они стали 
выходить за рамки своей сферы, пытаясь оказывать влияние на 
протекающие политические процессы, иногда это приобретало 
агрессивную форму, предпринимались попытки поставить себя 
выше принятых моральных норм в светском обществе. Это поко-
ление религиозных представителей уже активно использует соци-
альные сети. Экс-муфтий этого периода Ч. Жалилов (выходец из 
Джалал-Абадской области) учился в религиозных заведениях Кир-
гизстана и Саудовской Аравии. Жалилов участник конфликта, ко-
торый можно рассматривать как эпохальный в отношениях власти 
и религиозных деятелей: на заявление депутата Ж. Акаева о том, 
что Киргизия – это «светское государство», была бурная агрессив-
ная реакция с его стороны. Религиозные элиты, вступили в откро-
венную конфронтацию с политическими элитами. Следующий экс-
муфтий периода «новой генерации» (или «скандальной волны») – 
Р. Эгембердиев, также очень молодой представитель религиозной 
элиты, учился в религиозных учреждениях Киргизстана, Турции  
и Кувейтском университете. История его ухода с поста муфтия 
связана с сексуальным скандалом.  



 51

Четвертый период, или «госзаказ», начался с избрания  
действующего муфтия М. Токтомушева в 2014 г., которого назы-
вают «ставленником» административно-политических элит Кир-
гизской Республики. В связи с этим есть предположение, что вла-
сти, устав от «несговорчивых» муфтиев и сопровождающих эту 
сферу скандалов, решили «привести» в качестве муфтия лояльную 
к власти кандидатуру и попутно поднять престиж института муф-
тия, изрядно подпорченного в периоды «транзита» и «новой гене-
рации» (или «скандальной волны»). Возможно, власти, понимая 
возрастающее влияние религии на население, предполагают  
внедрение модернизированного ислама в качестве идеологии, ду-
мая о концептуальном пересмотре религиозных идей и представ-
ляя модернизированный ислам в виде стратегически управляемой 
модели. Наряду с этим муфтия М. Токтомушева часто обвиняют  
в том, что он таблиговский эмир. По этому поводу идут острые 
дискуссии в киргизском обществе и в целом в Центральной Азии  
о том, что в окружении экс-президента Киргизской Республики 
А. Атамбаева большим влиянием пользовались религиозные лидеры 
«Таблиги Джамаат», которые формируют направления религиоз-
ной политики в стране в последние годы. В Узбекистане, Таджи-
кистане, Туркменистане, Казахстане и Российской Федерации дея-
тельность «Таблиги Джамаат» запрещена, а потому и киргизским 
властям нужно очень глубоко анализировать протекающие про-
цессы и прогнозировать возможные результаты, чтобы избежать 
плачевных результатов. 

Согласно проведенному Государственной комиссией по де-
лам религий Киргизской Республики в 2016 г. исследованию,  
необходимо отметить, что 68,7% граждан Киргизстана считают 
модель светского государства на примере Киргизстана наиболее 
эффективной в решении вопросов развития религии. Однако зна-
чителен процент людей по республике – 26%, которые предпочи-
тают модель государства, где ислам играет значительную роль  
в жизни общества (Малайзия, Саудовская Аравия, Турция и др.). 
Неожиданным является и то, что 22,5% опрошенных граждан от-
ветили, что государство должно руководствоваться религиозными 
принципами в управлении обществом. Такой выбор граждан на-
талкивает на мысль о том, что вероятность исламизации страны не 
является пугающей для почти четверти населения и, возможно, это 
есть ожидаемый вариант для некоторых амбициозных религиоз-
ных лидеров, активно продвигающих такого рода идеи в умах  



 52 

широкого круга маргинальных страт, а также в некоторых группах 
киргизстанских элит.  

В заключение автор констатирует, что религия в Киргизста-
не стала мощной системой, заставляющей считаться с ней на всех 
уровнях. Власть обращается к религии в решении задач по дости-
жению различных целей, и первую очередь для консолидации  
полиэтнических обществ.  

Процесс религиозного возрождения в Киргизстане продол-
жается, и существуют объективные и субъективные основания по-
лагать, что в ближайшие десятилетия этот процесс будет только 
набирать обороты и влияние ислама, особенно в социальной жизни 
и на бытовом уровне, у киргизов будет только усиливаться. 

Автор реферата Е.Л. Дмитриева 
 
 
2018.03.005. Малышева Д.Б. ОБНОВЛЕНИЕ  
ВНЕШНЕЙ ПОЛИТИКИ УЗБЕКИСТАНА //  
Запад – Восток – Россия 2017. Ежегодник /  
Отв. ред.: Д.Б. Малышева, В.Г. Хорос. 
М.: ИМЭМО РАН, 2018, с. 921–996. 
 
Ключевые слова: Узбекистан; внешняя политика; стратегиче-

ское партнерство; Центральная Азия; новая стратегия развития. 
 
Малышева Д.Б.,  
доктор политических наук,  
зав. сектором, ИМЭМО РАН 
 
Автор отмечает, что в истории независимого Узбекистана 

2017 год стал одним из самых динамичных за все годы постсовет-
ского развития и поэтому особого внимания заслуживают новые 
тенденции, которыми были отмечены отношения Узбекистана  
с ближайшими соседями. Узбекистан является единственной стра-
ной региона, имеющей границу со всеми республиками постсовет-
ской Центральной Азии.  

Анализируя отношения Узбекистана с соседними странами, 
автор отмечает прорыв в узбекско-киргизских отношениях, харак-
теризующихся ранее напряженностью из-за многолетних погра-
ничных споров.  

Удалось также сдвинуть с мертвой точки зашедшие в тупик 
отношения Узбекистана с Таджикистаном. Недружественный  



 53

характер эти отношения приобрели в основном  в связи со спорами 
вокруг водно-энергетической проблемы. По понятным географи-
ческим причинам, Узбекистан в этом водном конфликте находится 
на первой «линии обороны» в связи с возможными угрозами, соз-
даваемыми его водному потенциалу возводимой Таджикистаном 
Рогунской ГЭС. В ноябре 2017 г. возобновила свою работу, пре-
рванную в 2012 г., комиссия по вопросам делимитации и демарка-
ции границы между Узбекистаном и Таджикистаном.  

Закреплены были в 2017 г. и положительные тенденции во 
взаимоотношениях между Узбекистаном и Казахстаном. В марте 
2017 г. президент Узбекистана подписал во время своего офи- 
циального визита в Астану ряд важных документов, включая  
Совместную декларацию о дальнейшем углублении стратегиче-
ского партнерства и укреплении добрососедства между странами.  

Продолжились контакты и с Туркменистаном по вопросам, 
представляющим взаимный интерес.  

С Россией приоритетными направлениями оставались торгово-
экономическое, военно-политическое, культурно-гуманитарное. 
Оборонные ведомства двух стран сформировали совместный план 
взаимодействия, нацеленный на укрепление стабильности в  
Центрально-Азиатском регионе.  

Что касается ОДКБ, то здесь позиция Узбекистана остается 
неизменной – вопрос возобновления участия республики в ОДКБ  
в повестке дня не стоит.  

Узбекистан заметно активизировался на различных внешне-
политических направлениях, приняв участие в том или ином фор-
мате в различных проектах регионализации постсоветского про-
странства (китайская транспортно-логистическая инициатива «Один 
пояс, один путь»; американская программа «С5+1 » – новый формат 
отношений США с пятью постсоветскими странами Центральной 
Азии в режиме диалога по внешнеполитическим проблемам и вызо-
вам безопасности; зона свободной торговли СНГ и ЕАЭС).  

В 2017 г. произошла и определенная «перезагрузка»  
узбекско-турецких отношений, преимущественно в рамках интен-
сификации торгово-экономических контактов и сотрудничества  
в военной сфере. Был подписан протокол о межгосударственном 
сотрудничестве в сфере военного образования, который преду-
сматривает отправку узбекских военных для обучения в Турцию. 
Препятствием для развития полноценных отношений Узбекистана 
и Турции может стать продвижение Турцией в ЦА идеологии 
«умеренного исламизма». «Умеренный исламизм» отвергается  



 54 

Узбекистаном, последовательно отстаивающим светский характер 
своей политической системы. В Турции, кроме того, находятся 
бежавшие от преследований на родине узбекские оппозиционеры, 
религиозные деятели и бизнесмены, что также создает определен-
ный дискомфорт в узбекско-турецких отношениях.  

Заметно оживились в 2017 г. контакты Узбекистана с США, 
от которых в Узбекистане ожидают предоставления военной  
и технической помощи. Что касается отношений Узбекистана со 
странами ЕС, то приоритетной здесь останется сфера экономики.  

Автор отмечает и активизацию Узбекистана на афганском 
направлении: если раньше Афганистан воспринимался в Узбеки-
стане исключительно как угроза в силу того, что там базировались 
радикальные исламисты типа «Исламского движения Узбекиста-
на», ставящие своей целью свержение вооруженным путем прави-
тельства республики и изменения ее светской политической сис-
темы на религиозную, то сейчас Афганистан объявлен ресурсом 
для новых возможностей, несмотря на то что исламистская угроза 
не только осталась, но и обрела новые очертания, «обогатившись» 
теперь идеологией и базирующегося в северных районах Афгани-
стана «Эмирата Хорасан», являющегося ничем иным, как отделе-
нием запрещенного в РФ «Исламского государства». Но конъюнк-
турные соображения взяли, видимо, в Узбекистане верх.  

Автор делает вывод, что власти республики действуют  
фактически в параметрах установок, предусмотренных в различ-
ных американских стратегиях («Большая Центральная Азия», 
«Новый Шёлковый путь» и др.), которые нацеливают постсовет-
скую Центральную Азию на углубление экономико-политического 
сотрудничества с Афганистаном, США и др. взамен партнерства  
с Россией и ее интеграционными проектами (ЕАЭС).  

Автор реферата Е.Л. Дмитриева 
 
 
Жамалова Д.,  
докторант Институт истории АН РУз 
ПОСЛЕДОВАТЕЛИ КАДИМИЗМА  
И ДЖАДИДИЗМА СРЕДИ УЛЕМОВ БУХАРЫ  
В НАЧАЛЕ ХХ в. 
 
Аннотация. В данной статье проанализированы участие пред-

ставителей двух религиозно-просвещенных групп Бухары – консервато-
ров и сторонников социально-политических реформ в Бухарском эмирате 



 55

и их взгляды на обновление общества. Консерваторы и реформаторы  
в основном состояли из улем. В общественной жизни консерваторы сле-
довали исламским канонам, в управлении обществом беспрекословно под-
чинялись законам Корана и шариата. Реформаторы старались оказы-
вать влияние на развитие образования и реформированию управления 
государством. 

 
Ключевые слова: Бухарский эмират; улемы; ислам; фетва; шиит; 

суннит; консерватизм; образование. 
 
Как и во всех мусульманских регионах Российской империи, 

в Бухарском эмирате существовали различные подходы к решению 
вопросов религии и образования, что являлось причиной форми-
рования противоречивых взглядов. Во взаимоотношениях консер-
ваторов и сторонников реформ следует отметить как единодушие  
в решении некоторых вопросов, так и определенные разногласия.  

В советской историографии действия мусульман бывшей 
Российской империи в социально-политических движениях, свя-
занных с исламом, оценивались как признак «отсталости» и рели-
гиозного фанатизма. «Консерватизм» рассматривалось как течение, 
отражающее последствия средневекового невежества и феодализ-
ма. Однако в рамках прикладных исследований вопрос о сущности 
консерватизма не ставился на повестку дня. Консерваторы стара-
лись сохранить в образе жизни народа нормы шариата, которые 
считались барьером на пути политики российского правительства 
и православных миссионеров.  

Относить всех улемов1 к консерваторам было бы не совсем 
верно. Среди улемов были и такие, которых можно считать про-
свещенными людьми своего времени. К их числу можно отнести 
мударриса Икрама, занимавшего высокие посты при дворе эмира, 
и его сторонников.  

Однако среди улемов были и консервативно настроенные 
люди, считавшие каждое новшество ересью, всячески препятство-
вавшие проникновению в страну достижений европейской науки  
и техники. 

                                                 
1 Улемы (араб. улам-а-ученые) – сословие мусульманских богословов  

и законоведов. Обычно улемами называли представителей исламского духовен-
ства и исламских правоведов (фикх), а также уполномоченных лиц религиозных, 
судебных и учебных заведений. 



 56 

Один из прогрессивных мыслителей Бухары Абдурауф Фит-
рат в своем произведении «Нажот йўли» («Путь спасения»), выра-
жая свое мнение об улемах, делит их на две группы: «К первой 
группе относятся улемы, обеспокоенные развитием родины  
и судьбой народа, служащие во благо страны и общества. Причину 
отсталости они видят в регрессе науки, в невежестве народа, в по-
литической пассивности правителей, в препятствовании развитию 
науки и духовности. Вторая группа – это улемы, преследующие 
личные интересы и стремящиеся занять высокие должности, их не 
волнует кризис в стране, а бедственное положение народа они 
считают “предписанием, судьбой”»1. 

По мнению Фитрата, причины, препятствующие развитию 
страны, улемы второй группы усматривали в следующем: во-
первых, по их мнению, не существует определенной причины раз-
розненности и разорения страны – это воля Аллаха; во-вторых, 
Аллах создал этот мир раем для мусульман и адом для немусуль-
ман; в-третьих, близок Судный день, так как мусульманство  
постепенно исчезает с лица земли; в-четвертых, поэтому каждый 
день мусульманина может быть хуже другого2. 

В Бухарском эмирате в вопросах реформирования сферы об-
разования, религии, социальной и экономической отраслей влия-
тельные улемы были разделены на две группы. Первую группу 
реформаторов возглавлял Мухаммад Икрам ибн Абдуссалом Бу-
хари, вторую группу составляли сторонники консерватизма под 
руководством муфтия Абдураззака3.  

Муфтий Мухаммад Икрам ибн Абдуссалом4 был одним из 
известных и влиятельных людей Бухары конца XIX – начала XX в. 
Он много путешествовал по странам Ближнего и Среднего Восто-
ка и написал книгу, в которой подверг критике отсталость Бухары. 

                                                 
1 Фитрат А. Нажот йўли // Танланган асарлар. 5 жилдлик. Тошкент: 

Маънавият, 2010. 5-жилд. – Б. 63. 
2 Фитрат А. Нажот йўли. – Б. 63. 
3 Хўжаев Ф. Бухоро инқилобининг тарихига материаллар. Тошкент: Фан, 

1997. – Б. 76. 
4 Домла Икром родился в кишлаке Богикалон на окраине Бухары.  

В период с 1860 по 1880 г. получил образование в Бухаре в медресе Бадалбек  
у казия Абдушукур ибн Абдурасула. Мухаммад Шариф Садри Зиё (1865–1932)  
в своем произведение «Шуаройи мутааххирийн ва фузалойи муосирийн» («Поэты 
последней эпохи и ученые современники») вспоминал, что Домла Икромча 
сочинял стихи под псевдонимам «Акром» и являлся наставником студенческого 
большинства Бухары. 



 57

Мударрис Икрам (старший учитель, наставник) – как называли его 
в народе – был против изживших и устаревших обычаев и обрядов, 
боролся против невежества в обществе, тем самым завоевал  
любовь и уважение народа. В 1894–1896 гг. он совершил хадж  
с Мухаммадом Авазом Хужанди, во время которого ознакомился  
с уровнем развития таких исламских городов, как Стамбул, Багдад, 
Шираз и др. После возвращения из путешествия, он раскритиковал 
образовательные программы в бухарских медресе и настаивал на 
необходимости их реформирования. Мударрис Икрам пропаган-
дировал включение в образовательные программы медресе таких 
наук, как толкование Корана, хадисов. Он был сторонником орга-
низации джадидских школ и всячески поддерживал их. 

С разрешения кушбеги Насрулло (в современном понимании 
премьер-министр), мударрис Икрам ведет переговоры с комиссией 
под руководством Палена, прибывшего в 1910 г. из Ташкента для 
ревизии бухарских школ. На их вопросы о новой школе, хиджабе  
и налогах Икрам отвечал, что джадидские школы не противоречат 
исламу1.  

В 1910 г., по завершении экзамена учащихся школы Мирзы 
Абдулвохида Мунзима, состоялось заседание, на котором был рас-
смотрен вопрос приостановки или продолжения деятельности 
школы. На собрании мударрис Икрам указал на соответствие но-
вых школ исламской морали и подчеркнул необходимость с точки 
зрения ислама развития школ такого типа. Он считал новые школы 
дозволенными с религиозной точки зрения и, издав указ о разре-
шении работы этой школы, поставил свою печать. А улемы под 
руководством муфтия Абдураззака2 высказываются за необходи-
мость закрытия джадидских школ и издают соответствующие ука-
зы. Они, критикуя школы нового типа, пишут следующее: «Эта 
школа противоречит шариату. В первый год учащиеся читают  
газеты, на второй год начнут требовать независимости и на третий 
год сбросят с престола эмира и посадят его в тюрьму»3.  
                                                 

1 С. Айний. Бухоро инқилоби тарихи учун материаллар. Москва: СССР 
халқларининг марказий нашриёти, 1926. – Б. 63. 

2 Муфтий Абдураззак был из Коканда, прожил в Бухаре 42 года. Он был 
популярен в Бухаре как «Розикча». За свои заслуги во дворце он стал обладате-
лем большой собственности. Он был консервативным лидером партии в Бухаре  
и старометодной школы. Мулла Абдураззак отправился в хадж в 1914 г. и умер  
в Мекке.  

3 Ж.Х.Х. Бухорои шарифдан мактуб (айнан) // «Таржимон», 1909 йил  
9 октябрь. – № 41. 



 58 

В августе 1912 г. в Новой Бухаре под редакцией Абдулвохи-
да Мунзима выходит в свет книга мударриса Икрама «Ийқозу-н-
ноимийн ва иълому-л-жоҳилийн» (Сны наяву, влекущие к невеже-
ству)1. Это произведение в народе было известно под названием 
«Дар баёни бидъаоти машхура» («Изложение известных ересей»). 
Эта книга стала хорошим руководством для просветителей в борь-
бе против ереси.  

Книга «Ийқозу-н-ноимийн ва иълому-л-жоҳилийн» состоит 
из введения, двух глав и заключения. Первая глава называется «Об 
известных среди народа, но запрещенных удовольствиях»; вторая – 
«О запрещенных в силу изменения времени вещах». Первая глава 
состоит из двух разделов, в первой части критически проанализи-
рованы вопросы, связанные с ростовщичеством (рибо); продажей 
вакуфных помещений медресе; «белыми печатями» муфтиев; ку-
рением; религиозным невежеством; резким сокращением чтения 
намаза в мечетях; употреблением вина; посягательством на удел 
сирот.  

Во второй части говорится о ношении украшений и дорогой 
одежды мужчинами; резком увеличении на свадьбах и различных 
мероприятиях певцов и танцовщиц, расточительстве; рассказыва-
ется о новых обычаях, придуманных торговцами и, на основе  
аятов из Корана и хадисов, доказывается их неправомерность. 
Вторая глава также состоит двух частей, в первой части приводят-
ся размышления о неприемлемости ростовщичества и недостатках  
в исламском судействе, а также о председательстве на судах. 

Вторая часть условно названа «Запрещенные, в силу смеше-
ния различных ересей, вещи», в ней обсуждены часто встречаю-
щиеся в жизни общества социальные, политические и религиозные 
проблемы. Это следующие вопросы: паломничество к могилам 
святых; обряд «Биби Сешанба»; поминальные обряды: «двадцать 
дней», «сорок дней» и «год»; воровство на рынках весовщиков; 
обычай проведения купкари (козлодрание); сплетни в мечетях; 
споры между улемами. 

Мударрис Икрам в данном произведении говорит о 25  
проблемах, которые необходимо было решать на государственном 
уровне. Он особо подчеркивает, что хакимы (местные правители) 
должны защищать права сирот. Уделив особое внимание расточи-
тельству на свадьбах, он призывает хакимов показать пример  
другим.  
                                                 

1 ЦГАУз, ф. И-461, оп. 1, дело-1168, л. 225. 



 59

Улемы под руководством мударриса Бухарского медресе  
и муфтия Абдураззока выступили против данной книги. Обвинив 
мударриса Икрама в пропаганде джадидских школ, противореча-
щих, по их мнению, религии ислама, они постарались ополчить 
против него учащихся медресе и приняли решение убить мударри-
са Икрама на площади мечети Намазгах в день хайита Рамадана. 
Узнав об этом, правительство Бухары отправляет мударриса Ик-
рама в район Зандана и назначает его казием (судъёй). Кушбеги 
назначает ему жалованье в 600 танга. Спустя некоторое время, 
эмир назначает мударриса Икрама казием в Каракульский район  
с ежемесячным жалованьем в 1000 танга1.  

В январе 1914 г. покровитель бухарских улемов муфтий Аб-
дураззак2 отправился в хадж и скончался в Мекке. В связи с этим на 
должность муфтия Эмир Алимхан назначает мударриса Икрама3. 
Новый муфтий Икрам сплотил вокруг себя солидную группу сто-
ронников новой школы из 700–800 учащихся медресе и пытался 
осуществить план открытия новых школ на государственном уровне.  

В конце апреля 1917 г. улемы под руководством муллы Хол-
мурода добиваются подписания муфтиями4 фетвы о несоответствии 
джадидских школ шариату и необходимости сторониться джадидов. 
Муфтий Икрам выступает против данного решения и направляет 
письмо на имя кушбеги. В целях недопущения противостояния меж-
ду муллой Холмуродом и муфтием Икрамом последнего под предло-
гом назначения казием во второй раз ссылают в Гузарский район5.  

Весной 1918 г. в результате военного похода председателя 
Совета народных комиссаров Туркестана Ф. Колесова эмир обви-
няет молодых бухарцев в содействии Советам и приказывает их 
наказать. Среди них был и сын мударриса Икрама – Хабибулло. 
Правительство Бухары казнило Хабибулло, а мударриса Икрама 
заключило под стражу. Было конфисковано всё его имущество,  
а книги и рукописи сожжены6. 
                                                 

1 ЦГАУз, ф. И-461, оп. 1, дело-1168, л. 225.  
2 После смерти бухарского правителя и муфтия Абдуразака его место 

официально заменил мулла Камариддин. 
3 ЦГАУз, ф. И-3, оп. 1, дело-215, л. 65–66. 
4 В период Бухарского эмирата существовал совет муфтиев из 12 членов. 
5 С. Айний. Бухоро инқилоби тарихи учун материаллар. Москва: СССР 

халқларининг марказий нашриёти, 1926. – Б. 63. 
6 В 1920 г. Икрам Ходжа со всей семьей был освобожден, привезен в Бу-

хару и назначен министром юстиции. К 1922 г. был создан шариатский суд и он 
назначен его председателем. Домла Икрам умер в 1925 г. 



 60 

Мударрис медресе мулла Камариддин, возглавивший после 
смерти муфтия Абдураззака вторую группу бухарских улемов  
с консервативными взглядами, был категорически против осу- 
ществляемых в стране реформ, джадидского движения и пропа-
гандируемых ими новшеств. Его всегда настораживала близость 
джадидов с представителями иной религии. Татарский преподава-
тель Камариддин Ногай был учителем в местной школе, он актив-
но участвовал в действиях мусульман против русских1. Несмотря 
на то что мулла Камариддин жил в Бухаре, пользовался большим 
авторитетом и был очень близок с мусульманскими просветителя-
ми из Оренбурга, Ташкента и Стамбула. Он был недоволен тем, 
что эмир Бухары Саид Алимхан поддерживает политику Россий-
ской империи.  

Согласно сведениям Туркестанского районного охранного 
отделения, мулла Камариддин был одним из руководителей мяте-
жа, состоявшегося в январе 1910 г. в Бухаре. Мулла Камариддин 
считал, что ежегодно проводимый шиитами поминальный обряд 
по случаю смерти Хазрата Хусейна противоречит шариату, и вы-
сказывался за запрет проведения данного обряда. По случаю этого 
он подготовил фетву, который подписали 11 из 12 муфтиев. Но 
мударрис Икрам не поддержал эту фетву. Во время поминального 
обряда шиитов по случаю смерти Хазрата Хусейна 9 января 1910 г. 
за Самаркандскими воротами Бухары один из собравшихся на зре-
лище – учащийся медресе из Ферганы насмехается над действиями 
шиитов. Тогда шииты набрасываются на студента и калечат его. 
Начались паника, крики: «Шииты убивают студента» и призывы 
прийти на помощь. Воспользовавшись возникшей ситуацией раис 
(контролирующий исполнения законов шариата) Бурхониддин  
и мулла Камариддин призывают народ к мятежу. Таким образом, 
10 января 1910 г. в Бухаре начинается острая борьба между пред-
ставителями двух течений. 11 января сунниты подходят к Бухаре, 
требуют смещения с должности кушбеги Астанакула и замены его 
представителем суннитского ордена2. Руководители правительства 
Бухары, обеспокоившись сложившейся ситуацией, попросили по-
мощи у представителя российского правительства в Новой Бухаре. 
В ответ на это российское правительство направляет в Бухару 2 тыс. 

                                                 
1 ЦГАУз, ф. И-461, оп. 1, дело-1168, л. 180. 
2 Бухорои Шарифда пайдо бўлган бетартибликлар хусусида // Туркистон 

вилояти газети, 1910 йил 14 январь, № 4. 



 61

русских солдат под руководством генерала Лилиенталя1. Нахо-
дившиеся на тот момент в Кармане Астанакул кушбеги и  
Насруллабек парвоначи (тот, кто доводит до исполнителей указы  
и приказы эмира) по указу эмира приезжают в Бухару и пытаются 
подавить восстание. Однако им это не удается. Наследник Бухар-
ского эмира Саида Алимхана – Миролим Тура 13 января приезжает 
в Бухару и 15 января освобождает от должности Астанакула куш-
беги, двух его подчиненных и отправляет их в Карману. На долж-
ность кушбеги назначается начальник Чарджоуского бекства  
Саидали туксабо (военачальник), а его помощником – Шахрисабз-
ский бек Мироб Али2. Наследник, собрав в своей резиденции 
представителей духовенства, ученых и других государственных 
деятелей, объявляет о подавлении мятежа и призывает к недопу-
щению подобных выступлений впредь. Инициаторы религиозных 
распрей раис Бурхониддин, раис и мулла Камариддин для укреп-
ления своих позиций добились отстранения от должности Астана-
кула кушбеги.  

Основной причиной суннито-шиитского противостояния 
было то, что шииты занимали высокие должностные посты. Такое 
положение не отвечало интересам улемов во главе с муллой Кама-
риддином, и поэтому они не упустили шанс воспользоваться слу-
чаем, произошедшим на поминальном обряде.  

Консервативно настроенные улемы под руководством муллы 
Камариддина были недовольны рядом реформ, осуществляемых 
эмиром Алимханом. В частности, в сентябре 1911 г. эмир Алимхан 
издает указ о мощении камнем улиц Бухары, которые после дождя 
превращались в слякоть. Однако улемы считают решение о моще-
нии камнем пыльных улиц Бухары расточительством и высказы-
вают свое недовольство. Муллы Бухары, Карши, Шахрисабза,  
Гузара и Байсуна, выражая свое недовольство по отношению  
к указам и приказам эмира, начинают предпринимать негласные 
действия во имя восстановления притесненных прав и свободы 
беков и религиозного духовенства3. На помощь для подавления 
протестующих в Бухаре улемов приходят русские солдаты,  

                                                 
1 Бухорои Шарифда пайдо бўлган бетартибликлар хусусида // Туркистон 

вилояти газети. 1910 йил 16 январь, № 5. 
2 Бухорои Шарифда пайдо бўлган бетартибликлар хусусида // Туркистон 

вилояти газети, 1910 йил 21январь, № 6. 
3 В Бухаре // «Туркестанская ведомости», № 92, 28 апреля 1911 г. 



 62 

и путешествие эмира в Ялту отменяется1. Реконструкция город-
ских улиц приостанавливается.  

В октябре 1913 г. по указу эмира Бухары начинают видоиз-
менять древние и старые узкие улицы Бухары, их обустраивают 
каменным покрытием, проводятся работы по электрификации Бу-
хары, так как к этому времени Каган (Новая Бухара) уже была 
электрифицирована. Однако и эти действия эмира встречают  
сопротивление со стороны консервативно настроенных улем. Один 
из корреспондентов «Туркестанской туземной газеты», надеясь, что 
это недовольство временное, писал следующее: «Несомненно, что 
в книгах по фикху найдутся основания не противоречить электри-
ческому освещению, так же как, например, их нашли примени-
тельно к таким новшествам, как почта, телеграф, телефон. Неуди-
вительно, если их признают современными»2. 

По указу эмира Алимхана в 1913 г. в Бухаре строят новое 
медресе, в котором было предусмотрено обучение Тафсиру, Хади-
сам, Каламу, Фикху, методам фикха, арифметике, истории3.  
В статье Имома Собиржона Мустофи «Об учреждении медресе  
в Бухаре», опубликованной в газете «Вакт», рассказывается о про-
тиводействии некоторых муфтиев и беков под влиянием муллы 
Камариддина указу эмира об учреждении медресе. Они выражали 
недовольство тем, что в медресе значительное место отводится 
преподаванию светских наук и по этому вопросу обращаются  
к казикаляну Бурхониддину (судья в столице, главный судья, 
высший государственный чин. Он руководил всеми судебными 
делами, в которые не вмешивался эмир. Казикалян назывался так-
же «шариатпанох»). Казикалян сообщил, что строительство медресе 
находится под контролем самого эмира и любое недовольство не-
приемлемо4. 

Следующее столкновение мударриса Икрама и муллы Кама-
риддина произошло в марте-апреле 1917 г. по случаю манифеста, 
объявленного эмиром Бухары Алимханом. Мударрис Икрам под-

                                                 
1 Исмоил Гаспринский. Бухорои шариф // «Таржимон», № 37, 1911 йил  

9 сентябрь. 
2 Улучшения в Бухаре // Туркистон вилояти газети, № 81, 1913 йил  

20 октябрь. 
3 Фитрат. Бухоро ҳукуматининг ислоҳкорона қадамлари (Иқромот ислох 

корони ҳукумат Бухоро) // «Ойна», № 8, 1915 йил 30 январь. – Б. 198–200. 
4 Имом Собиржон Мустофий. Бухорода мадраса таъсис этилув 

муносабатила // «Вақт», 1915 йил 24 декабрь, № 1948.  



 63

держал указ эмира1, подготовленного в целях упорядочения нало-
гов, реформирования государственных учреждений, развития тор-
говли. Однако улемы под руководством муллы Камариддина,  
осведомленные о натянутых отношениях кушбеги Насрулло с ру-
ководством Афганистана, просят у улемов этой страны поддержки 
для защиты ислама2. 

14 апреля 1917 г. усиливается волна недовольства мулл под 
руководством муллы Камариддина. В результате из Самарканда  
в Бухару призывают русских солдат для установления порядка  
и спокойствия3. А 15 апреля 1917 г. руководитель движения мулл 
против реформ – мулла Камариддин – был задержан в Старой Бу-
харе полицией Новой Бухары и после 38 дней тюремного заклю-
чения выслан из Бухары4.  

Однако ссылка муллы Камариддина из Бухары не ослабило 
движение улемов-консерваторов. В связи с событиями в марте 
1918 г. и упразднения в августе 1920 г. власти эмира эти акты не-
довольства продолжались временами открыто, а иногда подпольно 
под руководством новых лидеров. 

В заключение следует отметить, что реформы, проводимые  
в Бухарском эмирате, по-разному воспринимались улемами. С уче-
том варьирования кругозора и степени социально-политической 
грамотности среди членов одного общества или организации мож-
но сделать вывод о том, что существовали различные подходы  
к решению одной и той же проблемы.  

Так, если сторонники социально-политических реформ под-
держивали новшества, то консервативно настроенные представи-
тели выражали резкое недовольство. И как результат, существова-
ния постоянного противостояния между реформаторами и 
консерваторами имело свое немаловажное значение в развитии 
Бухарского эмирата.  

Статья предоставлена автором для публикации  
в бюллетене «Россия и мусульманский мир». 

 
 

                                                 
1 ЦГАУз, ф. И-3, оп. 2, дело-513, л. 42. 
2 ЦГАУз, ф. И-3, оп. 2, дело-513, л. 49. 
3 С.А. Мулла Қамариддинни Бухородан сурув // Вақт, 1917 йил 2 июнь, 

№ 2232. 
4 Там же. 



 64 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
 
 
 
 
 
 
 
Конак И.,  
доктор исторических наук,  
профессор Стамбульского университета  
Сулейманов Р.,  
магистрант факультета мировой политики  
МГУ им. М.В. Ломоносова 
ЭЛИКСИР БЕССМЕРТИЯ ДЛЯ ЭРДОГАНА,  
ИЛИ К ВОПРОСУ ОБ ОПЕРАЦИИ ВС ТУРЦИИ  
В СИРИЙСКОМ АФРИНЕ 
 
Аннотация. В статье анализируется военная операция «Оливко-

вая ветвь» в Африне, проводимая турецкими властями с 2015 г. Авторы 
оценивают значимость данной операции для внутриполитической си-
туации в Турции и рейтинга Реджепа Тайипа Эрдогана. Также рас-
сматривается позиция России по данному вопросу. 

 
Ключевые слова: Турция; Сирия; Курдистан; военная операция  

в Африне; российско-турецкие отношения. 
 
20 января 2018 г. Генштаб ВС Турции объявил о начале  

военной операции «Оливковая ветвь» в районе Африн на севере 
Сирии. Основная цель проводимых уже на протяжении нескольких 
месяцев мероприятий – зачистка приграничных районов респуб-
лики от «террористических элементов». В первую очередь, Анкара 
имеет в виду бойцов «Сил народной самообороны» (СНС), Рабо-
чей партии Курдистана (РПК), партии «Демократический союз» 
(ДС), а также боевиков террористической группировки «Ислам-
ское государство» (запрещена в РФ). 

На фоне тревожных событий последних лет в Турции,  
как то: теракты на территории республики (крупнейший из них 
произошел в Анкаре 10 октября 2015 г., погибли 102 человека), 
попытка государственного переворота в ночь на 16 июля 2016 г. 



 65

(погибли 240 человек), «антитеррористическая операция» в Турец-
ком Курдистане против бойцов РПК (продолжается с лета 2015 г.) – 
«Оливковая ветвь» становится чем-то вроде маленькой победо-
носной войны для президента республики Тайипа Эрдогана и его 
окружения. Более того, военные действия на севере Сирии все 
больше приобретают сакральный характер. 

 
Сакрализация войны 
 
Выступления на многолюдных митингах и демонстрациях, 

где глава республики сообщает об очередных победах Турецкой 
армии, делают Эрдогана героем в глазах населения, а успехи воен-
ных отмечаются почти как национальные праздники. 

Особую роль в этом действе играет Управление по делам ре-
лигии Турции (Диянет) во главе с профессором и богословом Али 
Эрбашем, который, прибегая к исламским символам, к молитвам, 
делает акт войны чем-то оправданным и даже сакральным. Все 
турецкие военные, которые полегли в ходе операции в Африне  
(по данным турецких властей, их число уже превышает 501),  
объявляются шахидами (мусульманами, погибшими за веру).  

Примечателен случай, когда 24 февраля2, выступая на пар-
тийной конференции в городе Кахраманмараш (юго-восток рес-
публики), Эрдоган подозвал к себе на сцену маленькую плачущую 
девочку, одетую в камуфляжную униформу, и призвал ее не пла-
кать, пообещав ребенку, что, если она погибнет, ее похоронят  
с почестями и укроют турецким флагом. 

Таким образом, операция в Африне из обычной, на первый 
взгляд, контртеррористической зачистки, превратилась в нечто  
сакральное для верующих патриотов, которые, как когда-то писал 
известный турецкий поэт Тевфик Фикрет (1867–1915), «наполняют 
всё вокруг болью и смертью».  

 
Всеобщая поддержка 
 
Идея о маленькой и победоносной войне, как известно, не 

нова. На протяжении всей истории разные политические лидеры 
использовали войну для объединения и мобилизации общества. Не 
                                                 

1 http://www.posta.com.tr/afrin-de-sehit-sayisi-kac-oldu-zeytin-dali-harekati-92-  
gun-haberi-1381052 

2 https://www.youtube.com/watch?v=u2JAgntW5mI 



 66 

устаревают и слова прусского теоретика военного дела Карла фон 
Клаузевица (1780–1831) о том, что «война есть не что иное, как 
продолжение политики, с привлечением иных средств». 

В этом смысле Тайипу Эрдогану удалось добиться немалых 
результатов. Если 16 апреля прошлого года на референдуме по 
внесению изменений в конституцию инициативы турецкого лиде-
ра встретили поддержку у 51,41% населения страны (против 
48,59% соответственно), то операцию в Африне, согласно резуль-
татам опроса исследовательского фонда A&G, поддерживают по-
рядка 90% граждан республики1. 

Помимо этого, одобрение «Оливковой ветви» высказали  
и представители оппозиционных партий турецкого парламента.  
В частности, лидер Народно-республиканской партии (НРП)  
Кемаль Кылычдароглу сказал2, что его партия «всецело поддержи-
вает операцию». «Мы обеспокоены безопасностью наших границ. 
Ни одна страна не может допустить, чтобы у ее границ действова-
ли террористические организации», – пояснил он.  

В этой связи нельзя не упомянуть и о СМИ, которые сегодня 
в массе своей – что газеты, что телевидение – поют осанну турец-
кому руководству. В последние годы, особенно после неудачного 
мятежа военных в июле 2016 г., в результате которого погибли 
240 человек, и в стране было объявлено чрезвычайное положение, 
в республике отмечается усиление давления государства на СМИ. 
В частности, были отправлены за решетку десятки журналистов,  
а в мировом рейтинге свободы слова страна опустилась на 155-е 
место (в 2002 г. была на 99-м)3, соседствуя с такими государствами, 
как ДР Конго и Свазиленд.  

Особую роль в обеспечении поддержки широких слоев насе-
ления играют интеллигенция и представители шоу-бизнеса,  
многие из которых так же в большинстве своем единодушно  
высказались за операцию в Африне. Особенно популярным стало 
размещать в социальных сетях вроде Instagram («Инстаграм»)  
посты об успехах Турецкой армии4. Повсеместно подчеркивается, 
что турецкие солдаты сегодня являются прямыми наследниками 
той армии, которая стояла у истоков республики почти 100 лет  

                                                 
1 https://ahvalnews.com/polls/support-turkeys-syria-incursion-90-percent-poll 
2 http://www.hurriyetdailynews.com/turkeys-opposition-parties-lend-support-to-  

afrin-operation-126064 
3 http://www.bbc.com/turkce/haberler-turkiye-39712002 
4 https://www.instagram.com/p/BhCQ4XEleY7/?hl=ru&taken-by=handeyener 



 67

назад1. Кроме того, многие актеры и поп-исполнители прибегают  
к религиозному дискурсу, в котором подразумевается, что любой 
солдат Турецкой армии, погибший на войне, – погибает за веру,  
о чем упоминалось выше2. 

 
Осторожная позиция России 
 
Косвенную поддержку действиям Турции на севере Сирии  

(а значит и лично Эрдогану) оказывает осторожная позиция парт-
неров Анкары на Ближнем Востоке, один из которых, безусловно, 
Москва. 

Российско-турецкое партнерство сегодня носит исключи-
тельно прагматический характер. Мы помним, что, когда было ох-
лаждение двусторонних отношений в конце 2015 – первой поло-
вине 2016 г., Россия ни на мгновение не прекращала поставки газа 
в Турцию по «Голубому потоку», несмотря на враждебную рито-
рику с обеих сторон. 

Сегодня Москва и Анкара довольно успешно работают над 
реализацией нового газового проекта «Турецкий поток», а также 
над первой в истории Турции атомной станцией «Аккую», строи-
тельство которой началось 3 апреля этого года при личном уча-
стии лидеров обеих стран. 

Кроме того, двум государствам, несмотря на многочислен-
ные противоречия, удается найти общий язык и в Сирии. Пример 
тому – создание четырех зон деэскалации в Арабской Республике  
в соответствии с договоренностью, достигнутой в мае 2017 г. на 
переговорах в Астане представителями России, Ирана и Турции. 

Молчаливое одобрение Кремля турецкого вторжения в Си-
рию также подчеркивает прагматизм российско-турецких отноше-
ний. Еще два года назад в вышеупомянутый период обострения 
отношений между Россией и Турцией Москва активно разыгрыва-
ла «курдскую карту» в пику Анкаре: в частности, в декабре 2015 г. 
российскую столицу посетил сопредседатель прокурдской Партии 
демократии народов (ПДН) Селахаттин Демирташ и встретился  
с главой российского МИД Сергеем Лавровом (к слову, сегодня 
Демирташ находится за решеткой, и в Кремле о нем даже не вспо-
минают); более того, в феврале 2016 г. в Москве состоялось  
открытие представительства Сирийского Курдистана. Сегодня же 
                                                 

1 https://www.instagram.com/p/Bes8PShDNjS/?hl=ru&taken-by=serdarsortac 
2 https://www.instagram.com/p/BfDV8E8lDxf/?hl=ru&taken-by=tarkan 



 68 

Россия попросту закрывает глаза на действия Турецкой армии  
в сирийском Африне, где основное население – курды. 

 
Вместо послесловия 
 
Таким образом, мы можем с уверенностью сказать, что  

Тайип Эрдоган торжествует на этом «празднике», где все – от ре-
лигиозных деятелей и лицедеев до обычных граждан – ему руко-
плещут. И проведение «Оливковой ветви» очевидно способствует 
его (и его партии) победе на предстоящих 24 июня 2018 г. досроч-
ных выборах. 

И всё же история человечества нам указывает на то, что на 
всякую лернейскую гидру когда-нибудь да находится свой Геракл. 

Статья предоставлена авторами для публикации  
в бюллетене «Россия и мусульманский мир». 

 
 
Бибикова О.П.,  
кандидат исторических наук,  
Институт востоковедения РАН 
ОТНОШЕНИЕ К ИСЛАМУ В ВЕНГРИИ 
 
Аннотация. Венгрия держит первое место по исламофобии в Ев-

ропе, несмотря на то что мусульман в этой стране проживает  немного. 
В 2016 г. через территорию страны прошли 400 тыс. беженцев, часть 
из них Евросоюз пытается поселить в Венгрии. Правительство страны, 
учитывая негативное отношение венгерского населения к исламу, отка-
зывается их принимать. 

 
Ключевые слова: Венгрия; Европейский союз; ислам; беженцы;  

исламофобия. 
 
Исследовательский центр PEW1 провел в ряде европейских 

стран опрос об отношении к исламу. Опрос был проведен в период 
определения квот для восточноевропейских стран по приему «бе-
женцев». Результаты показали, что наиболее негативное отноше-
ние к исламу и мусульманам проявляют в Венгрии. 72% жителей 

                                                 
1 Pew Research Center. https://aftershock.news/?q=node/590871&full 



 69

этой страны резко отрицательно высказались о приверженцах этой 
религии1. 

Возможно, что причины этого явления кроятся в истории 
Венгрии, которая еще на этапе формирования государства была 
связана с народами, для которых ислам – ведущая религия. 

Венгрия – многонациональное государство. Кроме мадьяр  
в стране проживают цыгане, немцы, евреи, румыны, словаки, хор-
ваты, сербы, украинцы и др. Согласно проводимым переписям  
начиная с 1980 г., мадьяр в стране становится всё меньше (10 709  
в 1980 г. и 9779 – в 2017 г.)2. Самое крупное национальное мень-
шинство – цыгане (рома), численность которых при всех перепи-
сях традиционно занижается.  

В 1993 г. был принят Закон об этнических и национальных 
меньшинствах. Тогда право на самоуправление получили 13 нац-
меньшинств, которые (как оговорено в Законе) прожили на терри-
тории страны не менее 100 лет, а их представители являются вен-
герскими гражданами. 

Еще одна особенность венгерского политического простран-
ства – наличие значительного числа конфессий. Конституция 1949 г. 
номинально гарантировала религиозную свободу всем гражданам 
страны, конфисковав при этом церковную собственность, упразд-
нив религиозные ордена, национализировав приходские школы. 
Закон 1990 г. подтвердил отделение церкви от государства, декла-
рировал свободу совести, а также гарантировал финансовую под-
держку религиозных сообществ. В 2011 г. был принят новый  
Закон о религиозных объединениях, в котором государство при-
знавало только 14 религиозных сообществ (из 358), которые должны 
были насчитывать не менее тысячи верующих и функционировали 
более 20 лет. Таким образом, многие религиозные сообщества,  
в том числе мусульманское, объявлялись нелегитимными. Им было 
также отказано в финансовой поддержке. 

Точную численность мусульман в Венгрии определить 
трудно. Опубликованные данные разняться от 26 до 62 тыс.  
Наиболее точные данные касаются мусульман, приехавших из 
арабских стран, Турции и Африки. Этнических венгров среди  

                                                 
1 Социологи назвали самую ксенофобскую страну в Европе. 23.07.2016. 

http://novorusmir.ru/archives/14623 
2 Численность населения Венгрии. – http://countrymeters.info/ru/Hungary 



 70 

мусульман немного – около 10%1. Однако община растет за счет 
новообращенных, в основном женщин, вышедших замуж за  
мусульман-иностранцев. 

В стране есть несколько мусульманских общин2, однако нет 
единой «зонтичной» организации, представляющей интересы всех 
мусульман. Одна из общин – Венгерское исламское сообщество, 
возглавляемое Золтаном Хаджи Болеком. Он одновременно явля-
ется президентом Общества изучения исламской истории Венгрии. 
Это самая большая община в Венгрии. В нее входят потомки бос-
нийских мусульман, прибывших в Венгрию еще в те времена,  
когда Австро-Венгрия аннексировала Боснию.  

Золтан Сулок руководит вторым заметным мусульманским 
сообществом Венгрии – Организацией мусульман Венгрии. Эта 
организация была сформирована 22.09.2000 г. Считается, что она 
стала правопреемницей Мусульманской студенческой организа-
ции, которая существовала в Венгрии с 1987 г. По мнению Золтана 
Сулока, принятый в 2011 г. закон не повлияет на существование 
сообщества мусульман, но тем не менее он признает, что «почто-
вый ящик мечети забит письмами с угрозами…»3 

Мечети в Будапеште до сих пор нет, а сохранившееся со 
времен османского присутствия здание мечети давно передано  
католической церкви. В 2015 г. в период наплыва иммигрантов  
в Европу посол Турции в Венгрии по поручению турецкого Мини-
стерства по делам религии Диянет предположил предоставить 
средства на строительство мечети. Однако мэр Будапешта ответил 
отказом. 

Большая часть мусульман проживает в столице Венгрии и 
крупных городах. Венгерские мусульмане отмечают, что Буда-
пешт более толерантен, чем провинция. В маленьких городах  
мусульмане сталкиваются с бытовой исламофобией. 

Во время массового передвижения «беженцев» по Европе из 
Турции 400 тыс. иммигрантов прошли через Венгрию. В венгер-
ских СМИ были опубликованы снимки замусоренных дорог  
                                                 

1 Тимеа А. Чем живет мусульманская община в самом центре Европы. 
http://www.ansar.ru/analytics/chem-zhivet-musulmanskaya-obshhina-v-samom-serdce-
evropy. 09.12.2013. 

2 Доступные источники позволили собрать материал о двух общинах, хотя 
упоминаются четыре. Вероятно это общины, локализирующиеся в крупных горо-
дах.  

3 Bauer Fr. La communauté musulmane de Budapest rejetée malgré sa discré-
tion. Cafébabel. 19.01.2016. http://www.cafebabel.fr/  



 71

с брошенными на обочины продуктами, которыми их снабжали  
местные жители… В ряде мест доходило дело до конфликтов  
между беженцами и местным населением. По инициативе Буда-
пешта на венгеро-сербской границе было сооружено заграждение 
из колючей проволоки длиной 175 км и высотой в 4 м1. Затем была 
перекрыта граница с Хорватией. Результатом «беженского марша» 
через Венгрию стало повсеместное распространение антиислам-
ских настроений. Это стало особенно заметно в тех городах, через 
которые прошли толпы иммигрантов. 

Венгрия, как и другие европейские страны, переживает де-
мографический кризис. Однако восполнить нехватку населения 
людьми иной культуры и, главное, иного вероисповедания, лидеры 
венгерского государства не хотят. Они считают, что сплоченность 
венгерской нации во многом зависит от принадлежности к христи-
анству. Премьер-министр Виктор Орбан называет вторжение  
«беженцев» на европейский континент «троянским конем терро-
ризма». В интервью газете Frankfurter Allgemaine Zeitung (FAZ) 
(3.09.2015) В. Орбан заявил, что «большинство беженцев являются 
мусульманами», и это является угрозой для идентичности христиан 
Европы2. 

В 2012 г. в Венгрии вступила в силу новая Конституция.  
В Преамбуле к тексту Основного закона подробно говорится  
о приверженности венгров христианским корням, а также их вкла-
де в защиту Европы от посягательств со стороны захватчиков3. 
Кроме того, в ней была подтверждена роль христианства, как фак-
тора, объединяющего венгерскую нацию, что косвенно можно рас-
сматривать как проявление неприятия по отношению к другим  
религиям. Некоторые положения Конституции прямо противоре-
чат современным европейским ценностям. 

Будапешт по-прежнему считает несправедливым отторжение 
от Великой Венгрии части своей территории. Практически ко всем 
соседним государствам у Венгрии есть территориальные претен-
зии. Начавшиеся разногласия с Евросоюзом заставили находя-
                                                 

1 Le Monde. 04.09.2015. http://www.lemonde.fr/europe/article/2015/09/04/ 
hongrie-viktor-orban-heraut-de-la-politique-anti-immigration_4746275_3214.html#W 
cyKrvGlyX3ISG80.99  

2 Les musulmans, un danger pour l’Europe selon la Hongrie 5.09.2015. https:// 
www.saphirnews.com/Les-musulmans-un-danger-pour-l-Europe-selon-la-Hongrie_a21 
224.html  

3 Murawski A. Correspondance Polémia. https://www.polemia.com/sur-les-
pretendues-racines-musulmanes-de-leurope-lexemple-de-la-hongrie/16.08.2017 



 72 

щуюся у власти венгерскую элиту пересмотреть внешнеполитиче-
ские ориентиры. Руководство страны сделало ставку на возрожде-
ние традиционных ценностей (что нашло свое отражение  
в Конституции 2012 г.).  

Одновременно была выдвинута новая концепция о «туран-
ском» происхождении венгров. Идея не нова, ее выдвинул еще  
в XIX в. Арминий Вамбери1 на основе филологических исследова-
ний, которые подтвердили близость мадьярского языка к группе 
тюркских языков. Был создан специальный Венгеро-Туранский 
фонд, который уже в августе 2012 г. провел в Будапеште съезд 
(курултай, 3-й по счету), на котором присутствовали представители 
17 стран, относящихся к тюркской лингвистической группе. Пока-
зательно, что Мартон Дьёндёши, вице-президент партии «Йоббик» 
(Jobbik Magyarországért Mozgalom) и заместитель главы парла-
ментского комитета по международным делам, на пресс-
конференции заявил, что «венгров больше интересует поиск их 
древних корней, а не туманная теория финно-угорского происхож-
дения народа», и далее: «Мы не изолированный народ. Мы долж-
ны принять скифско-туранские народы и общины как своих братьев 
и сестер»2. 

Интересно отметить, что венгерские ультраправые выступают 
за то, чтобы Турция стала членом ЕС. Они считают, что Европа не 
должна стать «христианским клубом». Более того, Габор Вона, 
лидер «Йоббика», заявил, что «ислам является последней надеж-
дой человечества во тьме глобализма и либерализма»3. На самом 
деле, те, кто обвиняет венгерских правых в «конъюнктурном раз-
вороте от угро-финского мира к тюркскому», не понимают сути 
этой перемены. Объяснил этот разворот депутат венгерского пар-
ламента от партии «Йоббик» Иштван Саваи: «Финно-угорская 
теория была придумана австрийскими учеными, чтобы подавить 
венгерскую идентичность (т.е. принизить венгров. – О. Б.). Мы не 
против финно-угорского родства, но мы встраиваем эту теорию  
в более широкую концепцию происхождения древних венгров от 
туранских народов. Мы хотим заменить устоявшееся мнение  

                                                 
1 Арминий Вамбери (1832–1913) – венгерский востоковед, полиглот. 
2 Новый национализм в Венгрии. http://so-l.ru/news/y/2014_02_12_noviy_ 

nacionalizm_v_vengrii 
3 Зачем венграм туранизм? http://www.gumilev-center.ru/zachem-vengram-

turanizm/11.12.2013 



 73

о финно-угорском родстве и доказать теорию о гуннском проис-
хождении наших предков»1. 

Надежда на то, что «поворот на Восток» (а это предполагает 
расширение связей в том числе с мусульманскими странами) из-
менит отношение венгерского руководства к исламу и мусульма-
нам внутри страны, иллюзорна, так как противоположная сторона  
в качестве условия непременно выдвинет требования построить 
или восстановить мечети, открыть медресе и т.д. Возможно, что 
идея о туранском происхождении поможет наладить отношения  
с рядом азиатских стран, а также даст возможность Будапешту  
играть роль представителя большой группы стран, где проживают 
тюрки. 

Статья предоставлена автором для публикации  
в бюллетене «Россия и мусульманский мир». 

 
 
Ниязи А.Ш.,  
кандидат исторических наук,  
старший научный сотрудник  
Центра изучения Центральной Азии,  
Кавказа и Урало-Поволжья  
(Институт востоковедения РАН) 
САУДОВСКАЯ АРАВИЯ, КАТАР,  
НОРВЕГИЯ, РОССИЯ  
В ИЗМЕРЕНИЯХ ЗЕЛЁНОЙ ЭКОНОМИКИ 
 
Аннотация. В статье предпринят сравнительный анализ разви-

тия зелёной экономики в нефтегазодобывающих странах. На основе гло-
бального индекса зелёной экономики (Global Green Economy Index) вскры-
вается реальное положение дел с внедрением инновационных технологий 
в базовые отрасли зелёной экономики в Саудовской Аравии, Катаре, 
Норвегии и России. Делаются выводы об эффективности государствен-
ной политики этих стран в области достижения целей глобальной эко-
логической безопасности. 

 
Ключевые слова: Катар; Норвегия; Россия; Саудовская Аравия; 

углеводородные экономики; глобальный индекс зелёной экономики;  
устойчивое развитие; возобновляемые источники энергии; загрязнение  

                                                 
1 Зачем венграм туранизм? http://www.gumilev-center.ru/zachem-vengram-

turanizm-2/10.2.2014 



 74 

атмосферы; зелёная экономика; зелёный пиар; экологическая безопас-
ность; рациональное использование ресурсов. 

 
Общепринятого четкого определения зелёной экономики не 

существует, как и ее выверенной формулы, которая могла бы слу-
жить мировым эталоном. Но это понятие прижилось, стало ясным, 
поэтому всё чаще пишется без кавычек, как и термины – зелёные 
технологи, зелёные инвестиции, зелёные инновации и т.д. Изме-
рить результаты зелёного развития стран мира, их проблемы  
и перспективы в этом направлении позволяют международные ин-
дексы, среди которых наиболее разработанным считается глобаль-
ный индекс зелёной экономики. Сравнение ситуаций с зелёным 
ростом в Катаре и Саудовской Аравии – углеводородных государ-
ствах, Норвегии и России, в которых углеводородный сектор их 
экономик остается очень весомым, позволяет сделать некоторые 
выводы об экологической политике и возможном будущем этих 
стран. 

 
*     *     * 

 
С 2010 г. независимая консалтинговая компания Dual Citizen 

LLC (США) издает периодические доклады о состоянии развития 
зелёной экономики в различных странах мира. Последний отчет, 
представленный в 2016 г., охватывает 80 стран, которые ранжиру-
ются по глобальному индексу зелёной экономики (Global Green 
Economy Index (GGEI)1. В нем используются экологические изме-
рения развития национальных экономик в комплексе с показате-
лями социально-экономического прогресса, оценки экологической 
эффективности отдельных секторов экономики, зелёных инвести-
ций и инноваций, национального лидерства в области изменения 
климата. Индекс GGEI 2016 г. рассчитан на основе 32 индикато-
ров, входящих в 24 базовые группы количественных и качествен-
ных показателей. Они, в свою очередь, делятся на четыре ключе-
вые группы, позволяющие определить, насколько успешно страна 
справляется с задачами построения зелёной экономики и в целом  
с экологическими проблемами. 

Первая группа «Управление и изменение климата» содержит 
индикаторы, отражающие изменение климата и усилия, направ-
ленные на противодействие негативным изменениям в данной 
сфере. Оценка последствий изменения климата проводится на ос-
нове таких индикаторов, как выбросы CO2 на душу населения, на 



 75

единицу ВВП и на единицу потребления первичной энергии. Эф-
фективность политики страны в области изменения климата ана-
лизируется также по частоте участия в международных экологиче-
ских форумах, принятых на них обязательствах, заявлениям глав 
государств, касающихся зелёной экономики и защиты окружаю-
щей среды, охвата в национальных СМИ данных вопросов. 

Вторая группа «Сектора эффективности» отражает состоя-
ние наиболее важных отраслей в развитии зелёной экономики: 
строительства, транспорта, энергетики, экотуризма и др. Разработ-
чиками GGEI отслеживается, насколько рациональное использо-
вание ресурсов в этих секторах позволяет получить прирост  
производительности и одновременно снизить нагрузку на окру-
жающую среду, уменьшить потребление энергии и выбросы пар-
никовых газов в атмосферу. В сфере строительства учитывается 
модернизация зданий и сооружений с учетом экологических тре-
бований, в транспортом секторе используются данные по эмиссии 
СО2. В отрасли энергетики принимается во внимание, насколько 
энергетический сектор в каждой стране является зелёным. Про-
считывается доля электроэнергии, вырабатываемой с помощью 
возобновляемых источников (ВИЭ): гидроэлектростанций, геотер-
мальных электростанций, а также энергии, получаемой от солнца, 
ветра, приливов, биомассы, биотоплива. Анализируются данные 
по эффективности использования ресурсов, их рециркуляции  
в сфере переработки отходов. 

Третья группа «Рынки и инвестиции» построена на анализе 
данных по государственным и частным инвестициям в зелёные 
технологии: возобновляемые источники энергии, переработку от-
ходов, очистные сооружения, безотходное производство, чистые 
инновационные технологии (cleantech). Учитываются фискальные 
и политические меры по привлекательности национальных зелё-
ных проектов и рынков, их рост, участие в них передовых миро-
вых компаний, корпораций, содействие инвестициям в устойчивое 
развитие со стороны различных организаций и общественности. 

Четвертая группа «Окружающая среда» выстраивается в ос-
новном на измерениях индекса экологической эффективности 
(ИЭЭ) (The Environmental Performance Index (EPI)). Она отражает 
состояние окружающей среды и природного капитала по индика-
торам: сельское хозяйство, качество воды и воздуха, биоразнооб-
разие, рыбные ресурсы и лесное хозяйство2. 

Страны ранжируются по двум рейтингам. Рейтинг результа-
тивности (GGEI performance rank) отражает реально заслуженное 



 76 

страной место по индексу зелёной экономики. Второй рейтинг 
распределяет их по степени образного зелёного восприятия (GGEI 
рerception rank) как самими гражданами государства, так и за ру-
бежом. Опросы проводятся преимущественно среди квалифициро-
ванных специалистов различных отраслей экономики и науки,  
деловых кругов. Их мнение о состоянии и перспективах зелёной 
экономики в той или иной стране учитывается наряду с желанием 
и готовностью граждан поддержать экологические инициативы. 
Политическое руководство в опросы не включается. Оценка страны 
по индексу восприятия может показывать ее привлекательность 
для зелёных инвестиций, а также уровень зелёного общественного 
настроения, но далеко не во всех случаях. 

 
Глобальный индекс зелёной экономики (GGEI) 2016.  

Рейтинг Катара, Саудовской Аравии, Норвегии  
и России в сравнении с 80 странами3 

Рейтинг 
(резуль-
тат) 

Страна 
Индекс 

(общий балл 
из 100%) 

Рейтинг 
(воспри-
ятие) 

Индекс 
(общий балл 
из 100%) 

2 Норвегия 69,11 5 88,95 
74 Россия 48,08 51 32,59 
78 Катар  36,33 57 31,79 
80 Саудовская Аравия 31,34 62 31,20 

 
Норвегия в рейтинге за 2016 г. показала прекрасную резуль-

тативность (2-е место), уступив первое место Швеции. Россия  
(74-е место), Катар (78-е место) и Саудовская Аравия (80-е место) 
заняли позиции в конце рейтинга. 

Норвегия занимает 5-е место по показателю восприятия  
успехов в развитии зелёной экономики, что свидетельствует об 
экологической устойчивости экономики страны и отличной  
перспективе зелёного роста. Видно, что она даже превзошла ожи-
дания в этом прогрессе, хотя постоянно оказывается в самой верх-
ней группе лидеров рейтинга, добивается значительных успехов 
по всем четырем базовым направлениям. Эта страна с высокой сте-
пенью зависимости от экспорта нефти и газа служит прекрасным 
образцом для устойчивого развития. 

Государство удачно решает взаимоувязанные социально-
экологические и экономические задачи. Руководством страны 
инициировано большое количество программ и мер по продвиже-



 77

нию ВИЭ. Норвегия уже получает более 95% электричества от 
гидроэлектростанций. К приоритетным инструментам противо-
действия климатическим изменениям относятся: сокращение  
выбросов ПГ в транспортном секторе; развитие низкоуглеродных 
технологий в промышленности; развитие технологий улавливания 
и хранения СО2; снижение выбросов ПГ в морском судоходстве. 
Особую роль продолжают играть экономические механизмы огра-
ничения выбросов ПГ. Углеродный налог в Норвегии как инстру-
мент экологической политики начал действовать еще в 1991 г.  
в отношении потребления топлива и добычи энергетических  
ресурсов на шельфе. Кроме того, с 2008 г. страна является участ-
ницей Европейской системы торговли квотами на выбросы ПГ, 
способствующей снижению издержек участников в ходе сокраще-
ния парниковых выбросов4. Норвегия планирует остановить  
вырубку деревьев, запретить продажу автомобилей на бензине и 
дизельном топливе с 2025 г., а также достичь нейтрального уровня 
эмиссии углерода за счет сжигания органического топлива, про-
должая при этом добывать и экспортировать значительные объемы 
нефти и газа в другие страны, прежде всего в ЕС5. 

Совершенно противоположная картина наблюдается в Ката-
ре и Саудовской Аравии. В отчете по индексу зелёной экономики 
отмечается, что высокая зависимость Катара и Саудовской Аравии 
от добычи и экспорта ископаемого топлива негативно влияет на их 
показатель GGEI. При этом, как видно из этого документа, индекс 
не всегда отражает реальный технологический вклад страны  
в устойчивое развитие. Пример Катара показывает, что его GGEI 
заметно вырос после того, как в Дохе в ноябре 2012 г. состоялась 
очередная ежегодная Конференция сторон рамочной конвенции 
ООН по изменению климата. Катар был принимающей стороной, 
что прибавило ему баллы в оценочной группе «Управление и из-
менение климата», а также повысило его брэнд по индексу вос-
приятия (57 баллов при реальных 78). В то же время это государ-
ство остается крайне неэффективным в устранении высокой 
зависимости от углеводородных ресурсов и не предпринимает  
каких-либо серьезных намерений и попыток к зелёному экономи-
ческому росту. К примеру, оно намного опережает быстро разви-
вающиеся экологически опасные экономики Индии и Китая по 
выбросам выхлопных газов на транспорте, является наихудшим 
лидером в этом показателе из всех обследованных стран. С 2001 
по 2015 г. транспортная эмиссия СО2 увеличилась в Катаре на 
291%, в то время как в Китае на 191, Индии на 137%6. «Притом, 



 78 

что ВВП Катара один из самых высоких на душу населения в мире, 
нет никаких доказательств, что его руководство использует огром-
ные доходы от нефтяного и газового секторов для становления бо-
лее низкой углеродной экономики. Такая ситуация прослеживает-
ся по индикаторам GGEI: вопиюще высокие выбросы парниковых 
газов на душу населения; нулевой вклад в возобновляемые источ-
ники энергии в производстве электроэнергии; ни одна из круп-
нейших катарских компаний не участвует в разработке стандартов 
корпоративной экологической устойчивости; ряд наихудших пока-
зателей качества воздуха среди охваченных 80 стран», – приходят 
к выводу эксперты Dual Citizen LLC7. 

Не менее серьезную озабоченность, отмечается в отчете, вы-
зывает ситуация в Саудовской Аравии, занявшей последнее место 
в рейтинге из 80 стран. Она не показывает почти никаких реаль-
ных признаков переориентации на модель зелёного роста в эконо-
мике; выбросы углерода на душу населения в этой стране одни из 
самых высоких в мире; доля возобновляемых источников энергии 
в производстве электроэнергии ничтожна, введение в эксплуата-
цию их новых мощностей сводится к минимуму8. 

Катар и Саудовская Аравия набирают больше баллов в рей-
тинге восприятия, нежели в измерениях реальных достижений. 
Разрыв для Катара в 21 балл и Саудовской Аравии в 18 баллов 
скорее всего связан не столько с несовпадением общественных 
ожиданий в сфере экологической модернизации и реальной эко-
номической политикой, сколько с эффективным зелёным пиаром. 
Участие в международных экологических форумах, их спонсиро-
вание, организация и проведение в своих странах, громкие декла-
рации и заявления, пропаганда приверженности целям устойчиво-
го развития укрепляют зелёную репутацию, что, в свою очередь, 
порождает завышенные оценки экспертов о развитии зелёной эко-
номики в ряде стран. Идеализированные представления помогают 
набирать политический вес на международной арене, привлекать 
инвестиции, передовые западные технологии и инновации, кото-
рые далеко не всегда используются в целях устойчивого развития. 
Их зелёный вклад в производственные сектора экономики на са-
мом деле может быть намного меньше, чем это представляется.  

Отчет по GGEI 2016 г. отвел России реальное 74-е место  
и предполагаемую 51-ю позицию. Разрыв в 23 балла показывает, 
что на продвижение механизмов зелёной экономики в РФ возлага-
лись большие надежды среди общественности и специалистов, 
проблема назрела, требует государственного решения. В охваченный 



 79

период исследования 2014–2015 гг. из-за известных трудностей  
в экономике страны сколько-нибудь существенного развития эле-
ментов зелёного роста не наблюдалось. Темпы истощения природ-
ных ресурсов оставались почти на прежнем уровне, незначитель-
ное сокращение их роста по отдельным отраслям было связано  
с экономической рецессией последних лет. Снизились уровни не-
контролируемого вылова рыбы и вырубки лесов, но в целом  
наблюдалось сокращение биоразнообразия. За последнее десяти-
летие отмечалось снижение выбросов в секторе транспорта. Суще-
ственного развития возобновляемых источников энергии, зелёных 
инноваций и инвестиций не происходило9. 

Со времени подготовки последнего исследования Dual 
Citizen LLC 2016 г. практическая ситуация кардинально не изме-
нилась, хотя ряд российских крупных компаний и корпораций 
предприняли определенные шаги по экологической защите терри-
торий и населения в районах их деятельности. Снижение произ-
водственных выбросов во многом было связано с реструктуриза-
цией в металлургии и других отраслях. Компании выводили 
устаревшие «грязные» технологии, закрывали предприятия, пере-
мещая загрузку на более эффективные активы с меньшими выбро-
сами. Важно, что за это время начал закладываться институцио-
нально-правовой фундамент для зелёных секторов экономики  
и охраны окружающей среды10. В «Стратегии научно-техноло- 
гического развития России», утвержденной в 2016 г., экологиче-
ское направление было обозначено как приоритетное11. 2017 год 
был объявлен «Годом экологии», перед правительством поставле-
ны конкретные задачи по переходу к устойчивому развитию на 
средне- и долгосрочную перспективу. В первую очередь ставится 
стратегическая цель достижения кардинального снижения выбро-
сов вредных веществ в атмосферу, их сбросов в водоемы и в почву 
прежде всего за счет технологического перевооружения промыш-
ленности. Обозначены задачи и сроки по наращиванию ресурсо- 
сберегающих технологий, эффективной утилизации отходов, раз-
витию возобновляемых источников энергии. Министерством  
природных ресурсов и экологии РФ планируются инвестиционные 
вливания в развитие ВИЭ до 2035 г. в размере 53 млрд долл.12 

Увеличивающееся введение мощностей возобновляемых  
источников энергии должно сыграть важную роль в сокращении  
выбросов парниковых газов (ПГ) в России. К 2020 г. планируется 
сократить объем выбросов ПГ до уровня 75% объема выбросов  
в 1990 г. Для достижения поставленной цели почти не требуется 



 80 

предпринимать дополнительных действий, выходящих за рамки 
реализуемой в настоящее время политики по снижению энергоем-
кости экономики. К 2030 г. планируется ее сокращение на 44% по 
сравнению с 2005 г. В рамках Парижского соглашения по климату 
2015 г. с целью достижения большего объема сокращения выбро-
сов Россия просит учитывать объемы поглощения выбросов леса-
ми. Российские леса составляют 25% мировых лесных ресурсов  
и ежегодно поглощают до 500 млн т CО2

13. 
Наша страна располагает гигантским ресурсным потенциа-

лом, выступает как экологический донор мира, обеспечивая ему 
почти 10% биосферной устойчивости. У нас еще имеется надеж-
ный социально-экологический запас прочности. Есть надежда, что 
намечающееся озеленение российской экономики даст хорошие 
всходы: будет способствовать ее диверсификации, улучшению ка-
чества жизни граждан, решению глобальных климатических  
проблем, повысит статус России на международной арене.  

Конечно, прекрасным примером зеленого прогресса и чело-
веческого развития служит Норвегия – страна очень ответственного 
отношения к условиям жизни своих граждан, собственным и гло-
бальным экологическим задачам. Ситуация в Катаре и Саудовской 
Аравии, напротив, крайне неудовлетворительная по уровню на-
грузки на окружающую среду и рациональному использованию 
природных ресурсов. Усилия по внедрению инновационных тех-
нологий в базовые отрасли зелёной экономики минимальны. По-
ложение наиболее плачевно в группе индикаторов «секторов  
эффективности» особенно по показателям загрязнения воздуха, 
водопользования, выбросам парниковых газов, развития возобнов-
ляемых источников энергии, эффективности использования ресур-
сов на основе рециклинга. Процветающие углеводородные эконо-
мики этих стран остаются главными загрязнителями атмосферы на 
Аравийском полуострове. Судя по неудовлетворительному  
состоянию дел в области развития собственных ВИЭ Катар и Сау-
довскую Аравию с большой долей вероятности ожидает роль  
хронически отстающих в начавшейся гонке энергетических техно-
логий, возможно с далеко идущими последствиями в социально-
экономическом развитии. Остается только удивляться беспечности 
и нерасторопности их властей. 

 
 
 
 



 81

Примечания 
 

1 The Global Green Economy Index. GGEI 2016. Measuring National Performance 
in the Green Economy / Jeremy Tamanini, Dual Citizen LLC, 5-th Edition – Sep-
tember 2016. Доклад доступен на: [Электронный ресурс] // URL: 
https://dualcitizeninc.com/GGEI-2016.pdf (Дата обращения: 12.05.2018.) 

2 См.: Global Metrics for the Environment. The Environmental Performance Index 
(ranks countries’ performance on high-priority environmental issues). 2016 report. 
Yale Center for Environmental Law & Policy; Yale University Yale Data Driven 
Environmental Group, Yale University Yale-NUS College; Center for International 
Earth Science Information Network, Columbia University. In collaboration with the 
World Economic Forum. With support from Samuel Family Foundation, McCall 
MacBain Foundation. New Haven, CT: Yale University. 2016. Отчет доступен на 
[Электронный ресурс] // URL: http://epi2016.yale.edu/reports/2016-report (Дата 
обращения: 01.05.2018.) Для ряда стран при их природно-климатических ус-
ловиях естественное рыболовство или незначительные лесные территории не 
играют существенной роли в расчетах параметров природоохранной полити-
ки. Если они не достигают пороговой значимости при определении общей 
экологической эффективности, то вместо них пропорционально увеличивает-
ся вес других показателей. Подробнее о категориях и измерениях индекса 
экологической эффективности см.: Ниязи А.Ш. Россия – Центральная Азия  
в экологических измерениях // Россия и мусульманский мир. Научно-
информационный бюллетень / РАН. ИНИОН. Центр науч.-информ. исслед. 
глобальных и региональных проблем. М., 2017. № 7. С. 20–26. 

3 Таблица составлена на основе источника: The Global Green Economy Index. 
GGEI 2016. Р. 11–12. 

4 Климатическая повестка 2030. Итоги климатической конференции в Париже 
2015 г. Обзор обязательств стран-участников. http://russiancouncil.ru/climate 
2030 (Дата обращения: 04.07.2018.) 

5 Юлия Красильникова. К 2030 г. Норвегия станет страной с нулевыми выбро-
сами. https://hightech.fm/2016/06/10/norway_zero_emissions (Дата обращения: 
02.06.2018.) 

6 The Global Green Economy Index 2016. Р. 18. 
7 Ibid. P. 50. 
8 Ibid. P. 51. 
9 Ibid. P. 51. Подробно о состоянии окружающей среды в России см.: http:// 

epi.yale.edu/country/russia (Дата обращения: 15.02.201.) 
10 Сейчас в разработке находится концепция проекта федерального закона  

«О регулировании объема выбросов парниковых газов». В ней рассматрива-
ются вопросы по поддержке проектов по сокращению выбросов (прежде все-
го программ энергоэффективности), а также инициатив в лесном секторе, 
увеличивающих поглощение парниковых газов. Эти меры планируется под-
держивать через налоговые льготы и кредиты, а также понижающие коэффи-
циенты для амортизации оборудования. Проект должен быть готов к середине 
2019 г. 



 82 

11 О Стратегии научно-технологического развития Российской Федерации. См.: 
[Электронный ресурс] // URL: http://docs.cntd.ru/document/420384257 (Дата 
обращения: 26.01.2017.) 

12 Климатическая повестка 2030. Итоги климатической конференции в Париже 
2015 г. Обзор обязательств стран-участников. http://russiancouncil.ru/climate 
2030 (Дата обращения: 04.07.2018.) 

13 Там же. 
Статья предоставлена автором для публикации  

в бюллетене «Россия и мусульманский мир».  
 
 
Добаев И.П.,  
доктор философских наук,  
профессор, эксперт РАН 
Гонтаренко Н.Н.,  
магистрант 
(Южный Федеральный университет,  
г. Ростов-на-Дону) 
РАДИКАЛИЗАЦИЯ ИСЛАМСКОГО ДВИЖЕНИЯ  
НА БЛИЖНЕМ И СРЕДНЕМ ВОСТОКЕ:  
ВЫЗОВЫ, РИСКИ И УГРОЗЫ  
ДЛЯ НАЦИОНАЛЬНОЙ БЕЗОПАСНОСТИ  
РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ 
 
Аннотация. В работе с позиций системно-интегративного под-

хода анализируются сложные процессы, происходящие на Ближнем и 
Среднем Востоке, внутренние и внешние причины радикализации ислам-
ского движения, а также взаимосвязи между различными факторами, 
влияющими на изменение ситуации в одном из ключевых регионов мира  
и несущих угрозу национальной безопасности РФ. В заключение статьи 
предпринята попытка дать среднесрочный прогноз возможных транс-
формаций и инвариантов, которые могут иметь место в регионе на фоне 
процессов радикализации в контексте их влияния на Российскую Федерацию. 

Ключевые слова: ислам; радикализация исламского движения; 
Ближний и Средний Восток; национальная безопасность; Российская 
Федерация; терроризм; «Братья-мусульмане»; ДАИШ; «арабская вес-
на», Сирийский кризис. 

 
В последние несколько десятилетий в мире наблюдается  

ускоренный процесс радикализации мусульманской религии и свя-
занных с ней политических институтов. В это движение вовлечены 
такие арабские страны, как Египет, Сирия, Ливан, Ирак, Ливия, 



 83

Палестина, Йемен, Иордания, арабские монархии зоны Персидско-
го залива и другие, а также и государства Среднего Востока – Тур-
ция, Иран и Афганистан. Феномен радикальной исламизации  
является одним из основных вызовов для национальной безопас-
ности Российской Федерации1.  

Ближневосточный регион конца XX – начала XXI в. не толь-
ко не утратил своего геостратегического значения, но и приобрел 
статус «взрывоопасного узла», став зоной военно-политической 
нестабильности и регулярно возникающих здесь военных  
конфликтов. В последние годы наблюдается их обострение, в том 
числе и этнических, и племенных, и социальных, и конфессио-
нальных. Из-за этого многие государства Ближнего и Среднего 
Востока оказались в тяжелом положении. Результатом революци-
онных событий, названных впоследствии «арабская весна», стало 
ослабление и свержение правящих режимов, нарастание хаоса  
в некоторых государствах «исламского мира».  

Драматические события, начавшиеся в декабре 2010 г. с мас-
совых протестов в Тунисе и впоследствии получившие название 
«арабская весна», стали возможны, прежде всего, в связи с накоп-
лением критической массы внутренних конфликтогенных факто-
ров во многих государствах Северной Африки и Ближнего Восто-
ка2. Вместе с тем, по нашему мнению, так называемая «арабская 
весна» представляет собой цепь «цветных революций» – проза-
падных, а чаще – проамериканских переворотов, инспирируемых  
в той или иной стране в интересах Запада (США) с использованием 
инструментария сетевых войн. Важным субъектом «цветных пут-
чей» выступает внешний игрок, опирающийся на уже созданные 
внутри той или иной страны западные и прозападные неправи-
тельственные организации. «Внешний игрок» во всех известных 
«цветных революциях» даже в роли собственно наблюдателя ока-
зывал воздействие на происходящие преобразования и организо-
вывал широкую общественную и дипломатическую поддержку 
путчистам. Он непосредственно или косвенно участвовал как  

                                                 
1 Об идеологии радикального исламизма см. подробнее: Добаев И.П., 

Седых Н.Е. Идеология современного терроризма: Проблемы информационно-
психологического противодействия в Российской Федерации. Москва – Ростов 
н/Дону: Изд-во «Социально-гуманитарные знания», 2017. 

2 Шлыков П. Ближневосточная политика Турции в контексте «арабской 
весны». [Электронный ресурс]. – Режим доступа: http://perspektivy.info (Дата 
обращения: 07.12.2012.) 



 84 

в нейтрализации власти (принуждая отказываться от активного 
противодействия), так и в стимуляции и организации действий оп-
позиции1. Спектр его действий достаточно широк: от проведения 
информационных войн – через использование экономических ры-
чагов и санкций – до непосредственного участия в боевых дейст-
виях. Все эти элементы «сетевых войн» были применены Западом 
в ходе начавшегося переструктурирования Арабского Востока2. 

Начиная с 1970-х годов особенностью общественно-полити- 
ческих процессов на Ближнем Востоке и в Северной Африке яв-
лялся рост влияния политического ислама. Пройдя период созре-
вания, в ответственный момент исламисты показали себя наиболее 
организованной силой, которая претендует на то, чтобы опреде-
лять будущее региона3. Ликвидация светского режима Саддама 
Хусейна в Ираке, создание палестинского исламистского квази- 
государства в секторе Газа под властью ХАМАС, рост популярно-
сти шиитской «Хизбаллы» в Ливане, ликвидация в ходе «арабской 
весны» светских режимов в Тунисе, Египте, Ливии, гражданская 
война в Сирии внесли серьезные деформации в региональный по-
литический процесс. Ситуацию здесь усугубляет наличие застаре-
лых проблем, в числе которых: конфликты между Палестиной  
и Израилем, Северным и Южным Суданом, курдский сепаратизм, 
напряженность в Афганистане, которая усилилась в результате 
создания здесь в последние годы ячеек «Исламского государства», 
нестабильность в Пакистане и т.д. 

Следует признать, что процессы, вызванные «арабской вес-
ной», находятся в постоянной динамике. Произошло разрушение 
старых властных структур и мощное выдвижение на авансцену 
политического ислама4. 

                                                 
1 Добаев И.П., Добаев А.И. Терроризм и антитеррористическая деятель- 

ность в Российской Федерации. – Ростов н/Д., 2011. – С. 115. 
2 См. об этом, напр.: Добаев И.П., Дугин А.Г. Геополитические трансфор- 

мации в Кавказско-Каспийском регионе // Центральная Азия и Кавказ. 2005. № 5 
(41); Добаев И.П. Механизмы и технологии осуществления Западом «цветных 
революций» на постсоветском пространстве // Государственное и муниципальное 
управление. Ученые записки СКАГС. 2008. № 2. 

3 Демченко А. «Арабская весна» и политика России в Ближневосточном 
регионе. [Электронный ресурс]. – Режим доступа: http://perspektivy.info (Дата 
обращения: 15.09.2012.) 

4 Долгов Б.В. Развитие «арабской весны»: Предварительные итоги. 
[Электронный ресурс]. – Режим доступа: http://perspektivy.info (Дата обращения: 
02.11.2012.) 



 85

В колыбели современной арабской революции – Тунисе –  
в результате первых после свержения режима Бен Али свободных 
парламентских выборов, состоявшихся 23 октября 2011 г., наи-
большее количество мест (90 из 217) завоевала исламистская пар-
тия «Нахда» («Возрождение»). Ее лидер Рашид Ганнуши – видный 
идеолог политического ислама, а генеральный секретарь – Хамади 
Джебали, который в результате победы «Нахды» на выборах занял 
пост премьер-министра Туниса. Одновременно в стране усиливают 
свое влияние салафиты (исламские фундаменталисты), которые 
претендуют на политическое лидерство, требуя построения ислам-
ского государства и введения законов шариата. Исламизация вы-
зывает раскол в тунисском обществе, часть которого выражает  
недовольство исламизацией общественно-политической жизни  
и намечающимся отказом от результатов секуляристских реформ, 
осуществленных при прежних режимах. 

В Египте после краха режима президента Х. Мубарака наи-
более организованной и влиятельной политической силой стали 
«Братья-мусульмане», позиционировавшие себя как умеренных 
исламистов, политическая программа которых провозглашает  
общедемократические цели. На парламентских выборах в ноябре 
2011 г. наибольшее число депутатских мест (42%) получила «Пар-
тия свободы и справедливости», являющаяся политическим кры-
лом «Братьев-мусульман», а второе место заняла партия «Свет» 
(«Ан-Нур»), представляющая салафитское движение (позже пар-
ламент был распущен по инициативе военных и по решению  
Конституционного суда Египта). В результате президентских вы-
боров, прошедших в мае-июне 2012 г. победу одержал Мухаммед 
Мурси, один из лидеров «Братьев-мусульман», председатель 
«Партии свободы и справедливости». М. Мурси вскоре отправил  
в отставку руководителей Высшего совета Вооруженных сил во 
главе с маршалом Тантави и фактически взял на себя функции как 
исполнительной, так и законодательной власти до избрания нового 
парламента. Только решительность высшего командного состава 
египетских Вооруженных сил не позволила исламистам реализо-
вать в этой стране свои далеко идущие планы. М. Мурси вскоре 
был арестован и до сих пор находится под следствием, а «Братья-
мусульмане» в очередной раз в своей истории оказались вне зако-
на. Светский режим в Египте, не без труда, но выстоял. 

В Ливии начавшиеся в середине февраля 2011 г. протестные 
демонстрации против 42-летнего правления полковника Муаммара 
Каддафи вскоре переросли в инспирированное извне вооруженное 



 86 

восстание, активно поддержанное морской блокадой и авиаудара-
ми НАТО. Затем в свержении режима Каддафи принимали непо-
средственное участие спецподразделения НАТО, а также некото-
рых арабских стран. В рядах ливийских «повстанцев» находилось 
значительное число наемников из арабских стран, Афганистана  
и Пакистана, а также мусульманской диаспоры из Европы. В июле 
2012 г. в Ливии состоялись парламентские выборы, в ходе которых 
победу одержал «Союз национальных сил» во главе с Махмудом 
Джибрилем, а второе место заняли исламисты из «Партии спра-
ведливости и строительства» – политического крыла местного 
движения «Братья-мусульмане». Следует подчеркнуть, что многие 
из воевавших против Каддафи «повстанцев» исповедуют ради-
кальный исламизм, и они сегодня чувствуют себя на территории 
Ливии достаточно комфортно. В то же время новый режим не  
в состоянии полностью контролировать ситуацию в стране, по-
скольку реальная власть там принадлежит руководителям кланово-
племенных образований на местах и их вооруженным формирова-
ниям. Совершенно очевидно, что свержение режима Каддафи 
обернулось дезинтеграцией Ливии, усилением радикального исла-
мизма и его распространением на соседние регионы, в частности 
на Мали. На части территории этой страны кланово-племенными 
группировками туарегов, ранее поддерживавшими режим Кадда-
фи, временно было даже создано независимое исламское государ-
ство, где главенствовал шариат. Это образование поддерживалось 
радикальными исламистскими группировками, в том числе «Аль-
Каидой исламского Магриба» (АКИМ), действующей в Алжире1. 

Особое место в современных процессах на Ближнем Востоке 
занимает ситуация с сирийским кризисом, в ходе которого пересе-
каются интересы не только региональных, но и мировых держав. 

Потрясения, охватившие Северную Африку и Ближний Вос-
ток начиная с декабря 2010 г., в значительной мере были выраже-
нием кризиса, который арабский мир переживал несколько  
десятилетий подряд, результатом которого стал быстрый прирост 
населения во второй половине ХХ – начале XXI в. В начале 1960-х 
годов население арабских стран составляло порядка 100 млн чело-
век. В 2011 г., во время «арабской весны», в арабских государствах 
проживали уже 400 млн человек, а к 2050 г. их численность может 

                                                 
1 Долгов Б.В. Указ. соч. 



 87

достичь 700 млн. Для быстро растущего населения не нашлось  
ресурсов, позволяющих обеспечить достойный образ жизни.  

В западном мире «арабскую весну» приняли с нескрываемой 
радостью, в надежде, что молодежь на площади Тахрир и других 
местах сможет преодолеть или перескочить бездну, отделяющую 
арабский мир от западных стран, и обеспечит экономическое про-
цветание и демократическое устройство.  

Однако очень быстро выяснилось, что речь идет не об «араб-
ской весне», а об «исламской зиме». Во многих арабских странах  
к власти пришли ответвления движения «Братья-мусульмане», ста-
вящие целью построение так называемых «исламских» государств. 
В некоторых странах, например в Египте и Тунисе, удалось не до-
пустить полного хаоса, чреватого гражданскими войнами. В дру-
гих арабских государствах этого не случилось. Там рухнули госу-
дарственные институты (изначально, возможно, стоявшие на 
слабом или искусственном фундаменте) и развалилось относи-
тельная консолидация местных обществ. В итоге Сирия, Ливия  
и Йемен присоединились к растущему списку несостоявшихся го-
сударств, который ранее пополнили Ирак и Сомали. Летом 2014 г. 
«арабскую весну» и «исламскую зиму» сменило «лето ДАИШ» 
(Аl-Dawla al-Islamiya al-Iraq al-Sham – Исламское государство 
Ирака и Леванта), и после того как боевики группировки захвати-
ли север Ирака и восток Сирии, эти районы на картах исламисты 
стали окрашивать в черный цвет – цвет знамени этой организации 
такфиритов-джихадистов1. ДАИШ и подобные движения возникли 
благодаря потрясениям в Сирии, Йемене, Ливии и Ираке. 

Революционные события в арабских странах вызвали резкую 
геополитическую и идеологическую поляризацию в этом регионе. 
Геополитические и идеологические силы участвующих в «араб-
ской весне», как представляется, можно сгруппировать в пять бло-
ков: 1) консервативный суннитский блок – Саудовская Аравия, 
Объединенные Арабские Эмираты, Бахрейн. Он тесно связан с Из-
раилем и США. На него ориентируются военная элита Египта  
(режим Сиси), движение «Достоинство Ливии» (генерал Халифа 
Хафтар), режим свергнутого президента Йемена Абд Раббо Ман-
сура Хади, а также некоторые силы сирийской оппозиции; 2) ре-
формистский суннитский (умеренный исламистский) блок: Катар, 
                                                 

1 См. об этом подробнее: Добаев И.П., Романченко Н.Е. Радикальные 
неправительственные религиозно-политические организации в современном 
мире. Москва – Ростов н/Д.: Изд-во «Социально-гуманитарные знания», 2017. 



 88 

Турция. Он связан с США, противостоит Израилю. На него ориен-
тируются движение «Братья-мусульмане», движение «Рассвет  
Ливии», силы сирийской оппозиции, палестинское движение  
ХАМАС; 3) радикальный суннитский (радикальный исламистский / 
радикальный салафитский / джихадистский) блок: «Исламское  
государство» (Халифат). Изначально носил экстерриториальный 
характер и был представлен движениями, позиционировавшими 
себя в качестве региональных филиалов «Аль-Каиды» («Ислам-
ское государство Ирака», «Аль-Каида на Аравийском полуостро-
ве», «Аль-Каида в странах исламского Магриба», сирийский 
«Джабхат ан-Нусра»). Джихадисты в той или иной мере были свя-
заны со странами двух других суннитских блоков. Джихадисты 
вели борьбу с сирийским правительством начиная с января 2012 г., 
а в декабре 2013 г. стали главной силой суннитского восстания  
в Ираке. 29 июня 2014 г. на базе отколовшегося от иракского фи-
лиала «Аль-Каиды» «Исламского государства Ирака и Леванта» 
был провозглашен Халифат, охвативший контролируемые группи-
ровкой территории Сирии и Ирака; 4) шиитский блок: Иран, часть 
Ирака, Сирия. На него ориентируются шиитские движения «Хез-
болла» (Ливан) и «Ансарулла» (Йемен), а также иракское шиит-
ское «Народное ополчение», главная шиитская оппозиционная 
партия Бахрейна «Аль-Вифак» и палестинское движение ХАМАС. 
Данный блок поддерживает отношения с Россией и Китаем, но 
также и с США (Ирак). В начале «арабской весны» Иран выступал 
с концепцией «Исламского пробуждения», однако в итоге силы сун-
нитов-исламистов оказались враждебны союзным ему режимам  
в Сирии и Ираке. Вследствие этого главный упор был сделан Ира-
ном на поддержку антиимпериалистического, антисионистского  
и антиджихадистского движения в рамках «Оси сопротивления»; 
5) светские «демократические» силы: Тунис, Иракский Курдистан. 
Кроме того, они участвуют в политическом процессе в Египте  
и Ливии на стороне соответственно режима Сиси и движения ге-
нерала Хафтара, а также в гражданской войне в Сирии (Свободная 
Сирийская Армия и сирийские курды). Ориентируются на США  
и Европейский союз, но также получают поддержку от стран  
консервативного суннитского блока, поскольку противостоят  
в Египте и Ливии умеренным исламистам из числа «Братьев-
мусульман».  

Вместе с тем временем возникновения современного исла-
мистского движения на Ближнем и Среднем Востоке можно  
считать 1928 год. Тогда в египетском городе Исмаилия шейхом 



 89

Хасаном аль-Банной была создана организация «Братья-мусуль- 
мане»1. Изначально ассоциация была нелегальной, представляю-
щая собой смесь религиозной секты и политической партии. Глав-
ная цель организации – объединение мусульман на территории 
истинно исламского государства с правовой системой на основа-
нии шариата, где главным законом является Коран. Для достиже-
ния своей цели допускалось использование любых средств, в том 
числе и террористического характера.  

Усилению позиций радикального ислама в странах Ближнего 
и Среднего Востока способствовал также ряд объективных факто-
ров. Во-первых, причины общеполитического характера: поражения 
арабских стран в войне с Израилем в 1967 г.; кризис официальных 
идеологий; Иранская революция 1979 г. и внешнеполитическая 
деятельность тегеранского режима по экспорту исламской рево-
люции; афганский кризис; арабский кризис после вторжения Ира-
ка в Кувейт и войны в Персидском заливе в 1989 г.; повышение 
удельного веса региона Ближнего и Среднего Востока в системе 
международных отношений; деятельность международных ислам-
ских институтов; расширение внутриарабской миграции. Кроме 
того, долгое время негативное воздействие определяла палестин-
ская проблема. До начала 1990-х годов особо отрицательное влия-
ние на ситуацию также оказывала война в Ливане, где были созданы 
благоприятные условие для возникновения различных исламист-
ских экстремистских группировок. Во-вторых, социально-эконо- 
мическая ситуация в странах Арабского Востока, характеризую-
щаяся рядом общих особенностей: аграрное перенаселение и  
наличие большого количества не задействованных в сельском  
хозяйстве рабочих рук; слишком быстрая урбанизация городов за 
счет выходцев из деревень; невозможность обеспечить работой 
городское население, рост безработицы; огромное имущественное 
расслоение в обществе. Особую роль в усилении исламистского 
фактора сыграла также общая социально-экономическая разочаро-
ванность арабских народов, вызванная провалом их надежд на  
быстрое и успешное экономическое развитие после обретения не-
зависимости. Красивые лозунги о процветании и благополучии 
лидеров государств Арабского Востока в 1960-е годы оказались 

                                                 
1 См. об этом подробнее: Негативные последствия включения «Братьев-

мусульман» в число террористических организаций / Аналитический обзор 
27.12.2013. [Электронный ресурс]. URL: http://russian.people.com.cn/31520/ 
8496910.html (Дата обращения: 10.12.2017.) 



 90 

несостоятельными, результатом стала утрата доверия к лидерам 
арабских стран, что вызвало кризис легитимности правящих кру-
гов региона. 

Как уже отмечалось, 15 марта 2011 г. «арабская весна» доб-
ралась до Сирии. По всей стране начались антиправительственные 
выступления, которые позднее переросли в полномасштабную 
гражданскую войну. Группировки, выступающие против прави-
тельства страны, получили поддержку Запада.  

Сирийский кризис – сложный, противоречивый глобальный 
политический процесс. С одной стороны, на региональном уровне, 
сирийское правительство выступает совместно с Ираном и движе-
нием «Хезболла» против арабского альянса во главе с Саудовской 
Аравией и другими монархиями Персидского залива. С другой 
стороны, на международном уровне Сирийский кризис явился  
естественным продолжением «арабской весны». Поэтому США  
и Европейский союз рассматривают сирийское правительство  
в качестве «сил зла», в результате чего Сирия стала ареной для 
противостояния различных субъектов мировой политики. США  
и Европа заняли жесткую позицию, осудив режим Башара аль-
Асада за якобы имевшие место репрессии против граждан своей 
страны, на основании чего ввели санкции в отношении Сирии.  
Одновременно в тот период времени террористической группи-
ровке «Исламское государство» удалось захватить достаточно 
большую территорию Ирака и Сирии, в результате чего ИГ стало 
одной из главных угроз международной безопасности в целом  
и национальной безопасности Российской Федерации в частности. 
Россия, отстаивая свои национальные интересы, изначально пози-
ционировала себя как союзника официального Дамаска. 

Дипломатические отношения между Россией и Сирией были 
установлены практически с момента основания Сирийской Араб-
ской Республики. В постсоветский период эти отношения продол-
жились. Начиная с 2005 г. нынешний президент Сирии несколько 
раз посещал Россию, а в 2010 г. президент Российской Федерации 
впервые прибыл с визитом в Дамаск. С самого начала сирийской 
гражданской войны в 2011 г. Россия поддерживала сирийское пра-
вительство. Москва не только предоставила режиму Башара Асада 
вооружение, но и оказала дипломатическую поддержку. Сирия 
имеет важное геополитическое значение для России. В 1971 г.  
в сирийском порту Тартус была заложена военно-морская база 
СССР, что обеспечило России выход в Средиземное море. Военная 
база в Тартусе является единственной заграничной военной базой 



 91

России за пределами СНГ. Кроме того, у РФ и Сирии есть общие 
экономические интересы. На политическом уровне РФ придержи-
вается позиции невмешательства во внутренний сирийский  
конфликт извне и твердо поддерживает право сирийцев самостоя-
тельно решать свою судьбу. Кроме того, Россия активно выступает 
в качестве посредника по урегулированию конфликта; Москва  
неоднократно призывала участников сирийского конфликта  
к диалогу с целью поиска мирного выхода из кризиса1. 

Ключевой приоритет национальной безопасности РФ в ре-
гионе – это защита своей территории от радикального исламистско-
го терроризма2. Как отмечается в новой Концепции внешней поли-
тики Российской Федерации, «качественно новый характер 
глобальная террористическая угроза приобрела с появлением меж-
дународной террористической организации “Исламское государст-
во” и подобных ей объединений, поднявших насилие на невидан-
ный уровень жестокости, претендующих на создание собственного 
государственного образования и усиливающих свое влияние на тер-
ритории от Атлантического побережья до Пакистана»3. 

Не следует забывать, что влияние радикального исламизма 
на территории РФ сильнее всего проявилось на Северном Кавказе4, 
где одной из опасных террористических группировок считался так 
называемый «Имарат Кавказ»5. Еще осенью 2014 г. так называемый 
амир Ауховского джамаата Хасавюртовского сектора «Имарат Кав-
каз» Сулейман Зайналабидов дал байат (присягу) «Исламскому го-
сударству», а в апреле 2015 г. ФСБ РФ нанесла довольно ощутимый 
                                                 

1 Российско-сирийские отношения. [Электронный ресурс] // Министерство 
иностранных дел Российской Федерации: офиц. сайт. URL: http://archive.mid.ru/ 
ns-rasia.nsf/1083b7937ae580ae432569e7004199c2/432569d80021985f43256cae00347 
159?OpenDocument (Дата обращения: 12.12.2017.) 

2 Указ Президента Российской Федерации от 12 мая 2009 г. № 537  
«О Стратегии национальной безопасности Российской Федерации до 2020 года» // 
Российская газета – Федеральный выпуск. – 2009. – № 4912 (88). – 16 с. 

3 Концепция внешней политики Российской Федерации (утверждена Пре-
зидентом Российской Федерации В.В. Путиным 30 ноября 2016 г.). [Электронный 
ресурс]. URL: http://www.mid.ru/foreign_policy/news/-/asset_publisher/cKNonkJE02 
Bw/content/id/2542248 (Дата обращения: 15.12.2017.) 

4 Сабиров В.Ш., Соина О.С., Щекотин Е.В., Добаев И.П. и др. Экстремизм 
как цивилизационный вызов: коллективная монография / Науч. ред. В.Ш. Саби-
ров. – Новосибирск: НГАСУ (Сибстрин), 2012. – С. 224–248. 

5 См. об этом подробнее: Анисимова Н.А., Добаев И.П. Сетевые структу-
ры террористов на Северном Кавказе. – Москва – Ростов н/Д.: Изд-во «Социаль-
но-гуманитарные знания», 2016. – 143 с.  



 92 

удар по этой группировке, уничтожив ее главаря Алиасхаба Кебе-
кова (этнический аварец). В результате его сторонники перешли  
в подчинение «Исламского государства». Тогда же «Имарат Кавказ» 
стал отделением «Исламского государства». Соответственно, в ре-
гионе боевики получали дополнительные ресурсы, влияние, новых 
сторонников. 23 июня 2015 г. в Сети появилось заявление пресс-
секретаря «Исламского государства» Абу Мухаммада аль-Аднани 
о создании на Северном Кавказе «Вилаята Кавказ» в качестве фи-
лиала «Исламского государства». В итоге в Кабардино-Балкарской 
Республике, Республике Дагестан, Чеченской Республике и Ингуш-
ской Республике, которые были объявлены вилайетами, террори-
стическое подполье перешло на сторону ИГИЛ.  

Эти тенденции и процессы представляют серьезную угрозу 
для национальной безопасности РФ. В этом вопросе, по мнению 
А. Топалова, главной угрозой национальной безопасности РФ стал 
не изрядно потрепанный и практически полностью добитый уси-
лиями ФСБ России и прочих силовых ведомств «Имарат Кавказ», 
а его отросток в составе «Исламского государства». Не вызывает 
сомнений то обстоятельство, что часть из воюющих на стороне ИГ 
в любом случае рано или поздно вернется в Россию, просочившись 
через еще имеющиеся бреши. За ними неминуемо придут новые 
ресурсы, новые потоки оружия, новые боевые единицы и новые 
теракты. Причем на этот раз ждать «простых» захватов заложни-
ков и подрывов машин не стоит, помня о градусе безумия дейст-
вий ИГ1. Конечно же, Россия не могла с безразличием смотреть на 
эти и множество связанных с ним весьма опасных для ее нацио-
нальной безопасности факторов. В значительной степени именно 
осознанием такой опасности было вызвано решение о вмешатель-
стве в военные действия в Сирии, откликнувшись на официальную 
просьбу об этом сирийских властей. 

Как следствие, 30 сентября 2015 г. началась операция Воз-
душно-космических сил Российской Федерации в САР2. Главные 
цели, которые ставила перед собой Россия, – борьба с террориз-

                                                 
1 Топалов А. «Исламское государство» превращается в главную угрозу 

для России. 25.06.2015. [Электронный ресурс]. URL: https://www.vz.ru/society/ 
2015/6/25/752581.html (Дата обращения: 12.12.2017.) 

2 Соглашение между Российской Федерацией и Сирийской Арабской Рес-
публикой о размещении авиационной группы Вооруженных сил Российской Фе-
дерации на территории Сирийской Арабской Республики от 26 августа 2015 г. // 
Государственная система правовой информации. – 2016. – 14 янв.  



 93

мом, что называется, «на дальних рубежах», поддержка дейст-
вующего законного правительства Сирии и сохранение территори-
альной целостности этой страны1. 

Поскольку за каждой из сторон конфликта стояли сильные 
игроки, отстаивавшие свои геополитические интересы, разреше-
ние сирийского конфликта зашло в тупик. Выгодополучателем от 
всей этой ситуации стали, разумеется, радикальные исламисты. 
Вскоре весь мир смотрел с широко раскрытыми от ужаса глазами 
на то, как на фонарном столбе у останков Пальмиры висит окро-
вавленное тело 82-летнего ученого-историка, всю жизнь посвя-
тившего изучению объекта Всемирного наследия ЮНЕСКО – все-
го лишь единственный эпизод среди сотен тысяч жертв, но весьма 
символичный. А вскоре акции терроризма в очередной раз шагну-
ли и на европейский континент. 

Нет сомнений в том, что и в 2018 г. ситуация на Ближнем 
Востоке будет непростой. Помимо исламистского фактора, на пе-
редний план выходит так называемый «курдский вопрос», реше-
ние которого может окончательно дестабилизировать регион. Как 
представляется, эти два фактора – радикальный исламизм и «курд-
ский вопрос» – в ближайшие годы останутся основными в ближ-
невосточной региональной политике. Они будут подпитываться 
активным вмешательством ряда субъектов мировой и региональ-
ной политики, что приведет к повышенной турбулентности поли-
тических процессов в «мусульманском мире», и не только. 

Статья предоставлена автором для публикации  
в бюллетене «Россия и мусульманский мир». 

 

                                                 
1 Бастрыгина Д.Н. Причины участия Российской Федерации в разрешение 

межсирийских противоречий // Актуальные вопросы права, управления и соци-
ально-экономического развития / Сборник тезисов докладов XXIX студенческой 
научно-теоретической конференции. – 2016. – С. 28–30. 



 94 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ  
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 
 
 
 
 
 
 
 
Сапаров Б.Б.,  
старший преподаватель  
(Ташкентский государственный  
аграрный университет) 
РОЛЬ НАЦИОНАЛЬНОГО НАСЛЕДИЯ  
И ЦЕННОСТЕЙ В ФОРМИРОВАНИИ  
САМОСОЗНАНИЯ 
 
Аннотация. В статье на базе научных источников освещаются 

основные элементы структуры национального самосознания в формиро-
вании национальной идеи – национальное наследие и ценности. Также 
рассматривается влияние на национальное самосознание таких элемен-
тов структуры национального наследия, как традиции, обычаи, обряды, 
ритуалы и ценности. 

 
Ключевые слова: национальное наследие; ценность; традиция; 

обычай; церемония; ритуал; нация; национальный праздник; Навруз;  
национальное самосознание. 

 
В системе национальной идеи основные элементы – нацио-

нальное наследие и ценности – занимают значительное место  
в структуре формирования национального самосознания. Фонд 
национального наследия и ценностей всегда был основой нацио-
нального самосознания в формировании национальной идеи. На-
циональное наследие и ценности выражают демократичность  
и сущность структуры формирования самосознания. Именно по-
этому национальное наследие и ценности в формировании нацио-
нального самосознания являются главными факторами в системе 
национальной идеи. Следовательно, посредством объективной 
оценки значения национального наследия и ценностей в системе 
национальной идеи, определения ее сущности и перспектив мы 
можем сделать научные философские выводы. 



 95

Существуют различные интерпретации концепции нацио-
нального наследия в литературе, которая является важным элемен-
том реализации национального самосознания. В толковом словаре 
основных духовных понятий дается следующее определение: «На-
циональное наследие – это концепция, определяющая комплекс 
всех физических, материальных и духовных ценностей, созданных 
интеллектом, способностью к действию и трудом предков опреде-
ленной нации на этапе, когда историческое развитие превратилось 
в прошлое» (Маънавият асосий тушунчалар изоҳли луғати. – Т.: 
Ғ.Ғулом, 2009. Б. 308). 

Национальное наследие каждой нации включает материаль-
ные, духовные и другие виды наследия, созданные этой нацией. 
Некоторые из них обладают международным характером, другие 
привлекают внимание определенной нации. Национальное насле-
дие – это плод менталитета, гения, мировоззрения, творческих 
способностей нации. Без них всякое существование не может под-
няться до уровня национального наследия и исчезнет в историче-
ский период, поскольку национальное наследие в системе нацио-
нальной концепции служит важной основой и источником опыта  
в создании будущего развития страны. 

Структура национального наследия состоит из: 1) нацио-
нальных традиций, обычаев, церемоний, ценностей; 2) идеологии; 
3) различных ритуалов; 4) изобретений, имеющих мировое значе-
ние; 5) интеллектуалов нации и созданных ими литературных про-
изведений; 6) государственной системы 7) национальных культур-
ных ценностей, исторических реликвий и др. Каждый из них 
формировался представителями нации на протяжении веков и со-
хранялся как наследие для следующего поколения. Считается, что 
все характеристики структуры национального наследия, занимаю-
щие важное место в системе национальной идеологии, будут спо-
собствовать формированию и развитию национального самосозна-
ния. Принимая во внимание большое значение национальных 
обычаев, традиций, ритуалов, церемоний и ценностей в структуре 
национального наследия в формировании и демонстрации нацио-
нального самосознания, мы выражаем наше мнение об их сущно-
сти. 

В обществе развитие разных национальностей и народов 
связано с определенными традициями и обычаями. То есть обычаи 
и традиции, являющиеся специфической особенностью, характе-
ризующей эту нацию, служат важным фактором в реализации  
национального самосознания. 



 96 

Национальные традиции – это события духовной жизни; 
общепринятые традиции, исторически сложившиеся правила, об-
ряды и обычаи. Принципы привычки – это критерии часто повто-
ряющихся в повседневной жизни подобных действий. Традиции, 
обычаи и праздники – неотъемлемые части духовной культуры, 
отражающие социальный характер нации и служащие одним из 
важных факторов, ее объединяющих. Национальные традиции – 
это действия, повторяющиеся в определенный период, правила 
достойного поведения, навыков, принятых многими людьми. На-
пример, такие привычки, как приветствие старших молодыми 
людьми, соблюдение порядка в порядке, проявляющее наибольшее 
уважение к гостям, посещение старейшин, больных, неспособных 
людей, тех, кто сталкивался с трудностями накануне праздника, 
помогая соседям, участвуя в хашар (коллективная бесплатная по-
мощь) считаются хорошими, характерными для обычаев узбекско-
го народа. 

Национальные традиции формируются под влиянием исто-
рии каждой нации и национальности, их образа жизни и других 
факторов, а также они рассматриваются как одна из особенностей, 
определяющих их специфику. Например, сватовство требует 
большого внимания и уважения. Люди говорят: «Пророки отдава-
ли честь зятю», и поэтому они проявляют к нему большое уваже-
ние. Церемонии вместе с национальными традициями языком  
и духом создают важный край национальной духовности и куль-
туры. 

Национальные традиции отражались в социальной и куль-
турной жизни. Национальные традиции и обычаи, обладающие 
узбекскими историческими особенностями, проявляются в тради-
ционных и современных формах. Распространение любых обычаев, 
традиций, церемоний «не должно осуществляться за счет пренеб-
режения к другим народам, традициям и обычаям нации и нацио-
нальности, оно должно служить укреплению дружбы, соседства  
и гармонии». 

В целом если постепенно формирующиеся за время челове-
ческой истории ценности демонстрируют значимость существова-
ния, общества, событий, инцидентов человеческой жизни, матери-
альных и духовных ценностей, то обычаи, традиции, ритуалы  
и обряды выражают человеческое и национальное соответствие. 

Человек, в оценке определенных событий, процессов или 
эмоций, опираясь на научные знания, мировоззрение, интересы, 
социальный опыт, может найти свое самовыражение в обычаях, 



 97

традициях и церемониях. Ценности проявляются в отношении оп-
ределенной нации к ее прошлому, историческому и культурному 
опыту, урокам, счастливым событиям, обычаям, традициям, ри-
туалам и церемониям как образу жизни людей, составляющему 
основу их духовности. 

Идеи Абу Райхона Беруни о национальностях Центральной 
Азии, особенно нациях и племенах, проживавших на территории 
нынешнего Узбекистана в Средние века, о жителях Хорезма,  
согдийцах и народах, говорящих по-турецки, имеют большое зна-
чение для исследования прошлого узбекского народа, его тради-
ций, обычаев и обрядов. Беруни в своих работах также упомянул 
несколько групп тюркских народов: турки Мавераннахра (Караха-
ниды), северные турки (огузы, кимаки, киргизы и др.), восточные 
турки и турки, живущие на территории долины реки Чу (Хутан, 
Тибет, Афганистан). В его работах найдены материалы о жизни 
карлуков, печенегов (биджанаков) и других племен. Беруни в своей 
книге «Памятники древних народов» оставил нам неоценимое ис-
торическое и культурное богатство о знаменитых календарных 
датах и традициях древних хорасмов, согдийцев, персов, римлян, 
евреев, сирийцев, христиан, индусов и др. 

Беруни в своих работах показал существование праздников  
и знаменитых дат этих народов в каждом сезоне и месяце года. 
Например, «farvardin moh» было началом лета, «tir moh» – началом 
осени, «mehr moh» – началом зимы, «diniy moh» – началом весны. 

С ранних времен ценность воды была велика для жителей 
Центральной Азии. Наши предки считали, что вода была священ-
ной, источником жизни, они ей поклонялись и охраняли озера,  
реки, источники и ручьи. Наши предки глубоко уважали воду, как 
своих матерей. Даже сегодня считается, что грех и преступление 
загрязнять воду, плевать и бросать в нее мусор. Поэтому ороси-
тельные канавы, каналы, стоки всегда очищаются.  

У нас были весенние фестивали, посвященные цветам, – са-
мому красивому дару природы, и они заняли особое место среди 
весенних ритуалов и праздников Узбекистана. Особенно популяр-
ны такие фестивали, как «Фестиваль тюльпанов» в Ферганской 
долине, «Песня соловья» в Бухаре, «Фестиваль Девы», «Фестиваль 
красных цветов» в Кашкадарьинской и Сурхандарьинской облас-
тях. Необходимо отметить, что древние праздники, имеющие мно-
го положительных особенностей, стали структурной частью на-
ционального наследия и обогатились новым смыслом. 



 98 

Среди праздников, которые были в древности и сохранились 
до современности, связанных с жизнью крестьян, их трудом  
и урожаем – такие, как «Праздник дыни», «Пшеничная мать», 
«Праздник урожая», празднуемые фермерами. Они заслуживают 
особого внимания. Весной хлеб (патир) из посевных зерен запека-
ется и раздается крестьянам, собирающимся сеять, а вторая часть 
зерен используется в качестве семенного материала. Крестьяне, 
после поедания хлеба, говорят: «Пусть урожай будет обильным  
в этом году, мать-пшеница поможет нам, дед-крестьянин будет для 
нас сторонником и благословит», и после такого ритуала начина-
ется посевная пора. 

Широко распространены такие церемонии, как «Первый 
снег» («снег», «снеговик»), ассоциирующийся с зимним сезоном. 
Этот праздник первого снега приобрел уже массовый характер.  

Все эти национальные праздники и древние обычаи появи-
лись на основе естественных потребностей людей, занимающихся 
трудовой деятельностью, и обозначали радостные моменты их 
жизни. В совместных праздниках и церемониях печали и взаимные 
оскорбления забываются. С древних времен было много нацио-
нальных праздников и обычаев, связанных с животноводством, 
сельским хозяйством, сезонами года, звездами, цветами, все они 
являются важной составляющей национального наследия, помо-
гающей узбекской нации реализовать свое самосознание. 

В национальных праздниках и обычаях присутствовали дух 
единства, дружеские связи, вера в будущее. Они имели большое 
образовательное значение в духовном и моральном обогащении 
нации. Необходимо рассказать о них подробнее. 

Во-первых, древние праздники и обряды узбекского народа 
были связаны с условиями жизни, с определенной внешней сре-
дой, со степенью экономического развития, но постепенно они 
превратились в традиции и приобрели массовый характер; во-
вторых, велико влияние религий на эти праздники, обряды, тради-
ции и обычаи; в-третьих, из-за связи между праздниками, обряда-
ми, традициями, обычаями и жизнью людей, экономикой, образом 
жизни, религиозными убеждениями они долгое время оставались  
в памяти народов, и даже сейчас они являются значительным фак-
тором формирования самосознания людей. 

Навруз – один из древнейших праздников Узбекистана.  
В годы независимости Навруз широко отмечается как общенацио-
нальный праздник. 



 99

Президент Узбекистана Ш.М. Мирзиёев отметил на празд-
новании Навруза: «Навруз – праздник, имеющий большое нацио-
нальное значение. Это одинаково понятно и дорого для всех людей 
в мире с хорошими намерениями, независимо от того, как по своей 
сути воплощаются гуманистические идеи, национальность, язык  
и религия. По этой причине Навруз во время независимости пре-
вратился в любимый праздник для более чем 130 народов и нацио-
нальностей, живущих здесь». 

Мы считаем, что Навруз обладает политическим, идеологи-
ческим и философским смыслом, потому что, во-первых, он связан 
с деятельностью людей, с их верой в вечные ценности и с мечта-
ми; во-вторых, этот праздник привлекает внимание людей к образу 
жизни, национальному духу, показывает великолепные формы  
искусства, служит для обогащения духовной жизни людей;  
в-третьих, он способствует международной дружбе, религиозной 
терпимости, учит состраданию, любви к родине, сохранению спо-
койствия духа; в-четвертых, он помогает в воспитании молодежи, 
формировании ее мировоззрения, национального самосознания. 

Другим праздником, отмечавшимся уже осенью, был Мехр-
хон. «Mekhrjon» означает «Любовь к душе», второе его значение – 
это «солнце». Беруни описал «Мехрхон» как земледельческий 
праздник. Он писал, что солнце и луна – это два глаза небосвода,  
а Навруз и Мехрхон – два глаза года. Следовательно, если «Нав-
руз» отмечается в день весеннего равноденствия, то «Мехрхон» –  
в день осеннего равноденствия. Навруз приходится на раннюю 
весну, а Мехрхон – праздник, который отмечается осенью с боль-
шой торжественностью. Если в Наврузе природа начинает пробу-
ждаться от долгого зимнего сна, то в Мехрхоне вегетационный 
период растений постепенно заканчивается. 

Мехрхон – это праздник, неразрывно связанный с культом 
древнего земледелия. Мусульманские священнослужители всегда 
были против древних языческих ритуалов. По этой причине 
празднование Мехрхона на время прекратилось. В годы независи-
мости жители Узбекистана вернулись к этому празднику, так как 
он является национальным наследием узбеков. 

Сохранение национальных традиций, обычаев и обрядов  
в течение длительного периода времени и их возрождение в  
настоящее время символизируют их принадлежность к националь-
ному наследию и способствует консолидации общества. С помощью 
традиций представители нации будут духовно обогащаться. Цен-
ность обычаев, традиций и церемоний будет возрастать. В этом 



 100 

смысле необходимо изучить взаимосвязь и взаимовлияние таких 
концепций, как обычаи, традиции и обряды. Национальные ценно-
сти, служащие национальным потребностям, целям, организуют 
комплекс материального духовного и считаются составной частью 
национального наследия. Традиции национального наследия, ха-
рактерные для конкретной нации, также занимают значительное 
место, они рассматриваются как символическое, ответственное 
движение, направленное на формирование определенных тради-
ций, обычаев, церемоний в известной системе национального вос-
питания. Традиции, обычаи, обряды и ценности являются важным 
составным элементом национального наследия, основным факто-
ром формирования и движущей силой национального самосозна-
ния. Принимая во внимание тот факт, что они занимают значи-
тельное место в системе национальной идеи, они стали актуальной 
темой. Настоящие и будущие традиции, национальные обряды 
имеют глубокий смысл и значение для исторической и культурной 
жизни людей.  

В 2012 г. Центр по исследованию общественного мнения  
в Республике Узбекистан провел социологический вопрос на тему 
«Национальное самосознание». Был задан вопрос: «Насколько вы 
знаете обычаи, традиции и обряды вашей нации?» Большинство 
респондентов, принявших участие в социологических опросах 
(2006 г. – 88,1%, 2012 г. – 93,1%), подтвердили, что они знают 
обычаи и традиции, и только 1,7% респондентов ответили, что они 
знают их недостаточно хорошо. На вопрос: «Если вы знаете обы-
чаи и традиции, то в какой степени вы их придерживаетесь?»  
в 2006 г. ответили, что полностью сохранили традиции и обычаи 
37,3% респондентов, а в 2012 г. уже 43,5%. Кроме того, в 2006 г. 
35,9% респондентов, а в 2010 г. 49,6% признали, что сохраняют 
только те традиции и обычаи, которые соответствуют их духов-
ным потребностям; 5,2% респондентов ответили, что хотят при-
нять участие в традиционных церемониях и ритуалах, но отметили, 
что с материальной точки зрения это трудно; 1,7% респондентов 
ответили, что они не соблюдают никаких традиций и обычаев, так 
как они не ощущают в них никакой потребности. 

Результаты вышеупомянутых социологических исследова-
ний показали необходимость сохранения национальных традиций, 
обычаев и обрядов узбекского народа, их дальнейшего развития  
и превращения в неотъемлемую часть гражданского и особенно 
молодежного мировоззрения. В заключение необходимо сказать, 
что в Узбекистане начали возрождать и изучать богатое историче-



 101

ское, национальное и культурное наследие, национальные тради-
ции и ценности в годы независимости, но нужно признать, что  
понадобится еще много времени для дальнейших исследований. 

 
Список литературы 
 

1. Мирзиёев Ш.М. Настойчиво продолжая путь национального развития, мы 
поднимем его на новый этап. Т. 1. T.: Узбекистан, 2017. 

2. Пояснительный словарь основных духовных понятий. Т.: Г. Гулом. 2009. 
3. Корабоев У. Праздники узбекского народа. T.: Sharq, 2002. 
4. Назаров В., Эргашев И. Национальная идея и ответственность руководителя. 

T.: G. Gulom, 2007. 
5. Беруний Абу Рейхон. Наследие сохранилось из древних народов. Т.: Фан, 

1969. 
6. Авеста. Ташкент. Sharq. 2001. Ясна, 6,38. 
7. Худжамуродов И. Ислам, национальность, ценности. Т.: Вентилятор. 1993. 
8. Кодиров М. Праздники, развлечения, обряды. Бриллианты распространяются 

из прошлого. T.: Sharq, 1998. 
9. Ходжамуродов И., Абдураимова М. Политика, религия и национальное само-

сознание. T.: Философия и право, 2010. 
10. Результаты социологических исследований на тему «Национальное самосоз-

нание», проведенное Центром «Исследование общественного мнения» в Уз-
бекистане. Ташкент: Общественное мнение, 2012.  

Статья предоставлена автором для публикации  
в бюллетене «Россия и мусульманский мир». 

 
 
Окилов С.С.,  
кандидат исторических наук  
(Ташкентский исламский университет)  
АБУЛЬ МУ’ИН АН-НАСАФИ –  
КАК РЕФОРМАТОР ТЕОЛОГИЧЕСКОГО УЧЕНИЯ  
«МАТУРИДИЗМ» В МАВЕРАУННАХРЕ 
 
Ключевые слова: Абуль Му’ин ан-Насафи; теология; учение «ма-

туридизм»; ханафитский мазхаб; улемы; фикх; мутакаллим; учение  
«калам». 

 
Издревле на территории Маверауннахра, в частности в оази-

сах Самарканда, Бухары, Шаша, Хорезма и Насафа, свою научную 
деятельность вели многие религиозные улемы, преимущественно 
представители ханафитской школы юриспруденции (фикх) и  
матуридитского учения.  



 102 

Сегодня в Узбекистане изучение научного наследия ученых 
оазиса Насафа, которых именовали почетными прозвищами (на-
саб) «насафи», «паздави», «касбави», «кеши», считается приори-
тетным. Среди научного наследия из числа таких ученых, как Абу 
Хафс ан-Насафи, Абуль Баракат ан-Насафи, Макхул ан-Насафи, 
Абуль Йуср аль-Паздави, Абу Шакур ась-Салими, особо значимым 
является творческое наследие представителя матуридитской шко-
лы Абуль Му’ина ан-Насафи. Далее будет осуществлена попытка 
доказать эту мысль на примере научного наследия ученого.  

О деятельности Абуль Му’ина ан-Насафи можно найти  
информацию в научно-биографической литературе, но данная ин-
формация не дает целостного представления об ученом, так как 
она изобилует повторами. Жизнь и научно-просветительское  
наследие Абуль Му’ина ан-Насафи кратко описали такие ученые, 
как Ибн Абиль Вафа’ аль-Кураши (ум. 1373), Ибн Кутлубуга 
(ум. 1474), Ташкубризада (ум. 1582), Хаджи Халифа (ум. 1657)  
и Мухаммад ‘Абдулхай аль-Лакнави (ум. 1886). Полное имя уче-
ного, по данным источника, звучало как Абуль Му’ин Маймун ибн 
Мухаммад ибн Му’тадим ибн Мухаммад ибн Макхул ибн аль-
Фазл ан-Насафи аль-Макхули1. Хотя цепочка имен ученого  
составлена в едином порядке, но в научно-биографических источ-
никах приведена с некоторыми расхождениями. Например, во всех 
произведениях прадед ученого именуется как «Му’тамид», или 
«аль-Му’тамид», но Ибн Кутлубуга назвал его «Са’ид»2, а Хай-
руддин азь-Зирикли как «Му’бад»3. Историк аль-Кафави назвал 
ученого Маймун ибн Мухаммад ибн Мухаммад Му’тамид ибн 
Ахмад4.  

                                                 
1 См.: Ат-Тамими, Аль-Мавло Такийуддин ‘Абдулкадир. Ат-Табакат ась-

сания фи тараджим аль-ханафия. В 4 т. / Издал ‘Абдулфаттах Мухаммад аль-
Ҳилв. – Дар ар-Рифа’ий, 1983. Т. IV. С. 513; Ибн Кутлубуга аль-Касим ибн ‘Аб-
дуллах ась-Судуний. Тадж ат-тараджим фи табакат аль-ханафия. – Leipzig: Flugel, 
1862. – С. 78; Аль-Кураший, Абу Мухаммад ‘Абдулкадир ибн Абиль Вафа’ Му-
хаммад ибн Мухаммад аль-Мисрий. Аль-Джавахир ал-мудия фи табакат аль-
ханафия. В 2 т. – Хайдарабад: 1913. Т. II. С. 189; аль-Багдади, Исм’аил Паша. 
Хадият аль-‘арифин. В 2 т. – Стамбул: 1951–1955. Т. II. С. 487.  

2 Ибн Кутлубуга. Тадж ат-тараджим фи табакат аль-ханафия. – С. 78.  
3 Азь-Зирикли, Хайруддин. Ал-А’лам. В 8 т. – Бейрут: Дар ал-‘илм ли аль-

малайин, 1998. Т. VII. Б. 341.  
4 Аль-Кафави Махмуд ибн Сулайман. Ката’иб а’лам ал-ахйар мин 

фукаҳа’и мазхаб ань-Ну’ман аль-Мухтар. Институт Восточных рукописей при 
Академии наук Республики Узбекистан. Рукопись. Инв. № 2929. – Л. 196.  



 103

Абуль Му’ин ан-Насафи был присвоен благородный титул 
(нисба) «аль-Макхули». Очевидно, что это имя у него от деда. По-
мимо этого, ему были присвоены такие титулы, как аль-Имам аль-
аджал аз-захид» (Великий имам и аскет), «аль-Факих аль-ханафи 
ва сайф аль-хакк» (ханафитский факих и меч Истинного Аллаха), 
«Джами’ аль-усул» (составитель методов) и «Ра’ис ахли сунна 
вал джама’а» (глава Ахли сунна вал джама’а). Эти титулы можно 
встретить во вступительной части книг ученого. Каллиграфы,  
переписывая его книги, употребляли словосочетания «Кола…» 
(т.е. говорит) и употребляли перед его именем вышеназванные ти-
тулы. Ученый ась-Сам’ани, Абуль Му’ину добавил еще титул 
«аль-Ибсани»1. Ась-Сам’ани утверждает, что село Ибсан было 
расположено в 6–7 км от города Карши2. Согласно этому, стано-
вится ясным, что Абуль Му’ин ан-Насафи родился в данном селе.  

Имеются разногласия на счет даты рождения и смерти уче-
ного. Азь-Зирикли указывает, что дата рождения ученого 418 
(1027-й от Рождества Христова) год по мусульманскому летоис-
числению3. Турецкий ученый Хусайн Атай, который готовил  
к публикации произведение Абуль Му’ина ан-Насафи «Табсират 
аль-адилла», дату рождения ученого дает как 438 (1046-й от Рож-
дества Христова) год по мусульманскому летоисчислению4. Дру-
гой турецкий ученый Мустафа’ Сайид Язичиоглу даты рождения  
и смерти Абуль Му’ина ан-Насафи обозначил как 417–508 / 1026–
11155. Другие же современные ученые пришли к выводу, что датой 
смерти Абуль Му’ина ан-Насафи считается 508 (1114-й от Рожде-
ства Христова) год по мусульманскому летоисчислению, но дату 
рождения не указали. Ибн Кутлубуга утверждает, что Абуль 
Му’ин ан-Насафи «умер 25 дня месяца зуль-хиджжи 438 года по 
мусульманскому летоисчислению в возрасте 70 лет»6. Опираясь на 
точку зрения Ибн Кутлубуга и рукопись произведения «Табсират 

                                                 
1 Ась-Сам’ани Абу Са’д ‘Абдулкарим ибн Мухаммад ибн Мансур ат-

Тамими. Аль-Ансаб. В 5 т. Под редакцией ‘Абдуллаха ‘Умара аль-Баруди. – Бей-
рут: Дар аль-фикр, 1419/1998. – Т. II. – С. 396.  

2 Ась-Сам’ани. Аль-Ансаб. Т. II. С. 396. 
3 Азь-Зирикли. Ал-А’лам. Т. VII. С. 341.  
4 Ан-Насафий, Абуль Му’ин Маймун ибн Мухаммад. Тасбират аль-адилла 

фи усул ад-дин / Издал Х. Атай. – Анкара, 1993. – Т. I. – С. 7.  
5 Язичиуглу М. Maturidi kelam ekolu’nun iki buyuk simasi: Ebu Mansur 

Maturidi ve Ebu’l – Mu’in Nesefi // Ankara universetesi basimevi. – Ankara, 1985. – 
С. 289.  

6 Ибн Қутлубуга. Тадж ат-тараджим фи табакат аль-ханафия. – С. 78.  



 104 

аль-адилла», которая хранится в библиотеке «Александрия» (Еги-
пет) под инвентарным номером 4406 (301), можно утверждать, что 
дата смерти Абуль Му’ина ан-Насафи – это 508 год по мусульман-
скому летоисчислению. Не будет сложно прибегнуть к арифмети-
ческим подсчетам и вывести дату рождения ученого 436 (1046-й от 
Рождества Христова) год по мусульманскому летоисчислению.  

На сегодняшний день могилой Абуль Му’ина ан-Насафи 
предположительно считают усыпальницу, которая расположена  
в селе Кавчин неподалеку от города Карши. Для местных жителей – 
это почитаемое место.  

Известность Абуль Му’ин ан-Насафи получил в родном го-
роде Насаф, далее он переселился в один из крупных центров нау-
ки на то время – Самарканд, а затем из-за политической обстановки 
переехал в Бухару. О том, что Насафи посещал другие страны,  
в источниках не встречается никакой информации. Но, по данным 
издателя произведения «ат-Тамхид ли кава’ид ат-тавхид» Джибул-
лах Хасан Ахмада, Насафи давал уроки по хадису в Дамаске,  
ученому Али ибн аль-Хусайну Мухаммаду аль-Балхи ась-
Сакалканди1. Вследствие чего можно предположить, что Насафи 
побывал в Дамаске в целях научных исследований. Судя по тому, 
что главное произведение ученого «Табсират аль-адилла» было 
закончено только в 1106 г. в Бухаре, то можно сделать вывод, что 
он пребывал там довольно долгое время. Гробница ан-Насафи на-
ходится рядом с городом Карши, и это доказывает, что последние 
годы своей жизни ученый провел в родном городе.  

Абуль Му’ин ан-Насафи был известным ученым мутакалли-
мом (ученый в сфере так называемой «исламской философии»)  
и считался одним из передовых представителей школы Абу Ман-
сура аль-Матуриди (ум. 944), который, в свою очередь, был из-
вестнейшим улемом по науке «калам» (схоластическая теология) 
ханафитского мазхаба в Самарканде. Абуль Му’ин ан-Насафи был 
самым видным продолжателем матуридитского учения, считается 
четвертым поколением ученых из Насафа. Исследователи, изу-
чавшие научно-просветительскую деятельностью Абуль Му’ина 
ан-Насафи, дают высокую оценку его творчеству и признают вы-
дающимся ученым мутакаллимом, который сыграл решающую 
роль после Абу Мансура аль-Матуриди в судьбоносном развитии 
                                                 

1 Ан-Насафий, Абуль Му’ин Маймун ибн Мухаммад. Ат-Тамхид ли  
кава’ид ат-тавҳид / Издал Джийбуллах Хасан Ахмад. – Египет: Дар ат-тиба’а аль-
мухаммадийя, 1986. – Б. 34.  



 105

данной школы. Видный представитель матуридитской школы ка-
лама Абуль Му’ин ан-Насафи был не только знатоком схоластиче-
ской теологии, но и одним из известнейших ученых в сфере юрис-
пруденции (фикх) своего времени.  

Турецкий специалист по каламу, профессор Х. Атай писал: 
«После Абуль Му’ина ан-Насафи, выдающегося мутакаллима  
матуридитского учения, не было личности, подобного ему в его 
методах и методиках»1. Исследователь Фатхуллах Хулайф, кото-
рый издал произведение Абу Мансура аль-Матуриди «Китаб ат-
Тавхид», особо ценя творческое наследие ан-Насафи, утверждал: 
«Никто не внес такую лепту в развитие матуридитской школы ка-
лама, как Абуль Му’ин ан-Насафи. Как невозможно представить 
аш`аритскую школу без Бакиллани и Газзали, так и матуридит-
скую без Абуль Му’ина ан-Насафи»2. И подобных отзывов об уче-
ном и его научном наследии привести множество.  

Первоначальные знания Абуль Му’ин ан-Насафи получил  
в своей семье, у отца Мухаммада аль-Макхула. Далее он долгое 
время занимался научной деятельностью в Самарканде и внес 
большой вклад в развитие матуридитской школы по каламу. Груп-
па ученых – Абуль Йуср аль-Паздави, Фахруль ислам Абуль Хасан 
аль-Паздави и Абуль Му’ин ан-Насафи – также жили сначала  
в Самарканде, а спустя некоторое время перебрались в Бухару. 
Точка зрения ученых-исследователей на научную деятельность  
ан-Насафи была разной. Мы же признаем Насафи как представи-
теля матуридитского учения. Некоторые ученые утверждают, что 
Абуль Му’ин ан-Насафи был не только мутакаллимом, но мухад-
дисом (передатчиком хадисов) и факихом (ученый по юриспру-
денции). Например, ась-Сам`ани ученого описал как мухаддиса, 
вышедшего из кишлака Ибсан. Кроме этого, энциклопедические 
ученые Йусуф Дийа’ Кавакчи3 и аль-Багдади4 назвали Абуль 
Му’ина ан-Насафи факихом.  

В настоящее время некоторые исследователи признают  
ан-Насафи только как ученого по каламу. Турецкий ученый по ка-
ламу М.С. Язичиуглу категорически против употребления по  

                                                 
1 Атай Х. Fahreddin Rаzĩ’nin kelam ilmindeki yeri. – Ankara, 1978. – С. 3. 
2 Аль-Матуриди, Абу Мансур. Китаб ат-тавхид / Издал Фатхуллах Ху-

лайф. – Стамбул: аль-Мактабат аль-исламия, 1979. Введение. – С. 5.  
3 Кавакжи Йусуф Дийа’. XI ve XII asirlarda Karahaniylar davrinde Mavara’ 

al-Nahr Islam Nukukcilari. – Ankara, 1976. – С. 75–76.  
4 Аль-Багдади. Хадият аль-‘арифин. Т. II. Б. 487.  



 106 

отношению ан-Насафи титула «факих»1. Язичиуглу аргументиро-
ванно опровергает мнение Кавакчи и аль-Багдади о том, что  
ан-Насафи был факихом. По мнению Язичиуглу, причиной при- 
суждения титула факиха ан-Насафи послужил комментарий под 
названием «Шарх аль-Джами’ аль-кабир» на произведение  
аш-Шайбани (ум. 802) «аль-Джами’ аль-кабир». Действительно, во 
многих источниках утверждается, что это произведение принад-
лежит перу ан-Насафи.  

Язичиуглу отрицает отнесение этого произведения к творче-
ству ан-Насафи, так как К. Броккельман также сомневался по по-
воду авторства произведения «Шарх аль-Джами’ аль-кабир» и не 
указал его, упоминая о книгах ан-Насафи2. Кроме этого, Язичиуглу 
обосновывал свои взгляды тем, что некий исследователь издал 
комментарий к произведению «аль-Джами’ аль-кабир», отнеся его 
авторство к ‘Алауддину ан-Насафи. Подытоживая свои исследова-
ния, Язичиуглу утверждал, что не имеется никаких оснований, 
чтобы отнести произведение «Шарх аль-Джами’ аль-кабир»  
к Абуль Му’ину Насафи и скорее всего эта книга была написана 
другим ученым, под именем ‘Алауддин ан-Насафи. Язичиуглу 
пишет следующее: «Когда в наших руках имеются книги ан-
Насафи, посвященные каламу, не надо придавать значения каким-
либо источникам, где описывают его факихом». В подтверждение 
своих слов турецкий исследователь упоминает ‘Абдулатифа Му-
дарриса, автора биографической книги об ученых Балха, где не 
упоминается Абуль Му’ин ан-Насафи, среди комментаторов книги 
«аль-Джами’ аль-кабир»3. И тем самым Язичиуглу является кате-
горическим противником присвоения титула факиха по отноше-
нию к ан-Насафи.  

На наш взгляд, будет несправедливо относиться к научному 
наследию ан-Насафи столь односторонне, как Язичиуглу. Дейст-
вительно, в данное время нет ни одного произведения ученого, 
посвященного фикху. Но не надо забывать о том, что не все его 
произведения еще изучены. Надо еще учитывать, что самый близкий 
                                                 

1 Язичиуглу М. Maturidi kelam ekolu’nun iki buyuk simasi: Ebu Mansur 
Maturidi ve Ebu’l – Mu’in Nesefi // Ankara universetesi basimevi. – Ankara, 1985. – 
С. 289.  

2 Язичиуглу. Maturidi kelam ekolu’nun iki buyuk simasi: Ebu Mansur 
Maturidi ve Ebu’l – Mu’in Nesefi. – С. 289.  

3 См.: Мударрис Мухаммад Мухрус ‘Абдуллатиф. Машайих Балх минал 
ҳанафия ва ма инфарада бихи минал маса’ил ал-фикхия. В 2 т. – Багдад: ад-Дар 
аль-‘арабия ли ат-тиба’а, 1978–1979. – Т. I. – С. 106. 



 107

ученик ан-Насафи, ‘Алауддин ась-Самарканди, был известным 
факихом. Ибо ‘Алауддин ась-Самарканди при написании произве-
дения, посвященного фикху «Тухфат аль-фукаха’», естественно 
прибегал к советам своего наставника. Многие из учеников  
ан-Насафи были не только специалистами по каламу, но и по фикху. 
Стало быть, давать ученому титул факиха будет уместным. Отсут-
ствие в данное время произведений по фикху не должно подтвер-
ждать того, что ученый не занимался фикхом.  

Если затронуть титул «мухаддис», который применил  
ась-Сам’ани по отношению к ан-Насафи, то надо отметить, что 
один из учеников Абуль Му’ина по имени Али ибн аль-Хусайн 
ась-Сакалканди в Дамаске передавал хадисы от него. А это под-
тверждает, что ась-Сам’ани называл Абуль Му’ина ан-Насафи  
мухаддисом. Из вышеизложенного выясняется, что в свое время 
Абуль Му’ин ан-Насафи был в почете как факих среди большин-
ства улемов.  

Необходимо отметить роль Абуль Му’ина ан-Насафи в раз-
витии матуридитского учения в Маверауннахре. Именно эти за-
слуги возвели его в статус великого ученого. Все это связано с его 
произведением «Табсират аль-адилла», которое он написал  
в последние годы своей жизни. Причиной написания комментария 
«Табсират аль-адилла фи усул ад-дин ‘ала тарикати Абу Мансур 
аль-Матуриди» к произведению своего духовного наставника Абу 
Мансура аль-Матуриди стал тот факт, что среди народа начал те-
ряться интерес к учению матуридизма. Свое учение Абу Мансур 
аль-Матуриди развивал в теологическом противостоянии  
с му‘тазилитами, которые считались на то время сильными оппо-
нентами. Во времена аль-Матуриди не было такого учения, как 
«матуридизм»1. Все улемы по каламу в Маверауннахре назывались 
«учеными ханафитами». И самыми главными идейными против-
никами аль-Матуриди являлись представители таких групп, как 
му‘тазилиты, батиниты, карматиты и т.д.  

Деятельность современника аль-Матуриди из Багдада, 
Абуль Хасана аль-Аш‘ари (873–935), мутакаллимам из Мавераун-
нахра казалась не такой уж противоречивой. Но ко времени Абуль 
Му’ина ан-Насафи чувствовалось, что авторитет учения матури-

                                                 
1 Маделунг В. Abu l-Mu‘īn al-Nasafī and Ash‘arī Theology // Studies in  

Honour of Clifford Edmund Bosworth. Vol. II: The Sultan’s Turret: Studies in Persian 
and Turkish Culture / Edited by Carole Hillenbrand. – Leiden, Boston, Kцln: Brill, 
2000. – С. 320. 



 108 

дизма начал падать перед учением аль-Аш‘ари. Этому было не-
сколько причин: упрочнение позиции шафи‘итской школы сун-
низма в Хорасане и основание школы калама в Багдаде Абуль  
Хасаном аль-Аш‘ари. Аль-Аш‘ари до 40-летнего возраста был 
му‘тазилитом и учеником Абу ‘Али Мухаммада ибн аль-Джубба’и 
(850–917), одного из известнейших предводителей му‘тазилитов1, 
но не получив удовлетворительного ответа на свой вопрос от  
наставника о судьбе трех братьев, отказался от пути му‘тазилитов2 
и обосновался в Багдаде. В те времена преимущественная часть 
улемов происходили из ханбалитской школы суннизма. В резуль-
тате чего аль-Аш‘ари приходилось доказывать свою абсолютную 
непричастность к му‘тазилитам и опровергать идеи своих бывших 
единомышленников с позиции улемов, мухаддисов, муфассиров  
и факихов салафитского толка того времени, так как представите-
ли ханбалитского учения сомневались в его полном отречении от 
му‘тазилитов.  

В такой непростой обстановке аль-Аш‘ари, с одной стороны, 
приходилось противостоять му‘тазилитам, а с другой – угождать 
ханбалитским улемам. Чтобы найти расположение муфассиров  
и мухаддисов того времени, в своих произведениях он делал упор 
на (насс) Коран и Сунну Пророка (хадис). В подтверждение доста-
точно ознакомиться с произведением аль-Аш‘ари «Китаб аль-
ибана ан усул ад-дийана». По утверждению Ибн Асакира, данное 
произведение аль-Аш‘ари написано для исключения всех сомне-
ний со стороны ханбалитов, и не трудно заметить в труде ученого 
след последователей Ахмада ибн Ханбала3.  

Аль-Матуриди же в отличие от аль-Аш’ари жил в более сво-
бодном политическом и духовно-просветительском окружении. По 
этой причине Матуриди в своих произведениях много уделял вни-
мания умозаключениям4. Естественно, что манера опираться на 
умозаключительные доводы у ученых, мухаддисов, муфассиров,  
                                                 

1 Язичиуглу М. Maturidi kelam ekolu’nun iki buyuk simasi: Ebu Mansur 
Maturidi ve Ebu’l – Mu’in Nesefi // Ankara universetesi basimevi. – Ankara, 1985. – 
С. 282.  

2 Петрушевский И.П. Ислам в Иране в VII–XV вв. – Л.: Издательство Ле-
нинградского университета, 1966. – С. 223.  

3 Ибн Асакир. Табйин казиб аль-Муфтари фи ма нусиба илал Имам Абил 
Хасан аль-Аш’ари. – Дамаск, 1947. – С. 390–391. 

4 Язичиуглу М. Maturidi kelam ekolu’nun iki buyuk simasi: Ebu Mansur 
Maturidi ve Ebu’l – Mu’in Nesefi // Ankara universetesi basimevi. – Ankara, 1985. – 
С. 253. 



 109

а также приверженцев салафа считалась путем греческих филосо-
фов, и это послужило причиной выбора в пользу учения аль-
Аш‘ари, нежели аль-Матуриди. Другое преимущество аль-Аш‘ари 
связано с его родом. С одной стороны, источники говорят, что его 
потомком считается глава йеменского племени аль-Аш‘ари,  
а с другой – что его род доходит до известного сподвижника Про-
рока Абу Маса аль-Аш‘ари1. Такой почетный род мог вызвать 
уважительное отношение со стороны приверженцев салафа к его 
персоне.  

В числе других причин того, что матуридизм менее распро-
странен, чем аш‘аризм, можно считать тот факт, что некоторые  
последователи Матуриди критиковали его. Современник и после-
дователь аль-Матуриди, Абуль Йуср Мухаммад аль-Паздави, кри-
тически отнесся к произведению «Китаб ат-тавхид». Говоря о про-
изведении «Тавхид», он отмечает скрытность смыслов, излишки 
терминов и сложность плана2. Мнение аль-Паздави западные уче-
ные восприняли неправильно. Прочитав критику аль-Паздави, 
французский ученый Даниел Жимаре засомневался в том, что он 
матуридитский мутакаллим3. Всё это свидетельствует о том, что  
в то время было место для свободомыслия и дискуссий.  

Неуместно выводить аль-Паздави из числа матуридистких 
ученых из-за его критических высказываний. Анализируя позицию 
аль-Паздави, можно привести следующее – сам аль-Паздави, гово-
ря об остальных страницах этого же произведения, считал  
аль-Матуриди одним из передовых ученых «ахл ась-Сунны». Надо 
отметить, что критика аль-Паздави относится только к методу  
и порядку текстов произведения. Основные моменты, т.е. личные 
взгляды Матуриди, не критикуются. Аль-Паздави в своем произ-
ведении «Усул ад-дин» вспоминал не только о аль-Матуриди, но 
еще отмечал некоторые незначительные ошибки мутакаллимов  
из Самарканда4.  

                                                 
1 Аль-Калнабави, Исма’ил ибн Мустафа’ ибн Махмуд Абул Фадл. Хашия 

‘ала шарх ад-Даввани лил ‘ақа’ид аль-Аздия / Издал Ахмад Раф’ат ибн ‘Усман 
аль-Хилми. Литография. – Стамбул: Издательство Ахмад Хассан, 1905. – Л. 36. 

2 Аль-Паздави, Абуль Йуср Мухаммад. Китаб усул ад-дин / Издал 
Х. Питер. – Каир: Дар ихйа аль-кутуб аль-‘арабия, 1963. – С. 3.  

3 См.: Жимаре Д. Theories de l’acte humain en theologie musulmane. – Paris, 
1980. – С. 172. 

4 Аль-Паздави, Абуль Йуср Мухаммад. Китаб усул ад-дин / Издал 
Х. Питер. – Каир: Дар ихйа аль-кутуб аль-‘арабия, 1963. – С. 3.  



 110 

Яркий представитель матуридитского учения, турецкий уче-
ный Камалуддин Мухаммад ибн ‘Абдилхамид ибн аль-Хумам 
(ум. 1457), тоже критически высказывался об аль-Матуриди1. Если 
аль-Паздави порицал только методы аль-Матуриди, то Ибн аль-
Хумам даже возражал некоторым догматическим воззрениям уче-
ного. Главное возражение Ибн аль-Хумама против матуридитской 
школе калама – это вопрос «таквин» (создание, творение) в атри-
бутах Аллаха. Матуридиты считают, что «таквин» – один из из-
вечных атрибутов Аллаха, но Ибн аль-Хумам возражает на этот 
счет2. 

Хотя вышеназванные ученые частично критиковали матури-
дитское учение, но в целом они считали аль-Матуриди великим 
ученым мутакаллимом ханафитской школы суннизма. Такого рода 
критику большинство ученых воспринимали иначе, поэтому инте-
рес к матуридитскому учению все больше угасал. Вследствие этих 
критических воззрений, ко времени ан-Насафи представители 
аш‘аритов заняли господствующее место в соседнем Хорасане  
и время от времени имели смелость упрекать мутакаллимов из 
Маверауннахра. В такой непростой период ан-Насафи вел свою 
научную деятельность, реформировал учение своего духовного 
наставника аль-Матуриди, развивал его воззрения и защищал от 
нападок оппонентов. Ан-Насафи не мог безразлично наблюдать, 
как аш‘ариты все более укрепляли свои позиции в Маверауннахре. 
Потому что такие мутакаллимы из Хорасана как аль-Джувайни и 
Фахруддин ар-Рази частенько заглядывали в Маверауннахр и вели 
дискуссии с представителями ханафитской школы. Эти походы 
само собой не могли не сказаться на развитии матуридиского уче-
ния в Маверауннахре. В своих произведениях Абуль Му’ин  
ан-Насафи с тонкой осторожностью выражает свою позицию по 
отношению к аш‘аритам. Если даже в некоторых вопросах и кри-
тикует их, но самого Аш‘ари признает как мутакаллима из ахл аль-
хадис.  

                                                 
1 Жимаре Д. Theories de l’acte humain en theologie musulmane. – Paris, 1980. – 

С. 224; Рукопись произведения Ибн аль-Хумама «Китаб матн ат-тахрир фи усул 
аль-фикх аль-ханафия» хранится в национальной библиотеке Туниса под инв. 
номером 9145. См.: Yazicioglu M. Le Kalam et Son Role Dans la Societe Turco-
Ottomans aux Xve et XVIe Sieecles. – Paris, 1977. – P. 93.  

2 Ибн аль-Хумам. Китаб аль-мусаяра. – Египет, 1889. – Б. 85. См. для ат-
рибута «таквин»: Аль-Матуриди, Абу Мансур. Китаб ат-тавхид. – С. 64–66, 118–
121.  



 111

Ан-Насафи был знаком с творчеством таких известных уче-
ных аш‘аритского учения, как Абу Бакр Мухаммад ибн ат-Таййиб 
аль-Бакиллани (ум. 1013), Абу Бакр ибн Фурак (ум. 1015), Абуль 
Кахир аль-Багдади и Абу Исхак аль-Исфарайини (ум. 1027) и  
в своих произведениях часто обращался к их наследию. Несмотря 
на эти дружеские отношения, ан-Насафи говорит о некоторых 
аш’аритских ученых, которые критиковали матуридитское учение, 
не приводя их имен и констатируя тот факт, что вел дискуссию  
с одним из таких мужей1. На самом деле ханафиты из Мавераун-
нахра признавали аш’аритских улемов, как мутакаллимов из ахл 
ась-сунны, но всерьез не воспринимали их появление в этих краях 
в качестве оппонентов. Можно убедиться в том, что ханафитские 
ученые аль-Паздави, ась-Салими в своих произведениях и даже  
ан-Насафи в «Табсират аль-адилла» доброжелательно относились 
к аш’аритскому учению. Во времена ан-Насафи в Маверауннахре 
между двумя учениями существовало единодушие по многим  
вопросам догматики.  

Просматривая произведение «Тасбират аль-адилла», можно 
удостовериться, как ан-Насафи на первых страницах дает опро-
вержения му’тазилитам и разным заблудшим группам. Здесь он 
иногда одобряет мнение Аш’ари. Противоречивые аспекты двух 
школ калама ахл ась-Сунны он комментирует на последующих 
страницах, где он излагает полемику между аш’аритами и обозна-
чает центральные вопросы, вокруг которых она происходила. По 
его утверждению, три представителя аш’аритского учения «начи-
нают наговаривать» на ханафитов Маверауннахра. Если двое из 
них вели краткие дискуссии, то третий демонстрировал упорство  
и дерзость в этом деле. При этом в качестве довода они ссылаются 
на Коран, фикх и грамматику. Вся полемика была заострена  
вокруг вопроса «халк» (творение, создание). Называя ханафитов из 
Маверауннахра «неверными еретиками», оправдывая свои наветы 
тем, что ни один из ранее известных ханафитов не подтверждал 
вопрос «халк». Такие резкие упреки задевают чувство ан-Насафи, 
поскольку он почтительно относился к матуридитской школе и не 
был безразличен к любым негативным нападкам. На последующих 
страницах своего «Табсират аль-адилла» (с. 310–372 произведе-
ния) он подробно старается информировать читателя о ханафит-
ских улемах Маверауннахра. Подводя итог этой главе, ан-Насафи 
                                                 

1 Ан-Насафи, Абуль Му’ин Маймун ибн Мухаммад. Табсират аль-адилла 
фи усул ад-дин. В 2 т. Издал К. Салома. – Дамаск, 1990–1993. – Т. I. – С. 364–365. 



 112 

извиняется за столь длинное освещение и в качестве предводителя 
ханафитских улемов отдельно уделяет внимание аль-Матуриди. 
Важнейшее мнение ан-Насафи заключается в том, что критика 
учения не нова и этому учению следовали все известные последо-
ватели Абу Ханифы. Не оглашая имен клеветников, ан-Насафи 
обвиняет их в том, что даже аш’аритское учение тоже было окле-
ветано ими. По его утверждению, после смерти известных улемов 
аш`аритского учения были распространены разного рода небыли-
цы со стороны их соперников1.  

Английский ученый В. Маделунг предполагает, что 
аш’аритский ученый, о котором анонимно упоминал ан-Насафи – 
это Абу Мансур ан-Найсабури2. Может быть и есть основание  
в этой догадке Маделунга. Потому что Ибн Асакир в своем произ-
ведении дает информацию о Абу Мансуре ибн Айюбе, утверждая 
то, что тот был учеником Абу Бакра ибн Фурака и умер в 1030 г.  
в Нисапуре3. Есть предположения, что первые нападки на мавера-
уннахрское учение по каламу, началось именно от этого 
аш’аритского мутакаллима. Поэтому неудивительно, что после 
интенсивных полемик между шафи’итами и ханафитами в Хора-
сане, инцидент продолжился не в Багдаде, а именно в Нисапуре, со 
стороны ученого шафи’ита-аш’арита.  

Такого рода наветы со стороны аш’аритов по отношению  
к ханафитам из Маверауннахра сильно задевали ан-Насафи. Он их 
считал направленными против своего духовного наставника и 
шейха Абу Мансура аль-Матуриди. Абуль Му’ин ан-Насафи более 
ценил аль-Матуриди, чем других мутакаллимы Маверауннахра. 
Несмотря на то что до аль-Матуриди в Маверауннахре на пути  
вероучения Абу Ханифы были распространены такие учения, как 
«джузджания» и «ийадия», ан-Насафи в своем произведении не 
вспоминает о них и только лишь говорит об их основателях. Ну и 
помимо этого кратко вспоминает о десяти вопросах школы ийадия, 

                                                 
1 Ан-Насафи, Абуль Му’ин Маймун ибн Мухаммад. Табсират аль-адилла 

фи усул ад-дин. Т. I. С. 372. 
2 Маделунг В. Abu l-Mu‘īn al-Nasafī and Ash‘arī Theology // Studies in  

Honour of Clifford Edmund Bosworth. Vol. II: The Sultan’s Turret: Studies in Persian 
and Turkish Culture / Edited by Carole Hillenbrand. – Leiden, Boston, Kцln: Brill, 
2000. – С. 327. 

3 Ибн Асакир. Табйин казиб аль-Муфтари фи ма нусиба илал Имам Абил 
Хасан аль-Аш’ари. – Дамаск, 1947. – С. 249. 



 113

которые направлены против му’тазилитов1. Это говорит о том, что 
ан-Насафи считал учение аль-Матуриди в Маверауннахре сле-
дующим по значимости после школы Абу Ханифы. Его произве-
дения – «Табсират аль-адилла», «Бахр аль-калам» и «Тамхид» – 
были написаны близкими по духу книге аль-Матуриди «Китаб  
ат-тавхид».  

Надо особо отметить, что ан-Насафи самым первым внес 
имя аль-Матуриди в свое произведение в качестве школы его имени. 
А после смерти Абуль Му’ина ан-Насафи его ученик Наджмуддин 
Абу Хафс ан-Насафи написал свой известный трактат «‘Ака’ид  
ан-Насафи», где изложил учение матуридизма сквозь призму 
Абуль Му’ина.  

Таким образом, формировалась в Маверауннахре новая тра-
диция, определяющая следующие этапы развития науки калам. 
Хотя она по-прежнему называлась именем «Асхаб Аби Ханифа», 
но ее надо с полным правом отнести к ученому из Самарканда. По 
этой же причине это учение можно называть «матуридия». Аль-
Матуриди, оппонируя му’тазилитам, основал свое направление  
в каламе, а в XI в. Абуль Му’ин ан-Насафи из-за «деятельности» 
аш’аритов сыграл главную роль в становлении отдельной школы 
калама, основанной на системе учения аль-Матуриди. После смер-
ти ан-Насафи в мусульманском мире появился термин, именуемый 
«школа калам Матуриди». Это можно считать плодом заслуг 
Абуль Му’ина ан-Насафи – ученого мужтахида из Насафа, хана-
фитского улема, который носит достойный титул «Сайфул Хакк» 
(Меч справедливости).  

Предводителем улемов Насафа являлся Абуль Му’ин, внес-
ший большой вклад в сохранении учения Матуриди в Мавераун-
нахре. Критика матуридизма продолжались и после смерти Абуль 
Му’ина ан-Насафи. Ни один ученый из матуридитской школы не 
поддерживал этого учения, кроме ан-Насафи. В качестве примера 
можно назвать произведение «‘Ака’ид ан-Насафия» Абу Хафса  
ан-Насафи. Не умаляя значимости этого произведения, надо отме-
тить, что оно считалось оглавлением книги «Табсират аль-адилла». 
Но давать свое имя произведению, это как претендовать на свой 
путь и учение в каламе. На самом деле произведение «‘Ака’ид ан-
Насафия», которое осталось в веках, считается лишь небольшим 

                                                 
1 Ан-Насафи, Абуль Му’ин Маймун ибн Мухаммад. Табсират аль-адилла 

фи усул ад-дин. Т. I. С. 357. 



 114 

трактатом, появившимся вследствие догматических воззрений Абу 
Мансура аль-Матуриди и Абуль Му’ина ан-Насафи.  

Подводя итог, надо сказать, что Абуль Му’ин ан-Насафи 
был ярким представителем учения матуридизма. В данной школе 
были десятки известных богословов, но их заслуги в развитии 
учения не были столь значимыми, как вклад Абуль Му’ина  
ан-Насафи. Западные востоковеды, ознакомившиеся с произведе-
нием Абуль Му’ина «Табсират аль-адилла», назвали его интерпре-
татором и реформатором учения матуридизма. 

Статья предоставлена автором для публикации  
в бюллетене «Россия и мусульманский мир». 

 
 
Азизов И.,  
младший научный сотрудник  
(Института истории АН РУз) 
ЗАКЯТ И ЕГО ПРАВОВЫЕ ОСНОВЫ  
В БУХАРСКОМ ЭМИРАТЕ  
(КОНЕЦ XIX – НАЧАЛО XX в.) 
 
В словаре слово «закят» означает – очищение, подаяние,  

пожертвование, милостыня1. В терминологии шариата закят  
означает передачу в собственность особой части особого имуще-
ства особому лицу в целях получения согласия Аллаха в порядке, 
предусмотренном шариатом. «Особое имущество» означает иму-
щество, достигшее нисаба∗ (количества собственности, с которого 
выплачивается закят), «особая часть» означает выделение необхо-
димой части собственности передающего лица, «согласие Аллаха» 
означает необходимость передачи закята с богослужебным наме-
рением, «в порядке, предусмотренном шариатом» означает необ-
ходимость соответствия количества, передаваемого закята, его ко-
личеству, установленному шариатом, «передача в собственность» 

                                                 
1 Арабско-русский словарь. Т. 1. – Т., 1994. – 320 б.; Хидоя. Комментарии 

мусульманского права. Т. I. – Ташкент, 1994. – 65-б. 
∗ Нисаб – количество имущества (минимум), с которого необходимо вы-

платить закят. Согласно установлениям шариата, 20 динаров, или 200 дирхемов, 
или 5 верблюдов, или 25 голов крупного рогатого скота, или 40 голов овец 
означают количество имущества с которого необходимо выплатить закят. 
Мусульманин, имеющий собственность в таком количестве, обязан выплатить 
занят в размере 1/40 части данного имущества. 



 115

означает, что до тех пор, пока передаваемое имущество не переда-
но получающему лицу, оно не является закятом1. 

Закят не является добровольным, как пожертвования других 
видов, Священным Кораном и благородными Хадисами преду-
смотрен как обязательное и является третьей из религиозных запо-
ведей, вмененных в обязанность исламской религией. Виды нало-
гов, вытекающие из закята и соответствующие ему, и его виды, 
принятые в Бухарском эмирате, также сохранили традиционные 
свойства. 

Согласно законам шариата, закят должен выплачиваться  
в виде 1/40 части, или 2,5% в натуральном виде или в виде налич-
ных денег от количества крупного рогатого скота, всех видов дви-
жимого имущества, т.е. золота, серебра, коммерческих товаров, 
всех видов продукции, приносящей доход, земледельческой про-
дукции, достигших размера нисаба. Несмотря на то что в Бухар-
ском эмирате в зависимости от местности количество продукции  
и виды закята имели различные названия, они сохраняли свой пер-
вичный смысл. 

Почти все авторы, представлявшие сведения о сборах закята 
в Бухарском эмирате, уделяли внимание шариатским норматив-
ным основам закята. Ряд авторов высказывает мнение о том, что 
сбор закята в Бухарском эмирате осуществлялся с нарушением 
закона, но это мнение ими не обосновано. Исследователи-востоко- 
веды, имеющие представление об источниках по фикху, утверждают 
противоположное, а именно: вид закята, распространенный в Бу-
харском эмирате, соответствовал законам шариата. 

Д.И. Логофет, с одной стороны, высказывал противоречивое 
мнение, утверждая, что налоговая система в Бухарском эмирате 
была разработана на основе шариата, опирающегося на Коран и 
Хадисы2; с другой стороны, говорил о том, что между правилами 
сбора налогов и законом не было ничего общего3.  

Сведения о закяте в Бухарском эмирате, приводимые  
в русскоязычной литературе исследуемого периода, были разнооб-
разными и в некоторых случаях они совпадают, а в других случаях 

                                                 
1 Шайх Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф. Кифоя. 2-жуз. – Тошкент, 

2014. 3-б.; Шайх Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф. Ҳадис ва Ҳаёт. Закот 
китоби. 8-жуз. – Тошкент, 2005. – 7-б. 

2 Логофет Д.И. Страна бесправия. Бухарское ханство и его современное 
состояние. – Санкт-Петербург, 1909. – С. 43. 

3 Там же. – С. 48. 



 116 

противоречат друг другу. На запрос Российского политического 
агентства в Бухаре о порядке сборов закята, хараджа и аминона 
был получен ответ о том, что можно взимать налог в размере 1/40 
от продукции или товаров в денежном выражении1. Однако закят, 
харадж и аминона являлись разными видами налогов и с точки 
зрения налога и оплат, и с точки зрения объекта, и с точки зрения 
размера. 

Этот вид закята в Бухаре, основанный на шариате, взима- 
емый со скота, достигшего нисаба, назывался «закоти савоим». 
Закят с крупного рогатого скота или верблюдов взимался по-
иному, чем с баранов и коз, в зависимости от возраста и числа  
животных.  

Сборщик закята, собрав деньги со всех амляков (поместий), 
передавал их хакиму, который, в свою очередь, отправлял их эми-
ру. В отчетах чиновников по сбору закята, предоставляемых эмиру, 
были представлены сведения о численности скота, их владельцах  
и имена пастухов, выраженные в точных цифрах. Сборщики нало-
гов пересчитывали число баранов на определенной территории, 
затем сопоставляли эти цифры с прошлогодней статистикой, что 
представляло собой своеобразный метод ведения дел. Представи-
тели центральной власти имели возможность, сравнивая прошло-
годние статистические данные с данными текущего года, опреде-
лять увеличение или уменьшение поголовья скота, а вместе с тем 
определить доход в казну, который будет получен с закята, соста-
вить более широкое представление о делах. 

В Бухарском эмирате закят взимался также и со скота, коли-
чество которого не достигло нисаба, т.е. лица, в хозяйстве которых 
было меньше 40 голов баранов и коз, также должны были платить 
закят. Этот вид закята назывался «закоти чакана». Для сбора дан-
ного вида налога весной хакимы назначали в каждом амляке чи-
новника. Он обходил хозяйства жителей, которые не платили зако-
ти савоим и собирал в наличных деньгах с каждого барана  
по половине таньга (7½ коп.) и с каждой козы по четверть таньга 
(3¾ коп.). Эта оплата целиком входила в бюджет области2. 

Административные налоговые документы, относящиеся  
к эмирату, хранящиеся в ЦГА РУз, вносят ясность в эту деятель-

                                                 
1 Мажлисов А. Аграрные отношения в восточной Бухаре XIX – начале 

XX в. – Душанбе – Алма-Ата, 1967. – С. 68. 
2 А.П. Подати и налоги в Восточной Бухаре // Туркестанские ведомости. – 

1906. – № 7. – С. 39. 



 117

ность. В документах приводится отчет об освобождении животно-
водов от закята1. Из документа можно узнать о том, что в связи  
с падежом баранов и уменьшением поголовья, исходя из размера 
закята, люди были освобождены от налога. 

Согласно шариату, взимать закят со скота считалось обяза-
тельным также, с коммерческих товаров, и наличных денег, нахо-
дящихся в обороте, соответствующих их стоимости. На складах 
Бухарского эмирата и на других рынках назначались специальные 
сборщики закята. Сборщики налогов пересчитывали товары тор-
говцев на закрепленных за ними территориях, делали записи  
о том, сколько должно быть уплачено закята, которые подписыва-
лись торговцами с их согласия. Склад Калъачи был одним из скла-
дов, приносившим большие доходы, каждые шесть месяцев эмиру 
направлялись отчеты на основе данных пойгира∗, в полугодовых 
отчетах были указаны закяты, собранные в каждом месяце.  
В отчете на основе данных пойгира приводились имена торговцев, 
количество уплаченных ими денег, в случае неполной уплаты на-
лога указывался размер долга, а также приводились имена торгов-
цев, уплативших свои долги за прошлые месяцы и складские рас-
ходы. 

Налоговые документы эмирата показывают особый статус 
джадидов в обществе, так как они были отражены в налоговых до-
кументах отдельным списком. Налоговые документы можно было 
считать способом внесения ясности, уточнения сведений о лично-
сти. Тот факт, что джадиды приведены отдельным списком, свиде-
тельствует об их особом положении в обществе и правительству 
эмирата было важно знать об их финансовом положении. Согласно 
налоговой практике в эмирате, закяты, взимаемые с коммерческих 
доходов, назывались закоти тижорати, а также имели название  
в зависимости от продукции или товара.  

Кроме того, владельцы земли, где велась добыча золота, 
платили ушр (десятину)2. В связи с тем, что государство разрешило 
заниматься добычей золота, каждый дом должен был заплатить 
налог. 

                                                 
1 ЦГА РУз, фонд И. 126, опись 1, дело 775, лист 2. 
∗ Пойгир – персидское слово, означающее «соединять, прилагать», 

связанность с чем-либо. Присоединялось в качестве приложения к налоговым 
документам с указанием имен налогоплательщиков с размером налога, который 
они должны были уплатить. 

2 ЦГА РУз, фонд И. 126, опись 1, дело 607, лист 4. 



 118 

Хлопок, наряду с тем что является земледельческой продук-
цией, считался также ценным промышленным сырьем, поэтому 
был основным коммерческим товаром. Выращивание хлопка и 
продажа его дехканами были сопряжены с различными трудно-
стями. Эти трудности заключались в вопросе взимания с дехкан 
закята, причины этого можно определить из официальных распо-
ряжений кошбеги, которые были разосланы хакимам областей. 
Вместе с тем категорически запрещалось покупать и продавать его 
в селениях.  

В заключении следует отметить, что большинство докумен-
тов, имеющих отношение к закяту, показывают, что сборщики на-
логов каждые шесть месяцев отправляли полные отчеты эмиру или 
кошбеги. Из этих отчетов видно, с какого вида продукции и в ка-
ком размере получен закят от владельцев, а также указаны точные 
расходы закятхоны (налогового учреждения). Из документов мож-
но получить подробные сведения, в каком размере и с какой про-
дукции получен закят и на что были израсходованы средства.  
Термин санд∗ в тексте документа, обозначающий закят торговца, 
указывает на расчеты по точному размеру налога торговца. 

Из документа становится ясно, что обязанность по выплате 
стипендий студентам и заработной платы военнослужащим в об-
ластях была закреплена за областными налоговыми управлениями. 
Это было своего рода ведéние банковского дела, территориальное 
обеспечение осуществлялось не только за счет средств, выделяе-
мых из центральной казны, но и за счет собственных средств.  

Сведения о том, в каком размере осуществлялись поступле-
ния от всех видов закята в казну эмирата, различны как в источни-
ках, так и в научной литературе. В русскоязычных источниках  
и литературе советского периода сведения о шариатских основах 
закята иногда соответствуют сведениям источников по шариату, 
иногда не соответствуют. Точно так же существуют моменты не-
соответствия со сведениями из налоговых документов Бухарского 
эмирата. Документы, имеющие отношение к закяту, свидетельст-
вуют, что закяты собирались на основании точных расчетов, под 
строгим контролем контролирующих органов с соблюдением  
законов шариата. 

Статья предоставлена автором для публикации  
в бюллетене «Россия и мусульманский мир». 

                                                 
∗ Санд – санад на таджикском языке имеет смысл «документ».  

В налоговых документах это понятие использовалось в смысле расчетов. 



 119

 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
2018 – 3 (309) 

 
Научно-информационный бюллетень 

 
 

Содержит материалы по текущим политическим, 
социальным и религиозным вопросам 

 
Компьютерная верстка 

Н.М. Власова 
 
 

Гигиеническое заключение 
№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 

Подписано к печати 31/VIII-2018 г. Формат 60х84/16 
Бум. офсетная № 1   Печать офсетная  

Усл. печ. л. 7,0     Уч.-изд. л. 6,4 
Тираж 250 экз. (1 – 100 экз. – 1-й завод)  

Заказ № 107 
 
 

Институт научной информации  
по общественным наукам РАН, 
Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

 
 

Отдел маркетинга и распространения  
информационных изданий 

Тел.: +7(925) 517-3691 
E-mail: inion@bk.ru 

 
 

Отпечатано по гранкам ИНИОН РАН 
ООО «Амирит» 

410004, Саратовская обл., 
г. Саратов, ул. Чернышевского, д. 88, литера У 

 


