
 

 
 
 

Российская академия наук 
Институт научной информации по общественным наукам 

 
 
 
 
 
 
 

КУЛЬТУРОЛОГИЯ 
 

Дайджест 
 

2010 № 4 (55) 
 
 
 
 
 
 

Издается с 1992 г. 
Выходит 4 раза в год 

 
 
 

Москва 2010  



 

 2 

 
УДК 168.522 
ББК 71.0 
К 90 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
К 90 
 

ИНИОН РАН 
Центр гуманитарных научно-информационных  

исследований 
Отдел культурологии 

Серия «Теория и история культуры» 
 

Редакционный совет серии: 
Л.В. Скворцов – доктор философских наук, председатель, 

И.Л. Галинская – доктор филологических наук, зам. председа-
теля, Г.В. Хлебников – кандидат философских наук,  

С.Я. Левит – кандидат философских наук, Ю.Ю. Чёрный – 
кандидат философских наук 

 
Редакционная коллегия: 

И.Л. Галинская – доктор филологических наук,  
главный редактор, 

Э.Н. Жук – зам. главного редактора, С.Я. Левит –  
кандидат философских наук, Т.Н. Гончарова, Т.В. Никитина 

 
Редактор-составитель выпуска – 

доктор филологических наук И.Л. Галинская 
 

Ответственный за выпуск – 
Т.Н. Гончарова 

 
Культурология: Дайджест / РАН. ИНИОН. Центр гу-

манит. науч.-информ. исслед. Отд. культурологии; Ред. кол.: 
И.Л. Галинская, гл. ред., и др. – М.: ИНИОН, 2010. – (Сер.: Тео-
рия и история культуры / Ред. совет: Скворцов Л.В., пред., и 
др.). – 2010. – № 4 (55) / Ред.-сост. вып. И.Л. Галинская. – 253 с. 

Содержание издания определяют разнообразные ма-
териалы по культурологии. 

Contents of this issue cover various material on culturology. 
 

ISSN 2073-5588                                                      УДК 168.522 
ББК 71.0 

© ИНИОН РАН, 2010 
 



Содержание 

 3 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ 
 

ТЕОРИЯ КУЛЬТУРЫ 
 
А.И. КРАВЧЕНКО. Типология культур ............................................7 
Л.И. ШИШКИНА, Т.В. САВИНКОВА. Проблемы культуры  

ХХ века ........................................................................................10 
А.В. КОСТИНА. Традиционная, элитарная, массовая культуры:  

К проблеме определения понятий ................................................12 
И.П. НИКИТИНА. Искусство постмодернизма ..............................14 
Н.Б. МАНЬКОВСКАЯ. Постмодернизм в искусстве ......................17 
Э. ЛАССАН. Дорога без конца как русская 

национальная идея .......................................................................21 
Н.М. ГОРЯЙНОВА. Корпоративная культура ................................24 
 

ФИЛОСОФИЯ И СОЦИОЛОГИЯ КУЛЬТУРЫ 
 
А.А. РУСАНОВА, В.Н. ЛАВРИКОВА. Культура и социальные 

сферы общества ...........................................................................29 
Г. НИЖАРАДЗЕ. Лэптоп и крест ....................................................31 
А. МЕЛИХОВ. Конфликт иллюзий .................................................34 
В.Н. ПОРУС. У края культуры: (Философские очерки)...................38 
Р.А. ГАЛЬЦЕВА. Россия в хх веке: Культурный  

резистанс. (Обзор)........................................................................60 
 

 
 



 

 4 

 
ИСТОРИЯ МИРОВОЙ КУЛЬТУРЫ 

 
И.Л. ГАЛИНСКАЯ. Масонский историзм....................................78 
Н. ТАМРУЧИ. Безумие как область свободы ..................................85 
О. КОРОТКОВА. Сны о будущем. о пользе русской утопии...........90 
ИВАН САРАТОВ. Харьков, откуда имя твоё?.................................93 
 

ТЕОРИЯ И ИСТОРИЯ СЛОВЕСНЫХ ФОРМ 
ХУДОЖЕСТВЕННОЙ КУЛЬТУРЫ 

 
Ю.Г. МОРОЗОВ. «Выбранные места из переписки с друзьями» 

Николая Гоголя в контексте «Божественной комедии»  
Данте Алигьери ........................................................................... 96 

ОЛЬГА НАУМОВА. Запрещенный Гоголь .................................... 99 
Н.В. ИЗОТОВА. Типы онейротопов в прозе А.П. Чехова ...............103 
И.И. СМАРЖЕВСКАЯ. Павел и Евдокия .................................... 105 
И.Л. ГАЛИНСКАЯ. Стилистические аспекты творчества  

В.В. Набокова. (Обзор).............................................................. 107 
ИЛЬЯ БАРАБАШ. Сказки для детей и взрослых ......................... 111 
М. ЛИПОВЕЦКИЙ. Трикстер и «закрытое» общество ................ 114 
И.Л. ГАЛИНСКАЯ. Правда и вымысел 

в романе «Ангелы и демоны».........................................................118 
М. ВАЙСКОПФ. Брак с властелином: Эротические аспекты 

державной риторики.................................................................. 127 
 

 
КУЛЬТУРА ПОВСЕДНЕВНОСТИ 

А.В. БЕЛОВА. «Четыре возраста женщины»: Повседневная жизнь 
русской провинциальной дворянки  
XVIII – середины XIX в............................................................. 133 

 
 
 
 



Содержание 

 5 

 
ТЕОРИЯ И ИСТОРИЯ ПРОСТРАНСТВЕННО-ВРЕМЕННЫХ 

ФОРМ ХУДОЖЕСТВЕННОЙ КУЛЬТУРЫ 
 

О.Ю. ТАРАСОВ. Эпитафия в творчестве Василия Васильевича 
Верещагина ................................................................................143 

И.М. САХНО. «Стратография тела»  
в футуристическом театре...............................................................153 

Е.А. ИЛЮХИНА. Маски М. Ларионова и Н. Гончаровой ..............165 
И. ЛАПШИН. Философские мотивы в творчестве  

Н.А. Римского-Корсакова ..........................................................175 
 

МУЗЕЕВЕДЕНИЕ 
 
Зарождение и развитие музеев............................................................. 179 
Музейный мир России: ХХ век............................................................ 182 
М. БУЗУКАШВИЛИ. Британский музей ......................................... 185 
Т.В. НИКУЛИНА, С.Г. КОВЧИНСКАЯ. Музей «Скансен»........188 
 

ТЕОРИЯ И ИСТОРИЯ КУЛЬТУРНОЙ СРЕДЫ 
 
П. БАРСКОВА. Вес книги: Стратегии чтения  

в блокадном Ленинграде ................................................................. 190 
Д.Л. ПЕТРОВА. Конструктивизм как стилевое направление  

в интерьере и экстерьере ............................................................194 
Т.С. ЧЕЛМОДЕЕВА. Основные принципы композиции  

в дизайне рекламы .....................................................................196 
Ф. ОСМАНОВА. История прически.................................................. 198 
 

 
КУЛЬТУРА АНТИЧНОЙ ЭПОХИ,  

СРЕДНИХ ВЕКОВ И НАЧАЛА НОВОГО ВРЕМЕНИ 
 
И.Л. ГАЛИНСКАЯ. О.А. Добиаш-Рождественская о Ричарде I 

Львиное Сердце. (Обзор) ...........................................................202 
 



 

 6 

 
ФЕНОМЕНЫ ЗЕМНЫЕ И НЕБЕСНЫЕ 

 
АНТОН СТЕПНОВ, МЭРИ КАРМАЙКЛ. Игры с разумом ........207 
СЕРГЕЙ ШИШКИН. Дендритные клетки на защите мозга ..........209 
БОРИС ШТЕРН. Солнечный блик в инопланетном море .............211 
ПАТРИК СИММЕС. Храмовая горка ...........................................212 

 
ИНФОРМАЦИОННАЯ КУЛЬТУРА 

 
Н.А. ШОВГУН. Письменная форма устного языка  

Рунета и ИАнета........................................................................ 214 
М.С. БОРОДИНА, Ю.П. КУПРИНА. Использование коллажа  

в графическом дизайне .............................................................. 216 
 

ЧЕЛОВЕК В ИСТОРИИ 
 
Полвека без Альбера Камю...................................................................218 
 

ЛИНГВОКУЛЬТУРОЛОГИЯ 
 
В.В. КРАСНЫХ. Некоторые базовые понятия  

лингвокультурологии ................................................................ 220 
Лингвокультурологическое описание северной русской деревни ....222 
 

МЕТОДОЛОГИЯ ГУМАНИТАРНОГО ЗНАНИЯ 
 
Л.В. СКВОРЦОВ. Феномен предательства: Культурологический 

аспект ........................................................................................ 225 
Е.Л. СКВОРЦОВА. Старые методологические проблемы в новом 

компьютерном творчестве......................................................... 235 
 
 



Типология культур 

 7 

ТЕОРИЯ КУЛЬТУРЫ 

А.И. Кравченко 
 

ТИПОЛОГИЯ КУЛЬТУР∗ 
 
Реферируется глава из учебника по культурологии для выс-

ших учебных заведений. Когда говорят о художественной, эконо-
мической или политической культурах, их называют «либо разно-
видностями культуры общества, либо сферами культуры общест-
ва» (с. 32). 

Отрасли культуры – это экономическая, политическая и про-
фессиональная деятельность людей. К типам культуры относятся 
регионально-этнические образования (например, русская, француз-
ская или китайская культуры), а также исторические и хозяйствен-
ные образования. Формы культуры: элитарная, народная и массовая.  

Видами культуры называются такие совокупности правил, 
норм и моделей поведения, которые являются частями более общей 
культуры. К основным видам культуры автор реферируемой работы 
относит: а) доминирующую (общенациональную) культуру, суб-
культуру (например молодежную) и контркультуру; в) обыденную и 
специализированную культуры (с. 33–34). 

Духовная и материальная культуры являются комбинирован-
ными образованиями. Так, частью духовной культуры становится 
культура художественная, а разновидностью материальной культу-
ры считается физическая культура. 

Экономическая культура включает культуру производства и 
культуры распределения, обмена, потребления, управления и труда: 

                                                 
∗ Кравченко А.И. Типология культур // Кравченко А.И. Культурология: 

Учебник. – М.: Проспект, 2010. – С. 32–62. 



А.И. Кравченко 

 8 

«Когда предприятие выпускает бракованную продукцию, говорят о 
низкой культуре производства» (с. 34). 

Содержание политической культуры определяет господствую-
щий политический режим власти. «Профессиональная культура 
включает совокупность специальных теоретических знаний и практи-
ческих умений, связанных с конкретным видом труда» (с. 36). В со-
временном обществе насчитывается от 40 до 50 тысяч профессий. Что 
касается педагогической культуры, то имеются в виду не только пе-
дагоги. Здесь идет речь об уровне грамотности всего населения ре-
гиона. 

Доминирующей культурой называют «совокупность ценностей, 
верований, традиций и обычаев, которыми руководствуется боль-
шинство членов данного общества» (с. 37). Она может быть нацио-
нальной и этнической. Этносы – это малые компактные сообщества. 
«Этносы существовали всегда, а нации возникли лишь в Новое вре-
мя» (с. 38). Этническая культура касается обыденной жизнедеятель-
ности, т.е. быта. Национальная культура сложнее этнической, по-
скольку наряду с бытовой, профессиональной и обыденной она вклю-
чает специализированные области культуры и объединяет людей, жи-
вущих на больших пространствах. Она складывается на фундаменте 
письменной культуры, тогда как этническая культура вполне может 
быть и бесписьменной (например, культура отсталых племен). 

«Субкультура – это часть общей культуры нации» (с. 40). Кро-
ме молодежной субкультуры различают субкультуру пожилых лю-
дей, субкультуру национальных меньшинств, профессиональную 
субкультуру, конфликтующую субкультуру. Последняя называется 
также контркультурой, поскольку она отрицает ценности господ-
ствующей культуры (например, культура богемы, хиппи). Преступная 
культура сосредоточивается в коллективных тюрьмах, где образуется 
своя система иерархий и привилегий. Это «особо привилегирован-
ные», «просто привилегированные», «нейтральные», «непривилеги-
рованные» и «лишенные привилегий, или опущенные» (с. 42–43). 

Сельская культура иначе еще называется в научной литературе 
культурой села, деревенской культурой или культурой крестьянства. 
Разрыв в культурном уровне между городом и селом (так называемый 
«культурный лаг») достигает катастрофических размеров (с. 45). 

Городская культура (индустриальная или урбанизированная), 
как правило, находится в крупных индустриальных и административ-



Типология культур 

 9 

ных центрах. Малые города и поселки, скорее, напоминают по своей 
культуре деревни и села. Единого типа городской культуры не суще-
ствует, поскольку города различаются как размерами, так и специали-
зацией (текстильные города, города науки, города-курорты, религи-
озные центры и проч.). 

«По степени специализации ученые выделяют два уровня куль-
туры – обыденную и специализированную» (с. 47). Обыденная – это 
часть повседневной реальности (семья, школа, СМИ). «Составные 
части специализированной культуры – наука, искусство, философия 
право, религия» (с. 48). Социологи различают три формы культуры – 
элитарную, народную и массовую. Элитарная создается привилегиро-
ванной частью общества. Народная состоит из популярной и фольк-
лорной культуры. Массовая культура понятна и доступна всем слоям 
населения, независимо от уровня образования (эстрада, шлягер, цирк, 
радио, телевидение). 

В каждом виде культуры «существует высокий и низкий уровень 
достижений. Их можно назвать аспектами культуры» (с. 57). Высокий 
уровень – профессиональные занятия определенным видом деятельно-
сти. Низкий уровень представляют собой негативные ценности (на-
пример, экономическая преступность), а также любительские занятия, 
характеризующиеся невысокой степенью компетентности. 

Автор реферируемой работы формулирует суть культуры как 
определенный комплекс, включающий знания, верования, искусство, 
мораль, законы, обычаи и другие способности и навыки, которые че-
ловек усвоил, будучи членом общества. 

И.Г. 
 



 

 10 

Л.И. Шишкина, Т.В. Савинкова 
 

ПРОБЛЕМЫ КУЛЬТУРЫ ХХ ВЕКА∗ 
 
Реферируется раздел учебного пособия «Культурология», авторы 

которого являются преподавателями кафедры культурологии Северно-
Западной академии государственной службы в Санкт-Петербурге. Раз-
дел состоит из двух глав: I. «Культура индустриального общества» и II. 
«Культура информационного общества». 

Становление индустриального, или технократического, общества 
относится к XVII в. Окончательно индустриальное общество сложилось в 
XX в. Согласно теории американского футуролога Элвина Тоффлера, 
этому обществу присущи шесть принципов: стандартизация, специализа-
ция, синхронизация, концентрация, максимизация и централизация. Об-
лик данной культуры характеризуют технические открытия XIX–XX вв.: 
телефон, телеграф, радио, телевидение, фотография, кино, компьютер. 

Одним из основных открытий индустриального общества стало 
появление кинематографа, который, «объединив визуальные, звуко-
вые, ритмические действа, возвращает человека к древнему синкре-
тическому ритуалу» (с. 151). Особое значение кино у нас придавали 
футуристы, ибо считали, что оно формирует культуру будущего. До-
кументальное кино начал снимать режиссер Дзига Вертов (1896–
1954). Над сценариями стали работать В.В. Маяковский, З.Н. Гиппи-
ус, Д.С. Мережковский и др. У истоков российского кино стоял С.М. 
Эйзенштейн (1898–1948). 

Индустриальное общество породило массовую культуру, кото-
рая была сформирована кинематографом и телевидением. Последнее 
                                                 

∗ Шишкина Л.И., Савинкова Т.В. Проблемы культуры ХХ века // Культурология: 
Учеб. пособие. – СПб.: Лема, 2009. – С. 145–172. 



Проблемы культуры XX века 

 11 

является самой распространенной формой досуга, поскольку предла-
гает «всевозможные шоу, развлечения, телеигры, где главным дейст-
вующим лицом становится сам зритель» (с. 158). 

Понятие культуры информационного общества было введено 
канадским философом и культурологом Хербертом Маршаллом Мак-
люэном (1911–1980), который полагал, что «решающая роль в разви-
тии культуры принадлежит коммуникационным и информационным 
технологиям» (с. 161). По его теории, смена исторических эпох опре-
деляется развитием средств связи и общения. 

Авторы реферируемого раздела учебного пособия «Культуро-
логия» полагают, что «в начале третьего тысячелетия вырастает по-
коление людей, принципиально отличное от человека XIX–XX веков» 
(с. 167). Дело в том, что меняется психоментальная структура лично-
сти, обусловленная бесконечными научно-техническими открытиями, 
электронно-технологической революцией и нескончаемым информа-
ционным потоком. «Продуктом» информационного общества стал так 
называемый «массовый человек». Для него новейшие достижения 
науки и техники «означают неизбежную нивелированность, поте-
рю духовной самостоятельности, независимости мыслей и чувств» 
(с. 176). Авторы считают, что информационная цивилизация, сфор-
мировавшая тип массовидного человека, создала «условия для про-
цесса, наиболее точно характеризующего современную культурную 
ситуацию и получившего название глобализация» (с. 170). 

И.Г. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 12 

А.В. Костина 
 

ТРАДИЦИОННАЯ, ЭЛИТАРНАЯ,  
МАССОВАЯ КУЛЬТУРЫ: 

К ПРОБЛЕМЕ ОПРЕДЕЛЕНИЯ ПОНЯТИЙ∗ 
 
Реферируется глава из книги заведующей кафедрой культуроло-

ги Московского гуманитарного университета А.В. Костиной, в которой 
говорится, что «вопрос о соотношении традиционной, элитарной и 
массовой культур стал на рубеже XX–XXI вв. одним из наиболее акту-
альных» (с. 17). 

В рамках культурологического подхода автор книги рассматривает 
традиционную культуру как «определенный тип культуры, формирую-
щийся на самых ранних этапах человеческой истории, в границах аграр-
ного общества, выполняющий весь комплекс социокультурных функций, 
необходимых для воспроизводства человека и общества и продуцирую-
щий такой тип личности, как коллективная личность» (с. 27). 

Под массовой культурой автор понимает такой тип культуры, 
который развивается в границах «массового индустриального общест-
ва, характеризующегося не только крупным машинным производст-
вом, фабричной организацией труда, свободной торговлей и общим 
рынком, но и урбанизацией, массовизацией, маргинализацией, усиле-
нием процессов миграции», а также нарушением культурной традиции, 
разрушением классовых монолитов и появлением повышенной соци-
альной мобильности (с. 36). 

Элитарная культура представляет собой культуру «господ-
                                                 

∗ Костина А.В. Традиционная, элитарная, массовая культуры: К проблеме опре-
деления понятий // Костина А.В. Соотношение традиционности и творчества как 
основа социокультурной динамики. – М.: ЛИБРОКОМ, 2010. – С. 17–46. 



Традиционная, элитарная, массовая культуры 

 13 

ствующих общественных групп, вырабатывающих и осуществляю-
щих государственную, культурную и социально-экономическую по-
литику» (с. 39). Элитарную культуру характеризуют принципиальная 
закрытость и духовный аристократизм. Она противостоит культуре 
большинства, т.е. массовой культуре, она максимально удалена от 
масс и недоступна массам. «В рамках искусствоведческого подхода 
элитарная культура нередко трактуется как авангардное искусство, 
которое способно воспринимать лишь специально подготовленное к 
этому сознание» (с. 46). Такой подход был, в частности, характерен 
для испанского философа и социолога Хосе Ортеги-и-Гассета (1883–
1955), который писал об идейно-культурном разобщении «элиты» и 
«масс» в своем известнейшем сочинении «Восстание масс» («La re-
bolión de las massas», 1930). 

И.Г. 
 
 



И.П. Никитина 

 14 

И.П. Никитина 
 

ИСКУССТВО ПОСТМОДЕРНИЗМА∗ 
 
Реферируется глава из книги «Философия искусства». Постмо-

дернизм пришел на смену модернизму в 50-е годы ХХ в. Он возник 
одновременно в странах Европы и Америки и представляет собой «ху-
дожественное течение, являющееся, с одной стороны, продолжением 
модернизма, а с другой – его преодолением» (с. 494). Впервые термин 
«постмодернизм» встречается в работе Р. Панвица «Кризис европей-
ской культуры» в 1917 г. Ж.Ф. Лиотар в книге «Состояние постмодер-
на» (М., 1998) относит начало эпохи постмодерна к концу 50-х годов, 
когда «завершилось восстановление Европы после Второй мировой 
войны» (с. 596). 

Слово «постмодернизм» имеет два значения: направление совре-
менного искусства и общее представление о современной эпохе. В пер-
вом значении – это «художественный постмодернизм», а во втором зна-
чении – это «философский постмодернизм» (с. 498). Последний возник в 
конце 70-х годов, и его формировали Ж. Деррида, М. Фуко, Ж. Делёз, 
Ж.Ф. Кристева и др. Однако философский постмодернизм не представ-
ляет собой особое направление в философии, ибо «в нем отсутствует 
единый комплекс идей» (с. 499). Так, например, понятие «деконструк-
ция» разными авторами понимается по-своему. Ж. Деррида понимает 
«деконструкцию» как «реконструкцию», а П. де Манн считает, что де-
конструкция представляет собой «негативное, демистифицирующее 
знание о механизме знания» (с. 502). Американский философ Р. Рорти 
замечает, что неизвестно точное значение понятия «деконструкция», но 
оно имеет очень широкое применение в теории постмодернизма. 

                                                 
∗ Никитина И.П. Философия искусства. – М.: Омега–Л, 2010. – С. 493–553. 



Искусство постмодернизма  

 15 

Автор реферируемой работы выделяет следующие основные 
черты постмодернизма: плюрализм; неопределенность; фрагментар-
ность; многовариантность истолкования; утрата «я»; поверхностность 
как принцип; отказ от изобразительности; ирония; искусство как иг-
ра; карнавальность; эпатажность; плагиат и цитирование; смешение 
высокой и низкой культур; перформативность, т.е. «использование 
тела, внешнего вида, жеста, поведения художника в качестве одной из 
составляющих языка искусства» (с. 510). Перечисленные черты по-
стмодернизма показывают, насколько последний отличается от других 
течений в искусстве, и в первую очередь – от модернизма. 

Будучи плюралистическим направлением, постмодернизм от-
казывается от каких бы то ни было канонов, авторитетов, «класси-
ки» и т.п. Неопределенность постмодернистского искусства, его ан-
тидогматичность отнюдь не означают, что художник-постмодернист 
не придерживается никаких правил. Правила, как всегда, имеются, но 
«они не являются замкнутыми и жесткими» (с. 519). Новые правила 
создаются одновременно с новыми произведениями. 

Ю. Кристева выдвинула принцип интертекстуальности в по-
стмодернизме, согласно которому «всякий текст строится как мо-
заика цитат и является поглощением и трансформацией другого тек-
ста» (с. 520). Или, как сказал Умберто Эко, «всякий текст написан на 
текст» (там же). Ролан Барт считает, что тексту присуща множествен-
ность. «У него не просто несколько смыслов, но в нем осуществляет-
ся сама множественность смысла как таковая, множественность не-
устранимая, а не просто допустимая» (с. 521). Теоретики постмодер-
низма даже предполагают, что вся культура представляет собой гло-
бальный интертекст. Текст в прямом смысле слова – это текст лите-
ратурный, но и картина или скульптура суть тексты в переносном 
значении. 

Искусство как игра, по мнению Г.Г. Гадамера, требует участия 
в нем, что означает, что наблюдающий за игрой зритель не является 
простым наблюдателем, а полноправно участвует в игре, становится 
ее составной частью. А искусство прежних дней, говорит Г.Г. Гада-
мер, «доходит до нас через фильтр современности, живой традиции, 
сохраняющей и преобразующей» (с. 528). 

Хотя постмодернизм можно считать продолжением и развити-
ем модернизма, но в некоторых аспектах он оказывается отрицанием 
модернизма. Так, если модернизм идеализирует личность художника, 



И.П. Никитина 

 16 

то постмодернизм отказывается от понятия «творческий гений», ибо 
художник уходит в тень, а основная форма постмодернистского са-
мовыражения, по словам Ж. Дерриды, представляет собой коллаж 
(с. 530). Если модернизм требует единства и цельности произведения 
искусства, то постмодернизм создает произведения, намеренно ли-
шенные единства и развивает «искусство перформанса», Московский 
художник О. Кулик на выставках сидит в собачьей будке и лает, а в 
Цюрихе и Стокгольме он покусал посетителей, которые дразнили его 
(см.: с. 537–538). А один художник даже изобразил сцену своего пре-
бывания в туалете (с. 539). 

При модернизме аудитория пассивно созерцала произведение 
искусства. В ходе постмодернизма аудитория активно участвует в 
акте восприятия произведения, поскольку ее реакция «может быть 
любой, включая даже раздражение, возмущение и отвращение» (с. 
541). Постмодернистское искусство, конечно, является «естествен-
ным итогом развития искусства модернизма», но в наиболее сущест-
венных моментах постмодернизма «одновременно представляет со-
бой отрицание модернизма» (с. 545). 

И.Л. Галинская 
 
 



Постмодернизм в искусстве  

 17 

Н.Б. Маньковская 
 

ПОСТМОДЕРНИЗМ В ИСКУССТВЕ∗ 
 
В настоящее время существует ряд взаимодополняющих кон-

цепций постмодернизма как феномена культуры. Результирующей их 
признаков является вывод о терпимости, гибкости, плюралистично-
сти, открытости эстетики постмодернизма, ее антитоталитарном ха-
рактере, принципиально отвергающем идеи господства над природой, 
личностью, обществом. Вместе с тем эти в общем привлекательные 
черты сочетаются с эстетической вторичностью, поверхностностью, 
утратой целостности, аутентичности и художественной автономности 
артефактов, эмоциональной спонтанности и ценностных критериев 
творчества. 

Эстетические дискуссии о постмодернизме затрагивают в ос-
новном два круга проблем: соотношение постмодернизма и модер-
низма и специфику собственно постмодернистской эстетики. Являет-
ся ли постмодернизм одной из форм модернизма или это принципи-
ально новая эстетическая система, концептуально отличающаяся от 
модернизма? 

Сторонники сближения модернизма и постмодернизма видят в 
последнем либо свидетельство истощения и провала модернистского 
проекта, либо, напротив, доказательство зрелости модернизма, его 
самоутверждения в постмодернизме. Их оппоненты выдвигают кон-
цепцию отделения постмодернизма от модернизма на почве его 
сближения с массовой культурой, что и позволяет им исследовать 

                                                 
∗ Маньковская Н.Б. Постмодернизм в искусстве // Маньковская Н.Б. Фено-

мен постмодернизма: Художественно-эстетический ракурс. – М.; СПб.: Центр гума-
нитарных инициатив: Университетская книга, 2009. – С. 109–209. 



Н.Б. Маньковская 

 18 

отличительные признаки постмодернизма. Существует, разумеется, и 
ряд компромиссных вариантов, рассматривающих постмодернизм как 
теорию и художественную практику культурного «перехода», «про-
межутка». 

Надо сказать, что отождествление модернизма и постмодер-
низма – скорее исключение. Гораздо более распространенной являет-
ся точка зрения о неэквивалентности этих понятий, затрудняющей их 
сравнение. Если дихотомия высокого и массового искусства знамено-
вала собой «великий водораздел» в эстетике XIX–XX вв., то возник-
новение постмодернизма означало отрицание отрицания массовой 
культуры. Граница между высокой и массовой культурой утратила 
свои очертания. Эстетика постмодернизма вырабатывает новые кри-
терии различения высокой и массовой культуры. Если авангард, от-
личавшийся заинтересованным отношением к массовой культуре, по-
рывал с традицией, апеллируя непосредственно к жизни, то постмо-
дернизм воспринимает самое жизнь как текст, игру знаков и цитат, 
требующую деконструкции. Поэтому постмодернизм не нуждается в 
авангардистском профанировании классической культуры и ее после-
дующей валоризации, перекодировании. Массовая культура ныне из-
начально воспринимается как профанная, кичевая, тривиальная, не-
нормативная, невыразительная, некрасивая, плоская, однако априор-
но ироническое отношение к ней позволяет эстетизировать ее как 
оригинальную, альтернативную, «другую» по отношению к классиче-
ской культуре. Таким образом, обесценивание традиционных ценно-
стей компенсируется эстетизацией неценного «мусора культуры», а 
также импортированием ценностей других культур, воспринимаемых 
как инновационные благодаря их инакости. 

Постмодернизм разрушает некоторые стереотипы, ассоции-
рующие высокое искусство и эстетику с мужским началом, а пассив-
ное потребление массовой культуры – с женским, создает ряд новых 
клише, настаивая на превосходстве женской, феминистской эстетики, 
над мужской – модернистской. Приверженцы такого подхода видят 
достоинства феминистской эстетики как в преобладании принципа 
удовольствия над принципом реальности, так и в близости к быту, 
проблемам повседневной жизни. В последнее время идеи человече-
ской целостности, преодолевающей дифференциацию полов, выра-
жаются в эстетике и искусстве постмодернизма в повороте к пробле-
мам транссексуальности, к проблемам сексуальных меньшинств. 



Постмодернизм в искусстве  

 19 

Эстетика постмодернизма отмечена также повышенным внима-
нием к проблемам воздействия на публику, формирования массовых 
эстетических вкусов. Не случайно различаются так называемый «уто-
пический постмодернизм» теоретического плана и «коммерческий 
постмодернизм», связанный с конкретными исследованиями массо-
вой культуры, средств массовой коммуникации. 

Дистанцируясь от модернизма, отторгавшего непривилегирован-
ную публику и тем самым отчуждавшегося от нее, теоретики «коммер-
ческого постмодернизма» отвергают элитарные концепции вкуса. Же-
сткая зависимость высокого, среднего и низкого вкусов от социального 
статуса его обладателя утратила свою актуальность в процессе сбли-
жения высокой и потребительской культуры, формирования гедони-
стической эстетики досуга. Особенность последней в постиндустри-
альном обществе – символический, а не утилитарный характер потре-
бительских ценностей, призванных в условиях потребительской свобо-
ды удовлетворить потребности в радости, счастье, удовольствии по-
средством обмена не вещами, а информацией, знаками. 

Постмодернистский поворот к публике и ее вкусам – внутренне 
противоречивый процесс, свидетельствующий, с одной стороны, о 
демократизации культурной жизни, а с другой – о тех угрозах, кото-
рые возникают для искусства в условиях культурного менеджмента и 
маркетинга, нивелирующих специфику эстетического и художест-
венного. 

Одной из особенностей постмодернистской эстетики является 
сочетание активного использования новейших технических средств и 
приемов и вместе с тем трезвая оценка риска дегуманизации искусст-
ва, которым чревата научно-техническая эйфория. С этим связано 
стремление нейтрализовать технологическую экспансию, охватив-
шую эстетику и искусство, путем мифологизации примитивизма как 
антитезы технократизму. Гиперпримитивизм призван восполнить 
эмоциональный дефицит, возникающий от постоянной погруженно-
сти человека в однообразную атмосферу «культурного шума», произ-
водимого серийной художественной продукцией. 

По мнению некоторых исследователей, постмодернизм, как 
адекватная эстетическая форма посткапитализма, является средством 
от самопаралича потребительства. Искусство, дизайн, стайлинг необ-
ходимы для функционирования «избыточной экономики», сталки-
вающейся с кризисами перепроизводства. Эстетизируя продукцию, 



Н.Б. Маньковская 

 20 

культура постмодернизма дает импульсы экономике, препятствует 
самоликвидации труда и капитала. В этом смысле «искусство – выс-
шая стадия капитала в его эстетизированной фазе». 

Эстетическая специфика постмодернизма в различных видах и 
жанрах искусства связана, прежде всего, с неклассической трактовкой 
классических традиций далекого и близкого прошлого, их свободным 
сочетанием с ультрасовременной художественной чувствительностью 
и техникой. Постмодернистский диалог с историей культуры сопря-
жен с возрождением интереса к проблемам гуманизма в искусстве, 
тенденциями его антропоморфизации, что выражается и в возврате к 
пристальному вниманию к содержательным моментам творчества, 
его эмоциональным аспектам. 

Постмодернизм в искусстве нередко называют новой классикой 
или новым классицизмом, имея в виду интерес к художественному 
прошлому человечества, его изучению и следованию классическим 
образцам. При этом приставка «пост» трактуется как символ освобо-
ждения от догм и стереотипов модернизма и, прежде всего, фетиши-
зации художественной новизны, нигилизма контркультуры. Отход от 
революционаристского негативизма возвращает развитие культуры 
ХХ–ХХI вв. в эволюционное русло, что ощущается не только в архи-
тектуре, живописи, литературе, музыке, кинематографе, танце, моде, 
но и в политике, религии, повседневной жизни. Так, распространение 
постмодернизма в архитектуре замедлило разрушение исторических 
центров городов, возродив интерес к старинным зданиям, улице как 
градостроительной единице, сблизив архитектуру с живописью и 
скульптурой на почве общего ориентира – человеческой фигуры. 
Произошла реабилитация на новой теоретической основе таких ос-
новных эстетических категорий и понятий, как прекрасное, возвы-
шенное, творчество, произведение, ансамбль, содержание, сюжет, 
эстетическое наслаждение, отвергавшиеся неоавангардизмом как 
«буржуазные». Видя в неомодернизме или «позднем модернизме» 
своего конкурента, эстетика постмодернизма исходит вместе с тем из 
неконфронтационного, плюралистического подхода к другим течени-
ям современного искусства, например народного, настаивая на цело-
стности мира художественной культуры. 

Т.А. Фетисова 
 



Дорога без конца 

 21 

Э. Лассан 
 

ДОРОГА БЕЗ КОНЦА 
КАК РУССКАЯ НАЦИОНАЛЬНАЯ ИДЕЯ∗ 

 
Концепт пути, дороги – это универсалия мировой культуры. В 

славянской, и особенно в русской, концептуальной и вербальной кар-
тинах мира понятия пути, дороги и обозначающий их пласт лексики 
также занимают весьма важное место. 

С лингвистической точки зрения, несмотря на совпадающее 
описание значений слов «путь» и «дорога», между ними существует 
различие именно на концептуальном уровне, отражающееся в мета-
форическом употреблении этих слов. Так, мы говорим об «особом 
пути России», мы ищем «путь к Богу» или «путь к истине», в то вре-
мя как использование слова «дорога» здесь было бы неуместным, по-
скольку носитель русской культуры, используя слово «путь», пред-
ставляет направление и конечную точку движения: метафорический 
«жизненный путь» заканчивается, притом что «дорога жизни» не вы-
ступает в контекстах «конца». 

Герой пути осуществляет движение ради цели, которая для него 
четко очерчена, и дорога – это только средство приближения к ориен-
тиру. Особенность представления движения – через «передвижение», 
а не через «цель» – связывается, кроме всего прочего, с различением 
двух типов освоения пространства, к которым можно отнести путе-
шествия и странствия. Очевидно, нелюбители путешествий предпо-
читали ценность дома, который, будучи замкнутым пространством, 
ассоциировался с местом личной безопасности, так как защищал от 

                                                 
∗ Лассан Э. Дорога без конца как русская национальная идея // Русистика и 

компаративистика: Сб. науч. ст. – М.: МГПУ, 2008. – Вып. 3. – С. 211–223. 



Э. Лассан 

 22 

превратностей природы и лихих людей. Сторонники путешествий 
видели ценность незамкнутого пространства дороги, которая расши-
ряла границы «своего» мира, позволяла «присваивать» мир другой. 

Вместе с тем на Руси была своя культура освоения пространст-
ва – культура странничества, были свои странники, которых не нужно 
было побуждать к «путешествиям». Русскую культуру странничества 
можно противопоставить европейской культуре путешествий по 
принципу стремления/нестремления к определенной точке маршрута, 
к завершенности/незавершенности движения. 

Жажда дороги (но не пути), идущая от странничества, прони-
зывала и советскую культуру: идеология, для которой «перемещен-
ные лица» были необходимым условием решения ее задач, отвечала 
глубинной черте национального характера. Дух времени, замешен-
ный на идеологии и одновременном сопротивлении ей, как оказалось, 
был созвучен все той же идее русского странничества – постоянного 
движения, не предполагающего достижения реальной цели. Комму-
низм представлялся сияющей вершиной, достижение которой откла-
дывалось на неопределенный срок – важно было строить его, идти к 
нему. 

Пронизанность сознания носителя русской культуры идеей 
странствия, а не путешествия выражается в характере песенного дис-
курса советской эпохи. Доминирующими мелодиями послереволю-
ционных и предвоенных лет были маршевые, и одним из ключевых 
слов песенного дискурса тех лет был «поход». «Поход» характеризо-
вал и общий дух «оттепели» 1960-х. 

«Путешествие» и «поход» не есть слова с тождественным со-
держанием, во всяком случае, вызываемые этими словами ассоциации 
различны. Поход связан с представлением о неустроенном быте, от-
личающемся от домашнего. Второе значение этого слова – «военные 
действия» – возбуждает те же ассоциации. «Путешествие» не имеет 
коннотаций некомфортности. Оттепельная культура передвижения 
скорее напоминала трудности военного похода – романтический быт 
у костра, ночевки в палатке, умывание в ледяной воде становились 
предметом стремления и воспевания: цель не имела опредмеченных 
очертаний, целью были трудности нерутинного и потому по-своему 
свободного существования. Можно сказать, что «походная» культура 
оттепели брала свои истоки, казалось бы, в столь непохожих по духу 
1930–1940-х годах. В фокусе внимания идущих была не определенная 



Дорога без конца 

 23 

опредмеченная цель, а обстоятельства движения к ней. Идея вечного 
движения – архетипическая для русского сознания, и она не изменя-
ется с идеологическими трансформациями общества. Более того, и на 
уровне другого дискурса – политического – просвечивает та же идея 
беспрерывного движения. Не значит ли это, что «бездомность», о ко-
торой принято говорить как об особом мироощущении носителя рус-
ской культуры, навсегда останется константной чертой его сознания? 

 
Т.А. Фетисова 

 



Н.М. Горяйнова 

 24 

Н.М. Горяйнова 
 

КОРПОРАТИВНАЯ КУЛЬТУРА∗ 
 

Корпоративная культура – это «система материальных и духов-
ных ценностей, проявлений, взаимодействующих между собой, при-
сущих данной корпорации, отражающих ее индивидуальность и вос-
приятие себя и других в социальной и вещественной среде, прояв-
ляющаяся в поведении, взаимодействии, восприятии себя и окру-
жающей среды» (с. 5). 

Понятие культуры имеет множество определений. Так, в 1980 г. 
на Международном философском конгрессе приводилось более 250 
определений этого понятия. Существуют такие определения культу-
ры: социологические, исторические, нормативные, психологические, 
дидактические, антропологические. В широком смысле «культура» – 
это цивилизация, т.е. то, что объединяет людей, что «включает в себя 
знания, представления, искусство, мораль, закон, традицию, а также 
способности и привычки, приобретенные человеком как членом об-
щества» (с. 11). Корпоративная культура представляет собой разде-
ляемые всеми членами компании ценности, мнения, а также ожида-
ния, которые приобретены по мере вхождения в компанию и за время 
работы в ней. 

Считается, что корпоративная культура находится на стыке не-
скольких областей знания – менеджмента, организационного поведе-
ния, социологии, психологии, культурологии. Исследователи корпо-
ративной культуры неоднозначно классифицируют уровни, или ас-
пекты, проявления культуры компании. Э. Шейн выделяет артефак-

                                                 
∗ Горяйнова Н.М. Корпоративная культура. – Челябинск: Полиграф-Мастер, 

2009. – 220 с. 



Корпоративная культура 

 25 

ты, ценности и убеждения. Артефакты суть модели поведения ра-
ботников, одежда, интерьер, жаргон и т.д. Ценности воплощаются в 
идеологии или философии корпорации. Основные убеждения работ-
ников представляют собой невидимый, подсознательный уровень 
корпоративной культуры. 

Т. Дил и А. Кеннеди находят четыре уровня корпоративной 
культуры. Ценности суть «разделяемые всеми членами организации 
представления об организации и ее благе» (с. 27). Героями компании 
являются те сотрудники, которые служат примером для других. Об-
ряды и ритуалы помогают отмечать события, важные для организа-
ции. Структура общения дает информацию о ценностях, героях, об-
рядах и ритуалах. 

Г. Транс и Дж. Бейер считают составляющими корпоративной 
культуры установившиеся порядки в компании, организационную 
коммуникацию, материальные проявления культуры и язык общения. 
К материальным проявлениям культуры они относят мебель, инстру-
менты, приборы, приспособления. Язык общения состоит в том, что 
сотрудники «придумывают уникальные названия для различных ви-
дов оборудования, офисов, ключевых должностей в компании, основ-
ных поставщиков и заказчиков, типов и разновидностей производи-
мого товара и т.д.» (с. 30). 

Главными принципами формирования корпоративной культуры 
автор реферируемой работы называет: 1) принцип комплексности пред-
ставлений о назначении экономической системы компании; 2) принцип 
первоочередности определения ценностей и философии компании; 3) 
принцип историчности, означающий, что культура складывается го-
дами и десятилетиями; 4) принцип отрицания силового воздействия, 
т.е. навязывания слабой культуре сильную или наоборот; 5) принцип 
комплексности оценки эффективности фирмы. 

Формирование корпоративной культуры любой компании про-
исходит в определенной производственной и социальной среде под 
воздействием требований рынка, в направлении удовлетворения по-
требностей клиентов и посредством своих собственных интересов. 
Важнейший источник формирования корпоративной культуры – это 
философия основателей организации. «Традиционно именно основа-
тели компании оказывают определяющее воздействие на становление 
первоначальной культуры» (с. 55). 

Дабы поддерживать сформировавшуюся корпоративную куль-



Н.М. Горяйнова 

 26 

туру, следует иметь в виду три фактора: «отбор персонала; деятель-
ность высшего руководящего звена; методы, которые помогают ра-
ботникам адаптироваться к организационному окружению (социали-
зация)» (с. 61). Эффективным отбор персонала становится при много-
ступенчатой системе собеседований. Руководитель должен быть чем-
то вроде образца морали и этики для сотрудников своей компании. 
Он должен помогать новым сотрудникам адаптироваться. Аккульту-
рация новых сотрудников чрезвычайно важна. Ведь аккультурация 
представляет собой процесс приобщения сотрудников к культуре и 
климату, присущих данной организации, и к рабочему окружению. 
Перед этим окружением стоит задача «обучить новичков тому, что от 
них ждут, что здесь принято, что признано правильным» (с. 67). 

Знание корпоративной культуры никак не выражено контексту-
ально, оно скрыто, неформально, но разделяемо всеми. Поэтому обу-
чение этой культуре, передача новичкам корпоративных знаний явля-
ется сложной задачей. Новичок проходит через множество разнооб-
разных межличностных процессов в ходе аккультурации. Это отно-
шения в группе, отношения на индивидуальном уровне, общение с 
другими новичками, отношения с руководителем, отношения с на-
ставником, взаимоотношения с заказчиками, клиентами и т.д. 
Сильная корпоративная культура характеризуется тем, что ее 

ключевые ценности поддерживаются и разделяются почти всеми чле-
нами организации. «Чем больше сотрудников признает ключевые 
ценности, чем более они преданы им, тем сильнее организационная 
культура» (с. 89). Примерами структур с сильной корпоративной 
культурой являются религиозные, культовые организации и японские 
компании. А одним из результатов сильной корпоративной культуры 
оказывается низкая текучесть кадров. Это также сплоченность со-
трудников и их преданность компании. Однако не следует думать, 
что сильные корпоративные культуры присущи только крупным ком-
паниям. «Важность сильной корпоративной культуры для успешного 
функционирования фирмы сегодня признана во всем цивилизованном 
мире» (с. 93). 

Нормы и правила этики корпоративных отношений имеют 
двухуровневую градацию. Одни нормы распространены в отношени-
ях между руководителем и подчиненным, другие нормы определяют 
отношения между коллегами. Но практически все правила корпора-
тивной этики применимы в повседневной жизни. «Кроме того, все без 



Корпоративная культура 

 27 

исключения направления деловой этики базируются на основопола-
гающих нормах этики. К ним можно отнести уважение чувства собст-
венного достоинства и личного статуса другого человека, понимание 
интересов и мотивов поведения окружающих, социальную ответст-
венность за их психологическую защищенность и т.п.» (с. 97–98). 

Корпоративная этика является частью корпоративной куль-
туры. Типология этой культуры различает культуру торговли, 
культуру выгодных сделок (спекулятивная культура), администра-
тивную культуру, инвестиционную культуру. Успех культуры тор-
говли «зависит от количества контактов с покупателями и от на-
стойчивости в поисках сделок» (с. 109). Быстрое использование 
предоставляющихся шансов – вот основная стратегия спекулятив-
ной культуры. В административной культуре главное внимание 
уделяется тому, «как сделать, и меньше тому, что сделать» (с. 111). 
Инвестиционная культура проявляется в нефтяных компаниях, ин-
вестиционных банках, строительстве, в производстве средств про-
изводства. 

В 1994 г. в швейцарском городе Ко (Саих) была принята Ме-
ждународная декларация Ко «Принципы бизнеса». В ней в качест-
ве главных принципов международного бизнеса указаны семь 
пунктов: ответственность бизнеса, экономическое и социальное 
влияние бизнеса, этика бизнеса, уважение правовых норм, под-
держка многосторонних торговых отношений, забота об окружаю-
щей среде, отказ от противозаконных действий (с. 118). 

Важным аспектом существования и работы корпорации явля-
ется управленческая культура ее менеджера. «В ней как целостной 
системе, выделяются следующие структурные компоненты: аксио-
логический, психолого-педагогический, когнитивный и технологи-
ческий» (с. 147). Аксиологический компонент есть нравственный 
облик руководителя. Эрудиция, профессиональная компетентность 
и организаторские способности являются основными психолого-
педагогическими качествами менеджера. В когнитивной системе 
последнего выделяются общенаучные, культурологические, право-
вые и профессиональные знания. «Технологический компонент 
представлен совокупностью определенных профессиональных уме-
ний и навыков, демонстрируемых менеджером в процессе его практи-
ческой управленческой деятельности» (с. 151). Следует сказать, что 
среди разнообразия типов культур управленческой деятельности, как 



Н.М. Горяйнова 

 28 

правило, авторы выделяют американскую, западноевропейскую, япон-
скую и российскую типы управленческой культуры. 

Чрезвычайно важно, чтобы менеджер, который желает сформи-
ровать корпоративную культуру своей организации, сформулировал, 
в первую очередь для себя, важнейшие основные ценности этого под-
разделения, заключает автор реферируемой работы (с. 190). 

 
И.Л. Галинская 

 



Культура и социальные сферы общества  

 29 

ФИЛОСОФИЯ И СОЦИОЛОГИЯ КУЛЬТУРЫ 

А.А. Русанова, В.Н. Лаврикова 
 

КУЛЬТУРА И СОЦИАЛЬНЫЕ СФЕРЫ ОБЩЕСТВА∗ 
 

Авторы реферируемого учебного пособия считают, что «науку 
можно рассматривать как специализированную форму культуры» (с. 67). 
Ведь одной из функций науки является культурно-мировоззренческая. 
Однако социальный статус культуры состоит в сохранении и трансляции 
человеческого опыта, тогда как социальный статус науки – это произ-
водство знания. 

Наука преобразовывает культуру, придавая ей «рационалистиче-
ские формы и атрибуты» (с. 68). Авторы реферируемого материала 
считают, что «целенаправленный контроль над наукой возможен толь-
ко посредством распространения и укрепления ценностей культуры, 
основанных на общечеловеческих идеалах развития» (с. 70). Развитие 
науки должно основываться на приоритете ценностей общества. 

Религия внесла существенные перемены в культуру. Проблема 
связи культуры и религии рассматривается с точки зрения «взаимодей-
ствия религии и искусства, религии и науки» (с. 75). Отношения рели-
гии и искусства обусловлены решением этических задач. Взаимоотно-
шения религии и науки состоят в том, что как элементы духовной 
культуры обе они «обслуживают различные объективно-исторические 
потребности общества» (с. 79). Религия основана на вере в сверхъесте-
ственное, тогда как наука создает систему достоверного знания. 

Политическая культура является разновидностью связанной с 

                                                 
∗ Русанова А.А., Лаврикова В.Н. Культура и социальные сферы общества // 

Социология культуры: Теоретический и прикладной аспекты. – Чита: Чит. гос. ун-т, 
2008. – С. 67–105. 



А.А. Русанова, В.Н. Лаврикова 

 30 

политикой общественной культуры. Понятие «политическая культу-
ра» ввел немецкий философ И. Гердер (1744–1803) в работе «Идеи к 
философии истории человечества» (1784). «Политическая культура – 
это не изолированное явление, она представляет собой подсистему в 
области глобальной культуры и находится в различных зависимостях 
с другими составными ее частями: экономической, моральной, право-
вой, управленческой, религиозной и т.д. Она постоянно находится в 
динамике» (с. 87). 

Массовая коммуникация является информационной средой 
культуры. В культуре современного общества роль СМИ постоянно 
возрастает. Авторы реферируемого материала приходят к выводу о 
том, что «коммуникация – это специфическая культурная форма ду-
ховного общения людей» (с. 102). 

И.Г. 
 
 



Лэптоп и крест  

 31 

Г. Нижарадзе 
 

ЛЭПТОП И КРЕСТ∗ 
 

После развала Советского Союза миру явились новые государст-
ва, которые здравствуют и поныне и более или менее пытаются завое-
вать свое место в мировом или региональном сообществах. А это озна-
чает, что в этих странах в соответствии с экономическими, культурно-
историческими, экологическими и другими факторами начались и про-
должаются адаптационные процессы. 

Грузия после обретения независимости также оказалась в адапта-
ционном кризисе, выход из которого и сегодня представляется далекой 
перспективой. Хотя признаки новой адаптационной модели уже налицо. 

Единицу основной социальной группы грузинского общества со-
ставляет нострия – группа, включающая родственников, друзей, близ-
ких знакомых, соседей и сослуживцев. Характерные для нострии нор-
мы и традиции проявляют себя практически во всех сферах общест-
венной жизни, включая политику и бизнес. В своем завершенном виде 
нострия как адаптационная система сложилась в 60–80-х годах про-
шлого столетия, во время пребывания Грузии в статусе зависимой 
страны. В условиях независимости образ жизни, продиктованный но-
стрическими нормами, уже не может противостоять глобальным или 
локальным политическим, экономическим и социальным вызовам. Со-
ответственно проявились признаки трансформации нострии. Особенно 
отчетливо эти изменения стали заметны на примере основных правил и 
традиций, связанных с погребальным ритуалом, в котором отражается 
грузинская культура. 

                                                 
∗ Нижарадзе Г. Лэптоп и крест // Дружба народов. – М., 2010. – № 2. – С.142–

153. 



Г. Нижарадзе 

 32 

Траурный ритуал в Грузии всегда служил объединению ност-
рии, выражению солидарности между ее членами, защите группой 
своего члена в трудную для него минуту. Практически вся нострия 
собиралась в день похорон в доме усопшего. Кончина родственника 
являлась важной причиной для того, чтобы отложить все дела – это 
подчеркивало характерную особенность грузинской культуры – нор-
мы, порожденные личными или групповыми интересами, приоритетны 
в сравнении с деловыми обязанностями. В сегодняшней грузинской 
бытовой культуре траурный ритуал сохранил функцию объединения 
нострии. Вместе с тем происходящие в нем изменения отображают 
весьма значимые тенденции, предвещающие обществу серьезную 
трансформацию. 

В обществе заметно возросла роль церкви, и отпевание в храме 
и похороны по церковному обряду, что ранее было событием исклю-
чительным, стали обычным явлением. Церковь, получив влияние, 
объявила борьбу с язычески-магическими действиями, осуществляв-
шимися во время погребального обряда. Под ее воздействием изме-
нилось и музыкальное сопровождение панихид. В советский период 
из соответствующей службы в семью усопшего приходил пожилой 
мужчина с магнитофоном «Днепр» и в зависимости от желания род-
ственников включал или классическую программу или же грузин-
скую музыку. Сегодня в большинстве случаев на панихидах либо во-
обще не бывает музыки, либо звучат только церковные песнопения. 

С ростом влияния церкви наблюдается рост «коллективизма» 
прихожан, который в корне отличается от «коллективизма ностраль-
ного» в первую очередь тем, что прихожане менее дифференцирова-
ны, нежели нострия. Есть только обладающий незыблемым авторите-
том священник и рядовые, но равноправные прихожане 

Вместе с тем необходимо отметить изменения, не связанные с 
влиянием церкви. Например, время панихиды в итоге стало совпадать 
с окончанием рабочего дня, что связано с ростом более серьезного 
отношения к деловым ценностям. Уменьшилось количество возла-
гаемых «корпоративных» (от соседей, родных и др.) венков – цветы 
приносят в основном индивидуально. Если поминки раньше справля-
ли в семье усопшего, то теперь в городах это делается чаще всего в 
ресторанах. Ритуальные поминки перешли в публичное пространство. 
Нострия становится более открытой. Эти явления говорят о противо-
положной «коллективистской» тенденции – росте индивидуализма, 



Лэптоп и крест  

 33 

что объясняется приходом западных ценностей и институтов. На рост 
ценностей индивидуализма указывает и рост эмансипации в стране 
женщин. 

Демократические перемены в Грузии протекали в условиях де-
фицита демократических традиций и имели отличительную черту – 
сильное влияние извне. Запад финансово и организационно активно 
поддерживал утверждение демократических принципов, среди кото-
рых одним из главных было создание гражданского общества. В этих 
условиях различные социальные группы начали осваивать новые ре-
сурсы, что вылилось в основном в учреждение неправительственных 
организаций, манифестная функция которых заключалась в поддерж-
ке и распространении либеральных и демократических ценностей, 
подразумевающих защиту прав человека, мирное разрешение кон-
фликтов, распространение гражданского образования и т.д. 

Рядом с ними появились довольно многочисленные организа-
ции различных профилей с квалифицированным контингентом, в 
числе которого были в основном ученые и люди творческих профес-
сий. Неправительственные организации, исповедующие демократи-
ческие принципы, осуществляют роль медиатора между обществом и 
властью, а также контроль власти, являясь основными провайдерами 
западных, в том числе индивидуалистических ценностей. 

Нельзя утверждать, что грузинское общество реально освоило 
ценности развитых стран, однако внушительный рост рейтинга цен-
ностей, ассоциированных с индивидуализмом (по данным социологи-
ческих опросов), указывает на то, что общественное настроение ме-
няется в этом направлении, причем довольно заметно. 

 
Т.А. Фетисова 

 



А. Мелихов 

 34 

А. Мелихов 
 

КОНФЛИКТ ИЛЛЮЗИЙ∗ 
 

После распада объединяющей коммунистической идеологии 
вполне естественным образом в многонациональной России выдви-
нулись идеологии этнические, немедленно пожелавшие подкрепить 
национальную идентичность идентичностью религиозной, которая, в 
свою очередь, создала опасность усиления межнациональных кон-
фликтов еще и религиозной составляющей. Поэтому перед формаль-
ными и неформальными лидерами Российского государства впервые 
за много десятилетий во весь рост поднялась задача примирения хотя 
бы самых влиятельных конфессий – ислама и православия. Предлага-
лось даже ввести в школе преподавание этих важнейших вероучений 
или лучше ввести общий курс «История мировых религий», в кото-
ром каждая вера найдет место.  

Однако курс «История мировых религий», начинающийся с 
анимизма и политеизма, невольно закладывает основы отношения к 
вере, как к части человеческой культуры, а не как к чему-то абсолют-
ному, тогда как для верующего религия – именно абсолютная истина. 
А абсолютная истина не может признать, что и другая истина ничуть 
не хуже. Любая религия, утратив монополию, почти утрачивает ме-
тафизическую ценность, превращаясь всего лишь в одну из культур-
ных традиций. Тем не менее либеральная мысль видит выход в по-
литкорректности, которая бы не только не сосредоточивалась на хри-
стианстве или исламе, но, напротив, максимально увеличивала коли-
чество участников межрелигиозного диалога, правильно отражая по-
                                                 

∗ Мелихов А. Конфликт иллюзий // Дружба народов. – М., 2010. – № 2. – С. 154–
162. 



Конфликт иллюзий   

 35 

зиции сторон и не навязывая ни одну из них. Но, как отмечает автор, 
толерантности нет в человеческой природе. Толерантными и прагма-
тичными бывают только победители, которых побежденные всегда 
ненавидят, утешая себя тем, что проиграли они исключительно из-за 
своего великодушия и благородства, а победители восторжествовали 
над ними только потому, что были подлыми и безжалостными. По-
этому, вопреки либеральному катехизису, национальные культуры не 
сближают, но в реальности, напротив, наиболее остро разобщают на-
ции. Слишком тесное соприкосновение культур всегда бывает ги-
бельным как минимум для одной из них. Ибо культуры – не системы 
знаний, которыми можно делиться, а системы иллюзий, которые 
можно лишь внушать. Конфликты иллюзий бывают самыми непри-
миримыми, и диалог их может только обострять. Поскольку и в са-
мом деле невозможно доказать свое превосходство. 

Если культура не обеспечивает человека иллюзией, что он яв-
ляется частью чего-то самого прекрасного и справедливого, у него 
исчезает мотив ее защищать. И тогда она обречена на поражение и 
распад. Ведь главная задача культуры заключается в том, чтобы соз-
дать защитный слой иллюзий, ограждающих человека от осознания 
собственной мизерности: главные функции культуры не социальные, 
но экзистенциальные. Для преодоления экзистенциального ужаса и 
нужна национальная, а тем более религиозная идентичность. А пото-
му каждой культуре, каждой вере необходим собственный уголок, в 
котором бы она ощущала себя безраздельной хозяйкой. 

Притормозить культурную экспансию хотя и трудно, но все-
таки возможно, когда это касается культур, разделенных государст-
венными границами. Гораздо сложнее с культурами, оказавшимися в 
пределах одного государства вследствие завоеваний или миграций. 

Представители национальных меньшинств могут добиться 
сколь угодно высоких достижений в культуре большинства, не вызы-
вая ничего, кроме любви и гордости, покуда они не ощущаются ино-
родным вторжением в доминирующую культуру. Поэтому равенство 
индивидов (но не культур) вполне возможно. Если национальные 
меньшинства будут развивать свою культуру для собственного поль-
зования, то вполне может оказаться, что – на некотором расстоянии – 
ею будет очаровано и национальное большинство. Культурные раз-
личия вполне приветствуются и заимствуются всеми народами, пока 
это ощущается как добровольный выбор. Но даже слабый намек на 



А. Мелихов 

 36 

принудительность, на насильственное вторжение немедленно вызовет 
реакцию отторжения. 

«Малым народам», существующим в рамках многонационально-
го государства, не стоит забывать, что власть, даже самая благожела-
тельная, ни из-за какого «малого народа» не станет всерьез ссориться с 
«большим». И с этим нужно смириться, поскольку другого не дано. 

Равенство наций, как и равенство индивидов, есть чисто умозри-
тельный идеал, в соответствии с которым человечество еще не жило ни 
единой минуты. Относительный мир между индивидами удавалось ус-
тановить лишь государственной власти и точно так же относительный 
мир между народами удавалось установить лишь имперской власти, 
которая оказывалась сильнее каждого покоренного народа в отдельно-
сти. Правда, чтобы не подвергать собственное существование опасно-
сти, зрелые империи следовали принципу культурного невмешательст-
ва, оставляя за покоренными народами право молиться, как они хотят, 
жениться, на ком хотят и т.п. И лучше всего управлять народами-
вассалами руками их же собственных элит, усыпляя гордость послед-
них возможностью входить в элиты «федеральные». 

О чем-то подобном сегодня поговаривают прагматичные лидеры 
национальных общин: о праве на собственный суд – разумеется, под 
присмотром государства. Иными словами, если община этим правом 
начинает злоупотреблять, за этим последуют определенные санкции. 
Но если община обеспечивает правопорядок среди своих сочленов, 
тогда и ее культурная деятельность станет вызывать многократно бо-
лее сильную симпатию. 

Следовательно, пишет автор, для более безопасного диалога 
культур необходимо прежде всего реабилитировать слово «империя», в 
определенных кругах уже давно превратившееся в ругательство. Из-
вестно, что всякое длительно существующее социальное явление не-
пременно выполняет какую-то жизненно важную социальную функ-
цию. Можно предположить, что имперское сознание заставляет жерт-
вовать этническими интересами во имя общегосударственного целого. 
То есть имперское сознание вовсе не высшая концентрация национа-
лизма, как это принято считать, но, напротив, его преодоление во имя 
более широкого и многосложного единства. 

Многие не желают видеть неустранимого трагизма социального 
бытия, конфликта всех ценностей, и это заставляет во всех мучитель-
ных ситуациях искать какую-то панацею. В последнее время такой 



Конфликт иллюзий   

 37 

панацеей сделалось слово «диалог». Предполагается, что все кон-
фликты можно умиротворить, если конфликтующие стороны сумеют 
каким-то особо мудрым образом вступить в диалог друг с другом. В 
подтверждение приводят те или иные экзотические примеры мирного 
сожительства наций или конфессий, не замечая при этом, что соци-
альные группы, говорящие на разных языках, вовсе не обязательно 
являются нациями, ведь нацию создает вовсе не язык или территория, 
а система наследственных иллюзий, осуществляющих коллективную 
защиту населения от экзистенциального ужаса. Даже интеллектуалы 
часто не различают конкурентных и неконкурентных ситуаций и спо-
соб примирения в неконкурентных ситуациях надеются применить в 
ситуациях острой конкуренции. 

Вступая в метафизические дискуссии, следует более всего опа-
саться высказать сомнение в величии и долговечности того, в чем оп-
понент находит психологическую защиту. Особую осторожность 
должны проявлять более защищенные, то есть более преуспевшие. 
Как раз им не следует ни в коем случае даже ставить на обсуждение 
собственную метафизику, поскольку она, как правило, предназначена 
для оправдания того самого порядка вещей, который разрушает экзи-
стенциальную защиту проигравших. Напротив, им следует объяснять 
свой выигрыш случайностью, подчеркивать достоинства оппонента и 
мудрость его метафизического самооправдания. 

 
Т.А. Фетисова 

 



В.Н. Порус 

 38 

В.Н. Порус 
 

У КРАЯ КУЛЬТУРЫ: (ФИЛОСОФСКИЕ ОЧЕРКИ)∗ 
 

В книге собраны философские очерки, опубликованные в раз-
личных периодических изданиях в последние годы и объединенные 
общей темой кризиса, в котором, по словам автора, европейская куль-
тура пребывает так давно, что само слово «кризис» воспринимается 
как мифологема или назойливая банальность. «Верный признак куль-
турного кризиса состоит в том, что его перестают замечать» (с. 3). 
Философию называют самосознанием культуры. Но если философы 
видят в кризисе лишь «новую реальность», над которой можно бес-
страстно рефлектировать, значит, самосознание помрачено. Такая 
философия способна только на самоотрицание. «Что и происходит: 
все слышнее возгласы о конце философии, уступающей место наукам 
или иным формам духовной практики» (там же). Но автор уверен, что 
культура, в которой нет достойного места для философии, – это куль-
тура выморочная. Она неизбежно уступит «посткультурной» («по-
стчеловеческой») действительности. «Культуры вообще живут, пока 
есть силы, их поддерживающие и охраняющие. Это значит, что 
философия и культура отвечают друг перед другом – отвечают 
своим существованием» (с. 4).  

Бóльшую часть книги занимают очерки о русской философской 
мысли от Вл. Соловьёва до Г. Шпета. Обращение автора к этим темам 
автор считает оправданным в той мере, в какой он пытается услышать 

                                                 
∗ Порус В.Н. У края культуры: (Философские очерки). – М.: «Канон+» 

РООИ «Реабилитация», 2008. – 464 с. 



У края культуры: (Философские очерки)   

 39 

в пророчествах русских мыслителей подсказки, «как нам сегодня рас-
чищать завалы культурного кризиса» (с. 4). Разговоры о «вторично-
сти» русской философской мысли, о ее «тупиках», в каких она якобы 
блуждает вот уже без малого полтора столетия, он отвергает как бес-
смысленные. «Трагическое величие русской философии (и не только 
религиозной) в том, что она смогла остро ощутить кризис культуры и 
в труднейших исторических условиях, как могла, противостояла ему» 
(там же).  

Книга состоит из трех разделов. Первый раздел «Трагедия ра-
зума (размышления о русской философии Серебряного века)» объеди-
няет следующие философские очерки: 1. «С. Кьеркегор, Л. Шестов и 
проблема культуры». 2. «Идейное наследие В.С. Соловьёва в контексте 
современной культуры». 3. «В. Соловьёв и Л. Шестов: единство в тра-
гедии». 4. «Неизбывная актуальность предостережений С.Н. Булгако-
ва». 5. «Трагедия философии и философия трагедии (С.Н. Булгаков и 
Л.И. Шестов)». 6. «Павел Флоренский: опыт антиномической филосо-
фии культуры». 7. «Спор о рационализме: философия и культура (Э. 
Гуссерль, Л. Шестов и Г. Шпет)». 8. «Эсхатология свободы». 9. «С.Л. 
Франк: антиномии духа как основания культуры». 

Без малого сто лет разделяют зрелые работы Кьеркегора и 
Шестова, они принадлежат разным эпохам, отзываются различным 
историческим опытом. Но перекличка их идей продолжает звучать и 
в наши дни. Если краткой формулой обозначить главную тему обоих 
философов, то она, по словам автора, будет звучать так: «Это поиск 
разрешения трагического противоречия между единичностью и уни-
кальностью человеческого существования и рамками природной и 
социальной необходимости, в которых это существование бьется как 
в ловушке. Это поиск выхода из безвыходного положения» (с. 8). 
Шестов и Кьеркегор едины в критике рационализма, в перекликаю-
щемся с лютеранством призывом к чистоте веры, не замутненной 
апелляциями к разуму, в догадке о том, что путь к вере лежит через 
пропасть отчаяния. По Кьеркегору, «абсолютность отчаяния выявля-
ется тогда, когда человек осознает внешнюю необходимость, будь то 
необходимость противостоящего ему мира или необходимость мо-
ральных императивов, как чуждую ему, его единственной и неповто-
римой жизни» (с. 8). Шестов также уверен, что человеку нужно вы-



В.Н. Порус 

 40 

рваться из рамок необходимости. Но куда? К тому, что выше необхо-
димости и, следовательно, выше разума, который эту необходимость 
устанавливает и ей же поклоняется. И Кьеркегор, и Шестов, отвора-
чиваясь от разума, надеются обрести нечто несоизмеримо большее. 
«Вера, которую разум трактует как абсурд, и является лучом спасения, 
который, падая в бездну, помогает выйти из нее человеку» (с. 11–12). 
Однако вера, к которой страстно зовет Кьеркегор, – удел немногих. 
Ссылаясь на исследование П.П. Гайденко, автор подчеркивает, что 
такая вера не имеет ничего общего с ее пониманием в христианстве. 
«Такая вера – демонична, она абсолютно исключает какое-либо по-
средничество между человеком и Тем, в Кого веруют, будь то по-
средничество Церкви или посредничество нормального, “не абсурд-
ного” человеческого языка» (с. 13). Автор подчеркивает, что бегство 
от Разума выводит не только за пределы человеческого, но и за пре-
делы Веры – такова парадоксальная логика бунта. Ссылаясь на выра-
жение Виктора Ерофеева, автор отмечает, что «Л. Шестов как бы 
мыслит себя организатором заговора, цель которого – свергнуть с 
пьедесталов Истину, Разум и Добро» (с. 16). Эти культурные универ-
салии, по мнению Шестова, дискредитировали себя, ибо бросили на 
произвол судьбы «отверженных», чья трагическая участь не имеет 
оправдания, «и это освобождает людей от каких бы то ни было обяза-
тельств перед свергаемыми идолами. Если культура равнодушна и вра-
ждебна несчастным и “несчастнейшим”, то и она не нужна им» (с. 17). 
Н.А. Бердяев разделял стремление Шестова «поставить в центре мира 
одинокую человеческую индивидуальность, ее судьбу, ее трагические 
переживания» (цит. по: там же). Бердяев уповал на реформирование 
культуры, ее пропитывание новой моралью, которая уже не будет от-
вергать обездоленных, цинично называя их «щепками», которые ле-
тят при рубке леса, или удобрением, вносимым в почву истории для 
будущих благоденствующих поколений. Другие участники вообра-
жаемого «заговора» были более радикальны. Бунт Ф. Ницше против 
универсалий культуры ставил под сомнение само ее существование. 
Если Кьеркегор и Шестов пытались поставить Веру на тот пьедестал, 
с которого они стаскивали Разум и Мораль, то Ницше обрушивался 
на Веру и на самого Бога. «Эта разрушительная работа должна была 
стать подготовкой последующего созидания, взамен опрокинутых 



У края культуры: (Философские очерки)   

 41 

устоев и принципов следовало предложить новые. Но позитива у раз-
рушителей так и не нашлось» (с. 19). Культура, как полагает автор, 
впервые за свою историю ясно осознала свою смертность. «Но это 
осознание разве не укрепило решимость бороться за ее жизнь?.. Нуж-
но защищать культуру и противостоять варварству» (с. 20). Томас 
Манн выступал против иррационалистических трактовок Разума как 
ограничителя и разрушителя творческой свободы. Он выражал наде-
жду на то, что будущим поколениям, умудренным страшными опы-
тами мировой катастрофы, «доведется жить в мире, где разум и дей-
ствительность будут более счастливо гармонировать друг с другом» 
(цит. по: с. 21). Разум может и должен быть фундаментальной ценно-
стью культуры. «Но Разум – опасное оружие. Его критика способна 
не только укреплять, но и разрушать культуру, подвергая сомнению 
ее прошедшие и наличные состояния и формы. Разум безудержен в 
своем стремлении рационализировать все стороны человеческого бы-
тия, он экспансивен и заполняет собой все пространство Духа. Куль-
тура, в которой рациональность уродливо гипертрофирована, пре-
вращается в свою противоположность – в прокрустово ложе для че-
ловеческой индивидуальности. Культура без рациональности или с 
недоразвитой рациональностью подобна умалишенному; культура, в 
которой рациональность вытесняет и подменяет собой все или мно-
гие иные человеческие ценности, подобна умирающему от жажды» 
(с. 21). Именно поэтому, уверен Томас Манн, Разум должен быть 
гуманным. «Он должен соединять в себе устремленность и уважение 
к Истине и Необходимости с человечностью, с любованием неповто-
римостью и смелостью конечного индивидуального существования, 
не цепенеющего перед пропастью исчезновения, а прокладывающего 
мосты через нее – в будущее» (там же). По мнению Т.Манна, Ирония 
могла бы помочь Разуму сохранить его культуротворческую силу. 
«Т.Манн видел в иронии особое состояние субъекта, когда он, ощу-
щая свою кровную связь с миром ценностей культуры, в то же время 
способен осознать и свою нетождественность этому миру, возмож-
ность его критической оценки» (с. 22). Но из силы, охраняющей Ра-
зум как культурную ценность, ирония (в случае разорванности иро-
нического сознания) способна превратиться в скепсис и сомнение – 
«не картезианское сомнение, благодаря которому осуществляется по-



В.Н. Порус 

 42 

иск несомненного, а сомнение бесцельное, самодовлеющее, разъе-
дающее. Такое сомнение утрачивает свою связь с рациональностью и 
становится модусом псевдодуховного существования индивида. По-
терявшая разум, обезумевшая ирония направляется на культуру, пре-
вращая ее в объект презрительной насмешки» (с. 22). Для того чтобы 
произошла эта метаморфоза, отмечает автор, крепко поработал XX 
век. «Культуру не смогли убить лагеря смерти и атомные взрывы. Но 
угроза подобралась к ней изнутри. Составлявшие ее горизонт ценно-
стные универсалии утратили свой ориентирующий смысл» (с. 22–23). 
Универсалии культуры могли продолжать свое существование лишь 
как подобия, имитации самих себя. «Фиктивная культура, фиктивный 
индивид, фиктивная гармония между ними – сомнительный итог ве-
ликой истории, не разрешившей противоречие между индивидуаль-
ным и всеобщим, но превратившей обе стороны этого противоречия в 
безжизненные подобия» (с. 24). Отсюда, пишет автор, уже рукой по-
дать до постмодернистской «иронической солидарности» людей, 
пришедших к прагматически бесспорному выводу: если ценностные 
универсалии опасны, от них следует отказаться и более не принимать 
всерьез, а лучше забыть даже язык, на котором они некогда были вы-
ражены. «Постмодернистский проект культуры – это культура без 
универсалий. Собственно, это уже и не культура в ее классическом, 
идущем от Канта, понимании» (с. 25). Прагматический разум пере-
стал быть культурной универсалией и превратился в инструмент для 
удовлетворения насущных потребностей. Ссылаясь на слова В.М. 
Межуева, автор отмечает, что современность в своем существовании 
и функционировании не нуждается, «похоже, не только в Боге, но и 
человеке, – во всяком случае, в том его качестве и виде, в каком он 
представал в зеркале философии, начиная с античности…» (цит. по: 
с. 36). На этом фоне философия В.С. Соловьёва (со всеми ее противо-
речиями и трудностями) выступает как сила ободряющая и обнаде-
живающая. «Она остро оппонирует современному философскому де-
кадансу» (с. 33). Мысль Соловьёва противостоит распаду идеи субъ-
екта, которым охвачена современная философия. Провозглашенная 
как итог этого распада «смерть субъекта» не может, как отмечает ав-
тор, рассматриваться как частное событие в мире философских идей. 



У края культуры: (Философские очерки)   

 43 

Характерно, что сообщения о «смерти субъекта» в современной фи-
лософии оказываются опровергнутыми самими их источниками. 

Что касается В.С. Соловьёва, то он в своем размышлении о 
субъекте «исходит из высокого предназначения, а следовательно, из 
столь же высокой ответственности человека» (с. 43). Это «обремени-
тельная» философия, трудная работа души, и современный прагма-
тизм пытается снять эту ношу с человека, объясняя, что его настоя-
щая задача – «в заботе о делах насущных, в удовлетворении своих 
потребностей доступными и эффективными способами, в обеспече-
нии комфортного и безмятежного пребывания в жизни» (там же). Со-
блазнительная проповедь прагматизма составляет сейчас, по словам 
автора, едва ли не основное идейное содержание эпохи, проникая во 
все поры бытия – от домашнего очага до геополитики. «Не потому 
ли наша эпоха несет на себе отчетливые признаки вырождения? не 
потому ли так тревожно мироощущение современного человека?» 
(с. 44). 

В основе культурной утопии, замечает автор, – идея гармони-
ческого единства человечества. Но этому всеединству грозят две 
опасности. «Первая – разрушительные импульсы, исходящие от свое-
волия (свободы, сочетаемой со злым разумом). Свобода индивиду-
альности имеет положительный смысл только в том случае, если она 
не приводит к “дроблению” всеединства. Свобода как возможность 
противоречия целому есть источник распада» (с. 61). Время, в кото-
рое жил Соловьёв, характеризовалось наступлением «эры индивида» 
(автор ссылается на заголовок книги А. Рено «Эра индивида: К исто-
рии субъективности» (СПб., 2001)). Для этого времени было харак-
терно разложение сознания, для которого индивидуальное очевидным 
образом подчинено общему и всеобщему, а также возникновение но-
вых форм сознания, переворачивающих это отношение. «Процесс 
этот был и остается крайне болезненным; он воспринимался и про-
должает восприниматься многими как “конец” и “смерть” культуры, с 
одной стороны, и гибель “субъекта культуры”, человека как культур-
ного существа, с другой» (с. 67). Соловьёв видел признаки этого про-
цесса и пытался преградить ему путь своей утопией, в которой месси-
анская роль отводилась России, призванной, как верилось философу, 
преодолеть тенденции распада, идущие от западной цивилизации, 



В.Н. Порус 

 44 

«поставившей во главу угла “эгоистический интерес” и социальный 
атомизм…» (с. 67). Попытка оказалась безуспешной: реальность рос-
сийской жизни оказалась сильнее утопии, и Соловьёв разочаровался 
не только в утопии, но и в самой реальности. Отсюда – мрачная эсха-
тология его последних работ, в которых «описание апокалипсиса по 
своей убедительности несравненно превосходит бледные хилиастиче-
ские надежды-догадки о наступлении Царства Христова на земле» 
(там же). Автор замечает, что в последние годы своей жизни Соловь-
ёв разочаровывается в культуре, которая «не в состоянии выполнить 
задачу объединения людей, потому что она слишком далека от Абсо-
люта, приближаясь к запросам “эмпирического человека”, снижаясь 
до него и только поверхностным образом обуздывая его “испорчен-
ную природу”» (с. 68). До конца своих дней Соловьёв не решился на 
прямую критику культуры, прикрывая свое разочарование в ней иро-
нией, «прячась за различными масками, каждая из которых отобража-
ет какую-то отдельную и преувеличенную мысль самого философа» 
(с. 69). Что касается Л. Шестова, то он, напротив, «решительно вос-
стал, с одной стороны, против универсалистских притязаний культу-
ры, с другой – против самодовольной обыденности, превращающей 
культуру в комфортное обиталище, утилизирующей ее ценности для 
собственных небольших нужд…» (там же). Но и Соловьёв, и Шестов, 
оба они с разных сторон подошли «к темному пределу истории, к 
бездне» (цит. по: с. 69–70), которая разверзается, когда у человека 
уходит из-под ног почва культуры, когда он «выпадает из истории» и 
остается в пустоте отрицания и сомнения. Критика культуры, подчер-
кивает автор, вообще говоря, является способом развития последней. 
«Но важно различать критику культуры, которая ведется ради куль-
туры, то есть ради ее совершенствования, и критику, которая оказы-
вается способом самоубийства культуры» (с. 70). У человеческого 
духа, пишет он, нет жизнеспособной формы самовыражения и во-
площения в реальность помимо культуры.  

Рецепция идей С.Н. Булгакова в России была и остается неодно-
значной, сочетающей различные и подчас противоположные оценки – от 
возвышенно-превосходных до уничижительно-негативных. Автор ука-
зывает ряд мотивов для критики взглядов Булгакова. 1. Булгаков нело-
гичен, утверждая необходимость отразить в философских построени-



У края культуры: (Философские очерки)   

 45 

ях иррационально-мистические стороны нашего бытия и одновре-
менно склоняясь к «прямолинейному рационализму». 2. Булгаков не 
понял и не принял те философские направления, которые «перевер-
нули» традиционную европейскую философию и открыли новые ее 
горизонты (это касается, в частности, социальной философии мар-
ксизма). 3. Булгакову не удалось «подправить традиционное христи-
анство» в духе гуманизма, поскольку идея абсолютной значимости 
человеческой личности была принята им за идею «человечества без 
Бога или помимо Бога». 4. Булгаков, по мнению автора, предстает 
косным мыслителем в тех вопросах, которые связаны с движением 
философии и религии навстречу друг другу.  

Автор отмечает, что русские религиозные философы начала ХХ 
в. питали надежду на реформирование христианства. Однако «ре-
форма веры никогда не осуществлялась без огромных духовных по-
трясений, не говоря о прямой борьбе с реформаторами тех, кто считал 
себя охранителями устоев» (с. 85). Все творчество Булгакова – свиде-
тельство его борьбы против ясно ощущаемой им угрозы распада – 
«культуры и человека, государства и Церкви, разложения основ об-
щественного бытия» (с. 90). И именно в идее «всеединства», которую 
выдвинул В.С. Соловьёв, Булгаков также находил противоядие про-
тив разъединения человечества, «утрачивающего единство духовное, 
а вслед за тем подходящего к краю бездны» (там же). Ради этой идеи 
Булгаков был готов пожертвовать принципом рациональности. Иде-
альная цель для человеческой личности – достижение «второго Абсо-
люта», т.е. единства Разума, Добра и Красоты. Ориентиром на этом 
трудном пути должна служить Культура. Утрата этого пути губи-
тельна для человечества, ибо, «сойдя с этого пути, человечество ис-
черпает свой смысл. Слагая с себя бремя своей сущности, люди ис-
пытывают “невыносимую легкость бытия”, под которой обрушится и 
культура, и само существование человеческого мира» (с. 91). В этом 
состояло одно из предостережений Булгакова. Второе предостереже-
ние сводится к тому, что на пути реформирования христианства есть 
опасность, что процесс реформ «может при определенных условиях 
обращаться в фактическое и сущностное разрушение культуры» (там 
же). Попытки модернизации вероучения, богословия и христианской 
практики на поверку оказываются подчас всего лишь «мероприятия-



В.Н. Порус 

 46 

ми», которые не обновляют христианство, но лишь приспосабливают 
его к неоязычеству или вульгарному безбожию. «Успех таких “меро-
приятий” означал бы духовную гибель Церкви и выпадение христи-
анства из культуры» (с. 92). Еще одно предостережение Булгакова 
говорит об «опасности размена христианства на мелочь псевдогума-
нистических лозунгов, среди которых провозглашение абсолютной 
творческой свободы занимает едва ли не главное место» (с. 93). Бул-
гаков предчувствовал и наблюдал наступление решающей фазы куль-
турного кризиса, который сегодня «уже охватил человеческий мир и 
поставил его историю перед последней чертой» (с. 94). Европейская 
философия не смогла преградить путь кризису. Но и христианская 
религия его не предотвратила. «Она сама пребывает в кризисе, и вы-
хода из него пока не видно» (там же). «Трагедия философии» у Бул-
гакова – это прежде всего признание неразрешимости важнейших за-
дач, которые философский разум ставит перед собой: выяснение при-
чин мирового зла, возможности свободы, смысла истории, единства 
всего сущего в великом Целом. «Форма, которую принимает эта тра-
гедия – антиномизм. Но не кантовский антиномизм чистого разума… 
Антиномии, по Булгакову, не порождаются разумом; они пронизы-
вают бытие, включающее разум, отпавший от своего абсолютного на-
чала и греховно возомнивший о своей суверенности и автономности» 
(с. 106). Иными словами, трагедия – характеристика мирового про-
цесса, «это само бытие, взятое в его неизбывной раздвоенности» (там 
же). Для Булгакова в трагедии отдельного человека отражена траге-
дия человечества. «Всеми силами философ-богослов противится 
разъединению человечества, распаду его на атомы… Антиномизм 
бытия – не препятствие, а условие духовного вызревания человечест-
ва, сочетающего в себе интеллектуальную смелость с нравственной 
силой» (с. 110). Но в отличие от Булгакова Л. Шестов не верит ни в 
«единство», ни в «совместное действие» человечества. На место аб-
солютной ценности «мировой жизни» Шестов ставит абсолютную 
ценность индивидуальной человеческой личности. Для него «послед-
ний закон на земле – одиночество» (цит. по: там же). Он не верит 
также в трагедию как условие культуры (а не как следствие ее распа-
дения), как «трагическое напряжение духа, которого требует культура 
для своего сохранения» (с. 119). Автор отмечает, что расхождения 



У края культуры: (Философские очерки)   

 47 

Булгакова и Шестова были принципиальными. Но между ними было 
и много общего. Оба они отвергали претензии «самодовольного ра-
зума». «Оба видели разверзающуюся пропасть, к краю которой он 
подводит человека» (с. 120). Но Булгаков хотел построить мост через 
эту пропасть, поскольку верил в возможность иного разума. «Шестов 
же хотел перескочить пропасть прыжком веры, отбросив разум. Но 
обоих мыслителей подстерегла одна и та же неудача» (там же). Спор 
о разуме остается неразрешенным, пишет автор. Он «мерами вспыхи-
вает и мерами угасает». Но в отличие от Логоса-Огня, у него нет в 
запасе вечности. «Его вспышки всегда совпадали с культурными кри-
зисами, а угасания – с периодами, когда эти кризисы казались пре-
одоленными. Но убыстряющееся время может оборвать эту череду. 
Быть может, человечество уже вступило в эпоху, когда само его су-
ществование прямо зависит от того, будет ли этот спор решен, доста-
нет ли сил, отбросив разногласия и взаимное недоверие, найти общий 
путь спасения» (с. 122). 

Является ли культура вечным достоянием человечества? Воз-
можно ли «посткультурное» историческое бытие? Автор замечает, 
что сегодня такие вопросы – не абстрактное умствование, а попытка 
заглянуть в обозримое будущее. Осмысление культуры есть прежде 
всего сопоставление действительности культуры с ее понятием. 
Для этого необходимо критическое самосознание культуры, функцию 
которого берет на себя философия культуры. 

Главное противоречие европейской культуры – между единич-
ностью экзистенции и всеобщностью культурных универсалий. «Раз-
решается ли противоречие культуры в рамках философии всеединст-
ва? Да – если культурным универсалиям возвращена их религиозная 
основа. Нет – если культура автономна по отношению к религии. Так 
вопрос о европейской культуре преобразуется в вопрос о ее связи с 
христианством» (с. 125). В России на рубеже ХIХ–ХХ вв. этот вопрос 
стал центральным в размышлениях о культуре, в русской философ-
ской мысли вновь вышла на первый план средневековая проблема 
соотношения веры и разума. «Разум равно служит свободе и несвобо-
де. Но свободе служит разум, соединяющий человека с Богом, несво-
боде – “секуляризованная” рациональность, разорвавшая связь с Аб-
солютом… Сама необходимость различения этих смыслов могла 



В.Н. Порус 

 48 

быть осознана только в культуре, которая уже имела бы среди своих 
универсалий рациональность, одухотворенную верой. Если этого нет, 
то и свобода, и разум, как культурные универсалии, парадоксальны, а 
в основаниях культуры – трещины. Как остановить вырождение? 
Преобразовать разум и переосмыслить свободу» (с. 129). Анализи-
руя позицию П. Флоренского в решении этой проблемы, автор под-
черкивает, что путь Флоренского – «это лавирование между облом-
ками культуры, чтобы припасть к источнику энергии, питающей вос-
становительные усилия. Этот источник – вера, хранимая и оберегае-
мая, но не как неприкосновенный запас в трудном походе, а как ду-
ховная сила, расходуемая по мере необходимости» (с. 130). Преобра-
зованная рациональность должна изменить отношение к антиномич-
ности. «Антиномия – не крушение разума, а его испытание. Испыта-
ние его свободы… от самого себя… Выдержав испытание, разум мо-
жет возвыситься над самим собой, возвыситься до веры. Не выдер-
жав, он закроет путь веры из страха перед противоречием, а значит и 
перед истиной. Тогда в фундаменте культуры будет не освобожден-
ный разум, а его плоская позитивистская проекция…» (с. 132–133). 
Флоренский противопоставляет автоцентрическому («секуляризо-
ванному», отсеченному от веры) разуму новоевропейской философии 
теоцентрическую ориентацию разума, преображенного верой и не 
боящегося антиномичности. Для Флоренского антиномия – это не 
временное затруднение познания, не парадокс, разрешаемый и устра-
няемый усилиями логики и опыта. «Она связывает конечный и “раз-
дробленный” (расколотый падением) мир, вмещающий в себя челове-
ка, и бесконечную целостность и полноту Абсолюта» (с. 140). Но в 
отличие от Булгакова, антиномизм Флоренского не окрашен в тона 
трагедии; «он проникнут надеждой и ожиданием истины, уверенно-
стью в том, что связь между человеком и Абсолютом не прервана, 
хотя и заключена в форму антиномии. Задача духа в том, чтобы дер-
жаться за эту связь как за путеводную нить и двигаться в верном на-
правлении, не соблазняясь обманчивым покоем, который сулят не-
противоречивые… представления о сущем» (с. 141). Философия 
культуры, по мнению Флоренского, как и философия вообще, стоит 
перед выбором: либо христианство, возвышающее антиномизм по-
знания до благодатной и очищающей веры, либо «полуверие», «лишь 



У края культуры: (Философские очерки)   

 49 

по видимости утверждающее статус культурных универсалий, а на 
деле снижающее его до формальных противоречий… а следователь-
но, ведущее к дискредитации культуры» (с. 143). Вера спасает куль-
туру, «полуверие» губит. «Культура – высшая ценность земного бы-
тия, преображающая человека» (с. 144). Ее символическая природа, 
полагает Флоренский, позволяет человеку стать «больше, чем он 
есть», не пребывать в мире, но творить мироздание. Разделение 
сфер культуры на «материальную» и «духовную» имеет лишь услов-
ный, вспомогательно-эвристический характер. «Культура духовна по 
самому своему существу… Духовная культура – это весь универсум 
человеческой жизни в его символическом значении. Поэтому упадок 
культуры наступает тогда, когда распадается связь между предметно-
стью явлений культуры и их символическим содержанием» (с. 145). 
Культура, по Флоренскому, неоднородна – в ней есть различные слои, 
пласты, уровни. «Культуры не равноценны, они не в равной мере свя-
зывают человеческий мир с миром Истины. Но чередование культур-
ных эпох… – не эволюция от низшего к высшему, которую можно 
было бы изобразить, например, непрерывной функцией; это прерыви-
стый ритм: одна культура уступает место другой, возможно более 
низкой, чтобы вернуться, когда придет его время. История культуры – 
трудное дыхание духа» (с. 148).  

Для преодоления кризиса необходим не только точный диагноз 
причин заболевания, поразившего душу культуры – науку и филосо-
фию, но и рецепт, дающий надежду на исцеление. По мнению Э. Гус-
серля, в основе кризиса европейской культуры лежат скептицизм и 
крайний субъективизм, «под разрушительным воздействием которых 
падают устои – культурные универсалии, составляющие горизонт че-
ловеческих ориентаций в мире» (с. 152). Гуссерль находит главную, 
как он полагает, причину надвигающейся катастрофы – «утрату 
единства между объективностью и универсальностью знания о мире 
и смыслом человеческого существования (единства, которое легло в 
основу европейской культуры еще в античности)» (с. 153–154). Забо-
левание рационализма «роковым натурализмом» и «объективизмом», 
симптомы которого просматриваются в истории новоевропейской 
науки, а причины еще предстоит выяснить, связано, считает Гуссерль, 
с тем, что между миром науки и «жизненным миром» (Lebenswelt) 



В.Н. Порус 

 50 

человека пролегает пропасть отчуждения. Спасение от кризиса евро-
пейской культуры Гуссерль видит в создании философской науки о 
рациональности, основанной на самопознании духа. В этом суть про-
граммы трансцендентальной феноменологии. Только избавление ра-
ционализма от реликтов «объективистской установки» позволило бы, 
полагает Гуссерль, справиться с задачей, которую ставила перед со-
бой, но не смогла решить классическая философия, – «осуществить 
функцию свободной и универсальной теоретической рефлексии, ох-
ватывающей также все идеалы и всеобщий идеал, т.е. универсум всех 
норм» (цит. по: с. 155). Решение этой задачи означало бы триумф ра-
ционализма. «Реформа рационализма привела бы к восстановлению 
веры в разум, а вместе с нею – к обновлению каркаса европейской 
культуры» (с. 158). Задача обновления и укрепления рационализма 
выдвигалась на первый план не только Э. Гуссерлем. Ту же задачу 
ставили перед собой представители львовско-варшавской школы, а 
также близкий к ним Р. Ингарден. Той же идеей вдохновлялись и ан-
типозитивистские ревизии рационализма, среди которых особое ме-
сто занял «критический рационализм» К.Поппера и его последовате-
лей. Но у Гуссерля были и серьезные оппоненты, среди которых – Л. 
Шестов. «Он увидел в Гуссерле крупнейшего рационалиста совре-
менности и именно поэтому обрушился на него с критикой, которая 
была направлена не столько против замысла феноменологического 
трансцендентализма, сколько против превозношения науки и научной 
рациональности, распространяемой и на философию» (с. 160). Если для 
Гуссерля рациональное обоснование знания есть путь к спасению 
культуры, то Шестов поднимает «бунт» против этой культуры, кото-
рая, по его словам, не заслуживает спасения, ибо она бросает на про-
извол судьбы «несчастных» – тех, кто раздавлен непомерной тяже-
стью «самоочевидных истин», непреложных законов, моральных им-
перативов. Антирационализм Шестова, полагает автор, это «меньше 
всего гносеологическая позиция. Более того, это даже и не философ-
ская позиция, если под философией понимать систему мировоззрен-
ческих проблем и их решений. Атака на разум со стороны Шестова – 
это, прежде всего, протест против культуры, в которой рациональное 
начало является доминирующим, против рационалистической куль-
туры» (с. 163). Рационалистическая культура, с точки зрения Шесто-



У края культуры: (Философские очерки)   

 51 

ва, это «мертвый мир», человеку в нем нет места, а значит, «ее паде-
ние, с таким ужасом ожидаемое Гуссерлем, на самом деле есть благо» 
(с. 164), ибо на руинах рухнувшего «мертвого дома», возможно, воз-
двигнется новое здание, в фундаменте которого – человеческое 
стремление к свободе, одухотворенное верой. Но эта дилемма – либо 
рационалистическая культура, либо «живая жизнь» индивида – выгля-
дит, по словам автора, как извращение европейской культурной тра-
диции. «Она вся стоит на противопоставлении рациональности и сво-
боды, которые нельзя оторвать одну от другой без гибели обеих» (там 
же). Философия должна найти выход из этого тупика. Эту задачу и 
пытается решить Г. Шпет. Он «ищет форму рационализма, совмести-
мую с шестовским индивидуализмом, примиряющую требования 
культуры с притязаниями индивида» (с. 166). Но для этого рациона-
листическая культура должна прежде всего преодолеть в себе скеп-
тицизм по отношению к такому примирению. Ссылаясь на слова 
Т.Г.Щедриной, автор замечает, что «Шпет, выступая против скепти-
цизма Шестова, прежде всего воюет против самого себя, собственных 
сомнений в безусловной правоте безудержного рационализма» (с. 167). 
Вопрос для Шпета заключается в том, чтобы прежде всего оградить 
рационализм от этической критики. «Нужно показать, что рациона-
лизм – это и есть та твердая почва, которой так не хватает Шестову. 
Только в опоре на рационализм, а не восставая против него, можно 
найти утраченное единство индивидуального и всеобщего. Рациона-
лизм должен быть реформирован. Но реформа должна быть более 
глубокой, чем это было намечено Гуссерлем» (там же). В споре Гус-
серля с Шестовым, подчеркивает автор, нет и не может быть победи-
теля. «Ибо победа одного из них означала бы крах культуры, проис-
текающий из усилий вывести ее из кризиса» (с. 170). Но как совмес-
тить несовместимое? Не только отказаться от бессмысленной борьбы 
на уничтожение между рациональностью «философии как строгой 
науки» и «мудростью метафизики» как проекции индивидуального 
миропонимания и мирочувствия философа, но «позволить им такое 
общение, в котором обе стороны нашли бы жизненную среду?» (там 
же). Эта возможность есть, и она, согласно Шпету, порождена самой 
же культурой. Место встречи универсального и индивидуального 
сознания – это мир языка. «Сфера понимаемого слова обнимает собой 



В.Н. Порус 

 52 

единство всеобщности, воплощенной в разуме, и индивидуальности, 
выявляемой в “мудрости”. Но разум все же остается фундаментом 
культуры» (с. 171–172). Понимание – вот слово, в котором, как пишет 
автор, Шпет видит ключ от двери, «перед которой остановились 
Шестов и Гуссерль, бунтарь против культуры и ее апологет» (с. 174). 
Человек, по словам Шпета, должен предстать перед философией и 
мудростью преображенным. Преображенный человек – тот, кто осоз-
нает свою культурную природу. «Это и есть образование человека, 
придание индивиду человеческого образа» (с. 174–175). Диалектика 
положения человека в культуре такова, что культура есть самоотре-
чение человека, а человек – самоотречение культуры: «…не отрекаясь 
от себя, своей единичности, человек не может себя найти, ибо нет 
человека вне культуры. Не снисходя до человека с высот своих уни-
версалий, культура не может удержаться на этих высотах и падает, 
растворяясь в кислоте презрительной насмешки или прямой враждеб-
ности со стороны индивида» (с. 174). Философскую позицию Шпета 
автор называет философией преображения, но при этом высказывает 
сомнения в ее устойчивости, поскольку «синтез личного и универ-
сального в человеке должен быть оплачен, но цена может быть и не-
посильной. Преображение человека трагично» (с. 175).  

Вопрос о судьбе европейской культуры автор формулирует в 
таком виде: может ли разум противостоять варварству? Как придать 
разуму «человеческое лицо», приблизить к жизни, связать его «не 
только с определением целей и правил действий, но и с нравственной 
ответственностью за них?» (с. 178). Разум должен «заглянуть» в глу-
бину экзистенции, понять ее, осмыслить, осветить изнутри. Ссылаясь 
на слова П.П. Гайденко, автор подчеркивает, что «проблема разума и 
экзистенции – это проблема универсального и уникального, всеобще-
го и единственного. Теоретически она встает как вопрос об истине: 
как совместить всеобщность истины с ее личным характером? Прак-
тически… это проблема свободы в ее отличии от индивидуального 
своеволия» (цит. по: с. 179). Хайдеггер решает проблему свободы по-
своему: он противопоставляет свободу и культуру, бытие и разум, и 
это противопоставление нивелирует различие между «высокой» и 
«массовой» (подлинной и поддельной) культурами. По мнению авто-
ра, «культура, как ее понимает Хайдеггер, вообще не может быть 



У края культуры: (Философские очерки)   

 53 

подлинной, само это понятие изнутри подточено противоречием» 
(с. 183). Отсюда уже только шаг до провозглашения «смерти культу-
ры». По Хайдеггеру, человек, согласившийся с тем, что его бытие ос-
мысленно только культурой, «теряет свою свободу, а утратив ее, ста-
новится лишь копией некоего образца… человек неизбежно стано-
вится таким, как все; его существование неподлинно, “растворено” в 
безликом Man» (с. 181). Возможно ли возвращение его подлинности, 
пробуждение свободы в человеке? Да, отвечает Хайдеггер. Но какой 
ценой? «Человек должен осознать себя не как существо, причастное 
бесконечным ценностям, воплощенным в культуре, а как “существо-
вание”, которому дано, по сути, только одно – понимание своей ко-
нечности и временности» (там же). По своей онтологической струк-
туре человек – существо не разумное, а смертное, а философия 
«должна научить человека не познавать, а умирать» (там же). На та-
ком довольно мрачном фундаменте Хайдеггер строит свою онтоло-
гию. В ее рамках культура предстает как «иллюзия человеческого 
бессмертия» (с. 182). Это искусственный Бог, которого люди создают, 
чтобы с его помощью все же вырваться из-под власти своей конеч-
ной, ограниченной природы, «осознать себя причастными к миру 
идей, символов – представителей бесконечности в конечном челове-
ческом бытии» (там же). Ссылаясь на слова В.М. Межуева, автор за-
мечает, что «культура позволяет человеку вообразить о себе больше, 
чем он есть на самом деле» (там же). И потому человек в культуре 
терпит, согласно Хайдеггеру, неминуемый крах: он перестает быть 
самим собой. «Значит, чтобы вернуться к себе, необходимо отринуть 
власть культуры. Вопреки Канту, человек подлинный живет не так, 
как будто он бессмертен. Напротив, он исходит из своей смертно-
сти… как из условия, позволяющего ему принимать собственные 
решения…» (там же). Автор анализирует также сартровское понима-
ние подлинного бытия как синонима свободы, из которого он выво-
дит парадоксальность самого стремления к свободе. Парадокс свобо-
ды пронизывает, по его словам, и философию всеединства В. Соловь-
ёва, и философию Н.А. Бердяева. «Тайна свободы в том, что она, бу-
дучи необходимым условием разума и добра, столь же необходимо 
связана с противоразумием и злом» (с. 190). Нет добра и зла, отдели-
мых от человеческой свободы, а значит, «поле борьбы со злом – 



В.Н. Порус 

 54 

внутри человека, ее исход не предопределен, он зависит от духовных, 
нравственных усилий каждого…» (с. 193). Тайна свободы, полагает 
автор, не разгадана европейской культурой. «Ложное понимание сво-
боды закладывает ложь в ее основание» (с. 194). Свобода – благо, но 
и бездна, манящая и пугающая, «внутренняя ценность мира», но и 
«самое ужасное, что только может быть» (с. 425).  

На рубеже ХIХ–ХХ вв. европейцы довольно легко согласились 
с тем, что Бог умер, «поскольку у них оставалась вера в прогресс, гу-
манизм, науку и демократию» (с. 195). Но ХХ век освободил Европу 
и от этих оптимистических иллюзий, поставив ее, по словам Бердяе-
ва, «перед оголенными, неприкрашенными, суровыми реальностями» 
(цит. по: там же). Бердяев остро ощущает нарастание кризиса, отме-
чая его признаки в политике, экономике, общественной жизни, но 
«усматривая его первопричины в распаде культуры, в омертвении ее 
главной ценности – духовной свободы» (там же). Бердяев задается 
вопросом, способно ли современное христианство быть духовным 
лидером человечества, остановить и преодолеть кризис эпохи? Он 
отвечает на этот вопрос отрицательно, полагая, что христианство бес-
сильно перед вызовами времени. Среди этих вызовов на первом месте 
– возникновение новой действительности: «былая органичность че-
ловеческого мира сменилась технической организацией» (там же). 
Человек в новой действительности ощущает себя деталью гигантско-
го бездушного механизма. «И вопрос стоит о жизни и смерти духа – 
вопрос, на который нельзя найти ответ в прошлом, уходящем безвоз-
вратно» (с. 195–196). Другая причина кризиса – бессилие культуры 
перед «восстанием масс». Бердяев утверждает, что «культурный слой, 
гуманистический по своему миросозерцанию, бессилен дать массам 
идеи и ценности, которые могли бы их вдохновить» (цит. по: с. 196). 
Его бессилие коренится в «смерти Бога»: безрелигиозная, но претен-
дующая на гуманизм культура обнаруживает свою никчемность, «по-
тому что ее принципы опровергаются историей: от превращения че-
ловеческого труда в товар до мировой бойни с применением оружия 
массового убийства» (там же). Бердяев замечает, что «христианство в 
истории так же не удалось, как не удалось все в истории. Те задания, 
которые поставлены христианской верой, христианским сознанием, 
никогда на протяжении 2000 лет не были осуществлены и никогда в 



У края культуры: (Философские очерки)   

 55 

пределах этого нашего времени и в пределах этой истории не будут 
осуществлены, потому что осуществлены они могут быть лишь в по-
беде над временем, в переходе в вечность и в преодолении истории 
через переход в сверхисторический процесс» (с. 200). Но сама неуда-
ча христианства менее всего, по словам Бердяева, может быть пре-
вращена в аргумент против «высшей его правды», так же как «неуда-
ча истории менее всего означает бессмысленность истории, внутрен-
нюю ее ненужность и пустоту» (цит. по: там же). Выход из кризиса 
Бердяев предлагает искать в «повороте к человеку». «Нужна антро-
подицея, философия человека, исходящая из его богоподобия и, сле-
довательно, духовного, т.е. подлинного, бытия» (с. 204). Он обраща-
ется к христианству, которое «утверждает не только свободу как 
высшее достижение, как победу высшего божественного разума, но 
утверждает и другую свободу, которой определяется судьба человека 
и судьба человечества, которые делают историю» (с. 210). Но смысл 
истории лежит за ее пределами и предполагает ее конец. «История 
имеет смысл потому, что она кончится… Бесконечный прогресс бес-
смыслен. Поэтому настоящая философия истории есть философия 
истории эсхатологическая, есть понимание исторического процесса в 
свете конца» (цит. по: с. 221). Конец мира, согласно Бердяеву, есть 
преодоление времени космического и исторического, времени объек-
тивированного – он происходит во времени экзистенциальном. «Бы-
тие в историческом и экзистенциальном времени – различные модусы 
существования» (цит. по: там же). «Иной» мир и есть, по словам Бер-
дяева, наше вхождение в иной модус, в иное качество существования. 
«Иной» мир есть «просветление и преображение нашего существова-
ния, победа над падшестью нашего времени» (цит. по: там же). Про-
рыв к «иному» миру невозможен вне культуры. «Это дело тех, кому 
культура обязана своим существованием, людей, постигающих мис-
тическим чутьем глубину духа, внемлющих его призыву» (с. 222). 
Революция духа, по утверждению Бердяева, превышает по своей зна-
чительности все социальные и политические революции.  

Первый раздел книги завершается анализом взглядов С.Л. 
Франка, которого называют «глашатаем христианского реализма», 
системы взглядов, в соответствии с которыми «развитие общества и 
личности по пути, указанному учением Христа, есть борьба со злом и 



В.Н. Порус 

 56 

раскрытие путей свободного совершенствования жизни» (с. 239). Че-
ловек создает смысл жизни своим духовным усилием. Но оно было 
бы беспомощным, а жизнь в ее исторической длительности была бы 
скопищем случайностей, если бы не была направлена к «объектив-
ной, сверхмирной, вечной и истинно всеобъемлющей основе бытия», 
открываемой верой (цит. по: с. 243–244). Франк говорит о живой ве-
ре. Если вера мертва, поиски Абсолютного замысла – фарисейство. 
«Мертвая вера уничтожает смысл бытия, живая, свободная и готовая 
к подвигу вера – осуществляет его» (с. 243). Разум, претендующий на 
первенство в культуре, но отъединенный от веры, не в состоянии осу-
ществить свои претензии. «Он не спасает культуру от Освенцима. Но 
и вера, возносящаяся над разумом – путь к фанатизму» (с. 244). Для 
воссоздания культуры нужно не просто их согласие, а взаимное про-
никновение – верующий разум или рациональная вера. Но оба эти 
достояния человека должны быть преображены, и Франк намечает 
программу такого преображения. Автор называет философию куль-
туры Франка попыткой «удержать позицию оптимизма, отступление 
от которой погружает человека в условия, несовместимые с жизнью 
его духа» (с. 251). Жить в культуре – значит деланием разрешать 
внутренние антиномии духа. «Конкретность индивидуального дейст-
вия, осмысленная верой, – условие всеобщего культуротворческого 
процесса» (с. 253). Вся философия Франка, по словам автора, это 
«превозмогание скорбного чувства богооставленности мира и челове-
ка» (там же).  

Завершая первый раздел книги, автор утверждает, что «куль-
турный кризис не преодолен, хотя человечеству удалось отступить от 
края бездны» (там же). Он подчеркивает, что искания русских рели-
гиозных философов остаются все еще плохо услышанными преду-
преждениями. Они не отстали от нашего времени, а, скорее, опереди-
ли его. «Осознание этого может запоздать – если кризис культуры 
войдет в необратимую фазу» (с. 254). 

Во втором разделе книги «Философия науки в культурном 
контексте» рассматриваются следующие сюжеты. 1. Ответствен-
ность двуликого Януса (наука в ситуации культурного кризиса). 
2. Этика в структуре философии науки. 3. Рациональность философ-
ствования как ценность культуры. 4. Философия науки и ее синерге-



У края культуры: (Философские очерки)   

 57 

тическая интерпретация. 5. К вопросу о междисциплинарности фило-
софии науки. 6. Метафора и рациональность. 

Третий, заключительный раздел книги «Перед вызовом вре-
мени» содержит две статьи: 1) «Обжить катастрофу. Своевременные 
размышления о духовной культуре России»; 2) «Феномен “советской 
философии”». В этом разделе автор высказывает ряд собственных 
суждений о сущности культуры. «Культура – это горизонт универ-
сальных ценностей, выступающих ориентирами личного и общест-
венного поведения, отношения к миру, к людям и к самому себе, и 
вместе с тем рамками, в которые заключена наша жизнь “изнутри”. 
Это границы, которые нельзя преступить, не оказавшись в тяжком 
конфликте с самим собой» (с. 411). Культура жива, если люди при-
знают над собой власть ее «универсалий». О духовной культуре нуж-
но судить не столько по вещам, фактам и событиям, связанным с об-
разованием, литературой, наукой, искусством или религией, «сколько 
по всем проявлениям духовности во всех сферах жизни общества и 
отдельных людей» (с. 413). Наша «духовная культура», замечает ав-
тор, тяжело больна. Она страдает не от дефицита средств на «куль-
турные мероприятия». Речь идет о поражении в основаниях культуры, 
о деградации духовности. Универсалии культуры в массовом общест-
ве заменены имитациями, и это вполне укладывается в постмодерни-
стский «проект» – культура без универсалий. Автор называет эту си-
туацию «культурной катастрофой». Речь не о том, что некие ценности 
разрушены или отброшены. Речь о «вырождении» ценностей как та-
ковых, «об отказе от самого понятия культуры как того, что образует-
ся духовными универсалиями» (с. 420). «Конец культуры» есть, по 
словам автора, и «смерть человека», диагностированная М. Фуко на 
закате ХХ в. по аналогии со «смертью Бога», провозглашенной Ф. 
Ницше веком ранее. Как это ни парадоксально на первый взгляд, но 
«паралич универсалий», более не властвующих над жизненными ори-
ентациями, неизбежно ведет и к «смерти индивидуалий», т.е. лично-
стных начал в человеке, на смену которым приходят симулякры. Еще 
один поворот «бегства» от культурных универсалий – поворот к «по-
вседневности». С легкой руки А. Шюца это слово стали писать с про-
писной буквы, а сам феномен объявили высшей реальностью. По 
словам автора, повседневность – это «спальный район» мегаполиса 



В.Н. Порус 

 58 

Культуры – «здесь люди отдыхают от участия в “сценариях исто-
рии”, написанных под диктовку Мирового духа. Но нельзя же без 
конца отдыхать, не то станешь уж слишком примитивным» (с. 424). 
В мире культуры, где «радикальное зло» обуздано универсалией 
нравственного императива, человек вступает в отношения с «други-
ми», усматривая в каждом из них Цель (о чем говорил Кант!), но не 
средство для удовлетворения всевозможных устремлений и прихо-
тей. Ссылаясь на слова Н. Хинске, автор замечает, что мир, в кото-
ром «каждый видит в каждом лишь средство для осуществления 
своих собственных намерений… мир универсального недоверия, 
холода, немилосердия, он является отражением ада» (цит. по: с. 
425). Повседневность, резко отгороженная от культуры, есть, следо-
вательно, нечто невозможное. «Иначе это был бы синоним ада» (с. 
425–426). Таким образом, культурная катастрофа – это обрушение 
связей между ценностями культуры и ориентациями индивидуаль-
ного бытия. Подлинная причина «смерти человека» – в распаде его 
сущности на осколки, «из которых “жажда жизни”, ползая на ко-
ленках, пытается собрать муляжи существования» (с. 426). За этой 
катастрофой неотвратимо следуют все иные – от национальных и 
политических до технических и экологических, от частных и ло-
кальных – до всечеловеческой. «Дискредитация и распад оснований 
культуры – конечная причина социальных язв. Они множатся имен-
но потому, что уже не воспринимаются как нечто несовместимое с 
культурой» (с. 427). 

Завершая книгу, автор отмечает, что история современной ев-
ропейской культуры – это трагикомедия в трех актах. Первый за-
вершился развенчанием классической культурной парадигмы, в цен-
тре которой – автономный Субъект. Содержание второго акта со-
ставил конфликт двух модернистских парадигм – индивидуалисти-
ческой и тоталитарной. «В третьем акте на сцену вышел по-
стмодернизм, объявивший все случившееся в первых двух игрой 
масок…» (с. 429). В России все три акта идут сразу. «В этом осо-
бенность нашей культурной истории – она движется одновременно в 
разных эпохах, в немыслимом переплетении архаики, традиционно-
го общества, модерна и постмодерна… Мы привыкли жить в куль-
туре, духовные основания которой противоречивы» (с. 430). Проти-



У края культуры: (Философские очерки)   

 59 

воречивость культурных оснований играет двойственную роль. С 
одной стороны, она усугубляет опасность культурной катастрофы. 
С другой стороны, поддерживает надежду. «А следовательно, все 
еще есть надежда на то, что в этом споре не угаснет сама идея 
культуры» (с. 433). 

И.И. Ремезова 
 



Р.А. Гальцева 

 60 

Р.А. Гальцева 
 

РОССИЯ В ХХ ВЕКЕ: КУЛЬТУРНЫЙ РЕЗИСТАНС 
(Обзор) 

 
Чем прежде всего дороги нам воспоминания? Образом челове-

ка, живой антропологией, галереей человеческих лиц из давнего (не-
давнего) прошлого. Все повествуемые в мемуарах события и истори-
ческие катаклизмы в конечном счете важны для нас тем, как отрази-
лись они на типе человека, и еще важнее, как человек отражал их, 
противостоя им.  

И увесистый «Литературный архипелаг» А.З. Штейнберга (2), и 
такой же философский – Н.О. Лосского (1) существенны этим же: ка-
кие лица, а в итоге – какое лицо человеческое, а тем самым и какая 
среда, в которую оказывается «заброшен» человек, выступают из этих 
повествований. «Люди у тебя, – писала Штейнбергу одна из его со-
временниц, – живут в обстоятельствах “страшных лет”, а “страшные 
годы“ осветятся духовностью этих людей» (2, с. 30). И неизбежен во-
прос: как на этом фоне выглядит наш человеческий мир? 

Не то чтобы текущее время лишило нас возможности встретить 
на своем пути достойных и даже замечательных людей, это не во вла-
сти времени (я благодарна судьбе за то, что она свела меня с людьми 
исключительными, несравненными); но никогда я не испытывала то-
го чувства, которое предвкушал Цинциннат Ц., герой «Приглашения 
на казнь», в порыве соединиться с миром существ, похожих на него, и 
какое могли ощущать наши воспоминатели. Такой жизненной среды, 
в частности идейной, у меня не было: не принадлежа ни к «ревдемо-
кратам», вдохновленным бодрыми надеждами шестидесятников, ни к 
их наследникам либералам «без берегов», ни к изоляционистски на-
строенным почвенным патриотам, я свою «соборность» обрела в 



Россия в ХХ веке    

 61 

крошечной группе единомышленников, спонтанно выявившихся «в 
ходе дела». Чувства своей среды мы, разумеется, не испытывали в 
эпоху советского режима, но не испытываем мы его и в сегодняшней 
России, скинувшей в начале 90-х идеологический гнет, но оказавшей-
ся в атмосфере нового идеологического диктата, культурного распада 
и жесткой спекуляции на понижение. Вот и приходишь к выводу, что 
каждое время гнетет своя несвобода.  

В эпоху Лосского и Штейнберга несвобода, получившая такое 
распространение в ХХ в., еще только становилась; они жили, так ска-
зать, в «переходный период». Знакомясь с жизнью каждого из авто-
ров, нельзя не удивиться впечатлению от спонтанно возникающих сре-
ди совсем незнакомых людей, причем даже в яростные военно-
революционные годы, солидарности и сочувствия, от какого-то изна-
чального добродушия тогдашнего человека, не перешедшего еще из 
старого времени в новое. Но наступит время, когда тонкая ткань взаи-
мопритяжения станет пересекаться силами разрыва и отталкивания. 

Наши мемуаристы, оба современники катастрофических лет, из 
одних мест – с берегов Западной Двины; оба раздваивались, в разных 
пропорциях, между философией и литературой (с особым увлечением 
Достоевским); оба принадлежали к одной интеллектуально-
художественной среде Серебряного века и русского культурного ре-
нессанса (поставлявшего общих героев для их воспоминаний), а так-
же поначалу к левому крылу общественно-политического движения; 
оба прошли через социалистический искус и даже революционную 
стихию и оба затем отшатнулись от революции. 

«После опыта революции 1905 года, – пишет Лосский, – я по-
нял, что революционный переворот, сполна опрокидывающий исто-
рическую государственную власть, есть величайшее бедствие в жиз-
ни народа. Поэтому Февральская революция 1917 года вызвала во 
мне чувство ужаса. У меня было мистическое восприятие…» С авгу-
ста 1914 г., повлекшего за собой Октябрь 17-го и тем самым открыв-
шего новую эру в истории, «мы, русские, не знаем, что такое нор-
мальная жизнь» (1, с. 164), – заключает философ. Оба воспоминателя 
прошли через следователей ЧК, сидели в камере. 

«Если бы не было революции…» – этот рефрен можно было бы 
предпослать ко многим рассуждениям мемуаристов. Лосский конста-
тирует развал «большевистской революцией» «всей системы» рос-
сийского образования, сравнивая разгром Санкт-Петербургского уни-



Р.А. Гальцева 

 62 

верситета (1, с. 145) с подобными же акциями нацистов в Чехии, где 
Гитлер, уничтожив страну как самостоятельное государство, распо-
рядился закрыть все высшие учебные заведения (1, с. 245). И вообще, 
«если бы не было революции…», как развилось бы дело народного 
образования, которое «быстро подвигалось вперед благодаря усилиям 
земства» (1, с. 145).  

Оба, и Лосский и Штейнберг, в погоне за любомудрием курси-
ровали между Москвой (Петербургом) и Гейдельбергом, где у Лос-
ского окончательно определилось философское призвание, а у эк-
зальтированного по натуре Штейнберга, изучавшего «все науки» (16 
дисциплин!), сформировались в итоге притязания выступить не на 
академическом поприще в качестве профессора философии, а на об-
щественной арене кем-то вроде «духовного вождя, спасителя челове-
чества» (2, с. 8): «Меня интересует то, что является содержанием 
биологии, химии, физики, философии, истории, астрономии, матема-
тики, филологии, беллетристики, географии; меня интересует все 
это, ибо меня интересует мир, и я жажду проникнуть в смысл его» 
(2, с. 8). Однако Штейнберг не остывал к смыслообразующей дис-
циплине, участвуя в самой гуще философской жизни и мысли. Они, 
авторы мемуаров, встречались на философских конгрессах и на стра-
ницах научно-общественных изданий, на заседаниях Вольфилы.  

Их различия коренились в социальном положении и нацио-
нальной идентификации: Лосский происходил из скромно обеспечен-
ной польско-русской семьи, но считал себя лицом «с решительно рус-
ским национальным сознанием» (1, с. 119), а своей неоспоримой ро-
диной – Россию; Штейнберг принадлежал к зажиточной еврейской 
семье с богатой родословной (2, с. 66) и разделял сионистские убеж-
дения (работал на «сохранение мирового еврейства как коллектива») 
(2, с. 25), но в то же время отдавал себе отчет, что не только раздваи-
вался между двумя культурами – русско-европейско-христианской и 
библейской, – а служил связующим звеном между ними. Хотя боль-
шая часть его жизни прошла за пределами России, у него было две 
родины.  

Николай Онуфриевич Лосский (1870–1965) – известный фило-
соф эпохи русского религиозно-культурного ренессанса начала ХХ в., 
развивавший идеи конкретного «идеал-реализма», с детства терпел 
лишения: его многочисленная семья рано потеряла кормильца-отца. 
Ученье Н. Лосского проходило сначала в родной Витебской гимна-



Россия в ХХ веке    

 63 

зии, откуда он был отчислен в 1887 г. за пропаганду социализма и 
атеизма (этап, типичный для поколения тех лет), затем в скитаниях по 
заграничным университетам в поисках сносных (по стоимости) усло-
вий обучения. Жизненная дороговизна вынудила на какое-то время 
прервать обучение и наняться на службу в Иностранный легион в 
Алжире, откуда он с трудом вырвался благодаря, в том числе, уча-
стию в его судьбе случайных лиц, можно сказать, первых встречных. 
Он решил вернуться домой, чтобы, накопив средств, снова отпра-
виться учиться в Европу. Домой через границу он пробирался без 
гроша в кармане, ночуя вместе с нищими и бездомными в ночлежках. 
Подчас он оказывался в совершенно фантастических обстоятельст-
вах: «Была полночь, когда я сошел с паровоза и пошел по шпалам в 
Двинск. Мне предстояло около ста верст пути. Ночь была ясная, луна 
начала подниматься на горизонте. Я вошел в густой длинный лес. 
Вдали послышался вой, я подумал, что это воет волк, и почувствовал, 
как волосы буквально поднимаются дыбом на голове. Любимого ру-
жья, которое прежде сопровождало меня в ночных похождениях и 
придавало мне храбрости, со мною не было. К счастью, однако, все 
обошлось благополучно» (1, с. 63). Его скитания по европейским 
университетам с учебником физики под мышкой отчасти напоминают 
странствия Григория Сковороды с неразлучной Библией.  

Пережитые за границей неудачи и охватившую его затем де-
прессию Лосский преодолел «умственным трудом» (1, с. 64), жаждой 
образования и непреодолимой «тягой к философии». Он оканчивает 
физмат Санкт-Петербургского университета, но уже тогда ощущает, 
что его интересы направлены исключительно на «царицу наук», и он 
ставит задачу развить собственную теорию познания на путях пре-
одоления Юма и Канта. Он снова едет «на стажировку» в Германию, 
где знакомится с такими философскими величинами, как Виндель-
банд, Циглер и Риккерт; защищает в Петербурге магистерскую 
(1903), затем докторскую (1907) диссертации, профессорствует там.  

Являя собой по складу натуры, казалось бы, классический тип 
кабинетного ученого, он совмещает тягу к «splendid isolation» (1, с. 134), 
к великолепному уединению, с деятельным участием в научно-
общественной и издательской жизни; сочетает безупречную предан-
ность истине с глубокой ответственностью перед обществом и граж-
данской отвагой. Он входит в деятельный «Союз преподавателей» 
(защищавших программы нормального образования, а также попи-



Р.А. Гальцева 

 64 

раемые интересы студентов); откликаясь на просьбу Н.А. Бердяева и 
С.Н. Булгакова, возглавляет значимый для того времени журнал «Во-
просы жизни»; основывает совместно с Э.Л. Радловым солидное не-
периодическое издание «Новые идеи в философии»; после революции 
1905 г. входит в правление «Религиозно-философского общества». 
Лосский, преодолевая сопротивление цензуры, выступает против на-
падок обер-прокурора Святейшего синода К.П. Победоносцева на 
представительную систему правления. В то же время Лосский не раз-
деляет поверхностного взгляда на демократию: «Я был сторонником 
демократического представительного образа правления, относясь 
равнодушно к тому, будет ли это республика или монархия» (1, с. 126), – 
выражает автор глубокий взгляд на сущность действия демократиче-
ского механизма в противовес расхожим прогрессистским штампам, 
разводящим монархию и демократизм. И это только разрозненные 
примеры его деятельности. 

Его наблюдения над симптомами новой жизни и новым челове-
ческим лицом – материал для размышлений о разверзающейся про-
пасти между двумя мирами. В ЧК в августе 1922 г. Лосскому, Л.П. 
Карсавину, И. Лапшину и другим братьям по классу – философам – 
предъявляли одно и то же обвинение в несогласии «с идеологией вла-
сти РСФСР» и контрреволюционной деятельности (1, с. 193). Автор 
объясняет, что их не расстреляли, а выслали, потому что «большеви-
стское правительство добивалось признания de jure от государств За-
падной Европы» (1, с. 193). Инструктор канцелярии ЧК, бывший куз-
нец по фамилии Козловский, молодой парень, выдал тайное убежде-
ние властей этого учреждения, простодушно заявив: «Наши старшие 
решили выслать вас за границу, а по-моему, вас надо просто к стенке 
поставить» (1, с. 194). В борьбе с идеологическим противником дело 
доходило до того, что один из насельников Бутырки, куда всех пере-
вели из ЧК, профессор математики Петербургского университета и 
Эстонского педагогического института Д.Ф. Селиванов был аресто-
ван за «буржуазное» обоснование математических формул (1, с. 193). 
Между тем в тюрьме умственные интересы кипели; образовалось не-
что вроде научного братства, преддверия «шарашки», описанной 
Солженицыным, где по вечерам «работал» лекторий и арестанты чи-
тали друг другу доклады, каждый по своей специальности.  

Высланный в общем порядке в 1922 г. за границу, Лосский вме-
сте с историком Кизеветтером принял предложение чехословацкого 



Россия в ХХ веке    

 65 

правительства, проводившего широкую «Русскую акцию» и предос-
тавлявшего высокие стипендии русским студентам и ученым, посе-
литься в Праге. Он становится профессором основанного там Русско-
го университета (переименованного затем в Свободный русский уни-
верситет, а в 1943 г. – в Русскую академию); с самого начала там бы-
ло учреждено Философское общество, в которое входила, помимо 
Лосского, блистательная когорта русских мыслителей и ученых. Но 
вот огорчительный факт. Лосский отмечает, что несмотря на «брат-
скую помощь», на радушный прием чехословацкого правительства, 
русским эмигрантам в целом и особенно их потомству трудно было 
рассчитывать на достойное место в обществе. «В этом сказывался 
крайний национализм чехов, непонятный нам, русским, привыкшим к 
великодержавной политике, стремящейся использовать всякий та-
лант, независимо от того, к какой народности… принадлежит носи-
тель его» (1, с. 203). Впечатления мемуариста от тамошней общест-
венной среды безрадостны: она страдает «рабской погоней за мни-
мою “прогрессивностью”» (1, с. 203) «Всякое явление… они (вырази-
тели этой среды. – Р.Г.) оценивали и классифицировали только по 
двум рубрикам – “прогрессивный“ или “реакционный“. Они не дога-
дывались, что человек, сознательно ставящий себе цель быть “про-
грессивным”, обречен на то, чтобы отставать от истинного прогрес-
са» (1, с. 203). И Лосский делает глубокое заключение, прямо отно-
сящееся к сегодняшнему дню: о недальновидности и безуспешности 
попыток «строить демократию без религиозных основ» (1, с. 204). Это 
была унылая среда, вспоминает он; разнообразие и содержание вно-
сили в жизнь поездки за границу для чтения лекций и участие в фи-
лософских съездах.  

В США, куда он переехал в 1947 г., его тоже ожидало непред-
виденное. Он не представлял, что профессорская среда окажется 
столь зависимой и конформной, а также корыстно заинтересованной. 
Его потрясло, как в научных кругах в угоду политике американского 
правительства в годы Второй мировой войны замалчивались «страш-
ные преступления большевистского режима» (1, с. 230); так, органи-
зованный советской властью чудовищный голод 1932–1933 гг. в пло-
дородных областях России в печати преподносился как простое «не-
доедание». Все это напоминало времена нацистской оккупации Чехо-
словакии, когда тоже запрещалось отбрасывать тень на СССР. Лос-



Р.А. Гальцева 

 66 

ский почувствовал это на себе как автор книги «Бог и мировое зло»1, 
которая подверглась политической цензуре за то, что содержала кри-
тику советского режима. Было это в первой половине 1941 г., когда 
еще продолжалось сотрудничество Гитлера со Сталиным (1, с. 247–
248). Зная, что такой шаг принесет ему самое большое количество 
врагов, и притом ожесточенных, философ тем не менее выступил со 
статьей против украинского и белорусского сепаратизма, основанно-
го на «нелепых подделках истории, производимых фанатиками…»2 
Книга оставляет нам образ неустанного служителя интеллектуальной 
истине, скромного в жизни, бесстрашного воителя с несправедливо-
стью и опасными заблуждениями века, никогда не уступающего силе 
как таковой, – образ подлинного русского ученого не столь отдален-
ного прошлого.  

Другой воспоминатель, Арон Захарович Штейнберг, обладатель 
яркого общественного темперамента, философского и художествен-
ного дарования, подобно Лосскому, исследователь Достоевского-
мыслителя. Его книга «Система свободы Достоевского»3 оказалась в 
свое время чрезвычайно востребованной и осталась заметной работой 
в достоевсковедении: Л.П. Карсавин назвал ее «лучшей русской кни-
гой о Достоевском», а Карл Ясперс – «выдающимся достижением». С 
напряжением следя за политическими событиями в мире и живо реа-
гируя на них, он, однако, сосредоточивался на человеческой личности 
как таковой. Его «Литературный архипелаг», по сути, представляет 
собой галерею портретов выдающихся современников из литератур-
но-философского мира – В. Брюсова, А. Блока, М. Горького, В. Роза-
нова, Е. Замятина, О. Форш, Л. Карсавина, Л. Шестова. 

Свои впечатления от встреч и общений Штейнберг черпал пре-
жде всего в кругу знаменитой Вольфилы – Вольной философской 
академии (ассоциации). Познакомившись с литературной, близкой к 
эсерам, группой «Скифы» (Блок, Белый, Р. Иванов-Разумник, К. Эр-
берг и др.), Штейнберг вошел в состав комитета по организации и 
выработке программы этого общества (оформленного в 1919 г.) и во-
обще оказался одним из его энтузиастических деятелей. Как же ина-
                                                 

1 Лосский Н.О. Бог и мировое зло. Теодицеи. – Берлин: За церковь, 1941. – 432 с. 
2 См.: Лосский Н.О. Украинский и белорусский сепаратизм // Грани. – Франк-

фурт, 1958. – № 39. – С. 188–197. 
3 Штейнберг А.З. Система свободы Достоевского. – Париж: Imca-Пресс, 1980. – 

146 с. 



Россия в ХХ веке    

 67 

че? Ведь воплощалась его заветная мечта о содружестве вольных фи-
лософов! Его избрали научным секретарем и руководителем Отдела 
чистой философии; он вел семинар по Канту, выступал с докладами, 
был непременным участником всех мероприятий. Ввел его в литера-
турный мир Брюсов, которому тот принес показать свои стихи. Но 
вместо стихов понравился сам их автор, и Штейнберга зачислили на 
ставку философского обозревателя «Русской мысли», редактором ко-
ей и был Валерий Яковлевич. Сразу же была принята к печати его 
статья о немецкой эстетике. 

Автор «Архипелага» определил своей целью не скрупулезное 
преследование исторической точности1, а стремление очевидца пере-
дать живую правду живых людей, людского племени прошедшего 
для нас времени. И этим книга привлекательна и увлекательна. 

С одной из центральных фигур мемуаров, А. Блоком, Штейн-
берг неоднократно встречался с октября 1918 по 1921 г., познако-
мившись в октябре 1918 г. на заседании Театрального отдела Народ-
ного комиссариата просвещения. «Александр Александрович ни од-
ной черточкой не обнаруживал своего истинного существа, а если и 
“рядился” во что-то, то скорее в заурядность, в подчеркнутую готов-
ность быть со всеми и как все. Тем не менее робко-застенчивая его 
улыбка останавливала внимание и поражала своей загадочностью… 
От давнишней юношеской надменности не осталось и следа. Было 
нечто грустное во всем его облике, поэтому нечто очень-очень при-
влекательное» (2, с. 49). Блок был членом ТЕО, куда Штейнберга 
привел Иванов-Разумник и представил его Блоку, завязался разговор, 
из которого выяснилось, что молодой знакомец, сионист, принятый 
собеседниками «за своего», т.е. за левоэсеровского симпатизанта, 
оказался бóльшим патриотом России, чем революции со всем ее «все-
ленским характером». Россию «рвут на части, и никто, по-видимому, 
не понимает, что она одинока и останется одинокой, даже если на За-

                                                 
1 Не могу не отметить чрезвычайно высокий уровень комментирования Н. 

Портновой и В. Хазана, однако есть некоторые неточности, требующие оговорок: 
так, ни М. Цветаева, ни А. Белый никогда не тяготели к евразийству, которое Штейн-
берг им приписал (см.: с. 29), в отличие, к примеру, от Л. Карсавина. Далее, «антро-
подицея» (оправдание человека) – понятие из философского словаря не Л. Шестова, а 
Н. Бердяева («Опыт оправдания человека» – подзаголовок его программной книги 
«Смысл творчества»). «Антроподицея» – также название оконченной в 1943 г., но не 
сохранившейся книги Р. Иванова-Разумника. 



Р.А. Гальцева 

 68 

паде будут потрясения» (2, с. 50), – с волнением убеждал мемуарист 
своих собеседников, но Блок встретил тревогу новичка «удивленным 
взглядом». «Ну, мы еще побеседуем, – прибавил с успокаивающей 
ноткой в голосе Александр Александрович, – мы ведь еще должны 
встретиться, не так ли, Разумник Васильевич?» (2, с. 50). В этот мо-
мент председатель В.Э. Мейерхольд поспешил открыть заседание, и 
«на час-другой все мы стали театралами» (там же). «Сидя за длин-
нейшим столом, покрытым зеленым сукном…”Что он (Блок. – Р.Г.), в 
сущности, здесь делает”, – спрашивал я самого себя, как это не раз 
случалось в последующие годы. Его спокойная, чуть ли не снисходи-
тельная уверенность перед лицом грядущего настолько отличала Бло-
ка с первого же взгляда от всех окружающих его, что сами собой на-
прашивались и сплетались глубинные предания о высоком призвании 
поэзии и об избранности поэта» (2, с. 50). Впрочем, скоро стало ясно, 
«что он здесь делает», и это привело собрание, искавшее забвения от 
«ужасов революционных дней», от безжалостного террора, голода и 
опасностей, в состояние бурного негодования. Речь зашла об отборе 
репертуара для нового «революционного театра», Блок нерешительно 
поднял руку; смущенный, он с полминуты искал подходящих выра-
жений, а затем кратко и отрывисто напомнил о потребностях момен-
та: «Не время теперь для широких и чисто академических начинаний. 
Для народа важны сейчас драматические произведения не прошлого, 
а настоящего и будущего. Важно обогатить революционный реперту-
ар произведениями, вынесенными на поверхность с самого дна всена-
родной стихии. Иначе – неизбежна трата понапрасну» (2, с. 51). Чем 
глубже было преклонение перед гением Блока, объясняет Штейнберг 
состояние зала после этого демарша, тем «безудержнее было внезап-
ное возмущение против него» (2, с. 51). 

Следующая встреча с Блоком должна была состояться на соб-
рании учредителей Вольфилы 27 сентября 1918 г., но поэт «не пошел. – 
Нет воли, нет меня», – объяснил он свое отсутствие на этом знаковом 
совещании в своих дневниковых записях1. Зато будущий мемуарист 
оказался очень кстати в деле определения задач учреждаемого обще-
ства и самого его названия. Общество должно было служить осмыс-
лению «огромного события» русской революции, возможному «лишь 
в полной независимости от властей предержащих» (2, с. 53). Потому 

                                                 
1 Блок А.А. Записные книжки, 1901–1920. – М.: Худ. лит., 1965. – С. 429. 



Россия в ХХ веке    

 69 

«центральной идеей для всех нас являлась – вольность». Причем но-
вичок настоял на том, чтобы в название было внесено еще одно сло-
во: не просто «Вольная академия», но «Вольная философская акаде-
мия» (2, с. 53), что и было оправдано ходом ее последующей работы 
(академический философ Н.О. Лосский, поначалу подсмеивавшийся 
над философскими «самозванцами», сам вступил в Вольфилу). 

Знаменательная встреча с Блоком произошла у Штейнберга в 
помещении петроградского ЧК, куда привезли многих членов Воль-
филы как подозрительных проэсеровских лиц. Поводом послужила 
забастовка на петроградском заводе «Сименс – Шукерт», организо-
ванная левыми эсерами. Блок предложил Штейнбергу переночевать 
«на одной и той же койке», на которой, подстелив штейнберговскую 
шубу, подбитую белкой, узникам «было тепло и уютно» (2, с. 63). 
Поэт в этих необычных обстоятельствах чувствовал «какую-то осо-
бую свободу» и разговорился. Получилось так, что А.З. защищал от 
Блока православных «церковников» и выражал свое болезненное со-
страдание расстрелянной царской семье: «Может ли кто-нибудь из 
нас не чувствовать своей вины за эту казнь?» …Встал и националь-
ный вопрос. Неравнодушный к нему Блок признался, что был «неко-
торое время близок к юдофобству, особенно во время процесса Бей-
лиса» (2, с. 65). Штейнбергу ничего не оставалось, как играть роль 
просветителя и по поводу «изуверских ритуалов», и по поводу по-
стижения национального характера, и по поводу исключения В.В. 
Розанова из Религиозно-философского собрания. «Александр Алек-
сандрович слушал меня с необыкновенным вниманием, как если бы 
впервые в жизни вдруг заглянул в какое-то темное царство и увидел 
просвет» (2, с. 65–66). Под утро, когда Блока вызвали «с вещами на 
выход», вспоминает мемуарист, он сказал: «А мы с вами, знаете, как 
Кириллов и Шатов провели ночь» (2, с. 68). Причем кто был здесь 
Кириллов, а кто Шатов, остается только догадываться. 

Есть в книге экзистенциальные эпизоды с Андреем Белым, ко-
торого автор считал «одним из самых значительных явлений в рус-
ской мысли» (2, с. 77). После смерти Блока место великого поэта в 
Вольфиле оставалось за Андреем Белым, и когда тот уезжал в Моск-
ву, «дух Блока падал, как паруса без ветра. Разумник говорил: “Вот 
приедет снова Боря и все снова поправит”» (2, с. 78). Он трагически 
переживал и обдумывал смерть Блока. «Когда мы несли гроб с телом 
Блока, а гроб был тяжелый, – вспоминает Штейнберг, – Борис Нико-



Р.А. Гальцева 

 70 

лаевич уже очень устал, он вдруг повернулся ко мне и сказал: “Вот 
видите, Саша был органический человек – дышать ему стало нечем, 
он задохся, а мы живем”. Ему было стыдно, что он продолжает жить» 
(2, с. 8). Его семинары, на которых он знакомил студентов со «сверх-
опытной мудростью» штейнерианства, превращались в невиданные 
представления: он не только страшно волновался во время чтения 
своих лекций, но «просто впадал в священную пляску, как библей-
ские пророки или мусульманские проповедники» (2, с. 74–75). При-
ходя в себя после лекции, он «смотрел заискивающе в глаза: “Ну, 
скажите мне правду, я много глупостей наговорил, или есть что-
нибудь в моих высказываниях?“ …Я, чтобы поддержать его говорил: 
“То, о чем вы сегодня говорили, есть учение доктора Штейнера или 
ваше толкование?” – “Нет, как я могу его толковать? Я даже не знаю 
учения Штейнера, я еще в подготовительном классе“» (2, с. 75). Ме-
муарист приводит и другие удивительные примеры, подтверждающие 
его впечатление, что А. Белый – «чудо природы», «не человек, а со-
суд, содержащий духовную энергию, которая творит помимо его во-
ли» (2, с. 77); говоря словами Цветаевой, – «пленный дух», а словами 
И. Канта – «гений, который творит, как природа, бессознательно» 
(2, с. 77). «Стихия творчества воплотилась в нем», – заключает 
Штейнберг (2, с. 77). Вот, к примеру, эпизод, когда на лекции в Воль-
филе перед пестрой, в том числе и рабочей аудиторией Белый защи-
щал – и защитил! – реальное существование ангелов перед скептиче-
ским в этом отношении рабочим слушателем, от коего в результате 
получил благодарность (2, с. 126–127). Интереснейший эпизод – не-
удавшаяся попытка Белого и взявшегося в роли опекуна сопровож-
дать этого большого ребенка Штейнберга нелегально перейти совет-
ско-эстонскую границу. Белый мечтал обрести «свободу творчества» на 
Западе (2, с. 132). Мемуарист рассказывает, как Белый, внезапно поя-
вившись в квартире Иванова-Разумника, противника эмиграции, про-
изнес целый монолог, «эстетический экспромт» (2, с. 132) в обосно-
вание необходимости ему, А. Белому, безотлагательно эмигрировать. 
«Тут было и проклятие незавидной роли человека как ползучей твари 
на земле, и восхваление Бога, который дал человеку сознание, что он – 
ничтожная тварь; было и прославление России, которая дала возмож-
ность человеку это постичь во всей глубине, и жалоба на свою лич-
ную судьбу, и приветственный гимн, что он родился в этой самой 
России! Сводилось все к тому, что надо идти на костер во имя пре-



Россия в ХХ веке    

 71 

вращения потенциального творчества в актуальное. <…> Как сейчас 
вижу этот жест, в котором отражался весь его характер: ”Мне нужны 
широчайшие полотна, – выкрикивал он, – тут их невозможно, невоз-
можно добыть…” Ему нужны были какие-то новые монументальные 
формы литературы не в стиле кубизма в живописи, а в стиле архитек-
туры Браманте и Микельанджело» (2, с. 131–132). В Берлине, куда он 
в конце 1922 г. выехал по решению ЧК, которая тогда еще позволяла 
себе таким образом избавляться от неисправимо «лишних людей» (2, 
с. 136), он почувствовал себя еще более не на месте, пал духом, про-
сиживал в кафе «Прагер Диле», где немецкие патриоты оплакивали 
поражение Германии, «вперемежку с русскими эмигрантами, оплаки-
вавшими падение царской России» (2, с. 138), сам же он обрел здесь 
репутацию клоуна (2, с. 138). Ни о каких «больших полотнах» уже не 
шла речь. Как Блок, по словам Белого, «задохнулся в 21-м году в 
большевистской России», так и Белый «стал задыхаться в Германии, 
оттого что не с кем было говорить по-русски», кроме эмигрантов, ко-
торые так же тосковали по стихии русского языка и, «значит, так же 
задыхались, как и он» (2, с. 147). С приездом Штейнберга Белый уто-
пически возмечтал о возрождении Вольфилы в германской столице, 
имея в виду привлечь в нее наезжавших туда Бердяева и Шестова. Но 
«собрание чудаков» (2, с. 145), заключает Штейнберг, невозможно 
было на чужой земле. 

Он описывает свой парадоксальный опыт общения с амбива-
лентной фигурой: европейцем по убеждению, но включившимся в 
коммунистический истеблишмент, короче говоря – с «великим проле-
тарским писателем». «Две души Горького» – так названа глава «Ар-
хипелага», обыгрывающая наименование очерка самого писателя, 
«Две души», который был посвящен душевному составу русского на-
рода: одна его душа тяготеет к разуму, другая, азиатская, – «душа 
мечтателя, мистика, лентяя» (2, с. 350). 

Начало знакомству положила попытка вольфильцев привлечь 
Горького в Совет ассоциации: пролетарский писатель мог бы много 
посодействовать упрочению общественного статуса этой сомнитель-
ной организации. Иванов-Разумник резюмировал: «Всем известно, 
что Алексей Максимович любит евреев» (2, с. 152), потому жребий 
пал на Штейнберга. Сцена, произошедшая между Горьким, приветли-
вым хозяином, и порученцем Вольфилы, чем-то напоминает посеще-
ние героя булгаковского «Театрального романа», Максудова, одного 



Р.А. Гальцева 

 72 

из руководителей Независимого театра Ивана Васильевича. Предло-
жение вступить в Вольфилу писатель отложил на потом, зато стал 
энергично агитировать молодого посланца «вместо всяких там акаде-
мий и ассоциаций» (2, с. 153) безотлагательно приняться за статью о 
социальной морали еврейских пророков (2, с. 153). «Я считаю, что 
для вас это самое лучшее» (2, с. 153). Горький так хорошо отозвался о 
литераторах, родственниках Штейнберга, что сам показался ему чуть 
ли не его родственником. Но вот случилась беда, арестовали эсера 
Хацкельса, калеку, потерявшего на фронте обе руки, которого приго-
ворили к расстрелу как якобы собственноручно изготовившего анти-
большевистскую прокламацию. Штейнберга в качестве знакомого с 
Горьким просили о срочном заступничестве того перед Зиновьевым, 
который мог отменить этот абсурдный приказ. Была ночь, писатель 
разыграл по телефону целую комедию перед звонившим ему Штейн-
бергом и переложил это дело на утро. («Я увидел другую душу Алек-
сея Максимовича», – пишет мемуарист (2, с. 54).) Утренний разговор 
уже на дому у писателя углубил разочарование. В какой-то момент, 
вспоминает Штейнберг, «я вскочил со стула, забыв о всех правилах 
приличия, забыв, что я – это я, а он знаменитый Максим Горький. 
”Простите, Алексей Максимович, я пришел по неверному адресу. Я 
думал, что вы были и останетесь противником смертной казни во-
обще, а между тем вам дела нет, что собираются казнить невинного 
человека. Будьте здоровы“» (2, с. 155). Горький задержал визитера и 
заверил, что обязательно вмешается в дело. Хацкельса расстреляли. 
А вскоре, сидя в тюрьме, Штейнберг узнал, что на заседании по про-
цессу эсеров Совета рабочих, крестьянских и солдатских депутатов, 
где присутствовал Горький, все без исключения голосовали за выс-
шую меру наказания (2, с. 156). Это была другая душа Горького. Хо-
тя, как знать, размышляет мемуарист, заручилась ли большевистская 
власть, внося имя писателя в списки подписантов под расстрельным 
вердиктом, его согласием?..  

Штейнберг дал себе клятву никогда не обращаться к «проле-
тарскому писателю», но их общению предстояло еще немалое буду-
щее, которое открыло и еще одну душу Горького, «проникнутую 
идеями эпохи Просвещения» (2, с. 160).  

Мемуарист был свидетелем безоглядных демаршей Н. Гумилё-
ва, когда тот публично и, можно сказать, на весь Дом литераторов 
произносил антибольшевистские речи о спасительности бонапартиз-



Россия в ХХ веке    

 73 

ма в России и возврата к монархии. В нем Штейнберг видел безумно-
го храбреца, ищущего подвига и, быть может, готового самому стать 
Бонапартом, чтобы, возглавив Красную армию, повернуть ее против 
захватчиков власти (2, с. 173). «И никто и ничто не могло предотвра-
тить его от гибели» (2, с. 176). 

Знаменательны отношения, сложившиеся у Штейнберга с Роза-
новым. Любопытен диалог между ними по поводу нашумевшего то-
гда дела Бейлиса, состоявшийся во время «экстравагантного визита», 
который Штейнберг нанес известному литератору. Он пришел разре-
шить мучившую его «загадку»: что побудило писателя, перед чьим 
талантом он до последнего времени преклонялся, яростно внушать 
идею о практике у евреев «ритуальных убийств христианских мла-
денцев» (2, с. 184). Розанов упорствовал в своих инвективах (которые 
мемуарист отнес не столько на религиозный, сколько на политиче-
ский счет). Однако после этого хозяин не только попросил у него со-
вета по одному делу, но при прощании настойчиво убеждал его: «Вы 
должны бывать у нас» (2, с. 187). «В тоне и поведении Розанова, – 
замечает Штейнберг, – было столько ко мне расположения и доверия, 
что у меня возникло двойственное чувство к нему. Вместо того чтобы 
обличать черносотенца, который клевещет на еврейский народ, вос-
станавливает русское население, и главным образом духовное сосло-
вие, против евреев, я как бы вошел в семью Василия Васильевича, 
как-то сроднился с ним в такой короткий срок» (2, с. 185).  

А какие задушевные беседы велись между мемуаристом и фи-
лософом Л.П. Карсавиным, с которым тот сдружился во время пре-
бывания обоих в Берлине. Серьезный диспут шел вокруг Бытия, по-
нимание которого, согласно Штейнбергу, сближало иудаистскую тео-
логию с древнегреческой метафизикой, на что указывало и хроноло-
гическое совпадение выработки этого понятия у досократиков и – по-
нятия Единого бога в иудаизме. «Мы спорили, мы совместно иссле-
довали» (2, с. 214). В результате Карсавин объявлял А.З., что ему не-
далеко до того, чтобы стать православным. (Бойцы вспоминали ми-
нувшие дни, и Л.П. жалел, что он не вступил в Вольфилу.) Как и от А. 
Белого в том же Берлине, А.З. услышал от Карсавина обращенное к 
нему пожелание «основать новую Вольную философскую академию» 
(2, с. 220). Воспоминатель знакомит Карсавина, а вместе и нас, с исто-
риософскими суждениями выступавшего в Гейдельберге знаменитого 
социолога Макса Вебера, который развивал мысль о «тандеме» рус-



Р.А. Гальцева 

 74 

ской безмерности и германской меры, что спасло бы нашу погибаю-
щую цивилизацию (2, с. 210). Как на деле осуществлялось взаимодей-
ствие «начал», можно усмотреть в другом мемуарном эпизоде, где 
описывается философская сходка русских и немцев во Фрейбурге по 
поводу учреждения международного журнала «Логос». В выступлении 
знаменитого философа Г. Риккерта русский литератор Д.С. Мережков-
ский сразу обнаружил «профессорское безразличие к судьбам церкви и 
религии» (2, с. 235), а Л. Шестов – «стремление уловить стихию куль-
турного творчества в проволочные сети логических таблиц» (2, с. 235). 
«Тандем» меры и безмерности свелся к тому, что «родимый хаос» рус-
ских вошел в столкновение с размеренными «академическими прили-
чиями» немцев (2, с. 235). Под впечатлением от рассказов Штейнберга 
Карсавин менял свои наскоро составленные представления о Горьком, 
Блоке, Белом. «В вас есть русское проникновение в суть вещей». – «Ну, 
уж и проникновение!» – отмахнулся Штейнберг (2, с. 217). 

Есть в «Архипелаге» и остров «Лев Шестов» (автор упреждает 
читателей от ударения на первом слоге и со слов Шестова дает объ-
яснение этому псевдониму, составленному по принципу шарады). 
Штейнберг вызвался перевести его сочинения на немецкий язык, что-
бы познакомить с ними западного читателя. (Началось все с казуса. 
На вокзале в Гейдельберге, куда приехал Шестов для знакомства с 
А.З., «друг друга они не узнали»: на Шестове не было обещанной 
«рыжей бороды», а Штейнберг был не опознан им как личность из-за 
«неприлично молодой внешности», (2, с. 232).) С тех пор Штейнберг 
был вовлечен в издательские дела Шестова. Между тем во Льве Исаа-
ковиче его все больше поражало противоречие между философской 
проповедью «беспочвенности» и прочной житейской укорененно-
стью, включенностью в род и быт. «Непременно нужно будет во всем 
этом разобраться, – говорил я себе. – Мог ли я тогда подумать, что и 
полвека спустя я все еще буду искать подходящую формулу для этого 
причудливого русско-еврейского силуэта» (2, с. 236). В конце концов 
он склонился к убеждению, что философская экстравагантность «бес-
почвенника» – плод его «страсти» утвердить себя в качестве ориги-
нального мыслителя и «найти всеобщее признание еще при жизни» 
(2, с. 238). Однако многие, видевшие в Октябрьской революции по-
чин всемирного духовного переворота, зачисляли пропагандиста 
«беспочвенности» в «ряды тех, кто вырвал у старого мира почву из-
под ног» (2, с. 241). А.З. передает отзыв Бердяева о Шестове и диалог 



Россия в ХХ веке    

 75 

между ними по вопросам их принципиальных разногласий. Так или 
иначе, но мемуарист с характерной для него отзывчивостью до конца 
дней философа не переставал играть роль посредника между ним и 
западным миром. 

Прочитав «Литературный архипелаг», остаешься с удивитель-
ным впечатлением от образа самого автора. Вроде бы он нигде не ак-
центирует своей роли в текущих событиях и человеческих отношени-
ях, а между тем роль эта оказывается подчас центральной и не совсем 
обычной. Он напоминает избранных героев Достоевского – Алешу 
Карамазова и даже князя Мышкина. У него просят ходатайства (!) о 
публикации сочинений, передоверяют свои инициативы в уверенно-
сти, что он успешнее справится с ними. У него ищут советов как в 
творческих, так и в личных делах «великие мира сего»: так, он был 
призван Л.П. Карсавиным к многочасовому ночному прослушиванию 
своей «Поэмы о смерти»1 с целью «получить добро» на ее опублико-
вание. А с Розановым, который обращается к Штейнбергу со словами 
«Я вам покажу кое-что, вы скажете свое мнение. Как посоветуете, так 
и сделаю» (2, с. 184), буквально повторяется известная из «Идиота» 
сцена, когда Настасья Филипповна обращается ко Льву Николаевичу 
по поводу своего замужества: «Как скажете, так и сделаю»2. И Карса-
вин, и Розанов просят его советов по поводу дочерей. Ему поверяют 
глубоко интимное; Карсавин, к примеру, посвящает его в тайны сво-
его задуманного ухода в монастырь и монашеского имени. По-
видимому, А.З. обладал и каким-то магическим, или, как теперь гово-
рят, харизматическим воздействием на окружающих. Розанов расте-
рянно винил его: «Вот вы хотите меня взглядом околдовать!» «Не 
знаю, – недоумевал А.З., – что он видел в моем взгляде особенного» 
(2, с. 183). Очевидно, Штейнберг был также и хорош собой, что под-
тверждают помещенные в книге фотографии.  

В лице вольфильцев, ярких представителей левой творческой 
интеллигенции (но не перешедшей «из старого мира в новый»), что за 
порода людская встречается нам на страницах мемуаров?! При оче-
видных различиях во взглядах между теми, кто был заворожен «му-
зыкой революции», и более трезвыми членами Вольфилы все они 
принадлежали племени прирожденных идеалистов, стоических слу-
                                                 

1 Карсавин Л.П. Поэма о смерти. – Каунас: Europos Kūlturos Istorija, 1932. – 
304 c. 

2 Достоевский Ф.М. ПСС: В 30 т. – Л., 1973. – Т. 8. – С. 130. 



Р.А. Гальцева 

 76 

жителей. Чем же еще, по словам Иванова-Разумника, может быть оп-
равдана жизнь человека, как не служением «общему, общечеловече-
скому делу» (2, с. 55), которое решалось тогда в России в ходе вели-
ких потрясений. Штейнберг вспоминает кредо знаменитого физиоло-
га И.П. Павлова, чью кандидатуру вольфильцы тоже хотели бы ви-
деть в своем Совете: «Если России моя наука не нужна, то и мне не 
нужна» (2, с. 114).  

Но интеллигенция, в большинстве своем овеянная левым вет-
ром, переживала романтический соблазн революции как творческой 
стихии, открывающей перспективы и для личного творчества, на-
деялась на соединение «духовной революции с политической на 
улицах и площадях» (2, с. 81) – соединение невозможное, ибо поли-
тические вожди, «революционные иерархи» шли другим путем. За-
дача вольфильцев была, расширяя свободу слова, «осмыслить в тес-
ном содружестве одинаково настроенных людей значение и судьбу 
русской революции» (2, с. 52). И, таким образом, по сути они оказа-
лись своеобразными продолжателями дела религиозно-
философского крыла русского ренессанса начала века, веховцев, 
посвятивших этой теме пореволюционный сборник «Из глубины»1. 
Свое межеумочное положение чуждых марксизму революционных 
романтиков они принуждены были ощутить на практике: уже при 
самой регистрации Вольфилы пришлось уступить термин «акаде-
мия», заменив его словом «ассоциация», и вставить в определение 
задач своей исследовательской деятельности выражение «в духе со-
циализма» (2, с. 13). В дальнейшем, в стремлении обойти препоны и 
рогатки коммунистической цензуры и обойти требования вмененной 
идеологии, они включились в игру в «кошки-мышки», проявляя 
фантастическую изобретательность и широко прибегая к эзопову 
языку. Так, к примеру, чтобы не участвовать в праздновании трех-
летия Октября 7 ноября 1920 г., они подыскали себе ту же дату для 
другого торжества (?) – день рождения Платона – «счастливое сов-
падение!» и основание Флорентийской академии, продолжатель-
ницей которой нарочито претенциозно объявила себя Вольфила. 
(2, с. 82–83).  

Тактика отношений с ранней советской властью была у воль-

                                                 
1 Из глубины: Сб. статей о русской революции. – М.: Изд. Моск. ун-та, 1990. – 

298 с. 



Россия в ХХ веке    

 77 

фильцев фактически та же, какую применял культурный резистанс в 
ее поздние, брежневские времена. Иностранцы, рассказывает Штейн-
берг, не понимали их (как не понимали позже и нас). Бертран Рассел 
и другие заграничные интеллектуалы, посещавшие Советский Союз, 
не могли вообразить, что под «гнетом партийной диктатуры» (2, с. 111) 
можно гнуть свою линию, и принимали идейных резистантов за про-
вокаторов, работающих по заданию Советского правительства (то же 
заблуждение случалось и в поздние, наши времена).  

Вопреки всему происходящему в России «мы, – пишет Штейн-
берг, – сумели создать в Петербурге укромный уголок, где свобода 
мысли еще жила» (2, с. 115). И все же, задумывается мемуарист, как 
до поры до времени Вольфиле удавалось выживать? «Святой дух 
хранил всех нас!», – приходит он к неожиданному выводу. – Этот ос-
новной принцип есть нечто более высокое, чем исторические события 
сами по себе» (2, с. 106).  

 
 

Список литературы 
 

1. Лосский Н.О. Воспоминания. Жизнь и философский путь / Сост. и комментарии 
Ермишина О.Т., Половинкина С.М. – М.: Викмо-М.; Русский путь, 2008. – 400 с.  

2. Штейнберг А.З. Литературный архипелаг / Вступительная статья, комментарии Н. 
Портновой, В. Хазана. – М.: Новое литературное обозрение, 2009. – 402 с. 

 



И.Л. Галинская 

 78 

ИСТОРИЯ МИРОВОЙ КУЛЬТУРЫ 

И.Л. Галинская 
 

МАСОНСКИЙ ИСТОРИЗМ 
Обзор 

 
Аннотация: история масонства восходит к доисторическому 

времени строительства храма царем Соломоном, который правил в 
965–928 гг. до н.э. 

Ключевые слова: масонство, царь Соломон. 
Annotation: the history of the freemasonry goes back to the prehis-

toric times of building the temple by the king Solomon who reigned from 
965 B.C. to 928 B.C. 

Keywords: freemasonry, the king Solomon. 
 
С.С. Аверинцев в «Философском энциклопедическом словаре» 

определяет понятие «символ» как «образ, взятый в аспекте своей зна-
ковости, и что он есть знак, наделенный всей органичностью и неис-
черпаемостью образа» (4, с. 607). В античной культуре Платон отгра-
ничил символ от дофилософского мифа. Он сконструировал символи-
ческую философскую мифологию. Существенный шаг к отличению 
символа от рассудочных форм, пишет С.С. Аверинцев, осуществляется 
в диалектике неоплатонизма. 

Принципиальное отличие символа от аллегории, по мнению С.С. 
Аверинцева, состоит в том, что «смысл символа нельзя дешифровать 
простым усилием рассудка, он неотделим от структуры образа, не су-
ществует в качестве некой рациональной формулы <…>. Сама струк-
тура символа направлена на то, чтобы дать через каждое частное явле-
ние целостный образ мира» (2, с. 976). 

Ученые считают, что именно в символах заключается философ-



Масонский историзм  

 79 

ская сила масонства. «Символизм масонства вместе с его духом брат-
ства и есть сущность масонства, которая представляется более древней, 
нежели все остальные ныне существующие религии мира» (5, с. 687). 

Историки масонства возводят возникновение братства Масте-
ров Строителей к доисторическому времени строительства храма ца-
рем Израильско-Иудейского царства Соломоном, который правил в 
965–928 гг. до н.э. Это так называемая легенда о Хираме, Мастере 
Строителе храма. Один из авторов истории масонства утверждает, 
что легенда о Хираме есть, в сущности, великая аллегория масонства. 
«Сама фабула основана на том, что это имя упомянуто в Библии, но 
исторические детали тут случайны и несущественны; тут важна алле-
гория, а не история, за ней стоящая» (5, с. 272). 

Американский философ Мэнли Палмер Холл излагает легенду 
о Хираме следующим образом. Хирам разделил рабочих, строивших 
храм, на три группы – Входящих Подмастерьев, Товарищей Ремес-
ленников и Мастеров Каменщиков (или Мастеров Масонов). Каждый 
группе он дал пароль. Некоторые претендовали на более высокое по-
ложение, но для этого нужно было знать соответствующий пароль. 
Три Товарища Ремесленника решили заставить Хирама сообщить им 
пароль степени Мастера Каменщика (т.е. Мастера Масона). Хирам не 
открыл пароль, тогда один из разбойников ударил его в горло, другой 
ударил в грудь, а третий ударил молотком между глаз, отчего Хирам 
умер. Все три преступника были схвачены и после признания казне-
ны (5, с. 272). 

М.П. Холл считает, что легенда о Хираме в настоящей ее форме 
является недавней, и в то же время «лежащие в ее основе принципы 
восходят к самой глубокой древности», ибо Хирам «становится выс-
шей природой человека, а его убийцы становятся невежеством, пред-
рассудками и страхом» (5, с. 275). В старых рукописях, сообщает 
М.П. Холл, имеется утверждение, будто масонский орден был обра-
зован алхимиками и герметическими философами, дабы сохранить 
секрет изготовления золота. Он также делает предположение, что 
Хирам может рассматриваться как символ Духовного Огня, ибо он 
воскрес и «его воскрешение символизирует Идею человеческого воз-
рождения» (5, с. 274). 

Астрономические аспекты легенды о Хираме говорят о ежегод-
ном прохождении Солнца через знаки Зодиака. Некоторые авторы 
считают, что Солнце-Хирама убивают зимние знаки – Козерог, Водо-



И.Л. Галинская 

 80 

лей и Рыбы (зимнее солнцестояние). Процесс поднятия Солнца-
Хирама начинается во время весеннего равноденствия. «Каждый год 
великая трагедия повторяется, и славное воскрешение происходит 
вновь» (5, с. 279). 

Уже в XVIII в. эту легенду подвергали сомнению. Современные 
исследователи полагают, что первая масонская ложа появилась в 
Англии в 1717 г. В течение XVIII столетия масонские организации 
создавались во всех европейских странах. «Стихийно в различных 
государствах возникали полуконспиративные группы, объединявшие 
прежде всего интеллигенцию и занимавшиеся вопросами морали, фи-
лософии, религии, политики под покровом более или менее торжест-
венных ритуалов якобы средневекового происхождения, или даже 
претендовавших на роль наследников обрядов древних евреев, древ-
них египтян и т.д. Масонские “ложи”, т.е. организации, и таинствен-
ной эффективностью обрядов, и своим характером неофициальных 
обществ граждан, а не подданных, сделались своего рода модой», – 
полагал Г.А. Гуковский (1, с. 254). 

Г.А. Гуковский был известным литературоведом (1902–1950), 
летом 1949 г. его арестовали, и он умер в тюрьме. Учебник Г.А. Гу-
ковского «Русская литература XVIII в.» в последний раз вышел в 
СССР в 1939 г. 

Г.А. Гуковский объясняет в своей книге, что масонство было 
завезено в Москву иноземцами в конце XVII в. Настоящее русское 
масонство возникло при Елизавете Петровне (1709–1761), оно увлек-
ло многих интеллигентов из дворян. Масонские ложи появились «не 
только в Петербурге и в Москве, но и в провинции, и даже в поме-
щичьих усадьбах в деревне» (1, с. 255). «В начале 1780-х годов заро-
ждается особая ветвь русского масонства, орден розенкрейцеров, ры-
царей златорозового креста; центр его организуется в Москве <….>. 
Розенкрейцерство становится центральной организацией русского 
масонства; оно оказывает большое влияние и на другие масонские 
ложи и союзы» (1, с. 255). Наиболее яркая фигура в движении русско-
го масонства – отечественный просветитель, писатель, журналист, 
издатель Николай Иванович Новиков (1744–1818). 

Братство Розы и Креста, т.е. розенкрейцерство, возникло не в 
России, а в Европе, и не в XVIII в., а гораздо раньше. На этот счет 
имеется несколько версий. Согласно одной из них, орден розенкрей-
церов был основан в 1400 г. неким Отцом C.R.C., причем эти три бук-



Масонский историзм  

 81 

вы якобы обозначали слова «Christian Rosie Cross». Возможно, Брат-
ство Розы и Креста является звеном между масонством Средних ве-
ков и символизмом и мистицизмом Античности. 

Другая версия состоит в том, что орден розенкрейцеров «ро-
дился в средневековой Европе в результате алхимических поисков» 
(5, с. 504). Сторонники этой версии склонны полагать, что история 
Отца C.R.C., подобно масонской легенде о Хираме, является аллего-
рией и не должна пониматься буквально. Вполне вероятно, считают 
исследователи, что это было «секретное общество просвещенных 
ученых, которые внесли колоссальный труд в человеческое знание и в 
то же время сохранили абсолютную секретность в отношении своего 
участия в организации» (5, с. 510). 

Доктрины и догматы розенкрейцерства имеют много значений, 
причем их истинный смысл до сих пор не раскрыт, хотя существует 
много сочинений об этом братстве. Его тремя главными целями яко-
бы были: 1) устранение всех монархических форм управления и за-
мена их правлением философски избранных; 2) реформация науки, 
философии и этики; 3) открытие универсального лечения, или пана-
цеи, от всех болезней (5, с. 525). Впрочем, достоверная информация о 
действительных философских убеждениях, целях и деятельности 
Братства Розы и Креста фактически недоступна, хотя в книгах о ри-
туалах и мистериях розенкрейцеров авторы пытаются расшифровать 
их символизм (см.: 5, с. 532–545). 

Ученые не сомневаются в том, что масоны выросли из секрет-
ных обществ Средних веков, как и в том, что символизм масонства и 
его мистицизм обязаны своим появлением Древнему миру и Средним 
векам. 

Мэнли Палмер Холл в работе «Энциклопедическое изложение 
масонской, герметической, каббалистической и розенкрейцеровской 
символической философии» посвящает специальную главу изложе-
нию масонского историзма. «Во многих ранних масонских мануск-
риптах, – пишет М.П. Холл, – утверждается, что союз инициирован-
ных строителей существовал еще до потопа и что его члены были за-
няты строительством Вавилонской башни» (5, с. 675). 

Датированная 1701 годом Масонская Конституция сообщает, 
что дети библейского персонажа Ламеха (Быт., IV, 18–23) были осно-
вателями всех ремесел в мире, «они записали свои знания на двух 
столпах, которые должны были выстоять после потопа». Автор этой 



И.Л. Галинская 

 82 

конституции говорит, что «позднее один из этих столпов был открыт 
Гермесом, сообщившим человечеству записанные на столпе секреты» 
(5, с. 675). 

Согласно масонскому символизму, библейский персонаж Енох 
(Быт., V, 18–24) воздвиг подземный храм с девятью залами, форма и 
расположение которых поясняли мудрость древних мистерий. Ме-
стонахождение этих залов с течением времени было забыто, но спус-
тя многие века пришел некий строитель, который нашел эти залы и 
открыл хранившиеся в них секреты масонского учения. 

В XVI в. английский король Генрих VIII (1491–1547) велел бу-
кинисту Джону Лиленду (ок. 1506–1562) разыскать в архивах пред-
ставляющие ценность манускрипты и книги. Букинист нашел доку-
мент короля Генриха VI (1421–1471), в котором выяснялось, откуда в 
Англию пришло масонство. В документе говорилось, что якобы Пи-
фагор (ок. 540–500 до н.э.) после путешествия в Египет и Вавилон 
основал религиозно-философскую школу в Кротоне (Южная Италия), 
философские мистерии которой были впоследствии заимствованы 
средневековым масонством, вначале во Франции, а затем и в Англии. 
Согласно манускрипту короля Генриха VI, «масонство возникло на 
Востоке и было носителем искусств и наук, распространившихся сре-
ди западных народов, находившихся на примитивной стадии своего 
развития» (5, с. 678). 

Символами масонства являются семь искусств и наук: грамма-
тика, риторика, логика, арифметика, геометрия, музыка, астрономия. 
Умея выражать свои мысли, скрывать свои идеалы, логически посту-
пать в жизни, имея доступ к величине и пропорции, понимая матема-
тику форм, гармонию и ритмы углов, зная законы небесной гармонии 
и проникая при помощи астрономии в суть пространства и времени, 
просвещенный масон может решить все проблемы, которые встретят-
ся ему в жизни. 

Братством ремесленников в древнем мире были Дионисийские 
Архитекторы, которые занимались строительством и украшениями 
зданий. В эту организацию входили те, кто был посвящен в культ 
Диониса-Вакха. Греческий бог виноградарства и виноделия Дионис 
также именовался Вакхом. Позднее его называли богом плодородия, 
цивилизации и счастья. Из религиозно-культовых обрядов, посвя-
щенных Дионису, возникла древнегреческая трагедия. Дионис счи-
тался основателем и патроном театра. Дионисийские Архитекторы 



Масонский историзм  

 83 

сооружали здания, приспособленные для больших драматических 
представлений, они обладали секретами архитектоники, т.е. компози-
ции строящихся зданий. Поэтому им поручалось «проектирование и 
возведение общественных зданий и монументов» (5, с. 678). 

Полагают, что Дионисийские Архитекторы появились за тыся-
чу лет до Рождества Христова, причем они были связаны узами, из-
вестными только им самим. Согласно легенде, Дионисийские Архи-
текторы строили храмы и дворцы при царе Соломоне. От них про-
изошли гильдии Строителей Каменщиков, или Странствующих Ма-
сонов, ставших известными в Средние века. Римский архитектор и 
инженер второй половины I в. до н.э. Витрувий в трактате «Десять 
книг об архитектуре» сообщал, что в основе творчества Дионисий-
ских Архитекторов лежал принцип симметрии, свойственной челове-
ческому телу. Они стремились к построению зданий столь гармонич-
ных, сколь гармонична сама Вселенная, ибо, возможно, верили, что 
построенные таким образом здания не будут подвержены разруши-
тельному влиянию времени. 

Секретная доктрина Дионисийских Архитекторов, как и сек-
ретная доктрина масонства, стремится измерить и дать философскую 
оценку частям и пропорциям микрокосмоса, т.е. мира человеческого, 
«чтобы с помощью знания, полученного во имя высших целей их ре-
месла, можно было реализовать, то есть осуществить сотворение со-
вершенного человека» (5, с. 682). Исследователи истоков масонского 
символизма пишут, что масонство больше всего обязано дионисий-
скому культу огромным количеством символов и ритуалов, заимство-
ванных из архитектурной науки. Но при этом масонство сохраняет 
многое от различных сект, через которые оно произошло, прежде чем 
приняло окончательный вид. Ведь в масонстве встречаются «индий-
ские, египетские, еврейские и христианские идеи, термины и симво-
лы» (5, с. 682). 

Согласно масонской мудрости, в мире имеются три храма: 
Космический храм, т.е. Вселенная; человеческое тело, т.е. Малый 
храм; Храм человеческой души, который является «обиталищем духа 
Божьего» (5, с. 685). Храм человеческой души персонифицирует 
Мудрость, Любовь и Служение, и тот, кто может его воздвигнуть, 
является подлинным Мастером Масоном. 

Сотни религий принесли свои дары на алтарь масонства. Бес-
численные науки и искусства внесли важный вклад в его символизм, 



И.Л. Галинская 

 84 

ибо ритуалы масонства полны слов, рожденных боговдохновенными 
мыслителями и мудрецами. «В масонском мистическом храме канди-
дат, проходя инициацию, чувствует себя лицом к лицу с просвещен-
ными жрецами далекого прошлого» (5, с. 688). Все дело в том, что в 
масонстве выжили древние религиозные и философские принципы. 
Ведь многие ритуалы масонства основываются на испытаниях, кото-
рым подвергались древними жрецами кандидаты при инициации для 
вступления в секретное общество. 

В современном мире масонство определяют как религиозно-
этическое течение с мистическими обрядами, обычно соединяющее 
«задачи нравственного самоусовершенствования с целями объедине-
ния человечества в религиозном братском союзе»1. 

 
 

Список литературы 
 

1. Гуковский Г.А. Русская литература XVIII в. – М.: Аспект Пресс, 1998. – 453 с. 
2. Литературная энциклопедия терминов и понятий. – М.: НКП «Интелвах», 2001. – 

1600 стб. 
3. Мифологический словарь. – М.: Сов. энциклопедия, 1991. – 736 с. 
4. Философский энциклопедический словарь. – М.: Сов. энциклопедия, 1983. – 840 с. 
5. Холл М.П. Энциклопедическое изложение масонской, герметической, каббалисти-
ческой и розенкрейцеровской символической философии. – 2-е изд., испр. – Ново-
сибирск: Наука. Сиб. изд. фирма, 1993. – 794 с. 

                                                 
1 Ожегов С.И., Шведова Н.Ю. Толковый словарь русского языка. – М.: Азъ Ltd., 

1992. – С. 352. 



Безумие как область свободы  

 85 

Н. Тамручи 
 

БЕЗУМИЕ КАК ОБЛАСТЬ СВОБОДЫ∗ 
 
До 1960-х годов в СССР не существовало понятия «неофици-

альная культура». Это не значит, что культура была одна – их было 
две как минимум. Одна представляла советский имперский стиль, 
другая – часть русской культуры, которая не вымерла и не пересели-
лась в эмиграцию, но выживала, как могла. Последнюю не следует 
путать с «неофициальной культурой» по той причине, что она не соз-
давала неофициальные институции: литературные произведения 
здесь писались в стол, а не для распространения в самиздате. Такая 
локальная, комнатная реализация не рассматривалась как другая воз-
можность существования культуры. Для коллективных домашних 
чтений, подпольных поэтических сборищ и квартирных выставок в 
1930–1950-е годы время было неподходящим. 

На рубеже 1960-х годов к этим культурам добавилась еще одна, 
которая получила название «шизоидной традиции». В контексте этой 
культуры безумие не нуждается в оправдании, его следует восприни-
мать почти как должное, видя в нем не трагедию распада личности, а 
всего лишь одно из возможных состояний ее сознания. 

Отличие этой культуры от двух других было разительно. Ей не 
было надобности приспосабливать себя к требованиям идеологии и 
вместе с тем не приходилось переживать трагедию нереализованно-
сти. Ее создатели не апеллировали ни к экспертам власти, ни к обще-
ству, но только к своему кругу. Этой культуре не приходилось выжи-
вать – она родилась в условиях подполья, которое было естественной 

                                                 
∗ Тамручи Н. Безумие как область свободы // НЛО. – М., 2009. – № 100. – 

С. 442–459. 



Н. Тамручи 

 86 

средой ее обитания. Она нуждалась в сдобренном острым чувством 
антипатии к советскому официозу ощущении бесплодности любых 
усилий. Ей нужна была эта утрата доверия к внешнему миру, чтобы 
противопоставить его твердокаменной ограниченности безгранич-
ность внутренних возможностей и со страстью окунуться в практиче-
ское исследование области, неподконтрольной и недосягаемой для 
цензурирующего ока государственной системы – области психиче-
ского опыта. 

В сущности, в этот опыт включалось все то, что отрицало со-
ветский социум. Поэтому ранние события шизоидной культуры раз-
ворачивались в зоне социального небытия. Чем меньше было извест-
но об областях человеческой жизни, в которых сосредоточены тайные 
желания, чувственные удовольствия, мистические озарения или под-
сознательные страхи и что обходила молчанием официальная культу-
ра, тем сильнее был к ним интерес «шизоидов», готовых на самые 
отчаянные и странные эксперименты. 

Не последнее место в этом новообретаемом опыте занимал 
секс. При этом речь идет не о плотских радостях, но о сексе, который 
культура включает в свою игру. Речь идет о значении секса в культу-
ре и как она его использует. Для ниспровергателей норм и нарушите-
лей правил секс представал в ореоле тех смыслов, которые вкладыва-
ла в него власть. 

Секс в Советском Союзе был изгнан из списка разрешенных 
тем, изгнан из положительного мира в мир сугубо негативный, где 
царствуют порок и сквернословие и куда, конечно же, никак не мог 
проникнуть нежный язык человеческих чувств. Власть старалась 
обойти молчанием столь опасную тему потому, что боялась разбу-
дить непредсказуемое. Ведь секс – это зона, которая не подчиняется 
регламенту, это область, куда нет доступа идеологии, это очаг свобо-
ды и приватности, царство неконтролируемых инстинктов.  

В 1970-е годы слово «секс», изъятое из обращения, заменяют 
словом «сексопатология». У «шизоидов» этот медицинский акцент в 
презентации секса преломился в теорию, согласно которой секс стал 
расцениваться как лучшее терапевтическое средство для людей с по-
калеченной психикой, его использовали как доступный и наигуман-
нейший способ врачевания душевных болезней. Могущественность 
сексуальных инстинктов у носителей альтернативного сознания, как 
и у их оппонентов, не подвергалась сомнению, и раскованное поко-



Безумие как область свободы  

 87 

ление 1960-х стремится этим могуществом воспользоваться. А это 
уже означало новую стратегию поведения. Секс становится для шес-
тидесятников инструментом социального самоутверждения, пожиз-
ненная готовность к сексу – долгом чести. 

1960-е годы в СССР явились временем, когда советский чело-
век неожиданно для себя самого почувствовал некоторую свободу и 
был поставлен перед необходимостью решать, кто он и чего он стоит. 
Для представителей советского андеграунда было очевидно одно: но-
вые ориентиры и культурные ценности следовало искать вдали от 
официального мейнстрима. 

Советская образовательная система вкупе с вездесущей цензу-
рой добросовестно потрудились над тем, чтобы советский человек не 
знал ничего лишнего, иными словами, не знал почти ничего. Слова 
«секретность» и «информация» были почти синонимами. Поэтому 
легко представить, какое лихорадочное нетерпение охватило людей, 
ошеломленных обилием открывшихся идей и фактов, обнаруженных 
возможностей самовыражения, когда на рубеже 1960-х железная 
хватка цензуры слегка ослабела, и с каким неистовым пылом они 
бросились восполнять пробелы своего образования. 

Интерес в среде советского подполья к эзотерической литера-
туре способствовал там распространению культа Рене Генона и 
Гурджиева. Приобщение к их учениям удовлетворяло практически 
всем условиям и потребностям этой среды: оно не требовало акаде-
мической подготовки и даже каких-либо специальных знаний и при 
этом обещало в два счета доставить к подножию самых высоких ис-
тин, к тому же оно даровало драгоценное чувство превосходства над 
всеми прочими, кто непричастен и непосвящен. 

Бессистемное чтение, беспорядочный круг источников и, глав-
ное, отсутствие реальных учителей приводили к тому, что гносеоло-
гическая жажда превращалась в гносеологический произвол. Каждый, 
кто что-либо для себя открывал, в глубине души был уверен, что доб-
рался до истин, подавляющему большинству неведомых. Из этих 
личных истин, возможно, никогда не возникло бы культуры, если бы 
их носители не находили себе подобных, образуя круги людей, спа-
янных общими интересами, общими цитатами и общими местами 
сборищ. Общение было едва ли не главным – на него уходила жизнь, 
оно захватывало и кружило людей, перенося из одного дома в другой, 
пока оставались силы держаться на ногах. Странные беседы этих лю-



Н. Тамручи 

 88 

дей под водку и аккомпанемент мрачных песен, их непонятные отно-
шения и неизбывная потребность друг в друге составляли осязаемую 
плоть этой культуры. 

То было время господства устной информации, которая распро-
странялась через личные контакты. Стекавшаяся в определенные мес-
та публика состояла в основном из людей, которые в советский соци-
ум вписаны быть не могли: авторы «метафизических» картин с явным 
оттенком сатанизма; поэты, обживающие в своих стихах по преиму-
ществу потусторонний мир; мистики и эзотерики, хотя были там и 
вполне вменяемые люди. 

Отношения внутри эзотерических групп (не всех, конечно) на-
поминали слегка окультуренный этикет воровского мира с его жест-
кой субординацией, «братской» взаимовыручкой, с его двойной мо-
ралью, обязательной конспирацией и железной верностью слову. Что 
неудивительно, если учесть, как сильна была уголовная романтика в 
1960-е годы в интеллигентской среде и как вероятна была возмож-
ность того, что русская эзотерическая традиция начала ХХ в. могла 
смешаться в сталинских лагерях с уголовной культурой. 

Участники тогдашних событий имели все основания сказать, 
что их жизнь напоминала безумие. Однако безумие это было в то же 
время и формой свободы, позволяющей признать любую субъектив-
ную истину без всякой корректировки с объективной правдой. По-
следняя была безвозвратно дискредитирована в глазах «шизоидов» 
уже тем, что она никак не принимала в расчет индивидуальное миро-
ощущение человека, его отличие от других. 

Было несколько путей, которые, как предполагалось, должны 
привести к истине. Один из них был самым трудным, требовал упор-
ства, жертвенности и удачи и потому годился не всем. Это – осущест-
вление различных восточных практик, всевозможные экстремистские 
опыты над собственной психикой и собственным организмом. 

«Просветлению» также, безусловно, способствовал и такой 
ключевой, абсолютный продукт, как водка. 

Третий путь открывали психотропные средства, хотя их роль в 
России была куда скромнее, чем в Америке или Европе. 

Следующий путь предлагал трактовать реальность как отраже-
ние сна. Считалось, что истинное понимание вещей открывается в 
сновидении. Этот путь имел прямой выход к творчеству, которое от-
части и было развернутым описанием снов. 



Безумие как область свободы  

 89 

И еще один путь, возможно, самый интересный. Здесь тоже иг-
норировался рассудок. Но происходило это не в беспамятстве сна или 
наркотической грезы, а в результате сознательного волевого акта. В 
то время как власть награждала психиатрическим диагнозом инако-
мыслящих, чтобы обесценить их высказывания и тем самым поме-
шать их услышать, подпольная культура, напротив, прислушивалась 
к голосу безумия, наделяя его авторитетом истины. Безумие интер-
претировалось как особый вид гнозиса, как способ расширения соз-
нания, при котором исчезают препятствия для контакта со сверхчув-
ственным миром. 

Отличить, когда роль, взятая этими людьми на себя совершенно 
добровольно, принимала клиническую форму, а когда оставалась 
только маской, было подчас невозможно. Хотя бы потому, что не 
представлялось ясным, на какие ориентироваться нормы, считая че-
ловека больным. Одно не вызывало сомнения: человек, побывавший в 
психушке, в глазах «шизоидов» приобщался к высшей касте избран-
ных. Возникло искусственное безумие, которое происходило не от 
утраты рассудка, а от полной дискредитации реальности и потери 
представления о норме как поведенческом ориентире – когда люди не 
больны, но думают и действуют как больные. Такое поведение нашло 
убедительное отражение в искусстве «шизоидов». Наиболее ярким 
примером здесь могут служить гравюры В. Ковенацкого и работы В. 
Пятницкого. 

«Шизоиды» понимали жизнь как чистую экзистенцию, свобод-
ную от повседневных забот и презренных денег. Они развили в себе 
способность жить, не жалея сил, тратя себя без остатка, способность 
воспринимать любую будничную коллизию как пограничную ситуа-
цию. Они искали помощи и опоры в культуре, больше всего ожидая 
ее от литературы и мистической и религиозной философии, не зара-
женных советской доктриной. Но у них не было проверенных путей 
выхода из психологических ловушек, как и готовых способов, кото-
рые позволяли бы смягчить извечный конфликт между одинокой ду-
шой и миром, повернутым к ней спиной. 

 
Т.А. Фетисова 

 



О. Короткова 

 90 

О. Короткова 
 

СНЫ О БУДУЩЕМ. О ПОЛЬЗЕ РУССКОЙ УТОПИИ∗ 
 

Слово «утопия» (ou topos) имеет два определения: «место, ко-
торого нет» и «страна совершенства, благословенное место». Второе 
определение особенно важно для русской литературы, всегда стре-
мившейся отыскать пути к Золотому городу, Островам блаженства – 
вечной мечте человечества. 

С XVII в. в России популярны «государственные романы», по-
священные путешествиям по утопическим странам, которые описы-
вают их государственное устройство. Появляются просветительская, 
славянофильская и декабристская утопии. Профессор П.Н. Сакулин, 
автор исследования «Русская Икария», отмечает, что появление уто-
пий служит симптомом назревающего социального кризиса. «Мечта-
тельная страна», в которой правит справедливый и милосердный го-
сударь, при содействии людей «великого учения и беспорочной жиз-
ни» из рассказа А.П. Сумарокова «Сон “Счастливое общество”» 
(1759) – явная антитеза тогдашней реальности. В 1789 г. Екатерина II 
повелела сжечь первый перевод «Утопии» Томаса Мора как опасную 
литературу. После этого произошел всплеск интереса среди русских 
писателей к литературной форме сна. Создавая свои «сны», русские 
писатели затрагивали многие острые социальные проблемы. «Несерь-
езность» жанра сглаживала остроту поднимаемых вопросов. Появи-
лись глава «Спасская повесть» из радищевского «Путешествия», по-
весть «Сон» А.Д. Улыбышева, «Сон смешного человека» Достоевско-
го, четвертый сон Веры Павловны из романа «Что делать?» Повсюду 
                                                 

∗ Короткова О. Сны о будущем. О пользе русской утопии // Человек без гра-
ниц. – М., 2010. – № 3. – С. 26–31. 



Сны о будущем. О пользе русской утопии      

 91 

сквозь сонный символический язык проступает ощущение разрыва 
между «сущим и должным», стремление бежать от мрачной действи-
тельности, предвосхитить будущее общество, «острова блаженных», 
«золотой век», заветные мечты и идеалы. 

Утопические романы приобрели широкую популярность. «Пу-
тешествие в землю Офирскую» (1784) историка князя М.М. Щерба-
това содержало смелую критику нравов екатерининского двора. Рус-
ская интеллигенция приветствовала идеальный образ общественного 
правления офирян, где просвещенный монарх самым важным в своем 
правлении ставит дело воспитания и образования. Идеи утопических 
романов вдохновляли декабристов. Главной задачей государства они 
считали исправление нравов. Землю Офирскую называли даже иде-
альным масонским царством, так как здесь воплощалась основная 
идея масонов. Уважение к художественному слову и интуитивное 
доверие любимым авторам позволяло воспринимать текст утопиче-
ских романов как проводник сокровенной истины, не сомневаться, 
что это знания, способные радикально улучшить мир, потому утопи-
ческое сознание широко тиражировалось. Философ Семен Франк пи-
сал, что в русской утопии предлагался конкретный замысел, образ, 
план построения альтернативного будущего. 

В романе В.Ф. Одоевского «4338 год» (1840) в 44-м столетии 
Россия становится центром всемирного просвещения. «Излишнее 
раздробление науки» преодолено тем, как организована в России на-
учная работа. Государь сам принадлежит к числу первых поэтов. Об-
щество распадается на историков, географов, физиков и т.д. Нужно 
объединить эти сословия не только ученой, но и гражданской связью. 
Ежедневно должен собираться Постоянный ученый конгресс, чтобы 
согласовать труды всех граждан и дать им единство направления. В 
дальнейшем исследователи назовут эту поэтическую философию 
предшественницей русского космизма. 

Однако сны бывают не только счастливые, но и страшные. На 
рубеже XIX–XX вв. появляются не только утопии о построении луче-
зарного будущего, но и антиутопии, прогнозы-предостережения. В 
антиутопии Одоевского (1839) двигателем действий человека и обще-
ства при построении будущего становится польза. Кредо такого об-
щества: «Что бесполезно – то вредно! Что полезно – то позволено». 
Польза заменяет доводы совести. Все идеалисты как вредные мечта-
тели были изгнаны из города. Эгоизм стал единственным святым 



О. Короткова 

 92 

правилом жизни. Некогда сильное государство постиг крах, начались 
разрушительные явления природы, эпидемии, мор, голод. Обман, 
подлости, банкротство, презрение к достоинству человека, обоготво-
рение золота, угождение самым грубым требованиям плоти стали яв-
ным, дозволенным, необходимым. 

Подобная трагедия происходит и в Звездном городе, столице 
Республики Южного Креста, из рассказа-антиутопии В.Я. Брюсова 
(1905). Tarna contradicena, или болезнь противоречием, при которой 
больные постоянно противоречат своим желаниям и вместо того что 
хотят, говорят и делают противоположное, превратила город в ги-
гантский дом сумасшедших, ад на земле. 

Тема спасения человечества сквозная для русской философии и 
литературы. Традиционно русскую утопию всегда волновало даже не 
устройство справедливого государства, а возможности и способы вы-
здоровления, «очищения от зла» перед обретением земного рая. Пра-
прадедушка русского утопического романа, одна из первых попыток 
найти страну, где нет страданий и где все люди счастливы, – Успен-
ский сборник XIII в., куда входит апокриф «Сказание отца нашего 
Агапия, како ходил в рай во плоти». Достижение святости и прибли-
жение к Богу – таков путь Агапия. 

Ф.М. Достоевский в 1879 г. в «Сне смешного человека» выра-
жает неодолимый нравственный смысл утопии, говоря, что «люди 
могут быть прекрасны и счастливы, не потеряв способности жить на 
земле». И если очевидно, что острое недовольство действительно-
стью – неизбежная основа и условие утопического поиска, то следст-
вия далеко не однозначны. Об этом говорят исследования русского 
утопического романа. О нравственном же значении русской утопии 
свидетельствует Достоевский: «И если уж действительность нехоро-
ша, то при ясно сознаваемом желании лучшего можно, действитель-
но, как-нибудь собраться стать лучше». 

О.В. Кулешова 
 
 



Харьков, откуда имя твоё?      

 93 

Иван Саратов 
 

ХАРЬКОВ, ОТКУДА ИМЯ ТВОЁ?∗ 
 

Заслуженный работник культуры Украины Иван Ефимович 
Саратов является председателем Харьковской организации Всеук-
раинского союза краеведов. Книга посвящена происхождению на-
звания города Харькова. Многие исследователи истории Харькова 
пытались определить точную дату основания города и выяснить, 
почему он так назван. 

Исходя из разных точек зрения на дату основания города, 
праздновались различные его юбилеи: в 1905 г. – 250-летие, в 1956 г. – 
300-летие, в 2004 г. – 350-летие. Топоним1 «Харьков» появился в 
1654–1658 гг., когда на месте Харьковского городища был построен 
город-крепость Харьков. И. Саратов пишет, что первый дошедший 
до нашего времени документ, где упоминается город Харьков, был 
подписан 28 марта 1656 г. В нем предписывалось «русскому воеводе 
Селифонтову ведать Харьковскими черкасами и строить крепость по 
московскому образцу» (с. 21). Дело в том, что в XVI–XVII вв. укра-
инцев Поднепровья и Левобережья Днепра в документах Москов-
ского государства называли черкасами. 

Существует устное предание, будто здесь первым поселенцем был 
пасечник Харитон, по прозванию Харько, от которого получили название 
город Харьков и река Харьков. Украинский историк Д.И. Багалей (1857–
1932) разыскал такое предание в «Топографическом описании Харьков-
ского наместничества» 1785 г. Предание излагали и другие историки. 

Следующая легенда гласит, что имя Харьков город получил от 
                                                 

∗ Саратов И. Харьков, откуда имя твоё? – Харьков: Уникорт, 2009. – 258 с. 
1 Топоним – собственное название отдельного географического места. – Прим. 

ред. 



Иван Саратов 

 94 

трансформированного имени Ивана Каркача, который якобы был 
первым городским осадчим, но автор реферируемой книги считает 
это мнение не более чем легендой. В «Книге Большому Чертежу», т.е. 
в древней карте Российского государства 1627 г., описана «речная 
сеть в районе будущего города-крепости Харькова» (с. 67). 

Далее И.Саратов приводит целый ряд гипотез о происхождении 
имени города. Первую гипотезу высказал Дмитрий Григорьевич Гу-
милевский-Филарет, архиепископ Харьковской епархии. Он считал, 
что имя городу дала протекающая вблизи река, но не сказал, почему 
река Харьков носит это имя. 

Профессор Николай Яковлевич Аристов (1834–1890), декан ис-
торико-филологического факультета Харьковского университета, вы-
сказал в 1877 г. гипотезу о том, что «Харьковское городище – это ос-
татки половецкого города Шарукань и что слово “шарукань” с веками 
трансформировалось и превратилось в слово “Харьков”» (с. 81). Ги-
потез о расположении половецкого Шаруканя было много, пишет ав-
тор реферируемой книги, «его размещали на месте Харькова, Чугуе-
ва, Донецкого городища, Змиева и даже ниже Изюма» (с. 87). 

Академик Николай Яковлевич Марр (1865–1934) связал корень 
«хар» в слове «Харьков» с именем хазар. Хазарская империя в VII–X вв. 
раскинула свои владения от Днепра до Волги и от Кавказа и Крыма 
до широты Жигулей. Н.Я. Марр высказал свою точку зрения на про-
исхождение названия Харькова в работе «Чуваши-яфетиды на Вол-
ге», в которой говорится, что Qarekov (Харьков) не прилагательное, а 
племенное название хазар (с. 109–110). 

Профессор Харьковского национального университета Игорь 
Викторович Муромцев полагает, что слово «Харьков» является слож-
ным тюркским названием, где «хар» обозначает снег или лед, а «ков» 
может быть объяснено как узкое речище, берег или речка. В целом 
название Харьков, по мнению И.В. Муромцева, обозначает «холодная 
речка» (с. 118). Но он указал и на другое возможное тюркское значе-
ние морфемы «хар» – «плеск воды». И это позволяет толковать зна-
чение «хар» как «шумная река» (с. 120). 

Автор реферируемой книги приводит версию, связанную со 
словом «караул». Сторонники этой гипотезы считают, что на месте 
Харькова был сторожевой пост Караул. Когда на это место пришли 
украинские казаки с Правобережья Днепра, они исказили название 
«Караул», превратив его в «Харьков» (с. 122). И. Саратов полагает, 



Харьков, откуда имя твоё?      

 95 

что это всего лишь фантазия. Он высказывает и свое мнение, которое 
заключается в том, что имя Харькову оставили древние племена хор-
ватов, а именно – одно из восточнославянских хорватских племен, 
которые в те далекие времена жили на юго-востоке Европы. «За обы-
чай носить темную одежду соседние племена называли их “черны-
ми”. Возможно, что это были потомки киммерийцев, которых древ-
ние мореплаватели-финикийцы называли “темными”, а может ме-
ланхлены, что по-гречески означает “черноризцы”, т.е. люди в черной 
одежде» (с. 146). 

Проведенные автором реферируемой книги топонимические 
исследования показали, что в названиях более 250 рек, ручьев, балок 
на левом берегу Днепра и в бассейне Дона, имеются корни «черн», 
«кар» или «хар». Существование славянских племен на юго-востоке 
Европы, по мнению автора книги, относится к II–IV вв. нашей эры, 
т.е. задолго до заселения современной Хорватии в VI в.н.э. «Хорват-
ская» гипотеза И. Саратова основывается и на том, что в II–IV вв. 
первого тысячелетия в районе Керчи употреблялось личное имя 
«Хорват», которое скорее всего характеризовало каких-то лиц по эт-
ническому признаку. Впрочем, И. Саратов не утверждает, что его ги-
потеза является решением вопроса о названии «Харьков», ибо «реше-
ние этого чрезвычайно сложного и запутанного вопроса еще впереди» 
(с. 197). Для этого необходимы исследования в области сравнитель-
но-исторического языкознания и поиск археологами остатков куль-
турных слоев на древнем Харьковском городище. 

И.Г. 



Ю.Г. Морозов 

 96 

ТЕОРИЯ И ИСТОРИЯ СЛОВЕСНЫХ ФОРМ 
ХУДОЖЕСТВЕННОЙ КУЛЬТУРЫ 

Ю.Г. Морозов 
 

«ВЫБРАННЫЕ МЕСТА ИЗ ПЕРЕПИСКИ С ДРУЗЬЯМИ» 
НИКОЛАЯ ГОГОЛЯ В КОНТЕКСТЕ 

«БОЖЕСТВЕННОЙ КОМЕДИИ» ДАНТЕ АЛИГЬЕРИ∗ 
 

Автор реферируемой статьи полагает, что Гоголь не издал бы 
своих «Выбранных мест…», если бы миру не была известна «Божест-
венная комедия» Данте, а точнее – ее вторая часть «Чистилище»1. В 
предисловии Гоголь пишет о своей тяжелой болезни и о том, что он 
написал завещание. В песне первой «Чистилища» о смертельной бо-
лезни Данте рассказывает его проводник Вергилий, с которым поэт 
спускается в ад, а затем поднимается на гору чистилища. 

Во втором письме «Выбранных мест…» Гоголь говорит о мо-
ральной ответственности жен чиновников за злоупотребления, со-
вершаемые их мужьями. Таково же убеждение Манфреда в третьей 
песне «Чистилища», который считает, что честь мужчины зависит от 
женщины. В письме Гоголя, озаглавленном «Значение болезней», со-
держится совет покорно принимать любую болезнь с верой, что недуг 
этот нужен, а молиться Богу, чтобы открылось чудное значение и вся 
глубина высокого смысла болезни. А у Данте флорентиец Белаква 

                                                 
∗ Морозов Ю.Г. «Вибранi мiсця iз листування з друзями» Миколи Гоголя в 

контекстi «Божественноï комедïï» Данте Алиг’єрi. Цiннiсно-релятивний аналiз творiв // 
Гуманiтарнi науки. – Киïв, 2009. – № 2. – С. 169–178. 

1 Сам Данте называл поэму «Комедией», название «Божественная комедия» 
придумал Дж. Боккаччо. – Прим. ред. 



«Выбранные места…» Николая Гоголя      

 97 

объясняет поэту, что сам он оказался в чистилище из-за того, что ле-
нился молиться. 

В четвертом и пятом письмах Гоголя речь идет о том, чтó такое 
слово, и о чтениях русских поэтов перед публикой. Такие чтения, по 
убеждению Гоголя, могут принести много публичного добра. В пятой 
песне «Божественной комедии» Данте встречается с итальянским 
трубадуром XIII в. Сорделло, который прославился обвинением то-
гдашних государей в отсутствии добродетели. 

В письме «О помощи бедным» Гоголь пишет, что такая помощь 
должна исходить от умных священников, которые могут растолко-
вать человеку глубокий смысл его несчастья. У Данте Вергилий при-
знается, что его грех состоял в отсутствии веры. 

Ключевым в «Выбранных местах…» считается письмо «О ли-
ризме наших поэтов», в котором Гоголь рассказывает В.А. Жуков-
скому о происхождении оды Пушкина императору Николаю I, кото-
рая появилась в печати под скромным названием «К Н***» и начина-
ется словами «С Гомером долго ты беседовал один». Ода посвящена 
позерству власти: «Ты любишь с высоты скрываться в тень долины 
малой». Настоящее же смирение власти Гоголь находит в пушкин-
ском стихотворении «Пир Петра Первого», где царь извиняет своего 
виноватого подданного и устраивает в честь этого примирения пир. У 
Данте подобный пример смирения описывается в одиннадцатой песне 
«Чистилища», когда главарь гибеллинов, стоя на площади на коленях, 
умоляет сограждан собрать деньги, необходимые для выкупа его дру-
га у короля Карла I Анжуйского. 

В письме XVIII под названием «Четыре письма разным лицам 
по поводу “Мертвых душ”» Гоголь, в частности, объясняет, почему 
он сжег второй том своего романа. Он пишет, что сжигает, когда 
нужно сжигать, и что дело его – «душа и прочное дело жизни», т.е. 
отстаивает свой творческий принцип. Через боль души воспринимает 
у Данте мир римский папа Адриан V.  

В последней, тридцать третьей песне «Чистилища» Беатриче, 
обращаясь к Данте, провозглашает идею Божьей справедливости ради 
спасения Рима. Последнее письмо «Выбранных мест…» Гоголя имеет 
название «Светлое Воскресение» и завершается утверждением: «У 
нас прежде, нежели во всякой другой земле, воспразднуется Светлое 
Воскресение Христово». 

Автор реферируемой статьи отмечает не только схожие сюжеты 



Ю.Г. Морозов 

 98 

у Гоголя и Данте, но и различие между сравниваемыми произведе-
ниями. Так, если в «Чистилище» прежде всего идет речь об очищении 
посредством веры, то Гоголь рассуждает в своих «Выбранных мес-
тах…» об очищении делами, поступками, самой жизнью во имя веры 
и ее разумных основ. Если Данте отстаивает очищение души, то Го-
голь говорит об очищении души и общества. Подход Данте автор ста-
тьи называет «предренессансным», а подход Гоголя можно назвать 
«просветительским», т.е. непосредственно опирающимся на челове-
ческий ум, на рацио, как символ нового времени накануне великих 
научных открытий в психологии личности и всего общества (с. 178). 

 
И.Г. 

 
 
 
 



Запрещенный Гоголь       

 99 

Ольга Наумова 
 

ЗАПРЕЩЕННЫЙ ГОГОЛЬ ∗ 
 

Гоголь оставил много загадок. Одна из самых странных исто-
рий случилась с его книгой «Выбранные места из переписки с друзь-
ями». Ее он считал своей единственно дельной книгой. Но она не бы-
ла принята ни критикой, ни читателями. Огромный удар нанесла цен-
зура: пять глав были сняты, другие сокращены и искажены. 

Но удар со стороны читателей и критики оказался сильнее. 
Апофеозом всеобщего осуждения стало письмо Белинского, который 
объявил, что Гоголь изменил своему дарованию и убеждениям и что 
язык книги говорит о падении таланта. Вслед за Белинским все про-
возгласили, что Гоголь сошел с ума. 

Письмо Белинского к Гоголю, за хранение которого когда-то 
пострадал Достоевский, сегодня изучают в школах, хотя вряд ли кто-
то держал в руках то произведение, которому оно посвящено. Остал-
ся штамп, который закрепился в сознании читателей: «В конце жизни 
Гоголь пришел к религиозному помешательству». Однако Гоголь за-
кончил жизнь в здравом уме и твердой памяти, просто то, что он соз-
дал, не соответствовало канону обличителя помещиков-душегубов. 

Гоголь всегда считался с мнением читателей и критиков, пони-
мая, что строгие отзывы помогают совершенствовать себя и свои 
книги. Но на этот раз несправедливость упреков его поразила и заста-
вила написать большую статью («Авторская исповедь»), где он по-
старался честно ответить на вопрос, почему он обратился к другому, 
по мнению читателей, совершенно ему чуждому. 

                                                 
∗ Наумова О. Запрещенный Гоголь // Человек без границ. – М., 2009. – № 5. – 

С. 22–29. 



Ольга Наумова 

 100 

Анализ произведений Гоголя доказывает мысль, высказанную 
самим писателем, об участии Творца в неожиданной для многих 
«перемене», которая оказалась следствием давно выбранного пути. 

Первые признаки недоумения публики проявились еще в 
1835 г., когда вышел сборник «Арабески». Гоголь пишет в преди-
словии, что собрание это составили «пьесы», написанные «от ду-
ши», предметом которых автор избирал то, что его «сильно пора-
жало». Читатель, считал Гоголь, увидит в произведении «много 
молодого». Однако отзыв в журнале «Пчела» демонстрирует не-
приятие и непонимание читателем авторского замысла: «Зачем ри-
совать неприятную картину заднего двора жизни и человечества 
без всякой видимой цели?» 

Гоголя хвалили за «Миргород», за «Бульбу», за «Вия», за 
«Старосветских помещиков», за «беспрерывный хохот». Лишь толь-
ко Белинский выступил в защиту того, о чем действительно писал 
автор. В статье, помещенной в московском «Телескопе», Белинский 
ставит Гоголя наравне с Пушкиным, объявляет его «главою поэтов», 
сравнивает с Шекспиром и Гёте. 

Но всем было гораздо приятнее видеть в Гоголе комика, что и 
сослужило дурную службу «Ревизору». Публика увидела в «Ревизо-
ре» водевиль, забавные приключения смешного враля, гротескных 
злодеев, которые даже очень преувеличены. «Ревизор» имел успех, 
все рукоплескали, но автор сбежал с премьеры: «Никто не понял!!!» 
Он давно перестал выдумывать «смешные лица и характеры», меч-
тая силой данного ему Богом таланта показать России, какова она, 
чтобы Россия увидела себя, ужаснулась и очистилась. 

Сюжет «Мертвых душ», как и сюжет «Ревизора», по словам 
Гоголя, был подарком Пушкина. В основу легли реальные факты, но 
характеры героев не были списаны с конкретных личностей, и не 
было у них социальной и политической подоплеки. И Чичиков, и 
Манилов, и Коробочка, и Хлестаков в «Ревизоре» имели прототипом 
самого автора. Это были его пороки и недостатки, преувеличенные, 
гипертрофированные, выставленные на всеобщее осмеяние. Начи-
нал Гоголь всегда с себя. 

«Мертвые души», изобразившие не «лакированную» Россию, 
напугали многих. Но не напугать читателя хотел Гоголь. Он строил 
свою поэму, как Данте «Божественную комедию». Задумывал соз-
дать три части: «Ад», «Чистилище» и «Рай». Мертвые души долж-



Запрещенный Гоголь       

 101 

ны воскреснуть, но для этого им нужно обрести чистоту душев-
ную. Эта же мысль заключена в неотправленном письме 1847 г. к 
Белинскому. 

После выхода первого тома в 1841 г. писателя опять подстере-
гает сражение с цензурой. Но главным испытанием стала неодно-
значная реакция читателей. Одни (Герцен, Белинский) называли Го-
голя «гениальным поэтом и первым писателем современной Рос-
сии», другие обвиняли в клевете на Россию, в литературной безгра-
мотности, а поэму называли грязным бездарным произведением. 
Лирические отступления подверглись наибольшей критике. В них 
увидели признаки самохвальства и гордости. Всех оскорбляла ис-
кренность Гоголя, его стремление «выворачивать себя наизнанку» 
перед публикой, его слова о лицемерно-бесчувственном современ-
ном суде. 

Гоголь не спешит с продолжением «Мертвых душ», видя пе-
ред собой сложную задачу. Он не мог описывать то, чего нет. Чтобы 
представить «живую душу» «небесного гражданина», необходимо 
сначала указать путь к ней, то есть пройти этот путь самому. Жела-
ние быть лучше Гоголь считал самым ценным из своих качеств. 

В 1845 г., предчувствуя смерть, Гоголь пишет новое духовное 
завещание и сжигает рукопись второго тома «Мертвых душ». Вме-
сто ожидаемого всеми второго тома, где писателю пришлось бы 
дать уже готовые образы идеальных людей, он выпускает книгу 
«Выбранные места из переписки с друзьями», дающую очень прак-
тические и конкретные советы каждому – как использовать данные 
Богом и судьбой обстоятельства и потенциалы личности, чтобы на 
своем месте максимально служить общему благу. 

Не было такой сферы русской жизни, которой бы он не кос-
нулся. Он пересматривает все – от управления государством до от-
ношений между супругами. Эта книга явила России другого Гоголя 
– не юмориста и не писателя, а философа, стремящегося не к созда-
нию совершенных литературных произведений, а к духовному со-
вершенствованию. Эту книгу единодушно осудили все: и друзья и 
враги. Практически ни разу ее не издавали без купюр.  

Гоголя читали чужими глазами, хотя сам он предостерегал от 
подобной ошибки: «Не судите обо мне и не выводите своих заклю-
чений: вы ошибетесь, подобно тем из моих приятелей, которые, соз-
давши из меня свой собственный идеал писателя, сообразно своему 



Ольга Наумова 

 102 

собственному образу мыслей о писателе, начали было от меня тре-
бовать, чтобы я отвечал ими же созданному идеалу». 

Завещание, которое Гоголь оставил России, он написал за два 
дня до смерти на клочке бумаги: «Будьте не мертвые, а живые ду-
ши…» 

 
О.В. Кулешова 

 
 



Типы онейротопов       

 103 

Н.В. Изотова 
 

ТИПЫ ОНЕЙРОТОПОВ В ПРОЗЕ А.П. ЧЕХОВА∗ 
 

Онейротоп обозначает более широкое понятие, чем сновидение. 
Онейротоп – это «комплекс художественных средств, связанный с 
изображением сновидения в текстах художественной литературы. 
<…> Онейротоп шире, чем сновидение, и в содержательном аспекте 
и, так сказать, формальном, ибо заключается в больших единицах 
текста: в него входит не только само сновидение, но и все те художе-
ственные детали, которые с ним связаны»1. 

Н.В. Изотова из Южного федерального университета в Ростове-
на-Дону насчитывает в прозе А.П. Чехова около ста онейротопов и 
делит их на онейротопы-события, онейротопы-объекты и онейрото-
пы-«жизнь-сон». В рассказах «Спать хочется», «Сон», «Сон репорте-
ра», «Сонная одурь», «Зеркало», «Умный дворник», «Козел или него-
дяй» онейротопы-события занимают бóльшую часть текста или весь 
текст и выполняют сюжетообразующую функцию. В этих рассказах 
онейротопы представляют часть прошлой жизни персонажей либо 
будущее персонажа. В некоторых сон выдается персонажем за реаль-
ность, а реальность – за сон. В рассказах «Спать хочется» и «Умный 
дворник» в сновидение проникает настоящая действительность, опи-
санная Чеховым до начала сна. «Мысли персонажа, возникающие у 
него в связи с реальностью, находят отражение в воссоздаваемой во 
сне действительности в виде реплик диалога» (с. 769). 

                                                 
∗ Изотова Н.В. Типы онейротопов в прозе А.П. Чехова // Русский язык: исто-

рические судьбы и современность. – М.: Изд-во Моск. ун-та, 2010. – С. 769–770. 
1 Теперик Т.Ф. Поэтика сновидения античного эпоса: основные мотивы // 

Культурология: Дайджест. – М.: ИНИОН, 2008. – № 3(46). – С. 105–106. 



Н.В. Изотова 

 104 

Онейротопы-объекты представляются только в качестве обо-
значений того, что снилось. «Эти сны могут быть связаны с различ-
ными эмоциональными отношениями спящего с другими персонажа-
ми (“Цветы запоздалые”, “Ариадна”, “Дама с собачкой”, “Вор” и 
др.)» (с. 769). Сны часто пересказываются персонажами Чехова в 
сжатом виде: «Черный монах», «Палата № 6», «Степь», «Пари», «По-
прыгунья», «Аптекарша», «Моя жизнь», «В сарае». Будущие события, 
т.е. «вещие сны» персонажи Чехова видят в трех рассказах: «Нахлеб-
ники», «Последняя могиканша», «Perpetuum mobile». 

«Сны о жизни», в которых описываются события и явления ре-
альной жизни, по мнению автора реферируемой статьи, сводятся к 
тому, что «прошлое воспринимается и оценивается как что-то поло-
жительное, настоящее как сложное и тяжелое, будущее как желанное, 
но невозможное» (с. 769). Таких чеховских произведений Н.В. Изото-
ва насчитывает около двадцати. Среди них – «Дом с мезонином» и 
«Человек в футляре». 

В прозе А.П. Чехова, как правило, ирреальность в виде сна 
включается в реальность, «она дополняет, расширяет, раздвигает ре-
альность и является одним из способов представления достоверности 
жизни» (с. 770). 

И.Л. Галинская 
 
 



Павел и Евдокия       

 105 

И.И. Смаржевская 
 

ПАВЕЛ И ЕВДОКИЯ∗ 

 
Реферируемая работа рассказывает о людях, которые, по мысли 

автора, послужили М.А. Булгакову прототипами Мастера и Маргари-
ты в его знаменитом романе. Речь идет о Павле Пантелеймоновиче 
Кошаровском (1876–1938) и его супруге Евдокии Петровне Кошаров-
ской (1897–1977), которые входили в круг московских интеллигентов, 
называемых «пречистенцами» (с. 31). На Пречистенке и в ее переул-
ках, застроенных уютными особнячками, в 20–30-е годы прошлого 
века «жила особая прослойка интеллигенции» (с. 32). Это были семьи 
писателей, художников, актеров, философов. Н.М. Покровский (дядя 
Булгакова), Н.Н. Лямин, С.С. Топленинов, В.В. Дмитриев, С.А. Ермо-
линский, Б.А. Пильняк, С.С. Заяицкий, Е.И. Замятин, Г.Г. Шпет и др. 
жили в пречистенских переулках и общались между собой. В 1924 г. 
в доме 9 по Обухову переулку поселился М.А. Булгаков с Л.Е. Бело-
зерской. 

Любовь Евгеньевна Белозерская-Булгакова в работе «О, мед 
воспоминаний» рассказывает, что Булгаков читал в квартире Лями-
ных «людям высокой квалификации», по его словам, «Белую гвар-
дию», «Собачье сердце», «Зойкину квартиру», «Мольера», «Консуль-
танта с копытом», который лег в основу романа «Мастер и Маргари-
та» (цит. по: с. 36–37). «Прелесть нашего жилья состояла в том, что 
все друзья жили в этом же районе», – вспоминала Любовь Евгеньевна 
(цит. по: с. 37). 

Павел Пантелеймонович и Евдокия Петровна Кошаровские жи-
ли в Большом Афанасьевском переулке в доме 6-а, «в двух шагах» от 
                                                 

∗ Смаржевская И.И. Павел и Евдокия. – М.: МАКС Пресс, 2009. – 91 с. 



И.И. Смаржевская 

 106 

Обухова переулка. Автор реферируемой книги считает, что Булгаков 
познакомился с Кошаровскими в 1916 г. (с. 60). Ведь интерес Булга-
кова к «пречистенской» среде был, по словам М. Чудаковой, «ост-
рым, менявшимся на протяжении жизни и окрашенным литературно» 
(цит. по: с. 45). 

14 февраля 1938 г. Павел Пантелеймонович Кошаровский был 
арестован по обвинению в шпионаже в пользу Японии. 14 марта 1938 г. 
он поступил в больницу Таганской тюрьмы, где скончался 22 апреля 
1938 г. от сердечной слабости и отека легких. В 1990 г. он был реаби-
литирован. По мнению автора реферируемой книги, именно Коша-
ровский был прототипом Мастера (с. 67), и следовательно, его жена 
Евдокия Петровна Кошаровская стала прототипом Маргариты. 

Реферируемую книгу сопровождает рецензия кандидата фило-
логических наук Е.А. Яблокова, помещенная на обложке. Рецензент 
считает, что не все аспекты работы И.И. Смаржевской равно интерес-
ны и удачно изложены. С «булгаковедческой» точки зрения ценно 
сообщение о взаимоотношениях писателя с «пречистенской» средой. 
«Что же касается попыток И.И. Смаржевской напрямую сопоставить 
персонажей булгаковских произведений с реальными лицами, то 
здесь результат оказывается не очень убедительным», – пишет Е.А. 
Яблоков. 

И.Г. 
 
 
 
 
 
 



Стилистические аспекты творчества В.В. Набокова       

 107 

И.Л. Галинская 
 

СТИЛИСТИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ ТВОРЧЕСТВА 
В.В. НАБОКОВА 

(Обзор) 
 

Аннотация: обзор рассматривает ряд стилистических приемов в 
творчестве В.В. Набокова. 

Ключевые слова: В.В. Набоков, проза, драматургия. 
Annotation: the review considers some stylistic devices of V.V. 

Nabokov’s creative work. 
Keywords: V.V. Nabokov, the prose, the dramatic composition. 
 
Подобно Марселю Прусту, искавшему в своем романе «утра-

ченное время», Владимир Набоков воссоздает «огромное здание вос-
поминания», т.е. навсегда утраченный эмигрантами блистательный 
Санкт-Петербург. Противопоставление скорбного мира эмиграции 
великолепному Санкт-Петербургу подчеркивается и цветовой гаммой 
романов «Машенька», «Защита Лужина», «Дар», «Бледный огонь», 
где превалирует тусклый загробный мир серых теней, неотвязных 
сновидений, потустороннего зазеркалья. А Санкт-Петербург и усадь-
бы Выра и Батово, где писатель жил в детстве и юности, в романах и 
рассказах Набокова «предстают обычно в ореоле радужной и цвето-
вой гаммы» (1). 

Т.Н. Белова считает, что в изображении реалий Санкт-
Петербурга у Набокова прослеживаются литературные параллели с 
«Алисой в стране чудес» и с «Алисой в Зазеркалье» Льюиса Кэррол-
ла. Используя прием уменьшения и увеличения петербургских реа-
лий, Набоков придает им символический смысл. Санкт-Петербург 
«представлен и в ореоле радужных красок “счастливой невозврати-



И.Л. Галинская 

 108 

мой поры детства”, и одновременно в сопряжении с разнесенными во 
времени трагическими утратами – возлюбленных, близких, Родины – 
и противопоставлен мертвенному безликому миру эмиграции», – за-
ключает Т.Н. Белова (1). 

Стилистическая особенность использования Набоковым такого 
пунктуационного знака, как скобки, анализируется в работе А.В. Ле-
денёва. Автор считает, что скобки употребляются писателем, чтобы 
«обозначить дистанцию между точками зрения героя и повествовате-
ля» (4). Особенно часто Набоков использует скобки в жанре рассказа. 
Наибольшее количество скобок автор находит в рассказе «Круг» (18 
на 10 страницах). «Скобки пунктуационно оформляют в этом расска-
зе вставные конструкции, являющие собой вторжение одного речево-
го потока в другой» (4). Рассказ повествует о встрече героя Иннокен-
тия в эмиграции, когда он был проездом в Париже, с Таней, в кото-
рую он влюбился в России за двадцать лет до этого. Главное содер-
жание «скобочных» вставок – это вербализация чувств героя, потря-
сенного встречей с прежней возлюбленной, отчего линия жизненного 
сюжета превращается в неподвластный времени «круг памяти» (4). 
Автор работы напоминает читателю высказывание Андрея Белого из 
книги «Символизм», что «каждое слово поэта, каждый знак препина-
ния не рождается случайно, а медленно кристаллизуется в сложном, 
как мир целом» (цит. по: 4, с. 857). 

Использованию сравнений в романе Владимира Набокова 
«Дар» посвящена работа С.В. Буланковой. Она пишет: «Компаратив-
ные конструкции в романе “Дар”, обладая способностью расширять 
пространство текста», реализуют важнейшую часть авторского за-
мысла, «способствуют привлечению читательского внимания и акти-
визации его творческого воображения» (2). В качестве примера автор 
работы приводит рассказ героя романа о домовом музее его отца, 
«где стояли рядами узкие дубовые шкапы с выдвижными стеклянны-
ми ящиками, полными распятых бабочек (остальное – растения, жу-
ков, птиц, грызунов и змей – он отдавал на изучение коллегам), где 
пахло так, как пахнет, должно быть в раю»1. 

Особый интерес в романе Набокова «Дар» представляют рас-
пространенные сравнения, благодаря которым создается законченный 
образ. Примером такого распространенного компаратива, согласно 

                                                 
1 Набоков В. Дар. – М., 1990. – С. 110. 



Стилистические аспекты творчества В.В. Набокова       

 109 

С.В. Буланковой, является сравнение творческого процесса с воспоми-
наниями о сне в третьей главе романа: «Как только я приступал к тому, 
что мнилось мне творчеством <…>, все гасло на гибельном словесном 
сквозняке, а я продолжал вращать эпитеты, налаживать рифму, не за-
мечая разрыва, унижения, измены, – как человек, рассказывающий 
свой сон (как всякий сон, бесконечно свободный и сложный, но свора-
чивающийся как кровь, по пробуждении)»1. 

Автобиографию и свои воспоминания В. Набоков, можно ска-
зать, писал трижды – два раза на английском языке и один раз по-
русски: «Conclusive evidence», «Speak, Memory» и «Другие берега». 
Автобиографический роман «Другие берега» (1954) писатель опреде-
лил как «исповедь синэстета», которую «назовут претенциозной те, кто 
защищен от таких просачиваний и смещений чувств более плотными 
перегородками, чем защищен я»2. В психологии синэстезией называют 
явление «смешения чувств» или «пересечения чувств», т.е. восприятие 
сопровождается другим, дополнительным ощущением. 

Е.В. Омельченко, исследуя тему памяти в «Других берегах», 
приходит к выводу, что память у Набокова – «это дом, страна, храни-
лище историй и коллекций, вечный механизм, позволяющий не просто 
воспроизвести алгоритм, а вспомнить с эмоциональной точностью 
диапазон вкуса, цвета, запаха, ощущений, память – это оптический 
прибор, позволяющий разглядеть прошлое издалека» (5). Е.В. Омель-
ченко приводит целый ряд ключевых художественных образов, свя-
занных с памятью в «Других берегах»: «винтик наставленной памяти», 
«столица памяти», «красный угол памяти», «полка памяти», «стеклян-
ный стеллаж памяти», «взгляд памяти», «энергия памяти» (5, с. 719). 

В написанной в мае 1923 г. в Берлине драме в двух действиях 
«Смерть» В. Набоков рассказывает о событиях, которые происходят в 
Кембридже в 1860 г. В пьесе идет речь о том, что магистр наук Гонвил 
хочет выяснить у студента Эдмонда, который часто бывает у него в 
доме, любит ли юноша молодую жену Гонвила Стеллу. Гонвил велит 
сказать Эдмонду, что Стелла умерла. Юноша просит учителя, чтобы 
тот дал ему яду. Гонвил дает ему пузырек с ядом, и Эдмонд умирает. 
Так заканчивается первое действие пьесы. 

Во втором действии через несколько мгновений Эдмонд то ли 

                                                 
1 Набоков В. Дар. – М., 1990. – С. 110. 
2 Набоков В. Другие берега. – М., 1989. – С. 28. 



И.Л. Галинская 

 110 

приходит в себя, то ли он уже очутился на том свете. Расспросив Эд-
монда о его отношениях со Стеллой, Гонвил сообщает, что раствор 
был безвредный и что Стелла жива, и зовет ее. Юноша вначале не ве-
рит, думает, что это потустороннее видение, но в конце концов осозна-
ет, что и он, и Стелла живы. Вдова писателя Вера Евсеевна Набокова 
говорила, что в пьесе «Смерть» тема «потусторонности» является ос-
новной. 

И.Н. Коржова полагает, что в пьесе «Смерть» эстетическая до-
минанта принадлежит звуковым образам. «Герой внимает звукам с не-
ба, хотя это не музыка сфер, а невнятный гул» (3). Чувства героя сов-
падают с гулом небес, «что заставляет рассмотреть любовь Эдмонда к 
Стелле в символическом ключе. Это не личная симпатия, а проявление 
зачарованности мировыми тайнами, доносящимися как смутный звук» 
(3, с. 706). Ведь кульминационный момент развития отношений Эд-
монда и Стеллы – приобщение к миру звездного гула, согласно И.Н. 
Коржовой. 

Заметим в заключение, что знания, которые имеются у писателя, 
обычно входят в контекст культуры, в контекст времени и ведут к соз-
данию в художественном произведении эзотерического смысла, т.е. 
смысла для «посвященных». Именно таким «посвященным» и стано-
вится литературовед, находящий ключи к загадкам произведения, к 
источникам тех или иных композиционных и стилистических приемов, 
а также к литературным аллюзиям в творчестве писателя. 

 
 

Список литературы 
 

1. Белова Т.Н. Художественные аспекты изображения Санкт-Петербурга в романах 
В. Набокова-Сирина // Русский язык: исторические судьбы и современность. – М.: 
Изд-во Моск. ун-та, 2010. – С. 855–856. 

2. Буланкова С.В. Изобразительно-выразительная функция компаративов в тексте ро-
мана В.В. Набокова «Дар» // Там же. – С. 694. 

3. Коржова И.Н. Семантическое поле «звук» в пьесе В. Набокова «Смерть» // Там же. – 
С. 706–707. 

4. Леденёв А.В. Художественные функции скобочных конструкций в произведениях 
В. Набокова // Там же. – С. 856–857. 

5. Омельченко Е.В. Языковые средства выражения темы памяти в романе В. На-
бокова «Другие берега» // Там же. – С. 718–719. 



Сказки для детей и взрослых        

 111 

Илья Барабаш 
 

СКАЗКИ ДЛЯ ДЕТЕЙ И ВЗРОСЛЫХ∗ 

 
Сказки учат нас особому языку, не обыденному, привычному, а 

скорее метафорическому. Язык – это мировоззрение, способ воспри-
ятия мира и осознания себя в нем. Вильгельм Гумбольдт, положив-
ший начало языкознанию, дал толчок исследованию сказки. Усваивая 
язык сказок, человек усваивает язык понятий, принципов, моральных 
законов, действующих в мире. В сказках добро всегда побеждает зло. 
Понятие силы относительно. Бескорыстная помощь возвращается 
добром, скромность и трудолюбие вознаграждаются, а тот, кто ищет 
только награды, оказывается ни с чем. Успех ждет не того, кто пыта-
ется добиться цели любой ценой, а того, кто обращает внимание на 
средства, которыми эта цель достигается. 

Сказка открывает иное измерение – измерение не-обыденного. 
Пространство, в котором жизнь человека получает другой, более глу-
бокий смысл. Вопрос реальности сказок – вопрос языка, на котором 
мы говорим. 

Вопрос смысла и истоков сказки занимал многие умы. Братья 
Вильгельм и Якоб Гримм были не только собирателями сказок, но в 
первую очередь исследователями фольклора. В России сказки изуча-
ли Владимир Даль, Александр Афанасьев и Владимир Пропп. За ру-
бежом – Эдвард Тейлор, Джозеф Кэмпбелл, Джон Рональд Руэл Тол-
кин, а также основоположник глубинной психологии Карл Густав 
Юнг. 

Исток сказки искали в «прамифе», некоем «пранароде», от ко-

                                                 
∗ Барабаш И. Сказки для детей и взрослых // Человек без границ. – М., 2009. – 

№ 5. – С. 5–12. 



Илья Барабаш 

 112 

торого путями заимствования и передачи традиции сказки распро-
странились по всему миру. И поэтому у разных народов в далекие 
друг от друга эпохи можно найти схожие элементы. Как бы далеки ни 
были народы друг от друга и в географическом, и в культурном от-
ношении, душа человека была всегда одна и та же, с вечными вопро-
сами о пути, о судьбе, о жизни и смерти, со стремлениями и мечтами, 
страданиями и страхами. 

В сказках и мифах мы находим отголоски древних учений о пу-
ти героя, пути инициации или посвящения. О пути становления инди-
видуальности человека, пути самопознания говорил Юнг. Этот путь 
подразумевает переход в новое более совершенное состояние, преоб-
ражение героя. Миф – это не история когда-то произошедших собы-
тий, а вечная драма, разворачивающаяся в нашем внутреннем про-
странстве. Сказка построена по тем же законам. 

Сказка начинается нарушением по неведению или просто по 
глупости какого-либо запрета, правила. За этим следует несчастье, 
избавления от которого можно достичь лишь с помощью больших 
усилий, пройдя долгий путь испытаний, чтобы в конце пути обрести 
утраченное, но обрести уже новым человеком – героем, царевичем. 
Или в жизнь персонажа вторгается вдруг нечто неожиданное, потус-
тороннее, некие волшебные, неведомые силы, меняющие всю судьбу 
героя и заставляющие меняться его самого. Границы привычного ми-
ра открываются, равновесие нарушается, и герою нужно искать но-
вую гармонию на ином уровне. Возвращение к старому уже невоз-
можно, гибельно для души человека. На этих же принципах построе-
на античная трагедия («Царь Эдип» Эсхила) и «Гамлет» Шекспира. 

Важно, что сначала герой не знает, куда ему идти дальше. Цель 
этого пути нерациональная. Это путешествие в другое, совершенно 
незнакомое страннику измерение, которое предстоит ему освоить. 
Важно, что на этом пути герою предстоят встречи с волшебными су-
ществами – существами иной реальности. Первая часть странствий 
героя – еще не путь, а блуждания наугад без понимания цели пути. 
Осознанный путь начинается с пересечения героем границы, разде-
ляющей два мира, – мир обыденный и волшебное царство.  

Баба-Яга – хранитель перехода в иную сферу. Ее символизм 
связан с миром мертвых. Герой должен отправиться в это царство для 
того, чтобы обратно вернуться победителем, обновленным, способ-
ным соединить оба мира в своей душе: реальность обыденную, ра-



Сказки для детей и взрослых        

 113 

циональную и реальность иную, мир мечты, воображения, мир смы-
слов. В образе Бабы-Яги запечатлелось отношение человека к миру 
иному. Это образ, пугающий и отталкивающий, это видение мира, 
выходящего за рамки привычного. Двойственность Бабы-Яги, страш-
ной и мудрой, помогающей герою, отражает двойственность души 
человека, страх перед преодолением себя и победу над собой, позво-
ляющую идти дальше. 

Фигура Кощея загадочна. На Руси кощунами в дохристианские 
времена называли сказки, басни, мифы. А в XI в. кощуна приобрела 
оттенок чего-то ложного, нечистого. Возможно, когда-то под именем 
Кощея скрывались волхвы, знатоки традиций и хранители знаний, 
передававшихся через сказки и мифы из поколения в поколение. Ко-
щей магический корень сказки. Он незримо присутствует в ней на 
протяжении всего повествования. Чтобы добраться до смерти Кощея, 
герою нужно было преодолеть инерцию земли, пробудить силу жиз-
ни, которую имеет вода, или способность преображать себя и мир 
вокруг, подобно огню. 

В финале сказки герой обретает полноту жизни. Соединяются 
две части души человека – головная и сердечная. Мудрость и зре-
лость выражаются в способности связывать красивые и глубокие со-
стояния души и конкретные реалии повседневной жизни. И если в 
начале сказки герой лишь следует за более сильными, чем он сам, об-
стоятельствами, то в конце он становится способным их побеждать и 
подчинять. 

О.В. Кулешова 
 
 
 
 



М. Липовецкий 

 114 

М. Липовецкий 
 

ТРИКСТЕР И «ЗАКРЫТОЕ» ОБЩЕСТВО∗ 
 

На территории бывшего Советского Союза к настоящему вре-
мени существуют девять памятников Остапу Бендеру, множество па-
мятников Буратино, как минимум четыре памятника барону Мюнх-
гаузену, два памятника Василию Тёркину, поручику Ржевскому, 
Ходже Насреддину, памятники Коровьеву и Бегемоту, а также Ве-
ничке Ерофееву и солдату Швейку.  

Эти персонажи объединяет то, что все они достаточно отчетли-
во репрезентируют культурный архетип трикстера. Не менее показа-
тельны в этом отношении многочисленные советские кино- и теле-
персонажи, герои советского детства, а также трикстеры из советских 
анекдотов. Бессознательное или сознательное трикстерство было ха-
рактерно для разнообразных советских деятелей культуры: К. Чуков-
ского, А. Кручёных, Ф. Раневской, М. Светлова, Н. Эрдмана, Н. Бого-
словского и др. Все эти персонажи, несмотря на все различия между 
ними, представляют некую константу русской культуры ХХ в., кон-
станту, которая хоть и в трансформированном, но узнаваемом виде 
сохранилась и в постсоветской культуре.  

Трикстер оказался востребован в советскую эпоху как персо-
наж, противоположный «наивному» герою, модифицированному Ива-
ну-дураку, который в официальной культуре изображался как основ-
ной герой революционной эпохи (например, «Страна Муравия» Твар-
довского, «Член правительства» Зархи и Хейфица, «Светлый путь» 
                                                 

∗ Липовецкий М. Трикстер и «закрытое общество» // НЛО. – М., 2009.– № 100. – 
С. 224–245. 
 



Трикстер и «закрытое» общество         

 115 

Александрова), а в контрофициальной – как основная жертва советской 
социальности («Усомнившийся Макар» Платонова, «Один день Ивана 
Денисовича» Солженицына, «Привычное дело» Белова и т.д.). Напро-
тив, советский трикстер, по-видимому, наиболее адекватно воплотил 
силу цинизма, необходимого для выживания в постоянно меняющих-
ся, непонятных и непрозрачных социальных условиях советского об-
щества, отражая в комической, игровой форме ту реальную социаль-
ность, которая сложилась в результате большевистского эксперимен-
та и которая не вписывалась в структуры как официального советско-
го, так и неофициальных дискурсов. 

Из всего набора качеств, восходящих к мифологическому трик-
стеру и обозначаемому термином «архетип трикстера», в советской 
культуре актуализируются лишь некоторые.  

Во-первых, это амбивалентность и функция медиатора – харак-
теристики, составляющие ядро архетипа трикстера, в том числе и со-
ветского. Эти персонажи не аморальны, а внеморальны. Вместе с тем 
эта внеморальность прямо вытекает из способности трикстера не 
«влипать» в какую-то одну систему ценностей, нарушать, разрушать 
и непочтительно высмеивать границы между оппозициями, в том 
числе и сакральными. Например, в Остапе Бендере официальный 
взгляд на права личности (коллектив – все, а индивид – ничто, мо-
рально подозрителен и, скорее всего, преступен) неразрывно сплетен 
с западным индивидуализмом, причем оба воспеты и осмеяны. Эта 
способность героя вмещать противоположные культурные элементы, 
порождая гибриды и компромиссы, столь востребованные в совет-
ской культуре, предопределена именно архетипическими свойствами 
трикстера как медиатора-парадоксалиста. Каждый советский трик-
стер маневрирует и комически преодолевает разрывы между офици-
альным и неофициальным планом советского общества, причем чаще 
всего идет путем создания комических, нередко провокационных 
гибридов между официальными и неофициальными языками, симво-
лическими и практическими экономиками, символами и идеологема-
ми. Этот путь находит свое воплощение прежде всего в виртуозных 
языковых играх – в этом смысле не только Остап с его афоризмами, 
но и Веничка из «Москвы–Петушков» занимают лидерские позиции 
среди советских трикстеров. 

С амбивалентностью трикстера непосредственно связана лими-
нальность (от лат. – limen – порог; промежуточное положение инди-



М. Липовецкий 

 116 

вида в социокультурной структуре, когда прежняя социальная роль 
оставлена, а новая еще не принята. – Реф.). Лиминальные персонажи 
обитают в промежутке между позициями, определенными и предпи-
санными законом, обычаем, условностями или ритуальным порядком. 
В соответствии с этим трикстер практически всегда изображается как 
человек дороги, его происхождение туманно, его социальная позиция 
неуловимо изменчива. Трикстер не формирует отдельной культурной 
среды, этот персонаж внедряет антиструктурные элементы в соци-
альный и культурный порядок, выявляя, а иногда и создавая лими-
нальные зоны внутри иерархий и стратификаций. Его принцип – под-
рыв структуры путем обнажения и обыгрывания ее внутренних про-
тиворечий, размывание оппозиций не извне, а изнутри. 

Трикстер трансформирует плутовство в художественный жест – 
особого рода перформанс, в котором прагматика трюка редуцирова-
на, а на первый план выдвигается художественный эффект. 

Разумеется, интерес к фигуре трикстера характерен не только 
для советской культуры, но и вообще для культуры Нового времени, 
и ХХ в. в особенности. Одной из причин, объясняющей общий инте-
рес культуры ХХ в. к фигуре трикстера, является востребованность в 
эпоху модерности качеств, традиционно ассоциирующихся с внут-
ренними чужаками, социальными номадами, профессиональными 
«другими» – коммерсантами, ремесленниками, посредниками, антре-
пренерами, актерами – одним словом, манипуляторами, продающими 
не владения, а умения и знания. 

Однако чрезвычайная популярность трикстеров в советской 
культуре объясняется не только общемодерными факторами, но и по-
требностями «закрытого» общества, причем особого, советского рода. 
Сталинскую культуру можно рассматривать как особый тип модерно-
сти, основанный не только на репрессиях, но и на массовом энтузиаз-
ме, вызванном, в частности, новыми возможностями для развития 
личности, предоставленными советским режимом. Другое дело, что 
советские риторика и идеология нередко противоречат социальным 
практикам, вводящим сначала социально-классовую, а затем и этни-
ческую дискриминацию. 

Можно достаточно определенно утверждать, что «место» трик-
стера в советской культуре определяется именно противоречиями 
между классической моделью «закрытого» общества и советской со-
циальностью. Трикстер расцветает там, где советская закрытость 



Трикстер и «закрытое» общество         

 117 

подрывает самое себя и одновременно создает те механизмы подвиж-
ности, которые обеспечивали ее существование по крайней мере на 
протяжении 70 лет. Та зона лиминальности, которую обживает трик-
стер, в советском контексте оборачивается микромоделью «открыто-
го» общества со всеми его опасностями и превратностями. 

Обживая противоречия между элементами «закрытости» и «от-
крытости» на уровне идеологии, риторики, социальной идентифика-
ции, экономики и т.п., трикстер представляет собой форму негатив-
ной коммуникации между символическими языками и практическим 
опытом советских людей. 

 
Т.А. Фетисова 

 
 



И.Л. Галинская 

 118 

И.Л. Галинская 
 

ПРАВДА И ВЫМЫСЕЛ  
В РОМАНЕ «АНГЕЛЫ И ДЕМОНЫ» 

 
Аннотация: в романе Дэна Брауна «Ангелы и демоны» вымыс-

лу сопутствует правда, т.е. правдивые имена и детали. 
Ключевые слова: Дэн Браун, правда, вымысел. 
Annotation: Dan Brown’s novel «Angels and demons» contains the 

invention and the truth, that is some truthful names and details. 
Keywords: Dan Brown, the truth, the invention. 
 
Роману американского писателя и журналиста Дэна Брауна 

(р. 1964 г.) «Ангелы и демоны» предшествует предуведомление из-
дательства: «События, описанные в этой книге, являются художест-
венным вымыслом. Упоминаемые в ней имена и названия – плод ав-
торского воображения. Все совпадения с реальными географически-
ми названиями и именами людей, ныне здравствующих или покой-
ных, случайны» (3). 

И тем не менее в романе «Ангелы и демоны» наряду с вымыш-
ленными героями налицо правдивые имена, описания и детали. Сам 
Дэн Браун в одном из интервью признался, что идея написать этот 
роман появилась у него после того, как, будучи в Риме, он посетил 
старинный тоннель под Ватиканом, который использовался римскими 
папами для того, чтобы покинуть город в случае нападения врагов. А 
одним из основных врагов Ватикана было секретное братство «Ил-
люминати», которое поклялось мстить Ватикану за преследования 
Коперника и Галилея. 

Роману предшествует и заявление «От автора»: «В книге упоми-
наются реальные гробницы, склепы, подземные ходы, произведения 



Правда и вымысел в романе «Ангелы и демоны» 

 119 

искусства и архитектурные памятники Рима, местоположение которых 
точно соответствует действительному. Их и сегодня можно видеть в 
этом древнем городе. Братство “Иллюминати” также существует по 
сию пору» (1, с. 9). 

Начинается роман с описания зверского убийство физика Лео-
нардо Ветра в Швейцарии и с телефонного звонка физика Максими-
лиана Колера в США профессору Гарвардского университета Роберту 
Лэнгдону с просьбой прилететь в Швейцарию. Лэнгдону был послан 
факс с изображением трупа Леонардо Ветра, на груди которого, ви-
димо, раскаленным добела железом выжжено слово «Иллюминати». 
А пригласили Лэнгдона расследовать это убийство, поскольку он был 
автором книги «Искусство иллюминатов».  

Далее показан анонимный убийца-ассасин и его работодатель, 
заказавший убийство, который именуется Янусом, а личности того и 
другого раскрываются в конце бестселлера. 

Сюжет романа «Ангелы и демоны» – заговор братства «Иллю-
минати» против Ватикана и вообще против католической церкви. 
Где-то в пределах Ватикана спрятан сосуд с каплей антивещества, т.е. 
взрывного устройства невероятной разрушительной силы, похищен-
ного в ЦЕРНе (Европейском центре ядерных исследований). Антиве-
щество получили в лаборатории ЦЕРНа убитый физик Леонардо Вет-
ра и его приемная дочь Виттория Ветра. В это время умирает от яда 
римский папа, и назначается конклав для избрания нового понтифика, 
но внезапно похищены четыре кардинала из числа выборщиков-
кардиналов, причем ассасин по телефону грозится их убить так же 
жестоко, как он убил Леонардо Ветра. Максимилиан Колер, который 
в романе является генеральным директором ЦЕРНа, посылает Робер-
та Лэнгдона и Витторию в Рим для расследования убийства Леонардо 
Ветра, а также чтобы они нашли похищенное антивещество и четве-
рых кардиналов. 

Дэн Браун пишет в своем романе о возрождении братства «Ил-
люминати» после четырехсот лет небытия (1, с. 51). Английский 
специалист-историк Саймон Кокс в книге «Ангелы, демоны и ил-
люминаты» замечает, что «вопрос, существует ли сегодня организа-
ция с названием “Иллюминати”, по-прежнему запутан, связан с не-
доразумениями и окутан таинственностью» (2, с. 87). Он считает, 
что «нет непосредственных доказательств, позволяющих согласить-
ся с Дэном Брауном и проследить происхождение группы под на-



И.Л. Галинская 

 120 

званием “Иллюминати” до Рима XVI в. Столь же сомнительны заяв-
ления Брауна о причастности Галилея к этой организации» (2, с. 95). 

Между тем в интернет-энциклопедии «Википедия» под загла-
вием «Иллюминаты» находим следующее сообщение: «Иллюминаты 
(лат. illuminati – просвещенные) – общее название нескольких тайных 
групп, современных и исторических, реально существовавших и фик-
тивных, раскрытых или предполагаемых. Однако под “Иллюмината-
ми” обычно понимают общество баварских иллюминатов, наименее 
секретное из всех тайных обществ в мире. Обычно использование 
данного термина предполагает наличие зловещей организации заго-
ворщиков, которая стремится управлять мировыми делами негласно, 
изменив существующий порядок на прямо противоположный»1. 

Общество баварских иллюминатов было основано в конце 
XVIII в. профессором Ингольштадского университета Адамом Вейс-
гауптом. В общество вступило большое количество масонов. Хотя 
баварские иллюминаты стремились к совершенствованию человече-
ства, их обвиняли в том, что они стремятся заменить все религии гу-
манизмом и создать единое мировое правительство. Вскоре общество 
баварских иллюминатов было запрещено. 

В русской литературе об иллюминатах написал Лев Толстой в 
романе «Война и мир». Пьер Безухов стал масоном и поехал за гра-
ницу «для посвящения себя в высшие тайны ордена»2. Вернувшись в 
Петербург, Пьер прочел на заседании масонской ложи 2-го градуса 
свою речь, где говорил, что следует учредить всеобщий образ прав-
ления, который распространялся бы над целым светом. В результате 
члены ложи увидели в этой речи Пьера Безухова опасные замыслы 
иллюминатства, пишет Лев Толстой. Считается, что орден иллюми-
натов был возрожден в 1896 г. в Дрездене, но это недоказуемо. Новый 
интерес к иллюминатам вызвал роман «Ангелы и демоны». 

Дэн Браун устами своего героя Роберта Лэнгдона утверждает, 
что великий итальянский ученый Галилео Галилей (1564–1642) не 
только был иллюминатом, но и создал это сообщество в Риме (1, 
с. 43, 204). Вкратце изложив биографию Галилея, Саймон Кокс под-
верг сомнению это утверждение Дэна Брауна: «Если только в буду-
щем не найдутся доказательства, свидетельствующие об обратном, 

                                                 
1 http://ru.wikipedia.org/wiki/Иллюминаты 
2 Толстой Л.Н. Война и мир. – М., 1951. – Т. 2. – С. 175. 



Правда и вымысел в романе «Ангелы и демоны» 

 121 

то, вероятно, останется загадкой, принадлежал ли Галилей к какому-
нибудь обществу наподобие братства “Иллюминати”» (2, с. 63). Да-
лее в романе говорится, что тайным убежищем иллюминатов в Риме 
был некий «Храм Света», путь к которому указывала весьма хитро-
умная карта, которая состояла из символов, размещенных в городе, 
но как бы невидимых постороннему взгляду. Были изваяны четыре 
скульптуры, прославляющие Землю, Огонь, Воздух и Воду и тайно 
указывающие путь к «Храму Света».  

Герои романа Роберт Лэнгдон и Виттория Ветра находят в ар-
хивном хранилище Ватикана брошюру Галилео Галилея «Diagramma 
della Verita» («Диаграмма истины»), в которой содержится стихотво-
рение, указывающее на тайное убежище иллюминатов. Но это, заме-
чает Саймон Кокс, «всецело плод фантазии Дэна Брауна» (2, с. 62). 
Среди трудов Галилея такой брошюры нет. Этот сюжет романа «Ан-
гелы и демоны» строится на предположении, будто Галилей был од-
ним из руководителей тайной организации «Иллюминати» (1, с. 43–
44). Церковь преследовала Галилея за то, что он поддерживал гелио-
центрическую идею Коперника, высказанную в труде «О вращениях 
небесных сфер» (1543), в своем трактате «Диалоги о двух важнейших 
системах мира» (1630). «Трактат признали нарушением предписания, 
которым в 1616 году Галилею запретили защищать теорию Коперни-
ка, и ученый был вынужден самолично предстать перед инквизици-
ей», – пишет Саймон Кокс (2, с. 51). 

В приписываемой Дэном Брауном Галилею брошюре «Диа-
грамма истины» якобы имелось стихотворение английского поэта и 
политического деятеля Джона Мильтона (1608–1674). Оно было на-
писано пятистопным ямбом и, согласно Дэну Брауну, якобы указыва-
ло на местонахождение четырех скульптур, благодаря которым мож-
но было найти тайное убежище иллюминатов: 

Найди гробницу Санти с дьявольской дырою… 
Таинственных стихий четверка жаждет боя. 
Уже сияет свет, сомненья позабудь, 
И ангелы чрез Рим тебе укажут путь. 
    (1, с. 250, перевод Г.Б. Косова) 
В связи с этим автор «Ангелов и демонов» делает вывод, что 

Джон Мильтон был членом братства «Иллюминати» и сочинил это 
стихотворение для Галилея. Поскольку брошюры «Диаграмма исти-
ны» в природе не существует, четверостишие, судя по всему, сочине-



И.Л. Галинская 

 122 

но самим Дэном Брауном. Мильтону же оно приписано по той при-
чине, что из биографии последнего известно, что в 1639 г. он жил в 
Италии и «побывал у престарелого Галилео Галилея» (2, с. 134).  

Упоминаемая в четверостишии «гробница Санти с дьявольской 
дырою» – это не гробница самого Рафаэля Санти (1483–1520), а цер-
ковная часовня, которую в 1513 г. заказал Рафаэлю богатый банкир 
Агостино Киджи. Хотя Рафаэль не успел завершить работу, капелла 
Киджи и семейная усыпальница-склеп в полу церкви Санта-Мария 
дель Пополо, т.е. так называемое «хранилище костей» (ossuary annex), 
или «дьявольская дыра», существуют по сей день (2, с. 100–101). 

В романе «Ангелы и демоны» одна из основных сюжетных ли-
ний касается проблемы антивещества, которое, по Дэну Брауну, мож-
но использовать для грандиозного взрыва. Эта сюжетная линия со-
держит как вымысел, так и правду. Антивещество, или антиматерия, 
построено из античастиц. Ядра атомов антиматерии состоят из анти-
протонов и антинейтронов, атомные оболочки построены из позитро-
нов. Скопления антивещества во Вселенной пока не обнаружены, чи-
таем в энциклопедии. 

В романе сообщается, что четверть грамма антивещества похи-
тили (1, с. 115). Оно находилось в специальном сферическом сосуде в 
подвешенном состоянии «на пересечении двух магнитных полей» (1, 
с. 90). Этот сосуд в романе называется «ловушкой антивещества». 
Согласно роману, она спрятана где-то в недрах Ватикана и может взо-
рваться через несколько часов. Поиски этой «ловушки» продолжают-
ся на протяжении всего романа (попутно с поисками похищенных 
кардиналов). В результате её находит тот, кто приказал убийце-
ассасину «ловушку» украсть и убить похищенных кардиналов. 

Под именем Януса скрывался камерарий Карло Вентреска, лич-
ный помощник и доверенное лицо убитого папы. Как выясняется, он 
же убил смертельным уколом папу и на вертолете вывез повыше в 
небо «ловушку», а Лэнгдон, который тоже оказался в вертолете, вы-
бросил её высоко в небе над Ватиканом, где она и взорвалась. В ко-
нечном итоге камерарий Карло Вентреска кончает жизнь самоубий-
ством, а убийцу-ассасина уничтожили еще до этого Лэнгдон и Витто-
рия (1, с. 481). 

Саймон Кокс замечает, что «во многих книгах, научно-
фантастических кинофильмах и телевизионных постановках антиве-
щество также находит себе применение либо как инструмент терро-



Правда и вымысел в романе «Ангелы и демоны» 

 123 

ристов, либо как “топливо” для двигательной установки (как в сериа-
ле “Звездный путь”») (2, с. 20). 

Когда Роберт Лэнгдон по приглашению Максимилиана Колера 
оказался в ЦЕРНе, то в коридоре ему бросилась в глаза надпись на 
бронзовой доске необычайно больших размеров: 

Премия АРС электроники 
За инновации в сфере 
культуры в эру цифровой 
техники» присуждена 
Тиму Бернерсу-Ли  
и Европейскому центру ядерных  
исследований за изобретение 
Всемирной паутины» (1, с. 30). 
И это истинная правда, ибо английский ученый Тим Бернерс-

Ли, работая в Европейском центре ядерных исследований (Conceil 
Européen pour la Recherche Nucléare) в конце 1990-х годов, придумал 
концепцию Всемирной паутины и «разработал многие протоколы и 
правила, которые легли в основу Интернета и продолжают действо-
вать и сегодня» (2, с. 226). 

Когда Роберт Лэнгдон и Виттория Ветра искали «гробницу 
Санти с дьявольской дырою», они пришли в Пантеон, памятник древ-
неримской архитектуры в Риме (около 125 г. н.э.), покрытый полу-
сферическим куполом с центрическим световым отверстием. Лэнгдон 
вспомнил, что Бéда Достопочтенный в VI или VII в. н.э. утверждал, 
«что отверстие в куполе пробили демоны, спасаясь бегством из язы-
ческого храма в тот момент, когда его освящал папа Бонифаций IV» 
(1, с. 253). 

Англосаксонский ученый, прозаик и поэт, автор «Церковной 
истории англов» (731 г. н.э.) Бéда Достопочтенный (672–735 гг. н.э.) – 
автор многих сочинений на латинском языке, значительную часть 
жизни провел в монастырях. Но жил он не в VI–VII вв., а в VII–
VIII вв. Так что тут Дэн Браун слегка ошибся в датах, правда, пере-
водчик романа на русский язык Г.Б. Косов его поправил в примеча-
нии (на с. 253). 

Саймон Кокс замечает, что вышеупомянутая ссылка в романе 
«Ангелы и демоны» на утверждение Бéды Достопочтенного о том, 
что демоны пробили отверстие в куполе Пантеона, связана с «непра-
вильным истолкованием одного раздела главы IV второй книги “Цер-



И.Л. Галинская 

 124 

ковной истории англов”. В этой главе Бéда рассказывает историю о 
том, как Мелит, епископ Лондона, отправился в Рим, чтобы обсудить 
с папой Бонифацием состояние дел в английской церкви. В конце 
этой главы Бéда упоминает, что папа Бонифаций “получил от импера-
тора Фоки в дар римской церкви святилище, издревле называемое 
Пантеон, поскольку там находились изображения всех богов. Удалив 
оттуда всю скверну, он основал там церковь, посвященную святой 
Марии Божьей и всем мученикам Христовым, дабы по изгнании сон-
мища демонов служила она памятью сонму святых”. Другими слова-
ми, Бéда Достопочтенный просто передает рассказ о том, как Пантеон 
стал христианской церковью, никак не упоминая дьяволов, покидаю-
щих новоосвященную церковь через отверстие в своде» (2, с. 197). 

Когда камерарий Карло Вентреска проник в папское хранили-
ще-реликварий, похитив у папы ключ от этого хранилища, он обна-
ружил там «рукописи четырнадцати неопубликованных книг Библии – 
так называемых апокрифов», говорится в романе «Ангелы и демоны» 
(1, с. 574). Апокриф – это произведение иудейской или раннехристи-
анской литературы на библейскую тему, не включенное в канониче-
ский текст Библии и отвергаемое церковью как недостоверное. 

Саймон Кокс пишет, что «в действительности к апокрифам от-
носится не четырнадцать книг, а гораздо больше, если принимать во 
внимание апокрифы как Ветхого, так и Нового Завета» (2, с. 21). Он 
перечисляет около пятидесяти названий апокрифов и добавляет, что 
«это ни в коем случае не исчерпывающий список, так как существует 
много прочих апокрифических текстов, включая послания, наставле-
ния и апокалиптическую литературу» (2, с. 22). Саймон Кокс полага-
ет, что в тайных архивах Ватикана до настоящего времени хранятся 
«засекреченные документы спорного характера» (2, с. 23). 

Вообще в архивах Ватикана имеются тысячи рукописей, доку-
ментов и книг, причем «раритеты находятся в непроницаемых для 
воздуха хранилищах» (2, с. 54). В справке, которая предназначена для 
посетителей Секретных архивов Ватикана, сказано, что из читального 
зала запрещается выносить какие бы то ни было материалы или бума-
ги. Но Дэн Браун пренебрег данным правилом, ибо Роберт Лэнгдон и 
Виттория Ветра берут в хранилище лист из манускрипта Галилея. 
Впрочем, этот вымысел вполне в романе допустим, поскольку бро-
шюры Галилея «Диаграмма истины», из которой якобы был взят лист, 
в природе не существует. 



Правда и вымысел в романе «Ангелы и демоны» 

 125 

Герой «Ангелов и демонов» Роберт Лэнгдон думает, что те че-
тыре места в Риме, где произошли убийства четверых кардиналов, 
образуют крест (1, с. 444). Но автор книги «Ангелы, демоны и иллю-
минаты» Саймон Кокс помещает карту Рима и отмечает эти места. Он 
пишет: «В “Ангелах и демонах” Дэн Браун посредством знака креста 
указывает на связь между четырьмя местами, где были убиты карди-
налы. Однако Брауну пришлось причудливым образом деформиро-
вать карту Рима, чтобы этот воображаемый крест был ровным и пря-
мым» (2, с. 112). И действительно, воображаемый крест на предла-
гаемой Саймоном Коксом карте получился не вполне завершенным. 

Тоннель Il Passetto, ведущий из замка Святого Ангела в Вати-
кан, упоминается в романе Дэна Брауна несколько раз, но поскольку 
автор в одном из интервью сообщил, что он сам побывал в этом тон-
неле, то по всей вероятности этот подземный ход описан в романе 
правильно (1, с. 467–469, 499–501).  

Автор романа упоминает и «тайное убежище иллюминатов» – 
«Храм Света» (1, с. 43, 425, 454 и др.), но поскольку храма с таким 
названием в Риме нет, то речь идет о замке Святого Ангела, внуши-
тельном здании на берегу реки Тибр (Castel Sant’Angelo). «Внутрен-
ний двор крепости был похож на музей старинного оружия – ката-
пульты, пирамиды мраморных пушечных ядер и целый арсенал иных 
устрашающего вида орудий убийства. Днем замок был частично от-
крыт для туристов, и реставраторы привели двор в его первоначаль-
ное состояние» (1, с. 465). 

Саймон Кокс рассказывает историю этого замка, который нача-
ли строить при римском императоре Адриане в 123 г. н.э. и некогда 
использовали в качестве тюрьмы. «Действие в замке Святого Ангела 
в романе “Ангелы и демоны” происходит после 11 часов вечера, что, 
вероятно, и объясняет, почему здание словно бы находится в полном 
распоряжении героев книги. Днем замок заполняют толпы туристов, 
осматривающих папские апартаменты, темницы или музей оружия и 
доспехов, который открыт в прежних караульных помещениях» (2, 
с. 85). 

Ряд упомянутых в «Ангелах и демонах» римских обелисков 
существует в действительности. Это обелиски на пьяцца дела Ротунда 
перед Пантеоном, на пьяцца дель Пополо, на площади Святого Петра 
в Ватикане, на пьяцца Навона в водах фонтана «Четыре реки». Дэн 
Браун «делает местом убийства третьего кардинала церковь Санта-



И.Л. Галинская 

 126 

Мария дела Виттория, на пьяцца Барберини, хотя в действительно-
сти она находится на проспекте 20 сентября», – пишет Саймон Кокс 
(2, с. 146). 

Он, однако, с одобрением отмечает воссозданный Дэном Брау-
ном достоверно художественный облик Вечного города Рима как 
«декорации, в которых действуют Роберт Лэнгдон и Виттория Ветра 
в поисках пропавших кардиналов», т.е. Браун правдиво описал творе-
ния великого скульптора, художника и архитектора Джованни Ло-
ренцо Бернини (1598–1680), который оставил после себя в Риме мно-
жество великолепнейших произведений искусства и архитектуры (2, 
с. 30–36). 

Роман «Ангелы и демоны» блестяще переведен на русский язык 
Глебом Борисовичем Косовым (1931–2009), покойным сотрудником 
Института научной информации по общественным наукам Россий-
ской академии наук (ИНИОН РАН). Без малого 40 лет жизни Глеба 
Борисовича были связаны с Институтом. С 1996 г. он руководил ас-
пирантурой Института. Глеб Борисович был одним из лучших совре-
менных переводчиков художественной литературы с английского 
языка, членом Московской организации Союза писателей РФ. 

 
 

Список литературы 
 
1. Браун Д. Ангелы и демоны. – М.:  АСТ, 2005. – 606, [2], с. 
2. Кокс С. Ангелы и демоны и иллюминаты. – М.: АСТ, 2006. – 254,[2] с. 
3. Brown D. Angels and demons. – L.: Corgi Books, 2001. – 620 p. 

 
 
 



Брак с властелином: Эротические аспекты 

 127 

М. Вайскопф 
 

БРАК С ВЛАСТЕЛИНОМ: ЭРОТИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ 
ДЕРЖАВНОЙ РИТОРИКИ∗ 

 
В статье рассматривается нередкий в русской культуре образ 

правителя, вступающего в брак с Россией (причем страну может за-
мещать тот или иной герой либо лирический субъект, представитель-
ствующий от сообщества подданных). Разумеется, речь идет о браке – 
или соитии – заведомо условном, метафорическом. «Но эти уподоб-
ления – отнюдь не пустые фигуры речи <...>, а эстетически препари-
рованные реликты древних и необычайно живучих мифологических 
моделей» (с. 77). 

«Патриархальную» модель, рисующую правителя в качестве 
«отца нации», автор считает «усеченной версией общей матримони-
альной схемы, деликатно приглушающей ее сексуальную подоплеку». 
Впрочем, патриархальная модель нередко соседствовала с эротиче-
ской. «Чем выше степени авторитарности социального устройства, 
тем ревнивее и опасливее относится данный режим к чуждым идео-
логическим и культурным воздействиям и тем охотнее использует 
для своей защиты “семейную” метафорику» (с. 77). 

В согласии с древней языческой трактовкой, унаследованной и 
российской, и общеевропейской традицией, монарх, воплотивший в 
себе солярное божество, небесного воителя и гаранта плодородия, 
брачуется со своей землей, страной или городом. Вместе с тем царь 
почитался на Руси и земным «образом» христианского Бога. В проро-
ческих книгах Библии Бог Отец предстает метафорическим супругом 

                                                 
∗ Вайскопф М. Брак с властелином: Эротические аспекты державной риторики // 

Новое литературное обозрение. – М., 2009. – № 100. – С. 77–78. 



М. Вайскопф  

 128 

собственного народа – общины Израиля, и в данном статусе он со-
поставим с языческим божеством – супругом и покровителем родного 
этноса или города. Но и Бог Сын наделен матримониальными полно-
мочиями. Согласно апостолу Павлу (Еф. 5:30), земной невестой Спа-
сителя является Церковь как вселенская община христиан, она же со-
борное Тело Христово (I Кор. 12:27). Иными словами, Церковь, объ-
явленная новым Израилем, в этом брачном союзе замещала Израиль 
«ветхий», наследуя его женскую роль. С Невестой Христовой ото-
ждествлялась также душа индивидуального христианина, взыскую-
щая Жениха Небесного (с. 78). 

В различных мифологиях божественный супруг чаще всего вы-
ступает в амплуа создателя или отца (прародителя) собственной же-
ны. «Этот теологический инцест <...> в российской монархической 
метафорике переносится на взаимоотношения властителя с державой, 
считавшейся его порождением или созданием» (с. 79). Монархиче-
ская риторика, адаптируя и языческую, и библейские модели, рисова-
ла Россию «одновременно и чадородной женой, оплодотворяемой 
обожествленным государем, и прямым адекватом древней Общины 
Израиля, словно брачующейся с Творцом, и страной, томящейся по 
Жениху Небесному, воплощенному в его августейшем заместителе». 
«Россия ныне, как невеста, / Ждет с брачным жениха венцом», – пи-
сал Г. Державин (с. 79). 

Эти модели нередко накладывались друг на друга. У кн. Ши-
ринского-Шихматова Москва «приемлет и объемлет лоном / Власти-
теля полночных царств», т.е. Петра Великого. Полночные царства – 
это северный («полночный») край, т.е. Россия. Но тут просвечивает и 
аллюзия на евангельское речение о Христе как «женихе полуноч-
ном», которого замещает русский монарх. «При этом антураж встре-
чи ориентирован одновременно и на рождественский сюжет, и на 
продуцирующую магию монаршей благодати»: «Младенцы, у сосцов 
висящи, / Очами радуют Петра» (с. 79). У В. Петрова в «Плаче и уте-
шении России к Его Императорскому Величеству» империя, подме-
нившая собой церковь, рисуется здесь и как соборное «тело» самого 
государя, и как его невеста. Сперва она говорит Павлу: «Я тело, ты 
душа; мы оба неразлучны», а затем предлагает ему себя в брачной 
функции: «Обымешь тело все России». Самодержавный супруг наде-
ляется и чертами Творца-вседержителя, даровавшего жизнь этой но-
вой Еве: «Ей Павел бытие дает» (с. 80).  



Брак с властелином: Эротические аспекты 

 129 

Со временем барочная эклектика приглушалась, а вместе с ней 
уходила в тень и языческая его сторона – вернее, ассимилировалась с 
ветхозаветной парадигмой. «Приметы Творца, грозного библейского 
судии и Саваофа, экранировались на законодательную, государствен-
ную и военную деятельность царя – зато его собственно человеческая 
сущность окрашивалась евангельским колоритом». Император Павел 
у Державина «По долгу строг и правосуден, / Но нежен, милостив 
душой». «Сходное сочетание закона и благодати сохранилось в об-
разности и риторике русской литературы вплоть до ленинианы 1920-х 
годов» (с. 80).  

Наиболее интенсивно вся эта культовая тематика проявилась в 
николаевской России. «Инстинктивно приспособив к своим пропа-
гандистским потребностям неизбывную связь религии, особенно мо-
литвенного экстаза, с эротикой, николаевский режим опирался и на 
лирический опыт романтизма <...>. Казенные дифирамбы, также соз-
дававшиеся романтиками, с легкостью переадресовывали этот молит-
венно-эротический настрой, отстоявшийся в лирике, обожаемой осо-
бе императора, наделяя его совершенством Богочеловека и неотрази-
мым мужским обаянием» (с. 81). Вот портрет Николая I в «Военной 
песне» А. Папковича: «А величье, а осанка, / А орлиные глаза… / Все 
для сердца в Нем приманка, / Все в Нем диво и краса. / Кто в подлун-
ной с Ним сравнится, / Телом, духом исполин <...>». Тут содержится 
открытая аллюзия на библейские формулы, которые говорят о неиз-
меримом превосходстве Бога Израиля над другими, языческими бо-
гами (Пс. 70:19; 85:8).  

В николаевской культуре (у М. Погодина и многих других) Рос-
сия все настойчивее преподносится как Новый Израиль. «Эта <...> 
самоидентификация, однако, отсылала не столько к христианскому 
образу Церкви, сколько к ветхозаветному национальному избранни-
честву, унаследованному Русью. Эротические мотивы черпаются все 
же из обоих Заветов (хотя обычно с некоторым преобладанием Вет-
хого)» (с. 81). В опере М. Глинки «Жизнь за царя» (1836) основатель 
династии весьма отчетливо соотнесен с Николаем I, а сам сюжет пе-
ренасыщен матримониальной аллегорикой. Тема брачного союза го-
сударя с русским народом подчеркнуто соотнесена со свадьбой суса-
нинской дочери Антониды. «По своему жениху она томится точно 
так же, как Русская земля изнывает по своему суженому – юному ца-
рю, и эта параллель нагнетается с топорным усердием, доводящим ее 



М. Вайскопф  

 130 

до прямого тождества»: «Жениха невеста ждет, / Жениха и Русь зо-
вет! / Час настал, жених грядет! <…> / Здравствуй, суженый! Здрав-
ствуй, ряженый! / Други ждут тебя, девица ждет!» (с. 82). 

Те же мотивы звучат в официозной драме Кукольника «Рука 
Всевышнего Отечество спасла», посвященной Смутному времени. 
Если в Ветхом Завете беды и крушение Израиля – кара за маловерие, 
отступничество от Бога и отказ от храмовой службы (а все это вместе 
соотнесено с супружеской изменой), то у Кукольника русский Изра-
иль претерпел наказание за отступничество от своих царей, а бого-
служение напрямую заменено государственной службой: «То Божий 
перст карал вас за неверность, / За легкомыслие, за страх, за ропот! / 
Вы отвращались сердцем от царей, / Вы не хотели служб служить, как 
должно…» По счастью, Русь раскаялась, и Господь внял ее молитвам: 
«И встала Русь, как юная девица, / Под радостный убранная венец 
<…> / Прошла гроза! Бог лик свой обратил, / Да узрит Русь во брач-
ном торжестве <…> / Да снова Русь на лоне Государя / Согреется, 
окрепнет, расцветет!» Брачный венец отождествлен тут с царским, 
тогда как царь приобщен к Господу и, в сущности, Его заменяет. 
«Николаевский режим вообще поощрял страстное начальстволюбие», 
а «император выступает как идеальный супруг для своих подданных 
обоего пола» (с. 83). 

Пореформенная эпоха не благоприятствовала сервильным сло-
воизлияниям. Однако старые модели «возродились в трансформиро-
ванном виде после октябрьского переворота, причем возрождению их 
мощно содействовал квазирелигиозный пафос, присущий раннему 
большевизму. Никуда не ушло, разумеется, и пылкое начальстволю-
бие» (с. 84). У Безыменского прежняя Россия, влюбленная в государя, 
замещается пролетарской страной, а сам государь замещен Троцким: 
«О, что же делать мне со мной? / Что делать мне, мой край заво-
дский? / Хочу сказать “Любимый мой”, / А выговариваю “Троцкий”».  

У Маяковского и ряда других авторов традиционная двойст-
венность монархического образа, соединяющего в себе грозного Са-
ваофа с кротким Богочеловеком, переносится теперь на Ленина: «Он 
к товарищу милел людскою лаской, / Он к врагу вставал железа твер-
же». «Именно в этом христологическом контексте подавались его 
простота, скромность и внешняя неказистость» (с. 84). В своей поэме 
о Ленине Маяковский рисует создание большевистской партии, сле-
дуя экзегезе апостола Павла. Гимн партии открывается словами 



Брак с властелином: Эротические аспекты 

 131 

«Плохо человеку, когда он один», т.е. прямой цитатой из Книги Бы-
тия, где говорится о сотворении Евы: «Не хорошо быть человеку од-
ному, сотворим ему помощника, соответственного ему» (Быт. 2:18). 
Иначе говоря, РКП трактуется как новая, ленинская Ева, она же его 
Церковь, она же соборное тело пролетариата (рука, плечи, «спинной 
хребет рабочего класса») (с. 85). Поэма Есенина «Ленин» обрывается 
на словах: «Народ стонал, и в эту жуть / Страна ждала кого-нибудь… 
/ И он пришел». Прямой источник этих стихов – строки «Евгения 
Онегина»: «Давно сердечное томленье / Теснило ей младую грудь, / 
Душа ждала… кого-нибудь» (с. 88). 

Рапповский поэт С. Малахов «трансплантировал черты Ленина 
в образ партии, не то соперничающей, не то отождествляемой с воз-
любленной лирического героя. <...> Ильич выглядывает здесь из са-
мых интимных участков ее тела, о чем внятно говорят стихи, пригла-
шающие к элементарной психоаналитической расшифровке»: «У нее 
на курчавых кольцах платок / Дразнится красным пятном. / У нее не 
юбок шуршащий шелк, / А Ульянова пятый том» (с. 85).  

«Казенное целомудрие, насаждавшееся Сталиным, отвечало и 
его кавказскому культурному фону, и семинаристской выучке, и ас-
кетическим традициям народничества, частично удерживавшимся в 
большевизме даже в период общей сексуальной разнузданности ре-
волюционных лет. Генсек бдительно следил за тем, чтобы отчетливо 
эротическая окраска не проникала в его ставший культовым образ. 
Конструируя свое амплуа в качестве “Ленина сегодня”, он реши-
тельно отказывается тем не менее от роли страдающего божества, 
отводившейся его предшественнику. Сталин узурпирует только од-
ну – силовую ипостась двуединого образа монарха, присвоив себе 
статус Саваофа, карателя и дарителя. Но у этого бога-отца нет эро-
тической партнерши. Партия – либо мать, либо, чаще, детище вож-
дя, но никак не его супруга, как это было с Лениным в поэме Мая-
ковского» (с. 86).  

В послесталинское время сохранялась установка на десексуа-
лизацию руководства. «Неодолимым препятствием был здесь уже 
сам облик Хрущева, менее всего располагавший к сексуальной вос-
торженности, затем помехой служили комические повадки, а позд-
нее и дряхлость его преемников. В ельцинской России хаотический 
демократизм президента, его равнодушие к панегирикам и терпи-
мость к критике не дали по-настоящему сформироваться новому 



М. Вайскопф  

 132 

культу вместе с его эротическими компонентами» (с. 88). Однако 
после отставки Ельцина картина ощутимо меняется, о чем свиде-
тельствует хотя бы песня «Я хочу такого, как Путин», приобретшая 
неимоверную популярность. «Перед нами память монархического 
жанра в его чистом виде» (с. 88).  

К.В. Душенко 



«Четыре возраста женщины» 

 133 

КУЛЬТУРА ПОВСЕДНЕВНОСТИ 

А.В. Белова 
 

«ЧЕТЫРЕ ВОЗРАСТА ЖЕНЩИНЫ»: 
ПОВСЕДНЕВНАЯ ЖИЗНЬ 

РУССКОЙ ПРОВИНЦИАЛЬНОЙ ДВОРЯНКИ 
XVIII – СЕРЕДИНЫ XIX В.1 

 

1. Проблематика и методология 
 

«История повседневности» – направление, возникшее в немец-
кой историографии; во Франции сходное положение занимает «исто-
рия ментальностей». В отличие от традиционной, событийно-
политизированной истории, оперирующей процессами и структурами, 
это – «история изнутри», история, «пережитая» индивидом (с. 21, 50). 

Монография написана в рамках гендерного подхода, предпола-
гающего, что представления о «мужском» и «женском» являются со-
циальным конструктом (с. 146). Автор исходит из существования 
«двух полюсов, двух несходящихся систем ценностей – “мужской” и 
“женской”. Под “мужским взглядом” публичный героизм перевесит 
домашнее тиранство, под “женским” – наоборот» (с. 9). Несколько да-
лее, однако, автор констатирует, что «женщины вынужденно усваива-
ли “мужской” взгляд на себя» (с. 11). 

                                                 
1 Белова А.В. «Четыре возраста женщины»: Повседневная жизнь русской про-

винциальной дворянки XVIII – середины XIX в. – СПб.: Алетейя, 2009. – 479 с. – 
(Серия «Гендерные исследования»). 
 



А.В. Белова  

 134 

Базой исследования послужила прежде всего «женская автодо-
кументальная традиция», т.е. частная переписка (в значительной час-
ти неопубликованная), мемуары и дневники. Женская эпистолярная и 
мемуарная традиция существенно отличается от мужской. Мемуари-
сты-мужчины «в большинстве своем преследовали цель вписать себя 
<...> в общественный, <...> государственный <...>, исторический кон-
текст». В мужских автобиографиях «можно вообще не встретить той 
самой “пережитой” истории, с которой и отождествляется повседнев-
ность» (с. 47). 

В письмах дворян-мужчин «акцент почти всегда делается на 
описание очевиднособытийного, причем эта внешняя по отношению 
к мужчине как к субъекту событийность практически никогда не свя-
зана с внутренним миром его собственной эмоциональности». Напро-
тив, «для женщины написание писем – постоянно возобновляющееся 
переживание собственной субъективности» (с. 48). Для женщин ха-
рактерно установление горизонтальных связей, создание «сети отно-
шений» вместо акцентирования властной вертикали (с. 48). 

Гендерную систему российского дореформенного дворянства 
автор характеризует как «патриархатную, но с сильной материнской 
властью» (с. 146). Определяющую роль в воспроизводстве традици-
онного дворянского быта играли именно женщины (с. 64). 

«Когда девочка-дворянка вступала в мир, культура заранее “зна-
ла”, что с ней произойдет, и кем она станет. В этом смысле дворянское 
сообщество императорской России <...> являло собой пример традици-
онного общества» (с. 9). Автор считает возможным говорить о «дихо-
томии дворянской культуры, обращенной одной стороной к традици-
онному русскому быту, а другой – к западноевропейским образцам»; 
при этом «провинциальные миры воплощали глубинный пласт корне-
вой культуры, который либо вообще не был затронут европеизацией, 
либо подвергся ей весьма поверхностно» (с. 73). Провинциальные дво-
рянки оказывались в позиции двойной, а то и тройной маргинальности: 
как нестоличные жительницы по отношению к столичным дворянкам, 
как женщины по отношению к «своим» мужчинам, как нестоличные 
женщины по отношению к столичным мужчинам (с. 76). Впрочем, 
грань между столичными и провинциальными дворянками благодаря 
сезонным миграциям была подвижной (с. 75). 



«Четыре возраста женщины» 

 135 

2. Детство 
 

«Детство» – понятие исторически, культурно и этнически обу-
словленное. «В равной мере справедливо считать его и гендерно обу-
словленным» (с. 85). Условная возрастная граница детства дворянки 
до середины XIX в. составляла 12–14 лет; 15-летняя девушка счита-
лась «взрослой барышней» (с. 148). 

В XVIII в. появились детские портреты, при этом вплоть до по-
следнего 30-летия XVIII в. подчеркивался социальный статус портре-
тируемых, а не их детский возраст (с. 108–109). Ребенок восприни-
мался как «уменьшенная копия» взрослого. Детское лицо и простран-
ство, детская одежда и подвижность не фиксировались взглядом 
взрослого. На портретах нет ни интерьеров детских комнат, ни дет-
ских игрушек, ни вообще чего-либо, что идентифицировалось бы с 
детством как особым периодом жизни. 

«Осознания самоценности, самозначимости и самодостаточно-
сти детства как уникального этапа жизненного цикла все еще не су-
ществовало. Детство воспринималось, по-видимому, как нечто недос-
таточное, “неполноценное”, как неизбежность, которую нужно “бы-
стрее” пережить» (с. 118). Следует также иметь в виду высокую в то 
время детскую смертность. «Поэтому детство в глазах взрослых ино-
гда оказывалось призрачным, эфемерным этапом жизни, о котором не 
следовало задумываться всерьез» (с.118). 

И лишь позднее ребенок становится частью эмоционального 
мира взрослых, а любовное отношение к детям стало демонстриро-
ваться как в частном, так и в публичном пространстве. С 1820–1830-х 
годов дети, портретируемые отдельно от взрослых, почти всегда изо-
бражались в специфическом детском пространстве или в окружении 
атрибутов детства (с. 141). 

Если принадлежность портретируемых девочек к женскому по-
лу была очевидна, то в случае изображения мальчиков пол ребенка не 
выявлен столь же однозначно. Маленьких мальчиков-дворян изобра-
жали в длинных платьицах; эта традиция сохраняется вплоть до кон-
ца XIX в. «Неразличение» пола ребенка вплоть до двухлетнего воз-
раста трактовалось дворянками как ангелоподобность и своего рода 
«бесполость» (с. 114–115). Таким образом, «женское» понималось как 
«естественно данное», а «мужское» – как «социально приобретаемое» 
по мере взросления и фиксируемое самим отличием от «женского». 



А.В. Белова  

 136 

«Детскость», отождествлявшаяся с «недостатком пола», признавалась 
скорее за мальчиками, чем за девочками (с. 116–117). 

С Екатерининской эпохи начинается усвоение педагогических 
идей Руссо, согласно которому детство обладает самостоятельной цен-
ностью как «естественное состояние» человека. И все же призыв Руссо 
«Дайте детству созреть в детях!» относили прежде всего к воспитанию 
мальчиков (с. 94). Складывающийся в эти годы образовательный канон 
«асимметричен» в гендерном отношении: обучение девочек точным и 
другим наукам не предполагалось (с. 99–101). В последнюю треть 
XVIII в. появились книги (главным образом переводные) и периодиче-
ские издания для детского чтения. На рубеже веков эта литература на-
чинает дифференцироваться по возрасту и полу детей. С конца 1820-х 
годов появляется женская литература для детей. 

В XVIII в., да и позднее, не редкостью были дворянки, «бояв-
шиеся» крика своих детей и трудностей ухода за ними. Такие матери 
стремились избавиться от присутствия своих дочерей или некоторых 
из них. В чужую семью девочку могли отдать также из-за недостатка 
средств. Дворянские девочки, матери которых умирали рано, отдава-
лись на воспитание бабушкам или же в семьи родственников или зна-
комых, где были сверстницы-девочки и взрослые женщины (с. 151–
155, 171). 

В своей семье девочки последовательно переходили с рук на ру-
ки кормилицы, няни, гувернантки. Нередко мать была эпизодическим 
персонажем, «гостьей» их детского мира. Отношение кормилиц и нянь 
к девочкам обычно положительно контрастировало с отношением всех 
остальных (с. 157–158). 

С первой четверти XVIII в. в дворянских семьях появляются гу-
вернантки – иностранки по происхождению. Подобно няням, гувер-
нантки, воспитавшие не одно поколение девочек, могли воспринимать-
ся уже как члены семьи (с. 166). В случае совместного обучения сыно-
вей и дочерей этим занимались гувернеры. «Если воздействие гуверне-
ра, как и сама его личность, были лишены каких бы то ни было власт-
ных интенций в отношении юных дворянок, то гувернантка, напротив, 
представала в памяти своих бывших воспитанниц фигурой, наделен-
ной, а иногда и злоупотреблявшей, властью над ними» (с. 168). Впро-
чем, эта власть отнюдь не всегда воспринималась воспитанницами не-
гативно. 

В 1820–1840-е годы забота о детях стала составлять одну из 



«Четыре возраста женщины» 

 137 

важнейших сфер повседневного попечения провинциальных дворя-
нок; теперь они сами занимались с детьми, купали их и гуляли с ними 
(в гораздо меньшей степени это относилось к отцам) (с. 180, 183). Тем 
не менее вплоть до первой половины XIX в. за «точку отсчета» неиз-
менно принимались интересы родителей. В отношении детей дейст-
вовал принцип этажности: чем выше этаж, тем ниже статус. Вплоть 
до конца XIX в. верхние комнаты особняков, гораздо менее удобные 
(и менее здоровые), населялись детьми, приживалками и женской 
прислугой. Спуск девочки вниз означал выход из попечения гувер-
нантки и приближение к матери (с. 119–121). 

Воспитание в дворянских семьях было авторитарным и репрес-
сивным. Особую роль играло ограничение физической активности и 
подвижности девочек, начиная с тугого пеленания младенцев и 
вплоть до запретов гулять, бегать, прыгать. В наказание девочку мог-
ли поставить в угол, на колени, запереть в темной комнате и даже 
бить и драть «за уши до крови». «Мемуаристки считали детство сча-
стливым, если их “не наказывали понапрасну”» (с. 186–187). 

Нередко в девочках с раннего детства воспитывали выносли-
вость, способность рано вставать, терпеть боль и холод, обходиться 
грубой пищей. «Стереотипные культурные предписания диктовали 
более жесткое отношение и более высокие требования к девочкам, 
чем к мальчикам, <...> причем со стороны обоих родителей» (с. 187). 
В наиболее жесткой форме власть над детьми осуществляло «млад-
шее» поколение взрослых – матери, отцы, гувернантки (с. 175). Ре-
прессивные средства воспитания воспринимались детьми как обыч-
ные, привычные, «законные», ведь «в дворянской семье принуждение 
в той или иной форме и степени могло коснуться любого» (с. 191). 

Образ детства в русской классической литературе вплоть до се-
редины XIX в. определялся исключительно «мужским» взглядом. «У 
дворянского детства в России – «мужское лицо <...>. Детство герои-
ни, если оно описывалось, было существенно только формированием 
тех душевно-нравственных качеств, которые впоследствии оказыва-
лись оцененными героем-мужчиной» (с. 87). Однако и в сохранив-
шихся женских мемуарах описания детства и детских переживаний 
более чем лаконичны (с. 93). Собственное детство мемуаристок идеа-
лизировалось либо изображалось в мрачных красках в зависимости, 
главным образом, от характера взаимоотношений с матерью (с. 149). 



А.В. Белова  

 138 

3. Институтское воспитание 
 

Образованность барышни ценилась лишь постольку, поскольку 
помогала удачно выдать ее замуж (с. 219). В провинции женское обра-
зование долго считалось недостойной альтернативой замужеству, при-
годной только для бедных дворянок (с. 257). При Екатерине II появи-
лись закрытые женские учебные заведения, и прежде всего – Смоль-
ный институт благородных девиц, основанный в 1764 г. для воспита-
ния «новой породы матерей» (с. 256). 

Институт должен был «примирить заимствованный из западной 
культуры тип светской женщины <...> с традиционным для России об-
разом женщины-матери-жены-хозяйки» (с. 215). Впрочем, «нацио-
нальная идентичность» смолянок выражалась почти исключительно в 
их принадлежности к православию, да еще в лучшем, чем у большин-
ства прочих дворянок, владении русским языком (с. 204). По мнению 
А.Ф. Тютчевой, «религиозное воспитание заключалось исключительно 
в соблюдении чисто внешней обрядности» (с. 213), а по свидетельству 
Е.Н. Водовозовой, «к выпуску оставалось чрезвычайно мало девушек 
религиозных» (с. 211). 

«Институтское детство <...>, будучи “просвещенческим” проек-
том и идеологическим продуктом российской власти, означало <...> 
утрату детства как такового, даже в тех ограниченных его проявлениях, 
которые были осознаны и доступны к тому времени. “Мир детства” как 
бы оставался за порогом Института <...>. Институт в еще большей сте-
пени, чем семья, выступал “полем” легитимизации власти и гендера» 
(с. 247). 

Девочек «принимали в семью», возглавляемую Maman-
начальницей, и выше – императорской четой. От родительских семей 
их отлучали почти полностью, «что следует расценивать как спекуля-
цию на наиболее чувствительных “рецепторах” детской эмоционально-
сти. <...> Институтское детство облекалось в форму псевдосемейного 
уклада, построенного, однако, на отрицании каких бы то ни было дос-
тоинств семейного воспитания» (с. 248). Воспитанниц, даже самых ма-
леньких, трактовали не как детей; не случайно их называли не девоч-
ками, а «девицами». «Институтское детство представляло собой своего 
рода переходную форму между собственно детством и девичеством, в 
которое девочки-институтки вынужденно психологически вступали 
раньше своих сверстниц, воспитывавшихся дома» (с. 248). 



«Четыре возраста женщины» 

 139 

Взаимоотношения между девочками разного возраста и соци-
ального происхождения определялись оппозицией «дразнить» – 
«обожать», что выгодно отличало их от «неуставных» взаимоотноше-
ний в мужских, особенно военных учебных заведениях. Механизмы 
адаптации учащихся девочек и мальчиков были различны. «В первом 
случае речь шла о горизонтальной опеке, адаптации на основе упо-
добления, предполагавшей сделать “новенькую” “своей’, введя ее в 
“курс дела”. <...> Во втором случае имела место вертикальная иерар-
хия, адаптация на основе противопоставления» (с. 230–231). 

 

4. Девичество 
 

Вплоть до 1780-х годов обычный брачный возраст дворянок 
составлял 14–16 лет (иногда даже 13), на рубеже XVIII–XIX вв. – 
17–18 лет, к 1830-м годам – 19–21 (с. 253). Во второй четверти 
XIX в. женщины уже могли вступать в первый брак в более зрелом 
возрасте – на третьем и даже четвертом десятке лет. Тем не менее и 
тогда стереотипы относительно брачного возраста оказывались кон-
сервативнее социальной практики. С повышением брачного возрас-
та границы девичества расширялись. Для незамужних дворянок 
верхний рубеж девического возраста формально оставался откры-
тым, что выражалось в сохранявшейся за ними юридической номи-
нации «девица», а также социально предписываемого обозначения 
«старая дева» (с. 254).  

«Девичество как жизненный этап осмыслялось в терминах со-
циально навязываемого ожидания “решения участи”, отождеств-
лявшейся исключительно с замужеством» (с. 255), а не как время 
внутреннего становления и обретения себя (с. 290). Представление о 
легитимизации зрелости исключительно посредством замужества 
поставили под сомнение лишь «девушки шестидесятых годов» 
XIX в. 

В решении собственной «участи» сами девушки оказывались 
обычно пассивной стороной (с. 336). Заключение брака было не лич-
ным делом жениха и невесты, а делом двух дворянских родов (с. 
312). При выборе невесты мужчина руководствовался не столько 
эмоциональными предпочтениями, сколько социально значимыми 
критериями (с. 311). При этом мезальянс дворянки осуждался обще-



А.В. Белова  

 140 

ством гораздо сильнее, чем мезальянс дворянина, а несанкциониро-
ванный выход замуж за иностранца карался так же сурово, как и 
участие дворян в политических заговорах (с. 297, с. 299). 

Взросление дворянских девушек, особенно в провинции, было 
«запаздывающим». Причиной этому были: 1) эмоционально-
психологическая зависимость от родителей и семейного круга; 2) то-
тальный контроль со стороны старших, жесткое ограничение свободы 
поведения и самовыражения; 3) сексуальная «непросвещенность» (с. 
259). Любая информация на сексуальную тему блокировалась, вклю-
чая почти единственный «самоучитель» в виде романов. Запрет на 
чтение романов действовал до 1860-х годов (с. 262–263). 

«От дворянской девушки в браке ожидали и требовали того, к 
чему ее не только не готовили в девичестве, но и за что строжайше 
наказывали или порицали, категорически пресекая любую <...> воз-
можность <...> обретения ею соответствующего жизненного опыта» 
(с. 279). Запрет на сексуальное взросление «легко объясним тем, что 
сексуальность женщины считалась принадлежностью не ее самой, а 
мужчины, чьей женой она должна была стать» (с. 290). Над дворян-
скими девушками довлело представление о телесном и сексуальном 
как о постыдном (с. 263). «Семья, культура и общество всячески пре-
пятствовали превращению их “детских” тел в “сексуальные”. Из дво-
рянской девушки формировали куклу-ребенка, не осознающую ни 
своего тела, ни телесных желаний и возможностей, ни, следователь-
но, в полной мере собственной идентичности, соотносимой с полом» 
(с. 267). 

Замужество дворянская девушка воспринимала прежде всего с 
религиозно-нравственной точки зрения – как «поле» новых обяза-
тельств. В ее глазах «брак обретал черты асексуального союза, осно-
ванного на эмоциональной привязанности и близости интересов, то 
есть наделялся характеристиками пубертатного представления о люб-
ви, не пережитой ею до брака» (с. 268–269).  

И в качестве дочери, и в качестве жены, и в качестве невестки 
молодая дворянка была подчинена чьей-либо власти (с. 259). Пре-
вращение из дочери в жену «фактически, при отсутствии у девушек 
<...> навыков отстаивания собственной идентичности и <...> стар-
шинстве супруга по возрасту, означало принятие роли дочери по от-
ношению к мужу» (с. 258). 

Только пройдя через «жернова» брачного опыта, не всегда 



«Четыре возраста женщины» 

 141 

удачного, но вместе с тем и обретение собственной телесности, неко-
торые дворянки совершали «удачный» выход из подросткового пе-
риода и уже на новом уровне осознания себя вступали в более равно-
правные и гармоничные отношения в новом браке (с. 268). 

 

5. Зрелость и старость 
 

«Родильный обряд занимал центральное место в системе обря-
дов жизненного цикла дворянки <...> ввиду частой возобновляемости, 
большой социальной значимости и непредсказуемости исхода: своего 
рода пограничности между жизнью и смертью» (с.427). «Роды стано-
вились моментом своеобразной “инициации”, когда женщине следо-
вало реализовать внушавшийся ей с детских лет и, так или иначе, на-
копленный опыт безропотного перенесения той самой, “сильной”, а 
именно: родовой боли» (с. 267). 

Замужняя дворянка, не имевшая явных проблем со здоровьем, 
беременела постоянно на протяжении всего репродуктивного возрас-
та. Обычное число рожденных в браке детей составляло 6–12 человек, 
и это не считая частых в то время выкидышей (с. 351). Матери взрос-
лых дочерей нередко сами были еще способны рожать и «не стреми-
лись сменить позицию “матери”, так или иначе отождествляемую с 
сексуальной привлекательностью, на позицию “бабушки” – асексу-
ального существа в характерном чепце» (с. 357).  

Многократно повторявшиеся беременности (вплоть до 22) спо-
собствовали восприятию их как естественного физиологического и 
психологического состояния (с.355). Это опять-таки сближало дво-
рянскую культуру с традиционной. «Беременность <...> превращалась 
из локализованного во времени аспекта в своего рода “контекст” жен-
ской повседневности, в антропологический фон бытия “по умолча-
нию”» (с. 360). В описях приданого нередко упоминаются иконы, по-
могающие благополучию супружества, но ни разу – иконы, помо-
гающие зачатию, беременности и родам. Деторождение представля-
лось «процессом настолько “естественным’, что даже молитвенные 
усилия здесь <...> казались излишними» (с. 363). 

Возраст первородящих женщин постепенно повышался. Дво-
рянки поколения 1780-х годов, как правило, рожали уже не ранее 18 
лет. В 1830–1840-е годы первородящей женщине было 20–23, но мог-



А.В. Белова  

 142 

ло быть и 28, и даже 37 лет; впрочем, последнее казалось чем-то из 
ряда вон выходящим (с. 368). Даже при неудачном браке первая бе-
ременность, как правило, была желательной, но последние в череде 
многочисленных беременностей даже в благополучных браках вос-
принимались как нежелательные, что сказывалось на материнском 
отношении к детям (с. 374). Случаи добрачной беременности, судя по 
документам, в дворянской среде были крайне редки (с. 276–277). 

Беременность, исключая самые поздние ее стадии, не воспри-
нималась как повод к изменению привычного образа жизни (с. 383). 
Из-за этого, а также из-за крайне ненадежной диагностики беремен-
ности, преждевременные роды и выкидыши были столь же привыч-
ны, как и нормальное протекание родов (с. 393). «Чем выше был ста-
тус роженицы, тем более пассивное участие в собственных родах ей 
предписывалось и тем большему репрессирующему воздействию она 
подвергалась» (с. 408). Обычным поведением мужа было «сбывание с 
рук» жены, которая вот-вот должна была родить (с. 388). 

Выкармливание детей грудью (исключая семьи, которые по 
бедности не могли содержать кормилицу) стало практиковаться в 
дворянских семьях на рубеже XVIII–XIX вв., а в середине XIX в. оно 
уже было нормой (с. 419–422). 

Дворянка старше 50 осознавала себя «женщиной в летах» (с. 432). 
Женщина в возрасте 60 лет безапелляционно считалась «старой» 
или «старухой», «ее личностная характеристика практически исчер-
пывалась возрастными изменениями телесности» (с. 436). «Ограни-
ченность возможностей атрибутировалась старости на ментальном и 
вербальном уровне даже тогда, когда фактически это было не так, и 
ресурсы как физической, так и социальной реализации <...> не были 
исчерпаны» (с. 439). Вместе с тем в старости дворянка нередко обре-
тала экономическую независимость и широкие семейные полномочия 
(с. 431). 

К.В. Душенко 



Эпитафия в творчестве Василия Васильевича Верещагина 

 143 

ТЕОРИЯ И ИСТОРИЯ 
ПРОСТРАНСТВЕННО-ВРЕМЕННЫХ ФОРМ 

ХУДОЖЕСТВЕННОЙ КУЛЬТУРЫ 

О.Ю. Тарасов 
 

ЭПИТАФИЯ В ТВОРЧЕСТВЕ 
ВАСИЛИЯ ВАСИЛЬЕВИЧА ВЕРЕЩАГИНА∗ 

 
Отклонение от правил всегда вызывает повышенное внимание 

зрителя. Учитывая это, известный русский художник В.В. Верещагин 
использовал в своих знаменитых экспозициях древний как мир прин-
цип серии изображений – принцип рассказа средствами живописи. 
Эту особенность своего творчества он считал новаторской, указывая 
в письме к В.В. Стасову, что «перешагнул» через «рутинное» прави-
ло, по которому живописец должен довольствоваться моментом и 
предоставлять «дальнейшее развитие этого момента литературе». 
Свои серии Верещагин называл «поэмами», картины в них – «глава-
ми», а этюды к ним – «фактами». Известно, что появление на раме 
карточки с именем художника и названием картины – исторический 
факт определенного развития концепции автора и его социального 
статуса. Художники Возрождения, рисуя такие таблички прямо на 
холсте, помешали на них свое имя и дату создания картины, иногда 
текст-обращение представленного персонажа. Таков образец подписи 
на портретах и картинах Антонелло да Мессине – «Антонелло Меси-
нец меня написал». Итальянские и фламандские живописцы XV в. 

                                                 
∗ Тарасов О.Ю. Эпитафия в творчестве Василия Васильевича Верещагина // 

Категории жизни и смерти в славянской культуре. – М.: Институт славяноведения 
РАН, 2008. – С. 139–148. 



О.Ю. Тарасов  

 144 

часто писали на раме различные тексты, включая прямую речь своих 
персонажей. В XIX в. их рамы привлекли внимание назарейцев и 
прерафаэлитов, которые стали помещать на раму не только свое имя, 
но и всевозможные стихи, цитаты из литературных сочинений, а так-
же надписи от первого лица изображенных на картине персонажей. 
Таковы, например, рамы Д. Россетги, В. Ханта, Ф. Брауна и других 
художников. В творчестве Верещагина приемы использования рамы 
для усиления воздействия самой картины соединились с поэтикой 
русского романтизма. Особое значение для него приобретает назва-
ние картины, надпись на раме, а также словесный комментарий, ко-
торый помещается в каталог выставки. 

Центральное место в экспозиции Туркестанской серии (1874) 
принадлежало «героической поэме» «Варвары» – циклу из семи кар-
тин, повествующих о гибели русского отряда в столкновении со 
среднеазиатским войском. Это «Нападают врасплох» (1871, ГТГ), 
«Торжествуют» (1872, ГТГ), «Представляют трофеи» (1872, ГТГ), «У 
гробницы святого – благодарят Всевышнего» (1873, ГТГ) и др. Под 
первым номером значилась картина «Смертельно раненый», откры-
вавшая всю экспозицию и написанная в Мюнхене спустя пять лет по-
сле того, как художник видел данную сцену во время обороны самар-
кандской крепости. На картине изображен смертельно раненый и па-
дающий на бегу солдат; по замыслу – это миг между жизнью и смер-
тью, который художник «подглядел» в реальности. Автор и герой, 
художник и солдат – оба они перед лицом смерти, – зритель должен 
был не только это увидеть, но эмоционально почувствовать. Ощуще-
ние трагизма подчеркивала монументальная рама со стеклом. Она 
содержала черное паспарту со строгим золотым орнаментом, которое, 
с одной стороны, сближало картину с надгробием (придавая ей мемо-
риальный характер), с другой – отсылало к рамке фотографии. Перед 
глазами зрителя представал как бы фотографический кадр, метони-
мический характер которого усиливался вынесенным на раму пред-
смертным восклицанием солдата: «Ой, убили братцы!.. Убили! Ой, 
смерть моя пришла!» Это своего рода эпитафия, которую обычно по-
мещали на могилах и стелах. Стремление к жизнеподобию и иллю-
зионистичности заставило художника применить древнюю эпиграфи-
ческую формулу – поместить на раму надпись от первого лица. Более 
того, в надписи усматривалась и традиция посвятительной эпиграм-
мы, которая, подобно эпитафии, также передавала отношение к кар-



Эпитафия в творчестве Василия Васильевича Верещагина 

 145 

тине или статуе как живой и говорящей. Именно такую стихотворную 
эпиграмму художник написал на картину «Забытый» (1871), на кото-
рой изображен оставленный своими товарищами убитый солдат: 

Ты скажи моей молодой вдове, 
Что женился я на другой жене; 
Нас сосватала сабля острая, 

Положила спать мать сыра земля... 
(рама с данной надписью сохранилась в фондах Третьяковской гале-
реи). Возможно, она была приобретена П.М. Третьяковым после 
уничтожения картины художником и служила для показа сделанной с 
нее фотографии.  

Более сложный смысл несла надпись на раме картины «Напа-
дают врасплох». Сбившийся в кучу русский отряд отстреливается от 
нападавших всадников – кто-то бежит на помощь, кто-то отступает, 
кто-то лежит мертвый. Сближаясь с эпитафией, надпись на раме 
(«Ляжем костьми. Не посрамим земли Русской. Мертвые сраму не 
имут») поднимает всю сцену на уровень эпического обобщения. За-
ставляя посмотреть на картину сквозь призму русской истории, над-
пись явно вызывала в памяти рассказ Нестора-летописца об окруже-
нии дружины князя Святослава греками. Произнося слова «Ляжем зде 
костьми; мертвые бо срама не имут», Святослав обнажил меч и повел 
своих воинов в бой. Известно, что, обдумывая темы из русской исто-
рии для Академии художеств, Н.М. Карамзин рекомендовал данный 
сюжет как достойный кисти художника, который должен был изобра-
зить русских витязей «в быстром движении геройского вдохновения». 
«Вот минута для живописца!» – восклицал знаменитый писатель (цит. 
по: с. 141).  

Особые функции выполняли надписи и на других картинах. 
Разрабатывая характерную для европейской романтической живопи-
си тему «варварства», художник пишет поистине ужасные сцены – 
«Представляют трофеи», «Торжествуют», «У гробницы святого – 
благодарят Всевышнего» и, наконец, «Апофеоз войны». На верхнем 
крае рамы картины «Торжествуют» зритель читал цитату: «Нет Бога, 
кроме Бога. Нет Бога, кроме Бога», а на нижнем: «Так повелевает 
Бог». На полотне предстает страшная картина «торжества» победите-
лей: мусульманские воины собрались на площади перед мечетью, в 
центре которой поместили шесты с отрубленными головами русских 
солдат. Цитата из Корана на картинной раме выполняет, с одной сто-



О.Ю. Тарасов  

 146 

роны, функцию эпитафии, с другой – эпиграфа к «главе» (как мы 
помним, именно так Верещагин осмыслял свою картину). Поскольку 
же она могла пониматься еще и как отрывок прямой речи проповед-
ника (изображенного в центре площади), картина соотносится с по-
гребальной стелой и драматической сценой одновременно. Совсем 
другую роль играла надпись на раме картины «Апофеоз войны», ко-
торую художник рассматривал в качестве эпилога «героической по-
эмы». На полотне изображена пирамида из черепов, над которой 
кружат хищные птицы. Название картины, которое читается на раме 
сверху – «Апофеоз войны», превращает изображение в метафору 
войны; надпись же на раме внизу – «Всем завоевателям, нынешним, 
настоящим и будущим», – посвящена всей серии в целом.  

Все эти надписи дополняли статьи каталога, в которых можно 
найти не только типы бытующих оценок и рассуждения о ценностях 
и морали, но и историко-бытовые зарисовки, столь характерные для 
реалистической повести, газетного репортажа или жанра научного 
путешествия второй половины XIX в. Они же содержали своеобраз-
ные сценарии представленных событий, включая обрывки диалогов, 
стихи, частушки, цитаты из национального эпоса и Корана. Напри-
мер, картина «Парламентеры» (Мюнхен, 1873) снабжена в каталоге 
диалогом противников: «Сдавайся!» – «Убирайся к черту!..» Тот же 
прием – в комментарии к двум картинам с одинаковым названием «У 
крепостной стены», на которых представлены следовавшие друг за 
другом сцены. Первую поясняло восклицание: «Тсс!.. Пусть вой-
дут!»; вторую – «Вошли!» (Каталог 1874). Поэтому верещагинскую 
развеску картин вполне можно сравнить с театральной постановкой. 
Спектакль делится на действия и явления, которые отделены друг от 
друга занавесом и антрактами. Эти пространственно-временные от-
резки допускают движение. В серии же картин Верещагина отдель-
ные отрезки времени и пространства – явление статичное. Поэтому, 
чтобы активизировать процесс восприятия, художник и придает раме 
такое большое значение; причем как раме отдельной картины, так и 
«раме», стыкующей картины между собой, т.е. монтажу, в котором 
закладываются вполне конкретные смыслы. Поскольку же порядок 
восприятия серии определялся каталогом, то его статьи усиливали 
«театрализацию» выставочного пространства, заставляя картины «го-
ворить», а зрителей – смотреть и размышлять. В этом плане текстовая 
рама каталога была не отделена от рамы материальной. Материальная 



Эпитафия в творчестве Василия Васильевича Верещагина 

 147 

рама фокусирует взгляд зрителя на картине, может «озвучить» ее 
сцену своей надписью, которая явно была рассчитана на прочтение 
вслух. «Рама» же каталога расставляла изображения в некий связный 
рассказ, заимствуя прием народного комикса и лубка. Последова-
тельность картин в серии должна была восприниматься, с одной сто-
роны, как предельно достоверная, определенная самой жизнью, с 
другой – в качестве акта художественного выбора автора, который 
выступал в данном случае гарантом правдивости «рассказа» о путе-
шествии, т.е. достоверности сюжета своей «поэмы». 

Так, согласно Каталогу 1874 г., главная в серии «поэма» «Варва-
ры» представала в экспозиции Туркестанской выставки как бы в об-
рамлении этюдов и рисунков, которые были поставлены в начало и ко-
нец ее показа, т.е. помещены в пространственно-временную раму. 
Этот монтаж картин в серии ориентировал сознание зрителя на пони-
мание того, что изображенные события автор не выдумал, а «подсмот-
рел» в действительности: в начало и конец экспозиции были поставле-
ны этюды с натуры – те «документальные материалы», которые в жи-
вописи эпохи романтизма рассматривались как наиболее приближен-
ные к достоверности. Поэтому каталог и указывал под первым номером 
картину «Смертельно раненый» – своего рода «этюд с натуры» – факт 
произошедшего события, трактуемый рамой как воспроизведение са-
мой реальности. Картина-«этюд» была началом рассказа о том, чего 
нельзя  увидеть в обыденной жизни – это «рассказ» о близости смерти, 
перед лицом которой был и сам художник – свидетель реальных собы-
тий. В конце же этой «героической поэмы» зритель был призван смот-
реть многочисленные зарисовки архитектуры, орнаментов, одежды, 
бытовой утвари и этнографических типов, т.е. всего того, что погружа-
ло его в саму атмосферу «варварских стран», давало возможность по-
нять и почувствовать их совершенно иной, более «низкий», уровень 
исторического развития по сравнению с европейской цивилизацией. 
Например, картину «Представляют трофеи» из цикла «Варвары» разъ-
яснял авторский комментарий: «Сцена в самаркандском дворце. Побе-
дители по варварскому обычаю тех стран обрезают головы убитых и 
увозят их в мешках, привешенных к седлу для того, чтобы представить 
эмиру...» В «исторической достоверности» знаменитой картины «Апо-
феоз войны» убеждали слова: «Эта картина исторически верна: Тимур, 
или Тамерлан, заливший кровью всю Азию и часть Европы, и считаю-
щийся теперь великим святым у всех среднеазиатских магометан, везде 



О.Ю. Тарасов  

 148 

сооружал подобные памятники своего величия...» (цит. по: с. 143). Ка-
талог давал также исторические и этнографические комментарии. К 
картине «Двери Тамерлана» (1872, ГТТ) Верещагин, например, соста-
вил пояснение: «Здесь воспроизведены двери во дворце среднеазиат-
ского владыки в эпоху процветания Бухары. На часовых надеты древ-
ние одежды» (цит. по: с. 143–144). Картину «У гробницы святого – 
благодарят Всевышнего» художник сопоставлял с работой «Гробница 
Тамерлана (Зеленый камень)», в описании которой он выступил уже 
как ученый-археолог: «Картина представляет гробницу в нынешнем ее 
виде. Тамерлан похоронен под темно-зеленым камнем. По обеим сто-
ронам – гробницы двух его родственников; в головах – наставник его 
юности. Сход вниз ведет в склеп, где каменные плиты покрывают мо-
гилу. Мечеть построена при жизни Тамерлана художниками, вызван-
ными из Китая и Персии...» (цит. по: с. 144). В правдоподобии турке-
станских картин убеждали такие фразы, как «писана на месте» или же 
сноски, вроде: «Я должен упомянуть здесь о концертах, поневоле слы-
шанных ежедневно мною и моими спутниками в этой местности; ут-
ром раздавался тут рев тигров, а около солнечного заката – меланхоли-
ческий вой тощих и злых степных волков (заметка художника)» (там 
же). Сноска относилась к пояснению картины под № 89 – «Развалины 
Большой Кумирны», которая была написана «в провинции Или, на 
Кульджинской дороге, теперь разрушенной» (Каталог 1874, 4, 15). За-
рисовки же этнографических типов и бытовых деталей соответственно 
были даны в конце каталога без комментариев – просто как «докумен-
тальные свидетельства». Но связанные с научно-естественными мето-
дами познания мира они определяли порядок восприятия картин не 
менее убедительно, чем статьи и заметки. На старой фотографии экс-
позиции «туркестанских» рисунков в Третьяковской галерее (явно со-
хранивших авторский принцип показа) перед нами открывается удиви-
тельный мир «объективных фактов». Архитектурные сооружения, кос-
тюмы, орудия труда, посуда, предметы археологии, черепа и портреты – 
все это аккуратно вставлено в однотипные рамки и пронумеровано, 
наподобие естественно-научной коллекции.  

Верещагин в одном из писем В.В. Стасову говорил о том, что все 
эти «надписи на рамах и в каталогах» должны «дополнять своим тра-
гикомическим эффектом впечатление от его “натуральных” и “верных 
картин”» (ОР ГТГ). В реальности же эти рамы означали, что отказ ху-
дожника от старой живописной риторики являлся, по сути, замещени-



Эпитафия в творчестве Василия Васильевича Верещагина 

 149 

ем ее новой риторикой, в которой ориентация на «трагикомический 
эффект» впитала не только традиции романтизма и реализма, но и на-
родного примитива. Этот сложный синтез помогал Верещагину «за-
держивать» внимание, ставить зрителя в неожиданную ситуацию, что в 
дальнейшем будет свойственно культуре авангарда. Выявляя в своих 
экспозициях элементы жестокости и «удивительные» ситуации, пояс-
няя их в своих «указателях» и каталогах, художник явно рассчитывал 
на установление качественно иных взаимоотношений со зрителем.  

На осмысление Верещагиным рам и экспозиций непосредствен-
ное влияние оказали и фоторепортаж и визуальный аттракцион. 
Здесь художник брал и эстетику «ужасной правды», и сенсационность, 
и зрелищность, и игру с пространственной границей картины и объек-
та, т.е. все то, что должно было поражать и захватывать, усиливать и 
смешивать самые разные эмоции. В середине XIX в. под влиянием фо-
торепортажа на первый план выдвинулся материал, выхваченный из 
жизни. Тогда же была пересмотрена и концепция батального полотна. 
Раньше батальная картина представляла бой, выдвигая на «авансцену» 
одну или несколько фигур, с которыми была связана триумфальная 
тема. Эта идея триумфа зачастую поддерживалась и специальной ра-
мой с трофеями – знаменами, предметами вооружения и т.п. Теперь 
появляется «батальная картина без героя», риторика которой строится 
на отказе от изображения самого боя: рисуются сцены до или после 
боевых действий, т.е. показываются «будни войны», тяготы военной 
жизни и несправедливость смерти. Фоторепортажи и картины демон-
стрируют усеянные трупами поля сражений, сцены на привале, всевоз-
можные разрушения и бедствия. И все это появляется уже в период 
Крымской войны 1854–1855 гг., которая, как известно, стала первым 
вооруженным конфликтом, куда устремились фотографы. Англичане 
Фентон и Робертсон, французы Лаглуа и Меэдин, Дюран-Браже и Лас-
симон, румын Сатмари, – все они снимали страшные поля сражений, 
впервые показывая широкой публике ужасные и тяжелые сцены. И ху-
дожники шли вслед за ними: натуралистические образы принадлежали, 
в частности, кисти английских и французских живописцев, которые 
писали убитых и раненых солдат, лишая героического ореола баталь-
ные полотна. Так, создатель знаменитых военных серий Орас Верне 
(1789–1863), с которым часто сравнивали Верещагина, использовал в 
своей работе рассказы участников и очевидцев Крымской войны, а 
также фотоснимки Малахова кургана французского фотографа Жана-



О.Ю. Тарасов  

 150 

Шарля Ланглуа. «Мне как-то обидно было, – писал Верещагин о 
своей Балканской серии, – когда называли эти картины батальными, – 
что за академическая кличка! – картины русской жизни, русской ис-
тории» (цит. по: с. 145). Теперь война показывается как часть «исто-
рии жизни народа», она привлекает внимание не своим результатом, а 
проблемой жизни и смерти, на которую направлен новый и беспри-
страстный взгляд фотографа и художника. Отсюда особое значение 
приобретают фоторепортажи, сводки с мест боевых действий, а также 
личное присутствие фотографов и художников на полях сражений. 
Художники участвовали в войне и раньше. Так, Жак Калло (1592–
1635) создавал баталии на основе материалов, собранных на театре 
военных действий. На гравюре «Осада крепости Бреда» он изобразил 
себя рисующим с натуры, трактуя войну как будничное явление. 
Позднее французский художник Луи-Франсуа Лежен был свидетелем 
битвы при Маренго в Северной Италии в 1800 г. и делал зарисовки 
прямо на поле боя. Но то же самое делал и Верещагин. О его поведе-
нии во время одного из боев Русско-турецкой войны 1877–1878 гг. 
сохранился рассказ военного корреспондента В.И. Немировича-
Данченко: «Тут же был и следующий с нашим отрядом знаменитый 
художник В.В. Верещагин. Здесь ему часто приходится смотреть в 
лицо смерти, причем не знаешь, чего у него больше – таланта или 
мужества... В самом сильном огне он спокойно и также обстоятельно 
садится на свой складной табурет и набрасывает эскизы, как бы это 
он делал у себя в кабинете» (цит. по: с. 146). В контексте европейско-
го пацифизма личное участие художника в войне приобретало новое 
звучание: он – очевидец боя, а следовательно, свидетель реальных 
событий, имеющий полное моральное право говорить людям «прав-
ду». Поэтому Верещагин изображает себя на картине «Шипка-
Шейново» (1877–1878, ГТГ) в свите генерала М.Д. Скобелева, а так-
же постоянно носит Георгиевский крест, полученный еще за оборону 
Самаркандской крепости в 1868 г. (отказываясь при этом от всех дру-
гих наград и орденов). Для него важен лишь знак свидетеля войны. В 
одном из писем П.М. Третьякову Верещагин предлагает поместить за 
рамой картины «Шипка-Шейново» боевое знамя, подаренное ему ге-
нералом Скобелевым и изображенное на полотне. Как и Георгиевский 
крест на костюме, знамя – это знак не триумфальной, а мемориальной 
тематики, призывающий зрителя поверить в достоверность «живо-
писного репортажа» художника, т.е. в то, что композиционная рама 



Эпитафия в творчестве Василия Васильевича Верещагина 

 151 

из мертвых на его картине – это ужасная цена одержанной победы. 
Иными словами, «меняется рама картины мира человека – 

меняются и рамы его визуальных образов. Век позитивизма и фило-
софия Огюста Конта окончательно перечеркнули многоэтажный 
христианский космос. Рай и ад оказались на земле. И взгляд худож-
ника привлек к себе человек, измененный и мертвый, тело которого 
лишилось высоких значений, т.е. труп – воплощение “объективного 
факта” и знания о “правде” войны» (с. 146–147). Тема смерти чело-
века давно вошла в изобразительную риторику и допускалась в со-
ответствии с установленной системой христианских ценностей. 
Смерть святого и смерть грешника – противоположные полюсы этой 
системы. Но уже «патологическая анатомия» XVII–XVIII вв. вывела 
человеческое тело за черту той запретной зоны, в которой его ме-
нять и представлять считалось большим грехом. В результате в жи-
вописи европейского романтизма мы находим ту «одержимость 
смертью», которая побуждала, к примеру, Теодора Жерико стать 
завсегдатаем мест публичных казней и моргов. Как и Верещагин, он 
добивался «реализма» в изображении мертвых на своей картине 
«Плот “Медузы”» (1818–1819, Лувр, Париж). Но если для француз-
ского художника-романтика смерть порой казалась привлекательной 
и прекрасной, то Верещагину она виделась ужасной и отталкиваю-
щей. Много взяв от европейского романтизма в изображении «тяже-
лых» сцен, русский художник развивал идеи пацифизма и методы 
позитивизма. Это заставляло его тщательно собирать военные и эт-
нографические коллекции, а также экспериментировать с рамой 
восприятия в плане наблюдения и классификации фактов. Рамы Ве-
рещагина убеждали зрителя в том, что кошмарный и ужасающий 
мир его «батальных полотен без героев» – всего лишь данность эм-
пирического опыта, диктующая особенности изображения окру-
жающей реальности. Но здесь, видимо, впервые перед нами возни-
кает проблема низшего порядка эмоций массовой аудитории, кото-
рая и спустя сто лет останется той же в телевизионных трансляциях 
с мест боевых действий: ведь «факты реальности» войны и убийства 
до сих пор являются одним из ключевых приемов овладения зри-
тельным восприятием. Экспозиции батальных картин Верещагина 
(при всей их идейной направленности) – предшественники неореа-
листических фильмов военных ужасов XX в. В них есть четкая ори-
ентация на овладение массовым сознанием, на внедрение в него эф-



О.Ю. Тарасов  

 152 

фектных и в то же время ужасных образов, рассчитанных порой не 
столько на эстетическое переживание, сколько на эстетический шок, 
аффект и скандал. И эта движущая сила страстей порой бурно про-
являлась на выставках В.В. Верещагина. 

С.А. Гудимова 
 
 
 
 



«Стратография тела» в футуристическом театре  

 153 

И.М. Сахно 
 

«СТРАТОГРАФИЯ ТЕЛА»  
В ФУТУРИСТИЧЕСКОМ ТЕАТРЕ∗ 

 
Мифологема тела в авангардистских театральных проектах 

1910–1920-х годов возникает в пространстве новой семиотической 
модели, в которой иерархия традиционных ценностей и прежних 
смыслов разрушается, появляется иная «телесная» знаковость. Чело-
веческое тело в футуристической культуре перестает быть воплоще-
нием извечной антиномии духовного и телесного, внутреннего и 
внешнего, женского и мужского. Мессианские амбиции «новых лю-
дей» и их ожидание «нового человека» нашли отражение в их агрес-
сивно самонадеянных заявлениях: «Только мы – лицо нашего време-
ни»; «Мы новые люди новой жизни»; «Мы даем мир с новым содер-
жанием» и т.д. 

Новая антропологическая революция уничтожила прежние ген-
дерные нормы и стереотипы. Футуристы предъявили миру чисто 
мужскую, брутальную поведенческую модель и навсегда изгнали 
женщину с территории искусства. Исследователями давно замечен 
маскулинный характер новой футуристической поэзии. Призыв Ф. 
Маринетти к оплодотворению мира ассоциировался с животворящим, 
плодородным началом, способным преобразовать старый мир. Только 
мужская освобожденная энергия может отразить «красоту скорости» 
и «динамизм форм» современной цивилизации, отсюда последова-
тельно декларируемое им «презрение к женщине» и освобождение от 
«тирании любви». «Хромающая плоть символистов», по мысли А. 
                                                 

∗ Сахно И.М. «Стратография тела» в футуристическом театре // Авангард и 
театр 1910–1920. – М.: Наука, 2008. – С. 651–661. 



И.М. Сахно  

 154 

Кручёных, сделала мир бесполым, и потому футуристы утверждают в 
качестве оплодотворяющей силы мужское начало. Гипертрофия жен-
ственности навсегда изгоняется из поэзии, женщина «забракована и 
выброшена из обихода поэзии как ненужная вещь, как стертая зубная 
щетка» (цит. по: с. 651). Футуристы воспевают любовь не к женщине, 
а к машине.  

Футуристы в итоге заменяют мужское тело андрогинным мане-
кеном, куклой-марионеткой или человеком-машиной. Мечты о тех-
ническом усовершенствовании человека нашли отражение в образе 
«механического человека с замещаемыми частями» (Ф. Маринетти), 
который смешивается с железом и питается электричеством». Тело в 
футуристической культуре превращается в материальный объект; он 
мыслится не как живой организм из плоти и крови, а как инструмент, 
выполняющий механические ритуалы и обрядовые функции. 

В постмодернистской философии и эстетике категория «телес-
ности» рассматривается в контексте концепции «феноменологическо-
го тела» (Э. Гуссерль, М. Хайдеггер, М. Мерло-Понти). Тело человека 
в социокультурных практиках традиционно воспринималось как 
единство внутреннего, «духовного» образа (активного, живого, ос-
мысленного), и внешнего, «телесного» (пассивного, косного, бес-
смысленного). Феноменальное тело – тело цельное, завершенное, и 
потому понимается не только как объект или «вещь», но и как пред-
ставление в виде знаков или порядка феноменов.  

Э. Гуссерль создает стратологическую, или тектоническую мо-
дель тела, которая определяется наложением страт (слоев) чувствен-
ности, особым местом тяжести и равновесия, архитектоническим 
скульптурно-пластическим идеалом. Философ репрезентирует тело 
как единую целостность. «Телесное единство» состоит из четырех 
страт: тело как материальный объект, тело как живой организм, 
«плоть»; тело как выражение и смысл, тело как объект культуры. 

Мечта о новом театре, театре художника, где «актерам-людям 
не будет места», отразилась в новых моделях сценографии, предло-
женных Э. Прамполини, Ф. Деперо и Дж. Балла. Новый футуристиче-
ский театр мыслился как театр синтетический, рожденный из импро-
визации и действия, в котором актера заменят «самоигральные объек-
ты» (Ф. Маринетти), «актеры-пространство» (Э. Прамполини), «пла-
стические комплексы» Ф. Деперо. Иными словами, телесный образ и 
телесные переживания как суть феноменологического живого тела, 



«Стратография тела» в футуристическом театре  

 155 

его физиологическо-биологическая структура и анатомия перестают 
интересовать художников-авангардистов. Тело становится объектом, 
механической моделью, реквизитом и декором. 

Э. Прамполини в «Манифесте футуристической сценографии» 
(1915) стремился перенести пластические эксперименты итальянских 
художников в новую модель сценографии, предлагая соединить в 
рамках театрального проекта пластические, архитектурные и синесте-
зийные ощущения: чувство движения, шума и запаха. Сцена как элек-
тромеханическая динамическая архитектурная конструкция должна 
была, по замыслу автора, двигаться, размахивать «металлическими 
руками» и опрокидывать пластические поверхности, увеличивая тем 
самым напряженность сценического действия. Ф. Деперо в своем све-
то-цветовом эксперименте «Цветы» (1916) пытался создать некий ат-
тракцион – представление: в пустом синем пространстве куба четыре 
«абстрактные индивидуальности» представлены в виде четырех цвет-
ных форм: яйцевидный Серый, глухо-дребезжащий треугольник 
Красный, разрезанный на остроконечные полосы Белый, поющий 
тонким стеклянным голосом Черный. На смену «абстрактным инди-
видуальностям» приходит идея «пластического костюма» в замыслах 
балетов «Мимисмагия» и «Песнь соловья» (1916). Костюм, который 
образовывал вокруг актера объемную абстрактную форму, приводил-
ся в движение актером-исполнителем, что создавало в целом впечат-
ление движущихся роботообразных существ. В «Пластических тан-
цах» (1918) художник конструировал кукол-марионеток, выполнен-
ных из дерева и по форме напоминающих маленьких роботов. 

Итальянские футуристы, пытаясь найти новые формы вырази-
тельности в сценографии эпохи новейших технологий, апеллируют к 
эстетике машины. При этом человек как таковой растворяется, распы-
ляется в предметном мире, становясь вещью, телом-объектом – неким 
артефактом, экспонирующимся в сценическом пространстве. Худож-
ника не интересует человеческая плоть, тело-машина становится его 
миром грез и творческого воображения, при этом сам акт коммуника-
ции является вторичным: текст создается или на заумном языке с нуле-
вым уровнем смысла, или слово заменяется пластическим движением. 
Театральное действие совсем не напоминает привычную сценографию 
классического театра, скорее это перформанс – игра с телом исполни-
теля и телом куклы или бутафорского механизма. 

Рассматривая проблему телесности и морфологию тела в футу-



И.М. Сахно  

 156 

ристическом театре, автор сравнивает сценографию оперы «Победа 
над Солнцем»1 (1913) в оформлении К.С. Малевича и серию графиче-
ских листов Эль Лисицкого под названием «Пластические образы 
электромеханического представления “Победа над Солнцем”» (1923). 
Тела будетлянских силачей К. Малевича и фигурины Эль Лисицкого 
состоят не из костей и мышц, а обретают признаки андрогинных ма-
рионеток. К. Малевич, иллюстрируя основную идею оперы, которую 
Кручёных определял как победу техники над космическими силами и 
биологизмом, подчеркивал принципиальную искусственность ее пер-
сонажей. Он использовал в качестве основного материала для костю-
мов картонные разноцветные кубистические щиты, совершенно ме-
няющие привычную анатомию человека. Б. Лившиц впоследствии 
вспоминал: «В пределах сценической коробки впервые рождалась 
живописная стереометрия, устанавливалась строгая система объемов, 
сводившая до минимума элементы случайности, навязываемой ей из-
вне движениями человеческих фигур. Самые эти фигуры кромсались 
лезвиями фаров, попеременно лишались рук, ног, головы, ибо для 
Малевича они были лишь геометрическими телами, подлежащими не 
только разложению на составные части, но и совершенному раство-
рению в живописном пространстве» (цит. по: с. 654). Действующие 
лица, по меткой характеристике А. Кручёных, напоминали «совре-
менные противогазы», а ликари (актеры) – «движущиеся машины». 
Основные персонажи К. Малевича – роботообразные гиганты, фигу-
ры которых были составлены из комбинации различных геометриче-
ских форм (конусов, цилиндров, треугольников, квадратов), – иллю-
стрировали не только главную идею пьесы, но и являли миру новую 
сценографию – действующими лицами становились «живой» костюм 
и маска. 

Фигурины Эль Лисицкого были представлены в форме пласти-
ческих костюмов, которые «оживляли» находившиеся внутри испол-
нители, и собственно фигурин, выполненных в виде супрематических 
композиций и приводимых в движение Ведущим с помощью механи-
ческого устройства. Эти беспредметные супрематические плоскости 
изгоняли навсегда актера с театральных подмостков. Подобная заме-
на актера движущейся неодушевленной фигурой знаменовала разру-

                                                 
1 Музыка М. Матюшина, текст А. Кручёных. – Прим. реф. 

 



«Стратография тела» в футуристическом театре  

 157 

шение привычных телесных канонов. Человек уже не Царь природы, 
а кукла-марионетка. Он лишен души, освобожден от всякой телеснос-
ти, и знаменует собой смысловую пустоту. В этом контексте тело не 
является «выражением и смыслом», и это выпадение из традицион-
ной структуры «стратов» нарушает его «телесное единство», проис-
ходит сдвиг слоев, переименование вещей и их имен. Внутренняя 
энергия плоти окончательно уничтожается, а текстуальная реальность 
мыслится как мир распавшихся знаков.  

Футуристический театр воплотил многие принципы, заложен-
ные актером и теоретиком театра Г. Крэгом. Он один из первых ут-
верждал, что человеческое тело по своей природе не может служить 
материалом искусства. Актер призван быть имитатором, копирую-
щим природу, и потому он должен либо создать новую форму актер-
ства, состоящую в «символических жестах», либо уйти, уступив ме-
сто неодушевленной фигуре – «сверхмарионетке». «Сверхмарионет-
ка, – писал он, – не станет состязаться с жизнью, она скорее пойдет 
вне ее. Ее идеалом не будет плоть и кровь, но скорее тело в трансе. Ее 
стремлением будет – облечься в красоту, подобную смерти, хотя и 
полную животворности» (цит. по: с. 654). 

Будущий футуристический театр мыслился русскими поэтами и 
художниками как некое синтетическое действо, в котором «актер-
интуит» будет передавать ощущения всеми доступными ему средст-
вами: «быстрой выразительной речью, пением, свистом, мимикой, 
танцем, ходьбой и бегом» (цит. по: с. 655). Проект театра «Футу» М. 
Ларионова, например, предусматривал создание «играющего театра». 
В нем актеры должны были не только исполнять танец, совершать 
ритмические движения вместе с двигающимися декорациями, сценой 
и зрителями, но и «играть» бутафорию, костюм и реквизиты. Ролевой 
маскарад исполняют актеры-вещи: актер-шляпа, актер-ботинки, ак-
тер-стол, актер-дверь, актер-окно и т.д. Новые требования предъяв-
ляются и к костюму: он должен просвечивать. Платья, выполненные в 
лучистской технике «икс-лучей», проповедовали идею оголения и 
прозрачности. Телесный аффект – характерный прием античной и 
средневековой театральной эстетики – находит свое выражение в но-
ваторских идеях Г. Крэга о «трансе тела», бешеной импровизации 
тела в театре, из которого изгнаны режиссер и декорация, а слово 
подчиняется «свободному жесту актера». 

Язык жестов (эвритмия) стал основополагающим принципом 



И.М. Сахно  

 158 

«биомеханики» В. Мейерхольда. Этот авторский проект, созданный 
режиссером в 1920-е годы, стал продолжением поиска «телесной» 
сценографии в футуристическом театре начала XX в. Основным «ин-
струментом» в театре объявлялось «тело»: туловище, конечности, 
голова, «голос и произношение», «мимика и жест». Режиссер в своих 
выступлениях, лекциях и программе Высших театральных мастер-
ских сформулировал основные принципы «биомеханики», важнейшие 
из которых были связаны с движениями и жестами тела в сцениче-
ском пространстве: «1. Характер биологических движений и актов 
обусловлен биологической конструкцией организма: а) организм 
человека как автомотор; б) вторично-автоматические акты; в) ми-
метизм и его биологическое значение; г) двигательные действия 
человека: г 1) движение отдельных органов (дрожание или иннерва-
ция мускулов, поворот глаз, мимические движения человеческих рук, 
ног, отдельных мускулов); г 2) комплекс движения всего организма 
или цепь поступков (передвижение всего организма, ходьба, бег, акты 
чтения, письмо, перенос грузов, сложнейшие движения, составляю-
щие ту или иную работу – акты делания)» (цит. по: с. 655). 

По мнению автора, В. Мейерхольд стоял у истоков создания 
новой семиотической модели кинетического театрального поведения, 
когда определяющую роль в спектакле играли новые знаковые фор-
мы: собственно жесты, выражение лица (мимика), позы, телодвиже-
ния и манеры исполнителя. Слово как вербальный знак обретает но-
вое звучание в контексте невербальных знаковых действий персона-
жа. Здесь важны все составляющие: движение туловища (рук, ног, 
головы) и мышц, темп, «законы координации тела и предметов», та-
нец, акробатика, эксцентризм. Особая роль отводится жесту большо-
му и малому, его разным формам артикуляции: «Вся биомеханика, – 
комментирует режиссер, – основана на том, что если работает кончик 
носа – работает все тело. Надо прежде всего найти устойчивость все-
го тела, при малейшем напряжении работает все тело <...>. У актера 
всегда на первом месте проверка тела. В человеке мы держим не об-
раз, а запах технического материала. Актер всегда в положении чело-
века, организующего свой материал. Он должен знать свой диапазон 
и все приемы, которыми он технически располагает для выполнения 
данного намерения» (цит. по: с. 656). 

Тело актера – материал сценической игры, а «телесный дре-
наж» определяет суть новой системы, в которой тело это машина, ак-



«Стратография тела» в футуристическом театре  

 159 

тер – «работающий машинист», режиссер – изобретатель и програм-
мист. Тело из собственно природной материи превращается в носите-
ля новой эстетики, становится объектом футуристической культуры. 
Человек в биомеханике В. Мейерхольда – знак, семантика которого 
многозначна: «Биомеханика: человек – движение, человек – слово; 
человек – слово – движение; человек – человек; человек – одежда, 
человек – предмет в его руках; человек – элемент среды, человек – 
пространство, человек – время, человек – коллектив (масса)» (цит. по: 
с. 656). Биомеханическое тело нового театра – не только определен-
ная техника тела, но и сфера «машинной» культуры, отражение ново-
го утопического сознания и великой мечты о вселенском счастье и 
коммунистическом рае, где на смену человеку приходит искусствен-
ный интеллект. Анатомия человека, по мысли режиссера, вторична, – 
не человеческая плоть, а тело-машина становится моделью исследо-
вания и центральным действующим лицом спектакля. Невербальная 
коммуникация в театре В. Мейерхольда превращается в игру знаков, 
каждому образу тела соответствует своя телесная схема, своя семан-
тика поз, мимических жестов и жестов головы и ног. Человек как 
«бессловесный сценарий» становится важнейшим составляющим те-
атрального действа, в котором коммуникативный акт – символиче-
ский знаковый процесс и одновременно яркое зрелище синтетическо-
го характера. 

Тело в футуристической культуре не является оболочкой души, 
его целостность нарушена, жизненная энергия окончательно уничто-
жена, и потому оно не выражает смысла вообще и не может быть те-
лесно пережито. Размышляя о телесной законченности и завершенно-
сти – «телесном синтезе» живого феноменологического тела, извест-
ный французский философ М. Мерло-Понти писал: «Тело – это наш 
способ обладания миром. То оно ограничивается жестами, необходи-
мыми для поддержания жизни и в соответствии с этим располагает 
вокруг нас биологический мир, то, обрывая привычные жесты и пере-
ходя от их прямого смысла к фигуральному, выявляет с их помощью 
ядро нового значения – таков случай двигательных навыков, подоб-
ных танцу, – то, наконец, намеченное значение не может быть дос-
тигнуто с помощью естественных возможностей тела; тогда ему нуж-
но создать для себя орудие, и оно проектирует вокруг себя культур-
ный мир» (цит. по: с. 656–657). В семиотической модели авангардист-
ского построения происходит иная маркировка действительности и 



И.М. Сахно  

 160 

реинтерпретация привычных знаков – моральных и интеллектуаль-
ных символов. Тело человека как объект предшествующей культуры 
подвергается тотальной репрессии – его последовательно уничтожа-
ют: перед нами либо тело-мясо, разорванное на куски, либо часть те-
ла, проявленная как культурный след, либо плоть в состоянии гние-
ния и разложения. Тема распада, с одной стороны, связана с идеей 
смерти старого мира и рождения нового, освобожденного от кабалы 
прежних художественных ценностей. Дематериализация мира и рас-
пыление его структуры знаменуют, по справедливому замечанию 
Н.Бердяева, процесс растворения человеческой личности «в разжи-
женном материальном мире». С другой стороны, совершенно очевид-
но влияние живописного кубизма – мотива разложения человеческой 
плоти и ритуального расчленения, пропаганда которого была по сво-
ей сути эстетической провокацией в авангардистском искусстве нача-
ла века. 

Расчлененное тело (впоследствии разложившаяся плоть в сюр-
реалистической поэтике) – характерный образ в живописи и поэзии 
русского авангарда 1910–1920-х годов. В графических рисунках Д. 
Бурлюка, например, представленных в поэтическом сборнике «Стре-
лец» (Пб., 1913), мы видим лежащего человека в цилиндре, туловище 
которого разрезано пополам, ноги разбросаны в пространстве живо-
писной плоскости. В известном портрете И. Клюна, написанном К. 
Малевичем в 1913 г., художник, следуя логике кубистического мыш-
ления, деформирует человеческое лицо до неузнаваемости. Он рассе-
кает его на несколько частей, каждая из которых обладает своей зна-
ковостью, что свидетельствует об абсолютной условности изображе-
ния человеческого лица. Футуристическая образность порой наме-
ренно антифизиологична. Кровь, гниение плоти и разложение тела – 
популярные мотивы авангардистской поэзии, суть ее эпатажного ан-
тиэстетизма: «Кровь выступала, на теле расчерчивая / Красный узор в 
стиле рококо» (В. Шершеневич); «Сквозь щели скелетов убитых, 
сквозь груду / Тлеющих тел, новые племена / Прорастут» (К. Больша-
ков); «Камень, женщина и падаль кошки, которая за форточкой гни-
ет на подоконнике» (В. Март). А. Кручёных указывает на обилие 
телесных образов в живописи и поэзии Д. Бурлюка, намеренное 
подчеркивание автором своего эротизма и похотливости, что объяс-
няется огромным желанием «все захватить, все слопать, все оплодо-
творить». В то же время именно Д. Бурлюк вслед за французскими 



«Стратография тела» в футуристическом театре  

 161 

«проклятыми поэтами» расширяет пространство табуированных тем 
и актуализирует семантику слов «гниение» и «смерть»: «Мне опроти-
вели глаза, / В которых больше было гноя»; «Как глубоко под черным 
снегом / Прекрасный труп похоронен»; «Зазывая взглядом гнойным / 
Пеной желтых сиплых губ»; «Зловонные заплаты / младенческих ут-
роб»; «Мы одни / вытекает глаз» и т.п. 

Факт садизма и насилия над человеческой личностью в аван-
гардистской поэзии неоднократно отмечали исследователи. Извест-
ный литературовед А.К. Жолковский находит многочисленные при-
меры, подтверждающие присутствие сильного женоненавистническо-
го начала в стихах В. Маяковского: женщина у поэта изображается 
как куча неодухотворенной плоти, вызывает ряд сугубо телесных и 
неаппетитных ассоциаций. Стихи изобилуют картинами избиения 
женщин, изнасилования и физической расправы, что свидетельствует 
об элементе садизма, проявленного в литературной позе поэта: «Ли-
тературные корни позы Маяковского, – отмечает ученый, – это ро-
мантический аморализм русских модернистов (назовем Бальмонта и 
Брюсова), восходящий к Ницше, Бодлеру, Байрону. Но ни у кого из 
поэтов – предшественников или современников Маяковского – сади-
стские мотивы не выражаются с такой настойчивостью, разнообрази-
ем и программностью. Говоря словами Ходасевича, Маяковский 
«первый сделал ненависть, физическое насилие, погром не материа-
лом, но целью своей поэзии, стал “их глашатаем”. Что касается общей 
революционной эпохи, то союз с кровавой литературой как раз лиша-
ет “футуристический садизм” (даже если он практикуется исключи-
тельно в стихах) статуса литературной условности» (цит. по: с. 658). 

Садистское расчленение тела характерно и для других поэтов-
авангардистов. Например, в стихотворении А.Кручёных из тифлисско-
го сборника «Лакированное трико» (1919) физическое тело героя по-
этапно расчленяют, что означает не только уничтожение плоти, но и 
распад «лица», отчуждение собственного «я»: «Я пошел в паровую 
любильню (...) / Где... растянули меня на железном кружиле / Кивнули – 
отрубили колени / А голову зашили в юбки балон» (там же). Абсолют-
ное обесценивание человеческой жизни сопровождается превращением 
одного состояния бытия в другое, обнажением иной сути и другой 
формы физического тела вследствие его метаморфозы: у И. Зданевича 
в «Острафе Пасхи» осёл превращается в человека, у Б. Лившица мерт-
вый виноторговец становится хвостатым, герой А. Кручёных иденти-



И.М. Сахно  

 162 

фицируется со своей возлюбленной – рыжей Полей, становясь «боль-
шим и тоже рыжим». Метаморфозы определяют тематическую раз-
мытость, двойничество и несколько ролей лирического героя. Отсюда – 
темы маски, «ряжености» и карнавала. Счастливый и везучий игрок 
из поэмы В. Хлебникова и А. Кручёных «Игра в аду» «с улыбкой 
скромной девы и светлыми глазами» обыгрывает чертей и приближа-
ет час спасенья всех, «для мук рожденных и позора»: «Но в самый 
страшный миг / Он услыхал органа вой / И испустил отрадный крик, / 
О стол ударился спиной. / И все увидели: он ряжен» (там же). 

Разъединение тела порождает самостоятельное существование 
его частей. Мотив бытования тела как части целого определяет по-
этическую образность трагедии «Владимир Маяковский». Дейст-
вующие лица – «Человек без глаза и ноги», «Человек без уха», «Чело-
век без головы» – тела-монстры, изувеченные и обезображенные. Они 
иллюстрируют «плевок» поэта в лицо противника – мещанина-
обывателя и классово чуждых культурных канонов: «Это правда / 
Над городом где флюгеров древки / Женщина с черными пещерами 
век / Мечется и кидает на тротуары плевки / А плевки вырастают в 
огромных калек». Очевидны и садомазохистские переживания поэта. 
Стирая разницу между «лицами своих и чужих», выхолащивая душу 
и сострадание, отдавая на растерзание маленького брата – «Вы при-
дете и будете жевать его кости / Вы ведь все хотите есть», – поэт же-
лает скинуть не только «лохмотья изношенных имен», но и сбросить 
оковы прежнего тела: «Тело безумием качаю», «Тела отдадим обна-
женному плясу / На черном граните греха и порока / Поставим па-
мятник красному мясу». Телесный рисунок в пьесе наиболее вырази-
тельно проявлен в поэтической метафоре. Тело, пресытившись своей 
физической целостностью, хочет освободиться от прежней телеснос-
ти – от животворящих органов, а значит, и от их витальной силы. 
Анатомическая целостность тела в трагедии «Владимир Маяковский» 
окончательно разрушена, его энергия сведена к нулю, и потому оно 
не поддается восстановлению. Аффектированное «тело без органов», 
тело нулевой жизненной интенсивности, высвобождающее чистые 
энергии, в 1930-е годы станет основой поиска новой театральной сти-
листики в «театре жестокости» А. Арто. В новом театре слово, жест, 
движение, вопль и крик, тело как знак-иероглиф, по замыслу автора, 
должны стать равноправными стихиями нового пространственного 
языка искусства, призванного совершить обряд духовного очищения. 



«Стратография тела» в футуристическом театре  

 163 

Впоследствии «тело без органов» в постмодернистской фило-
софии исследователи будут рассматривать в контексте деконструкти-
вистского понятия «машина желаний», культурные границы которого 
достаточно размыты: это и человек, действующий в рамках опреде-
ленной культуры, и либидо как форма бессознательного, проникаю-
щего в «социальное поле» и инвестирующее «социальное тело». 
«Машина желания», по Ж. Делёзу и Ф. Гваттари, состоит из машин-
органов и тел без органов. Первые эквивалентны производству, Эросу 
или институтам жизни, вторые – антипроизводству, Танатосу или ин-
стинкту смерти. «Тело без органов» это тело-аффект в состоянии 
предсмертной агонии, отсюда и специфика авангардистского языка, в 
котором связь означающего и означаемого окончательно разрушена, 
и потому расшифровка текста предельно затруднена. Ж. Делёз ввел в 
научный оборот такое понятие, как «шизофренический язык», подра-
зумевая под этим язык, сливающийся с действием или страстью тела. 
В противовес обычному языку, основанному на природной дуально-
сти между физическими телами и звуковой формой слова, «шизоид-
ный язык» функционирует по совершенно противоположному прин-
ципу: «В первичном порядке шизофрении не существует дуальности, 
кроме как дуальности действий и страстей тела: язык полностью по-
гружен в зияющие глубины тела. Больше уже нет ничего, что могло 
бы предотвратить их от коллапса тела и смешивания их звуковых 
элементов с обонятельными, вкусовыми, пищеварительными и экс-
крементальными эффектами тел. Больше нет не только какого-либо 
смысла, но нет и грамматики или синтаксиса, даже каким-либо обра-
зом артикулированных, слоговых, буквенных или фонетических эле-
ментов» (цит. по: с. 660). 

Телесная схема в сценографических экспериментах русских 
футуристов провокационна по своей сути и вызывает культурный 
шок. Отрицая телесные каноны и нормативные телесные знаки, выра-
ботанные прежними культурами, поэты и художники, принимавшие 
участие в художественных акциях, пытались создать репрессивную 
эстетику нового театра, в котором актера, ставшего вещью и марги-
нальным объектом, заменит кукла-марионетка или движущийся ме-
ханизм. Новая режиссерская стратегия уничтожала ставшие традици-
онными оппозиции: человек / машина, живой / неживой, тело / плоть, 
жизнь / смерть. Перед нами некий технологический процесс превра-
щения тела героев либо в отдельные органы, либо в массу неодушев-



И.М. Сахно  

 164 

ленной материи, и это уничтожение органической жизни на сцене 
знаменовало акт ритуального сожжения тотема классического акаде-
мического театра. Художественный эксперимент в русском и евро-
пейском авангардистском театре 1910–1920-х, с одной стороны, стал 
результатом поиска новой театральной стилистики в условиях кризи-
са старой культуры, с другой – знаменовал появление неординарных 
авторских стратегий в интертекстуальном межкультурном простран-
стве и рождение новой культурной антропологии, отразившей извеч-
ную мечту всего человечества об обновлении и техническом усовер-
шенствовании человеческой природы. 

С.А. Гудимова 
 
 
 
 
 
 
 



Маски М. Ларионова и Н. Гончаровой 

 165 

Е.А. Илюхина 
 

МАСКИ М. ЛАРИОНОВА И Н. ГОНЧАРОВОЙ∗ 
 

Надо, чтобы на сцене не было ни одного 
предмета, соответствующего реальной 
жизни, и чтобы костюм был не похож 
ни на какие существующие одежды,  
чтобы были невиданные гримы и маски. 
 
М.Ф. Ларионов. «Театральное и декоративное...» 

 
В 1922 г. Михаил Ларионов, один из ярких представителей 

авангарда, известный на Западе театральный декоратор, предлагает 
берлинскому издательству «Академия» серию книг из 20 томов, по-
священных театру. Выпуски охватывают историю театра, современ-
ные тенденции его развития в различных странах, а также подробные 
исследования отдельных его элементов. Первым в списке книг, нося-
щих общее название «Театральная библиотека», обозначен том, по-
священный гриму; завершает весь цикл исследование о масках. 

Маска и грим становятся как бы двумя полюсами, между кото-
рыми умещаются все составляющие театра – декорации, костюмы, 
освещение и т.д. Для Ларионова они были основополагающими поня-
тиями существования театра как такового. Ларионов особенно на-
стаивал, чтобы «невиданные гримы и маски» служили главным сред-
ством перевоплощения, проникновения творческого, художественно-

                                                 
∗ Илюхина Е.А. Маски М. Ларионова и Н. Гончаровой // Авангард и театр 

1919–1920-х годов. – М.: Наука, 2008. – С. 443–455.  
 



Е.А. Илюхина   

 166 

го начала в обыденную реальность жизни. Специальные гримы и 
маски присутствуют во всех оформленных им спектаклях: «Русские 
сказки» (1916–1918), «Байка про Лису» (1922) и «Лис» (1929), «Шут» 
(1921), «Карагёз» (1926), «Гамлет» (1934). Не использованы маски 
лишь в первом спектакле – «Полуночное Солнце», но и там они при-
сутствуют в некоем знаковом виде – пузыри с изображением лиц в 
руках у шутов. Даже в спектакле марионеток «Донна Серпента» 
(1917) появляются персонажи «в масках как у Лонги». 

При этом под гримом Ларионов понимает не традиционную для 
театра аффектацию черт лица, а именно его кардинальное изменение. 

Грим становится эквивалентом маски, исполненным не из па-
пье-маше или ткани, а иными, чисто живописными средствами. Для 
художника-живописца «роспись лица» привычней и органичней, и 
грим, безусловно, преобладает в ларионовских спектаклях. 

Идея грима, кардинально преображающего лицо, возникла у 
Ларионова еще до его прихода в театр. В статье «Почему мы раскра-
шиваемся» (1913) он писал: «Мы связали искусство с жизнью. После 
долгого уединения мастеров мы позвали громко жизнь. Жизнь втор-
глась в искусство. Пора искусству вторгнуться в жизнь. Раскраска 
лица – начало вторжения.<…> Мы красимся на час, и всякое измене-
ние переживаний требует изменить раскраску. <...> Телескоп распо-
знал затерянные созвездия в пространстве, раскраска лица расскажет 
о затерянных мыслях» (цит. по: с. 445). Раскрашенные лица футури-
стов – В. Каменского, Д. Бурлюка, Н. Гончаровой – стали первыми 
опытами художественного грима. Впрочем, это был не столько спо-
соб «донести переживания» до окружающих (зрителей), сколько 
стремление отделиться от толпы, создать театрализованное простран-
ство вокруг себя. Что, собственно, и происходило во время прогулок 
по оживленным центральным улицам Москвы. Впоследствии Ларио-
нов в статьях о театре особенно подчеркивал умение актера создать 
вокруг себя атмосферу сцены, не взбираясь на подмостки. Спустя два 
года после этих выступлений, присоединившись по приглашению С. 
Дягилева к его балетной кампании в качестве художника-декоратора, 
Ларионов экспериментирует с гримом уже на профессиональной сце-
не. В «Полуночном Солнце» (первом оформленном им балете) он 
лишь пробует раскраску лиц – яркие пятна румянца придают лицам 
актеров сходство с народными игрушками и персонажами лубков. В 
«Русских сказках» (1916–1918) он уже извлекает из грима макси-



Маски М. Ларионова и Н. Гончаровой 

 167 

мальный эффект. Актерское лицо воспринимается Ларионовым как 
«чистая поверхность холста», на нее он свободно наносит рисунок. 
Разноцветные «лучистские» штрихи на лице Л.Ф. Мясина в роли Бо-
вы обретают какую-то самодостаточную декоративную выразитель-
ность, а грим Нижинской (Кикиморы) – с оскаленным ртом – изменя-
ет ее облик до неузнаваемости. Однако, преображая внешность акте-
ра, грим позволяет сохранить мимику и пластику лица, его способ-
ность к ежеминутным переменам выражения... Жесткая маска появ-
ляется у Ларионова лишь там, где она необходима, где материал, из 
которого она изготовлена или который имитирует, отвечает образу. 
Так, маска Лешего «сделана» из бересты или передает сучковатую 
поверхность дерева. 

Пожалуй, единственный раз маски в большом количестве появ-
ляются в эскизах костюмов к балету «Байка про Лису» (1922). Рус-
ская сказка, где главными действующими лицами были Кот, Баран, 
Петух и Лиса, казалось бы, сама по себе требовала использовать мас-
ки. Тем более что использование масок предполагал и сам жанр му-
зыкального произведения, указанный в партитуре И.Ф. Стравинского – 
ярмарочная буффонада. 

Работа над этим спектаклем началась задолго до его постанов-
ки, в 1915 г. в Уши, но разного рода обстоятельства стали причиной 
того, что премьера состоялась лишь в 1922 г. Окончательный вариант 
оформления, впрочем, известный лишь по газетным воспроизведени-
ям рисунков самого Ларионова, включал маски, напоминающие мас-
ки русских ряженых. В самых ранних рисунках к «Байке», их мы на-
ходим в швейцарских альбомах 1915г. (ГТГ), Ларионов обращается в 
своих поисках выразительных масок к различным историческим и 
национальным источникам. Лицо актера часто остается открытым, но 
под карандашом художника оно приобретает сходство с персонажем-
животным. Ларионов как бы извлекает «маски» из лиц окружающих 
его людей: Гончаровой, Стравинского, Мясина, Дягилева, балетных 
танцовщиков. В них отражается не только физиономическое сходст-
во, но и черты характера, а также симпатии и антипатии самого ху-
дожника к изображенным. Ларионовские маски неотделимы от лица, 
они его производное, гротескное и характерное проявление личности 
изображенного. В эти годы Ларионов много раз повторяет мысль о 
сходстве пластики человека и животного. Так, в облике Лисички уга-
дываются острые черты пикантного личика Нижинской, а солидный 



Е.А. Илюхина   

 168 

авторитетный Кот предстает в «дягилевском» обличии, со знамени-
тым моноклем, и уж совсем злым гротеском выглядит превращение 
Бакста в Барана. Разумеется, этот остроумный вариант был осущест-
вим лишь на бумаге, а для спектакля Ларионов исполнил яркие деко-
ративные маски. Несмотря на внешнюю эффектность, они были до-
вольно громоздкими, двигаться в них по сцене было, наверное, не 
слишком удобно. Возможно, именно поэтому, вторично обращаясь к 
«Лису» (в 1929 г.), Ларионов делает маски (вернее полумаски) почти 
неотделимыми от лица. Этот вариант маски, оставляющий половину, 
а иногда полностью открытым загримированное лицо, мало чем от-
личается от грима. В серии станковых композиций 1930-х годов, соз-
данных по мотивам балета, маска окончательно срастается с лицом. В 
блокнотах Ларионова возникают какие-то мутанты со звериными го-
ловами, человеческими телами и пластикой животных. 

Работа над балетом «Байка про Лису», а его Ларионов оформ-
лял дважды – в 1922 и в 1929 гг., охватывала весь период деятельно-
сти художника в дягилевской антрепризе, отражая смену его теат-
ральных ориентиров – от увлечения фольклорным театром до конст-
руктивистских опытов. Начав работать над книгами, посвященными 
Дягилеву и его балетной антрепризе, погрузившись в воспоминания и 
размышления о собственной «жизни в театре», Ларионов постоянно 
обращается к этому балету, ставшему для него своеобразным олице-
творением балетного театра вообще. Именно в эскизах оформления 
ранней и поздней версии спектакля, в бесконечных рисунках-
воспоминаниях проиграны все возможные варианты использования 
маски и ее интерпретации. Главная интрига сказки разыгрывается 
коварной Лисой, стремящейся обмануть и погубить Петуха, и именно 
ее манипуляции с маской представляют настоящие интермедии, во-
площающие ларионовский тезис о «маске – символе лжи». Обманщи-
ца с легкостью расстается со своей лисьей маской, прикидываясь то 
монахиней, то молодой крестьянкой. В кульминационной сцене 
обольщения Петуха, отложив звериную маску в сторону, актриса от-
крывает свое истинное – человеческое лицо. Но по сюжету (Лиса 
лишь притворяется очаровательной крестьянской девушкой) именно 
это лицо – фальшивая маска, за ней скрывается коварная Лиса. На 
сцене все оказывается фальшивым, лицо становится маской, а маска 
срастается с лицом. 

Мастер мистификаций, Ларионов, каждый раз обращаясь к 



Маски М. Ларионова и Н. Гончаровой 

 169 

этому спектаклю, «дополняет» его образ все новыми подробностями, 
абсолютно не соответствующими реалиям ни первой, ни второй по-
становки, «доказывающими», что многие театральные нововведения 
были сделаны Ларионовым раньше других. Так, рисунки с изображе-
нием четырех масок, созданные в 1930-е годы, однако датированные 
художником 1918 г., несут в себе ясно читающиеся элементы конст-
руктивизма. В ларионовских блокнотах появляется запись о том, что 
идея конструктивистского оформления спектакля обсуждалась им 
еще в 1918 г. (вот откуда на рисунках дата – 1918), т.е. еще до насту-
пления эры конструктивизма в театре. Хотя эти рисунки и создают 
иллюзию сходства с эскизами театрального оформления, но по сути 
они своеобразный иллюстративный ряд ларионовских книг о театре, 
и именно в этом контексте возникает традиционная маска. 

Маска для Ларионова в большей степени атрибут, знак театра. 
«Маска – символ лжи и театральности», – записывает Ларионов в на-
бросках статьи о театре в 1918 г. Не случайно в балете «Шут» (1921) 
маску носит обманщик-шут, «семерых шутов перешутивший». А в 
1931 г., исполняя эскизы пригласительных билетов и программок для 
антрепризы «Опера-балет А. Бенуа», Ларионов изображает несколько 
традиционных масок венецианской комедии дель арте, их он практи-
чески никогда не использовал в оформлении собственных театраль-
ных постановок. 

Эти маски – демонстративный символ театральной игры, не 
дающий зрителю перешагнуть границу, отделяющую жизнь от театра. 
Ларионов был за проникновение театра в жизнь, но категорически 
против обыденной жизненности на театральной сцене, за «невидан-
ные гримы и маски». 

В театральной практике Ларионов отдавал безусловное пред-
почтение гриму. Для художника балетного театра, тем более для ху-
дожника, увлеченного сочинением хореографии, движение, пластика 
были приоритетны и грим, сохраняющий возможности миманса и ни-
чем не ограничивающий свободы балетного артиста, оказывался 
предпочтительнее.  

В 1934 г. Ларионов планирует постановку балета «Гамлет», где 
грим не должен уже ограничиваться только раскраской лиц, он нано-
сится на обнаженное тело балетного артиста. Ларионов – художник, 
не мыслящий себя вне театра, хочет минимизировать дистанцию ме-
жду актером и художником.  



Е.А. Илюхина   

 170 

В ларионовском театре первенствует художник-гример, а в 
станковом творчестве он отдает безусловное предпочтение маске. 
Портретируя близких ему людей, Ларионов отбирает наиболее харак-
терные черты их внешности, обобщая, находит раз и навсегда выве-
ренный облик – «маску лица», затем ее и копирует и калькирует мно-
гократно. На основании натурных рисунков 1915–1916 гг. он создает 
целую серию масок-ликов Гончаровой, Мясина, Дягилева, Аполлине-
ра и многих других, свободно оперирует ими на протяжении после-
дующих десятилетий. Порой этот найденный облик трактуется в бук-
вальном смысле как маска. Так, в рисунке, изображающем Мясина, 
стилизованное лицо танцовщика нарисовано на отдельном листке и 
наклеено на изображение фигуры – оно «надето» будто маска. Точно 
так же присоединялась маска к фигуре персонажа в эскизе костюма 
Лешего для «Русских сказок». 

Изданные в серии «Открытых писем» портреты Гончаровой, 
Бурлюка, самого Ларионова в 1910-х годах уже несли на себе харак-
тер устойчивых масок-имиджей. Создавались они путем повтора и 
перенесения ранее существующего рисунка на новый лист. На про-
тяжении 1920–1940-х годов, работая над книгой о Дягилеве, Ларио-
нов многократно воспроизводит свой знаменитый рисунок 1915 г. – 
«Профиль С. Дягилева». В 1910–1920-е годы он неоднократно повто-
ряет портрет Гончаровой, добавляя в качестве атрибута ту или иную 
деталь, биографическую примету. Во второй половине 1910-х годов, 
после появления первых «Испанок», художник изображает ее с ис-
панским гребнем, в 1923 г. – с завязанной вокруг головы косынкой, 
как у персонажей оформленного ею балета «Свадебка». Так же Ла-
рионов поступает и с собственными автопортретами. В его облике 
предстает турок из «Путешествия в Турцию»; пирующие Шайтан и 
Шемаханская царица из «Золотого петушка» – вполне узнаваемый 
парный портрет Ларионова и Гончаровой.  Иллюстрируя поэму А. 
Блока «Двенадцать» (1920), Ларионов в образах Ваньки и Маньки 
изображает себя и Гончарову. Гениальный «имиджмейкер» Ларионов  
создает иллюзию своего и Гончаровой постоянного присутствия. С 
такой же легкостью он использует и чужие лики.  

Скрываясь под маской анонимного автора, создавая иллюзию 
некоей «объективности», художник пишет текст к книге о С. Дягиле-
ве, рассказывая «о роли Ларионова в истории дягилевской антрепри-
зы». Это своеобразный способ отстранения, позволяющий оценить 



Маски М. Ларионова и Н. Гончаровой 

 171 

собственное творчество и... воздать должное самому себе. Это было 
нужно Ларионову ради продвижения своих будущих творческих пла-
нов – будь то выставка живописи, театральная премьера или перспек-
тива работы балетного импресарио. Под маской увлекательной игры 
Ларионов последовательно реализует свои замыслы. Именно поэто-
му, быть может, Ларионов практически никогда не делал маску ради 
маски. Маска для него (а в широком смысле – и маска и грим) – либо 
некий атрибут театра, либо выстроенный, созданный творческий 
имидж в жизни. Маска не столько закрывает лицо, сколько открыва-
ет, освобождает от всяческих, в том числе этических, ограничений. 

Маска как способ спрятать лицо Ларионова не интересует. Для 
него главное – возможность перевоплощений, что дает смена масок. 
В 1920-е годы, будучи одним из организаторов костюмированных 
Балов художников в Париже, Ларионов исполнил эскиз лишь одной 
маски, скорее по обязанности организатора, для примера другим ху-
дожникам. Многообразие его творческих проявлений поражает: вме-
сте с другими художниками он декорирует бальный зал (как правило, 
балы проходили в помещениях кафе или танцевальных залах), делает 
эскизы костюмов, пригласительных билетов и афиш, макеты про-
грамм, изобретает «специальные коктейли» и даже записывает их хи-
мические формулы. Он составляет списки приглашенных, среди них 
есть лица-маски, лица-фантомы – люди из ларионовского прошлого – 
их не было в Париже в это время. Он выступает и в роли хореографа-
постановщика танцевальных номеров, причем тех же, что были не-
давно поставлены в дягилевской антрепризе Мясиным. Художник и 
балетмейстер, кулинар и химик – количество ларионовских перево-
площений-«масок» могло бы заполнить специальный Бутик масок, 
заявленный в программе Ва1 Тгаnsmentа1 (1923). 

«Хозяйкой» этого бутика была Гончарова, ей, как это часто бы-
вало, предстояло осуществить на практике замыслы Ларионова. Она 
исполнила целый комплект масок. 

Вопрос о масках для Олимпийского бала (1924) был решен 
Гончаровой кардинально. Ею была изобретена «универсальная маска, 
подходящая мужчинам и женщинам, особо рекомендуется опазды-
вающим» – черно-белая маска, с большим шарфом, напоминающим 
итальянские капюшоны, делающая равно неузнаваемыми и мужчин, и 
женщин. Эта похожая на мешок с прорезями маска предназначалась, 
как следует из ироничной подписи под ее воспроизведением в про-



Е.А. Илюхина   

 172 

грамме Бала, для тех ленивых сторонних посетителей Балов, что со-
ставляли лишенную индивидуальности толпу зрителей. Кажется, 
что в очередной раз Гончарова реализует одну из ранних идей Ла-
рионова. В 1917 г., работая над либретто спектакля «Донна Серпен-
та», Ларионов выводит на сцену демаскированных актеров, режис-
сера и художника, а зрителей одевает в маски, превращая их в «лю-
дей без лиц». 

В отличие от Ларионова для Гончаровой маска прячет лицо, 
лишает его индивидуального, личностного начала. Впервые маски 
появляются в работе над одной из первых версий оформления бале-
та «Свадебка» на музыку И.Стравинского (около 1915 г.). Темой ба-
лета был крестьянский свадебный обряд. Первоначально, отчасти по 
просьбе композитора, Гончарова пытается создать декоративное 
решение в духе «Золотого петушка» – праздничный вариант кресть-
янского костюма. Но, по ее собственным воспоминаниям, чем 
больше она задумывалась над смыслом свадебного обряда в России 
в крестьянской среде, тем меньше радостного видела она в нем. 
«Это был брак по расчету, подчас по принуждению», где веселя-
щиеся гости выступали как стихийная слепая анонимная сила, по-
давляющая волю и желания молодых. Видимо, в момент таких со-
мнений она дополняет некоторые эскизы костюмов странными мас-
ками – кусками материи с прорезями для глаз. На фоне изощренно 
декорированного костюма такая примитивная маска делала лицо 
пустым, нечеловеческим, ничего не выражавшим, напоминавшим 
маску смерти. В окончательном варианте костюмов Гончарова отка-
залась от масок – идея деиндивидуализации персонажей решалась за 
счет абсолютно одинаковых почти монохромных костюмов. 

В начале 1920-х годов Гончарова оформляет спектакль по рас-
сказу А. Шницлера «Покрывало Пьеретты» («Шарф Коломбины») в 
традициях комедии дель арте. В комплекте эскизов костюмов, ис-
полненных гуашью (ГТГ) так же, как и в осуществленном спектакле, 
маски отсутствуют. Однако в коллекции галереи хранятся несколько 
коллажей – эскизов женских костюмов, на обороте которых есть ав-
торская надпись Гончаровой – «Покрывало Пьеретты». В архиве 
художников (ОР ГТГ) были обнаружены фотографии актрис в этих 
костюмах. Их лица закрыты простыми матерчатыми масками, при-
дающими им сходство с безликими марионетками. Возможно, 
именно в силу элементарной простоты этих масок Гончарова просто 



Маски М. Ларионова и Н. Гончаровой 

 173 

не делала их эскизов. Этот нереализованный вариант оформления 
спектакля «Покрывало Пьеретты» (с масками) художница осущест-
вила позднее, «в концертном исполнении» – в маскарадных костю-
мах для Бала художников. 

Если ларионовские маски большей частью забавны, то гонча-
ровские скорее пугающи. Лишь однажды, оформляя балет «Жар-
птица», она создает серию веселых фольклорных масок животных и 
фантастических существ из свиты Кощея – Кикимор, Билибошек, 
чудищ. Их должны были исполнить из соломы, прутьев, бумаги – 
того самого сора, из которого рождались ларионовские Леший и 
Черти «Русских сказок». В этом спектакле чувствуется влияние Ла-
рионова – на лица многих «монстров» наложен яркий грим. Воз-
можно, как когда-то в «Золотом петушке», Ларионов помог Гонча-
ровой «разобраться с нечистой силой». 

Концепция маски как зловещего атрибута потусторонних сил 
наиболее последовательно воплощена в поздних гончаровских про-
ектах. В 1939 г. она оформляет балет «Гойески» на музыку Э. Гран-
доса, в начале 1940-х годов несколько одноактных балетов для кам-
пании «Романтический балет Б. Князева» – «Последний романтик» 
на музыку К. Константинова и «Obcession» на музыку Я. Сибелиуса. 
В образах гойевских «Каприччиос» и в мрачных фантазиях по моти-
вам произведений И. Босха для балетов Б. Князева вновь возникает 
тема пугающей безликой нечеловеческой силы. Теперь маски за-
крывают не только лица, но и тела танцовщиков, превращая их в 
неузнаваемое нечто, лишенное привычных пропорций, форм и очер-
таний. Эти маски-костюмы, маски-плащи – вариации на ту же тему 
итальянской бауты, её идея доведена до абсолюта. В них присутст-
вуют глаза, но отсутствуют прорези-глазницы, по сути та универ-
сальная маска-мешок, наконец, окончательно «додумана» Гончаро-
вой. Художница как бы заново открыла для себя истинный первона-
чальный смысл итальянской бауты – под ее черным плащом скрыва-
ется лик смерти. 

В самом начале своего творческого пути, когда ни один из ху-
дожников еще не занимался театром, Гончарова написала «Портрет 
Ларионова и автопортрет в маскарадных костюмах» (1906, ГРМ), 
удивительно точно определив и сформулировав отношение обоих к 
маскарадному действу. Ларионов изображен в виде клоуна с разма-
леванным веселым лицом, Гончарова – неузнаваема в черном италь-



Е.А. Илюхина   

 174 

янском домино и костюме Коломбины. Этот живописный манифест 
художники реализовывали на протяжении десятилетий последую-
щей жизни и работы в театре – Ларионов открыл радостную, буф-
фонадную сторону карнавала, Гончарова заглянула под его черную 
маску. 

 
С.А. Гудимова 

 
 
 
 



Философские мотивы в творчестве Н. А. Римского-Корсакова 

 175 

И. Лапшин1 
 

ФИЛОСОФСКИЕ МОТИВЫ В ТВОРЧЕСТВЕ 
Н.А. РИМСКОГО-КОРСАКОВА∗ 

 
Римский-Корсаков, отмечает автор, – «величайший певец все-

ленского чувства, космической эмоции. Его муза, являющаяся по-
сменно в “вечно-женственных” образах Снегурочки, Нимфы, Вол-
ховы, Царевны Лебеди и др., – это та же мировая душа, присутствие 
которой в своей душе так живо ощущал великий музыкант» (с. 251). 
Это вселенское чувство проявляется у него главным образом в трех 
формах: апофеоз природы и любви, апофеоз художественного твор-
чества и апофеоз морального героизма. Можно сказать, что «Снегу-
рочка», «Садко» и «Китеж» образуют трилогию, где несмотря на 
различие сюжетов чувствуется глубокое внутреннее единство.  

Композитор использует музыкальный символизм для проек-
ции наших чувствований во внешнюю природу и «обратно для сим-
патической ассимиляции внешних впечатлений душой» (с. 253). 
«Все во мне, и я во всем». Макрокосм и микрокосм взаимно прони-
кают друг в друга:  

 

                                                 
1 Иван Иванович Лапшин (1870–1955) – ученик и последователь А.И. Введен-

ского, окончил Петербургский университет. За диссертацию «Законы мышления и 
формы познания» (СПб., 1906) был удостоен степени доктора философии. В 1922 г., 
после высылки из советской России, поселился в Праге, занимаясь преподаватель-
ской и научной деятельностью. – Прим. реф. 

∗ Лапшин И.И. Философские мотивы в творчестве Н.А. Римского-Корсакова // 
Звучащие смыслы: Альманах. – СПб.: Изд-во СПб. ун-та, 2007. – С. 249–264. 
 



И. Лапшин    

 176 

И как в росинке чуть заметной 
                                   Весь солнца лик ты узнаешь,  
Так слитно в глубине заветной 
                                   Все мирозданье ты найдешь. 

    (Из стихотворения А.А. Фета «Добро и зло») 
 
Органическая связь слуховых и зрительных впечатлений со-

ставляет секрет необычайной колористичности и образности его му-
зыки. Римский-Корсаков обладал «цветным слухом». Каждая тональ-
ность ассоциировалась у него с определенной цветовой гаммой: E-dur – 
синий, сапфировый, блестящий, ночной, темно-лазурный; A-dur – яс-
ный, весенний, розовый… 

Космическое чувство слияния с природой проявляется у него во 
многих произведениях, но нигде, по мнению Лапшина, не достигает 
такой цельности и полноты, как в «Снегурочке». Композитор вспо-
минал: «Мне сразу захотелось писать оперу на этот сюжет, и по мере 
того, как я задумывался над этим намерением, я чувствовал себя все 
более влюбленным в сказку Островского. Проявлявшееся понемногу 
во мне тяготение к древнему русскому обычаю и языческому панте-
изму вспыхнуло теперь ярким пламенем. Не было для меня на свете 
лучшего сюжета, не было для меня лучших поэтических образов, как 
Снегурочка, Лель и Весна, не было лучшего царства, как царство Бе-
рендеев с их чудным царем, не было лучшего миросозерцания и рели-
гии, как поклонение Яриле-Солнцу» (цит. по: с. 254–255).   

Человек лицом к лицу с природой нередко ощущает резкий му-
чительный дуализм в отношении к ней: его «я» не расширяется, что-
бы охватить природу, но, наоборот, как бы сжимается до точки, кото-
рая живо ощущает свое абсолютное ничтожество перед грозным, бес-
конечным Космосом. Так возникает своеобразное чувство, которое 
Овсянико-Куликовский называет «страхом перед Космосом». 

Помочь человечеству преодолеть этот «страх перед Космосом» 
может творческий гений художника. Как подчеркивает Лапшин, ху-
дожник есть связующее звено между природой и человеком. Ассими-
лируя в себе весь мир, «бесконечное в конечном», по выражению 
Шеллинга, художник может и другим людям сообщить чувство бес-
конечного. Его роднит с природой стихийный творческий порыв, 
«можно сказать, что мировая душа подобна Космическому Зодчему, 
Демиургу, а художник подобен Богу» (с. 256). Этот образ художника 



Философские мотивы в творчестве Н. А. Римского-Корсакова 

 177 

как посредника между природой и человеком, как выразителя косми-
ческого чувства один из любимых образов Римского-Корсакова. Сре-
ди них певец Левко, причастный стихийным силам природы, и Лель-
Аполлон, который носит в своей душе стихийное творческое начало, 
роднящее его с солнцем, и былинный герой Садко. 

С детства склонный к пантеизму, Римский-Корсаков, приступив 
к созданию «Снегурочки», стал, по его словам, окончательно «мо-
литься природе» – какому-то старому, кривому вывороченному пню, 
какому-нибудь ракитнику или вековому дубу, лесному ручью, озе-
ру… «Я во всем этом, – говорил композитор, – усматривал нечто осо-
бенное, сверхъестественное. Мне по временам казалось, что живот-
ные, птицы и даже деревья и цветы, более сведущи, чем сами люди, 
что им гораздо понятнее язык природы. <….> Я всему этому горячо 
верил, как ребенок, как мечтатель, отдававшийся весь своим грезам, 
и, однако, что странно, в эти минуты мир мне казался ближе, понят-
нее, я как бы сливался с ним! Даже теперь, когда солнечный купаль-
ский эпос для меня уже отчасти утратил прежнее обаяние, я все-таки 
не могу вполне отрешиться от всякого рода «пантеистических 
идей», и будучи отнюдь не из клерикалов, тем более, что мои религи-
озные убеждения довольно условны, я тем не менее как художник, 
искренне восхищаюсь обрядовой, так сказать, языческой стороной 
религии…» (цит. по: с. 259). 

Наиболее ярко этическая сторона пантеизма выражена в «Ки-
теже» Римского-Корсакова. Автор сказания и композитор дают здесь 
антитезу двух миросозерцаний: традиционно-церковного с его суро-
вым аскетизмом и пессимистическим взглядом на земную жизнь 
(старый князь Юрий) и нового, свободного, индивидуального, кото-
рое заключается в светлом любовном отношении к миру и «гармони-
чески сочетает в себе глубину этического настроения с мистическим 
поклонением красоте и природе» (с. 260). Феврония, главное лицо в 
этой религиозной мистерии, молится богу в природе: она живет в ле-
су в тесном единении с «зеленым царством», с животным миром, к 
которому она преисполнена нежной любви. Ей не нужна церковная 
обстановка для общения с Богом.  

Ее нравственный идеал – деятельная любовь к людям, вечная 
готовность с радостью пожертвовать собой. Эта готовность дарует ей 
прозрение, приводит ее в мистический экстаз, в котором она побеж-
дает ужас зла и смерти. Она говорит: «Прилетят сюда птицы чудные, 



И. Лапшин    

 178 

/ Птицы радости, птицы милости, / Воспевают в древах гласом ан-
гельским / А с небес святых звон малиновый, / Из-за облаков неска-
занный свет». 

У Римского-Корсакова довольно часто встречается изображе-
ние смерти. Но уход из жизни Марфы, Сервилии, Февронии – все это 
«блаженные кончины», момент наивысшего духовного просветления. 

 
С.А. Гудимова 



Зарождение и развитие музеев  

 179 

МУЗЕЕВЕДЕНИЕ 

ЗАРОЖДЕНИЕ И РАЗВИТИЕ МУЗЕЕВ∗ 
 

Еще в Древнем мире собирали и хранили предметы, не подле-
жавшие ежедневному использованию. Коллекции эти принадлежали 
правителям, общинам, богатым людям. Древнегреческое слово «му-
зей» означало «храм муз», т.е. богинь, сопровождавших Аполлона и 
являвшихся покровительницами отдельных видов искусств. Такое 
коллекционирование было характерно для самых различных регионов 
мира (Китай, Иран, Индия, Османская империя и др.). 

В эпоху Возрождения именно в Италии XV–XVI вв. возникли 
музеи, которые назывались «студьоло» (с. 99). В Германии XVI в. му-
зей именовался «кунсткамерой» или «вундеркамерой», во Франции – 
«кабинетом», «статуарием» или «антикварием». 

Первый в Европе археологический музей в закрытом помеще-
нии был создан в Венеции в 1523 г. (с. 100). Коллекционирование по-
степенно приобрело массовый характер в европейских странах. На 
него оказало влияние в XVI в. религиозное движение Реформации. 

В эпоху Просвещения появились первые публичные музеи. 
Один из первых публичных музеев был учрежден папой Климентом 
XII в 1734 г. Это был Капитолийский музей в Риме. Во Франции в 
последней трети XVIII в. частные коллекции в провинции были пре-
образованы в музеи. Коллекции Габсбургов «превосходили размеры 
и уровень собраний других правящих домов Центральной Европы» 
(с. 104). 

В Речи Посполитой план польского «Публичного музея» был 
подготовлен советником короля М. Мнишеком в 1775 г. (с. 105). Пер-

                                                 
∗ Зарождение и развитие музеев // Основы музееведения: Учеб. пос. – М.: 

ЛИБРОКОМ, 2010. – С. 96–128. 



И. Лапшин    

 180 

вый в мире национальный публичный музей – Британский – был от-
крыт для бесплатного посещения в 1759 г. (с. 106). В Голландии были 
популярны анатомические и зоологические коллекции и музеи. 

В конце XVIII – первой половине XIX в. возникла потребность 
выделить здание музея в особый тип строений. В 1793–1795 гг. в Па-
риже были открыты музей искусств во дворце Лувр, Музей естест-
венной истории, Консерватория искусств и ремесла, Музей артилле-
рии. Первый специализированный исторический музей в мире также 
был создан во Франции. Это был Музей французских памятников. В 
это время публичные музеи во Франции перешли под государствен-
ное управление. 

Во второй половине XIX – начале XX в. на развитие музейно-
го дела в Европе и в Северной Америке оказал влияние технический 
прогресс. В Лондоне в 1851 г. была открыта Большая выставка про-
изведений промышленности. Она разместилась в специально вы-
строенном Хрустальном дворце. Во Франции для всемирной вы-
ставки 1878 г. был оборудован Этнографический музей. В США по-
сле закрытия Филадельфийской выставки к столетию Войны за не-
зависимость (1876) в Мемориальном павильоне был открыт художе-
ственный музей. 

Всемирные выставки оказали влияние на создание нового типа 
музеев – художественно-промышленных. С середины XIX в. начали 
развиваться специализированные художественные музеи современно-
го искусства. Стали развиваться и национальные музеи. Первый на-
циональный музей Италии открылся во Флоренции в 1865 г. Этно-
графические музеи появились в Европе во второй половине XIX в. 
Особой формой этнографических музеев стали музеи под открытым 
небом. Первый такой музей был открыт в старинном укреплении 
Скансен на острове Дьюргорден в Стокгольмской гавани в 1891 г. 
Там демонстрировались старинные постройки, свезенные со всего 
Скандинавского полуострова. Развитие музейного дела во второй по-
ловине XIX – начале XX в. привело к становлению профессии музей-
ного сотрудника. 

Оживление музейного дела наступило после окончания Первой 
мировой войны, когда при Лиге Наций было организовано Междуна-
родное музейное ведомство. Однако в странах с различным полити-
ческим устройством музейное дело развивалось по-разному. В Ита-
лии и Германии оно служило фашистскому режиму. «В странах Ев-



Зарождение и развитие музеев  

 181 

ропы с либеральным политическим устройством музейное дело раз-
вивалось по традиционному пути» (с. 121). После Второй мировой 
войны музеи и памятники культуры «стал курировать Отдел культур-
ного наследия ЮНЕСКО, размещающийся в Париже и издающий 
ежеквартальный журнал “Музеум”» (с. 124). 

Завершая реферируемую главу учебного пособия «Основы му-
зееведения», авторы отмечают, что «сегодня в мировом культурном 
пространстве сложилась сложная и разветвленная музейная система, 
которая призвана формировать и организовывать отношения меж-
ду нашим современником и культурным наследием человечества» 
(с. 128). 

И.Г. 
 
 
 



И. Лапшин    

 182 

МУЗЕЙНЫЙ МИР РОССИИ: ХХ ВЕК ∗ 
 

«Музейный мир России – это часть культурного пространст-
ва страны, в котором происходит сохранение ценных для общества 
объектов истории, культуры и природы» (с. 160). Авторы рефери-
руемого учебного пособия называют исторически сложившуюся 
совокупность музеев России «музейной сетью» (там же). До 1917 г. 
музейная сеть в России складывалась стихийно, но в 1918 г. при 
Народном комиссариате просвещения РСФСР был создан «Отдел 
по делам музеев и охраны памятников искусства и старины», и с 
тех пор музейной сетью в России управляет государство. 

В 1918–1920 гг. в стране появилось множество новых музеев, 
причем это были как музеи-ансамбли, т.е. дворцы, особняки, 
усадьбы и монастыри, так и музеи коллекций предметов. Появи-
лись также местные музеи краеведческого характера, которые на-
чали заниматься просветительской работой. Бывшие император-
ские дворцы в Царском Селе, Гатчине, Петергофе, Павловске, 
Ораниенбауме стали музеями. Особняки Шереметевых, Строгано-
вых, Юсуповых в свою очередь превратились в музеи. Монастыр-
ские комплексы типа Донского монастыря в Москве также оказа-
лись музеями. «Всего в 1918–1920 гг. образовалось около 50 музе-
ев-ансамблей» (с. 161). Возникло в стране более 70 музеев крае-
ведческого характера. Авторы реферируемого материала ссылают-
ся на список Главнауки 1925 г., в котором перечислялось 120 музе-
ев государственного значения. 

В России появились мемориальные музеи В.И. Ленина, в Мо-

                                                 
∗ Музейный мир России: XX век // Основы музееведения: Учеб. пос. – М.: 

ЛИБРОКОМ, 2010. – С. 160–186. 
 



Музейный мир России: ХХ век   

 183 

скве был открыт Музей революции. «В конце 1920-х гг. музеи рас-
сматривались как политпросветкомбинаты, пропагандирующие 
решения и установки партии и государства» (с. 163). Эти же по-
ложения сохраняются и в 1930-е годы, а многие музеи-дворцы, 
музеи-особняки, музеи-усадьбы и музеи-монастыри были закры-
ты. Музейная сеть увеличивалась за счет технико-экономических, 
историко-революционных и литературных музеев. «На 1 января 
1941 г. музейная сеть РСФСР включала 626 музеев» (с. 164). 

В годы Великой Отечественной войны на оккупированных 
территориях множество музеев было разрушено, а некоторые были 
эвакуированы в тыловые города. Довоенный уровень музейной се-
ти в России был достигнут лишь в 1960-е годы, поскольку откры-
вались музеи на общественных началах, возникали историко-
архитектурные музеи-заповедники, ведомственные музеи при вузах 
и научно-исследовательских институтах. Увеличилось количество 
художественных музеев, появились филиалы музеев. В 2002 г. в 
России было уже около 2000 государственных музеев (с. 172). 

«В настоящее время музейная сеть страны включает в себя 
такие основные профильные группы музеев, как исторические, ху-
дожественные, литературные, музыки и театра, естественнонауч-
ные, науки и техники, промышленные, педагогические, а также 
комплексные (краеведческие и ансамблевые музеи)» (с. 175). 

К началу XXI в. роль музеев в России значительно измени-
лась. «В 1990-е гг. российским государством было продеклариро-
вано, что целью культурной политики является не только сохране-
ние историко-культурного наследия России, но и его использова-
ние в целях консолидации общества и создания единого культур-
ного пространства» (с. 177). Созданию музеев нового типа способ-
ствует повышение внимания к фольклору, производственным про-
цессам, ритуалам, бытовым традициям и т.д. Так называемые «жи-
вые музеи» не только собирают артефакты культуры, но и помога-
ют возрождению народных ремесленных традиций. 

В конце ХХ в. в России появились экомузеи. По мнению иссле-
дователей, пишут авторы реферируемого материала, экомузей – «это 
триединая модель музея времени, музея пространства, музея дея-
тельности человека» (с. 179). Экомузей воссоздает духовные, 
этические, хозяйственные связи между людьми. Много экомузеев 
расположено в Сибири. «Подобная деятельность по музеографи-



И. Лапшин    

 184 

ческому освоению этнокультурного наследия городской и сель-
ской жизни интенсивно проводится во всем мире», – заключают 
авторы реферируемой главы учебного пособия «Основы музееве-
дения» (с. 181). 

И.Г. 
 
 



Британский музей    

 185 

И. Бузукашвили  
 

БРИТАНСКИЙ МУЗЕЙ∗ 
 

Британский музей начинался с частной коллекции лондонского 
врача Ханга Слоуна (1660–1753) и за два с половиной века стал од-
ним из самых знаменитых в Европе. Всю свою жизнь Х. Слоун лечил 
людей и попутно собирал минералы, монеты, книги и диковинки со 
всего света разных времен и эпох. Накопилось их немало – 80 тысяч 
предметов. 

В завещании Слоун отписал свои богатства английскому пар-
ламенту за смехотворную для таких сокровищ цену – 20 тыс. фунтов. 
Он очень хотел, чтобы его коллекции оставались в Лондоне, «где бла-
годаря большому стечению народа от них была бы наивысшая поль-
за». Так оно и случилось. 

Британский музей был основан в 1753 г. По словам куратора 
коллекции Джонатана Вильямса, «он стал первым в Европе музеем, 
созданным не королем, но государством, парламентом и для народа. 

Коллекция Слоуна была настоящим чудом – в нее входили не 
только предметы Античности и Древнего мира, но и экспонаты есте-
ственной истории, археологические и ископаемые находки. 

Его идея была проста – собрание должно быть доступно уче-
ным любых национальностей, всем, кого интересует естественная 
история Земли, ее природный мир, история возникновения и развития 
человека» (цит. по: с. 32–33). 

Музей открылся 15 января 1759 г. Денег было мало. Коллекция 

                                                 
∗ Бузукашвили И. Британский музей // Человек без границ. – М., 2010. – № 2. – 

С. 32–37. 
 



И. Бузукашвили  

 186 

пополнялась в основном на доходы от национальной лотереи, а 
средств на прием посетителей не хватало. И потому вход в музей, хо-
тя и с самого начала бесплатный, был строго ограничен: не более 60 
человек в день. 

Посетителей пускали группами по 15 человек. Коллекция была 
открыта для посещения лишь первые четыре дня недели и только, как 
предписывалось, «для всякого человека пристойного вида». Вплоть 
до 1836 г. по выходным и праздничным дням музей не работал, чтобы 
ограничить приток (так записано в правилах) «матросов с верфей и 
девиц, которых они могут с собой привести». 

Долгое время Британский музей напоминал скорее кунсткамеру – 
собрание редких и курьезных вещей. В 1801 г. лорд Элджин, британ-
ский посол в Константинополе, привез в Лондон барельефы и статуи 
с афинского Парфенона, отделкой и украшением которого в V в. до 
н.э. руководил скульптор Фидий. Элджин украсил ими поначалу свой 
сад. Но спустя несколько лет продал бесценные мраморы государст-
ву. С них началась слава Британского музея. 

«Британский музей сосредоточился на истории человечества, – 
говорит Дж. Вильямс. – Он и сейчас постоянно пополняется новыми 
экспонатами. Сюда ежегодно поступает большинство археологиче-
ских находок британских ученых; коллекционеры жертвуют музею 
свои собрания, да и сам музей покупает интересующие его предметы. 
Коллекция должна развиваться, потому что идут вперед и наука, и 
знание. Сегодня мы знаем о прошлом человечества и о жизни нашей 
планеты куда больше, чем даже 100 лет назад» (цит. по: с. 34). 

Британский музей менялся вместе со временем. Здесь уже нет 
экспонатов, связанных с историей развития Земли и человека: они 
теперь находятся в лондонском Музее естественной истории. В гале-
реи живописи переехали собрания картин и рисунков. Бесценное дос-
тояние Британской библиотеки – древние манускрипты, документы, 
книги и автографы покинули залы Британского музея последними, в 
1998 г., и прописались в новом здании библиотеки недалеко от музея. 

После «разделения полномочий» особенность Британского му-
зея по сравнению с другими крупнейшими музеями Европы Дж. 
Вильямс определяет следующим образом: «Это не музей искусства и 
истории, как Лувр, например. У нас нет собрания произведений жи-
вописи. Оно – в Национальной галерее. У нас нет оружия. Все это 
разделилось в XIX веке, когда появились разные музеи. 



Британский музей    

 187 

Мы же попытались собрать в одном месте культурное наследие 
самых разных народов и племен на нашей Земле. Это означает, что 
музей посвящен не только великим цивилизациям древности – гре-
кам, римлянам, египтянам, ассирийцам. У нас есть этнографические 
коллекции: свидетельства жизни аборигенов Австралии, племен мао-
ри из Новой Зеландии, американских индейцев. В большинстве музе-
ев Европы нет подобного» (цит. по: с. 34–35). 

Интерьеры дворца ассирийских царей, античные скульптуры из 
Галикарнасского мавзолея и храма Артемиды в Эфесе, барельефы 
индейцев майя, золотые кубки французских и английских королей, 
тотемные столбы североамериканских индейцев и музыкальные ин-
струменты народов Африки – четыре с половиной миллиона экспона-
тов разместились в музейных залах, общая протяженность которых 
превышает четыре километра. В год здесь бывает около шести мил-
лионов посетителей – почти на миллион больше, чем в парижском 
Лувре. И вход, как и два с половиной столетия назад, – бесплатный. 

Египетская коллекция Британского музея включает 70 тысяч 
предметов. Статуи богов и фараонов, высеченные из черного и крас-
ного гранита. Целая галерея мумий и саркофагов. Коллекция одежды, 
украшений и домашней утвари. 

Один из главных экспонатов египетской коллекции – Розетт-
ский камень. Знаменит он тем, что позволил исследователям первой 
половины XIX в. (тогда его нашли) разгадать секрет египетских ие-
роглифов. Этот обломок камня с текстом похвальной речи жрецов 
Мемфиса в честь фараона относится к 193 г. до н.э. Тогда в Египте 
правила греческая династия Птолемеев. Рядом с египетскими иерог-
лифами на камне был высечен параллельный перевод на древнегрече-
ский, что и позволило французскому ученому Шампольону расшиф-
ровать и открыть всему миру тайну египетской письменности. 

Розеттский камень поместили по соседству с предметами из 
Древней Месопотамии и рядом с коллекцией из Древней Греции, и не 
случайно. Работники музея тем самым хотели подчеркнуть его значе-
ние как символа перекрестка путей и дорог великих древних цивили-
заций, их взаимопроникновения и взаимообогащения. «Это то, чему 
мы могли бы учиться у древних, тем самым узнавая многое о самих 
себе – как нам взаимодействовать в наше сложное время» (с. 37). 

 
Э.Ж. 



Т.В. Никулина, С.Г. Ковчинская    

 188 

Т.В. Никулина, С.Г. Ковчинская 
 

МУЗЕЙ «СКАНСЕН»∗ 
 

«Скансен» – это первый в мире этнографический музей под от-
крытым небом, который был основан в 1891 г. шведским исследова-
телем и этнографом Артуром Газелиусом. Музей находится на холме 
Скансен под Стокгольмом. Туда привезли три типичных для сельской 
местности дома и две хижины угольщиков. На собранные обществен-
ностью деньги закупили домашнюю утварь, домашних животных и 
заложили зверинец для обитающих в Швеции диких животных. «Этот 
пример породил целое движение последователей в различных стра-
нах, в том числе и в СССР и современной России. Достаточно назвать 
известные во всем мире музеи-заповедники «Кижи» и «Малые Коре-
лы» (с. 14). 

Привычные формы музейных экспонатов и памятников сосед-
ствовали в «Скансене» с ожившей экспозицией – с театром и народ-
ными танцами. Девиз музея, придуманный Газелиусом, звучал так: 
«Швед, познай себя» (с. 16). В музее была предпринята попытка соз-
дать цельный образ национальной жизни и культуры посредством 
воссоздания картин повседневности. В начале XXI в. «Скансен» 
представляет собой и музей, и парк развлечений, и единственный в 
Стокгольме зоопарк. Теперь на территории музея собрано более 150 
домов и усадеб разных эпох со всех концов Швеции, которые отно-
сятся к XVIII, XIX и началу XX вв. «Наибольший интерес представ-
ляют усадьбы, а также поместье и сад Скугахольм» (с. 17). В музее 

                                                 
∗ Никулина Т.В., Ковчинская С.Г. Музей «Скансен» // Музей в XXI веке: Учеб. 

пособие. – Петрозаводск: Петрозав. гос. ун-т, 2009. – С. 14–24. 
 



Музей «Скансен»    

 189 

особо представлен городской квартал шведского города конца XIX – 
середины ХХ в. В музее «Скансен» находится самая популярная в 
Швеции церковь Сеглура, построенная в 1729 г. 

«Календарь мероприятий музея тесно связан с традиционными 
праздниками аграрного календаря, который лежал в основе традици-
онной праздничной культуры шведов» (с. 18). Это Вальпургиева 
ночь, Праздник середины лета, Праздник святой Люсии, Рождество и 
новогодние праздники. Еще в первые годы существования музея 
здесь были открыты сувенирные магазины «Сторожевой домик», 
«Лавка пряностей», «Гончарная мастерская», «Стокгольмская стекло-
дувная мастерская». В стеклодувной мастерской с 1933 г. произво-
дится особое скансеновское стекло с трещинками. «Организационно 
“Скансен” представляет собой фонд, получающий дотации министер-
ства культуры» (с. 22). 

Идеи создания экомузеев, «музеев общин» содействуют разви-
тию общественного самосознания, выявлению корней, поощрению 
творчества и бережного отношения к традициям. Усиление роли му-
зея как социокультурного института привело к возникновению «но-
вой музеологии», которая зафиксировала социальную миссию экому-
зея и «музея общины» (с. 23). Теоретики «новой музеологии» требу-
ют широкого толкования историко-культурного наследия. 

И.Г. 



П. Барскова    

 190 

ТЕОРИЯ ИСТОРИЯ КУЛЬТУРНОЙ СРЕДЫ 

П. Барскова 
 

ВЕС КНИГИ: СТРАТЕГИИ ЧТЕНИЯ 
В БЛОКАДНОМ ЛЕНИНГРАДЕ∗ 

 
Безусловно, блокада принесла гибель огромному количеству 

книг, поставила под вопрос осмысленность и самую физическую воз-
можность занятия чтением. В то же время книга спасала, оказывая 
человеку в тот тяжкий период нравственную поддержку. 

Главной целью блокадного чтения был эскапизм, основным 
вектором которого являлся перенос в иное время, в жизнь, не похо-
жую на современную. Наиболее популярным среди блокадников бы-
ло «увлекательное чтиво» – авантюрные романы. Чтение приключен-
ческого романа в условиях блокады можно сравнить с обретением 
убежища от опасности и хаоса – здесь задействован механизм дости-
жения трансового состояния выключения из реальности, который 
можно обозначить как получение удовольствия от предсказуемости, 
представляющее яркий контраст с полной непредсказуемостью про-
исходящего вокруг.  

Сложный механизм блокадного чтения совмещал в себе жела-
ние бегства из блокады и контроль над ней посредством знания, по-
черпнутого из старых книг. В годы войны люди жадно читали «Войну 
и мир». Блокадники переживали и анализировали свои ощущения, 
опираясь на фиктивные баталии Толстого. Роман Толстого был тек-
стом, который многие блокадники хотели бы превратить в матрицу 

                                                 
∗ Барскова П. Вес книги: Стратегии чтения в блокадном Ленинграде // Непри-

косновенный запас. – М., 2009. – № 6 (68). – С. 121–137. 



Вес книги: Стратегии чтения в блокадном Ленинграде 

 191 

для видения войны вообще и блокады в частности. Такое желание 
исходило одновременно от идеологических верхов в качестве пропа-
ганды и от самих блокадников. 

Однако обращение к ретроспективному роману Толстого не 
всегда могло удовлетворить желание блокадных читателей находить 
ответы на сиюминутные актуальные вопросы их блокадного бытия. 
Для блокадного восприятия несущественным оказывались не столько 
содержание, сколько сама форма, перспектива исторического знания, 
заданная мемуарным историческим романом. Роман Толстого скорее 
подходит для того, чтобы создавать желаемую картину реальности 
(например, с запрограммированным счастливым концом и, главное, 
способностью знать/предвидеть этот благополучный исход), нежели 
для того, чтобы фиксировать саму реальность и реагировать на нее. 

Не будучи всегда в состоянии удовлетворяться толстовской по-
зицией всезнания, читатели блокады искали тексты, которые объяс-
няли бы им историческую катастрофу как переживаемое, а не как пе-
режитое событие. Ощущения сюрреалистичности, голодных галлю-
цинаций, бреда резко диссонируют с традиционным восприятием 
«Войны и мира», но с ними легко связывается блокадный интерес к 
новеллам Эдгара По, автора, выражающего самую суть этого истори-
ческого момента. 

С блокадным чтением этого автора связана идея об отказе от 
самой иллюзии нормализации, на которой строилось пристрастие к 
чтению Толстого. Блокада в корне изменила реальность, превратила 
ее в версию кошмарного сна, законы которого казалось необходимым 
постичь, чтобы выжить. Читая По, блокадник мог получить ответы на 
крайне актуальные для себя вопросы: как выжить, если тебя заживо 
помещают в могилу? Если исчезает привычная грань между здравым 
смыслом и безумием? И конечно, здесь блокадник мог усвоить глав-
ный трюизм По: если победа смерти кажется неизбежной, следует 
переосмыслить саму оппозицию «жизнь» и «смерть». Чтение По ста-
новилось учебником новой, иной реальности, выжить в которой мож-
но было, постоянно приноравливаясь к меняющимся очертаниям 
фантастического бытия, казалось бы, отрицающего саму идею ста-
бильности и привыкания. 

Одной из безусловно важных функций блокадного чтения была 
функция терапевтическая: к любимым книгам обращались в поисках 
своей нарушенной идентичности. Отмирание естественных человече-



П. Барскова    

 192 

ских эмоций и реакций является общим местом теории травмы. Ино-
гда блокадную бесчувственность брались лечить чтением. Особенное 
место в подобной литературотерапии занимало чтение Диккенса. 
Чтение Диккенса не только учило абстрактной человечности вообще, 
но также и ее конкретным навыкам: например, напоминало зимой 
1941 г., что едой можно наслаждаться, когда самым естественным 
желанием было насыщение. Уникальность Диккенса состоит также и 
в том, что он верит в счастливый исход, несмотря на то (а может быть 
и потому), что он, казалось бы, невозможен. В то время, как в качест-
ве бытописателя фантастической трагедии блокадная интеллигенция 
использовала Эдгара По, Диккенс был необходим для конструирова-
ния счастливых исходов для блокадных катастроф. 

В то время как чтение По и Диккенса превращалось в способ 
психологической ассимиляции к настоящему времени блокады, одно-
временно происходил поиск творческих способов противопоставлять 
блокадной иную, биографическую, реальность. В дневниках блокад-
ников возникают рассуждения о необходимости сближения с личным 
прошлым, а не с прошлым исторических романов. 

В то время как многим было свойственно искать способы побе-
га от остановившегося времени в «прекрасное будущее после блока-
ды», столь же мощным было стремление обезболить блокадное на-
стоящее с помощью утопического прошлого. Жанр воспоминаний 
становится модным среди ленинградской блокадной интеллигенции и 
даже обретает перформативное воплощение: чтения воспоминаний 
превратились в торжественные мероприятия для избранных, для них 
даже печатались изысканные приглашения. 

Жанр литературного воспоминания обладает силой спасать 
личность от разъедающего воздействия исторической катастрофы. 
Воспоминание как повторение является главным приемом восстанов-
ления связи и смысла событий жизни, а значит, и самой личности. 
Гениальным романом такого рода является «ретроспективный» роман 
Пруста «В поисках утраченного времени». Перечитывание, возвра-
щение к тексту и к себе в этом тексте в новой травматической ситуа-
ции играло огромную конституирующую роль. Введение любимого, 
давно знакомого текста в новую историческую ситуацию приглушало 
ее трагическую инакость, Пруст становился поводырем в новом аду. 
Например, огромная роль, приписываемая Прустом чувственным раз-
дражителям (вкус, запах, осязание), учит блокадника перерабатывать 



Вес книги: Стратегии чтения в блокадном Ленинграде 

 193 

отвращение к блокадным вкусам и запахам. Ассоциативная память не 
только переносит читателя в детство, но и, обладая обратным векто-
ром, включает детство в момент блокадного выздоровления, таким 
образом примиряя блокадника с этой реальностью. 

Напряженная, творческая работа блокадного чтения позволяла 
жертвам исторической катастрофы преобразовывать себя и свою сре-
ду обитания. И тогда не чтение становилось отвлечением, но, наобо-
рот, субъект оказывался в состоянии интерпретировать блокаду как 
досадное отвлечение от духовной работы. 

 
Т.А. Фетисова 

 
 
 
 
 



Д.Л. Петрова    

 194 

Д.Л. Петрова 
 

КОНСТРУКТИВИЗМ КАК СТИЛЕВОЕ НАПРАВЛЕНИЕ 
В ИНТЕРЬЕРЕ И ЭКСТЕРЬЕРЕ∗ 

 
Конструктивизм возник до Октябрьской революции как одно из 

направлений русского авангардного искусства. Термин использовал 
скульптор и художник Вл. Татлин (1885–1953). В 1919 г. он выполнил 
проект памятника III Интернационала, «наклонной спиральной баш-
ни, которая стала символом конструктивизма» (с. 18). 

На Западе конструктивистскими фактически были Стеклянный 
павильон для первой Всемирной выставки в Лондоне (1851) и Эйфе-
лева башня в Париже (1889), хотя такими терминами они тогда еще 
не назывались. 

В эпоху процветания конструктивизма в 20–30-х годах ХХ в. 
архитекторы работали преимущественно над созданием экстерьеров. 
Для зданий данного стиля характерны «ясная геометрическая форма и 
графическая четкость композиции» (с. 19). 

Конструктивизм в интерьере характеризуется легкостью, мак-
симальной открытостью и прозрачностью, «которые достигаются за 
счет подвешивания элементов мебели (полки, шкафчики, комоды, 
консоли) или устанавливания их на высокие ножки» (с. 20). Словом, 
не бездумная расстановка мебели в ограниченном пространстве, а 
создание соответствующего пространства. Распашные двери практи-
чески не используются. «Комнаты» дома – это система перетекающих 
друг в друга пространств. «Все элементы интерьера должны быть 

                                                 
∗ Петрова Д.Л. Конструктивизм как стилевое направление в интерьере и экс-

терьере // Искусствознание и дизайн в современном мире: Опыт, теория, практика. – 
Тамбов: Тамб. гос. ун-т им. Г.Р. Державина, 2009. – С. 18–21. 



Конструктивизм как стилевое направление 

 195 

функциональны, продуманы, взвешены» (с. 20). Краски светлые и 
чистые, мебель легкая, стены белые, окна большие, цветовые пятна 
должны подчеркивать белизну стен и чистоту линий. 

И.Г. 
 
 
 
 



Т.С. Челмодеева    

 196 

Т.С. Челмодеева 
 

ОСНОВНЫЕ ПРИНЦИПЫ КОМПОЗИЦИИ  
В ДИЗАЙНЕ РЕКЛАМЫ∗ 

 
Композиция является одним из основных факторов дизайна 

рекламы. Чтобы перейти к композиции, автор реферируемой статьи 
обозначает основные элементы графического дизайна: «линии, тона, 
цвет, текстура, форма и размер» (с. 53). Линии являются самым важ-
ным элементом дизайна рекламы. Они могут быть различной вели-
чины и формы. «Линии и образуемые ими формы имеют направлен-
ность, они даже создают иллюзию движения» (с. 53). 

В дизайне рекламы чаще всего превалируют черные и серые 
тона. Текстура – это бумага, на которой печатается реклама. Наи-
большее впечатление производит реклама, элементы которой боль-
шого размера. 

При создании рекламы очень важен принцип пропорции, он 
определяется отношениями «ширины рекламы к глубине, ширины 
элемента к глубине элемента, размера площади одного элемента к 
размеру площади другого, величины промежутка между двумя эле-
ментами и величины промежутка между одним из них и третьим 
элементом» (с.54). Для того чтобы добиться в рекламе надлежащих 
пропорций, следует располагать промежутки таким образом, чтобы 
«глаз не улавливал стандартные математические отношения» (с. 54). 
На пропорции влияет и тон рекламы, отчего в ней должен преобла-
дать один тон. 

                                                 
∗ Челмодеева Т.С. Основные принципы композиции в дизайне рекламы // Ис-

кусствознание и дизайн в современном мире: Опыт, теория, практика. – Тамбов: 
Тамб. гос. ун-т им. Г.Р. Державина, 2009. – С. 52–55. 



Основные принципы композиции  

 197 

Наиболее важный принцип дизайна рекламы – это единство, 
которое означает, что элементы рекламы должны дополнять друг 
друга и согласовываться друг с другом. Это создает гармонию рекла-
мы. «Элементы будут лучше отвечать принципу единства, если они 
родственны по форме, размеру, текстуре, цвету и направлению» 
(с.55). Начиная работу над созданием композиции рекламы, дизайнер 
должен решить, какой элемент будет преобладать: рисунок, заголовок 
или текст. В каждую рекламу дизайнер включает что-то от себя, что 
не умещается в рамках принципов. «Без этого индивидуального эле-
мента дизайн рекламы может быть профессиональным, но безжиз-
ненным и скучным», – заключает автор реферируемой статьи (с. 55). 

 
И.Г. 

 
 
 
 



Ф. Османова    

 198 

Ф. Османова 
 

ИСТОРИЯ ПРИЧЕСКИ∗ 
 

В Древнем Египте и женщины, и мужчины скрывали волосы 
под париками из овечьей шерсти, шелковых нитей, веревок, воло-
кон растений, окрашенных в темные тона, причем темно-
коричневый и черный цвета считались модными особенно в период 
Нового царства – от полутора до тысячи лет до нашей эры. То, что 
мы сегодня называем египетской прической, на самом деле были 
объемные парики, которые носили фараон и его приближенные. 
Воины, землевладельцы, ремесленники довольствовались малень-
кими париками круглой формы, еще меньшими – простые крестья-
не, а рабам полагались только шапочки из грубого холста. По па-
рикам определяли сословную принадлежность, но они также вы-
полняли функцию головных уборов, защищая от палящих лучей 
солнца. 

В Древней Греции особой популярностью пользовались при-
чески из спадающих на шею и плечи локонов. Знаменитый грече-
ский узел – это завитые волнами, расчесанные на прямой пробор и 
уложенные узлом на затылке волосы. Узнаваемое украшение того 
времени – покрывающая голову сетка из золоченых шнуров. 

Древние римлянки сначала использовали в прическах грече-
ские традиции, а ближе к закату империи знатные дамы соревнова-
лись друг с другом в высоте причесок, которые меняли несколько 
раз в день. Эта страсть была столь сильна, что даже на мраморных 
                                                 

∗ Османова Ф. Чубчик кучерявый и локон золотой // New times=Новое время. – 
М., 2010. – № 13. – С. 60–63. 
 



История прически  

 199 

бюстах делали съемные детали для перемены причесок. Для высо-
ких укладок стали использовать проволочные каркасы, подкладные 
валики, специальные украшения из медной проволоки в виде изящ-
ных диадем для поддержки и укрепления прядей. Сложные, много-
ярусные прически требовали большого количества волос, поэтому 
стали пользоваться волосяными накладками и париками. 

О женской прическе в Западной Европе Нового времени речь 
можно вести лишь с XIV–XV вв., когда дамы начали открывать 
волосы. До этого они мучили себя эпиляцией: замужние средневе-
ковые модницы выщипывали волосы, чтобы они ни в коем случае 
не выглядывали из-под чепца. В эпоху Возрождения вновь в моду 
входят завитые локоны, высоко заколотые на макушке и ниспа-
дающие на плечи, украшенные вплетенными в них жемчугом и се-
ребром. Мужчины же носили прически, напоминающие современ-
ное удлиненное каре с челкой. 

Удивительно, но прически Московского царства и свободных 
итальянских городов-государств XV–XVI вв. были схожи. Русские 
девушки заплетали косу, разделяя волосы прямым пробором. Во 
Флоренции того же времени самая популярная прическа для ма-
трон – флорентийская коса: все волосы также разделялись прямым 
пробором, зачесывались полукругом на щёки, на затылке заплета-
лась ровная по толщине коса. Девушки же просто укладывали косу 
венчиком вокруг головы или заплетали две косы. 

Вскоре законодательницей мод надолго стала Франция. Оче-
редному витку в развитии причесок поспособствовала Анжелика 
де Руссиль-Фонтанж, фаворитка Людовика XIV, Короля-Солнца. 
Во время охоты у юной особы растрепались локоны. Госпожа 
Фонтанж не растерялась и подвязала их кружевной ленточкой. В 
1680 г. эта «идея» была взята на вооружение всеми придворными 
дамами. «Фонтанж» – высокая прическа, поддерживаемая круже-
вом и проволочным каркасом, просуществовала до 1713 г., когда 
на королевском балу в Версале некая английская герцогиня пред-
стала с гладко зачесанными волосами. Дамы вздохнули с облегче-
нием и последовали новой моде. До этого на голове, бывало, вы-
страивали целые скульптуры, чего стоит одна знаменитая «причес-
ка с корабликом». 

При Наполеоне в моду входят легкие парики с полукруглыми 
локонами, спадающими на уши, и римские прически с обилием ук-



Ф. Османова    

 200 

рашений. После поражения Наполеона на некоторое время пальму 
первенства перехватывает Вена, предписывая строгие прически с 
туго заплетенными волосами и крупными локонами. 

В 1875 г. французский парикмахер Морсель изобрел горячие 
щипцы для завивки. В начале ХХ в. благодаря немецкому цирюль-
нику Карлу Несслеру появляется перманент. Эта химиотермоза-
вивка знаменует наступление нового века причесок, длящегося и 
по сей день. 

Вообще ХХ век был щедр не только на революции, войны, 
социальные потрясения, но и на кардинальные изменения в облас-
ти моды, в том числе моды на прически. Одно изменение женских 
причесок в 1914–1918 гг., когда в моду вошла считавшаяся прежде 
признаком «неблагонадежности» короткая стрижка, говорит о мно-
гом. Это была настоящая революция, ставшая следствием эманси-
пации женщин, вовсю осваивавших мужские профессии. 

60-е годы прошлого века принесли в мужскую моду «битлов-
скую прическу», буквально взорвавшую мир. Первым начал носить 
ее человек, умерший за год до первых ростков популярности The 
Beatles. Это был Стюарт Сатклифф, приятель Джона Леннона, пер-
вый бас-гитарист группы. Мода на прически а-ля битловский «гор-
шок» шагала по планете вместе с модой на битловские песни. На-
чавшие со слегка удлиненных причесок «битлы» к моменту распа-
да группы уже носили волосы до плеч: бал уже правили хиппи, 
«волосатики», «дети цветов». 

В 60–70-е годы прошлого века прически принимали самые 
невероятные формы и названия. Благодаря образу, созданному 
Брижит Бардо в картине «Бабетта идет на войну», в моду вошла 
прическа а-ля Бабетта, которую придумал парижский стилист-
парикмахер Жак Дессанж. Он изобрел электрические щипцы, а в 
конце 50-х годов предложил миру новую прическу «гарсон», вы-
звавшую поначалу шок – так коротко женщины еще не стриглись. 

Другой выдающийся стилист ХХ в. Видал Сассун свою зна-
менитую короткую и асимметричную женскую стрижку «боб» на-
звал «личным вкладом в женскую эмансипацию». Он ввел в моду 
стрижки, для укладки которых надо было всего лишь тряхнуть го-
ловой. Вымой голову и иди – вот его девиз. 

Три основных стильных направления – классический, спор-
тивный и романтический – конкурируют и ныне. Мода на теплые 



История прически  

 201 

тона сменяется модой на радикальные, на смену гладким причес-
кам приходят афрокосички. Звучит банально, но разнообразие при-
чесок не знает границ. Создано столько стилей и направлений в 
парикмахерском искусстве, что остается только сделать выбор по 
своему вкусу. 

 
Э.Ж. 



И.Л. Галинская 

 202 

КУЛЬТУРА АНТИЧНОЙ ЭПОХИ, 
СРЕДНИХ ВЕКОВ 

И НАЧАЛА НОВОГО ВРЕМЕНИ 

И.Л. Галинская 
 

О.А. ДОБИАШ-РОЖДЕСТВЕНСКАЯ 
О РИЧАРДЕ I ЛЬВИНОЕ СЕРДЦЕ 

(Обзор) 
 

Аннотация: статья посвящена Третьему крестовому походу и 
судьбе Ричарда I Львиное Сердце. 

Ключевые слова: крестовый поход, Ричард I Львиное Сердце. 
Annotation: the article deals with the 3-d crusade and the destiny of 

Richard I Coeur de Lion. 
Keywords: crusade, Richard I Coeur de Lion. 
Член-корреспондент АН СССР Ольга Антоновна Добиаш-

Рождественская (1874–1939) – выдающийся медиевист-исследова 
тель, чьи работы об истории и культуре Западной Европы в Средние 
века и о крестовых походах, «будучи по форме научно-популярными, 
основаны на исследовании источников» (2, с. 5). Ольга Антоновна 
родилась в Харькове в семье учителя греческого языка, затем профес-
сора греческой филологии Нежинского историко-филологического 
института А.В. Добиаша (1847–1911). 

В 1895 г. Ольга Антоновна приехала из Нежина в Петербург, 
чтобы поступить на знаменитые Бестужевские курсы (Высшие жен-
ские курсы). В 1908 г. она получает командировку во Францию, где 
учится в Сорбонне. В 1911 г. в Париже вышла ее книга о деятельно-
сти французского прихода XIII столетия, за которую ей была присуж-
дена степень доктора Парижского университета. В этом же году Оль-



О.А. Добиаш-Рождественская о Ричарде I Львиное Сердце  

 203 

га Антоновна вернулась в Россию и начала преподавать на Бестужев-
ских курсах историю западной палеографии. В 1918 г. она защитила 
докторскую диссертацию и вскоре стала профессором Петроградско-
го университета. 

В 1929 г. О.А. Добиаш-Рождественская была избрана членом-
корреспондентом Академии наук СССР. Труды по теоретической па-
леографии, истории средневековой агрикультуры, поэзии голиардов, 
анализу средневековых рукописей и хроник X–XIII вв. выдвинули 
О.А. Добиаш-Рождественскую в первые ряды мировой науки. Ольга 
Антоновна скончалась в 1939 г. от сердечной болезни. 

О.А. Добиаш-Рождественская была первой женщиной в России, 
получившей магистерское звание в 1915 г. С 1922 г. она возглавляла 
работу по изучению и публикации средневековых документов, хра-
нившихся в Государственной публичной библиотеке Ленинграда. 
Картина средневековой жизни в книгах О.А. Добиаш-Рождественской 
«основана на данных археологии, этнографии, истории искусства, 
лингвистике, но прежде всего – на глубоком и проникновенном про-
чтении письменных источников» (2, с. 318). Итогом и завершением 
всей многолетней работы О.А. Добиаш-Рождественской как историка 
была написанная ею в последние два года жизни большая глава для 
«Всемирной истории» АН СССР «Духовная культура Западной Евро-
пы IV–XI вв.» (2, с. 320). 

В 1925 г. вышла книга О.А. Добиаш-Рождественской «Крестом 
и мечом. Приключения Ричарда I Львиное Сердце» с посвящением 
учителю автора на Бестужевских курсах и профессору Петербургско-
го (Ленинградского) университета И.М. Гревсу (1860–1941). На пода-
ренном одной из своих учениц экземпляре этой книги Ольга Анто-
новна написала, что книга выросла из странствий «по морям англо-
норманнских хроник» (2, с. 309). 

Ричард I Львиное Сердце (1157–1199) – английский король с 
1189 г., из династии Плантагенетов. Большую часть жизни провел вне 
Англии. Во время Третьего крестового похода 1189–1192 гг. захватил 
остров Кипр и крепость Аккру в Палестине. Убит во время войны с 
Францией, читаем в энциклопедии (3, с. 1140). 

В первой главе своей книги О.А. Добиаш-Рождественская рас-
сказывает о парентеле, т.е. родне, Ричарда Львиное Сердце. Он был 
вторым сыном английского короля Генриха II Плантагенета (1133–
1189), которого автор называет Анри II, чтобы подчеркнуть его фран-



И.Л. Галинская 

 204 

цузское происхождение. Герцог Ричард после смерти короля унасле-
довал не только английский королевский престол, но и ряд француз-
ских герцогских и графских престолов. 

Матерью Ричарда была королева Элеонора Аквитанская, кото-
рая вначале являлась супругой французского короля Людовика VII 
Капетинга, а после расторжения брака вышла замуж «за его анжуй-
ско-нормандского вассала, на которого, как единственная наследница 
Аквитании, перенесла права на весь французский юго-запад» (1, с. 
15). Ее сын Ричард, уже будучи графом Нормандским, Бретанским и 
Анжуйским, а также потомком викингов, стал еще и аквитанским 
герцогом. 

Мать Ричарда, прекрасная Элеонора, была внучкой династии 
трубадуров, ибо ее дед Гильом IX Аквитанский «своими песнями от-
крыл век миннезанга» (1, с. 17), т.е. век, который возник под влияни-
ем провансальских трубадуров, воспевавших любовь к даме, служе-
ние богу и сюзерену, крестовые походы, «стремясь согласовать 
светски-рыцарское и религиозное миропонимание» (3, с. 819). Ри-
чард, хоть и родился в Оксфорде в 1157 г., вырос и воспитывался в 
Аквитании. На французском юге прошла почти вся его жизнь, кроме 
похода на Восток и нескольких периодов войны с парижским коро-
лем Филиппом II Августом, в 1194–1199 гг. В Англии, в Лондоне, 
Ричарда почти не видели. «Жизнь Ричарда развернулась во Фран-
ции, достигла величайшего напряжения на Востоке и завершилась 
во Франции» (1, с. 18). 

Мать Ричарда Элеонора Аквитанская враждовала с мужем, анг-
лийским королем Генрихом II (или, как пишет О.А. Добиаш-
Рождественская, – Анри II). Два старших сына стали на ее сторону – 
Генрих младший и Роберт. В 1173 г. принцы начали воевать с отцом, 
а в 1174 г. их бунт был усмирен, хотя титулы принцев остались за 
ними. В 1176–1178 гг. в Аквитании возникали восстания, направлен-
ные против Ричарда и его отца, отчего 19-летнему принцу пришлось 
развить «энергичную усмирительную деятельность» (1, с. 20), и он 
упорядочил старинные границы и права Аквитании. 

Когда в 1183 г. старший брат Ричарда умер от злокачественной 
лихорадки, он оказался единственным наследником герцогства Нор-
мандия, а затем и Анжуйской династии в Англии. В начале 1189 г. 
было решено подготовить Третий крестовый поход, чтобы захватить 
Иерусалим. Ричард, пишет автор книги, «принял крест» (1, с. 25). И 



О.А. Добиаш-Рождественская о Ричарде I Львиное Сердце  

 205 

именно в этом крестовом походе получил прозвище «Львиное Серд-
це». Правда, в это время снова восстала Аквитания, и Ричард, «окру-
жив главарей восстания, принудил их принять крест» (1, с. 25). 6 ию-
ля 1189 г. умер английский король Генрих (Анри) II, а 3 сентября это-
го года Ричард короновался в Лондоне. В конце 1189 г. начался Тре-
тий крестовый поход. Множество воинов пополнили «ряды огромной 
армии, собравшейся у Аккры и начавшей ее осаду» (1, с. 30). 

Флотилия Ричарда насчитывала 100 грузовых судов и 14 легких 
кораблей, «каждый корабль вмещал сорок боевых коней, столько же 
рыцарей, множество пехотинцев и провиант для людей и коней» (1, 
с. 36). Из Мессины флот направился к острову Родос, а оттуда было 
всего три дня пути до Кипра, где правил враждебный крестоносцам 
император Исаак Комнин, официальный союзник халифа Египта Са-
лах-ад-дина (Саладина), захватившего города и замки Палестины, и в 
частности – Иерусалим. Выиграв бой за Кипр и изгнав оттуда импе-
ратора, Ричард взял большую добычу и затем доставил ее голодаю-
щему лагерю крестоносцев под Аккрой, состоявшему из войска 
французского короля Филиппа II Августа (1165–1223), одного из 
предводителей Третьего крестового похода. 

«Не Аккра сама по себе важна была для крестоносцев: она была 
только ключом к королевству, к Иерусалиму и к Кресту Христову, 
находившемуся в плену у Саладина», – пишет О.А. Добиаш-
Рождественская (1, с. 50). Кампания за взятие Аккры была подорвана 
проявлением двух недугов: вспыхнувшей в лагере эпидемии болезни 
«арнолидии» или «леопардии» (т.е. цинги) и вражды «французской» и 
«английской» его половин (1, с. 51). Первым заболел Ричард, и пер-
вый штурм стен Аккры прошел без него. В конце концов осажденная 
Аккра пошла на переговоры о капитуляции, хотя между Ричардом и 
Филиппом-Августом начались раздоры по поводу условий капитуля-
ции. Когда соглашение было достигнуто, «Аккра передавалась кре-
стоносцам со всем находящимся там золотом, серебром, оружием, 
судами, запасами и христианскими пленниками» (1, с. 54). Однако не 
прошло и двух недель после взятия Аккры, как стало известно, что 
французский король собирается домой. Он отплыл во Францию 3 ав-
густа 1191 г. 

Через год Ричард также решил покинуть движение к Иерусали-
му, тем более что он получил весть о том, что «Филипп вторгся в его 
французские владения и что поддерживаемый им Иоанн Безземель-



И.Л. Галинская 

 206 

ный в самой Англии готовит ниспровержение власти Ричарда» (1, 
с. 57). Поскольку Ричард знал о ненависти к нему державных поли-
тиков Западной Европы, он «составил сложный план возвращения» в 
Англию (1, с. 74). Он решил инкогнито пробраться через земли авст-
рийского герцога Леопольда, но на пути к Вене он был узнан и аре-
стован. Мать Ричарда Элеонора собирала деньги на выкуп сына за 
150 тысяч серебряных марок. Ричард вышел на свободу в 1194 г., и в 
этом же году началась его война с Филиппом-Августом, французским 
королем. «Ричард требовал восстановления всего, что захватил Фи-
липп во время его пребывания в Сирии и в плену» (1, с. 82). Во время 
осады замка Шалю Ричард был ранен отравленной стрелой и «в вось-
мой день апрельских ид, во вторник перед вербным воскресеньем» 
1198 г. скончался (1, с. 85). Память о нем сохранилась в поэзии тру-
бадуров и в работах европейских хронистов конца XII в. 

 
 

Список литературы 
 

1. Добиаш-Рождественская О.А. Крестом и мечом. Приключения Ричарда I Львиное 
Сердце. – М.: ЛКИ, 2010. – 3-е изд. – 106 с. – (Акад. фундам. исслед.: история). 

2. Добиаш-Рождественская О.А. Культура западноевропейского Средневековья. – 
М.: Наука, 1987. – 351 с. 

3. Советский энциклопедический словарь. – М.: Советская энциклопедия, 1990. – 
1632 с. 



Игры с разумом   

 207 

ФЕНОМЕНЫ ЗЕМНЫЕ И НЕБЕСНЫЕ 

Антон Степнов, Мэри Кармайкл 
 

ИГРЫ С РАЗУМОМ∗ 
 

Ученые нашли средство против аутизма. Аутизмом (греч. 
�utos – сам) называется такое состояние психики человека, которое 
характеризуется преобладанием замкнутой внутренней жизни и ак-
тивным отстранением от внешнего мира. Одна из форм аутизма име-
нуется синдромом Аспергера. «Больные этой формой аутизма не спо-
собны улавливать эмоции и намерения собеседника. Их очень легко 
обидеть – самая невинная двусмысленность, скорее всего, будет при-
нята буквально» (с. 45). При этом во всем остальном люди с синдро-
мом Аспергера являются вполне нормальными. 

Еще в 2003 г. американский психиатр Эрик Холландер из Ме-
дицинского колледжа имени Альберта Эйнштейна предложил вво-
дить аутистам гормон окситоцин. Ученый доказал, что этот гормон 
замедляет один из характерных симптомов аутизма – зацикленность 
действий, снижая активность определенной области мозга, отвечаю-
щей за беспокойство и стресс. 

В 2010 г. французский нейрофизиолог Анжела Сиригу сообщи-
ла о результатах своего эксперимента с окситоцином, при помощи 
которого ей удалось скорректировать поведение людей с синдромом 
Аспергера. Исследовательница предложила больным этим синдромом 
сыграть в несложную компьютерную игру. Подобрать правильную 
стратегию игры удалось только тем пациентам, которые принимали 
гормон окситоцин. Анжела Сиригу считает, что она смогла показать, 

                                                 
∗ Степнов А., Кармайкл М. Игры с разумом // Рус. newsweek. – М., 2010. – 

№ 12(281). – С. 44–46. 



Антон Степнов, Мэри Кармайкл 

 208 

будто окситоцин благотворно влияет на способность аутистов оцени-
вать поступки окружающих. Однако и Холландер, и Сиригу полага-
ют, что окончательного избавления от болезни данное лекарство не 
сулит и что до практического применения этого метода еще очень 
далеко. 

«Нарушение способности взаимодействовать с окружающими 
людьми – это лишь одно из последствий тяжелых сбоев в организме 
аутистов, – рассуждает доцент кафедры психиатрии и медицинской 
психологии РГМУ Ирина Киреева. – Решив частную проблему, бо-
лезнь мы не вылечим» (с. 46). Дело в том, что Анжела Сиригу прово-
дила эксперимент с больными довольно легкой формой аутизма, а как 
именно гормон будет действовать на людей с тяжелыми симптомами 
этой болезни, пока еще не выяснено. 

И.Г. 
 
 
 



Игры с разумом   

 209 

Сергей Шишкин 
 

ДЕНДРИТНЫЕ КЛЕТКИ НА ЗАЩИТЕ МОЗГА∗ 
 

Исследователи из университета Рокфеллера показали, что 
«мозг может обладать собственной специализированной иммун-
ной защитой» (с. 3). В 2008 г. они доказали, что в мозге присут-
ствует собственная популяция так называемых дендритных кле-
ток. Дендрит представляет собой «ветвящийся отросток нервной 
клетки (нейрона), воспринимающий сигналы от других нейро-
нов, рецепторных клеток или непосредственно от внешних раз-
дражителей. Проводит нервные импульсы к телу нейрона»1. 

«Клетки такого типа участвуют в развитии иммунных ре-
акций в других частях тела, проводя предварительную перера-
ботку вредных веществ (антигенов) и передавая их Т-
лимфоцитам, которые затем размножаются и атакуют антигены» 
(с. 3). Исследователи университета Рокфеллера доказали, что 
дендритные клетки мозга также способны участвовать в иммун-
ных реакциях, т.е. во взаимодействии антитела с соответствую-
щим антигеном, что дает возможность определить степень им-
мунитета организма. Они ввели в мозг мыши гамма-интерферон, 
вещество, вырабатывающееся при развитии воспалительных 
процессов, что привело к увеличению числа мозговых дендрит-
ных клеток, но не за счет дендритных клеток, находящихся вне 
мозга. 

«Дендритные клетки мозга оказались значительно более 
                                                 

∗ Шишкин С. Дендритные клетки на защите мозга // Троицкий вариант. Наука. – 
Троицк, 2010. – № 2(46). – С. 3. 

1 Советский энциклопедический словарь. – М., 1990. – С. 378. 
 



Сергей Шишкин 

 210 

эффективными стимуляторами Т-лимфоцитов, чем широко рас-
пространенные в мозге микроглиальные клетки, возможное уча-
стие которых в иммунных реакциях уже было показано раньше» 
(с. 3). 

И.Г. 
 
 
 



Игры с разумом   

 211 

Борис Штерн 
 

СОЛНЕЧНЫЙ БЛИК В ИНОПЛАНЕТНОМ МОРЕ∗ 
 

Не только на Земле имеются моря. Аппаратом «Кассини» был 
сделан снимок: блик солнца в море другого небесного тела, а именно – 
Титана, спутника Сатурна. «Море называется Kraken mare (кракен – 
мифологическое морское чудовище – экстраполяция гигантского 
кальмара до размеров корабля)» (с. 9). Это море заполнено жидкими 
углеводородами, среди которых доминирует этан. Его площадь – 
около 400 000 км2, что близко к площади Каспийского моря. 

Итак, на Титане есть моря и озера, текут реки и идут дожди. 
«Только все это из смеси этана, метана и пропана. Сейчас Титан 
единственная планета в солнечной системе с круговоротом жидкости, 
ибо «озера высыхают и наполняются вновь» (с. 9). 

На Титане также имеются огромные поля дюн, которые зани-
мают низменности и «обтекают» скалистые выступы. «В этом отно-
шении Титан менее уникален: ветровые дюны есть в огромном коли-
честве и на Марсе» (с. 9). 

 
И.Г. 

 

                                                 
∗ Штерн Б. Солнечный блик в инопланетном море // Троицкий вариант. Наука. – 

Троицк, 2010. – № 2(46). – С. 9. 
 



Сергей Шишкин 

 212 

Патрик Симмес 
 

ХРАМОВАЯ ГОРКА∗ 
 

Автор реферируемой статьи полагает, что люди научились 
жить вместе, построив первый храм. «Так возникла цивилизация» 
(с. 48). Холм Гебекли-Тепе в Турции в переводе означает «Пуповин-
ная гора». Он расположен неподалеку от города Шанлыурфа, которому 
минимум 2000 лет. П. Симмес пишет, что «здесь, на вершине Гебекли-
Тепе, и начался путь человека к культуре и письменности» (с. 49). 

Еще в 1996 г. немецкий археолог Клаус Шмидт обнаружил на 
этом холме развалины древнего храма, а пару лет спустя раскопал 
еще два святилища. Находкам на холме Гебекли-Тепе около 11 500 
лет. Археологи обнаружили каменные кольца, вокруг которых распо-
ложены столбы, украшенные сложной резьбой. Столбы по форме по-
хожи на букву «Т». По всему комплексу располагаются изваяния 
львов, кабанов и лис. 

Клаус Шмидт считает, что комплекс на Гебекли-Тепе – это 
древнейшее святилище, ибо «храмы всегда старались строить как 
можно ближе к небу» (цит. по: с. 50). Радиоуглеродный анализ пока-
зал, что храм построили, когда человек еще вел кочевой образ жизни. 
Согласно Шмидту, человек вначале строил храмы, а затем устраивал 
вокруг них свои поселения. 

Впрочем, гипотеза К. Шмидта не совпадает с общепринятой 
теорией эволюции человека, и многие археологи считают, что «не-
возможно создать убедительную теорию, основываясь только на од-

                                                 
∗ Симмес П. Храмовая горка // Рус. newsweek. – М., 2010. – № 10(279). – С. 48–

50. 
 



Храмовая горка   

 213 

ной находке» (с. 50). Ведь все другие святилища были построены го-
раздо позже комплекса Гебекли-Тепе. Самый древний из таких хра-
мов был обнаружен на юге Ирака, причем он моложе комплекса Ге-
бекли-Тепе на пять тысяч лет. 

Клаус Шмидт, однако, уверен, что его теория со временем 
окончательно подтвердится. 

 
И.Г. 



 

 214 

ИНФОРМАЦИОННАЯ КУЛЬТУРА 

Н.А. Шовгун 
 

ПИСЬМЕННАЯ ФОРМА УСТНОГО ЯЗЫКА 
РУНЕТА И ИАНЕТА∗ 

 
Рунетом автор реферируемой статьи называет сегмент Интер-

нета, объединяющий сайты в домене <.ru>. Однако до сих пор нет в 
Cети единства в обозначении доменного пространства <.ua>. «Встре-
чаются несколько вариантов: Ианет, УА-нет, ИА-нет, ИА.нет, 
УА.нет, наиболее частотен из которых первый» (с.321). Более поло-
вины интернет-аудитории ИАнета приходится на Украину. 43,8% по-
сетительской аудитории ИАнета – заграничные пользователи сети 
Интернет из России, стран СНГ, США, Германии и Израиля. 

В фокусе внимания автора реферируемой статьи соотношение 
русского и украинского языков в доменном поле <.ru> и <.ua> и фор-
ма функционирования русского и украинского языков в указанных 
сегментах Интернета. Конечно же, в Рунете доминирует русский 
язык, но популярный молодежный сайт vkontakte.ru предоставляет 
пользователям возможность выбрать русский, английский, украин-
ский или белорусский. Рунет имеет и полностью украиноязычные 
сайты. Однако и русский язык в настоящее время доминирует в укра-
инском сегменте. Многие сайты официальных организаций имеют 
два (русский и украинский) или три (русский, украинский, англий-
ский) языковых варианта. 

Новостные сайты в домене [.ua] зачастую имеют как украин-
скую, так и русскую версии. «Но для украинского сегмента в целом, в 
                                                 

∗ Шовгун Н.А. Письменная форма устного языка Рунета и ИАнета // Славян-
ские языки и культуры в современном мире. – М.: МАКС Пресс, 2009. – С. 321–322. 



Письменная форма устного языка Рунета и ИАнета   

 215 

отличие от русского, не характерен так называемый сознательный 
аграмматизм, столь популярный в Рунете и переходящий оттуда в 
устную речь» (с.321). Одной из главных причин безграмотности, про-
цветающей на просторах Сети, является принятый там лозунг: «Как 
слышится, так и пишется». Там пишут «сАбака», «прИкрасно», по-
скольку мы так говорим, но слово «привеД» – это уже сознательный 
аграмматизм. 

«Еще одна характерная особенность языка Интернета, прису-
щая как русскому, так и украинскому, – это наличие большого числа 
сокращений и символов» (с.322). Впрочем, язык Рунета и Ианета, по 
мнению автора реферируемой статьи, – это пока еще малоизученная 
форма функционирования языка, нуждающаяся в изучении. 

 
И.Г. 

 
 
 
 
 



 

 216 

М.С. Бородина, Ю.П. Куприна 
 

ИСПОЛЬЗОВАНИЕ КОЛЛАЖА  
В ГРАФИЧЕСКОМ ДИЗАЙНЕ∗ 

 
Коллаж в изобразительном искусстве – это наклеивание на ка-

кую-нибудь основу материалов, отличающихся от нее по фактуре и 
цвету. Французское слово «collage» означает «наклеивание». Среди 
художников одним из первых применил коллаж Пабло Пикассо. 

«В компьютерной графике коллажем называют композицию, 
составленную из разных изображений – противоположных по харак-
теру или находящихся в гармонии, помещаемых рядом друг с другом, 
накладываемых одно поверх другого или сведенных воедино и пред-
ставляющих собой нечто осмысленное, а зачастую объединенных в 
один графический символ посредством однородной текстуры» (с. 29). 

Компьютерные коллажи используются при оформлении книг, 
афиш, плакатов, транспарантов, а также при создании рекламы. Од-
ним из видов интернет-рекламы являются web-сайты. Рекламные 
баннеры представляют собой коллажи, обычно выполненные на ос-
нове фотографий. Коллажи применяются в электронных презентаци-
ях для рекламирования бренда компании и при подготовке интерак-
тивного каталога продукции. 

К технике коллажа прибегают и при создании корпоративных 
экранных заставок (скринсейверы, screen savers). Это «установленная 
на всех компьютерах компании фирменная заставка, содержащая ло-
готип компании, отражающая основные направления ее деятельности 

                                                 
∗ Бородина М.С., Куприна Ю.П. Использование коллажа в графическом дизай-

не // Искусствоведение и дизайн в современном мире: Опыт, теория, практика. – 
Тамбов: Тамб. гос. ун-т им. Г.Р. Державина, 2009. – С. 28–31. 



Использование коллажа в графическом дизайне  

 217 

и, возможно, демонстрирующая некоторые виды продукции» (с. 30). 
На выставках и презентациях корпоративный скринсейвер способст-
вует укреплению имиджа компании. 

В настоящее время получают распространение программные 
продукты, специально предназначенные для создания коллажей. Эти 
компьютерные графические пакеты, как правило, рассчитаны на лю-
бителей, но некоторые из них могут заинтересовать и профессиона-
лов, считают авторы реферируемой статьи. «Благодаря компьютер-
ным графическим пакетам техника коллажа достигла необычайных 
высот. Появилось даже такое понятие – динамический коллаж» (с. 31). 
Это телевизионные динамические заставки, фрагменты рекламных 
роликов, видеоклипы к песням и проч. Границы понятий «фотомон-
таж» и «фотоколлаж» при манипуляции изображениями с помощью 
компьютерных программ практически стираются, пишут М.С. Боро-
дина и Ю.П. Куприна. 

И.Г. 



 

 218 

ЧЕЛОВЕК В ИСТОРИИ 

ПОЛВЕКА БЕЗ АЛЬБЕРА КАМЮ 
 

Французский писатель и философ-экзистенциалист, лауреат 
Нобелевской премии 1957 г. Альбер Камю погиб в 1960 г. на 6-й на-
циональной автомобильной дороге в 102 километрах от Парижа. Его 
издатель и друг Мишель Галлимар, сидевший за рулем, не справился 
с управлением и также скончался спустя два дня1. 

Альбер Камю родился в 1913 г. в Алжире в семье рабочего. 
Окончил философский факультет университета в алжирском городе 
Оране. В годы Второй мировой войны во Франции участвовал в дви-
жении Сопротивления против гитлеровской оккупации. С 1945 г. он 
был главным редактором газеты «Combat» («Сражение»), писал пере-
довицы, посвященные текущей политике. Первая публикация Альбе-
ра Камю – это философское эссе «Изнанка и лицевая сторона» 
(«L’envers et l’endroit»), которое вышло в 1937 г. В 1942 г. было опуб-
ликовано философское эссе «Миф о Сизифе», где говорится о перма-
нентном противопоставлении сознания обыденной жизни. В пьесе 
«Калигула» (1944) критикуются беззакония римского императора. В 
философской работе «Взбунтовавшийся человек» (1951) Альбер Ка-
мю «рассматривает бунт личности против абсурдности бытия уже не 
только как отрицание, но и как утверждение извечных человеческих 
ценностей: свободы, солидарности, любви»2. 

Альбер Камю – автор романа «Чума» (1947), повестей «Посто-
ронний» (1942) и «Падение» (1956), сборника рассказов «Изгнание и 
царство» (1957), пьес «Недоразумение» (1944), «Осадное положение» 
                                                 

1 Бруни Л. Полвека без писателя века // Однако. – М., 2009. – С. 60. 
2 Ильинская О.И. Камю, Альбер // Краткая литературная энциклопедия. – М., 

1966. – № 3. – С. 352. 



Полвека без Альбера Камю  

 219 

(1948), «Праведные» (1950). «Шведские речи» (1958) Камю – это его 
Нобелевская лекция, прочитанная на банкете в стокгольмской ратуше 
и выступление писателя в Упсальском университете. В ней писатель 
сказал, что самая оклеветанная из сегодняшних ценностей – это, не-
сомненно, свобода. 

И.Г. 



 

 220 

ЛИНГВОКУЛЬТУРОЛОГИЯ 

В.В. Красных 
 

НЕКОТОРЫЕ БАЗОВЫЕ ПОНЯТИЯ 
ЛИНГВОКУЛЬТУРОЛОГИИ∗ 

 
В.В. Красных – преподаватель Московского государственного 

университета имени М.В. Ломоносова, автор книг «Этнопсихолин-
гвистика и лингвокультурология: Курс лекций» (М., 2002) и «Языко-
вая личность: Текст. Словарь. Образ мира» (М., 2005). 

Истоками лингвокультурологии автор реферируемой статьи на-
зывает следующие науки: лингвистика, этнолингвистика, культуроло-
гия, культурантропология, этнопсихология, психолингвистика, со-
циолингвистика и социальная антропология. Лингвокультурология 
описывает словарь и грамматику лингвокультуры. 

Культура понимается как результат взаимодействия разнона-
правленных процессов, пишет В.В. Красных. Этими процессами яв-
ляются: «1) межпоколенная трансляция культурных традиций и пред-
почтений; 2) социальное навязывание в качестве обязательных оце-
нок и представлений; 3) идеологическое принуждение к принятию и 
соответствию моделям (в том числе и поведенческим), санкциониро-
ванным обществом и рассматриваемым в качестве образцовых» (с. 
659). 

В лингвокультурологии «мир ментального» и «мир материаль-
ного» рассматриваются с точки зрения их взаимозависимости, взаи-
модействия и взаимовлияния, а культура предстает как культурное 

                                                 
∗ Красных В.В. Некоторые базовые понятия лингвокультурологии // Русский 

язык: Исторические судьбы и современность. – М.: Изд-во Моск. ун-та, 2010. – 
С. 659–660. 



Некоторые базовые понятия лингвокультурологии  

 221 

пространство, т.е. результат отражения в психологическом смысле, 
культуры в сознании представителей последней. 

Лингвокультура «формируется на пересечении двух семиотиче-
ских систем: языка и культуры – и претендует на статус третьей се-
миотической системы, обладающей своим словарем и своей грамма-
тикой» (с.659). Совокупность базовых единиц культуры называется 
когнитивной базой, в которую входят ментефакты (т.е. единицы со-
держания сознания). Это знания, понятия, концепты (или «идеи» 
предметов) и представления. Базовые метафоры суть метафоры, бази-
рующиеся на максимально абстрагированных «идеях», лежащих в 
основе осмысления мира человеком. Базовый символ понимается как 
«представление о некоем “предмете”, выполняющем символьную 
функцию, который был определенным образом осмыслен, переос-
мыслен и занял свое место в культуре» (с.659). 

Код культуры есть не что иное, как формирующая определен-
ный фрагмент картины мира совокупность ментефактов, которые свя-
заны с наделенными культурными смыслами феноменами бытия. 

 
И.Г. 

 
 
 
 



 

 222 

ЛИНГВОКУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКОЕ ОПИСАНИЕ 
СЕВЕРНОЙ РУССКОЙ ДЕРЕВНИ∗ 

 
Мысль о том, что каждый народ имеет свои представления о 

мире и свой способ его концептуализации при наличии, однако, об-
щих, универсальных черт, не вызывает сомнений. Вклад в определение 
понятия «картина мира» внесли философы, психологи, лингвисты. Раз-
работка идеи языковой картины мира и ее отличия от иных картин ми-
ра осуществлялась в рамках различных научных дисциплин – этногра-
фии, культурологии, лингвострановедения, этнолингвистики, лингво-
фольклористики, этнопсихолингвистики и лингвокультурологии, ста-
вящих свои конкретные задачи. 

Задачей описания языковой картины мира является реконструк-
ция на основании семантического анализа лексики и грамматики опре-
деленного языка цельной характерной системы представлений, безот-
носительно к тому, является ли она специфичной или универсальной, 
отражающей «наивный» взгляд на мир в противоположность «научно-
му». Кроме того, исследуются отдельные характерные лингвоспецифи-
ческие концепты, обладающие свойством быть «ключевыми» для дан-
ной культуры, и слова, плохо переводимые на другие языки. 

Особую роль в отражении картины мира играет словарь, кото-
рый свидетельствует о способе категоризации и концептуализации 
знаний о мире, принятом в данном сообществе. В лексических едини-
цах языка содержится богатая информация о системе ценностей того 
или иного народа, которая раскрывает особенности видения мира и 
является своеобразным ориентиром в его освоении. 

                                                 
∗ Камалова А.А., Савелова Л.А. Лингвокультурологическое описание северной 

русской деревни. – Архангельск: Помор. ун-т, 2007. – 338 с. 
 



Лингвокультурологическое описание северной русской деревни 

 223 

Описание лексических единиц с точки зрения языковой карти-
ны мира ставит специфические задачи и меняет границы исследова-
ния. Так, например, бытовая лексика не представляла особого интере-
са для системных изысканий, в то время как для описаний языковой 
картины мира важны все единицы лексической системы, поскольку 
она открывает мир реалий, всего того, что познано и осмыслено носи-
телями языка в пределах материального и духовного мира. Кроме то-
го, картина мира – это картина оценок, оценочных характеристик, 
разлитая по разным лексическим классам и открывающаяся через 
разнообразные словесные множества. Признание факта существова-
ния у предметных имен разнообразных семантических свойств делает 
необходимым подробное толкование слова, конкретизацию диалект-
ных предметных наименований, поскольку в лексике говора отража-
ется важность любой вещи, актуальной в крестьянском обиходе, и 
сама реалия, и ее наименование являются культурным фактом. 

Под говорами Русского Севера традиционно понимают говоры 
Архангельской и Вологодской областей. Соответственно между тер-
минами «говоры Русского Севера» и «архангельские говоры» уста-
навливаются отношения включения. 

Говоры Архангельской области обладают рядом общих разли-
чительных признаков в области фонетики, грамматики и лексики, что 
позволяет рассматривать их как единую диалектную систему, проти-
вопоставленную другим русским говорам. В то же время Архангель-
ская область объединяет 19 районов, в каждом из которых находится 
множество населенных пунктов, имеющих отличия по ряду призна-
ков – по типу поселения, составу населения, роду занятий жителей, 
истории заселения, географическому положению, климатическим ус-
ловиям и др. Все это не может не сказываться на степени сохранности 
диалектных особенностей в речи жителей сельской местности. 

Общепризнано, что в формировании языковой системы сущест-
венную роль играют факторы внеязыковой действительности, к важ-
нейшим из которых относятся: история заселения края, географиче-
ское положение и экономические условия, культурно-нравственные 
традиции. Исторические факты помогают установить материнскую 
основу вторичных по своему происхождению архангельских говоров.  

Первоначально на территории Архангельской области прожи-
вали неславянские племена, получившие у русских обобщенное на-
звание «чудь заволочская» или «чудь белоглазая». Первыми из славян 



 

 224 

на Беломорье появились новгородцы – не позднее XI в. Продвижение 
новгородцев на Север объясняют разными причинами: бегством кре-
стьян от феодального гнета и голода в неурожайные годы, возможно-
стью заниматься прибыльными промыслами, ростом  населения, а 
также неприятием христианства, а затем Никоновских реформ. Позд-
нее на северные земли стали претендовать ростово-суздальские и мо-
сковские князья. 

Таким образом, Архангельская область относится к числу тер-
риторий неисконного заселения и сравнительно поздней славянской 
колонизации. Однако архангельские говоры не подводятся полностью 
под понятие «говоры территорий позднего заселения», поскольку их 
формирование происходило в условиях принципиально иной  языко-
вой ситуации: когда литературный язык еще не выделился в особую 
общенародную разновидность языка, когда еще вообще нельзя было 
говорить о сложившемся русском национальном языке. 

Современные архангельские говоры сохраняют диалектные 
черты, одни из которых имеют новгородское происхождение (напри-
мер, ёканье, твердый конечный согласный [т] в формах глаголов 3-го 
лица), другие – ростово-суздальское (например, стяженные формы). В 
то же время такое новгородское явление, как, например, совпадение 
флексий дательного и предложного падежей во множественном числе 
имен существительных, представлено не повсеместно. Исчезновение 
одних диалектных черт и появление других, несвойственных исход-
ному говору, неизбежно по законам развития любой языковой систе-
мы, а также в силу междиалектных контактов, имевших свою специ-
фику в северных областях. 

Необходимо учитывать и тот факт, что современные архангель-
ские говоры находятся в окружении далеко разошедшихся языков, 
представляющих две языковые группы – финно-угорскую и самодий-
скую, что сказалось на судьбе исконных русских диалектов, попав-
ших в иносистемное окружение. 

Т.А. Фетисова 
 



Феномен предательства: Культурологический аспект  

 225 

МЕТОДОЛОГИЯ ГУМАНИТАРНОГО ЗНАНИЯ 

Л.В. Скворцов 
 

ФЕНОМЕН ПРЕДАТЕЛЬСТВА: 
КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИЙ АСПЕКТ 

 
Аннотация: в связи с празднованием 65-летия Победы в Великой 

Отечественной войне против фашистской Германии встал вопрос об 
оценке феномена предательства. В статье отмечается, что анализ фе-
номена предательства должен быть направлен на точную оценку исто-
рических фактов, с одной стороны, и на рассмотрение виртуальных 
мотивов самооправдания предательства. Анализируется также явление 
предательства как следствие так называемого «полевого поведения». 

Ключевые слова: предатель, полевое поведение, комплекс Иуды 
Искариота, комплекс Смердякова, комплекс Чацкого. 

Annotation: In connection with 65-annyversary of the Great Patriotic 
War exists the question of evaluation phenomenon of traitress. In the article 
this phenomenon evaluates from the point of view historical facts and form 
the internal psychological motivations. The problem of traitress also evalu-
ates as the consequence of “usual” behavior. 

Keywords: traitor, usual behavior, complex of Judas Iscariot, complex 
of Smerdiakov, complex of Tchatsky.  

В связи с празднованием 65-летия Великой Победы народа в 
Отечественной войне с фашизмом отмечалась ключевая роль духовно-
го единства, сплочения народа как одного из решающих факторов По-
беды. 

Вместе с тем в годы войны были и другие явления, а именно – 
были люди, которые стали служить оккупантам. Более того, среди 
высшего командного состава оказался генерал, который перешел на 
сторону немцев вместе со своей армией. 



Л.В. Скворцов 

 226 

Это – генерал Власов. Власовцы во время войны были на сто-
роне фашистов. Между тем в последние годы вокруг фигуры генерала 
Власова развернулись дискуссии и даже возникли попытки его оп-
равдать и превратить его чуть ли не в «героя», борца со Сталиным. 
Якобы Власов вел борьбу только со Сталиным, а не с Россией. Даже 
армия Власова называлась РОА – Русская освободительная армия. 
Выходит, он боролся за свободу России? 

Для того чтобы дать адекватный ответ на этот вопрос, необхо-
дима не только точная фиксация фактов, но и их адекватная культу-
рологическая интерпретация, отделение видимости от сущности. 

Феномен предателя явление однозначно отвратительное. Кто 
хочет быть жертвой предателя, который клялся тебе в верности, а за-
тем нанес тебе смертельный удар в спину? Разумеется, никто.  

В силу этого предательство как явление в реальной действи-
тельности нередко выступает в сложной, завуалированной высоко-
нравственными аргументами и аргументами практической целесооб-
разности. В этом смысле предатель может выглядеть как «трезво-
мыслящий», «умный» человек. Поэтому феномен предательства тре-
бует своей расшифровки. Это значит, что культурологический ана-
лиз должен быть направлен на точную оценку исторических фактов 
предательства, это во-первых. Во-вторых, необходимо рассмотрение 
виртуальных типов предательства, что позволяет видеть скрытые 
мотивы поведения человека в критических ситуациях. 

Анализ феномена предательства в истории России явление не 
новое. Как, впрочем, и попытки самооправдания предательства вы-
сокими нравственными мотивами.  

Можно, в частности, сослаться на полемику князя Андрея Ми-
хайловича Курбского (1528–1583) с Иваном IV (Грозным). 

Курбский осуждал те жестокие методы, которые использовал 
Грозный в борьбе за установление самодержавной власти как рычага 
централизации государственного управления. Но это ни в коей мере 
не могло служить оправданием его участия на стороне Литвы в войне 
с Россией.  

Известна высоконравственная риторика, которую использо-
вал Григорий Отрепьев. Надев на себя личину царевича Димитрия, он 
ввел в заблуждение массы русских людей и привел польских интер-
вентов в Москву. В истории формы предательства видоизменялись. 
Это зависело от того, как понималась верность. Предательство – это 



Феномен предательства: Культурологический аспект  

 227 

измена чему-то священному, что безусловно требует верности, абсо-
лютной преданности и самоотверженного служения. К таким са-
кральным ценностям обычно относят семью и Отечество.  

Но эти ценности не всегда совпадают непосредственным обра-
зом, так что возникает проблема их приоритета. 

Если царь воспринимается как символ Отечества, то тогда из-
мена царю означает измену Отечеству и семья может отступать на 
второй план. Алексей – сын Петра Великого изменяет своему отцу. 
И это оказывается достаточным основанием для того, чтобы осудить 
его на смертную казнь. Верность царю как символу Отечества имела 
приоритет перед верностью сакральным семейным ценностям.  

Если вера в то, что требует безусловной преданности, отсутст-
вует, то возникает оправдание предательства в отношении всего, 
кроме себя самого. То есть возникает явление оправдания безнравст-
венности как средства получения абсолютной выгоды для себя.  

Примером такой формы предательства стал Евно Азеф – один 
из организаторов партии эсеров и руководитель террористических 
актов. Вместе с тем с 1892 г. Азеф служил секретным сотрудником 
Департамента полиции. Вплоть до 1908 г. он организовывал террори-
стические акты и одновременно выдавал полиции членов «боевой 
организации» эсеров. Как известно, он был приговорен эсерами к 
смертной казни, но сумел скрыться.  

Таким образом, исторические формы предательства имеют 
различный характер и требуют своей конкретной интерпретации.  

Предательство может толковаться с точки зрения исторической 
динамики сакральности. Человек, живущий в данном конкретном со-
циуме, признается позитивной личностью, если он верен сакральным 
ценностям общества. Если он изменяет этим ценностям, то превра-
щает себя в ничтожность. Так что нравственное или правовое осуж-
дение такой личности является следствием его духовного саморас-
пада.   

Теория здесь должна дать определение верности, ее расшиф-
ровку, а соответственно получает свое определение и толкование 
предательства в его конкретных исторических формах.  

Здесь мы следуем методологии конкретно-исторического 
анализа. 

Вместе с тем применительно к феномену предательства может 
считаться оправданным и когнитологический анализ тех типологиче-



Л.В. Скворцов 

 228 

ских образов, в которых схватываются виртуальные формы поведе-
ния предателя. 

И здесь существенную роль играют те образы, которые сфор-
мированы гениями русской художественной мысли. 

При этом следует различать явление бытового предательства, 
не имеющего концептуального мотива, от предательства, создаю-
щего или находящего такой мотив.  

Бытовое предательство носит характер полевого поведения. 
В полевом поведении прослеживаются специфические черты 

общности причинно-следственных связей поведения животного и че-
ловека. 

Например, как проявляются черты полевого поведения у кури-
цы? На курицу не действуют ни моральные, ни правовые мотивы, по-
скольку их у нее нет. Здесь действует простой механизм физической 
причины и ее следствия в виде определенного поведения. 

Если перед курицей бросить зерно, то она двинется в его сторо-
ну и склюет его. Бросая зерна курице, можно подвести ее к хозяйке, 
которая хочет приготовить на обед куриный бульон. 

В глобальной мировой политике существуют механизмы скло-
нения мысли и аргументации в нужном направлении. Человек – не 
курица, но он может вести себя под влиянием специфических «зе-
рен», которые ему подбрасываются. Эти «зерна», конечно, могут 
быть гораздо дороже обычного зерна проса или пшеницы. Но глу-
бинная суть дела от этого не меняется.  

Мы можем наблюдать различные формы «куриного поведения» 
людей, и они могут восприниматься как некая «норма», если в обще-
стве не сформирована высокая духовная культура.  

Человек, следующий формам полевого поведения, видит свою 
выгоду здесь и сейчас и следует этой выгоде, подчиняя ей цивилиза-
ционные, нравственные принципы, подчас даже не подозревая этого 
или будучи вынужденным делать это под воздействием насилия.  

Во время войны «выгода» могла состоять в том, чтобы выжить. 
И поэтому полевое поведение могло быть не редкостью.  

Во время войны полицаи из местного населения служили окку-
пантам, т.е. действовали против своего народа. Среди них находи-
лись весьма рьяные служаки. Это известно. Их мотив – собственное 
выживание и личная выгода. Но этот мотив для многих из них в ко-
нечном счете обернулся виселицей. Таковы были суровые законы во-



Феномен предательства: Культурологический аспект  

 229 

енного времени. Суровой судьбы, как известно, не избежал и генерал 
Власов. Немало написано о неких «внутренних мотивах» поведения 
Власова, которые отличались от тех целей, которые ставил Гитлер в 
отношении России. Однако очевидно, что эти «внутренние мотивы» 
для Гитлера не имели серьезного значения. Власов должен был по-
вести русских на войну против русских – и это было самым важным 
для Гитлера. И Власов сделал это. Это и характеризует его объектив-
но и однозначно как предателя.  

Гитлер мог легко избавиться от Власова. Даже гораздо легче, 
чем от таких своих соратников, как Эрнст Рем, начальник штаба 
штурмовых отрядов.  

Разумеется, нас в теоретическом плане особо интересуют те 
формы предательства, которые имеют под собой некое «интеллекту-
альное основание», призванное придать феномену предательства 
ореол нравственной и духовной «высоты». 

С точки зрения гуманитарного знания это явление представляет 
собой проблему, которая требует своей расшифровки и выяснения 
своего подлинного смысла. 

В русской литературе формы интеллектуального основания 
предательства, как мне представляется, наиболее удачно раскрывают-
ся посредством трех художественных образов, которые имеют эври-
стический характер. 

Опираясь на имена «героев», можно говорить о трех основных 
комплексах предательства.  

Это комплекс Иуды Искариота, комплекс Смердякова и ком-
плекс Чацкого. 

Комплекс Иуды Искариота расшифровывается в известном 
рассказе Леонида Андреева «Иуда Искариот» (1907). 

Иуда Искариот – известный предатель Иисуса Христа, еванге-
лический персонаж, входивший в ближайшее окружение живого бога. 

Ученики Иисуса Христа видели, что Иуда – лжец, но лжец, ко-
торый оправдывал себя тем, что «все лгут». И он даже меньше лжет, 
чем другие.  

Иуда – вор, который похитил три динария из общей кассы и пе-
редал их блуднице. 

Однако Христос, которому сообщили об этом факте, пригласил 
Иуду для беседы и сказал ему, что он может брать столько, сколько 
захочет, поскольку касса общая и она принадлежит всем. 



Л.В. Скворцов 

 230 

Таким образом Христос проверял наличие совести у Иуды – 
мог ли Иуда нагло присваивать себе лично то, что принадлежало 
всем? Иуда утверждал свою особую «близость» к Христу, поскольку 
считал, что он спас Христа. Когда Иисус Христос и апостолы высту-
пили с проповедью среди злых и безнравственных жителей одной де-
ревни, то те решили побить Христа и апостолов камнями. Они счита-
ли, что Христос стремится их унизить. Иуда спас Христа и апосто-
лов, но специфическим образом. Он представил проповеди Христа 
не как свидетельство его святой морали и сакральной истины, а 
как попытку обмануть людей и обманным путем выманить у них 
деньги. И тогда жители деревни, решившие вначале забить камнями 
Христа и его учеников, оставили свой замысел, так как посчитали се-
бя не ниже, а выше Христа в нравственном отношении.  

В конечном счете Иуда за тридцать сребреников предал Христа 
и отправил его тем самым на распятие. Но при этом он внушал себе, 
что выполнил волю самого Христа, и поэтому в высшем мире ря-
дом с Христом должен стоять именно он, а не Пётр и не Иоанн – лю-
бимые ученики Христа. После распятия Христа Иуда устроил суд над 
апостолами, обвинив их в том, что они не спасли Христа и не по-
жертвовали своей жизнью ради его спасения.  

Предатель обретает функцию судьи над всеми учениками 
Христа, поскольку в их поведении не всё оказывается абсолютно иде-
альным.  

Предатель в качестве судьи ставит себя выше всех. Тем самым 
вся иерархия нравственных ценностей переворачивается с ног на го-
лову. Высоконравственная риторика как обман превращается в норму 
общественной жизни.  

С точки зрения этого когнитологического образа, созданного 
Леонидом Андреевым, мы можем посмотреть на историю ХХ в. и 
оценить насколько этот образ приближает нас к пониманию, казалось 
бы, «странных» явлений жизни общества.  

Комплекс Смердякова основан на образе, созданном гением 
Фёдора Михайловича Достоевского. 

В романе «Братья Карамазовы» Смердяков убивает своего воз-
можного отца – Фёдора Павловича Карамазова, при этом полагая, что 
он тем самым исполняет и скрытое желание Ивана Карамазова. Нахо-
дясь на самом дне социальной и нравственной иерархии, Смердяков 
пытается духовно «возвысить» себя не только над своим непосредст-



Феномен предательства: Культурологический аспект  

 231 

венным окружением, но и над всей Россией. Путь такого «возвыше-
ния» обретает характер мечты о том, чтобы Россия потерпела пораже-
ние, скажем, от французов. Покорение русских позволит им якобы 
войти в систему высокой культуры. Поэтому предательство России 
– это не зло, а благо для самой России. 

Таким образом, Смердяков использует свой, как он считает, 
вполне «трезвый ум» для того, чтобы убедительно представить дело 
таким образом, будто предательство России возможно для ее же «бла-
га», а может быть даже и для «спасения».  

Заметим, что эта позиция Смердякова в ХХ в., в условиях гло-
бального противоборства и информационных войн, стала обретать 
свою товарную форму. Дело в том, что  более «удобной» и более «вы-
годной» позиции для противников России в этом мире представить 
просто невозможно.  

Это – вместе с тем виртуально постоянно действующий фактор 
создания такой интеллектуальной продукции, за которую хорошо пла-
тят на мировых информационных рынках. 

В образе Смердякова Достоевский выявляет возможный тип по-
ведения людей, которые рассматривают свой «трезвый ум» не как 
средство служения Отечеству, а как средство получения выгоды, в том 
числе и путем торговли своим отечеством оптом и в розницу.  

Такой «трезвый ум» оказывается тем более опасен для России, 
чем выше по иерархической лестнице сумеет забраться его обладатель. 

Конечно, в истории России ХХ в. далеко не всегда мы найдем 
предателя, который открыто и честно скажет: «Да, я предатель», «Я 
распродаю свою Родину оптом и в розницу», поскольку мне за это хо-
рошо платят, прямо, наличными или косвенно в виде различных на-
град, премий, приглашений, грантов и т.д. и т.п. Как правило, расчет 
делается на то, что скрытый акт предательства будет замечен и оценен 
выше, чем тридцать сребреников. Ведь в данном случае речь идет о 
целом государстве. За такой «товар» на рынке информационных войн 
нужно давать «хорошую цену».  

Однако получение «хорошей цены» должно быть одето в одеж-
ды самоотверженной борьбы за «подлинную истину» или за «спасение 
всего человечества». Не более, но и не менее, т.е. обязательно должен 
присутствовать пафос искренности. В противном случае сразу же ста-
нет очевидным контрафактный характер продаваемого идеологическо-
го товара. 



Л.В. Скворцов 

 232 

Самым сложным, самым амбивалентным и самым труд-
ным для расшифровки является комплекс Чацкого. Образ Чацко-
го создан нашим гением – Александром Сергеевичем Грибоедо-
вым в его знаменитой комедии «Горе от ума».  

Это – образ, который уже в течение XIX в. получал самую 
противоречивую трактовку. И не случайно.  

С одной стороны, Чацкий воспринимался как носитель са-
мих прогрессивных идеалов, духовный выразитель декабризма, 
носитель принципов универсального разума. 

Но с другой стороны, Чацкий воспринимался через призму 
иронии, как человек, побывавший на Западе, воспринявший его в 
идеализированном, отлакированном виде и оценивший фамусов-
скую Москву именно с этой позиции. Все прежние его оценки пере-
вернулись вверх дном, даже его возлюбленная Софья кажется ему 
теперь беспросветной дурой, увлеченной примитивным и вместе с 
тем хитрым льстецом Молчалиным. В итоге он вынужден бежать из 
этой Москвы туда, «где оскорбленному есть чувству уголок», т.е. 
куда угодно, где он может найти самого себя среди «нормальных» 
людей, но только не в России. Этот образ Москвы как парадигмы 
всей России стал толчком для серии аналогичных образов, которые 
стали формировать самосознание общества. В этой серии гениаль-
ные образы Гоголя – и в комедии «Ревизор», и в романе-поэме 
«Мертвые души». 

Здесь мы и сталкиваемся с проблемой амбивалентности и силы 
воздействия когнитологического образа. 

Фамусовская Москва – образ для исправления отдельных недос-
татков или выражение самой сущности Москвы? 

В зависимости от характера восприятия образа будет формиро-
ваться и позиция человека его воспринимающего.  

Возможно очищающее воздействие образа, но возможно и от-
торгающее его воздействие, отторгающее от своей страны и от своего 
народа.  

Жертва такого отторжения и есть человек, по моральным осно-
ваниям изменяющий своей Родине. Возникает вопрос: реально ли это, 
возможно ли такое отторжение под воздействием когнитологического 
образа, можно ли изменить своей стране под его воздействием? 

Ведь возможна измена под влиянием совокупности реальных 
причин, таких как:  



Феномен предательства: Культурологический аспект  

 233 

– неудачная карьера, 
– политические преследования, 
– враждебное социальное окружение и т.д. 
Отсюда – поиск политического убежища в другой стране. 

Но есть в истории России такой случай измены своей Родине, ко-
торый происходит под влиянием именно когнитологического об-
раза, можно сказать, в «чистом виде». Я имею в виду историю 
профессора античной филологии Московского Университета 
Владимира Сергеевича Печёрина.  

– Карьера Печёрина складывалась весьма успешно, он поль-
зовался большой популярностью у студентов; 

– его окружение было к нему настроено вполне лояльно и 
ему предрекали академическую судьбу и славу чем-то схожую с 
судьбой Грановского; 

– о каких-либо преследованиях по государственной линии 
не могло быть и речи: Печёрин был другом ближайшего сотруд-
ника, товарища Министра просвещения Уварова, влиятельной 
фигуры в правительстве того времени. Печёрин оказался под воз-
действием когнитологического образа России как некоего «Нек-
рополя», города мертвых, в котором он не мог чувствовать себя 
свободным и живым. Поэтому он вел себя двулично: изображал 
живую заинтересованность в личных контактах, дружелюбие и 
усердие в академической деятельности, а в душе готовил разрыв 
с Россией. 

В своем дневнике он писал, что ежеминутно упивался чув-
ством ненависти к ней и лелеял его как любимую супругу. Он 
бежал в Западную Европу, отождествляя ее с царством настоящей 
жизни и настоящей свободы. 

Его длительные скитания и бедствия завершились вступле-
нием в католический орден, в котором он должен был забыть о 
свободе и подлинной жизни, строго следуя уставу этого ордена. 

А.И. Герцен, встретившись с В.С. Печёриным в Лондоне, 
отмечал, что под морщинками его лица были только надгробные 
следы, а в его речи и движениях – искусственный клерикальный 
покой. Убегая от духовного «самоубийства» в России, Печёрин 
пришел к духовной смерти в католическом ордене.  

Эти три когнитологических комплекса, созданные русской 
мыслью, не исчерпывают теоретически всей поставленной про-



Л.В. Скворцов 

 234 

блемы. Вместе с тем очевидно, что они и сегодня могут служить 
неплохую навигационную службу для того, чтобы правильно раз-
бираться в хитросплетениях современного лукавого мудрствова-
ния и двуличного политического поведения. 

 
 
 
 
 



Старые методологические проблемы  

 235 

 

Е.Л. Скворцова 
 

СТАРЫЕ МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 
В НОВОМ КОМПЬЮТЕРНОМ ТВОРЧЕСТВЕ 

 
Аннотация: статья посвящена рассмотрению традиционалист-

ских взглядов современного японского эстетика Нитты Хироэ на воз-
можности алгоритмического искусства. Проф. Киотоского универси-
тета Нитта Хироэ занимает жёсткую позицию в вопросе о природе 
искусства, считая его главным образом телесно-практическим дейст-
вием или результатом такового. Подлинное искусство, считает япон-
ский эстетик, основано на телесном, соматическом аспекте, оно не 
может быть сведено к алгоритму полностью, поскольку рассудочный 
момент имеет в нём подчиненный характер.  

Ключевые слова: традиционное искусство, алгоритмическая эс-
тетика, соматический аспект в искусстве. 

Annotation: the article consideres the strict traditional view of an 
eminent Japanese aestetician prof. Nitta Hiroe on the capabilities of the 
algorythmic arts. Prof. Nitta regards the very nature of art as a bodily-
practical act or its result. The authentic art, prof. Nitta believes, is based 
primarily on somatic experience and therefore cannot be fully calculated or 
become a subject of an algorythm.  

Keywords: traditional art, somatic aspect in art, algorythmic aesthetics. 
Развитие компьютерной техники и все более широкое ее при-

менение в системах жизнеобеспечения населения развитых стран, 
несомненно, стимулирует междисциплинарную дискуссию по пово-
ду личной идентичности человека. Вопрос возможности или невоз-
можности для компьютера избавления от человеческих программ и 
самостоятельного творчества, на наш взгляд, прямо соотносится с 



Е.Л. Скворцова  

 236 

древним спором теологов и атеистов о творении и о наличии или 
отсутствии души.  

Аналогично возникает на новом витке научной спирали и про-
блема соотношения материального и идеального, поскольку последо-
вательно материалистическая точка зрения на компьютеры подразу-
мевает в перспективе признание их права на звание субъектов худо-
жественного (и любого другого) творчества, равноправных с людьми – 
художниками. 

Этими важными проблемами вплотную занимается ведущий эс-
тетик Киотоской школы Нитта Хироэ (род. в 1929 г.). Выпускник фи-
лологического факультета Киотоского государственного университета 
(1955), доктор наук (1960). Нитта – один из крупнейших ведущих эсте-
тиков Японии, автор многочисленных статей и монографии «Введение 
в поэтику». 

Лекции профессора Нитты, анализ его публикаций, личные бесе-
ды с ним позволяют нам сделать вывод о необходимости причислить 
его к элите японской философско-эстетической мысли.  

Нитта Хироэ – талантливый представитель нового, послевоенно-
го поколения японских философов, для которых характерна добротная 
разнообразная и глубоконасыщенная подготовка по этой специально-
сти, в целом обеспечивающая весьма высокий уровень знаний по всем 
гуманитарным дисциплинам. Сюда входит, например, обязательное 
овладение учащимися пятью языками (двумя мертвыми и тремя евро-
пейскими), что позволяет им читать первоисточники в подлиннике. 

Говоря о новом поколении японских эстетиков, мы хотели бы 
обратить внимание не только на универсальность и энциклопедичность 
их научного багажа, но и на некоторые особенности их научной мето-
дологии, обусловившие принципиально иной – в сравнении с преды-
дущими генерациями – характер философско-эстетических изысканий 
в этой стране. Дело в том, что в сознании каждого японца достаточно 
прочно укоренились традиционные мировоззренческие стереотипы, 
ориентирующие скорее на эмоциональное, нежели рациональное по-
стижение действительности, интуитивную, а не дискурсивно-
логическую оценку явлений и объектов. 

Это нашло отражение в научных исследованиях по эстетике – 
большинство из них ограничивалось описательно-эмоциональными 
рамками, констатацией наличия либо отсутствия прекрасного в иссле-
дуемом объекте. 



Старые методологические проблемы  

 237 

Работам подобного плана были свойственны эмоциональный 
пафос, расплывчатость формулировок, аллюзивность, метафорич-
ность; отсутствовала научная строгость, развитый понятийный аппа-
рат. В ряде случаев соотношение элементов рационального и эмоцио-
нального было примерно одинаковым, исследование имело столь же 
философскую, сколь и художественную наполненность. Примером 
такого произведения может служить эссе Танидзаки Дзюньитиро 
«Похвала тени». На его страницах известный писатель, выступая в 
качестве аналитика и поднимая в связи с этим важную теоретическую 
проблему сущностных особенностей японского национального ис-
кусства, силой своего художественного дарования сплавляет воедино 
эмоциональный (художественно-этический) и рациональный (фило-
софско-эстетический) подходы к ее решению. 

В глазах неискушенного читателя рассуждения Танидзаки вы-
глядят чрезвычайно убедительно, аргументация кажется вполне кор-
ректной. Поначалу подобное же испытывает и профессиональный 
эстетик, попав под обаяние мастерски написанной прозы, магической 
власти ее слов. Однако при более трезвом, тщательном изучении 
трактата Танидзаки обнаруживаются довольно многочисленные – с 
позиции строгой науки – неточности, натяжки и даже просто оши-
бочные положения. 

Именно желанием избежать подобных промахов, стремлением 
разъяснить, систематизировать и обогатить японскую эстетическую 
мысль современным научным знанием и отличается характер дея-
тельности ученых поколения Нитты Хироэ. Для постижения этих 
трудов не требуется особой интуиции, специального настроя, знаком-
ства с национальной психологией японцев, детального знания много-
численных художественных памятников традиционной культуры, 
необходимых в случае эффективной работы с трактатами их предше-
ственников. Тяготение к философскому, максимально рационалисти-
ческому осмыслению, описанию и решению эстетических проблем 
делает эти труды наиболее универсальными, легко переводимыми, а 
следовательно, доступными мировому сообществу эстетиков. 

Объектом нашего непосредственного анализа будет работа 
Нитты под названием «Возможно ли компьютерное творчество?»1 И 
                                                 

1 Нитта Хироэ. Компюта-ни сосаку га дэкиру ка (Возможно ли компьютерное 
творчество?) // Гэйдзюцугаку (Искусствознание). – Осака, 1984. – Вып.1. – Яп. яз. 
 



Е.Л. Скворцова  

 238 

содержание работы, и сама форма подачи материала, и своеобразная 
игра мысли японского философа кажутся нам интересными и акту-
альными. В отличие от Кавано Хироси Нитта не ограничивается без-
апелляционными утверждениями в свете собственного видения про-
блемы компьютерного творчества. Автор предстает перед нами чело-
веком сомневающимся, ищущим, размышляющим вместе с читате-
лем, внимательно прислушивающимся к доводам воображаемого оп-
понента. Беседы японского профессора столь же остроумны, доказа-
тельны и отличаются логическим изяществом. В них ненавязчиво 
приглашаются к разговору все интересующиеся проблемами художе-
ственного творчества вообще и компьютерного творчества в частно-
сти. Автор старается разбудить, активизировать мысль собеседника, 
избегает дидактики и голословия. 

Заметим, что факт возникновения японского варианта «компь-
ютерной эстетики» не вызывает удивления. Ведь именно Япония – 
страна, уверенно проводящая сплошную компьютеризацию, с одной 
стороны, и в то же время не только не поступающаяся духовно-
эстетическим наследием своего прошлого, но энергично использую-
щая его в своей повседневной жизни. Примечательно, что оба указан-
ных момента нашли отражение в двух тенденциях японской эстетиче-
ской науки, которые, имея в качестве предмета анализа один и тот же 
объект – компьютерное искусство, рассматривают и оценивают его с 
полярных позиций. 

Хотя точка зрения компьютерной эстетики представлена в Японии 
профессором Кавано Хироси, объектом антитехнократической критики 
Нитты Хироэ выступает не он, а известный философ Абрахам Моль. 
Моль описал пять видов «творящих машин», имевшихся в наличии у 
человека в начале 80-х годов. В соответствии с этой классификацией 
французского ученого работа самого Нитты состоит из пяти разделов. 
Наряду с анализом «машинного творчества» им ставятся и решаются 
общие проблемы, возникающие в эстетической теории в связи со все 
большим распространением компьютеров в художественной сфере и их 
постоянным усложнением. Каждая из возникших проблем рассматрива-
ется японским эстетиком в связи с «творческой деятельностью» какой-
либо из пяти машин, указанных Молем. Поскольку эти проблемы имеют 
общеметодологический характер и жестко не связаны с характеристика-
ми той или иной машины, мы рассмотрим их отдельно, но вначале пере-
числим, какие именно виды машин имеет в виду Нитта Хироэ.  



Старые методологические проблемы  

 239 

Перечисление идет в порядке усложнения машинной деятель-
ности. Итак, машина 1. Нитта называет ее «машиной, отбирающей 
и сохраняющей из зрительного и слухового содержания всё, имеющее 
ценность»1.  

«Такая машина, – пишет японский эстетик, – в месте входа 
энергии требует средств преобразования, “перевода” с языка челове-
ческих чувств на машинный язык (например, фотокамеры, телеобъек-
тив, “искусственное ухо”, аналоговые преобразователи). Следова-
тельно, фильтрующее “программное сито” организует информацию 
определенным образом, пропуская ее через себя»2. 

Ясно, что подобная фильтрующая программа будет отклады-
вать «механический отпечаток» на всю художественную информа-
цию. Посредством такой машины картина мира как бы препарирует-
ся, искажается, единая ценность распадается на частные ценности 
разных уровней. Парадигма этого процесса задается эстетиком-
программистом. Что же касается ее сбалансированности, то она, под-
черкивает профессор Нитта, зависит от духовного диапазона эстети-
ка, составляющего программу в соответствии с собственными пред-
ставлениями о психике и восприятии человека. «Таким образом, все 
картины, обрабатываемые машиной, основаны на некой изначальной 
заданности»3. Накопив их в памяти, машина по мере надобности вы-
дает такие картины в качестве «произведений искусства», т.е. в месте 
выхода происходит превращение информации машиной в информа-
цию, доступную чувственному восприятию индивида. Подобная 
трансформация так же осуществляется с помощью аналоговых пре-
образователей – только на сей раз не воспринимающих, а воспроиз-
водящих (телеприемники, синтезаторы).  

Машину 2 Нитта называет «машиной для развития идей». 
Суть ее состоит в том, что «художник, закодировав в знаковой форме 
заранее обдуманную идею, произведя расчет и жесткую кодировку, 
вводит это в программу произведения. Полученный машиной резуль-
тат он предоставляет зрителю. Именно таким способом, – пишет 
профессор, – Гец сделал свой черно-белый “супер-сайн”, а Ксенакис 

                                                 
1 Нитта Хироэ. Указ. соч. – С. 30. 
2 Там же. 
3 Там же. 

 



Е.Л. Скворцова  

 240 

на IBM 704 собрал в мелодию отдельные звуки»1. Таким образом, 
практическая часть творческого процесса – воплощение замысла – пе-
рекладывается на плечи компьютера, что создает целый ряд удобств. 
Возможности подобной машины, заметим, оценили многие творцы со-
временных детективных романов, активно используя механических 
помощников с целью облегчения своего труда и повышения его произ-
водительности. 

Машина 3 предназначена для «комбинации искусств». Как пишет 
Нитта, «комбинируя цветовые, звуковые и другие возможности, она 
составляет на основе единого алгоритма наилучшее из возможных 
произведений. Область возможностей при этом невероятно широка. 
Оценив всесторонне и систематически сферу возможностей, просеяв 
через какое-то “ценностное решето” их бесконечное количество по од-
ному, она оставит самую лучшую вещь. Это и есть способ действия 
“перебирающего искусства”»2. 

Машина 4 имитирует творческий процесс исходя из реально 
существующих произведений. Творчество такой машины можно раз-
делить на два этапа. На первом этапе (Нитта именует его «аналитиче-
ским») уже готовые произведения искусства перекодируются на ма-
шинный язык. Затем к ним прилагаются меры по организации, обоб-
щению путем поиска субъективных закономерностей, т.е. тех правил, 
на которые опирались их авторы. Результат подобной операции хра-
нится в их памяти и представляет собой, во-первых, скрупулезную за-
пись оригинальных комбинаций, в которых проявляется форма каждо-
го произведения в отдельности («каталог произведений»); во-вторых, 
запись принципов, которыми руководствовались и вдохновлялись соз-
датели этих произведений. 

«Аналитический» этап сменяется «синтетическим», когда проис-
ходит эксплуатация «созидающей» силы компьютера. Сначала, указыва-
ет Нитта, «созидающая сила» выбирает из каталога определенный сим-
вол. Затем этот символ подвергается анализу по поводу его соответствия 
или несоответствия группе правил, зафиксированных машиной в памя-
ти. Если он подходит, то посылается на дальнейшую обработку, если нет – 
отклоняется, и тогда «созидающая сила» получает приказ об извлечении 
из каталога нового символа и процедура продолжается. 

                                                 
1 Нитта Хироэ. Указ. соч. – С. 30. 
2 Там же. 



Старые методологические проблемы  

 241 

Следующая ступень – формирование произведения из ото-
бранного материала. При этом происходит сопоставление с «ката-
логом произведений». Критерий оценки состоит в том, является 
или не является данное машинное произведение уже осуществлен-
ным в истории искусства. Такая машина, по замыслу ее создателей, 
способна сотворить произведение, по стилю более соответствую-
щее творческой манере любого художника (композитора, поэта и 
т.д.), нежели его собственные произведения (при условии, что они 
будут закодированы в обоих разделах машинной памяти). 

Наконец пятая, «видящая машина», действие которой состо-
ит, по словам Нитты, в том что «она посредством аналогового пре-
образователя производит операцию расчленения ряда последова-
тельных зрительных образов на разрозненные схематизированные 
пучки»1. 

В отличие от человека-наблюдателя, машина умеет система-
тически анализировать взаимосвязи, которые действительно суще-
ствуют в различных элементах изображения. В ее магнитной памя-
ти накапливаются невидимые соотношения зрительных образов. 
«Сами по себе эти отношения не отражаются человеческим глазом, 
но подсознательно могут структурировать определенную форму»2, – 
утверждает японский эстетик. 

Человек использует эти соотношения зачастую случайно, 
вслепую, подсознательно, компьютер же наиточнейшим образом 
воплощает в своих творениях «все лучшие достижения» мирового 
искусства в области формообразования. И все же Нитта не считает 
подобные «машинные произведения», равно как и произведения 
предыдущих четырех машин, подлинно художественными. 

Аргументация японского ученого базируется на последова-
тельном доказательстве тезиса о том, что «машинное производст-
во» художественной продукции лишено основных характеристик 
творческого процесса как такового. Следовательно, и результатом 
компьютерных усилий будут, соответственно, «квазишедевры», 
неполноценные с эстетической точки зрения. 

Если, к примеру, представить художника в роли компьютера, 
оснащенного системой телепередачи, размышляет Нитто Хироэ, то 
глаза его будут выполнять функцию воспринимающей телекамеры, а 
                                                 

1 Нитта Хироэ. Указ. соч. – С. 42. 
2 Там же. – С.36. 



Е.Л. Скворцова  

 242 

его рука – функции телеэкрана, воспроизводящего изображение. 
Пропуская через себя, через свой внутренний мир и тем самым как бы 
просеивая через «оценочное сито» всё, полученное извне, мастер 
складывает в уме из просеянного картины, наполненные новым – 
ценностным – содержанием. Ему остается лишь «просто перенести» 
их на холст – и шедевр готов. Так ли это? Тождествен ли процесс, 
происходящий, скажем, в машине 1, тому, что происходит в «черном 
ящике», – внутреннем мире художника? 

Ни в коем случае, считает Нитта. Ведь в истинном творчестве 
все отнюдь не столь прямолинейно и однозначно. На самом деле мас-
теру почти никогда не удается воплотить свой замысел сразу и начис-
то, как это делает машина. Оказывается, замысел художника – не есть 
нечто окончательное, он трансформируется в ходе практического во-
площения. Именно в трудном процессе творения замысла, в ходе му-
чительных поисков, проб и ошибок «вызревает» художественная но-
визна произведения. 

Психологическим механизмом, обеспечивающим появление та-
кой новизны, является «разъясняющая обратная связь» между идеей и 
ее воплощением, составляющая стержень духовно-практической дея-
тельности мастера. Японский эстетик пишет об этом так: «Художник 
пытается “объяснить” свою душу при помощи руки. В результате та-
кого “объяснения” произведение, расположенное перед глазами ху-
дожника, раз за разом требует нового объяснения. Именно этот пово-
ротный пункт процесса “изнутри наружу”, это обратное течение от 
“выходящей силы” – руки к “принимающей силе” – душе, этот меха-
низм обратной связи, стимулируемый новизной ощущений и пережи-
ваний мастера, отсутствует в компьютере. Биологи и психологи ут-
верждают, что деятельность мозга подразумевает наличие такого ро-
да структуры. Компьютер же ее лишен. Если его и можно назвать 
мозгом, то это будет дефективный мозг»1.  

«Дефективный мозг» продуцирует и тиражирует лишь то, что 
за долгую историю искусства было накоплено в арсенале «всемирной 
мастерской» художников. Для воплощения замысла компьютер отбе-
рет наилучший из уже имеющихся приемов мастерства, поэтому в его 
«шедевре» будет утрачен такой важный элемент, как эстетическая 
новизна. Компьютерный творец ущемлен в том смысле, что никогда 

                                                 
1 Нитта Хироэ. Указ. соч. – С. 42. 



Старые методологические проблемы  

 243 

не сможет создать новый художественный прием, кроме тех, которые 
уже заложены в его памяти. Мастер обречен на вечное новаторство. 
Машина же, как совершенно точно отметил Нитта Хироэ, способна вос-
принять от творчества лишь одну, причем не главную его сторону, – ре-
месленничество, впрочем, в этом она превосходит любого человека. 

Весьма тонко и верно по сути наблюдение профессора относи-
тельно того, что творчество основано на неумении новичка в гораздо 
большей степени, нежели на уверенности набившего руку в технике 
ремесленника. «Пока что, – пишет он, – творчество принимает форму 
отрицания техники»1. Любая из пяти перечисленных видов машин не 
способна, несмотря на весь арсенал технических средств, создать 
«нечто такое, что не рождается посредством простого дедуктивного 
вывода из прошлого»2. 

Следующий «пункт обвинения» в адрес компьютерного искус-
ства со стороны Нитты Хироэ заключается в том, что оно не соответ-
ствует определению искусства как телесной, рукотворной деятельно-
сти человека, и поэтому его продукт не может считаться полноцен-
ным произведением. 

Искусство – продукт телесной деятельности, где человек вы-
ступает как целостное существо, в единстве рационального, эмоцио-
нального и физического моментов. Подручные средства традицион-
ного художника были соразмерны его телесным возможностям. На-
пример, как считает Нитта, музыкальный инструмент – «это устрой-
ство по извлечению звуков в пределах телесных возможностей»3. Его 
прототипом служили голосовые связки человека. 

Музыкальные инструменты можно тоже рассматривать как 
своеобразные машины. Но в отличие от компьютеров, эти машины 
«соразмерны», по выражению японского эстетика, телесной структу-
ре человека. Вот, например, фортепиано. Оно как бы «раскладывает» 
голос на двенадцатиступенный звукоряд. Тем самым возможности 
человеческого голоса, простирающегося обычно не более чем на две 
октавы, «расширяются» до семи октав. 

Фортепиано перелагает частотные колебания голосовых связок, 
возникающие от давления воздуха при дыхании – в удары по струнам 
благодаря клавиатуре. Ударно-струнное устройство и педаль так же 
                                                 

1 Нитта Хироэ. Указ. соч. – С. 31. 
2 Там же. – С. 32. 
3 Там же. – С. 35. 



Е.Л. Скворцова  

 244 

действуют в пределах телесных возможностей человека. Благодаря 
беглости последовательных ударов по клавиатуре можно максималь-
но приблизиться к аналогичной переменчивости звучания человече-
ского голоса. Точно так же обстоит дело и с силой звука, на который 
влияет жесткость или мягкость пальцевого удара. Фортепиано – «это 
машина, всегда содержащая в себе возможность возврата к человече-
скому голосу»1, – заключает Нитта.  

Аналогично и соотношение телесных возможностей человека с 
другим инструментарием традиционного художника. Что же касается 
машины, то она, по словам профессора Нитты, «утверждается там, 
где изначально человеческое тело изгоняется за дверь»2. Компьютер – 
«черный ящик», в который человек не может вмешиваться именно в 
момент «творения», не может проконтролировать весь ход «художе-
ственного производства». В отличие от музыкального инструмента 
«творящая машина» находится во власти программиста-художника 
лишь отчасти. Ее «продукция» не есть результат непосредственно 
телесной деятельности, но является чем-то иным. 

Машинное творчество видится Нитте подобным некоторым ви-
дам прикладного искусства, а именно тем, в рамках которых художе-
ственная идея и ее реализация не осуществляются в едином телесном 
процессе в форме «обратной связи по истолкованию», от воплощения 
к замыслу. «Например, – пишет профессор, – в гончарном искусстве 
воплощение доверяется печи, “обратная связь по истолкованию” ре-
дуцируется до формы судебного вердикта, окончательного приговора 
каждому выходящему из печи сосуду. Точно так же обстоит дело и с 
“творениями” Геца и Ксенакиса. Их можно сравнить с такими произ-
ведениями прикладного искусства, как горшок или чашка»3. 

Как видим, Нитта Хироэ низводит компьютерное творчество до 
уровня ремесленничества. Подобная трактовка представляется нам не 
совсем правомерной. Во-первых, потому что история искусств дает 
нам пример успешного овладения художниками техническими прие-
мами кинематографа, которые сначала также довлели собственно ис-
кусству, как сейчас компьютерная техника довлеет зарождающимся на 
его основе искусствам. 

Техническая сторона кинематографа постепенно попала под кон-
                                                 

1 Нитта Хироэ. Указ. соч. – С. 35. 
2 Там же.  
3 Там же. – С. 36. 



Старые методологические проблемы  

 245 

троль мастера – стала его «кистью» и «музыкальным инструментом». 
Можно с уверенностью прогнозировать, что с течением времени то же 
произойдет и с компьютерной техникой, которая, несмотря на всю 
свою сегодняшнюю неохватность и неконтролируемость, так же будет 
поставлена на службу художественной идее, станет его подручным 
средством, хотя первые «произведения» такого рода и могут быть упо-
доблены чашкам и горшкам. К тому же в XX в. мы наблюдали все 
большую интеллектуализацию всех сфер жизни человека. Немалую 
лепту в этот процесс вносит компьютер, оперирующий информацией, 
т.е. «объективизированной высшей нервной деятельностью человека»1. 
Интеллектуализация не минует и искусство XXI в., и надо полагать, 
что наряду с традиционными, рукотворными видами искусства воз-
никнет пучок новых, основанных на огромных возможностях компью-
тера. 

Третья проблема, поставленная Ниттой, тесно связана с двумя 
рассмотренными выше проблемами «новизны» и «телесности» как не-
пременных атрибутов подлинного искусства. Ее можно сформулиро-
вать таким образом: можно ли считать компьютер имеющим отноше-
ние к художественной деятельности и если да – то в какой степени? 

Как уже было сказано, по мнению Нитты, традиционное искусст-
во отличается от компьютерного прежде всего своей телесностью, руко-
творностью, вследствие чего при его создании возникает механизм об-
ратной связи, когда практическое осуществление оказывает обратное 
воздействие на его замысел. У художника замысел созревает и меняет 
очертания по мере «сопротивления материала». Именно такое сопротив-
ление, обусловливающее пробы и ошибки, горести и сомнения творца, 
стимулирует развитие и «окончательную доводку» идеи. Мастер черпает 
вдохновение в борьбе с «невоплощаемостью» завораживающего его за-
мысла. Но и сама идея трансформируется в ходе его борьбы. 

Творчество традиционного художника, таким образом, пред-
стает своеобразным полем напряжения, силовым полем, получающим 
энергию одновременно с двух взаимодействующих и взаимовлияю-
щих сторон: как с «внутренней» (идея и художественное воображе-
ния мастера)2, так и с «внешней» (практические действия художника, 
изменяющие и дополняющие идею в ходе ее конкретизации). 
                                                 

1 Нитта Хироэ. Указ. соч. – С. 35. 
2 Сакамото Кэндзо. Сэнтан гидзюцу-но юкуэ (Источники передовой техноло-

гии). – Токио, 1987. – С. 37. – Яп. яз. 



Е.Л. Скворцова  

 246 

Компьютер, доказывает Нитта, лишен «обратной связи» и фи-
зиологического «изменения» творческого процесса. Он творит автома-
тически согласно алгоритму, неуклонно воплощая избранную идею. 
Компьютер действительно прекрасный ремесленник; по мнению Нит-
ты, он опирается на рассудочный момент в творчестве. 

Однако в рождении искусства, по меньшей мере, не последнее 
место занимает не прошлое, но будущее, не рассудок, но чувство. Не 
будет ли внутренне противоречивым понятие «алгоритм чувства» или 
«алгоритм будущего»? – задается вопросом японский эстетик. Все, что 
может алгоритм – это проецировать на грядущее результаты прошлого. 
Но «алгоритмически просчитать» будущее как таковое – невозможно. 
«Рассмотрение будущего как “опрошленной возможности” – это, по 
словам Нитты, – всего лишь предрассудок одного из направлений фи-
лософии и являет собой светский вариант христианской эсхатологии. 
Однако данное предубеждение прочно укоренилось и завоевало даже 
наши столь современные умы. Возможно, отсюда берет начало идея 
“художественного творчества на основе алгоритма”»1, пропагандируе-
мая технократической эстетикой. 

В то же время, подчеркивает профессор, нельзя исключать момент 
исчисления в художественном творчестве. Если бы его не было, никогда 
бы не зашла речь о применении машин для создания произведений искус-
ства. Другое дело, что максимум, на что может претендовать компьютер – 
быть «калькулятором для планирования произведений будущего искусст-
ва по образцу и подобию “исходных шедевров”, воплощающих художест-
венное мастерство прошлого»2. И все-таки право компьютера на сущест-
вование в художественной практике несомненно настолько, насколько 
бесспорен момент техники и рассудочности в самом искусстве. 

Нитта указывает также и на «теоретических предшественни-
ков» компьютера. Это, во-первых, теории, разделяющие точку зрения 
лапласовского детерминизма на принципиальную выводимость бу-
дущего из прошлого состояния. Во-вторых, это – огромное количест-
во теоретических трактатов, со времен Аристотеля получивших на-
звание «Поэтика» или «Законы художественного творчества»3. 

Компьютер завершает длинную череду «Поэтик» именно пото-
му, что он аккумулирует в себе момент рассудочности, упорядочен-
                                                 

1 Нитта Хироэ. Указ. соч. – С. 38. 
2 Там же.  
3 Нитта Хироэ. Указ. соч. – С. 38. 



Старые методологические проблемы  

 247 

ности, закономерности, целесообразности, т.е. именно те изменения 
художественного творчества, которые являются предметом теорети-
ческого анализа в эстетике и теории искусства. (Отметим, однако, что 
теория искусства представляет собой не просто обобщение опыта ху-
дожественной практики прошлого, но и новый качественный уровень 
в ее осмыслении, так что компьютер в этом ряду занимает свое место 
весьма условно.) 

Итак, Нитта связывает появление «Поэтик», «Законов художе-
ственного творчества», «Историй стилей» и др. в рамках философско-
эстетической и искусствоведческой мысли с существованием значи-
тельного момента формализованности и упорядоченности в искусстве 
как таковом. Как раз эта сторона по преимуществу становится объек-
том теоретического анализа. И если бы данный фактор был слаб или 
его не существовало вовсе, подчеркивает японский ученый, все эти 
исследования попросту не возникли бы, поскольку для них не было 
бы объективного основания. Наличие же эстетической мысли про-
шлого служит необходимой предпосылкой появления компьютерных 
методов в искусстве. «Поэтики» описывали определенные нормы, 
правила создания произведений – машина взяла на себя эти функции. 

Однако, как совершенно правильно отмечает Нитта, на основа-
нии только знания законов художественного творчества, изложенных 
в «Поэтиках» и прочих трактатах, нельзя создать подлинное произве-
дение искусства. В равной степени его нельзя создать и с помощью 
компьютерной методологии. 

Здесь мы не можем не упомянуть о «парадоксе эстетика», на 
который указывало множество мыслителей: в самом искусстве эмо-
циональный момент преобладает над интеллектуальным, и наоборот – 
в науках об искусстве – искусствознании, эстетике – необходим при-
мат рационального, теоретического. О драматизме существования 
эстетики как науки прекрасно писал Н. Гартман: «Точка зрения лич-
ного пристрастия и иллюзии отвергает философское рассмотрение. 
Или, по крайней мере, она ему вредит. Эстетика – это род познания с 
явной тенденцией стать наукой. И предметом этого познания являет-
ся именно личное пристрастие и иллюзия. И не столько пристрастие и 
иллюзия, сколько то, к чему они обращены, то есть прекрасное, но в 
меньшей мере и они сами. Из этого следует, что эстетическое чувство 
является в своей основе другим, чем философское познание, которое 
направляется на него как на свой предмет. Эстетическая точка зрения 



Е.Л. Скворцова  

 248 

вообще не является достоянием эстетики. Она есть и остается точкой 
зрения любителя искусства и творца его, изучение же этой точки зрения – 
дело философа. Обоюдное самоисключение, если оно было полным, 
должно было сделать невозможной работу эстетика. Последний должен 
бы обладать способностью к художественной точке зрения, потому что 
познать ее он мог только на собственном опыте»1.  

Проблема «парадокс эстетика» возникает на компьютерном уров-
не и в работах Нитты Хироэ, вплотную столкнувшегося с необходимо-
стью решения этого вопроса. По нашему мнению, профессор довольно 
успешно справляется с поставленной задачей. Он не впадает в крайность 
огульного, основанного лишь на эмоциях, отрицания компьютерных 
методов в искусстве. Но ему и чужда роль апологета компьютерного 
творчества, которую играет Кавано Хироси, стремящийся полностью 
подчинить язык искусства (в значительной степени не поддающийся 
формализации) методам машинного мышления. 

Наряду с перечисленным Нитта поднимает еще одну проблему: 
для чего необходимо искусство? В чем его качественное своеобразие, 
смысл его существования? 

Искусство, размышляет японский эстетик, бессмысленно с точки 
зрения обыденного познания, в рамках которого, в частности, каждый 
звук или цвет указывает на нечто, ему внеположенное, и имеет совер-
шенно определенное практическое значение. С позиции повседневной 
практики музыка, например, выглядит бессмысленным набором звуков. 
Роль слуха в быту, в обыденной жизни исчерпывается восприятием и 
прочтением смысла звуков внешнего мира. 

В данном случае «смысл, – пишет Нитта, – это практический 
смысл, совпадающий с целями повседневной жизни, в контексте кото-
рой звук – это не что иное, как знак, за которым прочитывается смысл. В 
противоположность этому, в музыке звук важен сам по себе (единство 
звука и смысла). Итак, мы назовем музыкой занятие по возвращению 
звуку смысла как такового. Для чего существует такое занятие? По-
видимому для того, чтобы вернуть тело – телу как таковому, или же, го-
воря конкретнее, для того, чтобы люди осознали бытие тела: а) посред-
ством “бессмысленного” с точки зрения повседневной жизни потребле-
ния звука и б) посредством осмысленного потребления звука»2. 

                                                 
1 Гартман Н. Эстетика. – М., 1958. – С. 13–14. 
2 Нитта Хироэ. Указ. соч. – С. 34. 



Старые методологические проблемы  

 249 

Итак, музыка в трактовке японского философа – это занятие по 
возвращению смысла звукам как таковым. С одной стороны, человек 
дифференцирует звуковые сигналы, «разводя» информацию сугубо 
практического характера и эстетический заряд, получаемый с помо-
щью эстетических звуков. Одно дело – быт, другое – искусство. На 
«бытовом уровне», как ни старайся, музыку не сочинишь, даже если, 
как пишет Нитта, «развить наш повседневный слух до предела». С дру-
гой стороны, именно слух, т.е. чисто физиологический орган чувств, 
позволяет индивиду получать от музыкального искусства высокое на-
слаждение. Таким образом, человеческое тело выступает «синтезато-
ром» двух уровней слуха. По словам профессора, «музыка возвращает 
телу единство, но уже на более высоком, по сравнению с повседневно-
стью, уровне»1. В традиционном искусстве происходит возрождение 
цельности человеческой натуры, единение духовного и телесного в 
рамках музыкальной связи звуков, бессмысленной для обыденного су-
ществования, но весьма значимой для жизни духовной. 

В отличие от компьютерного творчества с его гипертрофирован-
ной «рассудочной» частью и элиминированной «физиологической», 
традиционное искусство представляет собой синтез умственно-
идеальных и физически-материальных усилий человека. Смысл искус-
ства, подчеркивает японский ученый, в том, что оно должно стать 
средством повышения качества человеческой жизни на основе прояс-
нения единства ее духовной и телесной сторон: «Творчество, – пишет 
Нитта, – снимает путы с тела. От разделения – к единству, опять к раз-
делению – и опять к единству. В процессе такого непрекращающегося 
повторения художественное творчество, используя, например, звук, 
исследует бытие тела. Ведь во время сочинения музыки ухо слышит не 
только звуки, но слышит, осознает и сам процесс такого слышания»2. 
                                                 

1 Данный вопрос затрагивается Ниттой и в его статье «Сотворенное простран-
ство. Сотворенное время». Он, в частности, пишет: «И в живописи, и в музыке слова 
не употребляются, следовательно, эти виды искусства не могут выступать в качестве 
вербализованных мировоззренческих систем. Однако каждому известно, что и живо-
пись, и музыка бывают красноречивее любой философии. Философия – не искусство, 
равным образом, искусство не исчерпывается философией. Это – разные вещи. Ис-
кусство взывает к чувству, философия – к разуму». Нитта Хироэ. Цкурарэта кукан. 
Цкурарэта дзикан (Сотворенное пространство. Сотворенное время) // Син Иванами 
кодза (Новый курс лекций Иванами по философии). – Токио, 1984. – С. 205–206. – 
Яп.яз. 

2 Нитта Хироэ. Указ. соч. – С. 35. 



Е.Л. Скворцова  

 250 

Заслуга японского философа в том, что он поставил вопрос о 
принципиальной возможности оцифровывания в сфере искусства и 
дал на него совершенно ясный отрицательный ответ. Странно, что 
для доказательства своей позиции профессор Нитта не привлек дан-
ные о самом процессе обучения, принятом в традиционных искусст-
вах стран Востока, и в том числе в системе «Дома» (иэмото) в Япо-
нии, где передача знания происходит путем непосредственного, не-
текстуального контакта ученика с учителем. В результате такого кон-
такта первый вместе с техническими приемами мастерства наследует 
и саму личность второго. «Возможно, сегодня европейскому уму как 
никогда необходимо наряду с “книжной” традицией передачи знания 
признать необходимость и ценность живой традиции его передачи: от 
учителя к ученику»1. Л.Г. Пугачёва, занимающаяся проблемой телес-
ного восприятия, лаконично описывает ситуацию обучения в тради-
ционных искусствах. Ключевая личность (мастер) «организует фраг-
мент социальной реальности не столько при помощи собственных мо-
делей, сколько своей “харизмой” или, точнее, настройкой своего вос-
приятия и понимания, считающимися эталонами для учеников. Этот 
способ передачи знания хорошо известен в восточной философии и 
медицине. Признавая такой способ передачи знания, научное сообще-
ство, по сути, утверждает, что разум не сводим к тексту – у него есть 
телесный аспект, а тело является ресурсом развития разума»2. 

Поэтому компьютерное творчество, «разрывающее» духовно-
телесное единство человека, может играть в сфере искусства лишь 
подчиненную роль инструмента по хранению, упорядочиванию и 
комбинированию информации, вследствие чего использоваться для 
справочных, учебных и сугубо ремесленных целей. Однако его никак 
нельзя, подобно тому, как это делает профессор Кавно Хироси, счи-
тать полноценным заменителем традиционного рукотворного искус-
ства. Такова мысль Нитты Хироэ, и нам очень хотелось бы разделить 
ее, если бы не одно сомнение. 

Все сказанное японским эстетиком верно лишь в отношении 
прошлого художественного опыта человека, с одной стороны, и про-
шлого самого человека – с другой. Действительно, как пишет совре-
менный японский исследователь, специалист по информационным 
                                                 

1 Пугачёва Л.Г. Разум тела: шаг в реальность «здесь и сейчас» // Философские 
науки. – М., 2010. – № 3. – С. 101. 

2 Пугачёва Л.Г. Указ соч. – С. 102. 



Старые методологические проблемы  

 251 

технологиям Сакамото Кэндзо, «компьютер полностью не объективи-
зирует человеческие способности. (Легко поддается объективизации 
лишь их знаковый аспект и синтаксические связи. Сложнее обстоит 
дело со связями семантическими и прагматическими)»1. Однако ны-
нешний уровень развития компьютерной техники – далеко не оконча-
тельный, и в дальнейшем, несомненно, объективизации подвергнутся 
и семантические, и прагматические связи. 

Кроме того, человек как вид стоит на пороге коренных изме-
нений и, видимо, сам явится предметом конструирования. Уже в 
начале 70-х годов стала развиваться генная инженерия, которая по 
сути дела является разновидностью информационного конструиро-
вания. Ведь ген является носителем наследственной информации, 
и уже сейчас, по свидетельству профессора Сакамото, «информа-
ционная технология не ограничивается только компьютерами, а 
простирается до сферы жизни»2. 

Новые условия жизни, новые технологии требуют от челове-
ка развития новых способностей, и, видимо, не ошибаются те фу-
турологи, которые называют грядущий век «интеллектуальным». 
Соответственно, возникнут и новые, более интеллектуализирован-
ные виды искусства, где телесный аспект может быть сведен к ми-
нимуму. Это, разумеется, не означает умаления влияния традици-
онных видов. 

Поэтому, на наш взгляд, решение возникших в связи с «компь-
ютерным творчеством» проблем Ниттой Хироэ можно считать лишь 
условно правильным. Условно – так как они подразумевают останов-
ку в развитии компьютерной техники и в развитии человека. 

Небольшая по объему, но очень емкая по содержанию (мы 
затронули здесь только небольшую часть общих проблем, постав-
ленных ученым в связи с «компьютерным творчеством») работа 
Нитты Хироэ показывает нам, как «вечные философские вопросы» 
всякий раз возникают на каждом новом витке развития науки и 
техники. 

Заслуга японского эстетика Нитты Хироэ в том, что он уви-
дел в новом, «компьютерном творчестве» старые методологиче-
ские проблемы и решил их применительно к современному уровню 

                                                 
1 Сакамото Кэндзо. Цит. соч. – С. 37. 
2Там же. – С. 44. 



Е.Л. Скворцова  

 252 

развития человека, с одной стороны, и компьютерной техники – с 
другой. Отсутствие как «технологической эйфории» по поводу 
возможностей новых машин, так и самоуверенного консерватизма, 
диалектичность и самокритичность этого японского эстетика вы-
годно отличают его от Кавано Хироси, чьи работы мы проанализи-
ровали в предыдущей главе работы. 

 



Старые методологические проблемы  

 253 

Серия «Теория и история культуры» 
КУЛЬТУРОЛОГИЯ 

Дайджест 
2010 № 4 (55) 

 
Редактор-составитель выпуска – 

доктор филологических наук Галинская Ирина Львовна. 
Издание рекомендовано Высшей аттестационной комиссией 
Министерства образования и науки Российской Федерации 

и включено в «Перечень ведущих рецензируемых научных журналов 
и изданий, в которых должны быть опубликованы основные результаты диссерта-

ции на соискание ученой степени доктора и кандидата наук» 
по философии, социологии и культурологии. 

Адрес редакции: 117997, г. Москва, Нахимовский проспект 51/21. 
ИНИОН РАН. Отдел культурологии. 

 
Адрес редакции: 117997, г. Москва, Нахимовский проспект 51/21. 

ИНИОН РАН. Отдел культурологии 
 

Дизайн Л.А. Можаева  
Технический редактор Н.И. Романова 
Корректор М.П. Крыжановская 

 
Гигиеническое заключение 

№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 
Подписано к печати – 14/IX 2010 г.     Формат 60х84/16 
Бум. офсетная № 1.   Печать офсетная.   Свободная цена 

Усл. печ. л. 15,75.     Уч.-изд. л. 11,0 
Тираж 500 экз. Заказ № 151 

Институт научной информации по общественным наукам РАН,  
Нахимовский пр-кт, д. 51/21, Москва, В-418, ГСП-7, 117997, 
Отдел маркетинга и распространения информационных изданий 

Тел. / факс (499) 120-45-14 
E-mail: market @INION.ru 

Отпечатано в типографии ИНИОН РАН 
Нахимовский пр-кт, д. 51/21 

Москва, В-418, ГСП-7, 117997 
042(02)9 


