
 

41 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 2 

УДК 008  
ББК 71.0 
К 90 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
К 90 
 

 

ИНИОН РАН 
Центр гуманитарных научно-информационных исследований 

Серия «Теория и история культуры» 
 

Отдел культурологии 
 

Редакционный совет серии: 
Л.В.Скворцов – доктор философских наук, председатель, 
И.Л. Галинская – доктор филологических наук, заместитель 
председателя, Г.В. Хлебников – кандидат философских наук, 

С.Я. Левит – кандидат философских наук, 
Ю.Ю. Чёрный – кандидат философских наук 

 

Редакционная коллегия: 
И.Л. Галинская – доктор филологических наук, главный редактор, 
Э.Н. Жук – заместитель главного редактора, С.Я. Левит –  

кандидат философских наук, Т.Н. Гончарова, И.И. Ремезова – 
кандидат философских наук 

 

Научный редактор-составитель выпуска – 
кандидат философских наук С.Я. Левит 

 

Редактор – кандидат философских наук И.И. Ремезова 
 

Ответственный за выпуск – 
Т.Н. Гончарова 

 
Культурология: Дайджест / РАН. ИНИОН. Центр гу-

манит. науч.-информ. исслед. Отд. культурологии; Ред. кол.: 
И.Л. Галинская, гл. ред., и др. – М.: ИНИОН, 2012. – (Сер.: Тео-
рия и история культуры / Ред. совет: Скворцов Л.В., пред., и 
др.). – 2012. № 1 (60) / Ред.-сост. вып. С.Я. Левит. – 230 с. 

В сборнике рассматривается комплекс следующих проблем: теория 
культуры, архив эпохи, философия культуры, социология культуры, диалог 
культур, психологические подходы к литературе и искусству, лексикон культу-
рологии. 

Different cultural problems are considered in this issue, such as:  theoreti-
cal problems of culturology; philosophy of culture, sociology of culture, dialogue of 
cultures, archives of epoch. Acquaintance with ideas of culturologists is the main 
precondition of further consideration of the great mystery – man and his culture. This 
issue addressed to specialist in the field of culturology, philosophy, history of culture, 
cultural and social anthropology. 

 

ISSN 2073-5588 
УДК 008  
ББК 71.0 

© ИНИОН РАН, 2012 



 

3 

 
 
 
 
 
 
 

 
СОДЕРЖАНИЕ 

 
КОСМОС КУЛЬТУРЫ 

 
Ю.А. АСОЯН. «Культура себя»: К генеалогии одного понятия  

Мишеля Фуко .................................................................................. 5 
Ю.А. АСОЯН. «Цивилизация» и «культура» в советском 

идеологическом дискурсе 1920-х – начала 1930-х годов .......... 21 
Ю.А. АСОЯН. «Сочинитель самобытных культур»? (Идея 

культуры в сибирском областничестве Н.М. Ядринцева)......... 29 
 

СОЦИОЛОГИЯ КУЛЬТУРЫ 
 
Л.Д. ГУДКОВ. Социология культуры: Научно-аналитический 

обзор тематического номера «Кёльнского журнала по 
социологии и социальной психологии»...................................... 40 

 
КУЛЬТУРА И ИСКУССТВО 

 
З.И. КИРНОЗЕ. Психологические подходы к литературе  

и искусству .................................................................................. 116 
А.А. АСОЯН. Дантология Веселовского и современное 

дантоведение ............................................................................... 129 
Н.И. ИЩУК-ФАДЕЕВА. Новая драма: Философские истоки  

и поэтические новации ............................................................... 153 
 
 
 



 

 4 

ЛЕКСИКОН КУЛЬТУРОЛОГИИ 
 
О.А. КРИВЦУН. Возрождение как тип культуры ....................... 172 
С.М. ПЕРЕВАЛОВ. Софистика .................................................... 178 
Л.Н. ГОЛУБЕВА. Культурологическая педагогика А.А. Ухтомского. 184 
 

АРХИВ ЭПОХИ 
 
С.А. ДЕМИДОВА. В поисках выхода из одиночества: Экзистенциальная 

проза Ж.-П. Сартра............................................................................................... 193 
Е.Н. МОТОВНИКОВА. Одиночество мыслителя: Классика 

или маргиналия? (случай Н.Н. Страхова).................................................... 207 
 

РЕЦЕНЗИИ 
 
И.А. ОСИНОВСКАЯ. С антиномическим привкусом ............... 224 
 

 
 
 
 



 

5 

КОСМОС КУЛЬТУРЫ 
 

 
 
 
 
 
 
 

Ю.А. Асоян 
 

«КУЛЬТУРА СЕБЯ»: 
К ГЕНЕАЛОГИИ ОДНОГО ПОНЯТИЯ  

МИШЕЛЯ ФУКО 
 

Аннотация. В статье рассматривается понятие «культура се-
бя». Оно появляется в «Герменевтике субъекта» М. Фуко. «Куль-
тура себя» выступает как метакатегория «заботы о себе». Согласно 
Фуко, о культуре себя имеет смысл говорить, начиная с эпохи эл-
линизма. Говоря о генеалогии понятия «la culture de sua» у Фуко, 
автор обращается к работам исследователя-эллиниста Пьера Адо 
(Pierre Hadot). Понятие «культура себя» автор соотносит с понятием 
«пайдейя», обращаясь к работам В. Йегера (W.Jäger), А.-И. Марру 
(Henri-Irénée Marrou), Илзетраут Адо (Ilsetraut Hadot). 

Ключевые слова: культура себя, забота о себе, пайдейя, ци-
вилизация, культура, humanitas. 

Annotation. The article is devoted to the concept of «Oneself cul-
ture». It is described in The Hermeneutics of the Subject by Michel 
Foucault. «Oneself culture» is metha-category of concern of oneself. 
According to Foucault the phenomenon of «Oneself culture» appears in 
the Hellenistic époque. 

Keywords: «Oneself culture», concern of oneself, paideya, civili-
zation, culture, humanitas. 

 
Понятие «культура себя» в работах Фуко 

Понятием «культура себя» (la cultur de sua) отмечены позд-
ние работы Фуко. Оно появляется в «Герменевтике субъекта» – 
лекциях, прочитанных Фуко в Коллеж де Франс в 1981/1982 учеб-



Ю.А. Асоян 

 6 

ном году1. Мы находим его во втором и третьем томах «Истории 
сексуальности», вышедших в 1984 г. В «Заботе о себе» есть от-
дельная глава, которая так и называется «Культура себя»2. Публи-
катор «Герменевтики субъекта» Фредерик Гро (Frédéric Gros) от-
мечает, что она создает впечатление довольно скупого фрагмента 
из прочитанного в Коллеж де Франс курса, где понятие «la cultur 
de sua» представлено куда более масштабно3.  

По свидетельству Гро, изданные в 1984 г. книги (речь идет 
об «Использовании удовольствий» и «Заботе о себе») не вполне 
удовлетворяли Фуко. Он будто бы планировал еще один завер-
шающий том, в котором тема культуры себя могла быть разверну-
та объемнее и без непосредственной увязки с проблематизацией 
сексуальности. О значении темы и самого понятия «культура себя» 
для Фуко говорит и то, что одна из пяти папок черновиков, в кото-
рые собирался материал курса, озаглавлена «Культура себя – чер-
новик»4. Несколько позже наряду с «культурой себя» Фуко вводит 
понятие «письмо себя» (L’Écriture de soi). 

В «Герменевтике субъекта» «культура себя», поскольку Фу-
ко исследует эллинистически-римский «золотой век» ее, зани-
мающий особое положение между классической платоновской мо-
делью и более поздней – христианской, раскрывается с помощью 
ряда греческих и латинских терминов. Это «обращение к себе», 
«упражнение» и другие термины5 для обозначения более или ме-
нее специальных практик «представления», «исправления», «са-
мопроверки». Центральным и более общим понятием в этом ряду 
является понятие «заботы о себе». По-гречески – επιμέλεια έαυτου 
(epimeleia heautou), на латыни – cura sui. 

Что касается понятия «забота о себе», то его Фуко рассмат-
ривает как некое свое открытие. На значимость этой категории 
прежде обращали слишком мало внимания. В философской исто-
риографии первостепенное значение придавалось идее самопозна-
ния – γνωθι σεαυτον 6. Явным фаворитом в глазах исследователей 
был принцип познай самого себя. Но Фуко ставит gnothi seauton в 
подчиненное положение по отношению к «заботе о себе», epime-
leia heautou. «Я думаю, – пишет он, – что вопрос epimeleia heautou 
слишком часто пребывал в тени, куда его задвинул престиж gnothi 
seauton, и пора его из этой тени вывести»7.  



Культура себя: К генеалогии одного понятия Мишеля Фуко 

 7

«Культура себя», хотя это понятие мы встречаем уже в пер-
вой лекции – появляется после заботы о себе; некоторое время 
оно существует как бы в «периферии» этого понятия и разворачи-
вается не так стремительно. «Культура себя» выступает как мета-
категория «заботы о себе». Уже в первой лекции Фуко подчерки-
вает, что «забота о себе» – это не отдельный принцип, что она «тя-
нет» на нечто большее. «В понятии epimeleia heautou перед нами 
настоящий свод установлений, касательно способа быть, что дела-
ет его феноменом исключительной важности не только в истории 
понятий.., но и в истории субъективности…»8 

Согласно Фуко, о культуре себя имеет смысл говорить на-
чиная с эпохи эллинизма9, когда она «полностью раскрывается.., 
обретает подлинный размах…» «Требование озаботиться собой 
получило за долгое лето эллинистической и римской мысли, – пи-
шет Фуко, – такое широкое распространение, что говорит, на мой 
взгляд, о появлении особой культурной целостности (culturel 
d’ensemble) – побуждение заботиться о себе, общее согласие с тре-
бованием заботы о себе стали признаками особой культуры (кур-
сив мой. – Ю.А.), свойственной эллинистическому и римскому 
обществу, и вместе с тем событием мысли»10.  

Фуко выделяет моменты, позволяющие квалифицировать 
свод положений и практик «заботы о себе» в качестве целостной и 
самостоятельной культуры. В одном месте лекций он оговаривает-
ся, что культура себя не является в его понимании законченным и 
завершенным понятием: выражение «культура себя» «я беру в ка-
вычки, – пишет Фуко, – так как не думаю, что это слово можно 
употреблять как разработанное понятие, замкнутое на себя, закры-
тое и четко опреденное…» Чуть ниже он специально останавлива-
ется на основаниях, позволяющих использовать данное понятие: 
«Я не хотел бы, чтобы смысл употребляемого мною слова “куль-
тура” растекался без меры, а потому скажу так: мне кажется, мож-
но вести речь о культуре, оговорив ряд условий. 

• Во-первых имеется некий набор ценностей, хоть как-то 
взаимоупорядоченных, поделенных на высшие и низшие. 

• Можно говорить о культуре, выставив вторым условием 
то, что эти ценности преподносятся как всеобщие и в то же время 
они доступны лишь некоторым. 



Ю.А. Асоян 

 8 

• Третье условие… таково: их осуществление индивидом 
требует от последнего определенных действий, жестко регламен-
тированного поведения… 

• Четвертое условие, делающее возможным разговор о 
культуре, – это то, что доступ к этим ценностям обусловлен более 
или менее регламентированными процедурами и техниками, кото-
рые были разработаны, переданы, преподаны и с которыми соот-
носится совокупность понятий, представлений, теорий…» 

«Мне кажется, – завершает Фуко, – что если называть куль-
турой некоторую иерархизированную систему ценностей, которая 
доступна всем, но одновременно приводит в действие механизм 
селекции; если связывать с культурой… образование такого цен-
ностного поля, доступ к которому возможен не иначе как посред-
ством отлаженных техник, так вот, если все это называть культу-
рой, то можно сказать, что действительно в эллинистическую и 
римскую эпоху существовала некоторая культура себя». Это «се-
бя, – говорит Фуко, – вспахало и перепахало поле традиционных 
ценностей мира эллинской классики…»11 

 
Пьер Адо и понятие «культура себя». Спор с Фуко 

Говоря о генеалогии понятия «la cultur de sua» у Фуко, неиз-
бежно приходится обращаться к фигуре знаменитого исследовате-
ля-эллиниста Пьера Адо (Pierre Hadot). Адо занимает совершенно 
особое место в том нешироком круге филологов-классиков, на ра-
боты которых Фуко опирался. Источники Фуко, если речь идет об 
исследованиях античной культуры и философии, достаточно известны. 
Это работы Жана-Пьера Вернана, Поля Вейна, труды А.-Ж. Фестьюжера. 
Этот ряд может быть продолжен именами Эрика Доддса, Анри Марру, 
Илзетраут Адо. Это наиболее часто упоминаемые им авторы. 

В числе этих известных имен Пьер Адо (почетный доктор 
Коллеж де Франс в бытность там Фуко) занимает особое место. 
Понятие «духовных упражнений», его общий подход к изучению 
античной философии произвели на Фуко довольно сильное впе-
чатление. Адо говорил о том, что мы не научились правильно чи-
тать античную философию. Мы толкуем ее системно-логически, 
рассматриваем как сумму теоретических построений. Но ее необ-
ходимо понять как «упражнение», занятие, нацеленное на само-



Культура себя: К генеалогии одного понятия Мишеля Фуко 

 9

преодоление и самовосхождение, увидеть в ней комплекс не толь-
ко интеллектуалистских, но и духовных практик. 

Для обозначения духовно-практического «ядра» античного 
философствования Пьер Адо после некоторых колебаний, связан-
ных со слишком большой ответственностью, налагаемой катего-
рией «духовного», избирает понятие «духовных упражнений». 
Обычно это понятие возводят к Игнатию Лойоле. Но, по Адо, 
«…exercitia spiritualia Лойолы являются лишь христианским вари-
антом греко-римской традиции. Термин exercitia spiritualia засви-
детельствован задолго до Лойолы – в раннем латинском христиан-
стве, и он соответствует тому, что греки называли askesis».  

Книга Пьера Адо «Духовные упражнения и античная фило-
софия»12 была опубликована именно тогда, когда Фуко разрабаты-
вал свой курс «Герменевтики субъекта». Это был 1981 год. Фуко 
успел познакомиться с ней до начала своего курса; он рекомендует 
ее слушателям, в частности, когда обсуждает проблему «заботы о 
себе» у Марка Аврелия. Впрочем, с концепцией Адо о месте и ро-
ли «духовных упражнений» в античной философии Фуко был зна-
ком и до этого – по статье, опубликованной в «Ежегоднике V От-
деления Практической школы высших знаний» в 1976 г. (на нее он 
также ссылается). 

Проблематику Адо – тему духовных упражнений в античной 
философии – Фуко принял с нескрываемым энтузиазмом. Об этом 
вспоминает Арнольд Дэвидсон (A.I. Davidson), профессор Чикаг-
ского университета, а в начале 80-х годов член Совета института 
современной мысли в университете Париж VII. По Дэвидсону, по-
явление темы духовных упражнений у Адо было связано с «про-
блемой строго филологической»: он хотел исследовать историче-
ски постоянную тему «несвязности» античных философов13. В от-
личие от него, Фуко с самого начала помещает тему духовных уп-
ражнений в философский контекст14.  

На разрабатываемое Фуко понятие культуры себя Адо, хоть 
и с некоторым опозданием, откликнулся15. В «Размышлениях о 
понятии “культуры себя”» – докладе, посвященном этой теме16, он 
пишет: «В статье, а затем в книге “Духовные упражнения и антич-
ная философия” я развил идею, согласно которой христианство 
переняло некоторые приемы духовных упражнений, практиковав-
шихся в Античности; все это, как мне кажется, привлекло внима-



Ю.А. Асоян 

 10 

ние Мишеля Фуко. Я хотел бы представить… замечания, чтобы 
уточнить не сходства, а различия в толковании и в конечном счете 
в философском выборе, которые разделяют нас…»17 

Линия размежевания связана с выбором исходных понятий: 
«То, что я назвал “духовные упражнения”, а Фуко предпочитает 
называть “техникой себя”, в его описании излишне настойчиво 
сконцентрировано “на себе”… [Но] стоическое упражнение (на 
которое так часто ссылается Фуко) на самом деле направлено на 
самопревосхождение, на то, чтобы думать и действовать в союзе 
с универсальным Разумом… Я понимаю мотивы, по которым 
Фуко обходит эти хорошо известные ему аспекты… “Универ-
сальный Разум” и “универсальная природа” больше не имеют 
отдельного смысла. Следовательно, было целесообразно заклю-
чить их в скобки»18.  

«Все замечания, которые я здесь изложил, – подчеркивает 
Пьер Адо, – имеют смысл не только в рамках исторического ана-
лиза античной философии, они нацелены также на определение 
этической модели, которую современный человек может открыть 
для себя в Античности. И поэтому я немного опасаюсь, что фоку-
сируя свое толкование исключительно на культуре себя, на заботе 
о себе, на обращении к себе, и, определяя свою этическую модель 
как эстетику существования, Фуко предлагает чересчур эстетизи-
рованную культуру себя, то есть, боюсь, новую форму дендизма – 
вариант конца XX века»19. 

Критика Адо очень важна, хотя и не всегда достигает цели. 
Возможно, это связано с тем, что Адо опирается на главы из «За-
боты о себе», представляющие взгляд Фуко отнюдь не во всем 
объеме. Примечательно, что в «Герменевтике субъекта» Фуко ча-
ще оказывается близок Адо: «В общей теме обращения на себя 
предписание “обратить взор на самого себя” не стало поводом для 
отказа от познания мира. Оно тем более не привело к появлению 
такого познания себя, которое было бы [лишь] исследованием 
субъективности… скорее имело следствием что-то такое, что 
можно назвать одухотворением (spiritualization) познания мира20. 

«Познать себя… распознать божественное в себе самом – 
это, на мой взгляд, главное в платонической и неоплатонической 
форме заботы о себе», – пишет Фуко. Вместе с тем он отмечает, 
что этих элементов – во всяком случае распределенных и органи-



Культура себя: К генеалогии одного понятия Мишеля Фуко 

 11

зованных именно так – мы уже не встретим в других формах забо-
ты о себе – в эпикурейской, стоической или даже неопифагорей-
ской, несмотря на все проникновения между неопифагорейским и 
неоплатоновским направлениями21. Там эта «забота о себе» уже 
лишается того безусловно универсализирующего начала, в гораздо 
большей мере становясь культурой себя. 

 
Вернер Йегер: Культура как Пайдейя. 

Антропологическая критика отождествления этих понятий 
Даже если Пьер Адо был безоговорочно прав в своей крити-

ке толкования античной «культуры себя» у Фуко, на само это по-
нятие стоит взглянуть из еще одного центра перспективы. Необхо-
димо учесть те сдвиги, которые данное понятие производит в на-
ших представлениях о ранней истории понятия «культура». Ины-
ми словами, на введенное Мишелем Фуко понятие культуры себя 
стоит взглянуть с еще одной точки. Этой точкой является грече-
ское понятие «пайдейя» (παιδεία), которое входит в довольно 
сложные отношения и с как таковым понятием «культура», и с 
толкованиями культуры себя, предложенными Фуко.  

Тема соотношения в античных практиках себя пайдейи и за-
боты о себе занимает в лекционном курсе Фуко довольно замет-
ное место, хотя она могла быть представлена еще более объемно и 
значительно. По свидетельствам Гро, в папках с черновиками и 
набросками остался ряд невостребованных материалов, которые не 
вошли в итоговый курс. Среди достаточно объемных фрагментов, 
так и не попавших сюда, Гро упоминает подборку материалов о 
пайдейе. Вопрос о соотношении культуры себя и пайдейи Фуко 
затрагивает неоднократно. Для верного истолкования культуры 
себя он действительно очень важен.  

Говоря о толкованиях понятия пайдейя, неизбежно вспоми-
нают имя Вернера Йегера (W. Jäger). Сближение понятия о куль-
туре с греческой пайдейей восходит, видимо, к немецкой класси-
ческой филологии середины XIX в. Но именно Йегер придал этой 
связке культура–пайдейя чеканную форму22, которая с тех пор 
много раз воспроизводилась (должен признаться, в книге «Откры-
тие идеи культуры»23 я также попался в «силки» В. Йегера и толь-
ко благодаря знакомству с «Герменевтикой субъекта» Фуко окон-



Ю.А. Асоян 

 12 

чательно освободился от пут отождествления «культуры» и «пай-
дейи», навязанных им). 

Среди античных понятий-представлений Йегер ищет, если 
так можно сказать, «кандидата» на незанятое место понятия 
«культуры». Такой категорией Йегер считает пайдейю (παιδεία). 
Первый том «Пайдейи» Вернера Йегера вышел еще в 1933 г. Вто-
рой и третий том появились в Оксфорде в 1944–1945 гг. (на фран-
цузском языке книга вышла в 1968 г.). В том же 1945 г. в Нью-
Йорке был переиздан первый том. К этому изданию24 обращались 
американские антропологи – А.Л. Крёбер и К. Клакхон, чью ост-
рую критику вызвало Введение, в котором автор как раз и прокла-
мирует основополагающее сходство пайдейи c понятием культура.  

Во Введении к «Пайдейе» слова Йегера звучат как мани-
фест: «Эта книга адресована не только ученому миру, но и всем, 
кто в наш век стремится сохранить традиции тысячелетней куль-
туры…»25 «В сегодняшнем расхожем употреблении мы понятие 
культуры… чрезвычайно тривиализируем.., распространяя на все 
народы Земли, в том числе и примитивные… Слово “культура” 
скатывается… до уровня антропологически-описательного поня-
тия, это больше не обозначение высшей ценности, не осознанный 
идеал. В этом расплывчатом и потускневшем смысле простой ана-
логии позволено говорить о китайской, индийской, вавилонской, 
еврейской или египетской культуре, хотя ни у одного из этих на-
родов нет соответствующего слова и осознанного понятия для это-
го явления…»26  

«В конце концов это уже привычка – говорить о множестве 
догреческих культур, привычка, восходящая к позитивистскому 
безразличию, подгоняющему все чужое под европейские понятия 
и не замечающему при этом, что историческая фальсификация на-
чинается с того момента, когда мы пытаемся вместить чужой мир 
в нашу понятийную систему, не приспособленную для этого по 
своей сущности»27. Легко заметить, что это замечание относится к 
самому Йегеру, ведь сам он-то как раз и «подгоняет» греческое 
под немецкое, приспосабливая  παιδεία к Bildung und Kultur. «На-
ше немецкое слово “Bildung” (образование), – проговаривается 
Йегер, – наиболее наглядным образом отражает сущность воспи-
тания в греческом, платоновском смысле…»28  



Культура себя: К генеалогии одного понятия Мишеля Фуко 

 13

Критикуя Йегера29, Крёбер и Клакхон проводят черту между 
антропологическим пониманием культуры и тем ценностно-
гуманистическим ее толкованием, которое сознательно ограничи-
вает понятие о культуре «территорией» античной классики и всем 
тем, что сохраняет с ней преемственность. Впрочем, стоит отме-
тить, что для целей «Герменевтики субъекта» Йегер мог быть не 
так уж плох. В «Пайдейе» есть глава – «Греческая медицина как 
пайдейя» – которая, безусловно, могла заинтересовать Фуко (ком-
ментатор «Герменевтики субъекта» отмечает, что Фуко мог быть 
знаком с ней по оксфордскому изданию).  

 
Толкование понятия «пайдейя» у А.-И. Марру. 
Критика этого толкования у Илзетраут Адо 

В 1948 г. появилась работа Анри Марру (Henri-Irénée 
Marrou) «История воспитания в Античности» (Historie de 
L’education dans l’antiqué). В ней идея пайдейи как культуры зву-
чит, можно сказать, не так одиозно, как у Йегера. Вместе с тем ра-
бота Марру представляет собой трансформацию и развитие той же 
самой концепции. Правда, в отличие от Вернера Йегера, «разма-
завшего» пайдейю по всему античному периоду (хотя он и отмеча-
ет, что само это слово появляется лишь в V в. до н.э., когда оно 
означало всего лишь «уход за детьми»30), Марру с самого начала 
связывает это понятие с эллинизмом. 

«Мы подошли к самому средоточию нашей темы, – пишет 
Марру, обращаясь к понятию “пайдейя” в эпоху эллинизма. – 
Именно с этого момента изучение античного образования стано-
вится по-настоящему плодотворным… Образование, пайдейя, 
здесь уже не занятие ребенка, παις, с известной торопливостью 
снаряжающее его для взрослой жизни… она становится обозначе-
нием культуры, понимаемой… в том результативном значении, 
какое это слово приобрело у нас сегодня: состояние полного, осу-
ществившего все свои возможности духовного развития у челове-
ка, ставшего человеком в полном смысле»31. 

Марру помещает эллинизм «между цивилизациями πολις’а и 
Θεοπολις’а», видит в нем эпоху, «чьей отличительной чертой и 
является παιδεια»32. Это «цивилизация образования». Связывая 
понятие «пайдейя» не только с представлением о культуре, но и с 
современным представлением о цивилизации, Марру идет в этом 



Ю.А. Асоян 

 14 

отношении дальше Йегера. «Если мы, – пишет он, – попытаемся 
определить, как греки выражают понятие, которое передает у нас в 
его абстрактном значении слово “цивилизация” мы с удивлением 
отметим, что это также будет (ценой еще одного смыслового рас-
ширения) слово παιδεια (παιδευσις)»33. 

Если Йегер отмечал сходства «пайдейи» с немецким Bildung, 
то Марру в своем сближении понятия «пайдейя» с «культурой» и 
«цивилизацией» подчеркивает созвучие французским значениям. 
Персоналистический оттенок, свойственный слову «культура» во 
французском языке, «противостоит коллективистскому понятию 
цивилизации». Марру стремится подчеркнуть наличие некоего по-
добия этому у греков: «Хотя коллективным достоянием греков как 
раз и является такой идеал индивидуальной жизни, нет необходи-
мости обнаруживать здесь также и форму жизни общественной, 
например полис»34. 

В истории рассмотрения пайдейи как культуры и цивилиза-
ции толкование Марру представляет, можно сказать, кульминаци-
онную точку. Следующий шаг в этом направлении подводит нас 
непосредственно ко времени курса «Герменевтики субъекта», т.е. 
к началу 80-х. Речь здесь пойдет еще не о самом Фуко, а об Ил-
зетраут Адо (Ilsetraut Hadot). В 1980–1982 гг. она читает, можно 
сказать, параллельно с Фуко курс, посвященный свободным ис-
кусствам и философии в Античности. И в нем довольно много го-
ворит о понятии «пайдейя». Как и последние работы Фуко, книга 
по результатам этого курса вышла в свет в 1984 г.  

В работе «Свободные искусства и философия в античной 
мысли»35 ключевые положения и выводы работы Марру подверг-
нуты довольно резкой критике. В ряде случаев И. Адо прямо заяв-
ляет, что заключения А.-И. Марру о статусе и месте понятия «пай-
дейя» почти ни на чем не основаны: «Многие частности утвер-
ждаются в самом общем виде, без малейшей опоры на какую-либо 
ссылку.., а когда ссылка имеется, [то она нерелевантна, поскольку. – 
Ю.А.] речь идет по большей части об авторах императорской эпо-
хи…» «Мы имеем очень мало сведений о… тех представлениях об 
общей культуре, которые могли бы быть в эту эпоху…»36 

Характерно, что если сам Марру считал, что ключевые труд-
ности рассмотрения пайдейи происходят не от «недостатка ма-
териала, а [от] недостаточной аналитики»,37 то Илзетраут Адо 



Культура себя: К генеалогии одного понятия Мишеля Фуко 

 15

подчеркивает, что и материала для аналитики слишком мало. Его 
мало или даже совсем нет для тех широковещательных заявлений, 
которые позволяет себе Марру. «Я обратила внимание, – пишет 
И. Адо, – до какой степени зыбки положения, которые обычно 
принято высказывать по поводу системы воспитания и цикла сво-
бодных искусств в Античности... Было бы неверно обольщаться 
той уверенностью, с которой А.-И. Марру описал эллинистическое 
воспитание в своей “Истории воспитания в античности…”»38 

 
Илзетраут Адо: Пайдейя как «общая культура». 

Фуко об эмансипации «культуры себя» от пайдейи 
В толковании понятия «пайдейя» Илзетраут Адо делает 

очень важный шаг – она интерпретирует эту категорию в свете 
понятия «общей культуры» (la cultur general). Пайдейя у нее – это 
«общая культура», сконцентрированная, главным образом, в сфере 
риторического образования39. В противоположность Марру, «воз-
высившему» пайдейю до значения культуры и цивилизации вме-
сте взятых, Адо скорее ограничивает содержание этого понятия. 
В эллинистическую эпоху, с которой Марру связывает максималь-
ное расширение представлений о παιδεια, эта последняя все более 
попадает в сферу притяжения εγκυκλιος παιδεια. Данное понятие 
толкуется как «искусства, основанные на рассуждении».  

Говоря о месте пайдейи, Адо в отличие от Марру отмечает 
не расцвет, а скорее кризис ее в эпоху эллинизма, выразившийся в 
скептически-недоверчивом отношении к ней. В одном случае Адо 
приводит в качестве примера заявление Эпикура, который в пись-
ме к Пифоклу советует своему ученику «лететь на всех парусах 
подальше от всяческой культуры (παιδειαν… πασαν)…»40 Усилия 
должны быть сконцентрированы на нравственном воспитании, на 
приобретении мудрости, цели столь возвышенной, что она практи-
чески не оставляет места для других занятий. Между тем в пай-
дейе, связавшей себя с риторикой, остается мало места для мо-
ральной философии, «духовных упражнений» и практик «заботы о 
себе».  

В эпоху эллинизма παιδεια все больше сдвигается к 
εγκυκλιος παιδεια – к энциклопедическому образованию и циклу 
свободных искусств, замыкается в этих рамках и теряет многие из 
прежних притязаний. Впрочем, ситуация часто выглядит крайне 



Ю.А. Асоян 

 16 

противоречивой. Можно признать, пишет И. Адо, что, например, 
«стоицизм должен был побуждать своих приверженцев к получе-
нию общей культуры, достаточно обширной, хотя и философски 
ориентированной, и то немногое, что известно о стоиках эллини-
стической эпохи, кажется, подтверждает это предположение. Од-
нако так же легко можно отыскать в недрах стоицизма противопо-
ложное отношение к общей культуре»41. 

Предложенное И. Адо толкование «пайдейи» как «общей 
культуры» (la cultur general) и понятие Фуко о культуре себя (la 
cultur de sua) оказываются взаимодополнительными. Адо, с рядом 
оговорок, конечно, склонна видеть в эпоху эллинизма кризис «об-
щей культуры» или пайдейи. С этим тезисом стоит соотнести то, 
что о расцвете в эту же эпоху – но только уже культуры себя – го-
ворит Фуко. В нескольких местах курса он обращается к вопросу 
об отношении практик заботы о себе и пайдейи. Поначалу «куль-
тура себя» располагалась в пространстве «пайдейи». В «Алки-
виаде I» они еще не отделены друг от друга. Но затем «культура 
себя» выходит за рамки пайдейи и даже противопоставляется ей.  

Забота о себе универсализируется – распространяется на все 
течение жизни и отделяется от педагогики42. Она теперь не для 
подростка, а для взрослого человека, и тем решительней выходит 
из-под «опеки» образования, все настойчивей медикализируется. 
Если «пайдейя» попадает во власть риторики, то «забота о себе» 
становится прерогативой философии. Внешне это размежевание 
выглядит как известное противостояние риторики и философии, в 
ходе которого сама философия тоже меняется: она все больше 
склоняется к тому, чтобы обрести свое определение, свой центр 
тяжести в чем-то таком, что называлось techne tou biou, т.е. в тех-
нике жизни, в искусстве, науке, существовании43. 

«В деле заботы о себе, – пишет Фуко, – философия больше 
не шумит, а по-дружески тихо советует…» Особенно контрастно 
оппозиция культуры себя и пайдейи, утверждает, как и Адо, Ми-
шель Фуко, дана Эпикуром: «Культурное знание – Эпикур упот-
ребляет слово “пайдейя” – им кичатся, выставляют напоказ, по-
хваляются. Таким знанием обладают хвастуны… Эта самая “пай-
дейя” свойственна краснобаям… Это то, что производят мастера 
словесного шума… Но Эпикур говорит, что философствовать надо 
для себя, а не для Эллады. И он противопоставляет это поведению 



Культура себя: К генеалогии одного понятия Мишеля Фуко 

 17

тех, кто делая вид, будто занимается практикой себя, на самом де-
ле думает только об одном: как бы выставить себя знающим и вы-
звать восхищение»44.  

Paideia – это «что-то вроде общей культуры, обязательной 
для свободного человека. И вот эту самую пайдейю Эпикур отвер-
гает как культуру, “производимую мастерами словесного шума”». 
Он противопоставляет ей «физиологию» – и это совсем не пай-
дейя. Она paraskevei, готовит, снаряжает душу всем необходимым, 
она есть нечто противоположное пайдейе, заключает Фуко45. Под 
словом «физиология» здесь полагается все та же «культура себя», 
которая в различных школах получает не только разные толкования, 
но и различные наименования. Одни говорят об epimeleia heautou, 
другие предпочитают термин therapheia, Эпикур же называет это 
имеющим теперь несколько иной смысл словом phisiologia.  

 
Что это рассмотрение дает для понимания  

«cultura animi» Цицерона, и не только 
В свете сказанного стоит взглянуть на известное выражение 

Цицерона о философии как cultura animi. Еще Йегер отмечал, что 
παιδεια римляне перевели как humanitas. Об этом же пишет и 
Марру46. Адекватным переводом παιδεία стало слово 
«humanitas», но каково тогда место cultura animi? Думаю, ответ 
очевиден. Когда Цицерон во второй книге «Тускуланских бесед» 
говорит «philosophia… cultura animi est», то речь здесь вовсе не 
об образовании – παιδεία (отношение которого с философией 
полно противоречий). Речь идет о той «заботе» – cura sui, 
επιμέλεια έαυτου, история которой привлекает Фуко и которой он 
дает наименование la culture de soi. 

Соответствием cultura выступает не пайдейя, а либо 
επιμέλεια, либо, даже в большей степени, θεραπεία. Фуко замечает, 
что Платон для «заботиться» употребляет глагол θεραπεύειν, у него 
много значений – попечение о здоровье, служение хозяину, от-
правление культа. Эти перекликающиеся со значениями культуры 
толкования дает и словарь: Therapheuein – это: 1) прислуживать 
кому-либо; 2) почитать кого-либо; 3) ухаживать за больными жи-
вотными, растениями, (то, что соответствует значению «возделы-
вать почву»)47. Тут уже θεραπεία оказывается в большей степени 



Ю.А. Асоян 

 18 

соответствующей cultura, чем пайдейя или какое-либо другое по-
нятие. 

Сближая культуру и пайдейю, Йегер провозглашает пайдев-
тическое ее толкование. Это толкование аксиологическое, ценно-
стное. Еще в 30-е годы Хайдеггер критиковал современную ему 
философию культуры за безотчетную склонность к мышлению в 
категориях ценности. В «Европейском нигилизме» он выдвигает 
эйдетическое (от «эйдос») толкование культуры, которое, разуме-
ется, тоже пытается связать с греческой философией. Следуя по 
стопам Пьера Адо, Фуко находит иные возможности. Его «культу-
ра себя» насыщена терапевтическими коннотациями, ее понима-
ние вполне заслуживает быть названным «терапевтическим».  

Быть может, это и в самом деле лучше соотносится с ком-
плексом представлений, которые существовали в эпоху эллинизма 
и поздней Античности. Но то, что это созвучно запросам и поис-
кам, идущим от современности, кажется вполне очевидным.    

 
 

Примечания 
 

1 Фуко М. Герменевтика субъекта: Курс лекций, прочитанных в Коллеж де 
Франс в 1981/1982 учебном году / Пер. с фр. А.Г. Погоняйло. – СПб.: Нау-
ка, 2007. – 677 с. 

2 См.: Фуко М. История сексуальности – III. Забота о себе / Пер. с фр. 
Т.Н. Титовой и О.И. Хомы. – Киев: Дух и литера: Грунт; М.: Рефл-бук, 
1998. – 288 с. 

3 Гро Фр. О курсе 1982 года // Фуко М. Герменевтика субъекта. – С. 551–552, 
562. 

4 Гро Фр. Указ. соч. – С. 562. 
5 Επιστροφή, άσκησις, εγκράτεια. 
6 Фуко М. Герменевтика субъекта. – С. 15. 
7 Там же. – С. 20. См. также на с. 14. 
8 Там же. – С. 24. 
9 Там же. – С. 202. 
10 Там же. – С. 22. 
11 Там же. – С. 203. 
12 Hadot P. Exercises spirituels et philosophie antique. – Paris: Etudes Augusti-

niennes, 1981. – 206 p. 



Культура себя: К генеалогии одного понятия Мишеля Фуко 

 19

13 См.: Адо П. Духовные упражнения и античная философия. – М.; СПб.: 
Степной ветер, 2005. – С. 10. 

14 Фуко говорит о «картезианском моменте» – придавшем философской зна-
чимости принципу gnothi seauton (познай самого себя) и отнявшего ее у 
epimeleia heautou (заботы о себе) (Фуко М. Герменевтика субъекта. – С. 26 
и сл.) 

15 Адо писал, что в открытии темы духовных упражнений он отчасти обязан 
книге Пауля Раббова (Rabbow P. Seelenführung. Methodik der Exerzitien in 
der Antike. – München: Kösel-Verl., 1954. – 354 S.), где «exercitia spiritualia 
Игнатия Лойолы были вновь помещены в античную традицию». Однако, счи-
тает Адо, «Пауль Раббов… сам не видел последствий своего открытия». 

16 Michel Foucaut philosoph. – Paris: Seuil, 1989. – P. 261–270. 
17 Адо П. Указ. соч. – С. 299; см. также: с. 300, 301, 302. 
18 Там же. – С. 300, 301. 
19 Там же. – С. 307–308. 
20 Фуко М. Герменевтика субъекта. – С. 315. 
21 Там же. – С. 93. 
22 Jäger W. Paideia. Die formung des griechischen Menschen. – B.; Leipzig: W. de 

Gruyter, 1936. – Bd. 1. – 513 S. 
23 Асоян Ю., Малафеев А.  Открытие идеи культуры. Опыт русской культуро-
логии середины XIX – начала XX в. – М.: ОГИ, 2000. – 344 с. 

24 См.: Jäger W. Paideia: The ideals of Greek culture / Tr. by G.Highet. – N.Y.: 
Oxford univ. press, 1945. – Vol. 1–3. 

25 Йегер В. Пайдейя. Воспитание античного грека / Пер. с нем. А.И. Любжи-
на. – М.: ГЛК, 2001. – Т. 1. – С. 13.  

26 Там же. – С. 16.  
27 Там же. – С. 22. 
28 Там же. 
29 См.: Kroeber A.L., Kluckhohn C. Culture. A critical review of concepts and 

definitions. – Cambridge (Mass): Harvard univ. press, 1952. – VIII, 223 p. 
30 Йегер В. Указ. соч. – С. 31. 
31 Марру А.-И. История воспитания в Античности (Греция). – М.: ГЛК, 1998. – 
С. 137, 142. 

32 Там же. – С. 144. 
33 Там же. – С. 143. 
34 Там же. 
35 Hadot I. Arts libéraux et philosophie dans la pensée antique. – P.: Études Au-

gustiniennes, 1984. – 391 p. 



Ю.А. Асоян 

 20 

36 Адо И. Свободные искусства и философия в античной мысли. – М.: ГЛК, 
2002. – 475 с. 

37 Марру А.-И. Указ. соч. – С. 142: «К сожалению, недостаток предваритель-
ных разработок весьма затрудняет построение искомой картины… Дело не 
в недостатке материала, а в недостаточной его аналитике». 

38 Адо И. Указ. соч. – С. 25. 
39 Там же. – С. 24. 
40 Там же. – С. 39. 
41 Там же. – С. 42–43. 
42 Это не educare (воспитывать), а educere (выведение, выводить брать за ру-
ку). Это вовсе не обучение или образование… Скорее это некоторое воз-
действие, оказываемое на того, кому протягиваю руку, чтобы поменять… 
способ быть…» (Фуко М. Герменевтика субъекта. – С. 154).  

43 Фуко М. Герменевтика субъекта. – С. 201. 
44 Там же. – С. 266. 
45 Там же. – С. 267. 
46 Марру А.-И. Указ. соч. – С. 142. 
47 См.: Вейсман А.Д. Греческо-русский словарь. – М.: ГЛК, 1991. – С. 602–

603. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

21 

 
 
 
 
 
 
 
 

Ю.А. Асоян 
 

«ЦИВИЛИЗАЦИЯ» И «КУЛЬТУРА»  
В СОВЕТСКОМ ИДЕОЛОГИЧЕСКОМ ДИСКУРСЕ 

1920-х – НАЧАЛА 1930-х годов 
 

Аннотация. В статье анализируется место понятий «культу-
ра», «цивилизация, «цивилизованность» в советской литературе 
20–30-х годов ХХ в. 

Ключевые слова: культура, цивилизация, буржуазная циви-
лизация, социалистическая культура, цивилизованность, культур-
ность, обновление человека. 

Annotation. Such notions as culture, civilization, civilizationess 
in the soviet literature 1920–1930 of the XX centaury are analyzed in 
the article. 

Keywords: culture, civilization, Bourgeois civilization, socialist 
culture, human renovation. 

 
Некоторое время назад, уже довольно давно, в перерывах 

между занятиями я рассматривал первые издания советских эн-
циклопедий, добросовестно хранившиеся (вместе с собраниями 
сочинений Маркса, Энгельса, Ленина и Сталина) на кафедре фило-
софии в одном из московских вузов. Поскольку на занятии пред-
стояло говорить о культуре и цивилизации, я решил посмотреть, 
как определяла эти понятия еще в 30-е годы Большая советская 
энциклопедия (неизменно претендовавшая на то, чтобы быть са-
мым авторитетным советским справочным изданием).  

Статья о культуре в первом издании БСЭ помещалась в то-
ме, датированном 1937-м г.1 Это был довольно объемный текст: 
комбинация общих марксистских положений и ключевых выска-



Ю.А. Асоян 

 22 

зываний на темы культуры Ленина и Сталина сопровождалась в 
нем тавтологическими комментариями. Помимо основных поло-
жений ленинско-сталинской концепции культуры текст содержал 
высказывания «по текущему моменту» – критику фашистских из-
вращений культуры; чего в тексте статьи не было – так это и наме-
ка на нейтральные неидеологизированные формулировки культу-
ры, наличие которых, вообще говоря, не исключалось полностью и 
в то суровое время. 

«Разочаровавшись» в «культуре», я обратился к поискам 
«цивилизации». Статье о ней полагалось быть в 60-м томе Энцик-
лопедии, вышедшем в 1934 г.2 С цивилизацией в Энциклопедии 
дела обстояли, однако, даже хуже – такой статьи в ней попросту не 
было. Справедливости ради надо отметить, что уже следующее, 
второе, издание Энциклопедии «восстановило» цивилизацию в пра-
вах – небольшая статья о ней, содержащая ссылку на то, как толко-
вал это понятие Энгельс, вошла в том, датированный 1957-м г. И 
все же отсутствие статьи о цивилизации в издании 1934 г. на-
страивало на некоторые размышления – если не о судьбах Родины, 
то о превратностях истории. 

Благодаря работе Андрея Зорина3 историкам понятий из-
вестно, что активное введение «цивилизации» в России в первой 
половине XIX в. было связано с деятельностью на посту министра 
народного просвещения графа Сергея Сергеевича Уварова. Широ-
кую дорогу для использования этого понятия открыла иницииро-
ванная им частичная публикация по-русски в Журнале Министер-
ства народного просвещения «Истории цивилизации в Европе» 
Франсуа Гизо. Это был 1834 год. Спустя ровно сто лет понятие 
«цивилизация» оказалось временно забытым в Большой советской 
энциклопедии. Причем эта забывчивость, конечно, не была слу-
чайной. 

Справедливости ради надо отметить, что еще в Малой совет-
ской энциклопедии (том. 9, год издания – 1932) крохотная статья о 
цивилизации есть; она, правда, едва выходит за рамки этимологи-
ческого пояснения слова «гражданственность». У Большой и Ма-
лой советских энциклопедий разные редакционные коллегии и два 
года разницы в публикации соответствующих томов. Кстати, со-
храняло «цивилизацию» и другое справочное издание того време-
ни – словарь Гранат. Но это издание с еще дореволюционной ге-



«Цивилизация» и «культура» в советском идеологическом дискурсе 

 23

неалогией – его нельзя считать «стопроцентно советским». Статья 
о цивилизации вошла в 45 том этого словаря, вышедший, что не-
маловажно, еще в относительно свободном 1927 г. Издававшийся 
Русским библиографическим обществом словарь Гранат не мог, 
конечно, состязаться с БСЭ в тираже (4000 экземпляров против 
60 000). Советская энциклопедия фактически вытеснила Гранат с 
поля справочных изданий. 

*** 
Кроме словарей, стоит присмотреться к корпусу сочинений 

теоретиков и деятелей партии большевиков, к их практикам упот-
ребления интересующих нас понятий. Если иметь в виду почти 
полное отсутствие «цивилизации» и явное преобладание опреде-
ленным образом понятой «культуры», то картина будет очень по-
хожа на то, что мы наблюдаем во все той же Энциклопедии (БСЭ). 
Слово «цивилизация» и его производные либо отсутствуют, либо 
встречаются крайне редко. Почти всегда это – «буржуазная циви-
лизация» с сопутствующими отрицательными контаминациями. 
Часто – «так называемая цивилизация», т.е. ложь и обман, скры-
вающие за маской человечности и благонамеренности хищные ка-
питалистические интересы.  

На маргинальное место цивилизации в идеологических дис-
курсах советского времени косвенно указывают предметные ука-
затели к собраниям сочинений Ленина. Первые собрания сочине-
ний Ленина (появившиеся еще в 1920-е годы) предметных указа-
телей не содержали вовсе. Но уверен, даже если бы они и были, 
слово «цивилизация» в них все равно бы не попало. Ведь его нет 
ни в одном из предметных указателей к позднейшим изданиям со-
чинений Ленина. Зато рубрикация «культуры» в этих же изданиях 
обширна и дробна4. В 1980-е годы, кстати, велась работа по со-
ставлению словаря языка Ленина. Политические перемены ее пре-
рвали, и об этом приходится лишь сожалеть. 

Хотя топика «цивилизации» в советском идеологическом 
дискурсе 1920-х крайне ограниченна, в ней можно выделить ряд 
самостоятельных тематизмов. В начале 1920-х годов это «Мировая 
(империалистическая) война и цивилизация», «Революция (причем 
также мировая) и буржуазная цивилизация». Теоретики больше-
визма середины – конца 20-х (Троцкий, Бухарин, Луначарский, 
Сталин и др.) такую конструкцию как «советская, социалистиче-



Ю.А. Асоян 

 24 

ская цивилизация» не используют. Буржуазной цивилизации про-
тивопоставлена не цивилизация социализма, а социалистическая 
культура. (Словосочетание «цивилизация социализма» есть в ста-
тье о цивилизации во втором издании Малой советской энцикло-
педии. Но это уже 1947 г.).  

Если вернуться к середине 1920-х, то здесь заметное место 
принадлежит теме «освобождающегося Востока». В связи с этим 
понятие цивилизация как синоним Запада и Европы используется 
более часто. В работе «Запад и Восток» Лев Троцкий цитирует 
слова некоего английского дипломата, призывающего к единению 
европейцев. «В этом единении (европейских империалистов…) – 
подчеркивает Троцкий, – мы не участвуем». Отсюда «ненависть и 
боязнь, что мы испортим их дипломатический концерт, в мелодию 
которого входят вопли китайцев, избиваемых во славу цивилиза-
ции»5. «Цивилизация» здесь – понятие-симулякр, за которым 
скрывается «империализм». Империализму «цивилизации» ставят 
предел «мировая революция», «пробуждающийся Восток». 

В своей знаменитой работе Норберт Элиас6 писал о «циви-
лизации» как о понятии расширяющем, преодолевающем и ло-
мающем национальные перегородки, обращенном к будущему. 
Семантика «культуры», по крайней мере в немецкой традиции, 
совершенно иная – это понятие, которое обращает к «истокам», к 
миру прошлого, языку и истории. Хотя для начала XX в. в России 
немецкая традиция означивания понятий «культура» и «цивилиза-
ция» была преобладающей, советские идеологические конструкты 
обнаруживают ряд заметных сдвигов. В дискурсивных практиках 
советского большевизма мы видим тенденцию намеренной «исто-
ризации» понятия «цивилизация». В том смысле, что цивилизация – 
это мир уже отжившей буржуазной культуры. Социализм с этой 
точки зрения – не цивилизация, а культура настоящего и будущего.  

 
*** 

Наряду с «цивилизацией» стоит сказать и о такой важной ка-
тегории, как «цивилизованность». Посмотрим, как соотносятся в 
наших текстах «цивилизованность» и «культурность» – еще одно 
очень важное советское понятие середины – второй половины 20-х 
годов ХХ в., которое уводит нас от общей теории революции и со-
циализма к практикам культурного обновления человека. В сравне-



«Цивилизация» и «культура» в советском идеологическом дискурсе 

 25

нии с «цивилизацией» положительные контаминации «цивилизо-
ванности» (как набора определенных качеств советского трудя-
щегося или того, наоборот, чего недостает советскому бюрокра-
тическому аппарату) встречаются гораздо чаще. Однако любые 
оценки «цивилизованности» все-таки производятся с более об-
щих позиций «новой культуры», вне которых они утрачивают 
свое значение7. 

Позволю себе пару довольно пространных цитат из Троцко-
го как одного из наиболее заметных идеологов «новой культуры». 
В 1920-е годы он писал: «Коммунист, член РКП был и остается 
международным революционером. Но в применении к задачам 
Советской Республики он – культурник. Слово “культурничество” 
имело до революции в наших устах уничижительный, бранный 
характер. “Это мол культурник”, то есть деятель, который мелко 
плавает. В условиях буржуазного господства главная культурная 
работа должна была состоять в том, чтобы сплотить пролетариат 
для завоевания власти… Когда власть взята, тогда встает вопрос о 
культуре трудящихся масс.., ибо социализма на низкой культуре 
создать нельзя»8. 

«Надо правильно оценивать нашу культурническую работу, – 
пишет далее Троцкий. – Она состоит из двух элементов разного 
исторического значения. С одной стороны, мы постепенно вводим 
в быт элементы коллективизма» – это показатели новой социали-
стической культуры. «Но с другой стороны, мы ведем работу в том 
направлении, чтобы усвоить трудящимися массами те культурные 
навыки, которые являются общими всем цивилизованным наро-
дам: грамотность, чтение газет, опрятность, вежливость и пр.»9 
Последние маркируются как более простая по сравнению с пер-
вым, хотя и необходимая во многих областях жизни цивилизован-
ность.  

Таким образом, мы вновь находим знакомую конструкцию, 
соотносящую коммунистическую культуру (культурность) и бур-
жуазную цивилизацию (цивилизованность). Обе (культура и циви-
лизация) в свою очередь соотносятся с «до-буржуазным варварст-
вом»: «В ликвидации до-буржуазного варварства, – пишет Троц-
кий, – состоит добрая часть наших культурных задач»10. Вместо 
моргановской схемы «дикость–варварство–цивилизация», апро-
приированой Энгельсом, Троцкий фактически производит новую 



Ю.А. Асоян 

 26 

схему, включающую в себя «до-буржуазное варварство», «буржу-
азную цивилизацию» и «социалистическую культуру». (В одном 
из своих произведений Троцкий и вовсе приравнял культуру и 
марксизм.) 

*** 
В начале 1930-х годов практики использования интересую-

щих нас понятий – «культура» и «цивилизация» – обнаруживают 
ряд новых модуляций. Попытаюсь кратко сказать об этом. Опорой 
для наблюдений здесь будет третья группа источников, с которыми 
мне пришлось работать, – это советская газетная периодика начала-
середины 1930-х годов («Правда», «Известия»). Как уже отмечалось 
некоторыми российскими исследователями, середина 1930-х годов 
стала периодом интенсивного конструирования понятия советской 
родины. В активном выдвижении этого понятия иногда усматрива-
ют чуть ли не коренную идеологическую метаморфозу, произве-
денную сталинизмом в 1934 г. Так или иначе, но идея советской 
родины, конечно, добавляла некоторые новые акценты в уже сло-
жившееся соотношение «культуры» и «цивилизации».  

В конструирование понятия о советской родине свой вклад, 
если можно так сказать, внесла известная статья об измене родине. 
8 июня 1934 г. в «Правде» было опубликовано известное Поста-
новление ЦИК Союза ССР, дополнявшее реестр государственных 
преступлений статьями об измене родине. Это постановление, ме-
жду прочим, устанавливало ответственность «за связь» с изменни-
ком родины его ближайших родственников – жены, мужа, детей. 
Понятно, что одним этим постановлением, хотя и имеющим зна-
ковый характер, «конструирование родины» не ограничивалось, 
оно включало множество других событий. Так, например, победо-
носное возвращение «из ледяного плена» летом 1934 г. челюскин-
цев также стало поводом для пропаганды идеи родины – гордости 
за страну, ее достижения и успехи, ее героев.  

В статье «Сила радости», опубликованной 20 июня 1934 г. в 
«Известиях» в связи с возвращением челюскинцев, Илья Эренбург 
писал: «В этот день все стало понятным… Мы будем теперь от-
стаивать не только нашу идею, но и нашу землю, на которой эта 
идея уже стала цветами и людьми. Мы знаем, как лучшие люди 
прежних лет умели умирать за идею… Теперь то, что было идеей 
обросло плотью. Теперь каждый знает, за что он пойдет умирать, 



«Цивилизация» и «культура» в советском идеологическом дискурсе 

 27

если только враги осмелятся перейти наши границы: он будет бо-
роться за свою жизнь, за свою радость, за своих детей, за свою ро-
дину…»11 (слово «родина» тогда еще писалось с маленькой буквы). 
Нетрудно заметить, что в процитированном фрагменте интересую-
щих нас понятий «культура» и «цивилизация» нет. Однако они по-
являются буквально в ближайшей же статье Н. Бухарина, проникну-
той тем же пафосом и той же тональностью.  

«Во всех основных чертах, – пишет Бухарин, в ту пору главный 
редактор “Известий”, – сформировалась родина трудящихся… 
[Им] есть что защищать, есть чем гордиться, что строить, беречь.., 
развивать!.. Не за “крест св. Софии”, не за чужие земли, а за свой 
труд, свою землю, свои заводы, свою культуру… – за это идет вели-
кая борьба... Масса чувствует, что этот новый мир будет бесконечно 
ценнее и выше, бесконечно культурнее уходящего строя капита-
листической цивилизации…» «Подвиг челюскинцев, – пишет Бу-
харин, – подчеркивает моральное превосходство новой культуры… 
Истинная человечность и истинный героизм на нашей стороне... Это 
наша культура зарождается здесь в противовес торгашеству, жадно-
сти, индивидуализму, анархии в стане наших врагов»12. 

«Наш», «наша» представляют здесь некую самоочевидную и 
потому особенно трудно поддающуюся аналитической процедуре 
конструкцию, о которой все-таки стоит попытаться сказать. Надо 
соотнести «наше» в советском идеологическом дискурсе начала 
1920-х и начала 1930-х годов соответственно. В 20-е годы «наше» 
более всего относится к «революции», хотя может относиться также 
и к «социалистическому отечеству». В 1930-е годы оно все тесней 
соотносимо с «советской родиной». Не только «наша революция», 
но в какой-то мере и «наше социалистическое отечество» являются 
«безместными» понятиями (с довольно выраженной идеалистиче-
ской и если угодно цивилизационной семантикой). «Наша советская 
родина», ставшая, как писал Эренбург, «цветами и людьми», – ося-
заемо-материальна и почвенно-культурна. 

 
*** 

В одной из своих брошюр в середине 1920-х годов Лев Троц-
кий отвечал на острые и, как ему казалось, наиболее значимые во-
просы, заданные в рабочей среде. Среди этих вопросов были такие: 
«Стоило ли производить революцию у нас, если английскому про-



Ю.А. Асоян 

 28 

летариату придется все равно вести нас на буксире лет через пят-
надцать?» (после мировой революции). Еще один вопрос был 
сформулирован так: «Не может ли случиться, что мы все же опе-
редим европейских рабочих не только в деле революции, но и в 
деле строительства социалистической культуры?»13 Спустя не-
сколько лет вопросы уже так не стояли. И потому, что уже не было 
в повестке дня «мировой революции». И потому, что сомнение в 
превосходстве «нашей страны», «нашей культуры» или «нашей 
революции» теперь отдавало «изменой Советской родине». В этой 
ситуации понятие «цивилизация» должно было быть забытым. 

 
 

Примечания 
 

1 Большая советская энциклопедия. – М.: ОГИЗ РСФСР, 1937. – Т. 35. 
2 Большая советская энциклопедия. – М.: ОГИЗ РСФСР, 1934. – Т. 60. 
3 Зорин А. Кормя двуглавого орла. Литература и государственная идеология в 
России в последней трети XVIII – первой трети XIX века. – М.: НЛО, 2004. – 
С. 337–374. 
4 См.: Справочный том к Полному собранию сочинений В.И. Ленина. – 5-е 
изд. – М., 1978. – Ч. 1. 
5 Троцкий Л.Д. Запад и Восток. Вопросы мировой политики и мировой рево-
люции. – М.: Главполитпросвет, 1924. – С. 99. 
6 Элиас Н. О процессе цивилизации. Социогенетические и психогенетические 
исследования. – М.; СПб.: Университетская книга, 2001. – Т. 1–2. 
7 Необходимо отметить, впрочем, использование прилагательного «цивилизо-
ванный» в ряде важных характеристик социализма. И у Ленина и у Троцкого 
социализм определяется в ряде случаев как «строй цивилизованных коопера-
торов». 
8 Троцкий Л.Д. Рабкор и его культурная роль // Троцкий Л.Д. Вопросы куль-
турной работы. – М.: Госиздат, 1924. – С. 44. 
9 Там же. – С. 59–60. 
10 Там же. – С. 60. 
11 Эренбург И. Сила радости // Известия. – М., 1934. – 20 июня. 
12 Бухарин Н. Вся страна // Известия. – М., 1934. – 20 июня. 
13 Троцкий Л.Д. Ленинизм и библиотечная работа // Троцкий Л.Д. Вопросы 
культурной работы. – М.: Госиздат, 1924. – С. 89–117. 

 



 

29 

 
 
 
 
 
 
 
 

Ю.А. Асоян 
 

«СОЧИНИТЕЛЬ САМОБЫТНЫХ КУЛЬТУР»? 
(ИДЕЯ КУЛЬТУРЫ В СИБИРСКОМ 

ОБЛАСТНИЧЕСТВЕ Н.М. ЯДРИНЦЕВА) 
 

Аннотация. В данной статье речь идет о той роли, которая в 
российской истории понятия культура принадлежит идеологу си-
бирского областничества Н.М. Ядринцеву, о вкладе областничест-
ва в «проблематизацию» представлений русского общества о куль-
туре, о связи этих представлений с историей понятия «культура». 

Ключевые слова: концепт, история понятий «культура», 
«культурный сепаратизм», «инородческая культура», самобыт-
ность. 

Annotation. In the article the notion of culture according to 
N.M. Yadrintsev is under concern, The author analyses the impact of 
«oblastnichestvo» in the cultural evolution of Russian society. 

Keywords: concept, history of notions, cultural separatism, identity. 
 
Нельзя сказать, что история понятий пишется «безлично». 

Хотя сюжетами для ее повествований обычно становятся ситуации 
обнаружения, изобретения, переопределения, смысловых смеще-
ний и сдвигов тех или иных социально-политических понятий и 
терминов – в этой истории всегда есть место иным политическим 
программам, выступлениям, сделанным от лица определенных 
партий, заявлениям и литературным манифестам, авторским тео-
ретико-идейным конструктам, сыгравшим более или менее значи-
мую роль в формировании современного облика интересующих 
нас концептов. Поэтому история понятий – это не только социаль-



Ю.А. Асоян 

 30 

ная история изобретений в понятийной сфере, но в какой-то мере 
также и история изобретателей.  

В данной статье речь пойдет о роли, которая в российской 
истории понятия культура может принадлежать идеологу сибир-
ского областничества Н.М. Ядринцеву. Нисколько не желая эту 
роль преувеличивать, считаю ее достойной рассмотрения – по 
крайней мере в качестве одного из топосов общего пространства 
цивилизационных категорий XIX в. Несмотря на интерес к обла-
стникам региональных историков-сибиреведов и историков обще-
ственной мысли1, вклад областничества в «проблематизацию» 
представлений русского общества о культуре не был предметом 
специального рассмотрения. Таким образом, областнические пред-
ставления Н. Ядринцева я попробую связать с историей понятия 
культура. 

Прежде чем говорить о том, в чем, собственно, я нахожу за-
интересовавшую меня областническую проблематизацию идеи 
и понятия культуры, уместно привести краткую справку, касаю-
щуюся истории движения, пояснить выбор того временного отрез-
ка в областничестве, о котором я собираюсь говорить. Дело в том, 
что история областничества охватывает немалый промежуток вре-
мени – от начала 1860-х годов до 1920-х. В этой истории меня ин-
тересует период 1880-х годов. Николай Ядринцев был безуслов-
ным лидером в среде сибирских областников в это время2. Именно 
на это десятилетие приходится подавляющее большинство про-
граммных выступлений областников, тематизированных с помо-
щью понятия о культуре.    

Сибирское областничество оформлялось в начале 1860-х го-
дов. Термин «областничество» тогда еще не употреблялся ими. 
Использовались совсем другие названия. В 1860-е годы будущие 
областники называли себя «сибирскими патриотами». Также в хо-
ду был термин «сибирский сепаратизм»3. В одном из писем, от-
правленных в момент активного формирования областнического 
движения (1863), самый старший из областников Г.Н. Потанин 
призывал единомышленника изучать «…законы революции и ре-
акции и политических переворотов, клонящихся как к объедине-
нию народностей, так и к сепаратизму», применяя прочитанное к 
судьбам Сибири. «Тогда чтение Ваше будет плодотворно и создаст 
из Вас красного сепаратиста»4.  



«Сочинитель самобытных культур»? 

 31

В 1865 г. в Омске разразилось дело о сибирском сепаратиз-
ме, было привлечено в общей сложности 44 человека (среди них и 
живший в Иркутске А. Щапов). Получившие различное наказание, 
областники были выдворены из Сибири и вплоть до середины 70-х 
держались осторожно. Однако в начале 80-х вновь заявили о себе5. 
Эти годы отмечены особой активностью областнических изданий. 
В работах Ядринцева, ряд которых имел научный и общественный 
резонанс, областничество обрело идейную платформу, появился и 
термин «областничество». После разгрома 1865 г. о сибирском се-
паратизме вслух уже не говорили. Называвший себя когда-то 
красным сепаратистом Г.Н. Потанин время от времени использо-
вал другое понятие – «культурный сепаратизм».  

Понятие культурного сепаратизма Потанин строго не опре-
делял. Его использование лишь подчеркивало отсутствие у обла-
стников сепаратизма политического. Иначе говоря, большее, на 
что отваживались областники, – сепаратизм культурный, а не по-
литический. Тем важнее отметить, что требования культурной 
эмансипации Сибири оформлялись как вопросы политические. 
Пресловутый «культурный сепаратизм» областников создавал по-
этому поле напряжения, в которое попадало и понятие культуры, 
что способствовало актуализации и проблематизации того, что 
прежде существовало как историзованное и по большому счету не 
столь уж актуальное представление. 

Чтобы пояснить этот тезис, считаю нужным напомнить свой 
доклад, прочитанный год назад на круглом столе по истории поня-
тий, проводившемся в стенах РГГУ и совместно с коллегами из 
Европейского университета в Санкт-Петербурге. Речь в нем шла о 
понятии «культура» в языке русской этнографии 1880-х годов. Я 
пытался показать, сколь малоупотребимым для русской этногра-
фии этого периода было понятие «культура». Его использование 
было не только ограниченным, но и весьма историзованным. Опи-
сывая современное состояние и быт инородцев, российские этно-
графы (за редкими исключениями, как, например, известный тюр-
колог В.В. Радлов, тесно сотрудничавший с Ядринцевым) поняти-
ем «культура» не пользовались.  

На примере работ и заявлений известного исследователя то-
го времени, профессора Казанского университета Игоря Николае-
вича Смирнова, я пытался показать, что у него понятие «культура» 



Ю.А. Асоян 

 32 

существует как архаизованное. В актуальном плане оно использу-
ется лишь в отношении славянских этносов, и практически нико-
гда в отношении к современным ему «вотякам и черемисам», ко-
торыми он, собственно, профессионально как раз и занимался. 
Смирнов написал четыре монографических исследования, соста-
вивших, можно сказать, этап в развитии русской этнографии дан-
ного периода. Но вплоть до середины 1890-х годов он считал быт 
и состояние инородческих племен не особенно заслуживающими 
этого наименования – «культура».  

Если согласиться, что в языке русской этнографии 80-х го-
дов XIX века понятие культуры не было активно задействован-
ным, то тем оригинальнее в этом смысле выглядит позиция Н. Яд-
ринцева. От нас вряд ли может ускользнуть то, с какой частотой он 
пользуется этим понятием – «культура». В статьях и выступлени-
ях, в частности посвященных вопросу о положении сибирских 
инородцев, это понятие является одним из ключевых. В издавав-
шемся Ядринцевым «Восточном обозрении» оно не только встре-
чается с завидной регулярностью. На страницах этой еженедель-
ной газеты (!) немало мест, которые могли бы, несмотря на их 
публицистичность, быть отмеченными как поле своеобразной 
теоретической рефлексии о культуре. 

Несмотря на оценку его как журналиста и общественного 
деятеля, Ядринцев был зачислен А.Н. Пыпиным в когорту этно-
графов. Это было справедливым – многие из тех, кто внес вклад в 
этнографию, еще менее чем Ядринцев были профессиональными 
этнографами. Но именно это расположение в ряду этнографов по-
зволяет сделать следующее наблюдение. Всякий, кого интересова-
ло бы использование слова «культура» в работе А.Н. Пыпина, мо-
жет заметить изменение языка описания русской этнографии, как 
только автор переходит к изложению воззрений Ядринцева. В по-
священном ему разделе, следуя языку своего героя, Пыпин и сам 
начинает широко использовать слово «культура» заметно чаще, 
чем до сих пор.  

Язык, в котором понятие культуры занимает существенное 
место, – это язык Ядринцева. Хотя, конечно, не только его. Среди 
тех, кто активно разделял «ядринцевский» дискурс культуры, – 
антрополог Э. Петри. В первом томе его «Антропологии» (1889) 
Ядринцев более всего ценил главы «Дикарь и культурный чело-



«Сочинитель самобытных культур»? 

 33

век» и «Вымирание дикарей»6. Эта оценка выглядит вполне есте-
ственной, ибо, можно сказать, это как раз «сибирские вопросы» 
самого Ядринцева. Э. Петри не только активно ссылался на работы 
областников. Он перевел на немецкий «Сибирских инородцев» 
Ядринцева, публиковал статьи в «Восточном обозрении»7 и «Си-
бирском сборнике»8, вместе с Ядринцевым издал в Йене книгу о 
Сибири9.  

Раз уж речь зашла о той общей проблематике, которая объе-
динила выступления двух авторов, она должна быть охарактеризо-
вана чуть более подробно. Проблема вымирания инородческих 
племен Сибири была поставлена Николаем Ядринцевым еще на 
рубеже 1880-х годов, тогда им был сделан доклад по этой теме в 
Русском географическом обществе. Вот как об этом выступлении 
писал на страницах «Русской мысли» сам Ядринцев: «Реферат 
возбудил прения по вопросу о вымирании инородцев, причем были 
высказаны мнения, что низшие инородческие расы при столкнове-
нии с высшими обречены на вымирание и что причины этого вы-
мирания лежат в упорной неспособности инородцев перейти к 
высшей культуре» (курсив мой. – Ю.А.)10. 

Считая это положение отнюдь не доказанным, Ядринцев в 
статьях о положении сибирских инородцев постарался показать, 
что вымирают они не от неспособности к культуре, а от гораздо 
более грубых материальных причин, часто тем или иным образом 
связанных с колонизацией. Не останавливаясь на этом, он стре-
мится показать далее, что инородцы выказывают приличные «спо-
собности к культуре и образованию». В «Антропологии» Э. Петри 
о том же самом говорилось в более широком этнографическом и 
теоретическом контексте. В публикациях ядринцевского «Восточ-
ного обозрения» высказывалась также идея, что сами разговоры о 
неспособности «низших рас» к культуре проистекают из-за нашей 
косности в понятии о культуре11.  

Хотя Ядринцев обращался к общеантропологическим и ис-
торико-культурным проблемам, эти обращения не носили чисто 
теоретического характера, и скорее были подчинены «сибирским 
вопросам». Ядринцев без ложной скромности считал постановку 
вопроса о сибирских инородцах своей общественной заслугой. 
Подчеркивал, что ему удалось вывести этот вопрос «на новую во-
ду». При этом широко использовал понятие «инородческая куль-



Ю.А. Асоян 

 34 

тура». Инородческий вопрос был увязан  Ядринцевым с положе-
ниями о «взаимной» ассимиляции русских и инородцев в Сибири и 
о формировании особого сибирского областнического антрополо-
гического и культурно-психологического типа12, а также с вопро-
сом о недопустимости штрафной колонизации Сибири.  

Подчеркивая нежелание российской администрации решать 
инородческий вопрос «на началах гуманности»13, областники про-
говаривались, что это лишь усиливает в них чувство сибирского 
сепаратизма, который, по их мнению, должен иметь не националь-
ный, а местный и гуманитарный характер. Позже, в эпоху станов-
ления общероссийского партийного движения, областническая 
тенденция многими рассматривалась как утопия. Областники и 
сами признавали, что сибирские вопросы могут быть решены 
только с изменениями во всей России. Будучи по политическим 
воззрениям ближе к народникам, они видели их заслугу в поста-
новке крестьянского вопроса. К этому вопросу требовали присо-
вокупить вопрос инородческий (приравняв его к крестьянскому)14.  

В 1892 г. в статье «Обрусение инородцев и задачи обруси-
тельной политики» уже упомянутый нами профессор И.Н. Смир-
нов писал: «Перед глазами либералов… носится европейский иде-
ал федеративного государства на основе полной свободы в разви-
тии каждой народности… Они непрочь сочинить самобытныя 
культуры у телеутов и орочонов»15. Ссылки в тексте статьи по-
казывают, что одним из основных объектов едкой критики был 
Ядринцев (его книга «Сибирские инородцы» вышла за год до этой 
публикации, кроме того, он и впрямь много писал о тех же теле-
утах и ничуть не меньше о принципах федеративного устройства). 
Так что, говоря о либеральных «сочинителях культур», Смирнов 
недвусмысленно  намекает на Ядринцева. 

Что ж, если помнить, с каким азартом Ядринцев говорил об 
обнаруженной им в тайге культуре «лесника», или помещенные в 
«Восточном обозрении» рассуждения о монгольском кочующем 
университете, который даст возможность совместить кочевой быт 
монголов с новыми формами образования и культуры, то в сочи-
нительстве культур Ядринцеву, может, и не откажешь. (Реестр 
«культур» у него широк и разнообразен16. В нем, правда, к удивле-
нию, мы не обнаруживаем словосочетаний «сибирская культура», 
«культура Сибири». Возможно, это связано с парадоксом самоопи-



«Сочинитель самобытных культур»? 

 35

сания, в ситуации которого оказываются областники.) Однако же в 
едкой характеристике Ядринцева у Смирнова стоит сделать акцент 
и на другом понятии – на «самобытности». 

Если к ядринцевской идее культурной самобытности при-
смотреться внимательней, то она обнаруживает ряд смещений. Го-
воря совсем кратко, культурная самобытность маркируется не 
только как «достояние прошлого», а скорее как «достижение бу-
дущего». В сложном и довольно противоречивом представлении 
Ядринцева о цивилизации последняя часто рассматривается как 
сила, способствующая оформлению культурной самобытности. 
Первобытные культуры, в сущности, одинаковы, современные – 
благодаря разному действию цивилизующей силы – своеобразны. 
Цивилизация не губит самобытность, а способствует ей. Област-
ники относили это к Сибири, в прошлом которой они находят го-
раздо меньше самобытности, чем в чаемом будущем17.  

Еще одна любопытная деталь. Будучи человеком своего 
времени, Николай Ядринцев в дискурсе культуры регулярно ис-
пользует понятие «раса». Это понятие находится у него в очень 
своеобразном отношении к «культуре» и «цивилизации», прини-
маемым иногда за одно и то же. Так, говоря о смешении в Сибири 
русского населения с инородцами, он рассматривает последствия, 
которые вытекают из этого: чем уравновесить, спрашивает Ядрин-
цев, некоторое (хотя и не фатальное) «понижение расы», свойст-
венное сибиряку. И отвечает – «повышением цивилизации»18. 
(Мне кажется, эту формулу полезно держать в уме уже потому, 
что в нынешней России «понижение цивилизации» некоторые пы-
таются компенсировать «повышением расы».) 

Представляется, что Ядринцеву – в силу занятого им места в 
общественной ситуации – удалось то, что заслуживает некоторого 
внимания. Понятие культуры для областников перестало быть ар-
хаизованным и отвлеченным, каким оно еще оставалось и в исто-
рико-культурном, и в культурантропологическом дискурсе того 
времени. В силу особой конфигурации, совмещающей требования 
«цивилизации» и «гуманности» с программой «областного пат-
риотизма» и «сепаратизма», возникла новая «комбинация культу-
ры», ее отличало признание множественности, ощущение само-
бытной новизны19 и требование равной доступности. Характерно, 



Ю.А. Асоян 

 36 

что Ядринцев включал в свои интересы занятия по древней и но-
вой культуре сибирских инородцев20. 

Излагая кредо движения, Г.Н. Потанин еще в 1862 г. писал в 
своих письмах и воспоминаниях: «Мы хотим жить и развиваться 
самостоятельно, иметь свои нравы и законы, читать и писать, что 
нам хочется, а не что прикажут из России…» «Областничество 
включает в себя сепаратизм не только в области культуры, но и в 
области политики, за исключением только самого крайнего акта, 
который в обычном языке называют сепаратизмом политическим.., 
областнический сепаратизм не угрожает целостности государства, 
хотя может заходить очень и очень далеко»21. Законно предполо-
жить, что общий для областников круг представлений, задач и 
требований вносил определенные коррективы в систему представ-
лений о культуре. Требование сепаратизма (по крайней мере куль-
турного) – «для себя» – помогало чуть по-новому взглянуть и на 
«культуру», и на «других». Важно, что об этой новой точке зрения, 
с которой отношения культур, государства и общества, церкви и 
религии видятся по-новому, говорили сами областники22. 

 
 

Примечания 
 

1. См.: Шиловский М.В. Сибирское областничество в общественно-
политической жизни региона. – Новосибирск: ИД «Сова», 2008. – 270 с.; Си-
бирь в составе Российской империи. – М.: НЛО, 2007. – 368 с.; Pereira N.G.O. 
The idea of Siberian regionalism in late imperial and revolutionary Russia // Rus-
sian history / Histoire russie. – Los Angeles, 1993. – Vol. 20, N 1–4. – S. 163–178. 

2. Помимо Николая Михайловича Ядринцева (1842–1894) к теоретикам и идео-
логам сибирского областничества можно отнести Серафима Серафимовича 
Шашкова (1841–1882) и, конечно, Григория Николаевича Потанина (1835–
1920). После смерти Ядринцева именно он стал олицетворением сибирского 
областничества. 

3. Если не исключительно, то чаще других его использовал Г.Н. Потанин. 

4. Цит. по: Шиловский М.В. Указ. соч. – С. 39. 
5. Особенно в связи с отмечавшимся в 1882 г. 300-летием присоединения Сиби-

ри к России. В этот год Ядринцев основал в Петербурге еженедельную газету 
«Восточное обозрение», опубликовал книгу «Сибирь как колония» (см.: Яд-
ринцев Н.М. Сибирь как колония: К юбилею трехсотлетия. Современное по-



«Сочинитель самобытных культур»? 

 37

ложение Сибири. Ее нужды и потребности. – СПб.: Тип. М.М. Стасюлевича, 
1882. – 471 с.).  

6. Петри Э.Ю. Антропология: В 2 т. – СПб.: А. Ильин, 1889–1895. – Т. 1: Осно-
вы антропологии, 1890. – С. 108–163. 

7. Петри Э.Ю. Культурные успехи индейцев // Восточное обозрение. – СПб., 
1886. № 4. – С. 1. 

8. Петри Э.Ю. Сибирь как колония // Сибирский сборник. – СПб., 1886. – Кн. 2. – 
С. 83–98. Он же: Наше отношение к народам низшей культуры // Сибирский 
сборник. – СПб., 1886. – Т. 3. – С. 106–127. 

9. Jadrinzew N., Petri E. Sibirien: Geographische, etnographische und historische 
studien. – Jena: Hermann Costenoble, 1886. – 589 S.  

10.  Ядринцев Н.М. Инородцы Сибири и их вымирание // Русская мысль. – М., 
1883. – № 3 (март). – С. 81. 

11. См., например, статью Н.М. Ядринцева «Дикарь перед судом науки и цивили-
зации», представляющую собой отклик на возвращение из Новой Гвинеи 
Миклухо-Маклая (Восточное обозрение. – СПб., 1882. – № 28. – С. 5–6). 

12. См.: Ядринцев Н.М. Русская народность на Востоке (статья первая) // Дело. – 
СПб., 1874. – № 11. – С. 297–340; Он же: Русская народность на Востоке (ста-
тья вторая) // Дело. – СПб., 1875. – № 4. – С. 167–198.  

13. Ядринцев Н.М. Сибирские инородцы. Их быт и современное положение. – 
СПб.: Изд. И.М. Сибирякова, 1891. – С. 154. 

14. Увязку инородческого вопроса с крестьянским и с вопросом о прекращении 
штрафной колонизации Сибири поясняет Г.Н. Потанин: «В работе “Сибирь 
как колония” Ядринцев делает закладку будущего Сибири, является адвока-
том не какой-нибудь одной расы или класса, а адвокатом области как целого. 
Вторую книгу он посвящает ссыльному элементу сибирского населения, в 
большинстве принадлежащего к русскому, т.е. господствующему в колонии 
племени, но не имеющему (видимо) шансов на участие в строительстве бу-
дущего колонии… В третьей книге (“Сибирские инородцы”. – Ю.А.) занима-
ется судьбой инородческого элемента.. Эти два последних элемента по при-
роде своей совершенно различные, имеют одно общее: это два оселка, на ко-
торых пробуется степень гуманности сибирского патриотизма. И ссыльные 
и инородцы одинаково несчастные люди. Чувства, выказываемые ими, ста-
вят сибирского патриота в величайшее затруднение. Гуманные криминали-
сты европейской России, писавшие о ссылке в радикальных журналах, гово-
рили, что только черствое, жестокое сердце может настаивать на отмене 
ссылки, потому что отмена подразумевает замену ссылки ужасным одиноч-
ным заключением в тюрьме. В то же время в тех же радикальных журналах 



Ю.А. Асоян 

 38 

публицисты – дарвинисты, вернее мальтузианцы, писали, что будущее при-
надлежит исключительно высшим расам.., а низшие неблагородные расы са-
мой природой обречены на вымирание. Эти противоречия ставили сибирского 
патриота в неразрешимое затруднение. С одной стороны – подонки русского 
общества, испорченные, нередко озверевшие люди или дегенераты, они разо-
ряют крестьянские дворы.., иногда терроризируют население целых волостей, 
а сибирским патриотам внушали: «Не выталкивайте их из своей страны… 
Покорите их своим милосердием, перевоспитайте гуманным отношением к 
ним и они будут добрыми гражданами вашей родины. С другой стороны – ди-
кари, которые смотрят на вас кроткими детскими глазами, которые поражают 
путешественников своей феноменальной честностью и своими райскими пра-
вилами общественной жизни... А сибирским патриотам говорили: “Плюньте 
на них! Предоставьте их той жестокой участи, какая им предназначена… Им 
не суждено иметь будущего, им предоставлено только послужить удобрением 
почвы, на которой должна возникнуть и развиться жизнь более счастливой 
расы”. В камерах сердца сибирского патриота давалась очная ставка петер-
бургскому гуманисту криминалисту с петербургским мальтузианцем» (Пота-
нин Г.Н. Областническая тенденция в Сибири. – Томск: Типо-литография Си-
бирского тов-ва печатн. дела, 1907. – С. 48–50, курсив мой. – Ю.А.) 

15. Смирнов И.Н. Обрусение инородцев и задачи обрусительной политики // Ис-
торический вестник. – СПб., 1892. – № 47. – С. 753. 

16. У Ядринцева обилие «номинаций» культуры, в числе которых есть и «заво-
дская культура» и «культура промышленности» (Ядринцев Н.М. Чем мы по-
корили Среднюю Азию // Сборник избранных статей, стихотворений и фелье-
тонов Н.М. Ядринцева. – Красноярск: Изд-во журн. «Сибирские записки», 
1919. – С. 119–120.  

17. «Прошлое Сибири открывает… невежественное состояние и отсутствие 
самобытной жизни… В будущем наши надежды... Настает время, когда она 
должна предъявить свои права на цивилизацию» (Ядринцев Н.М. Сибирь в 1-е 
января 1865 года // Сборник избранных статей, стихотворений и фельетонов 
Н.М. Ядринцева из газ. «Камско-волжское слово», «Сибирь», «Восточное 
обозрение» за 1873–1884 гг. – Красноярск: Изд-во журн. «Сибирские запис-
ки», 1919. – С. 5). 

18. «Ревнители цивилизации и неприкосновенности славянской расы уже указы-
вают нам опасность понижения расы и потери ее лучших качеств…» (Восточ-
ное обозрение. – СПб., 1882. – № 28. – С. 3). «Чтобы уравновесить потерю 
наших культурных и расовых черт на азиатском Востоке, – читаем в “Восточ-
ном обозрении”, – тем необходимее становится поднятие гражданственности, 



«Сочинитель самобытных культур»? 

 39

просвещения и способствование гражданскому росту передовой колонии, и 
устранение всех задержек и препятствий этому развитию [Внутренний вос-
точный вопрос // Восточное обозрение. – СПб., 1882. – № 10. – С. 3. См. так-
же: Ядринцев Н.М. Русская народность на Востоке (статья первая). – С. 239–
240].  

19. Ядринцев так вспоминал и о своих чувствах по возвращении из Петербурга в 
Сибирь: «Пусть другие любят то, что облюблено, мы будем любить то, что 
покинуто, что доселе не находило человеческого отзыва… Что мне эта старая 
каланча, этот разрушенный театр прошлого, когда я видел, что здесь создает-
ся палладиум будущего. Все преображалось в моих глазах… (Ядринцев Н.М. 
Сибирские литературные воспоминания: Очерки первого Сибирского земля-
чества в Петербурге. – Красноярск: Союз областников-автополимистов, 1919. – 
С. 26–27). 

20. Ядринцев Н.М. Отчет о поездке в Восточную Сибирь в 1886 г. для обозрения 
местных музеев и археологических работ. – СПб.: Изд. Имп. русского геогр. 
об-ва, 1887. – С. II. 

21. Потанин Г.Н. Письма: В 5 т. – Иркутск: Изд-во Иркутского ун-та, 1987. – 
Т. 1. – С. 59. – Он же: Воспоминания // Литературное наследство Сибири. – 
Новосибирск: Зап.-Сиб. кн. изд-во, 1983. – Т. 6. – С. 210.  

22. См.: Восточное обозрение. – СПб., 1882. – № 10. 
 

 
 
 



 

40 

СОЦИОЛОГИЯ КУЛЬТУРЫ 
 

 
 
 
 
 
 
 

Л.Д. Гудков 
 

СОЦИОЛОГИЯ КУЛЬТУРЫ:  
НАУЧНО-АНАЛИТИЧЕСКИЙ ОБЗОР 

ТЕМАТИЧЕСКОГО НОМЕРА  
«КЁЛЬНСКОГО ЖУРНАЛА ПО СОЦИОЛОГИИ  

И СОЦИАЛЬНОЙ ПСИХОЛОГИИ»* 
 

Аннотация. В обзоре анализируются различные подходы и 
концепции социологии культуры, идеи, результаты исследований 
и задачи, стоящие перед ее исследователями. Основное внимание 
акцентируется на истории понятия социологии культуры, ее зада-
чах, анализе отдельных сфер культуры, методике социологии 
культуры. 

Ключевые слова: социология культуры, культура, цивилиза-
ция, общество, человек, образ мира, культурный образец, ценно-
сти, нормы, культурное наследие, субкультура, повседневность, 
образование, культурантропология. 

Annotation. Different approaches and concepts of sociology of 
culture are considered in the text. Much attention is given to the histori-
cal aspect of the sociology of culture, its goals, and to the analysis of 
the special spheres of culture and to its methodology. 

Keywords: Sociology of Culture, culture, civilization, society, 
person, cultural pattern, values, cultural heritage, subculture, everyday 
life, education, cultural anthropology. 

                                                            

* Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie. – Köln: Opladen, 1979. – 
Jg. 31, H. 3. – S. 393–639. Schwerpunktheft: Kultursoziologie. 



Социология культуры 

 41

Общая характеристика. Журнал представлял собой наибо-
лее авторитетное в ФРГ периодическое издание в области социо-
логии. Основан в 1921 г. одним из патриархов немецкой социоло-
гии Леопольдом фон Визе, представителем «формальной социоло-
гии», и выходил до 1934 г. под названием «Кёльнские ежеквар-
тальные выпуски по социологии», причем первые два года под на-
званием «Кёльнские ежеквартальные выпуски по социальным нау-
кам». С приходом к власти нацистов массовая эмиграция и внут-
ренняя оппозиция немецких социологов фашистскому режиму1 
сделали неизбежным закрытие журнала. Он начал фактически за-
ново выходить с 1948 г., вначале под редакцией Л. фон Визе, после 
войны в течение ряда лет бывшего президентом Немецкого обще-
ства социологии, объединившего всех социологов Западной Гер-
мании, а затем (и до настоящего времени) под руководством одно-
го из крупнейших немецких социологов Рене Кёнига под нынеш-
ним названием. 

Высокий профессиональный уровень публикуемых теорети-
ческих и методологических работ, богатый и разнообразный мате-
риал эмпирических исследований, глубокое понимание значения 
интеллектуальных традиций немецкой философии и  социального 
познания, постоянное внимание к новым идеям и социальным 
движениям, а также перманентный критический анализ как собст-
венных публикаций, так и других периодических изданий в этой 
области, сделали журнал одним из лучших профессиональных из-
даний этого типа в мире (может быть, одним из трех-пяти социо-
логических журналов такого класса, к которым можно было отне-
сти также «Американский журнал по социологии» («American 
journal of sociology»), «Американское социологическое обозрение» 
(«American sociological review»), «Британский журнал по социоло-
гии» («British journal of sociology»), а также «Социальные силы» 
(«Social forces»).  

Журнал сумел собрать вокруг себя практически всех веду-
щих социологов Западной Германии. На его страницах прошли 
решающие для истории современной немецкой да и всей зарубеж-
ной социологии и социальной философии «дискуссии о ценно-
стях» (1959–1965); «Спор о позитивизме» (главным образом меж-
ду Т. Адорно, Ю. Хабермасом и К. Поппером и Г. Альбертом), 
дискуссии об идеологии, о творческом наследии М. Вебера, наи-



Л.Д. Гудков 

 42 

более значительном социологе ХХ в., многочисленные обсужде-
ния теоретических и методологических проблем социологии и ее 
различных парадигм. 

Журнал отличает высокая теоретическая культура анализа, 
постоянное обращение к истории дисциплины и дальнейшей раз-
работке ее проблем. Часто журнал сам является инициатором тех 
или иных направлений социологической работы. 

Он выходит раз в три месяца, годовым объемом свыше 800 
страниц. Кроме того, начиная с середины 1960-х годов ежегодно 
выпускаются приложения (специальные выпуски – Sonderhefte), 
посвященные какой-либо одной проблеме, которые готовят веду-
щие специалисты в этих сферах: по таким проблемам, как социо-
логия общины, школы, семьи, искусства и литературы, а также 
социальной политики, социальным аспектам планирования, воен-
ной социологии, социологии и социальной истории, социологии 
знания, социологии языка, медицины, выборов, спорта, религии, 
юношеской преступности, мобильности и стратификации и т.д. 
В нем постоянно публикуются  ведущие зарубежные специалисты 
по самым различным проблемным сферам (Т. Парсонс, Р. Бендикс, 
Р. Мертон. Р. Хилл, Д. Мартиндейл и др.), материалы конференций 
или съездов Немецкого общества по социологии или Всемирных 
социологических конгрессов. 

Данный выпуск журнала открывается «Введением: К вос-
становлению социологии культуры», написанным профессора-
ми Вольфгангом Липпом (Вюрцбург) и Фридрихом Х. Тенбруком 
(Тюбинген). 

Если исходить из сути дела, а не из появления соответст-
вующего термина, то социология культуры возникла одновремен-
но с самой социологией, поскольку осмысление общества с самого 
начала включало идею о том, что «социальное обосновано также и 
культурно». Э. Дюркгейм, Г. Зиммель, М. Вебер, как и наиболее 
известные и авторитетные американские социологи, исходили из 
факта, что социальные условия, значения, связи, структуры вклю-
чают артикуляцию или символы культурных значений, ценностей 
и т.п. Даже у Т. Парсонса представления об обществе как о соци-
альной системе зависят – и генетически, и систематически – от 
предпосылки, что всякое общество имеет определенную культуру 
(или оно есть сама культура). 



Социология культуры 

 43

В настоящее время социология переросла границы и основа-
ния, намеченные и определенные классиками. И институциональ-
но, и теоретически она стала самостоятельной сферой познания, 
выработав свои рафинированные системы понятий, вопросов, ме-
тодов. 

После всех дискуссий о структурной теории общества, абст-
рактных таксономиях, редукционистских схемах социальных сис-
тем и т.п. выдвинутая еще Зиммелем и Вебером, а затем поддер-
жанная и другими социологами идея социологии как «науки о дей-
ствительности» представляется в настоящее время единственно 
надежной и результативной. Анализ культурных значений соци-
альных структур как систем действия, а стало быть, понимание 
смыслового содержания, принятие его как основание последую-
щей генерализации и объяснений любого рода – наиболее пер-
спективный вариант развития дисциплины. Однако даже созна-
тельное указание этой теоретической традиции в социологии и по-
стоянная проработка наследия ее основателей не избавляют от не-
обходимости старательного определения сегодняшней социологи-
ей культуры своих задач. Наследие классиков – это не четкая про-
грамма а, скорее, регулятивная идея теоретического и методологи-
ческого познания. 

Сознание этого вызвало интерес к кругу проблем и рабочих 
вопросов, которые составили основу данной публикации. Впервые 
они были обсуждены на встрече заинтересованных лиц, организо-
ванной В. Липпом в «Центре междисциплинарных исследований» 
(Билефельд, 1976), а затем продолжены в Тюбингене в 1977 г., где 
была подготовлена конференция, проведенная в Билефельде 
в 1978 г. 

Различные подходы и концепции социологии культуры, 
идеи, результаты исследований в отдельных предметных сферах 
образовали известное единство воззрений исследователей – участ-
ников данных встреч, представленное уже в перечне вопросов од-
ного из рабочих комитетов XIX съезда немецких социологов.  

Социология культуры исходит из того, что при данной си-
туации она не столько предмет какой-то специальной дисципли-
ны, сколько специфическая точка зрения, позиция, требующая 
принятия во внимание действительности культуры в общей социо-
логии. «Социология культуры, конечно, не должна ограничиваться 



Л.Д. Гудков 

 44 

задачами, которые вырастают из признания того факта, что куль-
тура может формироваться, объективироваться и дифференциро-
ваться в каких-то частях социальной жизни, она не должна засты-
вать в изолированном рассмотрении какого-то сектора, характери-
зуемого в соответствии с обиходным словоупотреблением понятия 
“культура”, тем самым молчаливо подтверждая объективность 
этой расщепленности и дифференцированности. Она нацелена, 
скорее, на образцы значения, которые – эксплицитно или импли-
цитно – придают действию через сферы наличного бытия и ин-
стинкты в качестве предпосылок и интенций – определенность и 
смысл» (1, с. 395). Она хочет знать, как, где и почему образовались 
и образовываются подобные идеи, значения и ценности, какая 
символическая форма и какая содержательная логика им прису-
щи; какие силы реализуют их в действии индивида; посредством 
каких социальных институтов и в каком общественном развитии. 
Она хочет знать также, какие традиции введены в действие, кто их 
сохраняет и поддерживает, а также – какие новые идеи и значения 
возникли или вводятся ими в игру и кем. 

Вместе с тем она имеет дело с образами действительности, 
посредством которых человек только и может фактически опосре-
довать свои влечения и потребности. Речь идет при этом, во-
первых, о множестве групп, которые живут культурой, которые ее 
транслируют или репрезентируют, а во-вторых, всегда – о куль-
турно-трансформирующей или культуроформирующей интелли-
генции, которая представляет и продуцирует решающий образец 
«изложения действительности», ее интерпретации и овладения 
действительностью в соответствии со структурой, установлениями 
и ориентациями групп, в которых она локализована, и в соответ-
ствии со средствами и инструментами, которые имеются у них в 
распоряжении, а также в соответствии с «осями и альтернативами» 
их образов мира, структурами идентичности и лояльностями, со-
циальной и духовной природой идеального и реального, а также 
исторических и ситуативных обстоятельств, имеющих в целом ха-
рактер кардинальной значимости. Именно эти и вытекающие из 
этого проблемы и составляли ядро социологии культуры. 

Поэтому социология культуры должна решительно откло-
нять всякую попытку субстанциальной реификации культуры. 
Действительность, с которой она соотносится, не представляет со-



Социология культуры 

 45

бой какого-либо замкнутого целого, которое могло бы быть систе-
матически описано из некой единой точки или определенной по-
зиции. Даже внутренняя и динамичная логика взаимосвязи систем 
культурных значений, как показывают статьи данного номера, ос-
тается принципиально открытой и многозначной. 

В качестве «науки о действительности» социология культу-
ры не может субстанциально разводить структуру и культуру. Она 
ставит своей задачей постигать общества в их историческом и 
культурном своеобразии, а не только в их структурной всеобщно-
сти. Она хочет быть опытной наукой, но именно поэтому не ог-
раничивает ни понятиями, ни методами поле своих опытных дан-
ных и фактов. Другими словами, методически она организована 
интердисциплинарно, т.е. не ограничивается исключительно инст-
рументарием эмпирического социального исследования. И само 
собой разумеется, хотя может быть все же нелишне отметить, что 
опытная наука, которая воспринимает общество и как структур-
ную, и как культурную реальность, не идентична с каким-нибудь 
учением о культуре или критикой культуры, т.е. не включает ак-
сиоматических представлений о каком-либо нормативном составе 
культуры.  

Основное теоретическое значение идей, изложенных в рабо-
тах данного тома, определяется содержанием центральной в этом 
номере статьи Ф. Тенбрука2, не только диагностировавшего про-
блемную ситуацию в социологии, но и связавшего ее развитие с 
фундаментальными социальными процессами. 

Задачи социологии культуры. В социологии господствует 
мнение, что «общество» определяется внешними членениями и 
классификациями, которые в явлениях социальной жизни пред-
стают как структуры. Рутинные социологические исследования 
базируются в определенной мере на предпосылке отождествления 
общества с его структурой, т.е. описывая структуры, полагают, что 
изучают общество. В этой распространенной концепции отсут-
ствует понимание значения культуры как самостоятельной вели-
чины. Социология, ограничивающаяся лишь анализом структур-
ных фактов, оказывается в опасности быть «недействительной» 
теорией. Нынешний «кризис» социологии и есть выражение уси-
ливающегося разочарования в этом содержании ее теорий, лишен-
ном действительности. 



Л.Д. Гудков 

 46 

В этой ситуации высшей задачей социологии культуры явля-
ется необходимость вновь осознать значение полноты атрофиро-
ванной и подавленной действительности и освободить понятие 
общества в социологии от того «жалкого состояния», в котором 
оно оказалось вследствие привычной редукционистской фиксации 
на структурах. 

Общество и культура – необходимые исследователю срезы 
действительности, которые пронизывают всю структуру социаль-
но-научного объяснения и категориально дополняют друг друга. 
Сегодня следует выдвигать на первый план не социальную обу-
словленность культуры – обстоятельство, вполне очевидное для 
современного социолога, а культурную обусловленность и значе-
ние социального происходящего, социальных процессов. Социо-
логия культуры не может исходить из допущения принципиально-
го доминирования культуры, но не может и коснеть в утверждени-
ях, что только «общество» есть подлинно или собственно реальное 
(2, с. 400). 

Выявить и продемонстрировать общность и единство про-
блем социологии культуры – задача настоящей статьи. Язык не 
дает однозначного определения того, что такое «культура» (и этот 
факт сам по себе является первостепенной социологической про-
блемой, как и необходимость объяснить, почему общества весьма 
поздно были принуждены понимать себя посредством такого объек-
тивизирующего понятия как «культура»). Во всяком случае данное 
понятие (или его непосредственный эквивалент) – специфически 
европейский продукт последнего столетия. Оно многозначно, бо-
лее того, его интерпретация чрезвычайно сильно варьируется в 
разных странах. Ясное понимание недостаточности научного оп-
ределения состава «культуры» вследствие отсутствия связи между 
явлениями, которые мы характеризуем как «культурные», а также 
из-за неопределенной генерализации качеств этого понятия позво-
ляет формулировать это как важнейшую проблему социологии 
культуры. Культуру следует понимать «не как субстанциальную 
сущность, но, скорее, как живое явление. Она должна быть не спе-
циальной предметной областью, а систематически включать свои 
факты в общую перспективу». Из бесконечного перечисления и 
называния разнообразных культурных фактов еще не возникает 
социология культуры. Очерк логики, в соответствии с которой 



Социология культуры 

 47

развертывается здесь «культура», позволяет сделать ряд набросков, 
топология которых может сделать очевидной взаимосвязь ее про-
блем, в чем, прежде всего, и нуждается социология культуры (ос-
тавляющая в стороне «общественное» как некую «автаркическую 
автономную сферу»).  

Взаимосвязь культурных явлений. Ввиду отсутствия од-
нозначной и живой традиции работа социологии культуры стоит 
перед необходимостью увязать ее многочисленные задачи – и это 
ее первая трудность. Что общего между такими разнообразными 
явлениями и сферами культуры, как «примитивная культура», 
«политическая культура», «субкультура», «производство культу-
ры», «трансляция культуры» и др.? Можно поставить вопрос ина-
че: не что является общим для всех этих культурных явлений, а 
почему «культура» выступает в стольких ипостасях? Ответом на 
него могло бы стать развертывание тезиса: множественность 
культурных явлений есть следствие признания единства общих 
обстоятельств, проистекающих из своеобразия действия, которое 
делает людей культурными существами (и что не может быть ре-
дуцировано ни к природным дарованиям или совокупности по-
требностей, ни к рассудку, ни к способности оптимальной адап-
тации к внешней среде и т.п.). 

Это представление и понимание культуры проходит через 
все ее концепции от Гердера до Кассирера, Плеснера или Гелена. 
В качестве «культурного» следует рассматривать целостное дейст-
вие (следовательно, также чисто целевое действие или представ-
ляющееся наблюдателю чисто внешним поведение), включенное в 
мир символических значений, в которых живет и действует чело-
век. Благодаря этому антропологическому понятию человека как 
культурного существа берется и заключается в скобки значимость 
всех стародавних «влечений», «предрасположенностей», «способ-
ностей», все равно, к чему бы они ни относились – к воле, рассуд-
ку или желанию внутреннему или внешнему, духу и телу, и к ко-
торым рутинно редуцировалось объяснение действия. 

Только благодаря подобным значениям человек создает се-
бя, конституирует свой мир, самость и общество. Поэтому также 
человек лишь весьма условно может получить (осмысленное) 
представление о значениях своих действий, и еще меньше – власть 
над ними. Они лишь условно и ограниченно артикулированы в 



Л.Д. Гудков 

 48 

мимической, ритуальной или культовой практике и столь же огра-
ниченно доступны вербальному постижению действий, поскольку 
«предданы» ему. Хотя всякая культура конституирована посредст-
вом символических значений, но содержатся они в действии и его 
предметах имплицитно. Действие возвышается над внешним «ме-
ханическим» поведением посредством значений, которые освобо-
ждены от всего предметного и только благодаря этому становятся 
действительными, релевантными для человека. Этот пункт, поме-
чающий водораздел между «материальной» и «нематериальной» 
культурой, методологически должен сохраняться, поскольку кон-
ституирующая сила модальности значений выходит за рамки не-
посредственных потребностей. Порядок внешнего действия зави-
сит от порядка внутреннего, а аналитически это предполагает и 
требует соответствующего строя объективаций значений. Именно 
это обстоятельство позволяет находить культуру везде, где живут 
люди. 

При этом, конечно, социологическое постижение этого зна-
чения не может быть исчерпано характеристикой его идейного со-
держания, а должно, скорее, осуществляться посредством понима-
ния действия, следовательно, через его культовые и ритуальные 
предметы, представления и изображения; в его социальной укоре-
ненности, в проблематике, многообразных элементах его ситуаций 
и в его никогда не преодолеваемой дистанцированности в отноше-
нии к действительности. Вместе с тем и действие также никогда не 
может быть понято в его социальной непосредственности, без уче-
та несущего его культурного образца. 

«В качестве культурного существа человек также “культур-
но способен”; желает культуры и нуждается в культуре. Он обла-
дает культурой, потому что она есть его потребность» (2, с. 402). 
В этой насильственной и принудительной способности создавать 
себя и свою деятельность из идей и ценностей человек постоянно 
становится «собственной загадкой», всегда остается для него точ-
ной и верной классическая формула: человек есть условное, ду-
ховное и нравственное существо. 

Во всех обществах человек предстает для нас не только в ка-
честве творца и вместилища социальных установлений и правил, 
но и в такой же мере наделенным духовными и нравственными 



Социология культуры 

 49

значениями, из-за которых он способен взрывать и изменять на 
любых ступенях развития установления, правила и т.п. 

Общество – «место», где реализуется, делается действитель-
ной способность человека к культуре, где удовлетворяются его 
культурные потребности, без чего он не может существовать. Эти 
символические значения, фиксированные и реализованные в хо-
зяйстве, религии, социальности, нравах, праве, идеи и ценности, 
принимающие характер образов мира, принадлежат к исконному 
знанию народов друг о друге и о самих себе. Поскольку культура 
существует только как совокупность каким-то образом организо-
ванных культурных существ, социальные отношения всегда вынуж-
дены быть культурой, следовательно, развивать для индивидуаль-
ных взаимодействий значения, которыми они конституируются.  

Нынешние социальные науки стремятся дать отчет об обще-
стве как культуре, но фактически работают с концепциями, со-
гласно которым общество располагает собственной культурой. 

Другими словами, культура понимается здесь как характер-
ный образец всего общества в его целостном самопонимании и 
достоверности его социальных преданий и традиций. 

Это всеобщее, соотнесенное с идеей общества понятие куль-
туры разрабатывалось немецкими «науками о духе» со времен 
Гердера и перешло к социальным наукам, для которых общество и 
культура долгое время были взаимозаменяемыми понятиями. Это 
же или подобное ему понимание затем перешло в американскую 
культурантропологию, а далее в структурный функционализм 
Т. Парсонса, будучи имплицировано в таких понятиях, как «куль-
турный образец», «ценностный консенсус», «ценности и нормы», 
«культурное наследие» и т.п. (например, идея «участия в культур-
ном наследии» скрыто присутствует сегодня в понятиях и катего-
риях теории социализации). 

Но с этими отфильтрованными культурной антропологией 
понятиями можно работать лишь условно, так как культурантро-
пологическое понимание предназначено для особых целей изуче-
ния «простых» обществ и не может быть механически перенесено 
на исследования в других культурах. Этот инструментарий нужен 
и важен, хотя и явно недостаточен. 

Культурантропология исходит из предположения о том, что 
культура равно распределена по всему обществу (характерный ис-



Л.Д. Гудков 

 50 

следовательский предрассудок, что «общество – матрица действи-
тельности» (2, с. 404)) и имплицитно всегда присутствует в дейст-
вии. Следовательно, целостная культура общества и повседневная 
культура здесь идентичны.  

Однако подобное утверждение актуально лишь для очень 
простых и недифференцированных обществ. Именно поэтому со-
циологи-эмпирики, принявшие базовые положения этого подхода, 
вынуждены интенсивно разрабатывать понятия «субкультуры», 
«повседневной культуры», «групповой культуры» и т.п., члены 
которых равным образом – носители целостной культуры. 

В высокоразвитых культурах равномерное распределение 
культуры отсутствует. Например, имеют место явления «репрезен-
тативной культуры», основанной на социальной дифференциации 
культурного наследия. Культура систематически представлена и 
фиксирована в эксплицированных учениях и объективациях и яв-
ляется уделом специализированной группы – интеллигенции, 
влияние которой обеспечено частично институционально, частич-
но благодаря ее авторитету, т.е. ее собственному господству, но 
частично – господством других групп. Авторитет интеллигенции 
легитимирован ее духовной компетентностью и превосходством 
мыслимого для данного общества конкретного периода обладания 
всей полнотой фонда культурных значений. Вместе с тем уже то, 
что культура должна постигаться в эксплицированных учениях и 
собственных институтах, дает социологии право и повод говорить 
о секторальном понятии культуры. Исходя из этого, социология 
культуры должна вести изучение культурных сфер, ставших само-
стоятельными, причем вопрос этот имеет еще и другую форму: 
какую роль эти культуропродуцирующие и управляющие культу-
рой секторы играют для общества в целом, какой культурный об-
разец общества в целом выражается в их действии? Иными слова-
ми, культура сама в этой фазе становится и задачей, и проблемой 
определенных социальных групп. Между интеллектуалами и выс-
шим слоем формируются определенные типы «репрезентативной 
культуры», которая в различных степенях воспринимается и 
транслируется также и «народной культурой», что является толч-
ком к дальнейшей социокультурной дифференциации. 

Таким образом, условный момент перехода «культуры» из 
состояния простой традиции (предания) в многообразные формы 



Социология культуры 

 51

саморефлексии и объективации сопровождается структурировани-
ем собственных институтов, становится (объективно и субъектив-
но) задачей и проблемой образования. Общество, вследствие пре-
доставления ему авторитетных и дифференцированных состав-
ляющих культурного наследия, принуждается к закону: «приобре-
тай культуру, чтобы ею владеть». Этот обязательный принуди-
тельный характер культурных объективаций объясняется не толь-
ко тем, что знание культуры становится чисто специализирован-
ным, прежде всего – техническим – знанием специалистов, но и – 
что не менее существенно – необходимым, общим для обществен-
но важного слоя ее производителей, хранителей, представителей 
(тех, кого однажды назвали «буржуазией образования») репрезен-
тативным знанием. Процесс, давший дальнейшие направления 
развитию и специализации институтов образования, породил мас-
су последующих проблем. Форма передачи этого знания (в самом 
широком смысле – школьного учения) вступила вместе с тем в 
противоречие с предполагаемой идеологической ролью этого зна-
ния, его характером всеобщности. Культурное знание преврати-
лось в отдельный от действия (и тем не менее ставший неизбеж-
ным для него и необходимым), транслируемый и переживаемый 
образец действия. Только благодаря личному усилию освоения, 
духовной интернализации индивид может сделать знание собст-
венным пространством действия, и общество, сформированное в 
культурных объективациях, может сохранять себя. 

Культура как субъективная задача и вместе с тем как про-
цесс (описанный Зиммелем в «Понятии и трагедии культуры»)3 
возникает именно здесь. Для социологии культуры, имеющей дело 
со всеобщими образцами значений социального действия, сово-
купность этих проблем означает признание необходимости рас-
крывать многообразие постоянных изменений гештальтов общест-
ва и культуры. А это значит, что культура может быть представле-
на в имплицитной или эксплицитной формах – исторической, то-
тальной или групповой, с различной степенью дифференцирован-
ности и институционализации. Здесь она – культура письменной 
традиции, там – проблема и задача. Социология культуры должна 
осознать это изменение образа ее предмета. 

К истории проблемы. Социология имеет дело не только со 
структурными фактами, но и фактами культуры как игрой сверх-



Л.Д. Гудков 

 52 

индивидуальных сил. С момента своего возникновения и до не-
давнего времени понятие общества обнимало собой все явления, 
относящиеся к определенной исторической целостности, стране, 
периоду и т.п., т.е. выступало синонимом культуры. Только в те-
чение XIX в. это понятие сузилось до собственно «общественно-
го», т.е. совершенно определенных явлений социального взаимо-
действия. Последовательная радикализация двойного процесса 
абстракции привела исторический конструкт социологической ра-
боты – «общество» – к тому, что он стал собственной и единствен-
ной действительностью. «Общественное» стало ядром реальности, 
конструкт выдвинулся в качестве «действительности», из которой 
уже, как ее эпифеномены, объяснялись все прочие сферы, т.е. в 
качестве идеологических проявлений или рефлексов и отражения 
соответствующих доминантных структур. 

Абсолютизация этого момента явилась причиной того, что 
социология замуровала себя в стенах этой «конструкции знания». 
Ранее единое понимание общества и культуры раскололось на два 
типа знания – социологию и науки о духе (последние включили в 
себя все те значения, которые стали основой процесса образования 
у широкого слоя носителей «культуры»). 

В сегодняшней социологии отсутствует то, что М. Вебер вы-
разительно характеризовал как чувство многомерности ситуаций 
или положений, человеческих мотиваций. Многоплановость смы-
словых образований сегодня сводится социологами к «обществен-
ному», к институтам. М. Вебер постоянно прояснял и подчерки-
вал, что смысл действия уходит в «бесконечность» и неизбежно 
выходит за пределы «общественного». Вытеснение из круга со-
циологической работы понимания значимости этих обстоятельств 
и непропорциональное влияние творчества Т. Парсонса подтвер-
ждают предположение, что редукционистская и редуцированная 
«концепция общества» в современной социологии не пронизана 
ясным и ответственным сознанием общественной власти культу-
ры. Структурный функционализм развивал прежде всего пред-
ставления, что каждое общество производит исключительно инте-
гративную культуру. Предполагаемые как само собой разумею-
щиеся ценности, идеи и нормы могли бы быть в действительности 
чрезвычайно эффективными, если бы структура имела единствен-
ное функциональное значение. Для общества примитивного типа 



Социология культуры 

 53

развитое Парсонсом понятие культуры обнаруживает свою чрез-
вычайную результативность. Это и понятно, так как на структур-
ный функционализм особое влияние оказала американская культуран-
тропология, которая хотя и исходила из круга представлений не-
мецкой традиции «наук о духе», но значительно их трансформиро-
вала и адаптировала применительно к предмету своего изучения. 
Ядро убеждений современных социологов составляет представле-
ние, поддержанное психоанализом, о том, что основой общества 
являются фундаментальные общие ценности и нормы, т.е. культу-
ра, не проблематичная для индивидов. Это значит, что в совокуп-
ной человеческой жизни культура тождественна функциональному 
единству значений, усваиваемых через социализацию, что гаран-
тирует единство понимания и действия.  

Вера в самодетерминированность общества ведет к тому, что 
социология претендует на осмысление истории, хотя о местах 
структурных разрывов, в которых в общество проникает совер-
шенно иная реальность, трансформирующая и взрывающая его, 
она не имеет никакого представления. Более того, у нее отсутству-
ет даже понимание необходимости средств их постижения. Диль-
теевские усилия и призывы сосредоточить внимание исследовате-
лей на анализе культурных систем воспринимаются сегодняшней 
социологией как анафема. От Зиммеля восприняты лишь те прин-
ципы, которые близки плоско трактуемой формальной социоло-
гии, хотя он в первую очередь выдвигал задачи анализа историко-
культурных реальностей. Фактически без внимания остались ме-
тодологические и теоретические подходы и принципы социологии 
культуры М. Шелера и М. Вебера. В социологии М. Вебера до сих 
пор большинство современных социологов видят прежде всего 
наброски предтечи структурной теории, долженствующей постав-
лять лишь верифицируемые гипотезы. Из того, что принесла куль-
турантропология в американскую социологию, в системах теоре-
тических объяснений осталось лишь то, что культура интерпрети-
руется как социальный факт, единственное основание которого – 
служить функционированию общества. 

В этой кастрированной форме обращение к «культуре» по-
степенно превращается в заклинание и спасительные отговорки 
многочисленных «введений в социологию», чтобы тем основа-
тельнее быть забытым. 



Л.Д. Гудков 

 54 

Интерес же представляют статьи, которые выходят за рамки 
привычной социологической скуки и нудности вроде «Введения к 
Платону» Алвина Голднера. Хорошие социологические работы о 
культуре можно найти прежде всего у авторов, которые ничего не 
знают о социологии, вроде Э. Ауэрбаха или Б. Снелла, у литерату-
роведов, историков, теологов, во всяком случае у социологических 
маргиналов.  

Причины снижения значимости культуры. Аналитиче-
ская редукция многомерных проявлений общества к его структу-
рам была результатом многочисленных трудностей и препятствий, 
возникших в методологии и теории социологии.  

Эмпирический характер предмета, кажется, может быть лег-
че констатирован в представляющихся «объективно» постигаемых 
структурных фактах, чем в никогда до конца не преодолеваемой 
неопределенности, текучести и «воздушности» смысловых фактов 
культуры. Общее мнение, следовательно, сводится к тому, что они 
не могут выступать в качестве изолированных переменных для 
построения доступных наблюдению систем культуры в рамках не-
коей генерализирующей науки. Исторически культурные факты 
репрезентированы множеством не допускающих сомнения смы-
словых порядков. Единственным выходом из этого явилась бы 
идея рассматривать структуры общества, элементы которых мож-
но упорядочить в континууме рядов развития. Однако культура 
сопротивляется концепту закономерной науки, все попытки в этом 
направлении заканчивались весьма плачевно. Методический при-
ем сведения к внешнему факту (требование к социальному иссле-
дованию, предъявляемое бихевиоризмом, позитивизмом, натура-
лизмом и т.д., пренебрегающими внутренней стороной действия, 
его символическими значениями, идеями и смыслом) «представля-
ется все же чудовищным». 

Помимо этого есть еще ряд трудностей, осложняющих раз-
работку проблематики культуры в рамках социологии и в конеч-
ном счете определяющих лишь структурные принципы объясне-
ния, т.е. тот или иной вид социального редукционизма. К ним от-
носятся усиливающаяся профессионализация социологии и неиз-
бежная социальная ангажированность. Академическое стремление 
иметь собственный предмет, его классификация и структурализа-
ция объясняются задачами узкопрофессиональной специализации 



Социология культуры 

 55

социологов и требованиями преподавания, что возможно, как ка-
жется в настоящее время, лишь на основе того или иного структу-
рализма. Кроме того, следует учитывать значительное и интенсив-
ное давление практических интересов и обязательств, которое в 
известной степени предопределяет внутреннее проблемное поле 
социологии, зависящей от своих заказчиков (фактически – поли-
тических потенциальных потребителей технизированного и техно-
логического знания). Давление это, в свою очередь, оформленное 
и упорядоченное в виде структурных проблем, определение кото-
рых уже произведено с учетом известных средств их решения, 
предполагает известную социальную ответственность социологи-
ческой работы. 

Таким образом, все эти теоретико-методологические обстоя-
тельства, как и тесная внутренняя связь конституции социологии с 
ее институциональной и академической организацией, в конечном 
счете объясняют гипертрофию значимости структурных принци-
пов объяснения в социологии. У нынешних социологов отсутству-
ет даже простое знание эмпирических фактов культуры, что всегда 
являлось основной задачей и преимуществом традиционных наук 
о духе. 

Конечно, постоянная редукция объяснения к обществу 
сдерживалась признанием значимости ряда других факторов, пре-
жде всего мощнейших социальных и интеллектуальных течений 
времени. Дело социологии изначально было связано с дилеммами 
индустриализации и модернизации, которые навязывает человеку 
общество как решающую матрицу своего наличного бытия. 

Эти, как и некоторые другие моменты, в частности пере-
оценка «материального основания общества», вели к дискримина-
ции традиционной истории идей. Культура, которая для прежних 
поколений выступала в образе постигаемой реальности, приняла 
черты чего-то ирреального и призрачного. В ХХ в. культура поте-
ряла свой ореол и авторитет. Социология же, вместо того чтобы 
констатировать это глубинное смещение общих координат дейст-
вительности, их лишь закрепила. Вместо того чтобы мерить свое 
время, она заимствовала свои мерки у времени (2, с. 411). 

Подъем и закат понятия «культура» как выражение из-
менения культуры. Только XIX век создал понятие культуры, в 
котором она приобрела свою собственную власть и свое собствен-



Л.Д. Гудков 

 56 

ное содержание. Гердер, который был почти полностью забыт в 
Германии и заново открыт лишь за границей как революционный 
мыслитель, разрушил универсалистскую идею прогресса Просве-
щения с помощью знания, был одним из первых, кто заявил, что 
народы обладают и обладали собственными, исторически ставши-
ми и чрезвычайно своеобразными культурами.  

Понятие культуры в XIX в. не было результатом и инстру-
ментом научного исследования. Для этой эпохи оно принадлежит 
истории догм, но также и истории общества: как известно, «куль-
тура» – центральный момент в самопонимании тогдашнего обще-
ства. Перед этим важнейшим фактом сегодняшняя социология со-
вершенно беспомощна. Именно это понимание культуры стало 
основой идеи образования как средства социального подъема и 
карьеры, обеспечением господства через взращивание, воспита-
ние, что впоследствии дало начало представлению о культуре как 
бегству из политики и т.п. Никем не ожидалось, что понятие куль-
туры исчезнет из самопонимания общества, низведется до общест-
венно вторичного обстоятельства культурного производства. На-
против, в этом и виделось изменение в истории общества, решаю-
щее следствие развития общественного бытия. Закат понятия в 
этом столетии – совершенно новая культурная ситуация. 

Первоначальные культурные силы всегда имеют самооче-
видный характер само собой разумеющейся действительности. 
Напротив, утрата этой непосредственности впервые делает воз-
можными и необходимыми такие всеобщие понятия, как религия и 
миф. Точно так же обстоит дело и с понятием культуры, которое 
впервые могло быть образовано только тогда, когда традиционные 
культурные силы вступили в своеобразные и новые взаимоотно-
шения с фондом традиционных значений. В этом качестве – пол-
ной смысловой значимости и эвидентности – понятие культуры 
было соответствующим описанием сил, выдвинувших на первый 
план (вместе с секуляризацией) наследие духовного авторитета 
религии, а также своеобразие подобного бытия человека. Человек 
занимал твердое место в мировом порядке Средневековья, инсти-
туционально защищенное церковью. Потрясения Реформации воз-
ложили на секулярное государство права и обязанности обосновы-
вать в системах светской аргументации место человека как родо-
вого существа, исходя из природы и его разума, и объявили рели-



Социология культуры 

 57

гию частным делом. Философия и наука в качестве неограничен-
ных и независимых сил выступили на равных с верой в претензиях 
на духовное и нравственное руководство человеком и миром. Но и 
они в это время демонстрировали собой характер столь открытой 
самоочевидности и самопонятности, какая свойственна действую-
щей культурной силе, хотя выражалось это в расходящихся между 
собой идейных течениях. Человек стоял между двумя культурны-
ми силами – старыми, близкими ему, и новыми, с которыми ему 
приходилось сживаться. Новым в этой ситуации было то, что 
больше не существовало инстанции, которая могла бы решить 
спор этих сил. Возникла кажущаяся парадоксальной ситуация, ко-
гда продукты, результаты человеческой ментальности вынуждены 
были стать критической инстанцией самого духовного производ-
ства человеческого самоопределения, а модернизация преврати-
лась в собственную тему. Другими словами, место традиции и ре-
лигии заняла культура, от которой ожидали действенной ориента-
ции в мире: объективно – мировоззрения, субъективно – образова-
ния. От этого комплекса вопросов, ожиданий, проблем потянулись 
бесчисленные попытки последовательно превратить эти новые си-
лы в новые религии: религию науки, политическую религию, ре-
лигию гуманизма – образование и т.д. 

Культура была новым духовным авторитетом общества, что 
с необходимостью предполагало образование, шире – участие в 
культуре как предпосылку возможности найти твердые духовные 
основания и практические ориентации в мире. 

Для всего последующего развития национальные культуры 
были значимы в следующих отношениях: из трансформированных 
традиционных укладов, нравов, установлений, исторических рели-
гий, возникающих в Новое время, они образовали, во-первых, се-
кулярное государство, во-вторых, формы светского знания, во-
площаемого в философии, литературе, искусстве, в ряде случаев 
нашедшего кульминацию в «классике». Понятно, что те или иные 
их компоненты содержательно определялись соответствующими 
традициями. Они входили в понятие культуры Нового времени как 
особое подтверждение, доказательство и пример культуры, крите-
рии ее значимости, авторитета и власти. Кроме того, эти секуляр-
ные национальные культуры формировали представление о взаи-
модействии культурных сил, а стало быть, цели их спора и их 



Л.Д. Гудков 

 58 

смысла. Разумеется, национальные культуры весьма различно и 
своеобразно осознавали и понимали себя: в семантике понятий 
культуры или их эквивалентах, различных оттенках интерпрета-
ций нашло выражение историческое и социальное своеобразие 
развития и судьбы этих стран (например, во Франции подобным 
понятием стало понятие «цивилизация»). Вариации нюансов зна-
чения послужили основой выбора соответствующего выражения. 

Вместе с тем уже сама постановка темы «национальная 
культура» как основы деятельности национального государства 
повлекла за собой и ее развитие. Культура стала пониматься не 
только в качестве семантической очевидности, как определенное, 
не нуждавшееся в доказательстве смысловое единство, собствен-
ный образ общества, но и как задача современности (т.е. прежде 
всего как задача и цель политики национального государства, ут-
верждающего символы и значения собственной культуры), а стало 
быть, и как процесс в будущем. 

Таким образом, в понятии культуры соединились не только 
власть традиции, но и идеи эпохи, ее осознание и господствующие 
нравы и обычаи. Осознание этих проблем и их рефлексия дали 
толчок процессу социальной дифференциации и выделению спе-
циализированной группы – светской интеллигенции, ставшей хра-
нителем понятия культуры, или, другими словами, превратившей-
ся в новую инстанцию и общественность («публичность»), синте-
зировавшую высокий ранг старых и претензии новых культурных 
сил. Соответствующее понятие, как и тот или иной оттенок значе-
ния, отразило самопонимание общества XIX в. как культуры, объек-
тивно выразив новую культурную ситуацию. Досовременные об-
щества также могут представляться наблюдателю как особого рода 
ригидные культуры с их образом мира, инвестированные в рели-
гии или мифе, осуществляемые в культуре и ритуале и становя-
щиеся поведением в нравах и обычаях. Можно, соответственно, 
фиксировать едва выделившиеся социальные инстанции, заботя-
щиеся о поддержании и сохранении культуры. 

В отличие от этой картинки современное общество познает 
себя и свое положение только посредством понятия культуры. Оно 
не связано более с авторитетом жестких инстанций и традиций 
(преданий). А это значит, что понятие культуры стало двуликим 
Янусом, двузначным: оно учитывает власть преданий, идей и нра-



Социология культуры 

 59

вов и одновременно оно – культура, т.е. задача и процесс. Этот же 
процесс выражает трансформация и религиозных значений. Соци-
альная реальность этого нового самопонимания объективируется в 
рамках культурного государства в существовании нового образо-
вательного слоя, в споре великих идейных течений, в претензиях 
производителей культуры и в ожиданиях их клиентов. 

Ситуация коренным образом меняется в ХХ в. Произошло 
фундаментальное изменение западноевропейского «гештальта» 
культуры, в течение всего XIX в. стабилизировавшего различные 
напряжения и внутренние изломы противоречащих друг другу сил, 
ценностей, значений. Больше не существует подобного государст-
ва культуры, основанного на гуманистической культуре патрици-
анской буржуазии образования, – академическом слое. Нет больше 
веры в то, что общество в культурном процессе, осуществляемом 
работой культурной интеллигенции, по предначертанному пути 
придет к решению своих вопросов и задач, как нет и соответ-
ствующих социальных носителей, буржуазии образования и госу-
дарства, ставившего своей высшей целью определенную культур-
ную политику. Вместе с ними утратили свою силу и традиционные 
идеи Просвещения. Литературный, художнически-эстетический 
дух прежней культуры (если только не получил политического 
применения) стал либо изысканностью и роскошью бессильного 
эстетического существования, либо голым производством. 

Социально сформированная и политически организованная 
массовая демократия не рассматривает себя больше как органиче-
скую общность, способную и обязанную решать свои задачи как 
проблему культуры. Ее проблемы – это социальные и политиче-
ские вопросы, решение которых предопределено системой соот-
ветствующих механизмов: формированием мнения, компромиссом 
интересов и техническим превосходством деловой компетенции, 
которая властно заняла сцену. Все это способствовало вытеснению 
вопросов культуры из сферы и проблематики социальных наук. 
Однако было бы в высшей степени глупым утверждать, что исчез-
ла культура. 

В этих условиях главный вопрос социологии культуры дол-
жен быть сформулирован так: каким образом сегодняшнее обще-
ство конституируется как культура? Это все тот же «вечный» во-
прос, впервые поставленный М. Вебером, – как, где и кем проду-



Л.Д. Гудков 

 60 

цируются, распространяются и поддерживаются идеи, которые 
только и могут дать направление меняющимся и колеблющимся 
интересам, т.е. наметить цели и легитимировать средства дейст-
вия. Для XIX в. соответствующая группа интеллигенции была 
описана. В ХХ в. Т. Гайгер еще раз попытался определить их для 
современной ситуации и изменившегося положения интеллиген-
ции в обществе. В век массовых коммуникаций и «общества вос-
питания», союзов, плюрализма и политически управляемого про-
изводства культуры и образования группа интеллектуалов больше 
не равнозначна интеллигенции в старом смысле. Соответственно, 
конкретизация указанных выше вопросов должна быть следую-
щей: что есть и как формируется интеллигенция этого нового об-
щества? Каковы ее социальные позиции в структурах социальных 
отношений? В каких идейных течениях она складывается и какие 
продуцируются ею самой? Какие идейные лояльности и социаль-
ные идентичности ею движут? На какую роль и задачи она пре-
тендует? Какой собственной властью она располагает и в связи с 
какими социальными и политическими силами она выступает? Ка-
кие идеи, проблемы и альтернативы она вводит в игру, какими 
идеями она сама конституируется? 

Однако центральной задачей остается все же необходимость 
определить общество как культуру, что неизбежно ведет к вопро-
су о соответствующей интеллигенции, ее социальных позициях и 
духовной продукции. Это не составляет трудностей для до-
современного общества, но для изучения секулярного общества 
Нового времени порождает массу как теоретических, так и мето-
дических и содержательных проблем и коллизий. 

Практическое значение культуры. Вопрос, какую роль иг-
рает культура в обществе, не носит чисто академического характе-
ра. Каждое общество вынуждено считаться с трудностями, кото-
рые могут быть решены лишь культурными средствами. 

В этих условиях изменяющегося общества реалистическая 
социология культуры получает особое значение. Ряд чрезвычайно 
важных социальных проблем (развивающихся стран, миграции, ак-
культурации социальных маргиналов, юношеской субкультуры или 
движения молодежного протеста, элит, терроризма и т.п.) являются, 
по существу, проблемами культуры, т.е. определениями символиче-
ских знаний среды и перспектив действия. И характер этих вопро-
сов крайне трудно скрыть за рутинностью негативных определений, 
вроде «недостаточная или неполная идентичность» и т.п. 



Социология культуры 

 61

Социолог должен уметь разводить процессы политического 
и культурного обобществления, образования органических общно-
стей, что возможно только при рассмотрении общества как куль-
туры. Совершенно особый круг проблем возникает со специфиче-
ским новым культурным гештальтом, с изучением интернализации 
культуры и культурной интеллигенции, возникновением единой 
интернациональной культуры. В наше время формируются не 
только межгосударственные политические и общественные обра-
зования, но и меж- или надгосударственные и надобщественные 
культурные образования. Наблюдается ренессанс и старых рели-
гиозных и культурных наднациональных кругов вроде панислам-
ской культуры. Можно также указать и на феномен международ-
ной культурной интеллигенции вроде писательских элит или на-
учного сообщества. Лучшим примером в этом роде будет деятель-
ность ЮНЕСКО. 

Общества теряют (или уже потеряли) свой культурный им-
мунитет. Идет интенсивный синтез различных культурных насле-
дий и идейных потенциалов прежних своеобразных и националь-
ных, но изолированных культур. 

Однако главное практическое значение исследования куль-
туры получают в ситуациях принятия решения, где необходимы 
выработка и осознание средств против ценностного нигилизма, 
ситуации, которую М. Вебер охватывал проблематикой дискуссии 
о «свободе от ценностных суждений»: прояснение границ дейст-
вия, которое М. Вебер характеризовал как заслон против «сумерек 
богов» ценностей. 

Т. Парсонс не случайно исходил из предпосылки, что всяко-
му обществу соответствует определенная культура, но Зиммель и 
Вебер также отклоняли подобное, схематически реифицированное 
понятие общества. Они ясно видели различные уровни обобществ-
ления, а следовательно, взаимопроникновение, а также взаимное 
отторжение различных социальных образований, которое только в 
некоторых случаях разрешает разложение на отдельные элиты. 

Перед технологическим и развивающимся обществом посто-
янно возникают задачи выбора, которые не могут быть отданы на 
произвол моралистическому децизионизму, а требуют культуроло-
гического и социологического анализа генезиса ситуации выбора, 
учета всех ценностных альтернатив и возможностей, последствий 



Л.Д. Гудков 

 62 

реализации какой-то одной из них. Социология культуры поэтому 
должна ясно осознать тот простейший факт, заново осмыслить его 
открытие, что с секуляризацией культура может существовать 
не только как традиция, предание, но и как задача. 

После того, как социология редуцировала общественные 
проблемы к вопросам структуры, мы нуждаемся в такой социоло-
гии культуры, которая даст возможность осознать, о проблемах 
какого рода идет речь при анализе сегодняшней ситуации в мире, в 
каких процессах она складывается и решается, и какие условия 
определяют взаимодействие различных сил.  

 
Х.П. Турн. Социология культуры:  
К истории понятия дисциплины4 

Среди понятий, которые служат европейским народам для 
самохарактеристики, особое место занимает многозначное понятие 
культуры. Описание стадий осмысления и анализа его проблемных 
сфер, с одной стороны, помогает лучше понять современные кон-
цепции этого рода благодаря воспроизведению процесса их ста-
новления, с другой стороны, позволяет освободиться от части бал-
ласта предрассудков, т.е. точнее осознать операциональную эф-
фективность устаревших категорий анализа. За кажущимися по-
верхностными оттенками исторического или современного узла 
значений понятия «культура» (или – «повседневность») встают 
проблемы концептуализации социологии культуры, ценностной 
нагруженности исследовательского арсенала средств отбора пред-
метных сфер исследования. Это обстоятельство ведет к необходи-
мости для социологии культуры осознать значимость сравнитель-
ных исследований (а стало быть, придает ей в этом отношении ме-
тодический статус). Подобный метод снимает рутинный характер 
с аналитического инструментария и ценностной семантики про-
блем, раскрывая их исторически-конкретный, групповой (в том 
числе и идеологический) ситуативный партикуляризм, а также 
позднейшие наслоения и импликации. Соответственно, автор на-
мечает три комплекса вопросов, которые он обсуждает в данной 
работе. 1. Идея культуры в европейской духовной истории, опо-
средованно представляющая социальную историю (в ее функции 
обусловливания форм человеческого мышления). 2. Понятие ци-
вилизации, синтезирующее реальную социальную историю чело-



Социология культуры 

 63

века и общества и изменения значений культуры. 3. Эти семанти-
ческие проблемные поля (культура, цивилизация) сравниваются с 
историей значений «реальности» (трансформация значений пред-
ставлений о «повседневности»). 

То, в какой степени проблемное сознание, кристаллизую-
щееся в категориях культуры и цивилизации, просматривается в 
сфере повседневности, позволяет понять общие перспективы со-
циологии культуры, поскольку в реальности, лишенной приподня-
тости идеала, особым образом оцененной, а не только в отдельных 
сферах социальной жизни (или в феноменах, отсутствующих в по-
вседневности, таких как литература, изобразительное искусство, 
музыка и т.д.) можно увидеть важные принципы социокультурно-
го формирования. 

Для социологии культуры только в ходе подобных исследо-
ваний материала, имманентного ее повседневности или трансцен-
дирующим ее формам выражения, открывается возможность  об-
рисовать напряженные отношения между этими измерениями, 
можно сказать, что в известном смысле это и является целью ее 
познания. 

Понятие и идея культуры. Как и во многих других сферах, 
античные практика и мышление определили не только решающие 
элементы структуры культуры, но и направления ее дальнейшего 
теоретического осмысления. В идее и понятии «культура» само 
сознание европейского культурного человека кристаллизовалось 
очень рано. Однако античное понимание культуры было еще свя-
зано с отдельным индивидом. Цицерон говорит о cultura animi как 
о готовности формировать и заботиться о духе и душе, развитии 
своих собственных способностей и задатков. В определенной мере 
классическая философия вышла из купели этой идеи и сохранила 
ее, фиксируя в культуре понятие образования и ценности, которые 
должна усвоить и принять личность. 

Однако в Античности это понятие еще имело социологиче-
ски значимую сегрегативную функцию – предполагалось, что 
«культивирование» – постулятивная идея теоретического и прак-
тического формирования жизни, подчинения личностью природы, 
в том числе и своей собственной, – требование и привилегия пол-
ноправных социальных членов общества. В пересечении значений 
семантических полей cultura animi и agricultura ясно видно, где 



Л.Д. Гудков 

 64 

лежит интенциональное ядро античного понятия культуры: зада-
чей культуры является подчинение и господство над природой как 
в самом человеке, так и вне его, забота о жизни в борьбе с внут-
ренними и внешними природными силами. Долгое время понятие 
cultus (в том числе и cultus vitae) было шире, чем cultura, которое 
скорее относилось к духовной жизни. Однако уже в XVII в. через 
ряд промежуточных стадий (например, cultura civilis vitae Ф. Бэко-
на) они окончательно слились. 

В Просвещении понятие «культура» стало мощным инстру-
ментом теоретической и интеллектуальной рефлексии, соотнесен-
ной с социальной действительностью. У С. Пуфендорфа названная 
«культурой» организация «укрощения природы» неотделима от 
социальной конституции, задачей которой она и стала. В дальней-
шем просветители в Германии дифференцировали понятие, рацио-
налистически разводя рассудочную деятельность человека и мир 
чувств. Культура разума стала задачей науки, а воспитание и обра-
зование чувств – делом изящных искусств и литературы 
(И.Г. Зильцер). Тем самым определены предпосылки инструмен-
тальных проблем культивирования. Й.Фр. Аделунг (в 1793 г.) го-
ворит о культуре как об «облагораживании или рафинировании 
целостных духовных и телесных сил человека, или народа», так 
что это слово подразумевает – как и слово «Просвещение» – обла-
гораживание рассудка посредством освобождения его от предрас-
судков и шлифование, облагораживание и утончение нравов. Это 
означало синтезирование в понятии теоретических и практических 
интенций, т.е. оно фиксировало уже ориентации действия на свет-
ское преобразование действительности, аналогичное процессу по-
сюстороннего спасения. Таким образом рождалась «спаситель-
ская» формула, хотя и теологически инспирированная, но тем не 
менее ограниченная секулярными рамками необходимости адап-
тации к существующему. 

Позднее культура, сохраняя субъективный (субъектный) ха-
рактер своего понятия, принимала значения не только культиви-
руемого индивида, но и народа, т.е. получила как личностное, 
микросоциальное, так и макросоциальное измерение. 

Однако вопреки желаниям и чаяниям просветителей немец-
кая реальность крайне медленно поддавалась культивированию. 
На исходе XVIII столетия многие теоретики, поставленные перед 



Социология культуры 

 65

дилеммой либо исчезнуть в идеалистической аргументации, либо 
погрязнуть и столь же неизбежно исчезнуть в прагматических 
компромиссах формирования культуры, «улучшающей жизнь», 
теряли свою проблематику или, как Хр. Гарве, поражались со-
словному иммунитету в отношении культуры феодализма. Более 
последовательными были И. Кант и Г. Форстер, верившие в пре-
одоление пропасти между культурной концепцией и социальной 
действительностью посредством «способствования развитию 
культуры» – процессу, который Кант называл «морализирован-
ным». Реализация последнего предполагала осуществление об-
ширной программы воспитания и требовала трезвого отчета о ха-
рактере сочетания моральной и политической культур. В идеальном 
мире культуры, в котором возникающие политические конфликты 
могли бы разрешаться на основе всех общезначимых ценностей, 
была бы упразднена дихотомия индивида и общества. Этически 
нормированная культура такого рода стилизовалась у Канта в мо-
дель общечеловеческого спасения, в следовании которой члены об-
щества, склонные к морализированию, находили бы равным обра-
зом личное и социальное счастье и удовлетворение. 

Но уже Гердер, скептически относясь к этому проекту, вы-
двинул идею процессуального характера культуры и попытался 
более точно определить место в нем человека. Он полагал, что 
этот процесс не имеет цели в себе самом, а стало быть, не может 
быть однозначно оценен. Наряду с «обогащением» культурой в 
истории становится заметной и «утонченная слабость» человече-
ского рода. Можно было бы достичь гармонического слияния пре-
образования природы и обогащения культуры только благодаря 
взаимной филогенетической и онтогенетической ориентации на 
третий, общий им обоим принцип, следование которому наконец-
то гарантирует «блаженство», искомое всеми, – Гердер назвал этот 
принцип «гуманностью». 

Несомненно, он хотел инспирировать ее религиозным знани-
ем, никогда не отрицал ее нормативный характер. Идея гуманности 
содержит постулятивное обращение, направленное к личному само-
образованию в равной мере как индивида, так и многих. В качестве 
абсолютного религиозно актуализированное блаженство остается 
вечной целью человечества, стадии достижения которой определя-
ются степенью относительной реализованности идеала. 

В истории мышления этот разрыв уже не мог быть заполнен: 
культура перестала быть конечной целью человеческого развития. 



Л.Д. Гудков 

 66 

У Шиллера объективному требованию идеала соответствует эсте-
тическое воспитание, постижение «искусства жизни посредством 
искусства». Сам идеал принял образ «утраченного детства челове-
чества», трансформированного в ви́дение будущего, наивной гар-
монии с природой, полного совершенствования всех человеческих 
потенций. Природа из чисто физически переживаемой превраща-
ется в сферу эстетически формируемую и подлежащую потенци-
ально моральной ответственности, которую культура из объектив-
ной необходимости делает гармонизирующей. Социальный мир, 
бывший ранее принудительным сообществом, обретает характер 
взаимной игры свободных и открытых друг для друга индивидов. 

Позднее Вильгельм фон Гумбольдт, рационализируя форму-
лу бытия и истории Гердера (природа – культура – гуманность) и 
Шиллера (природа – культура – искусство жизни) прочел ее как 
«природа – культура – образование», полагая, что в принципе об-
разования, объединяющем и превосходящем два первых, человек в 
состоянии обрести себя как изначальную сущность, т.е. достичь 
единства личностной индивидуальности и коллективного своеоб-
разия народа. 

Понятие образования, ключевое для всего XIX в., предпола-
гало уже не только теоретическую рефлексию, но и выход в непо-
средственную социально-политическую практику, что ознамено-
валось в 1809 г. основанием В. фон Гумбольдтом Берлинского 
университета и гимназической реформой. 

Реализация проекта этой теории образования, нацеленной на 
то, чтобы охватить все человечество, потерпела полное поражение. 
И вместе с тем, однако, этот опыт доказал, что теория образования, 
которую сам Гумбольдт рассматривал как решающее преодоление 
статичного просветительского понимания культуры XIX в., есть 
важный шаг навстречу реальности. Впредь культура, опять-таки 
только благодаря образованию, сохраняет свой просветительский 
характер и по своим интенциям остается «всеобщей» и «всеохва-
тывающей». 

Таким образом, до начала XIX в. для большинства мыслите-
лей культура была понятием идентификации, наполненной идеа-
листическими проекциями, понятием, которое, конечно же, вряд 
ли могло скрыть свою силу социального регулятива. Но на протя-
жении XIX в. эта оценка значительно изменилась. 



Социология культуры 

 67

В той мере, в какой эта провидимая просветителями культу-
ра осуществлялась не как всеобщая – общественно-тотальная, а 
сегментированно – как культура буржуазного класса, она стала 
предметом социальной критики. «Достигнутая величина реальной 
культуры была рассмотрена под лупой: в фундаментальном изме-
нении перспектив сместился, а затем и изменился сам семантиче-
ский центр понятия культуры, доминирующим тоном при рас-
смотрении идеи и реальности культуры стала не столько постуля-
тивная потребность синтеза, сколько скептическая воля анализа» 
(3, с. 429). Недоверие к миру буржуа, характерное для Маркса и 
Энгельса, касалось в равной мере как институтов политической 
реставрации и технологически индустриальной инновации, так и 
сферы культуры. Буржуазная культура XIX в. была интерпретиро-
вана ими с точки зрения достижения ею стабилизации социальной 
системы, тем самым сохранения классового господства. Будущее, 
возможный дальнейший рост и процветание связывалось у основа-
телей марксизма с переходом политической власти от буржуазии к 
пролетариату. «Здесь в этой революционной концепции, как и в 
реальности буржуазной практики культуры, идея культуры (преж-
де указующая путь) проявлялась в качестве категории следствия, 
окрашенной в тона политики силы и власти» (3, с. 430), т.е. во всех 
отношениях «она оказалась в русле идеологии» (3, с. 430).  

Реакцией на эту «стратегическую диффузию» экономиче-
ских, политических и культурных аспектов образа жизни, не ре-
шившего проблемы антагонизма культуры и государства, явился 
культурный пессимизм и «философия жизни» Ф. Ницше с ее ирра-
ционалистической «переоценкой ценностей» и идеей имманентной 
осмысленности жизненной практики. 

Концепт цивилизации. Материальная и идеальная культу-
ры с самого начала содержали компоненты, выражавшие социаль-
но-иерархическое, сословное сознание их обладателей. Наиболее 
резко, и с течением времени все усиливаясь, это сознание отрази-
лось в истории понятия «цивилизация» и скрываемой им сферы 
реальности. Даже в настоящее время понятие «цивилизация» все 
больше оказывается в конкуренции к понятию «культура».  

Уже в античном Риме обладание материальной и идеальной 
культурой было связано с юридическим, политическим, а следова-
тельно, и экономическим статусом индивида: cultura являлась уде-



Л.Д. Гудков 

 68 

лом лишь civis romanus. Право распоряжения над civitas сохраня-
лось лишь за полномочными гражданами Рима. Ни за вольноот-
пущенниками (peregrinus), ни за рабами не признавались способ-
ности к восприятию культуры. Слово «civitas» служило наряду с 
характеристикой организационной формы римского государства 
обозначением способности человека различать этические объекты, 
добро и зло, т.е. обеспечивало социально дифференцированную 
оценку. Эта тенденция усиливалась тем более, чем более внутрен-
не гомогенизировался в культурном отношении класс имущих и 
тем самым – дифференцировался, дистанцировался от прочих 
групп общества. 

В Средневековье понятие «civilitas» приобрело значение 
консолидированного городского сословия. Посредством его арти-
кулировались также и образ мышления, и воля к эмансипации го-
родской общины. У гуманистов оно получило оттенок, во-первых, 
индивидуалистически-воспитательного качества (от писаний 
Эразма Роттердамского), во-вторых, «социально полноценного и 
приличествующего», того, что значимо для настоящего члена со-
общества, в-третьих, эмансипаторского улучшения, заставляюще-
го оглядываться на предшествующие – индивидуальные или кол-
лективные – стадии развития. Эта концепция сivilitas сохранилась 
и в предании, и в исторических контактах различных стран, про-
шла через символическую и историческую смену языков культур-
ной Европы: от поздней латыни через итальянский к французско-
му, где в семантике civilité стала характеристикой экономически и 
интеллектуально усиливающегося городского сословия. 

Конкуренция с придворной культурой5 за улучшение воз-
можностей общечеловеческих обиходных форм, в процессах соци-
ально-культурной практики сатирического снижения (politesse) и 
установления по отношению к нему критической (т.е. социальной) 
дистанции послужили поводом к семантическому расширению 
поля понятия и увеличению степени его абстракции, т.е. допусти-
ли трактовку понятия «цивилизация» как приобретаемого качест-
ва. Этот горизонт значения зафиксирован уже в XVIII в. физиокра-
том Виктором Мирабо де Ригнети. Хотя во многих отношениях 
семантика понятия цивилизации была тождественна описанию 
культуры у Аделунга, употребление его отличалось ясным осозна-
нием социального характера человека.  



Социология культуры 

 69

Буржуазные просветители во Франции отчетливо видели со-
циальный фундамент этих добродетелей и этой нравственности, 
связывая их с городом как источником и центром начавшейся экс-
пансии цивилизации. Репрезентированную в понятии и идее циви-
лизации культуру буржуа нельзя отделить ни от процесса ее исто-
рического роста, ни от достигнутого состояния городского образа 
жизни до Нового времени. Этот мотив буржуазной эмансипации и 
господства, основанного на распространении как технического, 
так и социального превосходства квазиприродного свойства циви-
лизации, получает свое полное выражение не только у Наполеона, 
но и в социологии О. Конта, к этому времени только что воз-
никшей науке. 

Цивилизация приобретает новое значение тотальной веры в 
науку, в прогресс и поддерживается определенным социально-
политическим устройством. В своем систематическом виде этот 
комплекс идей и значений несколько позднее уже приобретает 
черты профанной наследницы старой теологической идеи порядка. 

Среди просветителей Германии концепция цивилизации вы-
звала известное сопротивление или по крайней мере скепсис, по-
скольку акцент на цивилизирующее воздействие государства явно 
находился в противоречии с идеей внутреннего образования, от-
ветственного морального совершенствования и автономного куль-
тивирования человеческой природы. У основоположников маркси-
стской философии идея цивилизации также вызвала критическое 
отношение. У последователей Ницше, как и у многих других мыс-
лителей, комплекс идей, связанных с цивилизацией, вызвал резко 
негативную реакцию: не принята была не только сама цивилиза-
торская жизненная практика, но и ее теория, формы и методы. 

Поэтому социология культуры в конце XIX в. из-за плохой 
репутации скрытой идеологии господства вынуждена была отка-
заться от своего центрального ценностного понятия – цивилизации. 

Понятие и теория повседневности. Для анализа трансфор-
мации понимания человеком реальности и себя самого не мень-
шее, чем рассмотрение исторического изменения семантики поня-
тий «культура» и «цивилизация», значение имеет слово «повсе-
дневность» (Alltag).  

Ядро его значений также сформировалось в Античности и 
тесно связано с двумя моментами: ежедневно повторяющегося, с 



Л.Д. Гудков 

 70 

одной стороны, и проистекающим из этого – привычного, укре-
пившегося, обычного – с другой. Этот двойной смысл закрепился 
и конкретизировался в средневековых чертах реальности и может 
быть документирован множеством письменных, в том числе лите-
ратурных, памятников этой эпохи (например, рядом фрагментов из 
«Кольца Нибелунгов»). В течение XVI–XVIII вв. произошло рас-
слоение семантики и распределение значений по различным поня-
тийным формам, за которыми закрепляются в одних случаях – 
темпоральные, временные значения, за другими – значения дли-
тельности (durativ) (например, будничное, ежедневное и, в данном 
случае, противоположные им предикаты – праздничный, выход-
ной, относящийся к определенному дню). 

Абстрагирующая интенсификация семантики ежедневного, 
будничного дает обогащенное качество – повседневность, т.е. са-
мостоятельную смысловую и модальную категорию с явно ощу-
тимым оценивающим («снижающим») привкусом реальности. 
У Аделунга появляется уже множество этих генерализованных 
производных: повседневная одежда, будничное блюдо, но также – 
будничный поэт, будничный тон… У Й.Г. Кампе разведение этих 
семантических признаков связывается уже с социально-
экономической иерархией и с различием образов жизни. В одном 
случае будничным, повседневным характеризуется образ жизни, 
стиль и тип мышления, поведения, потребления, обладание и 
обеспечение строго жизненно необходимым набором и количест-
вом благ, вещей, услуг и пр., свойственных низшему сословию, 
которому присущи «обычные» качества скромности, вынужденная 
и привычная умеренность, всегда один и тот же распорядок и ук-
лад жизни, характер потребления и проч., в противоположность 
этому – праздничный, великолепный, роскошный и необычный, 
небудничный образ существования характерен для знати и бога-
тых. Иными словами, в конце XVIII в. реальность и мир значений 
повседневности оказываются в резком контрасте с семантикой по-
нятий культуры и цивилизации. Возникают мотивы дальнейшей 
социокультурной дифференциации времени: надежды на улучше-
ние жизни в будущем связываются с овладением культурой и ци-
вилизацией. В идею культуры включается момент идентифици-
рующей интенциональности, своеобразно организованного време-



Социология культуры 

 71

ни – представления, которое служит основанием для преодоления 
реальности. 

Этот разрыв реальностей – будничной и проективной, вооб-
ражаемой – становится у просветителей поводом для низкой оцен-
ки настоящего. «Будничный» человек превращается в «среднего» 
человека, рядового, естественного, невоспитанного, лишенного 
культуры, и, кроме того, – экономически дискриминированного, 
социально униженного и угнетенного, несамостоятельного. «По-
шлая буржуазная обыденность» часто противопоставлялась либо 
аристократической культуре знати с ее свободомыслием, вольно-
стью, либо, позднее, – романтическому прорыву и эстетизму. 

Этот литературный, критический и философский тон, прояв-
лявшийся как критический контрапункт негативной или снижен-
ной оценки реальности, вскоре стал основой для критической са-
мооценки буржуазного сословия, литературной позой и нормой 
чужого восприятия бюргерского сословия (например, у Жан-Поля, 
под влиянием которого в конце века изменились семантические 
оттенки слова «повседневность» – из оборонительного оно пре-
вратилось в объясняющее. Более того, уже в 1788 г. Адольф фон 
Книгге выступил с программой – облегчить человеку тяжесть «яр-
ма повседневности». Эта программа получила значительный куль-
турный резонанс. 

Таким образом, общая тенденция указывает на последова-
тельное введение семантической и социальной проблематики «по-
вседневности» в круг вопросов, связанных с идеями культуры, со-
ответственно – цивилизации. 

Часто эти аспекты значений повседневности еще более уси-
ливались сближением с «вульгарностью» и в таком виде сохраня-
ются до конца XIX в. 

Но вследствие этого снижения и, стало быть, утраты ценно-
стного потенциала, предмета значительного, достойного для по-
знания и изучения, это понятие специфической формы (а следова-
тельно, и скрытых модусов идентификации) переживания и спосо-
ба оформления социокультурной реальности практически исчезает 
из аналитического арсенала мыслителей, ученых-эмпириков, ис-
следователей культуры. 

Остается вместе с тем несомненной необходимость система-
тического изучения культуры, цивилизации и общества и не только 



Л.Д. Гудков 

 72 

в ограниченной сфере сублимированных духовных образований – 
изобразительных и изящных искусств, музыки и литературы и т.п., – 
но и в предшествующей им реальности, фиксированной в формах 
повседневности. 

Определение перспектив социологии культуры Максом 
Вебером и Георгом Зиммелем. Недооценку обоими мыслителями 
понятия цивилизации можно было бы объяснять как проявление 
их политически мотивированной антифранцузской установки. Все 
же следует полагать, что несмотря на различные трудности, вы-
званные многозначностью понятия культура и напластованиями, 
произведенными в течение всего XIX в. идеологической полеми-
кой и социально-политическими конфликтами, оба исследователя 
отдали предпочтение термину «культура» вследствие его бóльшей 
объясняющей силы и в результате сознательного подключения к 
интеллектуальным традициям самопонимания и понимания куль-
туры, берущим начало в немецком Просвещении и немецкой клас-
сике. Они считали, что понятие цивилизации все же сохраняет 
значительный консервативный актуально-идеологический потен-
циал, которого лишено слово «культура». В сравнении с ним го-
раздо менее историчное (и поэтому допускающее более разносто-
роннее использование) понятие цивилизации рассматривалось ими 
в качестве определенной социальной характеристики, а именно: 
фиксации сегментарно значимых статусов. Для обоих культура 
являлась универсальным понятием формирования, которому при-
сущи бóльшая мера смысловой открытости и аналитической ин-
тенциональности. Оно допускает более точное «схватывание» 
смысловых структур действия и, соответственно, систем социаль-
ного взаимодействия, из которых складывается общество. Кроме 
того, оно предполагает учет соответствующих субъективных норм 
повседневной реальности, что страхует ее как от идеалистической 
избыточности (идеи культуры), так и от суженности концепта ци-
вилизации, социально-иерархически мотивированного.  

М. Вебер использовал в своих работах понятие культуры 
прежде всего для тематизации процесса социокультурной диффе-
ренциации, который определял как формы мышления, так и евро-
пейскую реальную историю, начиная с эпохи Ренессанса и, следо-
вательно, затрагивал также и культурную практику и концепцию 
культуры. Силами, определившими всю специфику европейского 



Социология культуры 

 73

культурного развития и вызвавшими эту дифференциацию (во 
всех сферах жизни), М. Вебер считал рационализацию, бюрокра-
тизацию и в дальнейшем – технификацию и промышленность. 
Разрушая способность к культурной гомогенности (Вебер крайне 
скептически относился к романтизму различных теорий о «куль-
туре Запада», «единстве культуры» и т.п.), процесс дифференциа-
ции вместе с тем производил различные образцы культуры и об-
щества. 

Культура (или как в данном отношении выразился Вебер – 
«культурная общность») таким образом превращалась в осознан-
ную задачу общества, вследствие этого интеллектуально пробле-
матизировалась как в виде излагавших ее соответствующих кон-
цепций, так и зон реальности, формирующихся ими. Это предпо-
лагало постоянную перепроверку и корректировку значимости 
норм, ценностей, обычаев и необходимых ориентиров, т.е. вело к 
созданию институтов, функционирование которых было специ-
ально связано с прояснением смысловых элементов культурной 
системы, сохранением смысловых систем, а следовательно, и с 
систематическим, непрерывным рекрутированием «культурно-
фильтрующими кругами» специфически одаренных индивидов, 
таких как интеллектуалы и художники любого рода. 

Выйдя за рамки национальной культуры, т.е. исторически 
проблематизировав свое понятие культуры, Вебер расширил его 
категориальную значимость. Это потребовало от него совершенно 
формальный и технический концепт культуры фундировать также 
и антропологически, т.е. исходить из субъективно смыслового оп-
ределения культуры, рассматривать все культурные явления как 
феномены конституирования мира, проекции человеческих смы-
словых определений. Своеобразие культурных явлений есть ре-
зультат специфически человеческой интенциональности, содержа-
тельных модальностей человеческого отношения к «действитель-
ности», способности наделения ее смыслом и значением, припи-
сывания явлениям той или иной ценности. 

В его интерпретации и категориальном использовании, сле-
довательно, культура становится центральным измерением чело-
веческого осуществления жизни и смыслополагания. Именно по-
этому культура всегда ценностна, она продуцирует и наделяет мир 
ценностными значениями – «смыслами» (хотя определения и ис-



Л.Д. Гудков 

 74 

ходят – методологически и теоретически – от действующего инди-
вида, разумеется, с учетом корректности познания его исследова-
телем). «Эмпирическая действительность постольку есть для нас 
“культура”, поскольку и тогда, когда мы соотносим ее с ценност-
ными идеями; она охватывает те составные части действительно-
сти, которые благодаря этому соотношению становятся для нас 
значимыми, и только их»6. 

Анализ этого определения культуры выявляет три важней-
ших момента: 1) ни одна сфера жизни из нее не исключается; 
2) благодаря такой трактовке Вебер еще раз подчеркивает взаим-
ный, «со-человеческий» характер обусловленности всех культур-
ных явлений. Культурный мир, будь он продуктивным, дистрибу-
тивным или рецептивным, есть не дело одного индивида, а многих 
или даже всех. То есть в качестве антропологичного момента об-
щего достижения он всегда также и социоморфен; 3) Вебер не ус-
тает подчеркивать, что научная аналитика культуры всегда есть и 
должна быть не только теоретической проекцией практических 
проблем культурного мира, но в силу этого же – также и непосред-
ственным приложением, использованием и разработкой их. 

Такой подход позволяет выделить решающие сферы дея-
тельности, в которых культурный и социальный мир сплавляются 
в нечто единое, где культура становится непосредственной силой, 
формирующей социальные процессы. Вследствие понятой таким 
образом задачи социологии культуры Вебер указывает на необхо-
димость фиксации уже специальных операциональных вопросов: 
какими средствами культуры обусловливаются люди при форми-
ровании своих социальных отношений; какие ценностные идеи и в 
отношении к каким значимым сферам «пространства действия» 
оказываются действенными и релевантными, что осуществляется в 
процессах изменений, какие фундаментальные, обратимые или 
повторяющиеся, социокультурные «констелляции» могут быть 
при всем этом констатированы. 

Одна из важнейших задач дисциплины, по мысли Вебера, 
состоит в научном исследовании всеобщего культурного значения 
социально-политической структуры человеческой общественной 
жизни и ее исторических форм организации. Ее решение наряду с 
обращением к историческому материалу предполагает и требует 
аналитической ориентированности на «действительность» жизни, 



Социология культуры 

 75

учета современной «повседневной жизни». Другими словами, «по-
вседневность» представляет собой фиксированную точку, на кото-
рой строится все социологическое познание. 

Схожим образом и Г. Зиммель рассматривал социокультур-
ные образования, социальные формы как отношения индивидов, 
интерпретируя их в категориях, традиционно трактуемых как пси-
хические состояния или переживания (верность, благодарность, 
кокетство, стыд, конкуренция, такт, тщеславие, мода и проч.). Од-
нако эти формы социального взаимодействия, анализ которых он 
проводил как разбор их смысловых структур, представляют, по его 
мнению, такие взаимосвязи, определить социальную ценность ко-
торых, не выявляя их культурного значения, «модальности их 
формирования», невозможно. Методологически существенным 
оказывалось понимание синхронизирующего, синтезирующего 
характера всякой культуры. Конкретная культура в концепции 
Зиммеля – в качестве синтеза субъективного развития и объектив-
ной духовной ценности – превращалась в многообразие форм опо-
средования субъекта и объекта. Иными словами, процесс аналити-
ческого объяснения мог осуществляться только как определение 
характера взаимодействия «субъективной формирующей воли» и 
«объективно данных образований», структуры опредмеченных со-
циальных форм проявления человеческого сообщества, «значимых 
многих», «значимых других».  

Субъективная культура, таким образом, становится зоной, 
«где сплавляются микрокультурные воли к оформленному прояв-
лению и макрокультурные заповеди, что предполагает весьма оп-
ределенную структуру личности, способную их усвоить» (3, 
с. 440). Другими словами, трактовка культуры Зиммелем получила 
существенный акцент: процессуальность, развитие или разверты-
вание культурой своих потенций. В отличие от широко распро-
страненных мифологизирующих представлений о «единстве» 
культуры (в морфологическом или в социальном плане) работы 
Г. Зиммеля дали возможность фиксировать интенциональные ком-
поненты и конструктивные элементы культуры, выделять также 
такие идеационные образцы, которые репрезентируют смысловые 
компоненты ориентации и действия, т.е. способны служить для 
исследователя своеобразным указателем направленности культур-
ного процесса. 



Л.Д. Гудков 

 76 

Для Зиммеля как социолога наиболее важной темой иссле-
дования и одновременно фундаментальной исследовательской 
схемой, актуальность которой не только не утрачена с течением 
времени, но стала еще более значимой, было исследование много-
слойной обратимости индивида, взаимодействия индивида и об-
щества, структур наличного бытия в самых различных сферах 
жизни общества: наука и денежное хозяйство; проституция и про-
гресс рацио; структура тайного общества и положение аристокра-
тии, борьба и обмен, маргинал и социальная стабильность. Все эти 
предметные сферы рассматривались прежде всего как взаимодей-
ствие личности и социального порядка, складывающееся на основе 
формозадающих ценностей и норм. Причем «имманентно повсе-
дневное» систематически прослеживалось им в отношении куль-
турных модальностей формирования социальной жизни. 

В качестве конкретного примера подобного анализа можно 
указать на небольшую, но богатую идеями работу 1910 г. – «Со-
циология обеда» («Soziologie der Mahlreit»), содержащую анализ 
общественного удовлетворения основных человеческих потребно-
стей (таких, как еда и питье) и высокорафинированных форм 
управления и повседневной техники регуляции микросоциальной 
жизни. Последние вбирают в себя не только семантику культур-
ных предметов, вещей и благ (таких, как тарелки, столы, блюда и 
кушанья), но и социальные формации сидящих за столом, а также 
характер поведения, жестикуляции, мимики, позы, содержание 
разговора, одежды и т.п. ценностные нормы выражения, социаль-
ной дистанции и маркировки, которые в целом и создают ту или 
иную осмысленность будничного или праздничного характера за-
столья, официального обеда или повседневной еды второпях. 

М. Вебера и Г. Зиммеля объединяла уверенность в том, что 
они существуют в переходном культурном периоде, на сломе двух 
значительных эпох XIX–XX вв. Резко ускоряющиеся социальные 
изменения, захватывающие все сферы жизни, парализуют все до 
сих пор значимые уравнения культурной и социальной реальности. 
Вызванный этим умножающийся дефицит генерализуемости идей, 
интуиций, установок, ценностей, символов требовал от них выра-
ботки научных перспектив, которые давали бы возможность осоз-
навать сложность и комплексность возникающих проблем и быть 
подтвержденными симплифицирующими редукциями. Диагности-



Социология культуры 

 77

ческая дилемма, без определения и решения которой и не могло 
осуществиться никакое корректное исследование, формулируется 
так: утрата силы социальной интеграции выступает одновременно 
с ослаблением культурной гомогенности (обе тенденции всегда 
выступают в схожей симптоматике). Эта дилемма заставляла их 
выработать собственные аналитические «добродетели» – рассмат-
ривать культуру как необходимо корреспондирующее понятие к 
понятию общества. Их убеждение в том, что общество обретает 
свои формы только с помощью культуры, вело к поиску ответов на 
задачу первостепенной важности – расшифровывать язык форм 
общества ХХ в., скорость изменений в котором непрерывно воз-
растает. Так как оба они при этом намеренно (и из исторических 
соображений) отклоняли понятие цивилизации, то понятие повсе-
дневности приняло на себя функцию контроля. Импликации жиз-
ненной реальности и весь ход потенциальной аргументации, кото-
рый должен обеспечивать объективность, проверяемость и надеж-
ность социологического познания, не были детально развернуты 
из-за ранней смерти ученых. Однако основные решения и общая 
схема анализа связаны с теми культурными моментами, которые 
Вебер называл «расколдовыванием» традиционных ценностей и 
чью «трагику» часто подчеркивал Зиммель. Реальность ХХ в. да-
вала обоим право на скепсис и пессимизм, и события 1814–1945 гг. 
лишь практически подтвердили их диагноз. 

Современная социология культуры должна с открытыми 
глазами принять этот груз прояснения истории, отчетливо созна-
вая три основные свои максимы: 1) социология культуры должна 
быть исторической, т.е. иметь в качестве своей основы историче-
ский материал; 2) постоянно и систематически прояснять свои 
центральные понятия, определяя их в связи с рассмотренными 
здесь понятиями «культура», «цивилизация», «повседневность» 
(при одновременной проверке результативности веберовских и 
зиммелевских понятий и интерпретаций ими категорий «форма», 
«ценность», «смысл» и т.п.); 3) аналитически прослеживать в со-
временных условиях и обстоятельствах конкретные компоненты 
универсального уравнения «культуры и общества». 

Вместе с тем на вопросы, какими в современной жизни бу-
дут циркулирующие культурные формы регуляции социальных 
отношений, что стоит сегодня за анализируемыми Зиммелем соци-



Л.Д. Гудков 

 78 

альными формами – «честь», «конкуренция», «верность», «стыд» 
или «любовь» и т.п. – ответ может дать лишь эмпирическое иссле-
дование, постановка и характер теоретического выбора и решения 
проблем которого могли бы быть намечены общетеоретическими 
и содержательными работами М. Вебера и Г. Зиммеля. 

 
В. Липп. Типы культуры, культурные символы  

и мир действия: К вопросу о многозначности культуры (4) 
Критически относясь к схематизирующим, аналитически-

конструктивным методам исследования культуры, В. Липп в своей 
статье исходит из следующих теоретических предпосылок: куль-
тура есть элемент и выражение социального «мира действия», 
«текучая жизненная практика», недоступная в своей конкретно-
сти и уникальности никаким объективациям. Именно вследствие 
индивидуальности каждого феномена оказываются малорезульта-
тивными исследования культуры, проводимые как сравнительный 
анализ фаз развития различных «культур», «целей» того или иного 
«культурного движения», как процессуальной схематики или «ло-
гики» развертывания «первичных архетипов» культуры, ее про-
грамм, или как иерархии и интеграции компонентов культурного 
«консенсуса». 

Гораздо важнее, считает он, специализированное понимание 
самих методов сравнения, дифференцирования, а также фиксация 
их «задних планов», «глубинных оснований», т.е. интракультур-
ной структуры, поскольку именно этим определяется многослой-
ная, не временнáя, а «пространственная» упорядоченность культу-
ры. Поэтому он, вполне последовательно, интерпретирует методы 
своего анализа не как абстрактно-аналитические, а как «реально-
типологические», позволяющие схватывать «семантические ге-
штальты» культуры, самозначащие смысловые структуры и взаи-
мосвязи. Подобными медиумами будут «символически-
культурные смыслы действия». Они могут быть предметом науч-
ного знания только благодаря использованию типологических ме-
тодов, ориентированных на постижение смысла действия, т.е. «по-
нимающих, чувственно-предметных», иначе схватывающих изу-
чаемый предмет, чем аналитические процедуры, постигающих его 
во всей полноте конкретности, в качестве определенного культур-
ного значения или структуры данных указаний на интенциональ-



Социология культуры 

 79

ные предметы, формы и способы осуществления действия, значи-
мых фактически, а следовательно, реально фиксированных в са-
мой ситуации действия.  

Развертывание этой темы представляет собой выявление 
«механизмов» или форм, интегративных образцов, синтезирую-
щих различные значения в единый и конкретный, осмысленный 
космос действия. Благодаря им известное семантическое многооб-
разие («действительность») и трансформируется в общество. При 
этом выделяются три группы вопросов: 1) многообразие культур-
ных типов, в которых выступает культура; 2) плюралистическая 
валентность культурных символов; 3) «силовое поле самого мира 
действия», в котором культура становится действительностью. Та-
ким образом, общим в его трактовке является понимание культуры 
как аморфной совокупности плюралистических образцов, тем, 
ценностей и конфигураций действия, являющихся действенными в 
данном обществе, амальгамированного набора семантических об-
разцов и эластичных форм их соединения и организации, которые 
оформляют социальные процессы и их выражение, социальные 
движения. 

При любом изучении общество рассматривается как опреде-
ленное единство: культуры, частей, составляющих групп, стилей 
и т.п. История культуры, культурантропология и проч. рассмат-
ривают культуру как известное и в предельном случае – в прими-
тивных культурах – как относительно закрытое единство, которое 
воспроизводится структурно, выражаясь через присущие данному 
обществу системы организации, господства, родства, хозяйства, 
управления, культ, магию и т.п. Но наряду с нормальным, буднич-
ным, наличным социальным бытием эзотерической культуры, со-
ставленной из множества мельчайших семантических единиц – 
культурных символов, – приходится принимать существование и 
не-повседневной, «эзотерической» субкультуры, например, сект, 
тайных союзов и партий, ядра групповых движений или политиче-
ского подполья. И если «вдруг» наряду с официальными религия-
ми, идеологиями, легитимным господством, общественным мне-
нием, апробированным знанием в обществе раскрывается актив-
ность политической «нелегальной организации», действенность 
пропаганды или коммуникации, базирующейся на «слухах», гно-
стические или мистические способы познания и эсхатологические 



Л.Д. Гудков 

 80 

ожидания, то это может быть объяснимо (если, разумеется, оста-
навливаться только на имманентной эффективности культурных 
образований, их строении) исключительно как многозначность 
культурной символики, ее полярной структуры, имплицирующей 
антитетику «структуры» и «антиструктуры» нормативной общно-
сти значения и его предела (communitas; liminality). (Так, напри-
мер, символ «красный» может означать: ярость, чувственный эрос, 
просто любовь, кровь, борьбу, рабочее движение, надежду на по-
беду, революцию, причем в ряде случаев – что показали, напри-
мер, пертурбации молодежных движений и их идеологий и прежде 
всего – Парижский май 1968 г. – переход от одного к другому 
смысловому наполнению не упраздняет предшествующего, а син-
тезирует их.)  

Функция подобной полярной структуры символа заключает-
ся в исключении смысловых конфликтов, ведущих к параличу 
действия, и тем самым – к деструкции или по меньшей мере к 
аномической эрозии социального порядка. Совокупности, или от-
крытые системы символических значений, образуют повседнев-
ную, рутинную консистентность как макро-, так и микросоциаль-
ных образований, благодаря чему и оказываются столь результа-
тивными в конкретном практическом использовании. Можно ска-
зать и иначе: только там символы сохраняют свое потенциальное 
упорядочивающее, практически релевантное значение, где они ре-
презентированы точно в соответствии со специфическими темами 
в культуре. Задача исследователя, таким образом, заключается 
прежде всего в анализе того множества «тем», из которых состоит 
культура, а также механизмов их согласования и образования того 
единства, что составляет общую смысловую систему, или лучше – 
совокупный процесс развития общества, а значит, и смысловую 
структуру каждого отдельного контекста действия. «Темы» – ос-
новные модальности социальной практики, формирующие силы 
«мира действия». 

Различение «символа» и «знака», обычное в науках о куль-
туре (например, их основополагающее разведение в работах 
В.У. Тернера, в основных моментах восходящее к понятиям сим-
вола и архетипа у К.Г. Юнга), служит в качестве инструменталь-
ной возможности фиксации двух типов культурных значений, со-
ставляющих контекст действия. За «знаком» закрепляются контек-



Социология культуры 

 81

стуально более или менее определенное единство и набор смысло-
вых элементов с относительно жестким и неразложимым составом, 
логической последовательностью и взаимосвязанностью, интуи-
тивной ясностью и достоверностью. Напротив, семантическое по-
ле «символа» не может быть определено столь же четко, благодаря 
чему понятие в качестве символа приобретает значительный смы-
словой потенциал возможных ценностных синтезов, многообраз-
ность и многовалентность. 

В. Тернер выделяет два различных функциональных призна-
ка символических образований: «многоголосие» (Multivokalität) и 
«унификацию» (это противоположение весьма условно, в принци-
пе граница между ними эластична). Подобное разведение является 
всего лишь акцентировкой исследовательского внимания на какой-
то одной стороне исследуемого процесса: увеличение упорядочи-
вающей мощности понятия влечет за собой и ослабление унифи-
цирующих, содержательно определяющих характеристик изучае-
мых феноменов. Напротив, транспонирование «многозначных 
символов» в «мир действия», конкретизация или фокусирование 
целевых или каких-то специальных моментов содержания символа 
означает перевод семантики смысловой структуры «многоголос-
ного» символа в определенное «правило», очерчивающее опера-
циональный порядок проработки соответствующей «культурной 
темы». Однако этот последний процесс (параллельный дефиниции 
«правила») не уничтожает семантические обертоны, пласты или 
аспекты многообразного значения, а определенным образом цен-
трирует их или, как говорит З. Фрейд, вытесняет, «подавляет», ос-
тавляет вне поля внимания, но никоим образом не разрушает и не 
отрицает. 

Иными словами, в системе бесчисленных, постоянных, им-
манентных тектонических процессов в культуре возникают много-
образные формы структур двух типов: «явных» и «антиструктур» 
(или, как еще их называет Тернер, – liminality, т.е. мир запредель-
ных, подпороговых и пограничных значений, которые в фазе кри-
зиса или переходных стадий жизненных процессов – смены стату-
сов, фундаментальных ролей, кризиса идентичности и т.п. – со-
ставляют резервные фонды значений). В устойчивых культурах 
подобные антиструктуры образовывают ядро внебудничной, риту-
альной практики: мистерий, сатурналий, бунтов и восстаний, аске-



Л.Д. Гудков 

 82 

тизма, вытесняемого на периферию социальной практики и соци-
ального пространства, или, например, хиппизма. 

Символы и сложнейшие семантические образования и 
структуры действия образуют своего рода субстанцию и не могут 
быть просто исключены или редуцированы. Процесс символиче-
ского оперирования или практической реализации символического 
значения в действии означает, что всегда какая-то часть семанти-
ческого поля символа, символических элементов уходит из дейст-
вия, смешивается с другими смысловыми компонентами, вытесня-
ется в периферийные сферы, сохраняясь в этих сегментированных 
(вторичной по отношению к прямому намерению действия форме 
социального процесса, цели движения, а значит, и прямой форме 
их осмысления исследователем, возможно, понимания им истори-
ческих и жизненных трансформаций в обществе и культуре) зонах 
в качестве «силовых центров», «носителей энергии» или волевой 
активности наличного бытия. Именно из подобных источников 
исходит возможность наделения реальности смысловым содержа-
нием в случае необходимости использовать резервный потенциал 
смыслов. Благодаря подобным зонам и складываются плюрализм, 
устойчивость и «жизненность» символов, символических систем и 
их внутренней и внешней динамики в культуре. Определенным 
свидетельством этому могут быть повторяющиеся, циклические 
или обратимые процессы и колебания в культуре, в использовании 
символов. Они указывают на постоянные процессы тривиализа-
ции, секуляризации символических образцов прежде доминантных 
значений: религиозных, идеологических, этических – и на их фор-
мальную устойчивость. Одновременно можно предполагать, что 
определенные элементы этих «нормирующихся значений» когда-
то будут выступать в качестве ценностей кристаллизации новых 
идентичностей в обществе. 

Следствием стереотипных приемов обращения в ряде соци-
альных дисциплин со смыслами символов как намеренно создан-
ных, расставленных по полочкам, является разрыв множества 
смысловых полей, и в результате – обедненное гипостазирование 
исследовательских категорий как предметов вещного мира, как 
ограниченных и независимых сущностей. 

Поэтому для социологии культуры важнейшим методологи-
ческим выводом должен быть следующий: «Не дано некой един-



Социология культуры 

 83

ственной культуры; но существуют культурные процессы. Имен-
но они суть медиумы жизни общества: наличного бытия индиви-
дов, социальных активностей, в которые они включены. Институ-
циональные формы и творения культуры в узком смысле всегда 
символически окрашены, постоянно предстают в новых – плю-
ральных, множественных – актах “констатации” – переопределе-
ния значений, т.е. получают каждый раз новое ситуационное 
строение и состав» (4, с. 465). Отсюда вытекает необходимость 
подвергнуть критическому пересмотру – ввиду их многозначности – 
определенные культурологические теоремы Т. Парсонса, А. Вебе-
ра и др. Культура не есть программа (аналогичная биогенетиче-
скому коду). Общество имеет культуру, или лучше: «оно уже есть 
и всегда было Культурой» (4, с. 467). Это означает, что: 1) культу-
ра представляет собой смысловые ресурсы для творческих целей, 
которые преследуют действующие индивиды; 2) эти «смысловые 
силы действия» уже включены в многослойные, структурно-
объективные взаимосвязи, 3) они друг друга перекрывают, пересе-
каются, взаимно проектируют друг друга. «Культура – это хамеле-
он» (4, с. 472). 

Символический синтез указывает на первоначальные – все-
гда «многослойные» общности значения, конституирующиеся и 
создающиеся в многообразных процессах культурной метафориза-
ции и метонимизации. Действие никогда не является «линейным», 
оно вырастает из культурных напряжений, которые имплицируют 
различные социальные отношения, и творчески развивается из 
них. Поэтому центральными во всех исследованиях по социологии 
культуры продолжают оставаться вопросы: как конституируются 
эти модусы семантического и смыслового формирования (метафо-
ризации и метонимизации), как и в каких отношениях, т.е. в отно-
шении каких содержательных позиций исследователя синтезиру-
ются критерии «релевантности» материала и корректности его ло-
гического методического оснащения, а также возможной «транс-
функциональности» и «мутабельности» последнего.  

В качестве идентифицирующих форм при этом могут быть 
использованы концепции самых различных социокультурных ме-
ханизмов и образований (например, Т. Парсонс интерпретирует 
упорядоченность отдельных групп через нормативные структуры 
и культурные образцы, пронизывающие любое индивидуальное 



Л.Д. Гудков 

 84 

или групповое действие: согласованность происходящего достига-
ется однозначным регулирующим действием поведенческого кода, 
аналогичного биогенетической программе). В иных случаях могут 
выделяться функциональные гипотетические центры, сами прини-
мающие характер идентифицирующих принципов. 

Однако идентификация феноменов может иметь и иной ха-
рактер, иные упорядочивающие категории, «метки»: в одних слу-
чаях тематизируются явные признаки дифференциации – «созна-
ния», официальные определения и т.д., в других – «бессознатель-
ного», образного, целостного или стационарного. Упорядочивание 
также достигается не только аналитически (по уровням, по абст-
рактным признакам конструируемых пространств, которые, в 
принципе, наверное, важны и, может быть, даже эмпирически под-
тверждаемы), но и в соответствии с альтернативными социальны-
ми носителями: высшим и низшим слоями, исторически сменяю-
щими друг друга, индивидуальными, анонимными (вроде «сил на-
рода» или «общественности»), а также конкретными и специфиче-
ски групповыми. Важно, что всегда, во всех исследовательских 
подходах одновременно даются формы альтернативного согласо-
вания этих признаков посредством указания как минимум вторич-
ного признака, подразумевающего и родовую общность типологи-
ческого понятия, например: «суб-», «контра-» и «доминирующая 
культура»; конформное, нормативное действие и девиантное пове-
дение, а также – мода, массовая культура, СМК и т.п. 

Фиксировать «имманентный плюрализм» культурных типов 
такого рода, дать их аналитическое и предметное описание, социо-
логическую интерпретацию и объяснение – все это автор считает 
важнейшей общей проблемой социологии культуры. Тот факт, что 
целостные социальные системы многократно и многомерно рас-
слоены и кодированы, до сих пор было исключительно дескрип-
тивной констатацией; сейчас уже требуется ответ на вопрос, каким 
образом возможны целостности такого рода, как складываются эти 
символические медиумы, принципы которых значимы для объяс-
нений как микро-, так и макросоциологических явлений. 

 
 
 
 



Социология культуры 

 85

А. Хан. Базис и надстройка и проблема ограниченной  
самобытности и независимости идей (5) 

По мнению профессора Алоиза Хана, типичное различие 
старой (до Второй мировой войны) и новой социологии культуры 
заключается, главным образом, в том, что первая сосредоточилась 
преимущественно на содержании культурных образований, тем и 
идей, традиционно воспринимавшихся как выражение своеобразия 
какой-либо эпохи (5). Описывались сами идеи, испытывалась их 
внутренняя связность, происхождение и манифестации в различ-
ных областях: философии, искусстве, религии, политике, науке и 
идеологии; указывалось их значение и релевантность для тех или 
иных социальных групп, но, как правило, не оставалось без вни-
мания и содержание повседневного «здравого смысла» (особенно 
в культурантропологии). Вместе с тем уже тогда проявлялось по-
нимание, что идея, мысль – не просто результат логического раз-
вития – сознательного или бессознательного ментального процес-
са, а что она может быть воспринята как определенный ответ на 
классовое положение индивида или может быть поставлена в кон-
текст рационализации какого-либо вытесненного эротического 
мечтания, как это имеет место в психоанализе, и т.п. Однако эти 
теоретические подходы были редки в социологии и в целом суще-
ствовали лишь как возможность подобного истолкования. 

Послевоенных социологов интересовало, прежде всего, 
функциональное значение смыслов, ценностей, норм, содержаний 
сознания и прочего для социального порядка. Не отдельные кон-
кретные нормы, их обоснование, внутренняя связность и логиче-
ская консистентность или их взаимосвязи между собой, а их об-
щие формальные свойства, являющиеся условиями и предпосыл-
ками возможности социальной интеграции. Следовательно, в пер-
вом случае социология раскрывала содержание норм, на которые 
ориентировались действующие индивиды, во втором – аналитиче-
ски описывала все, что можно сказать посредством этих норм, не 
зная или сознательно отвлекаясь от их конкретного содержания. 

Это противопоставление легко демонстрируется на приме-
рах М. Вебера и Т. Парсонса. 

Вебер в своих исследованиях одного из аспектов генезиса 
капитализма, а именно взаимосвязи этики протестантизма и внут-
римирского аскетического активизма, прослеживал влияние идей 



Л.Д. Гудков 

 86 

на действия. Структурно-функциональная теория ставила своей 
целью выработку общего языка описания и анализа социальной 
жизни, а потому крайне редко занималась содержанием конкрет-
ной культуры. 

Виртуозная работа как тех, так и других социологов (хотя и 
известна обоюдная односторонность, возникающая в результате 
упорядочивания материала, только исходя из той или иной теоре-
тической позиции) побуждает стремиться к синтезу, т.е. соединять 
общетеоретическую парадигму и анализ стабильности социально-
го порядка с пониманием многообразного эмпирического содер-
жания культуры. В качестве вклада в решение этой важнейшей 
задачи социологии культуры автор предлагает новую трактовку 
взаимоотношения структуры и культуры, базиса и надстройки, ин-
тересов и идей, содержащую как уточнение, так и определенную 
переинтерпретацию старых положений и намечающую некоторую 
возможность дальнейшей аналитической дифференциации. 

Возникновение теорий факторов в XVIII и XIX вв. Про-
блема собственной динамики идей имеет длительную историю. 
Начиная по меньшей мере с эпохи Просвещения мысль о неудер-
жимом направленном процессе роста, развития, прогресса мышле-
ния и наук становится доминирующей в интерпретации и истолко-
вании истории духовной жизни. Несмотря на пессимизм отдель-
ных мыслителей (вроде Ж.-Ж. Руссо), общий тон этого времени 
окрашен оптимистической верой в науку как путь к процветанию 
и человеческому счастью, улучшению человеческих нравов. Мо-
дель эволюции (в том числе зависимости социального развития от 
развития мышления), которая отчетливо выражена в концепции 
Тюрго, Кондорсе и Конта, имеющая своей параллелью идею осво-
бождения разума (человеческого духа) от мистических пут (на-
пример, гегелевская диалектика прогресса в сознании), оказалась 
довольно рано востребованной и значимой (по крайней мере для 
английской традиции уже XVII в.) и для понимания взаимосвязи 
форм собственности и господства. Общие законы подобного раз-
вития пытались сформулировать Локк, Гоббс, Миллар, Робертсон, 
А. Смит, но также Вольтер и Монтескье. 

Более того, положение о том, что интеллектуальное развитие 
не есть автономный процесс, что на философию влияют те, чьи 
интересы она формулирует или чьи ожидания оправдывает, что 



Социология культуры 

 87

знание имеет идеологический характер, известно еще Ф. Бэкону и 
широко распространено у просветителей. Хотя обычно это счита-
ется заслугой марксизма, новое, что внес в эту концепцию 
К. Маркс, сводится к следующему. 1. История – направленный 
процесс эволюции. 2. Различные сферы жизни общества опреде-
ляются своей собственной специфической логикой развертывания 
и динамикой. 3. Различные сферы жизни общества влияют друг на 
друга. 4. Существуют доминантные факторы, которыми содержа-
тельно определяются прочие сферы жизни. 5. Религиозные систе-
мы – идеологии оправдания, которые маскируют или легитимиру-
ют существующие классовые отношения и характер социального 
господства. 

Таким образом, собственным достижением К. Маркса стала 
интеграция рассеянных элементов этой теории и интерпретация 
борьбы и противоречий между классами как носителя историче-
ского развития (борьба, со своей стороны, определяется историче-
ским состоянием и уровнем развития производительных сил). 

Автономизация общественных сфер жизни (собственная 
функциональная дифференциация социальных подсистем). 
Причину этого одновременного возникновения многочисленных 
теорий прогресса и схожих с ними концепций автор видит в на-
чавшемся в XVIII в. и интенсивно протекающем процессе соци-
альной дифференциации. Именно с этого момента развитие функ-
циональных подсистем: экономики, права, техники, науки, искус-
ства, религии и других сфер наличного бытия – подчиняется соб-
ственной логике. Прежде монолитный мир средневековой культу-
ры распался. За спором по вопросу о доминирующем влиянии ка-
кого-то одного из различных «факторов» стоит фактическая ре-
альность: функциональная дифференциация или по крайней мере 
потенциально возможное, частичное, или временное отделение 
этих подсистем и их независимая друг от друга динамика. 

Этот спор представляет собой попытку – пусть в превра-
щенной форме определения «основных факторов», «движущих сил 
истории» и проч. – предметно, содержательно и теоретически дать 
ответ на вопросы об основаниях и механизмах интеграции этих 
областей реальности. Опыт дезинтеграции отдельных жизненных 
сфер есть в известной мере необходимое следствие их функцио-
нальной дифференциации (последнее означает здесь специфиче-



Л.Д. Гудков 

 88 

ское для каждой сферы «давление на действие»: особенности це-
леполагания, критерии успеха, выбор средств и т.п., которые им-
плицируются и трансформируются в ролях и соответствующих 
институционализированных структурах, т.е. все то, что ведет к 
кристаллизации, используя выражение М. Вебера, «внутренней 
автономной закономерности отдельных сфер»). 

Дивергенция каждой из сфер сопровождается растущими 
напряжениями между ними. Рационализация ранее скрытых отно-
шений человека к «внешнему миру», осознанная сублимация цен-
ностей, определяющих каждую из этих сфер или областей, фикси-
руется в эксплицированной форме научного знания как напряже-
ния между структурами самого социального и исторического мира 
или, точнее, как принципиальное разведение материальной (со-
держательной) и формальной рациональности. Основание этого 
разрыва заключается в том, что оптимальное достижение какой-
либо цели (вследствие концентрации усилий на средствах реали-
зации соответствующей ценности, институционализируемой в оп-
ределенной сфере жизни) вступает в противоречие с постулатами, 
которые соответствуют и определяют условия реализации значи-
мых ценностей в других сферах наличного бытия. 

Специфическая зональная институционализация различных 
стандартов рационализации и ценностей имеет своим коррелятом 
деформацию или трансформацию социальных ролей, укорененных 
в функциональной структуре социальных подсистем. То, что вы-
ступает как соответствующая динамика идей, обусловливается в 
социальном плане существованием интеллектуальных позиций, 
обладатели которых профессионально занимаются систематизаци-
ей знания, соответствующей определенным правилам процесса 
поиска новых истин. 

Указанная динамика социальных подсистем, их общее на-
правленное развертывание и специфическое развитие может быть 
названо термином Т. Парсонса «институционализированный про-
цесс социального изменения». Не только подсистемы науки, но и 
многие другие сферы жизни приобретают известную самостоя-
тельность, функционально дифференцируются и институционали-
зируются. Эти процессы зональной автономизации, как и ставшие 
отчетливыми специфические для каждой из соответствующих 
подсистем императивы повышения уровня реализации фундамен-



Социология культуры 

 89

тальных ценностей, делают понятным возникновение эволюцио-
нистской теории истории. Хотя знание прогресса не тождественно 
самому прогрессу общества, общей и характерной для наиболее 
значительных авторов XVIII и начала XIX в. стала концепция за-
кономерной смены фаз истории. 

Теории доминантных факторов. Однако совершенно оче-
видно, что указанные «сфериальные императивы» не релевантны 
(и не могут быть таковыми) для всех сфер, поскольку уровень и 
характер дифференциации не может быть одним и тем же – и ис-
торически, и теоретически это недопустимая посылка. Ложна не 
сама идея монокаузального исторического развития, исходящая из 
«доминирования» какой-то одной из подсистем, а ее генерализа-
ция, уничтожающая исторически конкретный характер подобного 
доминирования. Эта функциональная доминантность отдельных 
подсистем общества в отношении всех прочих (например, основ-
ное значение «религиозного фактора», религиозных идей и миро-
воззрения в формировании всего строя социальной жизни Сред-
невековья) релевантна только в границах определенной эпохи и, 
соответственно, меняется вместе с нею. «Односторонность» мо-
нокаузальных теорий можно было объяснить недопустимым 
обобщением и расширением выводов, полученных на определен-
ном историческом материале, на все прочие эпохи. Рассмотрим 
два примера, две сферы, для которых обычны подобные научные 
объяснения. 

На исходе XVIII и в начале XIX в. именно капитализм полу-
чает мощное развитие. Революционизирование всех сфер жизни 
капиталистическими рыночными отношениями, выбрасывание 
широких слоев населения из традиционных и рутинных форм су-
ществования, разрушение устоявшейся социальной среды, относи-
тельное и усиливающееся бессилие моральных и религиозных 
ориентаций ввиду жесточайших законов конкуренции, все эти ас-
пекты социокультурной трансформации и сопровождающей ее 
аномии позволяют на деле утверждать для этой эпохи известный 
примат экономики. Действительно, кажется, что все прочие сферы 
жизни находятся в кильватере экономики, как в Средневековье 
центральная динамика всего общества была определена религиоз-
ными столкновениями и конфликтами. Именно при эмансипации и 
развитии науки могут быть констатированы тесные религиозно-



Л.Д. Гудков 

 90 

догматические связи знания с внутримирскими процессами. Зна-
чение религиозного знания для точного познания путей и сущно-
сти спасения человеческого рода неизбежно претерпевает сущест-
веннейшее потрясение, если – как это произошло в Реформации – 
не находятся однозначные и связные ответы на вопросы, кореня-
щиеся во внутрирелигиозных конфликтах. Развитие современного 
естествознания показывает, что знание было первоначально ис-
ключительно лишь инструментом для получения большей опреде-
ленности в раскрытии сущности спасения. К истине стремились 
как к средству обнаружения новых путей к спасению, новые пути 
к истине были средствами «certitudо salutis». И лишь длительный 
процесс автономизации цели «достижения истины», ее генерали-
зации, привел к преимущественному поиску истины уже ради нее 
самой. Таким образом раскрывались истины, которые уже не име-
ли эсхатологического или сакрального характера. Напротив, в за-
ключительных фазах процесса секуляризации, уже в ХХ в., «кри-
зис» науки заключается, главным образом, в том, что ее ценность 
была поставлена под сомнение именно потому, что она не смогла 
обосновать и укрепить ценности других жизненных сфер, прежде 
всего этики. Аналогичный процесс кажущейся материальной ир-
рационализации, идущий параллельно интенсивно растущей фор-
мальной рационализации, имел место и в экономике, и в других 
сферах общества. 

Типы общества и динамика сфер наличного бытия. 
Вследствие различной степени дифференцированности подсистем 
общества «величина исторического движения» (в противополож-
ность бесконечному изменению, которое, может быть, именно по-
этому участниками его не замечается) в различных обществах но-
сит неодинаковый характер. Различными являются также сферы, 
которые для самих членов общества представляются центрами про-
исходящего в их индивидуальном и социальном наличном бытии. 

В отношении примитивного общества вообще не имеет 
смысла говорить об исторической динамике, хотя изменения, бес-
спорно, есть. Однако эти модификации носят характер нюанси-
ровки, переинтерпретации, не замечаемых самими участниками 
(т.е. не выражены в характерной форме драматического конфликта 
или духовной борьбы, обычных, когда дело касается фундамен-
тальных изменений моральных или религиозных оснований и цен-



Социология культуры 

 91

ностей). В данном случае не может идти речь и о тех или иных 
жизненных сферах, поскольку одно и то же действие в обществах 
данного рода может быть рассмотрено и как политическое, и как 
ритуальное, как экономическое или религиозное. Эти аналитиче-
ские дистинкции проводятся только исследователем и значимы 
исключительно в теоретическом плане. Поэтому  здесь дихотоми-
ческие структуры, дающие основания к построению монокаузаль-
ных объяснений, не релевантны7. Следовательно, теоретически 
мыслимо проводить такие объяснительные процедуры лишь с уче-
том известного уровня социальной дифференциации, динамики 
отдельных подсистем, т.е. соотносительно с типологически интер-
претируемой статикой какой-то одной сферы. 

Подобное положение можно фиксировать лишь в сравни-
тельно высокоразвитых культурах с момента выделения специфи-
ческого институционального центра и с последующим процессом 
его функциональной дифференциации (выделения структуры гос-
подства, политического управления, религиозных, экономических, 
правовых, философских и т.п. структур). Их возникновение, авто-
номизация и институциональная кристаллизация, более того – 
дальнейшее существование немыслимы без их культурной пред-
посылки – существования письменной культуры с соответствую-
щими носителями их достоинства и ценностей, которым они обя-
заны сохранением и систематизацией традиции. Анализ значения 
интеллектуалов для процесса рационализации и связанной с ним 
динамики стал одной из основных тем социологической работы 
М. Вебера. Как указывают его комментаторы (например, Ф.Х. 
Тенбрук), одним из наиболее значимых его итоговых исследова-
ний было указание на тот факт, что антропологически фундиро-
ванная проблематика легитимации страдания вела в условиях вы-
сокоразвитых культур к выработке рациональных теодицей, кото-
рые, в свою очередь, дали основание собственной динамике от-
дельных функционально дифференцированных сфер общества 
(науки, права, господства, экономики и т.д.). 

Решающим для сравнительно-исторической социологии Ве-
бера стало понимание того, что на основные метафизические во-
просы были даны различные ответы (или потенциально могли 
быть даны), определившие развитие различных духовно-
исторических направлений. В процессах этого типа значимым бы-



Л.Д. Гудков 

 92 

ло то, что из теологическо-философских традиций извлекались 
центральные ценности общества. Их конституирующая для дейст-
вия роль могла быть не осознана отдельными индивидами. В пре-
следовании ими собственных интересов имело место самоочевид-
ное акцентирование определенных ценностей, без которых сами 
эти интересы были бы бессмысленными. 

Другими словами, повседневное действие формируется 
структурой определенных интересов, генезис которых – культур-
ный, идейный, идеологический, религиозно-догматический – дей-
ствующему не известен. Соответственно, выведение их исследова-
телем из каких-то внеисторических законов, антропологических 
или природных констант, вроде жажды наслаждения, наживы, вла-
сти или удовольствия, лишено всякого научного смысла. 

Понятно, что рационализация систем смыслополагания, ис-
торическая динамика сфер ценностей не могут быть независимы-
ми, отторжимыми от рассмотрения социальных процессов. Однако 
поскольку носителями рационализации являются интеллектуалы, 
ориентирующиеся на рациональные нормы логики (и подчиняю-
щиеся им) и конвенциональные правила расчета, мышления и т.п., 
этот процесс развертывания идей и знаний может быть понят как 
направленный, как сознательная систематизация, даже если какой-
то отдельный систематический импульс соответствующего собы-
тия не может быть прогнозируемым или непосредственно фикси-
руемым. 

«Разумность» истории – не чистая мнимость. Конечно, для 
историка, которым «задается» эта «разумность», проблемы смыс-
ла, встающие перед ним при рационализации философско-
теологической традиции, редко имеют какое-то одно мыслимое 
решение. Подобный монизм идеологического ограничения прив-
носят с собой политические, правовые, экономические и не в по-
следнюю очередь – биографические рамки интерпретации духов-
ного развития.  

Но высокие культуры не могут характеризоваться только че-
рез динамику их духовной истории. С момента своего возникнове-
ния и на всем протяжении своего существования господство ста-
новится совершенно новым, немыслимым ранее источником само-
стабилизации общества. Однако его динамика, как и динамика его 
базиса, в принципе отлична от связности и систематичности ду-



Социология культуры 

 93

ховной истории. Для «политического» историка на первый план 
выступают «случаи», однократность, констелляция исторических 
обстоятельств, «абсолютная значимость интуитивных моментов», 
игра многих возможностей, определяющая выбор, индивидуаль-
ность, уникальность и свобода. Однако каждая легитимация (мы 
берем только этот сфериальный аспект) господства требует диа-
хронной перспективы и учета существовавшей до этого культуры, 
философско-религиозных традиций, т.е. определяется культурны-
ми ресурсами, сознанием соответствующих легитимирующих 
групп и их интересами. 

Господство, таким образом, в сильнейшей мере влияет на 
развертывание идей, но только в той степени и в том направлении, 
которые определяются задачей согласования новых значений со 
структурой традиций  и фондом старых идей. 

Другими словами, актуальная нормативная инновация воз-
можна только в той мере, в какой она соединима с уже наличной 
нормативной системой. Поэтому не имеет смысла в общем и це-
лом говорить, что «идеи производятся» господствующим классом 
или суть только их продукт. Нормы и ценности образуют и связы-
вают сознание и мышление господствующей группы, структури-
руя ее возможные интересы и намерения. Этот момент – в отличие 
от механистически мыслящих вульгарных марксистов, автомати-
чески находящих во всех исторических формах и формациях об-
щества линейные зависимости надстройки (культуры, религии, 
философии, науки и т.п.) от экономики, т.е. выстраивающих сво-
его рода абстрактную, неисторичную философию истории, – отме-
чали Маркс и Энгельс, подчеркивая активную роль сознания, мно-
гоступенчатый, сложный и лишь «в конечном счете» определяю-
щий характер зависимости всякого духовного и политического 
развития от экономики. Внеисторическая генерализация и абсолю-
тизация этого момента затемняет различия между капиталистиче-
ским обществом Нового времени, в котором наряду с другими 
экономика развертывает собственную динамику, и такими обще-
ствами, в которых экономическая сфера, по существу, статична. 
В одном случае хозяйство представляет собой лишь материальную 
предпосылку для распорядительной власти, в другом – развитие 
общества существенно зависит и определяется изменениями, ко-
торые производятся именно в экономической подсистеме. 



Л.Д. Гудков 

 94 

Биография и интеграция знания. Таким образом, роль 
знания в общественной жизни зависит от характера биографии ис-
пользующего его индивида, от степени и характера институциона-
лизации, каналов и форм социализации, определяемых как фондом 
традиций, так и актуальными интересами. Взаимодействие этих 
духовных, экономических, политических и религиозных факторов 
происходит благодаря тому, что индивид в своих социальных ро-
лях представляет собой партициальный элемент различных инсти-
туциональных сфер и структур. На неизбежный конфликт между 
ними (между лежащими в их основе ценностями) и характер их 
систематизации и рационализации накладывается неповторимый 
отпечаток своеобразия личности индивида. Поэтому вопрос об ог-
раниченной самостоятельности идей поставлен неверно. Речь идет 
не о самостоятельности идей, а о взаимосвязи между нашими опы-
тами, об интеграции различных содержаний сознания. В опреде-
ленном аспекте продуцирующие силы представляют собой формы 
знания (включая и производственные отношения), через которые 
производится социализация.  

Проблема социологии культуры, вынесенная в название ста-
тьи, может звучать следующим образом: какие формы знания и, 
следовательно, содержания знания в данных исторических обстоя-
тельствах оказывают влияние на системы знания, а какие – нет. 
Интерпретация социального действия, реализующего или несуще-
го, воплощающего эти формы, таким образом, становится возмож-
ной – аналитически и теоретически – не «объективно», а из внут-
рикультурных констант, типологически специфицированных в от-
ношении к историческому и конкретному обществу, смысловых, 
ценностно-нормативных категорий – переменных значений куль-
туры (5). 

 
У. Шульц-Бушхаус. Формы аристократической  

и буржуазной литературы 
В статье речь идет о предварительной категоризации аппа-

рата исследования и общей схеме анализа. Автором предпринята 
попытка построения двух историко-литературных идеальных ти-
пов, с учетом своеобразия тематизируемых в данных формах цен-
ностей, способа их репрезентации (что, собственно, и ставится ос-
новной задачей исследователя) и некоторых связанных с этим осо-



Социология культуры 

 95

бенностей экспрессивной техники конституирования литератур-
ных форм, относящихся к тому или иному типу.  

Эти идеальные типы не выводятся из содержательных про-
екций какой-либо традиционной схемы периодизации явлений 
сферы «искусства», т.е. не являются идеальными типами истории 
искусства, а конструируются из данных социальной истории. 
Предполагается проведение глубокого различия между литерату-
рой, которой принадлежат добуржуазные и аристократические 
формы общества и сознания, и другой литературой, которая спе-
цифическим образом выражает формы общества и сознания бур-
жуазии. 

Автор исключает национальное своеобразие и неравномер-
ность исторического развития литератур, не принимает во внима-
ние также фактор дифференциации феодальной и придворной – 
аристократической – знати и прочих социальных элит, с одной 
стороны, и различных типов буржуазии (традиционной, городской 
и цеховой, организованного позднего капитализма и т.п.) – с дру-
гой. Время исследования ограничивается «привилегированной 
эпохой», в которой аристократическая и буржуазная литература 
были наиболее полно исторически представлены, сохраняя свою 
одновременную оппозиционность по отношению друг к другу, а 
именно: французская и итальянская литература между XVI и 
XIX вв., т.е. по традиционной периодизации «наук о духе» – Ре-
нессанс, романтизм и реализм. 

 
К. Гримм. «Искусство», рассматриваемое с точки зрения  

социологии культуры8 (7) 
В отличие от разнообразных специалистов, изучающих те 

или иные аспекты человеческой жизни, поведения и т.п., социоло-
га как ученого проблематика «действия» интересует прежде всего 
как методическая возможность эмпирического анализа процесса 
человеческого обобществления9. 

Конструируя смысловые и символические схемы протекания 
действия, соответственно, взаимодействия, он интерпретирует 
различные формы социальной и исторической жизни, акценти-
руя символическо-интегративные моменты в структурах устойчи-
вых и стабильных феноменов. Особое значение при этом имеют 
исследования исторических трансформаций форм человеческого 



Л.Д. Гудков 

 96 

обобществления, а значит, форм знания и мышления. В подобной 
истории фиксируются различные символы и системы символов 
(символические порядки), которым соответствуют «определенные 
содержательные жанры и жанровые мотивы в качестве медиумов 
социальных установлений, институтов. Понятно, что особую роль 
при этом играют нецелевые «категории переживания», такие как 
«красота», «истина», «постигаемое» и т.п. 

Символические конструкты являются решающими источни-
ками для постижения исторических смысловых миров. Их истол-
кование неотделимо от обычной реконструкции исторических со-
бытий, явлений и процессов. Однако в отношении сферы, избран-
ной автором для рассмотрения, необходимо специфическое добав-
ление: введение или построение критических социологических 
рамок, которые учитывали бы смысловые и идеологические на-
пластования и аберрации совокупного состава традиций, опреде-
ляющих содержательно, на что сегодня вешается этикетка «искус-
ство». Без подобной рефлексивной позиции неясно и не выделено 
противопоставление содержаний произведений «искусства» и 
прочих артефактов (образного или символического плана), яв-
ляющихся атрибутами и компонентами простой конвенции, обы-
чая или ритуала. 

Не ставя своей задачей систематическое изложение феноме-
на «искусства», его истории и структур взаимодействия, базирую-
щихся на его основных ценностях, автор лишь стремится пропе-
девтически расчистить собственно социологическую проблематику 
в комплексе вопросов, связанных с искусством, и наметить основ-
ные параметры будущей работы в этом направлении. 

Особенно важны в этом отношении две сферы социологиче-
ских теорий: методология функциональной интерпретации, бази-
рующейся на теории действия, системной теории, социологии зна-
ния, с одной стороны, и теория социальной эволюции, которая в 
равной степени учитывала бы аналитический арсенал средств изу-
чения форм интеграции общественных взаимосвязей и их развития – 
с другой10. 

Если принять в качестве основания идею и позднейшее по-
нимание (разработанное в социологии знания) «нормы объектива-
ции» культуры социальных групп как структуры символического 
значения и его последовательной систематизации, то в данной 



Социология культуры 

 97

особым образом организованной символической системе открыва-
ется возможность познания «сети соответствий» когнитивных и 
общесоциальных значений. «Образно-символический порядок есть 
рациональный порядок, логика которого является принципиально 
познаваемой и раскрываемой» (6, с. 558). Таким образом, в свою 
очередь, сравнительный анализ процессов изменения символов 
или их значений позволяет совместить поля когнитивных и обще-
социальных изменений. 

Несмотря на огромное количество литературы, исследова-
ний и прочего, теоретически (и «нетеоретически») феномен искус-
ства не идентифицирован, т.е. до сих пор находится за границами 
собственно социологического, научного рассмотрения. 

Те, кто начиная с XVIII в. говорили об «искусстве», делали 
это с верой в его действительность, которая казалась исторически 
доказуемой. Между тем анализ обнаруживает исторический и 
крайне ограниченный характер этого понятия. За нормативностью 
понятия «искусство» стоит определенная идеология, легитими-
рующая феномены искусства, т.е. производящая известный отбор 
символических объективаций, представленных «шедеврами» ис-
кусства, и определяющая истолкование их истории. 

Фиксировать появление «искусства» как специфической 
формы субъективных символических объективаций, связанных с 
особой исторической ситуацией индивида – разрушением ранее 
жестких определений культурного и социального порядка, обу-
словливающих самовосприятие и положение личности, – можно 
лишь только для XVIII в. 

Утраченный монизм и единообразие культуры породили 
специфические формы символического опосредования возникаю-
щих аномических разрывов. Соответственно, за нормативностью 
понятия «искусство», нормативностью поэтики, жанров, высоким 
значением и престижем художника стоят определенные идеологи-
ческие импликации, проекции ожиданий, представлений, желаний, 
ценностных значений социальных групп, захваченных процессами 
социального изменения и тематизированных в идеально-
субъективном поле воображения художником. 

Мнимая бесцельность, незаинтересованность и «вневремен-
ность» (вечность тем, сюжетов и т.п.) искусства – характеристики 
социальной утопии. Не случайно разнообразные попытки выде-



Л.Д. Гудков 

 98 

лить «истинное» искусство и критически заклеймить все, что не 
подпадает под эту марку (и прежде всего «чистое искусство», «ис-
кусство для искусства»), выносили на поверхность ту или иную 
идеологическую норму легитимации и идеологическую задачу. 

Так, в XIX в. искусство рассматривалось прежде всего как 
народно-воспитательная, педагогическая задача (эта ценность со-
хранилась и в ХХ в., но уже для «образованных» слоев европей-
ской цивилизации). Это возможно только при условии, что в актах 
«искусства», в его объективациях репрезентируются важнейшие в 
каком-то социальном отношении культурные значения. Эстетиче-
ское действие конституируется «самоцелью», однако смысл этой 
последней складывается из ценностей, выводимых не из других 
современных целевых систем, а из содержаний традиций. Субъек-
тивный характер объективации художником уникальной ситуации 
эрозии сословных порядков общества XVIII в., социальной и куль-
турной дифференциации, осознание интенсифицирующегося куль-
турного плюрализма нашли выражение в идее искусства как «духа 
времени» («общества»). Вследствие нормативного характера кате-
гории «искусство» это привело к экстраполяции исторического 
феномена, возникшего в уникальной европейской констелляции, 
на иные культуры и эпохи. 

Производилась типичная мыслительная ошибка: ставился 
знак равенства между искусством и выражением какой-то опреде-
ленной эпохи (общества, периода и т.п.), т.е. утверждалось тожде-
ство хода истории и общества и образа истории и общества.  

Прояснение нормативности и историчности «искусства» ве-
дет к необходимости анализа системы легитимации всего «здания» 
искусства, т.е. к исторической реконструкции категории «искусст-
ва» как социального действия и, следовательно, к изучению усло-
вий производства и рецепции его предметов. 

Родившееся в XVIII в. специфическое, новое нормативное 
понятие искусства отличалось от аналогичных понятий иных 
культур своей антропологической программой, а стало быть, и 
своеобразной «документальностью», т.е. предполагало и утвер-
ждало функциональные связи с совершенно иными пластами зна-
чений, например с рациональной когнитивной культурой и т.п. 

В отличие от него искусство Ренессанса означало прежде 
всего техническое умение, т.е. не отделялось от техники и ремес-



Социология культуры 

 99

ла. Средневековое понимание подразумевало в работе мастера 
частичное участие Бога (а стало быть, требовало от мастера и от 
«реципиента» определенных теологических познаний и навыков 
теоретических рассуждений; конвергенция теологии и образной 
символики была в средневековой культуре совершенно опреде-
ленной).  

Таким образом, нормативность «искусства» выступает всю-
ду там, где речь идет (при соответствующей маркировке культур-
ных объектов) о независимой от исторической классификации 
предметной сфере «искусства», «…а также там, где различные 
культурные перспективы произвольно связываются с отдельными 
субъективными впечатлениями» (7, с. 539). 

Введенные автором социально-исторические коррективы, 
позволяющие учитывать догматические предпосылки традицион-
ного идеализма «наук о духе» и их влияние на порядок элементов 
истолкования социальных и культурных феноменов, открывают 
возможность обнаружения противоречий в нормативном понятии 
«искусства». Они заключаются в следующем: 1) неправомерной 
генерализации определенного идеологического утверждения: про-
изведения «искусства» создаются во все времена – они существу-
ют в каждой культуре и есть присущее человеку (и неотделимое от 
его природы) существование, переживание и действие; 2) пред-
ставлении о качестве произведения искусства, следствием которо-
го и становится неизбежное деление искусства на «высокое» и 
«низкое», «подлинное» и «тривиальное», или «китч», «народное», 
«фольклорное» и т.п. 

Хотя в последнее время ситуация существенно меняется (ут-
рачиваются жесткость и определенность эстетических норм оце-
нок и классификаций, появляются иные подходы к осмыслению 
«искусства», в частности, и социологии), в искусствознании и ис-
кусствоведении все еще сохраняют свою силу, хотя и в разной 
степени, остатки прежней нормативности. Можно указать на них в 
значимости проблематики понятия «стиль», в автономизации от-
дельных интерпретаций в истории «искусства» и почти полном 
исключении из рассмотрения релевантности соответствующего 
культурного контекста. 

На основе критики методов искусствознания и -ведения, а 
также анализа культурологической литературы и иллюстративного 



Л.Д. Гудков 

 100 

разбора конкретных символических систем (главным образом ра-
бот Вермеера, росписи Гентского алтаря и др.) автор делает вывод 
о том, что в отношении «истории искусства» теоретически право-
мерно (и то лишь как общая постановка вопроса) говорить только 
«о временном пространстве последних 200 лет (и лишь относи-
тельно определенных жанров и качественных групп. Сюда, напри-
мер, не относится “народное искусство”, а также широкая сфера 
“искусства ремесленников”). Категория “искусства” совершенно 
не пригодна для описания и изучения обширного наследия древ-
них традиций образно-символических форм, на котором именно и 
покоится легитимация новой категории “искусство”. Она также не 
в состоянии фиксировать вышеупомянутые историко-социоло-
гические феномены, как и понятие “демократия” прояснить суть 
спора об инвеституре или борьбы за власть партий знати при абсо-
лютизме» (7, с. 551). 

Аргументами в пользу этой констатации можно считать сви-
детельства сравнительно-исторического культурологического ана-
лиза изменений оснований оценки того, что считать искусством 
и, соответственно, изложений этих оценок в систематических 
«всеобщих историях искусств», т.е. изменений самих символиче-
ских структур, принципов их отбора в «искусстве» и затем идеоло-
гической структуры рациональной проекции «искусства» на исто-
рию, т.е. «историю искусства».  

Не последнюю роль в появлении и развитии данной куль-
турной формы – «истории искусства» – сыграло то, что «искусст-
во» в последние 200 лет было формулой для удержания и сохране-
ния исторических символических творений (артефактов, произве-
дений). Это действенно способствовало тому, что «критерии отбо-
ра могли субстанцироваться вследствие предъявления или пред-
ставлений первоначального состава предметов, которые в свое 
время продуцировались для идентичных целей». (Можно поэтому 
написать историю алтарной росписи или настенного полотна, но 
не «искусства».)  

Понимание характера и истории конституции «искусства», в 
свою очередь, открывает путь к реконструкции истории образной 
символики, причем не в виде бессвязной передачи отдельных на-
блюдений, а как постижения типичных изменений социального 
действия, определяющих его структуру институтов, т.е. ролей, 



Социология культуры 

 101

норм, максим и систематизации экспрессивно-технических 
средств. «Выражаясь в терминах учебной программы, – это будет 
историей рецепции, историей функций образа, институтов произ-
водства и рецепции образного изображения и представления, ис-
торией типов изображений и представлений, а также анализом 
различных структурных форм символического опосредствования» 
(7, с. 552). 

Подлежащие реконструкции частные истории образной сим-
волики (или «музыки», или «науки» и т.п.) возможны (т.е. полу-
чают свою теоретическую значимость) только в рамках широкой 
системы реконструкции структуры процесса познания культуры. 
Последнее должно учитывать, наряду с прочим, и социальную 
систему изучаемого общества, принимать во внимание различия 
институционализации и дифференциации, поскольку формы зна-
ния могут рассматриваться как конституирующие и определяющие 
действительность только при известных социальных условиях. 
Тем самым конкретный эмпирический анализ вновь оказывается 
связанным с самой сутью конструкции социологической теории. 

 
В. Брюкнер. Народная набожность –  
аспекты религиозной культуры (8) 

Автор исходит из необходимости аналитической проработки 
категорий «набожность», или «благочестивость», и «народность». 
Обычная, слабая дифференцированность словоупотребления, фик-
сирующего вместе с тем фундаментальные компоненты сложных 
культурных феноменов, исторически определивших внутренний 
потенциал развития западного общества и цивилизации, обуслов-
лена многочисленными идеологическими и культурными момен-
тами. 

Ограничение когнитивной рациональности (и рационализа-
ции) систем этих значений вызвано и нормативностью обеих кате-
горий: фикции «народный» в различных социально-политических 
философиях и учениях, «благочестивость» – в теологических спе-
куляциях. 

В. Брюкнер приводит сжатый обзор основных моментов 
трансформации исторического наполнения и осмысления этих 
значений, а также структурные характеристики традиции, придав-



Л.Д. Гудков 

 102 

шей им определенное единство, начиная с поздней Античности и 
до начала ХХ в. 

В статье «Естествознание во встречах культур» историк 
науки, профессор Матиас Шрам полемизирует с социологиче-
ским подходом к изучению науки, закрепившимся после классиче-
ской работы Роберта Мертона11 (9). 

Тщательно анализируя биографические данные и сведения 
об ученых этого времени, эмпирические материалы и статистику 
эпохи, Мертон определил взаимосвязи между естествознанием и 
технологией, горным делом, транспортом, военной техникой, фак-
торами социального и демократического развития. 

Подробно разбирая мертоновское исследование, Шрам от-
мечает, что Мертону не удалось убедительное обоснование взаи-
мосвязи культурных факторов, развития научных теорий и соот-
ветствующих институциональных форм. Автор считает, что упус-
кается из виду тот факт, что институты в том или ином обществе 
выполняют определенные функции и ради них сохраняются и под-
держиваются обществом. При организации и проведении естест-
венно-научного исследования отношения все же с самого начала 
складывались иначе, чем при каком-либо техническом союзе на-
блюдения или контроля. Однако неясно, какие, собственно, функ-
ции оставались за естествознанием, институционализированным 
как исследование. Если считать, что естествознание способствует 
предсказанию естественных, природных процессов или их регули-
рованию, то тогда не понятно, какое из возможных направлений 
будет избираться. В этом сходятся даже сторонники тезиса фина-
лизма. История естествознания свидетельствует о том, что инсти-
туты науки в большей мере исходили из определенных традиций, 
чем сами давали им начало. «Высокое искусство естественно-
научного исследования не могло быть редуцировано к какой-либо 
“научаемой теории”, ему нельзя выучиться по учебникам, оно 
приобретается только в непосредственной работе с тем, что ему 
необходимо понять» (9, с. 574). 

Недостаточен, по мнению автора, и подход социологии зна-
ния, рассматривающей науку в связи с социальными функциями, 
осуществляемыми ею, и, соответственно, с условиями производст-
ва знания. По его мнению, убедительная критика аналогии и па-
раллелей, на которых строится этот подход, данный в работах 



Социология культуры 

 103

К. Мангейма (его диссертация «Идеология и утопия»), т.е. сбли-
жения свободной дискуссии в парламентской демократии и науч-
ной дискуссии, дана еще А.Ф. Шельтингом12. 

Шрам полагает13, что научное знание обладает собственной 
логикой развития, оно кумулятивно и в известной степени авто-
номно. Демонстрируется это качество на примерах роли естество-
знания в контактах различных культур, точнее, на примере описа-
ния культуры Индии в «индийском трактате» исламского энцикло-
педически многостороннего исследования Аль-Бируни (Abu’l-Ray 
hān Muhammed ben Ahmad Al-Birini), синтезировавшего многие 
достижения ближневосточного, греческого и арабского математи-
ческого мышления и естествознания. 

Знакомство с трудами и идеями мыслителей различных 
культур позволило Аль-Бируни объективировать ценностные ос-
нования и стереотипы собственной культуры, отказаться от триви-
альности позитивных или негативных оценок чужой культуры, 
свойственных обычным запискам путешественников. Это качество 
сделало труд Аль-Бируни чрезвычайно ценным и точным источ-
ником сведений о средневековой Индии (что особенно важно вви-
ду крайней скудости оригинальных индийских памятников этой 
эпохи). Объективация описания у Аль-Бируни шла через созна-
тельное сопоставление Индии с другими культурами (в частности, 
греческой), известными ему в различных письменных текстах. На-
выки же подобной работы он получил в ходе занятий в сфере ма-
тематики и естествознания, в частности – астрономии. 

Таким образом, полагает автор, проблемное исследование 
какого-либо предмета научного знания (в рамках истории науки) 
должно учитывать имманентную историю проблемы, включая 
многочисленные факторы, доступные только специалисту, став-
шему историком науки, а это существенно ограничивает возмож-
ности социологического изучения ее истории.  

Вместе с тем это развитие никоим образом, никогда не мо-
жет быть представлено как «чисто имманентное развертывание 
проблемы». Поэтому возможное социологическое исследование 
должно обязательно учитывать следующие аспекты: 1) математи-
ческое или естественно-научное исследование в значительной сте-
пени обладает принудительной силой своих норм и результатов 
признания; 2) с математическим естествознанием во все времена и 



Л.Д. Гудков 

 104 

везде связан «неписаный кодекс общепринятых убеждений, мак-
сим и принципов» (9, с. 584). Оно прежде всего – искусство, кото-
рое в сфере своего внимания придает смысл качеству работы; 
3) ориентация задается не на средние, а на лучшие образцы, и тем 
самым указывается направление дальнейшего развития.  

Этот принудительный, обязательный характер естествозна-
ния и математики действует «вне времени и пространства», пере-
ходя границы, устанавливаемые различием языка, религии, нравов, 
формируя потенциальную общность средств и этос проблемной 
разработки.  

Таким образом, то, что в рамках отдельной культуры пред-
ставляется наблюдателю личной чертой и индивидуальной осо-
бенностью конкретного исследователя и ученого, в фокусе меж-
культурного анализа становится типологическим качеством науки.   

 
А. Цингерле. Отчуждение от контекста  

как методический прием (10) 
В данной статье «культура» понимается не как дифференци-

рованные сферы современного мира, обычно ассоциирующиеся с 
«образованием», с интеллектуальным, эстетическим творчеством 
(что, скорее, представляет собой объекты культурантропологии, 
посвятившей себя изучению историко-филологических методов 
«высокоразвитых культур»), общей истории и сравнительно-
исторической социологии, анализирующих всеобщие структуры 
процессов образования человеческих общностей, обобществления. 
Эти аспекты и связанная с ними проблематика «культуры» в дан-
ном случае совершено устраняется. Внимание автора сосредоточе-
но на методической проблеме, возникающей при анализе многооб-
разия «культур», точнее, при рефлексии языковых и логических 
(понятийных) форм этого анализа и их опосредования. 

Проблема возникает тогда, когда наблюдатель какой-то 
культурной взаимосвязи (которая представляется индивидам, со-
ставляющим ее, иной, чем ему или тем, среди кого он сам приоб-
рел свою социальную и культурную идентичность) стремится в 
целях познания углубиться в детали и частности контекста этого 
объекта. Поэтому в интересах этого познания он будет стремиться 
сознательно контролировать зависимость своего ви́дения от кон-
текста своего культурного происхождения и попытается препят-



Социология культуры 

 105

ствовать тому, чтобы из-за влияния познания и проекции «кон-
текста происхождения» искажался «контекст объекта». 

Та же самая проблематика возникает, когда на ви́дение на-
блюдателя оказывает влияние «предпонимание» сопоставимых с 
ним, но тем не менее не идентичных контексту происхождения 
культурных взаимосвязей третьего типа, называемых автором для 
краткости «контекст сравнения» (модальности самого процесса 
познания). 

«Естественный» и обычный путь, которым пытаются (и при-
нуждаются) идти исследователи-культурологи, – это установить 
контроль над влиянием контекстов происхождения и сопоставле-
ния посредством исключения их, по крайней мере до какого-то 
минимального уровня. (Например, полевые этнологи стремятся не 
только внешне описывать социальные факторы изучаемой ино-
культурной сферы какого-то общества, но и путем изучения их 
языка проникнуть в опосредующие внешние формы, смысловые 
структуры, подвергнуть анализу и оценке характер самого наблю-
дения и т.д.) Схожим образом действуют и историки, пытаясь по-
средством диахронического описания, т.е. дифференциации кон-
текста культурного происхождения или контекстов сравнения, 
проникнуть в имманентные сферы своего объекта, интерпретируя 
и сопоставляя свои и «чужие» пространственные, временные и т.п. 
элементы. Достигаемая «имманентность» языковой включенности 
имеет парадигматическую ценность, поскольку тем самым облег-
чается для исследователя вхождение в другие культурные сферы. 
Отдельные смысловые компоненты могут при этом рассматри-
ваться как индикаторы частных культурных феноменов, разумеет-
ся, при сознании того, что они включают в себя предикацию языка 
исследователя, а также зависят от состава знания исследователя, 
образованного из «третьих» источников оснований сопоставлений. 
Понятно, что все эти сопоставимые взаимосвязи оцениваются как 
неизбежное зло, которое должно быть сведено к самому необхо-
димому. 

Подобные установки в этих дисциплинах уже давно имели 
своим последствием тенденцию отказа от генерализирующих ме-
тодов и универсально-исторических проблемных постановок. Ее 
неявный мотив представляет собой попытка вывести методические 



Л.Д. Гудков 

 106 

следствия из посылки, идущей от Вильгельма фон Гумбольдта о 
конститутивной взаимосвязи языка, мышления и образа мира. 

Этот общий метод, позволяющий прояснить границы и фор-
мы работы исследователя в сферах эмпирико-культурно-научных 
дисциплин, автор определяет как «методическую имманентность 
контекста». Его принципиальная ограниченность заключается в 
том, что он может быть осуществлен только в ряде фикций, при-
чем фиктивными являются либо результаты работы, т.е. конструк-
ции объектов, либо ее неосознанный методический характер: фик-
тивна величина возможности самоконтроля – иллюзия, что иссле-
дователь как будто бы может, целостно представив свой объект, 
избавиться от собственных компонентов предпонимания. Попытка 
устранить подобную фиктивность осознания собственного само-
понимания и понимания другого потребовала бы постоянной акту-
альной языковой рефлексии, одновременного учета плоскости 
языка объекта и метаязыка. Возможность произвести такой учет 
представляется сомнительной даже в теоретическом плане, не го-
воря уже о практической его реализации. 

Последовательная «имманентность» лежит по ту сторону 
точно указываемой границы: указания коммуникативно консти-
туированного модуса существования «исследования», особенности 
которого именно ввиду «культурно» отмеченных, зафиксирован-
ных, сформированных объектов требуют связи между гетероген-
ными контекстами и беглого перевода их языковых эквивалентов. 

Другая принципиальная граница связана с самоограничени-
ем, которое производится наблюдателем при этом способе дейст-
вия в отборе средств для того, чтобы выделить и определить соот-
ветствующую особенность контекста. Они остаются соотнесенны-
ми со сферой объектных взаимосвязей, причем вопрос – как они 
могут быть ограничены – остается открытым вследствие невоз-
можности точно и эксплицитно специфицировать основания диф-
ференциации одних раскрываемых свойств от других, а также их 
контексты. 

(В лучшем случае они воспринимаются как крайне неопре-
деленная вероятность, хотя, если бы это удалось проделать, полу-
ченное методическое знание было бы в высшей степени плодо-
творным и полезным, особенно для раскрытия взаимосвязей про-
цесса исследования.) 



Социология культуры 

 107

Осознание этих практически не разрешимых трудностей, за-
ставляющих искать альтернативы к методической имманентности, 
которые открываются в идее сравнения контекстов, сознательно 
актуализировалось в их различии. Особая форма этой альтернати-
вы (на которую, как казалось многим, обращалось до сих пор мало 
внимания) – «методическое отчуждение от контекста» – становит-
ся предметом дальнейшего авторского разбора. 

Суть дела заключается в том, что при указанном образе дей-
ствия из неразделимости предпонимания (все равно, откуда оно 
исходит – из контекста происхождения или из контекста сравне-
ния) выводят следствие, обратное «методической контекстуальной 
имманентности»: элиминировать элементы пред-понимания нель-
зя, их необходимо ввести в поле контроля посредством актуализа-
ции в представлении. Но рассмотрение объектных взаимосвязей 
предполагает включение намеренного взаимного отчуждения со-
поставляемых элементов. Этим, следовательно, не стремятся ис-
кусственно воздержаться от контекста рассмотрения, оставляя в 
прежнем состоянии интерференцию контекстов, а, контролируя 
их, используют для познания специфических свойств объекта.  

То, что это не новая проблема, точнее, не проблема нашего 
времени, автор доказывает подробным анализом методики работы 
Макса Вебера, который ясно осознавал характер этих теоретико-
методологических вопросов и во всех своих исследованиях тща-
тельным образом учитывал эти трудности, более того, дал образ-
цовые примеры их решения. 

Автор демонстрирует это, опираясь главным образом на ис-
следования М. Вебером античного иудаизма и типологической 
структуры понятия чиновника в системе патримониальной бюро-
кратии в Древнем Китае. 

Прием отчуждения используется Вебером в качестве мето-
дической возможности (эвристического средства) провести диф-
ференцирующее сравнение культурно-гетерогенных феноменов. 
Отчуждение от контекста – специфическая форма типологически-
сравнительного познания культурных феноменов, указывающая на 
возможность и характер использования знания многих культурных 
контекстов. Например, Вебер сознательно интерпретирует дея-
тельность библейских пророков, начиная от Амоса и Иеремии, в 
понятиях и терминах античной демократии, в частности, опреде-



Л.Д. Гудков 

 108 

ляя их как «демагогов» (не в современном газетном смысле, а в 
значении руководителя, вождя демоса). Это не исторический казус 
(так как эти черты политической жизни античного полиса сложи-
лись спустя лишь 100–200 лет после окончания жизни последнего 
из библейских пророков), а сознательное разрушение бытующих 
рутинных представлений в данной специализированной сфере 
знания с целью выделить и зафиксировать политические аспекты 
пророчеств, особенности их деятельности, относящиеся к пробле-
матике царств и государства. Хотя Вебер и дал предварительно 
абрис и схематическое изложение пророчества и пророка (понятие 
генерализованного типа «пророка» – относительно историческое 
понятие, если затрагивать его логическую структуру), в конкрет-
ном исследовании он, синтезируя этот тип с содержательными 
признаками античного демагога, получает чрезвычайно искусст-
венное образование, приближающееся по своей логической струк-
туре к типу «исторического индивидуума». Сознательно введенная 
гетерогенность позволяет дистанцироваться от контекста (причем 
в строго определенных аспектах и отношениях) и, таким образом, 
проводить сопоставление или сближение полученных конструкций 
уже в различных культурных рядах. Разумеется, это предполагает 
первоначально как экспликацию контекста, на основе которого 
конструируется понятие типа, так и контекста, в котором прово-
дится сравнительный анализ (что возможно лишь при указании 
целей подобного анализа). Другими словами, в процесс теоретиче-
ского описания и анализа Вебером вводятся методологические по-
сылки, требующие рефлексивного учета содержательной структу-
ры коммуникации автора (исследователя) и его адресата («извест-
ность» материала как когнитивный модус понятия, значения, обра-
зующий своего рода широкий консенсус, сохраняющий нерефлек-
сивную определенность). 

Отчуждение как методический прием вместе с тем произво-
дит обоюдостороннее дистанцирование и отчуждение контекстов, 
«ирритацию» и постольку устанавливает перспективу или «оси» 
типологического познания, зону дифференцирующего сравнения, 
подготовленную определенными и закрепленными конвенциями 
типологическо-генерализирующей понятийной схематики. В иде-
альном случае этот принцип является сокращением сравнения, до-
пускающим в ходе дифференциации экспликацию всего того, что 



Социология культуры 

 109

уже вошло в предпосылки сокращения, и выявление специфики 
типологического познания. Дифференциация и экспликация – ре-
шающие критерии методологической результативности этого 
принципа. 

В этом приеме, следовательно, нет ничего необычного. Его, 
например, хотя и не слишком корректно и отрефлексированно, 
использовал К. Леви-Строс (определяя его функцию как «исклю-
чительно оживление описываемых моментов посредством эвока-
ции предполагаемых читателю известными аналогий»). Автор ста-
тьи называет эту форму «отчуждением через функцию», или «де-
скриптивным высказыванием аналогичного». 

Широко используется этот прием и в известных интерак-
ционистских исследованиях школы Гарольда Гарфинкеля. 

Некоторые особенности и методические структуры приема 
отчуждения сближают его с функцией метафоры как конституи-
рующего сравнения. Однако «естественный» репертуар метафори-
ческого языка в одном, существенном моменте отличается от 
структуры «отчуждения от контекста»; «объектные», «субстанци-
альные» или «чувственные» компоненты метафоры, как правило, 
скрывают ее конвенциональный характер и тем самым стабилизи-
руют семантический строй рассуждения в отличие от постоянно 
разрушающих рутинный консенсус приемов «отчуждения от кон-
текста». 

 
Ю. Штагль. От диалога к опросному листу:  

Заметки по истории опроса 
Статья является фрагментом большой работы автора по ис-

тории методов и методики социального исследования (11). 
Опросник не есть достижение и реквизит современного эм-

пирического исследователя. Он использовался уже Давидом Дени-
сом при изучении им сельскохозяйственных рабочих в 1787 г. Од-
нако автор рассматривает историю анкеты не только в плане раз-
вития собственно дисциплины и ее методического арсенала. Ме-
тодика социального исследования изучается им в широком кон-
тексте истории и социологии культуры. 

В данном конкретном случае его интересует изменение 
форм сбора информации и превращение их в инструмент точного 
эмпирического исследования. За условную точку отсчета он при-



Л.Д. Гудков 

 110 

нимает появление «аподимик» (от греч. «быть в отъезде» – что оз-
начает «искусство путешествия»; это понятие возникает у гумани-
стов Возрождения, впервые точно зафиксировано у Хилариуса 
Пиркмаира в 1577 г.). 

В доиндустриальных обществах путешествия являлись важ-
нейшим средством получения социальной информации, социаль-
но-научных данных любого толка и были своеобразным эквива-
лентом эмпирического социального изучения. Аподимики-
путеводители (инструкции) содержали наряду с моральными и 
практическими предписаниями и правилами путешествия и пове-
дения в чужой стране требования наблюдения и тематического 
опроса. Они составлялись по определенному типу, как школьные 
прописи, предписания или поучения; включали перечни пример-
ных вопросов по определенной схеме и образцу, предоставляли 
путешественнику возможность задавать вопросы в идентичной, в 
общем, ситуации и схожим образом, т.е. имели в себе нечто от бу-
дущих опросников или анкеты. 

Автор дает сжатый обзор как их предыстории, различных 
действовавших прототипов, начиная от позднейшей Античности и 
Возрождения, так и развития вплоть до эпохи Просвещения, при-
водя многочисленные свидетельства их использования самыми 
различными социальными инстанциями. 

Потребность в информации приводит к возникновению сна-
чала спорадически появляющихся, затем становящихся все более и 
более длительными и постоянными специализированных органов 
социальной информации, с течением времени вырабатывающих 
стереотипную технику ее сбора. Так, соответствующие образова-
ния возникают в структуре абсолютистского государства эпохи 
барокко. Информацию систематически собирают в фискальных 
или  стратегических целях, а также в интересах контроля и цензу-
ры, в том числе и религиозной, обобщая сведения о новых публи-
кациях, журналах, еретических умонастроениях и т.п. Религиозные 
опросники разрабатывались представителями самых разных кон-
фессий – и католиками, и протестантами. Позднее сбором и нала-
живанием систематических опросов различного целевого назначе-
ния начинают заниматься академии и научные общества, а также 
университеты. 



Социология культуры 

 111

Эмпирическое изучение социальных данных, получившее к 
концу XVII – началу XVIII в. вполне четкое организационное 
оформление, становится обычным явлением. В XVIII в. оно полу-
чает название «статистики», а соответствующие государственные 
и частные «бюро» и «департаменты» становятся эффективными. 

Опросы, проводимые в течение всего XVIII в., затрагивали 
самые различные аспекты, в том числе и условия жизни разных 
слоев населения. В значительной мере они стимулировались и 
инициировались частными организациями, филантропическими 
обществами или сельскохозяйственными обществами производи-
телей. 

Статья в качестве приложения содержит перевод «Реестра 
вопросов, посредством ответа на которые надлежит учитывать в 
путешествиях главные политические точки зрения и моменты», 
составленного в 1629 г. Гуго Плотиусом. 

 
*** 

Выводы, которые можно сделать из рассмотренного мате-
риала, несмотря на известную неоднородность предмета различ-
ных статей, носят, скорее, методологический характер.  

Впервые за время своего существования авторитетнейший 
журнал дает тематический номер. В отличие от «Специальных вы-
пусков», в которых работы представляли собой исследования оп-
ределенной предметной сферы, института или проблемы социоло-
гии, в данном томе ясно ощущается методологическое единство 
позиций авторов или по крайней мере известное стремление к та-
ковому. Почти во всех статьях (за исключением М. Шрама) при-
сутствует ясная ориентация на методологические принципы пони-
мающей социологии М. Вебера и его идеи сравнительно-
типологического анализа социокультурных явлений. Доминирую-
щим моментом в признании веберовского опыта является понима-
ние социологии как исторической дисциплины (как в содержа-
тельном, так и в логико-методическом плане), интерес к пробле-
мам механизмов смыслообразования, т.е. тех групп или инстан-
ций, от которых исходят ценности и идеи, формирующие структу-
ры социального действия, отказ от реифицирующих и субстанциа-
листских трактовок исследуемых объектов, номинализм как теоре-
тико-методологическая позиция. Кроме того, следует отметить 



Л.Д. Гудков 

 112 

явное влияние или учет опыта ряда дисциплин и направлений в 
современном социальном и философском познании: социологии 
знания, герменевтики, трансцендентальной философии языка, об-
ращавших внимание как на логическую структуру культурных об-
разований и символов, так и на социоморфный характер культур-
ных достижений. 

Всякие прогнозы имеют весьма ограниченную ценность, но 
в данном случае, видимо, можно говорить о начальных стадиях 
институционализации нового направления в немецкой социологии, 
тем более что к этому предприняты и некоторые организационные 
шаги (как об этом сообщают во «Введении» составители). То, что 
это не предметная область, а определенный взгляд на явления, ме-
тод, явствует из статей тома, посвященных изучению феноменов 
самых различных сфер знания. Можно полагать, что это первые 
результаты переосмысления и изучения наследия М. Вебера и 
Г. Зиммеля (так называемый «веберовский ренессанс»). 

 
Содержание номера 

 
I. Введение.  
1. Липп В., Тенбрук Ф.Х. К восстановлению социологии 

культуры (с. 393–398). 
II. Основные проблемы социологии культуры 
2. Тенбрук Ф.Х. Задачи социологии культуры (с. 399–421). 
3. Турн Х.П. Социология культуры: К истории понятия дис-

циплины (с. 422–449). 
4. Липп В. Типы культуры, культурные символы и мир дей-

ствия: К вопросу о многозначности культуры (с. 450–484). 
5. Хан А. Базис и надстройка и проблема ограниченной са-

мобытности и независимости идей (с. 485–506). 
III. К социологии отдельных сфер культуры 
6. Шульц-Бушхаус У. Формы аристократической и буржуаз-

ной литературы (с. 507–526). 
7. Гримм К. «Искусство», рассматриваемое с точки зрения 

социологии культуры (с. 527–558). 
8. Брюкнер В. Народная набожность – аспекты религиозной 

культуры (с. 559–569). 



Социология культуры 

 113

9. Шрам М. Естествознание во встречах культур (с. 570–
586). 

IV. Методика социологии культуры 
10. Цингерле А. Отчуждение от контекста как методический 

прием (с. 587–610). 
11. Штагль Ю. От диалога к опросному листу: Заметки по 

истории опроса (с. 611–638). 
Inhaltsübersicht des. 3. Heftes 

I. Einleitung 
1. Lipp W., Tenbruck F.H. Zum Neubeginn der Kultursoziologie 

(S. 393–398). 
II. Grundlagenprobleme der Kultursoziologie 
2. Tenbruck F.H. Die Aufgaben der Kultursoziologie (S. 399–

421). 
3. Thurn H.P. Kultursoziologie – Zur Begriffsgeschichte der 

Disziplin (S. 422–449). 
4. Lipp W. Kulturtypen, kulturelle Symbole, Handlungswelt. Zur 

Plurivalenz von Kultur (S. 450–484). 
5. Hahn A. Basis und Überbau und das Problem der begrenzten 

Eigenständigkeit von Ideen (S. 485–506). 
III. Zur Soziologie einzelner Kulturbereiche 
6. Schulz-Buschhaus U. Formen aristokratischer und bürgerlicher 

Literatur (S. 507–526). 
7. Grimm Cl. «Kunst» kultursoziologisch betrachtet. Ein Beitrag 

zur soziologischen Geschichtsrevision (S. 527–558). 
8. Brückner W. Volksfrömmigkeit – Aspekte religiöser Kulturen 

(S. 559–569). 
9. Schramm M. Naturwissenschaft in der Begegnung von Kul-

turen (S. 570–586). 
IV. Methodik der Kultursoziologie 
10. Zingerle A. Kontextverfremdung als methodischer Kunstgriff 

(S. 587–610). 
11. Stagl J. Vom Dialog zum Fragebogen. Miszellen zur 

Geschichte der Umfrage (S. 611–638). 
 
 
 
 



Л.Д. Гудков 

 114 

Примечания 
 

1 Riemer S. Die Emigration der deutschen Sozioligie nach den Vereinigten 
Staaten // Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie. – Köln, 
1959. – Jg. 11, H. 1. – S. 100–112. 

2 Профессор Ф.Х. Тенбрук – автор ряда книг и статей по истории и ме-
тодологии социологии. 

3 Зиммель Г. Избранное: Философия культуры / Сост. С.Я. Левит, 
Л.В. Скворцов. – М.: Юрист, 1996. – Т. 1. – С. 445–474. 

4 Ханс Петер Турн (Дюссельдорф) – приват-доцент, автор многочислен-
ных статей и двух книг по теории социологии культуры и искусства. 

5 Где функциональным эквивалентом явилось слово «politesse», фикси-
ровавшее придворный стиль поведения знати, позднее в различного 
рода сатирах и карикатурах сниженное до иронического употребле-
ния. 

6 Weber M. Gesammelte Aufsätre zur Wissenschaftslehre. – 3. Aufl. – Tübin-
gen, 1968. – S. 175. 

7 См. письмо Ф. Энгельса К. Шмидту: Marx К., Engels F. Ausgewählte 
Werke. – B., 1958. – S. 228. 

8 Клаус Гримм (Мюнхен) – приват-доцент, автор многочисленных работ 
по рецептивной эстетике и социологии искусства. 

9 В немецкоязычной социологии используется термин М. Вебера «Ver-
gemeinschaftung», произведенный от основной категории социологии 
Ф. Тённиса «Gemeinschaft» (община, общность структуры и формы 
органических общностей и солидарностей). В веберовском понятии 
подчеркнуты процессуальные моменты складывания и формирования 
таких общностей и их смысловые основания, а также аналитический 
характер их конституирования (как систем социального взаимодейст-
вия). Иногда это понятие переводят как «ассоциирование». 

10 Причем общие теории процессов обобществления, символической 
объективации социокультурной дифференциации и другие должны 
быть соответствующим образом содержательно интерпретированы и 
специфицированы, с тем чтобы они могли быть использованы для 
изучения исторических форм. 

11 Merton R.K. Science technology and society: in Seventeenth century Eng-
land. – Brügge: Osiris, 1938. – Vol. 4. – P. 360–630. 



Социология культуры 

 115

12 Schelting A.F. Max Webers Wissenschaftslehre. Das logische Problem der 
historischen Kulturerkenntnis. Die Grenzen der Soziologic des Wissens… – 
Tübingen: Mohr, 1934. – VIII, 420 s. 

13 Автор считает, что в последнее время появились работы, близкие ему 
по духу и продолжающие исследования такого рода, например, пуб-
ликации организованного Беньямином Нельсоном «Международного 
общества сравнительного изучения цивилизации». 

 



 

116 

КУЛЬТУРА И ИСКУССТВО 
 

 
 
 
 
 
 
 

З.И. Кирнозе 
 

ПСИХОЛОГИЧЕСКИЕ ПОДХОДЫ  
К ЛИТЕРАТУРЕ И ИСКУССТВУ 

 
Аннотация. В статье рассматриваются психологические 

подходы к литературе и искусству. При всех различиях школ и 
методов общим в психологическом подходе является ориентация 
на изучение психологии автора как творца и на исследование вос-
приятия художественного произведения потребителем культуры. 

Ключевые слова: психологические школы, эстопсихология, 
психология художественного творчества, лингвопоэтика, внутрен-
няя форма слова, автор, биографический метод, школа индивиду-
альной психологии, школа аналитической психологии, метапоэтика. 

Annotation. Psychological approaches to the literature and art – 
are analyzed in the publication. Schools and methods are different but 
something in common can be found in it too. For example – consider-
ing the psychology of the Author as a creator and approaches to the 
investigation of the artworks as being perceived by the culture con-
sumer. 

Keywords: psychological schools, art creating psychology, inner 
word form, author, biography method, individual psychology school, 
analysis psychology school, meta-poetics. 

 
Психологический подход к явлениям духовной культуры 

представлен разнородными и подчас противоречивыми явлениями – 
специальным направлением в общей психологии (психология ис-
кусства), опирающимся на эмпирику, психологической школой на 
Западе и Харьковской психологической школой, фрейдизмом, 



Психологические подходы к литературе и искусству 

 117

аналитической психологией Юнга, открытиями последователей 
Фрейда и Юнга, разработками их учеников и оппонентов. При 
всех различиях школ и методов общим в психологическом подхо-
де является ориентация на изучение психологии автора как творца 
и на исследование восприятия художественного произведения по-
требителем культуры. 

Интерес к психологии – своеобразная реакция на принцип 
обусловленности литературы и искусства социально-исторической 
средой, получивший развитие в работах, отмеченных некритиче-
ским, механическим использованием положений культурно-
исторической школы. Вместе с тем психологическое направление 
возникло в ее недрах. У истоков психологической школы на Запа-
де – труды И. Тэна, а в России – академика А.Н. Веселовского.. 
С теоретиками культурно-исторической и социально-исторической 
школы психологическое направление объединяет основное поло-
жение о связи духовной культуры с национальной традицией и с 
историческим процессом. 

За рубежом психологическое направление в искусстве раз-
вивали Э. Эннекен, В. Вундт, В. Вец, Э. Эльстер, Э. Бертгам, 
Э. Гроссе. Так, французский ученый Эмиль Эннекен (Геннекен) 
(1858–1888) выдвинул идею соединения эстетического и социоло-
гического аспектов, для которого предложил специальный термин 
«эстопсихология». В самом произведении, и только в нем, совету-
ет он искать необходимые указания тому, кто хочет разгадать тай-
ну художника. Для этого Эннекен предлагает общий план анализа: 
1) эстетического; 2) психологического; 3) социологического1. 

В России психологический метод обязан своим развитием 
прежде всего трудам А.А. Потебни и его последователей – 
Д.Н. Овсянико-Куликовского, А.Г. Горнфельда, В.Н. Харциева, 
Б.А. Лезина и других ученых, публиковавших свои работы в аль-
манахе «Вопросы теории и психологии творчества», редактируе-
мом А.А. Потебней2. 

Имя Александра Афанасьевича Потебни (1835–1891) – среди 
самых замечательных в украинской и русской филологии. Языко-
вед, этнограф, исследователь литературы, создатель собственной 
оригинальной концепции и целого направления «лингвопоэтики», 
член-корреспондент Петербургской академии наук (1875) и про-
фессор Харьковского университета, А.А. Потебня работал в раз-



З.И. Кирнозе 

 118 

ных областях науки. Одной из них является психология художест-
венного творчества. В представлении А.А. Потебни художник, 
чтобы ответить на волнующий его вопрос, обращается к своему 
пониманию жизни и находит его в образе-символе. Произведение 
отражает не действительность, а авторское представление о ней. 
В процессе такого постижения жизни рождается подлинная по-
эзия, получающая отклик в душе читателя или слушателя нередко 
прежде или даже вне его логического анализа. Классические по-
ложения этой теории развиты в работе «Мысль и язык». Уже поня-
тие о звуке предполагает его «соответствие свойствам душевных 
потрясений». По мере уменьшения необходимости «отражения 
чувства в звуке увеличивается другого рода связь звука и пред-
ставления.., и образ звука, следуя постоянно за образом предмета, 
ассоциируется с ним». Но наиболее важная особенность слова не 
звук и не содержание, а та его «особенность, которая рождается 
вместе с пониманием» – «внутренняя форма»3. 

Учению о внутренней форме слова А.А. Потебня во многом 
обязан немецкому филологу, другу Шиллера и Гёте, Вильгельму 
фон Гумбольдту (1767–1835). Гумбольдт видел в слове единство 
членораздельных звуков, создаваемое представление (семантику) 
и образ (свернутую метафору), формирующийся в глубинах на-
родной жизни на протяжении многих веков. Язык в концепции 
Гумбольдта – не стабильная данность, а непрерывный творческий 
процесс4. Внутренняя форма слова в языке – выражение миросо-
зерцания народа, складывающееся под воздействием географиче-
ских и исторических реалий. 

У Гумбольдта А.А. Потебня воспринимает мысль о главен-
стве в языке его внутренней формы. Слово-образ фиксирует не 
содержание, а указание на содержание, дает не идею, а намек на 
идею. Образ не прямо выражает мысль, но оказывается средством 
создания мысли. При этом для слушателя или читателя образ – 
средство самопознания. И сколь бы ни был умен и талантлив ав-
тор, он не может предугадать субъективное впечатление каждого 
читателя. Не может он и быть уверенным в том, что его мысль по-
нята однозначно. Слово не фиксирует мысль. Оно ее направляет. 
Идея В. Гумбольдта о языке как о деятельности дает возможность 
А.А. Потебне провести аналогию слова со стрелочником на желез-



Психологические подходы к литературе и искусству 

 119

ной дороге, переводящим поезд на рельсы, а восприятие слова с 
возгоранием одной свечи от другой.  

В работах А.А. Потебни «Мысль и язык» (1862), «Из записок 
по теории словесности» (1905), «Эстетика и поэтика» положение 
В. фон Гумбольдта о внутренней форме слова применимо к лите-
ратуре. Этот ход позволяет говорить о принципиальном новатор-
стве концепции Потебни. Исследование психологии художествен-
ного мышления, творческого процесса в его динамике помогает 
понять закономерности создания и тайну воздействия художест-
венного произведения на читателя. В отличие от преимущественно 
историко-литературного подхода, А.А. Потебня решает теоретиче-
ские проблемы, опираясь на слово как художественный образ, как 
свернутую метафору. В «Теории словесности» тропы и фигуры 
понимаются как сочетание анализа языка с анализом художест-
венной речи. Рождается новая «лингвистическая поэтика», в ко-
торой проблемы лингвистики и литературоведения решаются не-
раздельно. Слово – свернутая метафора – одновременно несет знак 
творца и субъекта, воспринимающего слово. Связь особенно оче-
видна, когда речь идет о национальных реалиях. Так, слово «го-
лубь» имеет в русской традиции понятия цвета (голубизна) и ласки 
(приголубить), что находит отражение в религиозных и фольклор-
ных образах (одна из ипостасей Святого Духа православной Трои-
цы, многочисленные уподобления любимого «голубку» в стихах и 
в песнях). Слово «окно» выводит к старому слову «око». «Стол» 
вызывает ассоциации застолья, имеющего в восточнославянском 
менталитете черты существенно отличные от западного культур-
ного бытования. 

В работе «Мысль и язык» внутренняя форма названа «цен-
тром образа», одним из признаков, «преобладающих над всеми 
остальными». Внутренняя форма – «не образ предмета, а образ 
образа». Во внутренней форме слова его фонема, семема и морфе-
ма образуют единство, складывавшееся на протяжении всего на-
ционально-исторического развития и получающее отклик в душах 
нередко прежде или даже вне логического анализа слова-понятия. 

Поставив в центр своей концепции идею восприятия, 
А.А. Потебня вслед за В. фон Гумбольдтом приходит к мысли, что 
творимое автором содержание беднее образа, ибо образ произво-
дит субъективное впечатление в воспринимающем, и всякое по-



З.И. Кирнозе 

 120 

нимание, по мысли В. фон Гумбольдта, есть вместе с тем непони-
мание. 

Ценность этого положения в признании многозначности об-
раза и в возможности его разных толкований, в неокончательности 
любых подходов. Но как в таком случае исследователю искусства 
и литературы уйти от релятивизма, от субъективности трактовки? 
В поисках ответа ученые харьковской школы обратились к фигуре 
автора, к его биографии и психологии, а также к историческому и 
национальному контексту произведения, что связало психологи-
ческую школу с биографическим методом, с культурно-
исторической школой, но также с социологическим методом. 
Формирование взглядов А.А. Потебни и его учеников складыва-
лось не только под воздействием идеалистической философии, но 
и концепций русских революционных демократов, что находит 
отклик и у А.А. Потебни, и особенно у одного из самых известных 
его последователей – Д.Н. Овсянико-Куликовского (1853–1920). 

В основе концепции Д.Н. Овсянико-Куликовского, помимо 
идей психологической школы и воздействия А.А. Потебни, мысли 
о неодолимости общественного прогресса, оформленные в катего-
риях позитивистской философии. Свою исходную точку зрения 
сам он формулирует так: «Человечество вышло из зверства и, про-
ходя через варварство, развивается в направлении к высшей чело-
вечности и красоте». При этом, по мысли ученого, «о красоте объек-
тивной (в природе и в космосе) и речи быть не может: это миф… 
Может быть речь только о красоте субъективной, т.е. об ощуще-
нии, чувстве, сознании, идее красивого. Но в таком случае эту 
субъективную красоту нужно разложить на известные психические 
процессы»5. 

Эти психологические процессы у Овсянико-Куликовского 
имеют национальную и социальную форму. Национальность для 
него – «объединение социальных групп в более обширную группу 
на почве общего языка, который является опорой для коллектив-
ной умственной деятельности», возвышающейся над собственно 
языковой сферой. Процесс этот Овсянико-Куликовский прослежи-
вает в религии, в мифе, в литературном творчестве, где возможно 
вывести «психологическую форму личности» автора. 

В многочисленных работах Д.Н. Овсянико-Куликовского 
привлекают, помимо конкретного анализа, также более общие фи-



Психологические подходы к литературе и искусству 

 121

лософские проблемы – смысла и ценности жизни, природы таланта 
и гениальности, морали и цивилизации. Он верит, что «становясь 
цивилизованнее, человечество становится человечнее», что талант 
рождается «из силы творчества и оригинальности», а гениальность 
есть «явление мысли»6. 

Но находясь на социологической почве, Д.Н. Овсянико-
Куликовский не порывает с потебнианством. Обдумывая вопрос о 
том, что есть национальность, он пишет об «объединении соци-
альных групп в более обширную группу на почве общего языка, 
достигшего известной высоты развития и являющегося психиче-
ским основанием для коллективной умственной деятельности, 
стремящейся возвыситься над тем, что непосредственно дано в 
языке». Авторское выделение слов «язык» и «коллективная умст-
венная деятельность» подчеркивает основной ход мысли Д.Н. Ов-
сянико-Куликовского: значимость языка проявляется в творчестве, 
в мифе, в религии, превращающихся с языком «в психологиче-
скую форму»7. И в редактируемой Д.Н. Овсянико-Куликовским 
«Истории русской литературы XIX века» принципы психологиче-
ской школы оказываются доминирующими8. 

Для ученых, занимающихся общей психологией, художест-
венное произведение – прежде всего материал для наблюдения и 
эксперимента. Психологическая наука в поисках новых объектов и 
методов исследования обращается к сложным проблемам «эстети-
ческой реакции». Именно так определяет свои задачи Лев Семено-
вич Выготский (1896–1934) в предисловии к книге «Психология 
искусства», написанной в начале 20-х годов и опубликованной 
лишь в 1965 г. Еще в студенческие годы, слушая лекции Ю.И. Ай-
хенвальда, интерпретировавшего литературные тексты в русле 
психологической школы, Л.С. Выготский задумывается над про-
блемами психологического воздействия искусства на читателя, что 
находит отражение в его раннем трактате о Гамлете (1916). Зна-
комство с психологией развивается у молодого ученого в связи с 
интересом к литературе и искусству. Высоко оценивая методы 
точного анализа формальной школы, Л.С. Выготский не приемлет 
представлений о тексте как о структуре. Полемизирует он и с 
А.А. Потебней, упрекая его за недооценку переживаний личности. 
Для него наиболее существенной представляется психологическая 
сторона художественного произведения. Его цель – «развить свое-



З.И. Кирнозе 

 122 

образие психологической точки зрения на искусство и наметить 
центральную идею» на стыке «объективной психологии» и «ново-
го искусствоведения»9. Глобальность поставленной задачи и ее, по 
определению автора, «синтетический характер» обусловливают 
сильные и уязвимые стороны книги Л.В. Выготского. Подкупает 
живой интерес к фактам рождения и восприятия произведений ис-
кусства, широта кругозора и смелость автора, не опасающегося 
вступать в дискуссию с признанными авторитетами, давать оценки 
А.А. Потебне и З. Фрейду, собственный анализ художественных 
произведений – от «Гамлета» Шекспира до басен Крылова. Но эм-
пирически подмеченные связи между автором и произведением, 
допускающие гипотезы, делают метод Л.С. Выготского импрес-
сионистическим. 

В поисках более основательных научных опор сам Л.С. Вы-
готский обращается к фрейдизму. В оценке Л.С. Выготского 
Фрейд – «один из самых бесстрашных умов века» – вскрывает «те 
общебиологические законы, которые властвуют во всем мире»10. 

Став широкой философской и антропологической доктри-
ной, фрейдизм вырабатывает и собственную философию культу-
ры, и собственный метод исследования бессознательных психоло-
гических процессов, которым Фрейд придает универсальное зна-
чение, в том числе и в области искусства и литературы, причем в 
качестве источников и мотивов в произведении выступают эле-
менты психосексуального развития автора, особенно переживания 
его раннего детства. 

Одним из первых значение и критику фрейдизма в литерату-
роведении обозначил В.Н. Волошинов, ученый, принадлежавший 
к кругу М.М. Бахтина. В работе 1927 г. четко выделены доминан-
ты фрейдистского психоанализа: «Судьба человека, все содержа-
ние его жизни и творчества, – следовательно, содержание его ис-
кусства, если он художник… – определяется судьбами его полово-
го влечения, и только ими одними. Все остальное – лишь обертоны 
основной могущественной мелодии сексуальных влечений»11. Эта 
«новая общепсихологическая теория» уже на рубеже XIX–XX вв. 
претендовала на решение многих загадок поведения человека. 
Теория приобрела «столь великую популярность, что многие и в 
наши дни убеждены, что психология – это и есть Фрейд»12. 



Психологические подходы к литературе и искусству 

 123

Открытие Фрейда трудно переоценить. За главным регуля-
тором человеческого поведения, за сознанием он обнаружил глу-
бинный пласт могущественных, часто непреодолимых желаний. 
Их выявление ради исцеления души получило название психоана-
лиза, а самый фрейдистский метод – психоаналитического метода. 
Важнейшим его инструментом З. Фрейд считал изучение свобод-
ных ассоциаций, позволяющее проникнуть в «преисподнюю пси-
хики». В психоанализе осуществлен переход от физиологии к пси-
хологии. Бессознательное оказывается полем действия инстинктов 
самосохранения – страха, агрессии и продолжения рода. Послед-
ний, несущий огромный заряд энергии, назван термином «либи-
до», ставшим своего рода паролем психоанализа. Выявление ли-
бидо благодаря гипнозу и свободным ассоциациям показалось 
Фрейду недостаточным. Он обратился к изучению сновидений, 
результаты которого изложил в книге «Толкование сновидений» 
(1900). В ней появляются символы, имеющие, по мысли автора, 
универсальное значение. И хотя точность этих образов медицин-
скими экспериментами не подтвердилась, в искусстве ХХ в., в ча-
стности в поэтике сюрреализма, они составляют настоящий толко-
вый словарь. Это замена целого частью, уподобление человека 
вещи, олицетворение, символы полета, падения, видения острых 
предметов, их сгущение в причудливые образы, перестановки, иг-
ры с временем и с пространством. 

В стремлении сформулировать биогенетический закон пове-
дения человека З. Фрейд обращается к произведениям искусства. 
Ему принадлежит и ряд работ в этой области – статьи о Леонардо 
да Винчи, Шекспире, Гёте, Гофмане… При всей разности мате-
риала концепция фрейдистского человека в них доминирует. Лич-
ность предстает под двойным давлением – природным и социаль-
ным. Естество находится в антагонизме с культурой, в которую 
личность погружена. Человек вынужден подавлять в себе ин-
стинкты агрессии и сексуальности, что рождает дисгармонию. 
В поведении взрослого решающим остается опыт ребенка. Знаме-
нитая улыбка Джоконды на полотне да Винчи – «полная тайны 
улыбка его матери»13. 

Современная культурология, несомненно, многим обязана 
З. Фрейду. Она унаследовала самое «ценное в психоанализе – об-
ращение не к официальному сознанию, а ко всей психике в ее це-



З.И. Кирнозе 

 124 

лом, и прежде всего к глубинам бессознательного», к поискам 
противоборствующих «субъективных мотивировок» поведения 
человека14. 

Вместе с тем достоинства фрейдистского анализа таят в себе 
возможности упрощения. С.С. Аверинцев справедливо сопостав-
ляет «методологическую модель» фрейдизма с моделью вульгар-
ного социологизма: «В избитой шиллеровской формуле о любви и 
голоде, господствующих над миром, фрейдизм взял первую поло-
вину, вульгарный социологизм вторую»15. 

Категоричность оценок, идентификация автора с персона-
жем во многом снимают возможность видеть в художественном 
произведении эстетический объект, лишают образ многозначно-
сти, составляющей тайну и обаяние искусства. Многих учеников 
З. Фрейда не устраивало сведение сложных форм бытия к про-
стейшему началу. Среди последователей венского психоаналитика 
возникает целый ряд соперничающих школ, среди которых самы-
ми известными становятся «школа индивидуальной психологии» 
Альфреда Адлера и «школа аналитической психологии» Карла 
Густава Юнга.  

Австрийский психиатр и психолог А. Адлер, активный уча-
стник фрейдистского научного общества, разошелся с Фрейдом в 
признании пропасти между сознательным и бессознательным, поста-
вив в центр «человеческой деятельности волю к власти» и став одним 
из основоположников неофрейдизма. Существенным был для него и 
социальный аспект объяснения психологических явлений. 

К.Г. Юнг среди учеников З. Фрейда в наибольшей мере ин-
тересовался вопросами искусства. Медик по образованию, начав с 
ассистента в психологической клинике Цюриха, он первоначально 
примыкает к венской аналитической школе З. Фрейда, страстным 
поклонником которого является. Критицизм по отношению к учи-
телю возникает примерно в то же время, что и у Адлера. Канун 
Первой мировой войны называют временем отхода Юнга от по-
следователей фрейдизма. Наблюдая душевнобольных пациентов, в 
их бреду он подмечает мотивы более глубокие, чем те, что выяв-
лял психоанализ. Юнг приходит к мысли о том, что глубинные 
формы бытия не сводятся к простейшему началу, что сексуальные 
мотивы наделены в психике сложнейшими символическими зна-
чениями. В работе «Метаморфозы и символы либидо» (1912) Юнг 



Психологические подходы к литературе и искусству 

 125

сопоставляет сны с мифами и образами фольклора. Эти аналогии 
приводят его к выводу, что за пределами фрейдовского бессозна-
тельного «я» лежит «коллективное бессознательное». Концепция 
К.Г. Юнга содержит несколько уровней: 

• бессознательное, вытесненное из сознания индивида (по 
Фрейду); 

• групповое бессознательное семьи или мелких социаль-
ных групп; 

• бессознательное более крупных групп (нации, группы 
наций, европейское сообщество и др.); 

• общечеловеческое бессознательное; 
• общебиологическое бессознательное, объединяющее че-

ловека с животным миром и лежащее за пределами пси-
хологии. 

В глубинах бессознательного складываются архетипы, обра-
зы, родственные созданиям человеческой фантазии. Учение Юнга 
об архетипах восходит к платоновской традиции, в которой идеи, 
«перемещенные из божественного сознания в бессознательное че-
ловека»… теряют «свой ценностный ореол»16. Отказываясь от од-
нозначного толкования человеческой фантазии, Юнг приближает-
ся к романтикам. Его мышление «проникнуто принципиальной 
несистематичностью». Художник у него – прежде всего человек, 
отличающийся незаурядной чуткостью к архетипическим формам 
и особо точно их реализующий, что роднит его с пророком («Пси-
хология и алхимия», 1944). 

Представление о психике, граничащей с оккультизмом, при-
водит Юнга при обращении к литературным текстам к делению их 
на «психологические» и «визионерские». Первые, менее насыщен-
ные архетипическим материалом и содержащие элемент бытопи-
сательства, уступают пророческим, визионерским, содержащим в 
глубине миф. С этих позиций исследует Юнг и образы мировой 
культуры – Фауста Гёте, Улисса Джойса, циклы Вагнера. При раз-
работке типологии характеров («Психологические типы», 1921) 
Юнг предлагает выделять доминирующую психологическую 
функцию (мышление, чувство, интуицию, ощущение). 

Знакомство с юнговской психологией сказывается в творче-
стве многих художников ХХ в. Ему отдали дань Вячеслав Иванов, 
Герман Гессе, Томас Манн. Уступая З. Фрейду в четкости, вводя в 



З.И. Кирнозе 

 126 

свою «глубинную» или «аналитическую психологию» принципи-
альную эклектичность, родственную понятиям «мировая душа», 
«мировая воля», «брахман», К.Г. Юнг вместе с тем выражает под-
ход к внутреннему миру человека как к открытой многосоставной 
структуре. 

Среди многих последователей Юнга особое место принад-
лежит французскому философу Гастону Башляру. Обратившись к 
современному естествознанию, философ на его материале пытает-
ся примирить рационализм и «чистый опыт», обнаружив во все-
ленной психосоматические символы – архетипы: отцовски-
защитную силу Огня, женственную нежность Воды, материнское 
тепло Земли, свободную стихию Воздуха. Позаимствовав у Юнга 
представление о сменяющих друг друга символических архетипах, 
Г. Башляр строит систему развития науки, первым этапом которой 
было развитие чистого эмпиризма, вторым – возникновение аб-
страктного мышления, третьим, современным – понятийное обоб-
щение новых эмпирических открытий. Этот третий, заключитель-
ный период, характеризуется открытостью, готовностью к самооп-
ровержениям под контролем результатов научного эксперимента, 
признанием неокончательности истин как «исправления ошибок». 

Синтезирующая способность науки, по Г. Башляру, происте-
кает из творческих способностей человека, спонтанности обыден-
ного сознания, питающегося не только знаниями, но и интуицией. 
Воображение – одна из главных опор концепции Г. Башляра. От-
сюда его интерес к искусству. В работах «Интуиция мгновения» 
(1932), «Лотреамон» (1939), «Поэтика пространства» (1957) он вы-
страивает «символические архетипы», проявляющиеся «индивиду-
ально в разных типах сознания»17. Подобный подход, характерный 
для психологического направления, обусловливает особенности 
«метапоэтики» Г. Башляра. Отношение «автор – художественное 
произведение» изучается Г. Башляром вне биографического мето-
да с опорой на «архетипы грезы»18.  

В контексте ХХ и XXI вв. психологические подходы к куль-
турологии оказываются связанными с сомнениями в глобальности 
исторической доктрины и с усилением внимания к отдельной лич-
ности.  

 
 



Психологические подходы к литературе и искусству 

 127

Примечания 
 

1 Геннекен Э. Опыт построения научной критики. (Эстопсихология). – СПб.: 
Изд. журнала «Русское богатство», 1892. – 121 с. 
2 См.: Вопросы теории и психологии творчества: В 2 т. – СПб.: Изд-во 
А.С. Суворина, 1909. 

3 Потебня А.А. Мысль и язык // Потебня А.А. Слово и миф. – М.: Правда, 
1989. – С. 84, 94, 97. 

4 См.: Гумбольдт В. фон. Язык и философия культуры. – М.: Прогресс, 1985. – 
451 с. 
5 См.: Овсянико-Куликовский Д.Н. Психология мысли и чувства // Овсянико-
Куликовский Д.Н. Собр. соч. – СПб.: Типогр. т-ва «Обществ. польза», 1909. – 
Т. 6. – С. 84–85. 
6 Там же.  
7 Там же. – С. 26. 
8 История русской литературы XIX века. – М.: Изд. т-ва «Мир», 1910. – Т.1 / 
Под ред. Овсянико-Куликовского Д.Н. – С. 156–163. Интересна новейшая 
работа по «психопоэтике». По мнению Е.Г. Эткинда, «психопоэтика» – об-
ласть филологии, исследующая соотношение «мысль – слово», понятое как 
«вербализация» всей внутренней жизни человека. – См.: Эткинд Е.Г. «Внут-
ренний человек» и внешняя речь: Очерки психопоэтики русской литературы 
XVIII–XX вв. – М.: Языки русской культуры, 1998. – С. 12. 
9 Выготский Л.С. Предисловие // Выготский Л.С. Психология искусства. – 
М.: Педагогика, 1987. – С. 8. 
10 См.: Выготский Л.С., Лурия Ал. Предисловие к русскому переводу работы 
«По ту сторону принципа удовольствия» // Фрейд З. Психология бессозна-
тельного. – М.: Просвещение, 1990. – С. 29–38. 
11 Волошинов В.Н. Фрейдизм. – М.; Л.: Госиздат, 1927. – С. 15. 
12 Ярошевский М.Г. Зигмунд Фрейд – выдающийся исследователь психоло-
гической жизни человека // Фрейд З. Психология бессознательного. – М.: 
Просвещение, 1990. – С. 3. 
13 Додельцев Р.Ф. Проблема искусства в мировоззрении Зигмунда Фрейда // 
О современной буржуазной эстетике.– М.: Искусство, 1972. – Вып. 3. Автор 
пишет о фрейдистском образе человека, разорванном на противоборствую-
щие части. («Что-то вроде плачущей женщины Пикассо». – С. 76.) 
14 Волошинов В.Н. Указ. соч. – С. 63, 116–117. 
15 См.: Аверинцев С.С. Аналитическая психология Г. Юнга // О современной 
буржуазной эстетике. – М.: Искусство, 1972. – Вып. 3. – С. 118. 



З.И. Кирнозе 

 128 

16 См.: Аверинцев С.С. Аналитическая психология К.Г. Юнга и закономерно-
сти творческой фантазии // О современной буржуазной эстетике. – М.: Ис-
кусство, 1972. – Вып. 3. – С. 127–128. 
17 Балашова Т.В. Научно-поэтическая революция Гастона Башляра // Вопр. 
философии. – М., 1972. – № 9. – С. 140–147. 
18 Башляр Г. Избранное. Поэтика грезы. – М.: РОССПЭН, 2009. – 440 с. 
 



 

129 

 
 
 
 
 
 
 
 

А.А. Асоян 
 

ДАНТОЛОГИЯ ВЕСЕЛОВСКОГО  
И СОВРЕМЕННОЕ ДАНТОВЕДЕНИЕ 

 
Аннотация. Автор рассматривает дантологические воззре-

ния А.Н. Веселовского, их методологическое значение для совре-
менной науки – литературоведения и культурологии, их влияние 
на современные дантологические концепции, предвосхищение в 
его работах «нового историзма», или «поэтики культуры». 

Ключевые слова: дантология, история литературы, история 
культуры, историческая поэтика, «новый историзм», «поэтика 
культуры».  

Annotation. The author considers «dantological» views by 
А.N. Veselovsky, their methodological significance for modern philol-
ogy and culturology, its influence on modern dantological concepts.  

Keywords: dantology, the history of literature, the history of cul-
ture, historical poetics, «new historicism», «poetics of culture».  

 
В статье к столетней годовщине со дня рождения Александ-

ра Веселовского его ученик В.М. Жирмунский писал: «По своему 
научному кругозору, исключительной широте своих знаний, глу-
бине и оригинальности теоретической мысли он намного превос-
ходит большинство своих современников, как русских, так и ино-
странных»1. 

Эту высокую оценку трудов Веселовского пытался оспорить 
выдающийся дантолог И.Н. Голенищев-Кутузов, сотрудник 
И.Ф. Бэлзы по Дантовской комиссии АН СССР. Бэлза никогда не 
разделял критического отношения своего коллеги к дантологиче-
ским трудам Веселовского. В редактируемых им «Дантовских чте-



А.А. Асоян 

 130 

ниях» он неоднократно обращался к наследию ученого как сохра-
няющему свою актуальность для современной науки2, хотя Голе-
нищев-Кутузов полагал, что взгляды Веселовского на Данте ничем 
не отличаются от воззрений на поэта «позитивистов» Ф. Де Санк-
тиса и А. Гаспари3, а самая обширная статья Веселовского «Данте 
и символическая поэзия католичества» (1866) зависима от работ 
ученика К.-Ш. Фориеля, зачинателя научной дантологии во Фран-
ции, А.-Ф. Озанама – в первую очередь, от его монографии, издан-
ной в 1839 г. в Париже, «Данте и католическая философия его 
времени» («Dante et la philosophie catholique au trеzième siècle»)4.  

Замечание во многом справедливо, тем не менее самостоя-
тельность молодого ученого очевидна уже в его рецензии на опуб-
ликованный в 1858 г. в Штутгарте труд Г. Флото (H. Floto. Dante 
Alighieri, sein Leben und seine Werke). В статье-рецензии «Данте 
Алигиэри, его жизнь и произведения» (1859) Веселовский выска-
зал мысль о «двоякой задаче», стоящей перед исследователем века 
Данте: раскрыть внутреннюю жизнь общества исходя из идейно-
художественного мира великих произведений, а «в жизни общест-
ва проследить условия этих созданий»5. «История литературы есть 
именно история культуры […] Скажите мне, – говорил Веселов-
ский, – как народ жил, и я вам скажу, как он писал»6. Труд Флото 
не удовлетворял Веселовского как раз тем, что, по его мнению, 
автор недостаточно твердо стоял на исторической почве. Так на-
чинался путь ученого, который, по определению В.Н. Перетца, 
развивался «от культурной истории – к исторической поэтике»7. 

В статье «Данте и символическая поэзия католичества» Ве-
селовский остался верен заявленным принципам изучения Данте и 
старался как можно шире воссоздать легендарную основу «Боже-
ственной комедии»8, что и сближало опыт русского ученого с ис-
следованиями Озанама, но Веселовский не ограничивался разы-
сканиями французского коллеги, а стремился к их продолжению9. 
Он пытался дополнить Озанама, указывая, например, на итальян-
скую редакцию жития св. Макария, почти современную Данте и 
оставшуюся неизвестной ученику Фориеля.  

Свобода и самостоятельность Веселовского в отношении к 
своему предшественнику проявлялись не столько в подборе необ-
ходимых фактов, сколько в методологической установке. Он сво-
дил свою главную задачу «…к исследованию пути, которым хри-



Дантология Веселовского и современное дантоведение 

 131

стианское созерцание, вначале робкое и скупое на образы, потом 
незаметно все более и более поддаваясь эстетическому чутью и 
желанию разъяснить себе тайны будущей жизни», как оно (хри-
стианское созерцание. – Прим. ред.) «от бедного своими формами 
зародыша легенды приходило к такому симметрическому созда-
нию, как поэма Данте»10. Решение этой задачи стало не только 
преддверием сравнительного метода Веселовского, предвосхи-
щенного статьей И. Гердера «О сходстве средневековой англий-
ской и немецкой поэзии» (1777)11, но и подступом к будущему ис-
полнению одного из заданий исторической поэтики – «определить 
роль и границы предания в процессе личного творчества»12. 

Выступая в 1870 г. с лекцией «О методе и задачах истории 
литературы как науки», 32-летний ученый заявлял, что сравни-
тельный метод «…вовсе не новый […] он есть только развитие 
исторического, тот же исторический метод, только учащенный, 
повторенный в параллельных рядах, в видах достижения возможно 
полного обобщения. Я говорю в настоящем случае, – уточнял Ве-
селовский, – о его приложении к фактам исторической и общест-
венной жизни […] Cообразно с этим, мы ограничиваем или рас-
ширяем наше понятие о причинности; каждый новый параллель-
ный ряд может привести с собою новое изменение понятия; чем 
более таких проверочных повторений, тем более вероятия, что по-
лученное обобщение подойдет к точности закона»13. Так мысль 
Веселовского дистанцировалась от метафизики Озанама, искавше-
го в длинном ряде легенд и поверий, предшествующих  «Божест-
венной комедии», не проявление объективного закона, о котором 
Веселовский писал: «…поэт родится, но материалы и настроение 
его поэзии приготовила группа. В этом смысле можно сказать, что 
петраркизм древнее Петрарки»14, – а «свидетельство об одной по-
стоянной заботе человеческой мысли»15. 

И.Н. Голенищев-Кутузов, отмечая через сто лет после статьи 
Веселовского удивительную эрудицию русского ученого, все же 
полагал, что ему было свойственно «предвзятое и обу́женное вос-
приятие Данте», заключавшееся в том, что Веселовский «не смог 
преодолеть узости и ограниченности историко-позитивистской 
школы»16. Но эта школа во времена Веселовского была естествен-
ным этапом эволюции гуманитарной науки, закономерным явле-
нием, противостоящим широко распространенному любительству. 



А.А. Асоян 

 132 

В 1949 г. в ретроспективном обзоре итальянской дантологии 
Л. Руссо писал, что писатели и ученые еще в первой половине 
ХIX в. были скорее энтузиастами, чем систематическими научны-
ми работниками17. Подобная ситуация наблюдалась и в других 
сферах гуманитарного знания. Обращая на нее внимание, фран-
цузский историк искусства Ж. Базен замечал, что лишь «Дидро 
положил конец возникшему в XVII в. в Италии противоречию ме-
жду знатоками и профессионалами, которое стало на Апеннинах 
предметом бесконечных академических дискуссий»18. 

Противопоставляя профессиональным исследованиям вдох-
новенные сочинения  таких известных поклонников Данте, как 
Дж. Мадзини, Г. Россетти, В. Джоберти, Дж. Пасколи, Т. Кар-
лейль, Дж. Китс, П.Б. Шелли, Веселовский скептически отзывался 
об эрудированных толкователях поэта: «Если <…> Данте отразил 
в себе поэтическую космогонию средних веков католичества, то в 
XV его заставили отзываться на платонические прения флорен-
тийских академий; в ХVI он принужден был пойти в сравнение с 
Гомером […] Потом поочередно он становился еретиком, револю-
ционером, рьяным защитником единой Италии – всегда по требо-
ванию времени»19. Таким образом, писал Веселовский, «распро-
страняя […] на прошлые века наши настоящие требования, наши 
гадания, мы поневоле делаемся солидарными с этим прошлым и 
заставляем его отвечать за нас…»20. 

О подмене научного подхода вкусовыми пристрастиями пи-
сал в наше время Д.С. Лихачёв: «Подходить к старому искусству 
других стран только с точки зрения современных эстетических 
норм, искать только то, что близко нам самим, – значит чрезвы-
чайно обеднять эстетическое наследство»21. Эти слова не утратили 
своего значения и для современного дантоведения, в котором су-
ществуют эзотерические сочинения Р. Генона, комментарии гно-
стического толка Ф. Гиберто и предшествующие им оккультные 
штудии Л. Валли о связях «тайного языка Данте» с мистической и 
одновременно политической сектой «Верных Любви»22. Требова-
ние научной доказательности было для Веселовского аксиомой.  

Подчеркивая эту особенность ученого, один из его биогра-
фов отмечал: «Будучи непримиримым противником всякого рода 
романтики и метафизики, Веселовский стремился пользоваться 
такими приемами выяснения литературной закономерности, какие 



Дантология Веселовского и современное дантоведение 

 133

диктуются методом “естественно-научным” и на какие его упол-
номочивали литературные факты и явления массового характе-
ра»23. Эта характеристика вполне отвечает содержанию дантоло-
гических работ Веселовского, но не предполагает ни ограниченно-
сти, ни узости ученого. Он был восприимчив к нехарактерным для 
него самого гипотезам, если находил в них отражение ментально-
сти изучаемой эпохи. 

В самой обширной статье, посвященной Данте и символиче-
ской поэзии, Веселовский с воодушевлением вводил своего чита-
теля в проблематику новейших работ, в частности, книги опере-
дившего свое время Ф. Переса24, «Как мы старались привязать 
идею “Божественной комедии” к космогоническим идеям католи-
чества, – писал Веселовский, – так он приводит ее в непосредст-
венную связь с психологическими понятиями средневековых схо-
ластиков […] в душе человеческой они признавали две способно-
сти: рассудок (ragione) и разум (intelligenza possibile), обе потенци-
альные, существующие только в возможности, необходимо пред-
полагающие участие деятельного начала, чтоб эта возможность 
перешла в действие. Фантазия, – продолжал комментировать Пе-
реса Веселовский, – является таким деятельным началом для рас-
судка; без участия деятельного разума (intelligenza attiva), безлич-
ного, мирового, единственного для всех, наш потенциальный ра-
зум никогда не возвысится до высоты созерцания (intelletto specu-
lativo); только при постоянном единении с ним, с этим мировым 
разумом, мы достигаем того божественного, откровенного разума, 
который один делает человека совершенным, подобным Богу. 
К нему-то стремится Данте: его Беатриче не что иное, как такое 
блаженство непосредственного созерцания, приближающего нас к 
божеству, от которого его отдалила одно время ложная философ-
ская наука – эта другая дама его мыслей. Выражаясь языком схо-
ластиков, Беатриче – это “intelligenza attiva, – цитирует Веселов-
ский, – illuminatrice dell’intelletto possibile, che unendosi a quello si 
beatrice beata”»25. 

Столь же заинтересованной была реакция Веселовского на 
брошюру другого специалиста в области средневековой литерату-
ры А. Д’Анконы «La Beatrice di Dante» (Pisa, 1865), хотя мнение 
молодого ученого расходилось с авторской трактовкой дантовско-
го образа. «Беатриче “Божественной комедии” – что это? – вопро-



А.А. Асоян 

 134 

шал Веселовский. – Земная ли женщина […] или аллегория, сим-
волическое изображение науки богословия? Таким вопросом зада-
вались многие и томили себя ненужными толкованиями. Кому 
ясен символический смысл “Божественной комедии”, того не 
удовлетворит ни одно из них…»26 Беатриче, писал позже Веселов-
ский, «…в одно и то же время и чувство, и идея, и воспоминание, 
и принцип, объединившиеся в одном образе»27. «…она одухотво-
рилась до символа, но в ее упреках Данте, среди земного рая, чув-
ствуется человеческая нота “Обновленной жизни”…»28 

Это суждение, косвенно оспариваемое позднее Л. Валли, 
ставившим под радикальное сомнение возможность отражения в 
«Новой Жизни» земной любви Данте29, находит излишне катего-
рическое утверждение у современного немецкого дантолога 
Ф. Шнайдера: «…тот, для кого Беатриче является созданным Дан-
те мифом, аллегорией или чем-либо подобным, – пишет он, – ни-
когда не сможет понять Данте, даже если он, как показывают при-
меры, крупный дантолог»30. 

Несравненно ближе точке зрения Веселовского взгляд 
Э. Ауэрбаха: «Гений Беатриче […] – пишет он, – никогда не пере-
стает быть тем, кем он был вначале: конкретным человеком и со-
вершенно конкретным личным переживанием […] это сам Амор, 
возводящий человека к лицезрению Бога. В конечной судьбе явле-
ние не отделено от идеи, но сохранено и претворено в ней»31. 
Сходное соображение высказывает У. Эко: «…когда Данте гово-
рит, что он выражает диктуемое изнутри Любовью, мы сталкива-
емся с чем-то иным, даже если определим эту “Любовь” философ-
ски: это новое понимание творчества, с очевидностью связанное с 
миром страсти и чувства»32. 

По прошествии полутора веков некоторые высказывания 
Веселовского о «Божественной комедии» кажутся чем-то само со-
бой разумеющимися, хотя в момент их рождения они не казались 
бесспорными. Таково замечание ученого, что «…Данте просветил 
единством поэтической мысли символическую космогонию Сред-
них веков…»33 «”Комедия” эта – просто книга Данте, – уточнял 
Веселовский, – il Dante»34. Проницательность и справедливость 
этого отнюдь не банального мнения подтверждается в наше время 
замечанием искушенного читателя – Х.-Л. Борхеса. Касаясь стихов 
«Ада», в которых Улисс рассказывает Вергилию о своей страсти 



Дантология Веселовского и современное дантоведение 

 135

«Изведать мира дальний кругозор» (XXVI, 98), а Данте – о неча-
янной гибели греческого героя «в том дальнем месте света, // где 
Геркулес воздвиг свои межи» (XXVI, 107–108), Борхес пишет: 
«Я предполагаю, что в этом эпизоде об Улиссе, в этой самопроек-
ции своего внутреннего конфликта, связанного с необходимостью 
и страхом совершить неслыханное путешествие, в конце концов 
как будто осененное Божественной Благодатью […] Данте сам был 
Улиссом и в какой-то мере мог опасаться, что его постигнет та же 
кара»35. 

Развитие концептуального предположения Борхеса просле-
живается в интерпретации «Божественной комедии» Д. Томпсо-
ном36. Он сопоставляет путешествие Данте со странствиями Одис-
сея и Энея, полагая, что если в образе гомеровского героя, кото-
рый в «Комедии» не только отправлен за Геркулесовы столпы, но 
и совращен «сладким зовом» сирены («Чистилище», XIX, 22), 
Данте запечатлел свое преодоленное прошлое, свой интеллекту-
альный искус, питавшийся уверенностью в самодостаточности че-
ловеческих сил, то в образе вергилиевого Энея поэт воплотил 
представление о своей высокой миссии, предопределенной Боже-
ственной Благодатью. 

Между тем во многом внешне традиционное, но оригиналь-
ное по сути утверждение Веселовского об авторском персонализме 
«Комедии» не раз подвергалось сомнению в XIX столетии. Флото 
находил в ней «частые противоречия»37, а Ф. Де Санктис отказы-
вал «священной поэме» в целостности: «Если в “Аду” цель (изо-
бражение страстей) полностью достигнута, – настаивал он, – то в 
“Раю” поэт был вынужден прибегать к богословию и аллегории и 
все-таки не сумел передать красоту добродетели так, чтобы она 
могла соперничать с грехом, столь живо описанным в “Аду”. Дан-
те выполнил свой замысел, нарисовал мир добродетелей и совер-
шенства, но не сумел его реализовать»38. 

После подобных суждений авторитетность точки зрения Ве-
селовского, солидарной не только с дефинициями немецких роман-
тиков (см., например: «”Божественная Комедия” – […] абсолютный 
индивидуум, ни с чем не сравнимый, кроме самого себя»39), но и 
предваряющей новейшие исследования, кажется особенно очевид-
ной. Так, автор монографии «Данте и Творец» У. Андерсон убеж-
ден, что поэту удалось передать читателям «…полноценное ощу-



А.А. Асоян 

 136 

щение реальности загробного мира»40. Первоначальным творче-
ским импульсом «Комедии», считает он, были свойственные сред-
невековому сознанию видения, претворенные в художественные 
образы «фильтрами души»41. Андерсон указывает, что подобную 
«психологию творчества» описывал Августин. Видимо, добавим 
мы, Августин опирался на Аристотеля, утверждавшего, что через 
искусство возникают те вещи, формы которых находятся в душе 
художника.  

Стоит подчеркнуть, что и Веселовский трактовал «Божест-
венную комедию» как более сложное художественное образова-
ние, чем автобиографическая «дантеида». Заявляя, что «Комедия» – 
«просто книга Данте, il Dante», и утверждая таким образом мысль 
о ее внутреннем единстве, он вместе с тем неоднократно отмечал 
вселенские границы самоанализа поэта42, связь поэмы с эпохой 
итальянского Средневековья: «Четырнадцать веков работали над 
нею, оттого и царит она над четырнадцатью веками»43. Данте, пи-
сал Веселовский, «…был собирателем, как Гомер, как все великие 
эпические поэты древности, великие потому, что содержали в себе 
все свое время и многое из прошлого; и как про Гомера говорили, 
что он создал греческих богов, так Данте просветил единством по-
этической мысли символическую космогонию Средних веков»44. 
Почти через четверть века в лекционных курсах 1880-х годов Ве-
селовский снова вернется к этой теме: «В немногих случаях, – 
скажет он, – когда поэт овладевает идеальным содержанием со-
временного ему общества, создается нечто, напоминающее древ-
ний эпос цельностью миросозерцания, хотя последнее уже не ох-
ватывает всего народа. Таковы поэмы Данте (идеи католичества и 
империи: Рим)…»45 

Обращая внимание на тщательно продуманную композици-
онно-смысловую организацию «Комедии», Веселовский писал, что 
весь загробный мир в поэме предстал «законченным зданием, ар-
хитектура которого рассчитана во всех подробностях, определения 
пространства и времени отличаются математической и астрономи-
ческой точностью»46. Это наблюдение бытовало и до Веселовско-
го, но еще Дж. Вико, называвший Данте великим историографом 
христианской эпохи, полагал основным недостатком поэта преоб-
ладание чувства над интеллектом47. 



Дантология Веселовского и современное дантоведение 

 137

На фоне столь одиозных оценок, свойственных не только 
Вико, но и Вольтеру, чрезвычайно примечательна солидарность с 
Веселовским французского исследователя Ж. Дофине, автора мо-
нографии «Космос Данте». Он отмечает «парадоксальное», иду-
щее, впрочем, от Августина и Фомы Аквината, стремление Данте к 
исчисляемости христианской Вселенной. «Дантовский космос, – 
пишет Дофине, – это космос математический», в котором иерархия 
оказывается общим законом божественного мироздания48. 

Подробной разработке вопросов иерархического принципа в 
«Божественной комедии» посвящены две статьи Веселовского. 
В первой «Нерешеные, нерешительные и безразличные дантовско-
го ада» (1888) он, в частности, ставил задачу «разграничить долю 
поэта от легенды, мотивы древних представлений от их нового 
понимания»49. Размышляя об участи обитателей первого круга In-
ferno, Веселовский пришел к заключению, что Вергилий и «все 
великие иноверцы лимба являются в таком симпатичном и вместе 
грустном освещении, что оно искупает, не отменяя его, строгий 
приговор догмата. И это не шаг назад в понимании древности, а 
прогресс; гуманистическая ее идеализация взяла перевес над хри-
стианской: содержание языческой мысли и поэзии ценится в них 
самих, в их целях и человеческих задачах, не по идее прообразова-
ния, спасавшей для новой культуры заветы древней – поскольку 
последняя, казалось, предвещала первую...» Этот вывод подтвер-
ждает исследование североамериканского дантолога К. Фостера, 
который считает, что этический принцип размещения язычников в 
лимбе обусловлен присущим дантовскому миросозерцанию дуа-
лизмом50. Гуманизм Данте, выразившийся в образе Вергилия как 
обитателя лимба, по сути, неортодоксальный, полагает Фостер, 
нехристианский51.  

Во второй статье «Лихва в лествице грехов у Данте» Весе-
ловский приходил к выводу о том, что «место, отведенное в In-
ferno ростовщикам, объясняется логической попыткой Данте со-
гласовать воззрение на лихву, как на насилие. […] Это он и выра-
зил образно, но значение этой образности уже в его время, – писал 
ученый, – могло  ускользнуть от внимания читателей, не загляды-
вавших в декреталии»52, которые, писал Веселовский «…сводят 
под одним титулом лихву не только с поджогом, с разбоем и тать-
бой, но и с crimen falsi»53. 



А.А. Асоян 

 138 

Отсылка к декреталиям побуждает процитировать слова Ау-
эрбаха, который отмечал: «…хотя “Комедия” часто трудна, она 
никоим образом не является шарадой»54; «…мне кажется недопус-
тимым, – замечал он по поводу встречи Данте с фуриями у ворот 
Дита, – уклоняться от истолкования этого места, как это происхо-
дит в большинстве случаев, когда заявляют, что Данте не имел 
здесь в виду ничего определенного, либо подразумеваемое им не-
важно или непоэтично, либо, что данные строки – всего лишь ху-
дожественный прием, цель которого – служить введением к после-
дующему эпизоду…»55 Pendant, Ауэрбах писал: «На первый 
взгляд, адские чудовища сохраняют в неизменности ужасный и 
мрачный фантастический облик; но если вглядеться внимательней, 
мы тотчас заметим, что Данте назначает и приписывает каждому 
из них точный смысл, так что они не только не нуждаются в ком-
ментарии, но скорее сами, в своей области, служат комментарием 
к тексту»56. 

Этой реплике ученого созвучно высказывание Веселовского, 
который писал о «Божественной комедии»: «Во всем сознатель-
ная, таинственная символика […] Все это может показаться ме-
лочным, если не вдуматься в миросозерцание времени, в ярко соз-
нательную до педантизма, черту дантовского миросозерцания […] 
и все это соединяется с другой, на этот раз поэтической последо-
вательностью, которая заставляет нас любоваться скульптурной 
определенностью Ада, сознательно-бледными тонами Чистилища 
и геометрическими очертаниями Рая, переходящими в гармонию 
небес»57. Акцентируя в Данте единство мыслителя и поэта, Весе-
ловский писал: «Эта вдумчивость, эта жажда общих начал, опре-
деленности, внутренней цельности не исключали у него ни страст-
ности, ни воображения; то и другое мирилось, определяя качества 
его поэзии, его стиля, образность его абстракции. Любовь к Беат-
риче получила для него таинственный смысл; он вносил его в каж-
дый ее момент, расчленяя его путем аллегорических толкова-
ний…»58 – но, настаивал Веселовский, – «Божественная комедия» – 
«Это произведение в полном смысле символическое, как и все са-
мобытно развившееся из народной мифической фантазии, на почве 
которой оно выросло. Говорить о поэме Данте, усиленно указывая 
на ее аллегории, мы положительно не можем. Аллегория предпо-
лагает нечто исключительно личное, она является, когда самобыт-



Дантология Веселовского и современное дантоведение 

 139

ность народной фантазии замутилась, единство преданий и пове-
рий подалось перед неорганическими вторжениями и культурны-
ми струями, которые ведут за собой неизбежный разрыв между 
поэтом и народом, знаменующий новое время […] аллегория есть 
попытка чисто личного символизма»59. 

У. Эко, словно дополняя рассуждения Веселовского, пишет: 
«Переход метафизического символизма к вселенскому аллегориз-
му нельзя интерпретировать ни в логических, ни в исторических 
терминах. Превращение символа в аллегорию – это процесс, кото-
рый, вне всякого сомнения, наблюдается в некоторых литератур-
ных традициях, но в Средневековье эти два типа видения сосуще-
ствовали. Символ более философичен и, несомненно, предполага-
ет оригинальность мышления, равно как и менее отчетливое и оп-
ределенное ощущение постигаемой вещи»60, а «Аллегория, – кон-
статирует Эко, – более популярна, общепринята, легитимизирова-
на. Ее можно обнаружить в бестиариях, лапидариях, “Физиологе”, 
“Церковном зерцале”…»61 

В контексте этих рассуждений о символе и аллегории осо-
бенно примечательно высказывание Веселовского о Беатриче как 
«символе любви очищающей»62. Он писал: «…аллегория не гар-
монирует с цельностью символического впечатления, производи-
мого поэмой Данте»63, «…Беатриче не что иное, как […] блажен-
ство непосредственного созерцания, приближающего нас к боже-
ству»64. 

Логика соображений Веселовского как будто устремлена на-
встречу книге Б. Кроче «Поэзия Данте» «La poesia di Dante» (1921) 
и его пониманию средневековой эстетики, которая, по мнению 
У. Эко, толкуется у Кроче как «философия лирической интуи-
ции»65; такая эстетика предполагает, что цель искусства – чувст-
венное изображение трансцендентного содержания, ибо, по словам 
Суггерия из Сен-Дени, «mens hebes ad verum per materialia surgit» – 
«косный ум восходит к истине через материальное»66. 

Именно в свете этих средневековых воззрений трактует  
проблему символа в художественной системе итальянского поэта 
П. Дронке в монографии «Данте и средневековые латинские тра-
диции»67. Он считает, что для великого флорентийца, как и всех 
платоников его времени, символ был собранием видимых форм 
для обозначения невидимых сущностей. Приближая земное к не-



А.А. Асоян 

 140 

бесному, символ расширял и углублял смысл буквально высказан-
ного; в нем совершался порыв к избыточности значений, за преде-
лы какой-либо однозначности, столь характерной для аллегории68. 
Об этом, по мнению Дронке, свидетельствует и монолог Беатриче 
в IV песне «Рая», в котором утверждается мысль о способности 
человеческого ума воспринимать сверхъестественное лишь через 
посредство зримых чувственных образов69.  

В контексте таких суждений заинтересованное отношение 
молодого ученого к «гипотезе» Ф. Переса, предвосхитившей по-
добное восприятие дантовского символа, требует особого внима-
ния, а призыв Веселовского исключить толкование «священной 
поэмы» из дебрей аллегорий70 представляется принципиальным. 
Он писал, имея в виду позднее Средневековье: «…как прежде 
символ выходил из жизни, так жизнь начинает теперь определять-
ся внесенным в нее умственным материалом, к которому отне-
слась символически […] в этом отличие древнего развития от но-
вого»71.  

Суровый критик Веселовского И.Н. Голенищев-Кутузов по-
рой предъявлял ему чужие счета, полагая, что «Веселовский упор-
но поворачивает Данте лицом в прошлое…»72 Между тем Весе-
ловский писал: «…такое объективное создание, какова комедия 
Данте, возможно только на развалинах прошлого, с которым соз-
нание уже порешило»73. «Данте, – утверждал он в диссертации 
“Вилла Альберти”, заслужившей всеевропейское признание74, – 
представляется нам с ног до головы средневековым человеком 
[…], но, – продолжал он, – уже человеком, пришедшим в сознание 
самого себя, что уже предполагает возможность отрицания»75. 
Двойственное положение Данте «между старым и новым време-
нем, – полагал Веселовский, – объясняет двойственные нападения 
на него: со стороны церкви и со стороны ученых начинавшегося 
Возрождения»76.  

Насколько верно такое заключение, косвенно свидетельству-
ет аргументированный вывод Ауэрбаха. «Для него (Данте. – А.А.) 
“история” и “прогресс”, – писал он, – не имели никакой самостоя-
тельной ценности; он искал признаки, которые могли бы придать 
смысл происходящим событиям, но находил лишь хаос, противо-
законные притязания отдельных людей, а потому смуту и бедст-
вия. В его глазах мерилом истории служила не сама история, а со-



Дантология Веселовского и современное дантоведение 

 141

вершенный божественный миропорядок – статичный и трансцен-
дентный принцип, который, однако, вовсе не становится от этого 
абстрактным и мертвым»77. Ниже Ауэрбах отмечает: «…позиция 
Данте была позицией консервативного защитника, ведущего борь-
бу за отвоевание уже утраченного. В этой борьбе он потерпел по-
ражение, и его надеждам и пророчествам не суждено было сбыться. 
Идеи мирового господства Римской империи сохраняли силу 
вплоть до эпохи Высокого Возрождения, а возмущение испорчен-
ностью Церкви привело к великим явлениям Реформации и 
Контрреформации. Но эти идеи и умонастроения имели не более 
чем внешнее сходство с образом мыслей Данте […] никогда эти 
идеи не обладали глубиной и универсальным единством томист-
ско-дантовской картины мира, и породили они не humana civitas 
[град человеческий], где объединилась бы вся ойкумена, как меч-
тал Данте, а нарастающий раскол созидательных сил»78.  

Последнее замечание немецкого исследователя особенно 
значимо для адекватного понимания концепции Веселовского, его 
оценки культурного поворота, начавшегося в средневековой Ита-
лии. Известно, что Голенищев-Кутузов порицал Веселовского за 
«резкую оппозицию к тем ученым, которые пытаются найти в 
XIII в. начало перелома, в нашей современной терминологии име-
нуемое Предвозрождением»79, а также за картину этого еще как 
будто пребывающего в неподвижности столетия, словно не сов-
лекшего с себя, по словам Веселовского, «ветхого человека»80. 

Но для Веселовского, обоснованно подчеркивающего оче-
видную связь дантовского века с томизмом81, взгляд на эпоху Воз-
рождения был отнюдь не столь прямолинеен. При защите диссер-
тации он, впоследствии слывший радикальным позитивистом, ут-
верждал: «В истории идей насильственных перерывов гораздо ме-
нее, чем обыкновенно думают. Эпохи упадка и возрастания, эпохи 
процветания и косности – все это искусственные рубрики, группи-
рующие известное количество фактов, произвольно отгороженных 
для удобства изучения»82. Примечательно, что почти через 70 лет 
подобное мнение выскажет нидерландский историк культуры 
Й. Хейзинга: «Соотношение между расцветающим Гуманизмом и 
умирающим духом Средневековья далеко не так просто (…) в ре-
нессансном духе черты Средневековья были укоренены гораздо 
глубже, чем это обычно сознают»83. 



А.А. Асоян 

 142 

Некоторые ученые ХХ в. высказывались категоричнее. «Не 
существует, – заявлял на страницах влиятельного английского из-
дания “Journal of the History of Ideas” (1943) Л. Торндайк, – разгра-
ничивающей линии между средневековой и ренессансной культу-
рой»84. 

Многие дантологические воззрения Веселовского продол-
жают свою жизнь в науке. Их методологическое значение дает о 
себе знать по сей день. Веселовский был одним из первых, кто за-
говорил об отличиях итальянского Возрождения от Северного, 
обусловленных, по мнению ученого, «…различным отношением 
старых основ и новых начал. На Севере, – писал Веселовский, – 
Возрождение являлось раскрытием нового культурного принципа, 
который шел вразрез с содержанием прежнего развития, но вместе 
с тем был новым вкладом в его историю и выводил ее на новые пу-
ти. В Италии принципы Возрождения не приносят ничего нового 
сравнительно с теми, которые уже лежали в основаниях предыду-
щей культуры…»85 Говоря об этих основаниях, Веселовский имел в 
виду, как точно заметил М.П. Алексеев, «роль классического преда-
ния в итальянской жизни Средних веков»86. В этом отношении зна-
менательно замечание С.С. Аверинцева о заключительном стихе 
«Божественной комедии» «L’amor che move il sole e l’altre stelle»: 
«Это не полет поэтической фантазии, а корректное формулирование 
одного из тезисов аристотелевской космологии»87. 

Согласно современным интерпретациям, итальянский Ренес-
санс обязан своим возникновением попытке Кватроченто прими-
рить классическое наследие с христианством или античную фило-
софию природы с Откровением Бога в истории, проще – прими-
рить небо и землю. На Севере же, как отмечает Л.М. Баткин, новая 
картина мира формировалась без оглядки на Античность. Евро-
пейский Север выходил из Средневековья с опорой на ту же са-
мую средневековую культуру: «Способность взглянуть на Средне-
вековье критически, тем самым преодолевая его, рождалась пре-
имущественно из раздвижения и обособления его полюсов, земли 
и неба, мирского и сакрального, человеческого и божественно-
го…»88 Нельзя не заметить, что соображение Баткина корреспон-
дирует с «новым принципом», который предложен Веселовским 
при характеристике генезиса Северного Возрождения. 



Дантология Веселовского и современное дантоведение 

 143

М.Л. Андреев, автор обзора «“Божественная комедия” Данте 
в зарубежной критике 1970-х годов», видит новизну дантологиче-
ской критики этих лет в том, что исследователи сосредоточили 
свое внимание на литературных достоинствах дантовской поэмы, 
отказываясь толковать ее как некую богословскую «сумму»89. 
Прецеденты такой стратегии в изучении «Божественной комедии», 
конечно, были и раньше. Уже в XVI в. изучением языка и стиля 
великого флорентийца профессионально занимался П. Бембо90. 
Традиция подобных исследований была прервана классицизмом. 
XIX век возвращался к ней с немалыми усилиями благодаря рабо-
там К. Витте, Г. Бланка, Э. Мура… В этом ряду ученых был и 
Александр Веселовский с его «гелертерской», по словам А.Н. Пы-
пина, манерой, которая служила барьером широкому интересу к 
трудам ученого. «Его исследование, – писал Пыпин, – есть чрез-
вычайно любопытный опыт проникнуть в древнейшие отношения 
европейской, и в том числе славянской и русской, культуры, – 
проникнуть не путем поэтической идеализации, а с реальными ис-
торическими фактами в руках. И здесь опять приходится жалеть, 
что исключительно гелертерская форма [напр. слишком лакониче-
ские указания источников, не переведенные цитаты (иногда в две-
три страницы) греческие, румынские, средненемецкие и старо-
французские и т.п.] делает его труды мало доступными для обык-
новенных читателей…»91 

Сам Веселовский воспринимал «гелертерскую» манеру как 
необходимое условие изучения истории литературы, осознанной 
«…как  целое, имеющее свое определенное развитие во времени, 
свое русло, уследимое в сети притоков и разветвлений, свою за-
конность в последовательной смене поэтических родов, в истории 
стиля, эстетических воззрений и сюжетов. Понятая, таким обра-
зом, как своеобразный организм, – писал Веселовский, – она не 
только не исключает, но и предполагает пристальное, атомистиче-
ское изучение какой-нибудь невзрачной легенды, наивной лириче-
ской драмы, не забывая ради них Данта и Сервантеса, а приготов-
ляя к ним»92.  

Как показало время, Веселовский остался почти один на 
этом направлении литературоведческой науки. Его судьба не-
сколько напоминает судьбу Андрея Тарковского, чей гений ни у 
кого не вызывает сомнений, но молодые режиссеры вынуждены 



А.А. Асоян 

 144 

признать, что замедленное течение времени в фильмах признанно-
го художника кажется им искусственным, вступающим в кон-
фликт с темпоральностью, свойственной менталитету ХХI в.  

Ощущение «торричеллиевой пустоты» рождалось у Весе-
ловского, вероятно, и при оглядке на собственный опыт изучения 
Данте, поскольку преемников ему не суждено было увидеть. 
В 1893 г. он сообщал Пыпину: «Я написал небольшую статью о 
Данте для Энциклопедического словаря. В русской библиографии, 
которую я хочу присоединить к ней, я исключил все писаное у нас 
о Данте, ибо все это устарело…»93  

Не лучше складывались отношения ученого и с новой плея-
дой зарубежных исследователей, когда он вернулся из последней 
заграничной командировки в Россию94. «Rоssica non leguntur», – 
говорил он, встречая на страницах иностранных изданий «новые» 
открытия, представляющие, по сути, ранее введенное им в науч-
ный обиход и им же истолкованное глубже европейских коллег. 
Слова Веселовского о «россике вне чтения» приходят на память, 
когда листаешь современные издания Дантовских энциклопедий. 
Самая поздняя из них, «The Dante Encyclopedia»95, уделила Весе-
ловскому четыре строки. В пятитомной «Enciclopedia Dantesca», 
увидевшей свет в 1996 г. в Риме96, дана лишь библиографическая 
справка трудов русского ученого; в обстоятельном исследовании 
А. Валлоне о дантологической критике ХIX в.97, в котором Озана-
му посвящено четыре страницы, русскому ученому не нашлось и 
одной строки.  

Между тем перечитывая статьи Веселовского о Данте, обна-
руживаешь  в них идеи, которые в иной стилистической форме, на 
ином уровне обобщения и с иной глубиной проникновения в текст 
определяют пульсацию мысли современных дантологических кон-
цепций. Пожалуй, именно таким впечатлениям мы обязаны прежде 
всего знакомству с замечательной книгой Эриха Ауэрбаха «Данте – 
поэт земного мира», который назвал свою монографию как будто 
по завещанию русского ученого, хотя  вряд ли когда-нибудь читал 
Веселовского. Но, как говорил В.К. Шилейко, «область совпаде-
ний едва ли не обширнее области заимствований и подражаний». 
Совпадение позиций Веселовского и Ауэрбаха мировоззренческое. 
Оба считали, что творец «Божественной комедии» – христианский 
поэт, сохранивший земное бытие по ту сторону жизни, и в его 



Дантология Веселовского и современное дантоведение 

 145

«священной поэме» человек предстает как «образ своей историче-
ской природы»98. 

Интерес к Данте, Боккаччо, Рабле, средневековому роману, 
эпохе Возрождения объединял этих, казалось бы, непохожих друг 
на друга историков европейской литературы. Уже в своей первой 
опубликованной работе «Техника новеллы раннего Возрождения в 
Италии и во Франции» (1921) Ауэрбах рассматривал новеллу как 
фокус культуры: «Ее субъектом всегда является общество, а ее 
объектом – весь земной мир, который мы называем культурой»99. 
Напомним еще раз постулат  Веселовского: «История литературы 
и есть именно история культуры». 

В отчете о заграничной командировке 1862–1863 гг. он пи-
сал: «Историю провансальской поэзии нельзя ограничить биогра-
фиями трубадуров да сирвентезами Бертрана де Борн и нравоучи-
тельными песнями Джираута де Борнейль. Биографии трубадуров 
поведут к рыцарству, к жизни замков и судьбе женщин в Средние 
века; на ярком фоне Крестовых походов яснее выскажется значе-
ние любовной песни; а сирвентезы заставят говорить об альбигой-
цах и их непоэтической литературе […] Все это также относится к 
истории литературы, хотя и не имеет претензии называться поэзи-
ей; разделить то и другое было бы так же неуместно, как если бы 
кто вздумал ограничить свое изучение Данте одной поэтической 
экономией его комедии, предоставив специалистам его историче-
ские намеки, средневековую космогонию и богословские диспуты 
в раю»100. 

В этом высказывании, хотим мы этого или нет, звучит отда-
ленное предвосхищение популярного ныне «нового историзма», 
или «поэтики культуры» – явления гуманитарной науки последних 
десятилетий101. Так начинается второе столетие со дня смерти ве-
ликого ученого. 

 
Примечания 

 
1 Жирмунский В.М. А.Н.Веселовский, (1838–1906) // Веселовский А.Н. Из-
бранные статьи. – Л.: ГИХЛ, 1939. – С. V. 
2 О трудах Веселовского, посвященных Данте, см: Горский И.К. Данте и 
некоторые вопросы исторического развития Италии в трудах и высказы-
ваниях А.Н. Веселовского // Дантовские чтения. – М.: Наука, 1973. – 



А.А. Асоян 

 146 

С. 65–141; Елина Н.Г., Прокопович С.С. Веселовский о трех «флорентий-
ских венцах» // Наследие Александра Веселовского: Исследования и мате-
риалы. – СПб.: Наука, 1992. – С. 145–178.  
3 Голенищев-Кутузов И.Н. Эпоха Данте в представлении современной 
науки // Голенищев-Кутузов И.Н. Романские литературы: Статьи и иссле-
дования. – М.: Наука, 1975. – С. 15. 
4 См.: Голенищев-Кутузов И.Н. Творчество Данте и мировая культура. – 
М.: Наука, 1971. – С. 477.  
5 Веселовский А.Н. Данте Алигиэри, его жизнь и произведения // Веселов-
ский А.Н. Собр. соч. – CПб.: Отд. русск. яз. и словесности Имп. акад. наук, 
1908. – Т. 3. – С. 1.  
6 Веселовский А.Н. Из отчетов о заграничной командировке, (1862–1863) // 
Веселовский А.Н. Историческая поэтика. – Л.: Гослитиздат, 1940. – С. 389, 
390.  
7 Перетц В.Н. От культурной истории – к исторической поэтике // Памяти 
академика Александра Николаевича Веселовского. По случаю десятиле-
тия со дня его смерти, (1906–1916). – Пг.: Отд. русск. як. и словесности 
Российск. академии наук, 1921. – С. 35–42. 
8 Веселовский А.Н. Данте и символическая поэзия католичества // Веселов-
ский А.Н. Собр. соч. – CПб.: Отд. русск. яз. и словесности Имп. акад. наук, 
1908. – Т. 3. – С. 61. 
9 См., например, ссылки русского ученого на статью: Ozanam. Documents 
pour servir a histoire littéraire de l’ Italie du VIII au XIII siècle // Веселовский 
А.Н. Данте и символическая поэзия католичества. – С. 69. 
10 Веселовский А.Н. Данте и символическая поэзия католичества // Там же. – 
С. 75. 
11 «…именно Гердер, – цитировал немецкого историка литературы Г. Гет-
нера А. Пыпин, – положил первые основания по построению всеобщей 
истории сравнительной литературы и исследованию поэзии во всех ее 
формах и судьбах». – Пыпин А.Н. Гердер // Вестник Европы. – СПб., 1890. – 
Кн. 4. – С. 651. 
12 Веселовский А.Н. Введение. Поэтика сюжетов и ее задачи // Веселов-
ский А.Н. Историческая поэтика. – Л.: Гослитиздат, 1940. – С. 493. 
13 Веселовский А.Н. О методе и задачах истории литературы как науки // 
Там же. – С. 47. 
14 Веселовский А.Н. Три главы из исторической поэтики (1899) // Там же. – 
С. 273.  



Дантология Веселовского и современное дантоведение 

 147

15 Цит. по: Тургенев А.И. Хроника русского. Дневники, (1825–1826). – М.; 
Л.: Наука, 1964. – С. 253. 
16 Голенищев-Кутузов И.Н. Творчество Данте и мировая культура. – М.: 
Наука, 1971. – С. 476. 
17 Russo L. La nuova critica dantesca del Foscolo e del Mazzini // Цит.по: Го-
ленищев-Кутузов И.Н. Творчество Данте и мировая культура. – М.: Наука, 
1971. – С. 371.  
18 Базен Ж. История истории искусств от Вазари до наших дней: Пер. с фр. – 
М.: Прогресс: Культура, 1995. – С. 86. 
19 Веселовский А.Н. Данте и символическая поэзия католичества // Весе-
ловский А.Н. Собр. соч. – CПб.: Отд. русск. яз. и словесности Имп. акад. 
наук, 1908. – Т. 3. – С. 46–47. 
20 Там же. – С. 53. 
21 Лихачёв Д.С. Поэтика древнерусской литературы. – М.: Наука, 1979. – 
С. 357. 
22 Guiberteau Ph. Introduction // Dante et la suite de son itinéraire spirituel 
selon le Canzoniere. – P.: Libr. Corti, 1985. – P. 1–10; Valli L. Il linguaggio 
segreto di Dante e dei «fedeli d’amore». – Genova: Melita, 1988. – 453 p. Со-
лидная монография Л. Валли (более 400 страниц), завершенная в 1928 г., 
была опубликована только через 60 лет после ее завершения; Генон Р. 
Эзотеризм Данте // Философские науки. – М., 1991. – № 8. – С. 129–171. 
23 Якобсон Л. Александр Николаевич Веселовский // Литературная энцик-
лопедия. – М., 1930. – Т. 2. – С. 196. 
24 Perez F. La Beatrice Svelata, preparazione all’intelligenza di tutte le opere di 
Dante Alighieri. – Palermo: Stab. tip. de F. Lao, 1865. – Vol. I. 
25 Веселовский А.Н. Данте и символическая поэзия католичества // Весе-
ловский А.Н. Указ. соч. – С. 109.  
26 Там же. – С.108. 
27 Веселовский А.Н. Данте // Веселовский А.Н. Избранные статьи. – Л.: 
ГИХЛ, 1939. – C. 144. 
28 Там же. – С. 150. 
29 Valli L. Il Linguaggio segreto di Dante e dei «fedeli d’amore». – Genova: 
Melita, 1988. – P. 8. 
30 Цит. по: Бэлза И. Il ben de l’intelletto // Дантовские чтения. – М.: Наука, 
1985. – С. 91. Замечание Шнайдера о «крупном дантологе» касается Ф. Де 
Санктиса. 
31 Ауэрбах Э. Данте – поэт земного мира: Пер. с нем. – М.: РОССПЭН, 
2004. – С. 108. 



А.А. Асоян 

 148 

32 Эко У. Эволюция средневековой эстетики: Пер. с итал. – СПб.: Азбука – 
классика, 2004. – С. 230. 
33 Веселовский А.Н. Данте и символическая поэзия католичества // Весе-
ловский А.Н. Собр. соч. – CПб.: Отд. русск. яз и словесности Имп. акад. 
наук, 1908. – Т. 3. – С. 108. 
34 Веселовский А.Н. Данте // Веселовский А.Н. Избранные статьи. – Л.: 
ГИХЛ, 1939. – С. 151. 
35 Борхес Х.Л. Девять эссе о Данте // Борхес Х.Л. Сочинения: В 3 т. – М.: 
Полярис, 1997. – Т. 2. – С. 512.  
36 Thоmpson D. Dante’s epic journeys. – Baltimore; Lоndon: Johns Hopkins 
univ. press, 1974. 
37 Веселовский А.Н. Данте Алигиэри, его жизнь и произведения // Веселов-
ский А.Н. Собр. соч. – CПб.: Отд. русск. яз. и словесности Имп. акад. наук, 
1908. – Т. 3. – С. 9. 
38 Де Санктис Ф. История итальянской литературы: В 2 т. – М.: Изд-во 
иностр. лит-ры, 1963. – Т. 1. – С. 222. 
39 Шеллинг Ф.В.Й. Философия искусства. – М.: Мысль, 1966. – С. 446. 
40 Anderson W. Dante the maker. – L. etc.: Routledge & Kegan Paul, 1980. – 
P. 279. 
41 Ibid. – P. 300.  
42 Веселовский А.Н. Данте // Веселовский А.Н. Избранные статьи. – Л.: 
ГИХЛ, 1939. – С. 148. 
43 Веселовский А.Н. Данте и символическая поэзия католичества // Весе-
ловский А.Н. Собр. соч. – CПб.: Отд. русск. яз. и словесности Имп. акад. 
наук, 1908. – Т. 3. – С. 75.  
44 Там же. – С. 108.  
45 Веселовский Александр. Эпос. Из авторского конспекта лекционных 
курсов 1881–1882 и 1884–1885 гг. Публикация С.Н. Азбелева // Веселов-
ский А. Избранные труды и письма. – СПб.: Наука, 1999. – С. 109. 
46 Веселовский А.Н. Данте // Веселовский А.Н. Избранные статьи. – Л.: 
ГИХЛ, 1939. – С. 149. 
47 См.: Dante. The critical heritage, 1314–1870 / Ed. by М. Сaesar. – N.Y., 
1989. – Р. 352–355. 
48 См.: Ibid. – P. 21; Dauphiné J. Le cosmos de Dante. – P.: Les belle lettres, 
1984. – P.23, 21. 
49 Веселовский А.Н. Нерешенные, нерешительные и безразличные дантов-
ского ада // Веселовский А.Н. Собр. соч. – CПб.: Отд. русск. яз. и словесно-
сти Имп. акад. наук, 1908. – Т. 4, Вып. 1. – С. 351. 



Дантология Веселовского и современное дантоведение 

 149

50 Foster K. The «Two Dantes» and other studies. – Berkeley; Los Angeles: 
Univ. of California press, 1977. – P. 208. 
51 Ibid. – P. 253. 
52 Веселовский А.Н. Лихва в лествице грехов у Данте // Веселовский А.Н. 
Собр. соч. – CПб.: Отд. русск. яз. и словесности Имп. акад. наук, 1908. – 
Т. 4, Вып. 1. – С. 393.  
53 Веселовский А.Н. Лихва в лествице грехов // Там же. – С. 392.  
54 Ауэрбах Э. Данте – поэт земного мира: Пер. с нем. – М.: РОССПЭН, 
2004. – С. 142. 
55 Там же.  
56 Там же. – С. 121. 
57 Веселовский А.Н. Данте // Веселовский А.Н. Избранные статьи. – Л.: 
ГИХЛ, 1939. – С. 149. 
58 Там же. – С. 141. 
59 Веселовский А.Н. Вилла Альберти. Новые материалы для характеристи-
ки литературного и общественного перелома в итальянской жизни XIV–
XV столетия. Критическое исследование // Веселовский А.Н. Собр. соч. – 
CПб.: Отд. русск. яз. и словесности Имп. акад. наук, 1908. – Т. 3. – С. 436–
437. 
60 Эко У. Эволюция средневековой эстетики. – С. 125.  
61 Там же.  
62 Веселовский А.Н. Данте и символическая поэзия католичества. Собр. 
соч. – CПб.: Отд. русск. яз. и словесности Имп. акад. наук, 1908. – Т. 3. – 
С. 112. 
63 Там же. – С. 108. 
64 Там же. – С. 109. 
65 Цит.по: Эко У. Эволюция средневековой эстетики. – С. 248. 
66 Цит.по: Ауэрбах Э. Данте – поэт земного мира: Пер. с нем. – М.: 
РОССПЭН, 2004. – С. 25. 
67 Цит.по: Эко У. Эволюция средневековой эстетики. – С. 248. 
68 Dronke P. Dante and medieval latin traditions. – Сambridge etc.: Cambridge 
univ. press, 1986. – Р. 24–31. 
69 Ibid.  
70 Веселовский А.Н. Данте // Веселовский А.Н. Избранные статьи. – Л.: 
ГИХЛ, 1939. – С. 151. 
71 Веселовский А.Н. Данте и символическая поэзия католичества // Весе-
ловский А.Н. Указ. соч. – С. 90–91. 



А.А. Асоян 

 150 

72 Голенищев-Кутузов И.Н. Творчество Данте и мировая культура. – М.: 
Наука, 1971. – С. 478. 
73 Веселовский А.Н. Взгляд на эпоху Возрождения в Италии // Веселов-
ский А.Н. Указ. соч. – С. 568. 
74 См. рецензию Ф. Либрехта «Il Paradiso degli Alberti e gli ultimi trecentisti. 
Saggio di storia letteraria italiana» // Heidelberger Jahrücher der Literatur. –
Heidelberg, 1870. – Jg. 63. – N 2. – S. 663–669. 
75 Веселовский А.Н. Вилла Альберти… // Веселовский А.Н. Указ. соч. – 
С. 361. 
76 Веселовский А.Н. Положения к диссертации «Вилла Альберти» // Весе-
ловский А.Н. Указ. соч. – С. 574. 
77 Ауэрбах Э. Данте – поэт земного мира: Пер. с нем. – М.: РОССПЭН, 
2004. – С. 69. 
78 Там же. – С. 186. 
79 Голенищев-Кутузов И.Н. Творчество Данте и мировая культура. – М.: 
Наука, 1971. – С. 476. 
80 Там же. 
81 В статье «Данте и символическая поэзия католичества», критикуя Huil-
lard-Bréholles`а, Веселовский писал: «…в угоду предвзятому мнению, це-
лый век принужден (…) проститься со своим Фомой Аквинатом…» // Ве-
селовский А.Н. Собр. соч. – CПб.: Отд. русск. яз. и словесности Имп. акад. 
наук, 1908. – Т. 3. – С. 51. Из современных работ о влиянии Фомы Акви-
ната на миросозерцание Данте см., например: Ауэрбах Э. Данте – поэт 
земного мира: Пер. с нем. – М.: РОССПЭН, 2004. – С. 93–108; Foster K. 
The «Two Dantes» and other studies. – Berkeley; Los Angeles: Univ. of Cali-
fornia press, 1977. – P. 56–65; 192–198; Dauphiné J. Le cosmos de Dante. – P.: 
Les belle lettres, 1984. – P. 20. 
82 Веселовский А.Н. Взгляд на эпоху Возрождения в Италии // Веселов-
ский А.Н. Указ. соч. – С. 559. 
83 Хёйзинга Й. Осень Средневековья. – М.: Наука, 1988. – С. 355. 
84 Цит. по: Панофский Э. Ренессанс и «ренессансы» в искусстве Запада. – 
М.: Искусство, 1998. – С. 11.  
85 Веселовский А.Н. Взгляд на эпоху Возрождения в Италии // Веселов-
ский А.Н. Указ. соч. – С. 574. 
86 Алексеев М.П. Комментарии // Веселовский А.Н. Избранные статьи. – Л.: 
ГИХЛ, 1939. – С. 544.  



Дантология Веселовского и современное дантоведение 

 151

87 Аверинцев С.С. Два рождения европейского рационализма // Аверин-
цев С.С. Риторика и истоки европейской литературной традиции. – М.: 
Языки русской культуры, 1996. – С. 340. 
88 Баткин Л.М. Итальянское возрождение: Проблемы и люди. – М.: Рос. 
гос. гуманит. ун-т, 1995. – С. 36.  
89 Андреев М.Л. «Божественная комедия» Данте в зарубежной критике 
1970-х годов: (обзор) // Современные исследования по литературе Сред-
них веков и Возрождения. – М., 1979. – С. 105. 
90 Cм: Dante: the critic heritage, 1314 (?) –1870 / Ed. by М. Caesar. – L.; N.Y.: 
Routledge, 1989. – P. 228–240.  
91 Пыпин А.Н. История русской этнографии: В 2 т. – СПб.: Тип. М.М. Ста-
сюлевича, 1891. – Т. 2. – C. 272.  
92 Веселовский А. О романо-германском кружке в Петербурге и его воз-
можных задачах // Веселовский А. Избранные труды и письма. – СПб.: 
Наука, 1999. – С. 126. 
93 Веселовский А. Письмо А.Н. Пыпину, первая пол. 1893 г. // Веселов-
ский А. Избранные труды и письма. – СПб.: Наука, 1999. – С. 272.  
94 См. об этом: Алексеев М.П. Александр Веселовский и западное литера-
туроведение // Изв. АН СССР. Отделение обществ. наук. – М., 1938. – 
№ 4. – С. 121–138. 
95 The Dante Encyclopedia / Ed. by R. Lansing, T.Barolini. – N.Y.; L.: Garland 
Publishing, 2000. 
96 Enciclopedia Dantesca. – Rome: Istituto della Enciclopedia italiana, 1996. 
97 См.: Vallone A. La critica dantesca nel l’Ottocento. – Firenza: Olschki, 1958. 
98 Ауэрбах Э. Данте – поэт земного мира: Пер. с нем. – М.: РОССПЭН, 
2004. – С. 185. 
99 Цит.: Лагутина И.Н. «Горизонты ожидания» Эриха Ауэрбаха // Ауэр-
бах Э. Данте – поэт земного мира: Пер. с нем. – М.: РОССПЭН, 2004. – 
С. 194. Любопытно сравнить эту точку зрения с синхронным мнением 
Л. Карсавина, «самого выдающегося ученика» И.М. Гревса, преемника 
Веселовского: «Историк должен уметь увидеть в каждой форме проявле-
ния социальной деятельности проявление “единого субъекта” – историче-
ски конкретного индивидуума и “коллективности” (семья, народ, группа) 
с их потребностями, представлениями и тому подобными “фактами по-
рядка психического”, то есть общие черты сознания и мысли эпохи» (Кар-
савин Л.П. Введение в историю (теория истории). – Пг.: Наука и школа, 
1920. – С. 11–12). 



А.А. Асоян 

 152 

100 Веселовский А.Н. Из отчетов о заграничной командировке, (1862–1863) // 
Веселовский А.Н. Историческая поэтика. – Л.: Гослитиздат, 1940. – С. 388. 
101 «За последние годы, – пишет Л. Монруз, теоретик “нового историзма”, – 
в англо-американском литературоведении вообще и особенно у исследо-
вателей Ренессанса возник новый интерес к историческим, социальным, 
политическим  условиям и результатам производства и воспроизведения 
литературных текстов. […] Вполне самостоятельные на первый взгляд эс-
тетические проблемы предстали сложно, но неразрывно связанными с 
другими дискурсами и практиками – все эти связи составляют то социаль-
ное переплетение, внутри которого идет непрерывное формирование 
влияющих друг на друга личностных и коллективных структур. […] 
В этих работах есть стремление реконструировать социокультурное поле, 
внутри которого порождались те или иные канонические литературные и 
театральные произведения Ренессанса, и соотнести эти произведения не 
только с другими жанрами и типами дискурса, но также и с современными 
социальными институциями и недискурсивными практиками. Стивен 
Гринблатт, чье имя чаще всего ассоциируется с ярлыком “новый исто-
ризм” в ренессансных штудиях, сам отказался теперь от этого термина в 
пользу термина “поэтика культуры”. Формулу “поэтика культуры” он ис-
пользовал и раньше – возможно, она точнее определяет описанный мною 
научный проект. В сущности этот проект задает новое направление интер-
текстуальному анализу: вместо диахронического текста, образуемого ав-
тономным историко-литературным рядом, здесь рассматривается синхро-
нический текст, образуемый общей культурной системой». – Montrose L.A. 
Professing the Renaissance: the poetics and politics of culture // The new his-
toricism. – N.Y.; L.: Routledge, 1989. – P. 15, 16 (цит. по: Новое литератур-
ное обозрение. – М., 1999. – № 42. – С. 15). См. также: Howard J.E. The 
new  historicism in Renaissance studies // English Literary Renaissance. – Ox-
ford, 1986. – Vol. 16. – N 1. – P. 13–43. 
 



 

153 

 
 
 
 
 
 
 
 

Н.И. Ищук-Фадеева 
 

НОВАЯ ДРАМА: ФИЛОСОФСКИЕ ИСТОКИ  
И ПОЭТИЧЕСКИЕ НОВАЦИИ 

 
Аннотация. В статье рассматриваются те структурные изме-

нения в европейской и русской драматургии, которые привели к 
созданию новой драмы – это триединство героя, сюжета и жанра. 
Новаторство Чехова проявляется на всех уровнях – от «недрама-
тических» диалогов до философии сюжета. 

Ключевые слова: личность и герой; театр ожидания; глухой 
диалог; комедия рока; философия сюжета. 

Annotation. The article is dealt with those structural alterations of 
European and Russian dramaturgy, which led to the creation of new 
drama – this is the trinity of hero, subject and genre. Chekhov's inno-
vating is manifested at all levels – from «non-dramatic» dialogues to 
the philosophy of subject.  

Keywords: personality and hero; the theater of expectation; deaf 
dialogue; the comedy of fate; the philosophy of subject. 

 
Возникнув на рубеже XIX–XX вв .  в  Западной Европе и 

России, новая драма ознаменовала новую эпоху в искусстве. В то 
же время она отразила изменения как в философии истории, так и 
в культурном сознании вообще. Показательно, что первые образцы 
новой драмы появляются в разных странах почти одновремен-
но, независимо друг от друга, что свидетельствует о типологиче-
ской близости, вызванной потребностями меняющегося сознания 
личности, а не культурным влиянием и заимствованием. 

Прямо или косвенно, философия влияла на искусство вооб-
ще и на развитие драмы в частности. Идеалистический взгляд на 



Н.И. Ищук-Фадеева 

 154 

роль личности в истории доминировал в течение длительного вре-
мени. Влияние идеалистической теории было столь сильно, что 
концепции личности как творца истории придерживались и сти-
хийные материалисты XVIII в., включая Руссо, Дидро и др., и со-
циалисты-утописты XIX в., и младогегельянцы в Германии, и рус-
ские народники. История в их толковании представала как био-
графия королей и героев. Согласно взглядам П. Гольбаха, «какой-
нибудь Александр решает судьбу Азии; Магомет изменяет облик 
земли»1. История как объект приложения сил великой личности вы-
ступает и в работе Т. Карлейля «Герои и героическое в истории»: 
«…все, содеянное в этом мире, представляет в сущности внешний 
материальный результат, практическую реализацию и воплощение 
мыслей, принадлежащих великим людям, посланным в этот мир. 
История этих последних составляет поистине душу всей миро-
вой истории»2. Сама история неоднократно демонстрировала несо-
стоятельность подобного взгляда, но теория эта продолжала свое 
существование. Так, уже в XIX в., после Французской революции, 
Фурье пишет: «Земля являет картину страшного политического 
хаоса. Она взывает к новому Геркулесу, чтобы он могучей рукой 
очистил ее от социальных ужасов, которые ее бесчестят»3. «При-
зыв» этот вполне внятен драме, органично оперировавшей «Герку-
лесами», которым под силу уничтожить все зло земное. Своеоб-
разный итог господствовавшим в течение долгого времени взгля-
дам подвел Г.В. Плеханов. Разбирая философские взгляды 
XVIII в., он писал: «У Мабли выходит, что Минос целиком создал 
социально-политическую жизнь и нравы критян, а Ликург оказал 
подобную же услугу Спарте»4. Как указывал в той же работе 
Г. Плеханов, теория сильной личности, творящей историю, обна-
ружила свою несостоятельность уже «после потрясающих собы-
тий конца XVIII в.». 

В теории драмы своего рода эквивалентом философских 
идеалистических взглядов была концепция Ф. Брюнетьера: основ-
ным законом драматического действия он полагает закон кон-
фликта. Эволюция французской трагедии – Корнель, Расин, ро-
мантическая драма – это путь усиления действенного начала и – 
параллельно – модификации жанра трагедии, наименее реалисти-
ческого, по его мнению, наиболее символического, рассматри-
вающего ситуацию sub specie aeterne. При всех жанровых разно-



Новая драма 

 155

видностях общим для драмы остается ее действенная природа и 
«конфликтный» герой. «Драма вообще – это действие, это подра-
жание жизни обыденной и печальной; это воспроизведение воли 
человека в конфликте с таинственными и естественными силами, 
которые нас ограничивают и умаляют; это один из нас, брошенный 
живым на сцену, чтобы там бороться против рока, против соци-
ального закона, против одного из себе подобных, если возникнет 
необходимость, против <…> недоброжелательства окружающих»5. 

Парадокс заключается в том, что свою теорию Брюнетьер 
создает в последнее десятилетие XIX в., т.е. тогда, когда она уже, 
по сути, утратила свое идейное господство. Драма всегда, так или 
иначе, отражала историю, а потому и взгляды на ее развитие. Ма-
териализм XIX в. развенчивает культ сильной личности, творящей 
историю, и выдвигает в качестве истинного героя истории новую 
силу – народ. Мистицизм XIX в., также не принимая ренессансный 
тип героя – творца своей судьбы и мира, не признает и материали-
стическое ви́дение истории, которую творит тот же человек, но 
многократно увеличенный – количественно. В обоих случаях 
принципиально меняется концепция личности. 

Кардинальный переворот в философии истории отразился и 
на развитии драмы. Когда считалось, что одна сильная личность 
способна определить ход истории, то и драма была моногеройной. 
Когда же на смену идеалистическим воззрениям пришло материа-
листическое, с его отношением к массам как творцу истории, или 
мистическое, с его верой в связь и взаимопроникаемость миров, то 
и структура драмы, естественно, претерпевает изменения.  

Теоретическое обоснование нового театрально-драматур-
гического языка было отчетливо сформулировано в «Квинтэссен-
ции ибсенизма» Б. Шоу. Драматургическая система Шекспира, как 
считал драматург и теоретик драмы, при всем своем величии ис-
черпала себя. «Шекспир выводил на сцене нас самих, но в чуждых 
нам ситуациях: ведь наши дяди редко убивают наших отцов и не 
часто становятся мужьями наших матерей. Мы не встречаемся с 
ведьмами. Наших королей не всегда закалывают, и не всегда на их 
место вступают те, кто их заколол. Наконец, когда мы добываем 
деньги по векселю, мы не обещаем уплатить за них фунтами на-
шей плоти»6. Знаменательно, что характеристику драмы, ставшей 
классической, Шоу дает в выражениях, текстуально близких соот-



Н.И. Ищук-Фадеева 

 156 

ветствующим местам «Сокровища смиренных» Метерлинка. Для 
Метерлинка настоящей наполненной жизнью живет не активный 
волевой Отелло, а созерцательный Гамлет, «у которого есть время 
жить, потому что он не совершает поступков»7. Не события, втор-
гающиеся в жизнь человека извне и нарушающие его привычное 
отдельное существование, определяют сущность и ценность лич-
ности, а его отношение к вечному и бесконечному. К тому же 
«психология победы или убийства слишком элементарна и исклю-
чительна, а бесполезный шум жестокого поступка заглушает более 
глубокие, хотя и нерешительные скромные голоса существ и ве-
щей»8. Поэтому поступок, в течение долгого времени определяв-
ший суть драмы, выносится на периферию; на сцене же должно 
быть показано не единичное, а потому исключительное событие, а 
постижение сути видимого и невидимого мира. При таком пони-
мании трагедии и трагического действие протекает без воли и уча-
стия главных героев драмы – следовательно, из субъектов дейст-
вия они превращаются в объект приложения невидимых сил. Воля, 
материализовавшаяся в поступок, и поступок, способный изменить 
сложившуюся ситуацию, – такова логика развития драматического 
сюжета. Но если в драме действует заведомо чужая воля, то и по-
ступки приобретают непроизвольный характер, приближаясь по 
своему характеру к событию, происходящему без воли человека. 

Б. Шоу – родоначальник интеллектуального театра, Метер-
линк – статичного, особой ветви новой драмы, и заподозрить здесь 
прямое влияние невозможно, тем более что к такому же выводу 
приходит и Чехов. Таким образом, высказанная с разных мировоз-
зренческих и творческих позиций мысль о необходимости созда-
ния новой драмы отражала требования самого времени.  

Первые симптомы кризиса традиционной драмы проявились 
в драматургии Пушкина и Гоголя. «Борис Годунов» и «Ревизор» с 
разных позиций, но одинаково убедительно продемонстрировали 
несостоятельность прежнего взгляда на личность как на хозяина 
своей судьбы и властителя окружающего ее мира. Так, Борис Го-
дунов является только композиционным центром трагедии, но не 
ее движущей силой: драма начинается и завершается без его уча-
стия и даже присутствия. Хлестаков полностью лишен какой бы то 
ни было самостоятельности; все его мысли и поступки внушены 



Новая драма 

 157

другими персонажами, и мнимый ревизор выступает как поэт-
импровизатор, аранжирующий предложенные темы и сюжеты.  

Последовательно происходит изменение действия и в драма-
тургии Тургенева и Толстого: теряя свой центростремительный 
характер, оно становится более сложным, включая в себя и «без-
действие», и начинающуюся дифференциацию на внешнее и внут-
реннее действие. К осознанию невозможности отразить новые 
коллизии в привычных устоявшихся жанровых формах приходит и 
А. Островский, один из создателей знаменательного драматурги-
ческого жанра сцен, создающего иллюзию течения обыденной 
жизни, не осложненной ни исключительными событиями, ни яр-
кими страстями.  

Принципы новой драмы независимо друг от друга, почти 
одновременно воплощают в своем творчестве бельгийский драма-
тург Метерлинк и реформатор театра Чехов. При этом новый теат-
ральный язык был столь необычным, что известный театральный 
критик А. Кугель, рецензируя «театр неподвижности», приходит к 
заключению, что драматургия и Метерлинка, и Чехова – это, по 
сути, «отрицание театра», так как отсутствие героев и действия 
означает, по его мнению, «шах и мат» классическому театру. 

Уже в «Непрошеной» (первый перевод названия «Втируша») 
отражаются все основные мотивы драматургии Метерлинка: 
жизнь и смерть в момент их роковой встречи, судьба человека и 
невозможность ее постижения – отсюда слепота, неспособность 
постичь великую тайну и, как следствие этого, сознательное из-
гнание из своей жизни любого  поступка как заведомо бессмыс-
ленного. Тональность такого театра определяется страхом перед 
губительной властью враждебного мира. Не случайно свои пьесы 
Метерлинк предназначал для театра марионеток – в данном случае 
сама форма представления должна отразить основную мысль Ме-
терлинка: человек – только игрушка в руках Рока, сопротивление 
которому бесполезно. В соответствии с этим мировидением пер-
сонажи Метерлинка сами не способны сотворить действие – они 
становятся только летописцами происходящего вне сцены. Траге-
дия совершается за пределами видимого, на сцене – только эхо 
событий, составлявших душу традиционной драмы. Голос дочери, 
почудившийся Деду, кто-то бесшумный, вошедший в сад, приот-
крывшаяся дверь, лязг косы, продвижение Неизвестного по дому, 



Н.И. Ищук-Фадеева 

 158 

темнота, молчание и, наконец, полное торжество Смерти – таково 
развитие сюжета в пьесе «Непрошеная», движение, совершаемое по 
аристотелевским канонам классической трагедии, но за сценой. 
Событие привносится в пьесу извне, независимо от воли и жела-
ния героев и даже невидимо для них, что принципиально для по-
нимания Метерлинком подлинной трагедии человека: «Разве не 
тогда, когда человек чувствует себя в безопасности от стоящей 
снаружи смерти, открывает двери своего театра странная и молча-
ливая трагедия бытия и бесконечности?»9 

На смену действию приходит ожидание – ожидание чуда, 
смерти, исхода, т.е. ожидание события. Не случайно театр Метер-
линка обозначили как «театр ожидания» – художественное откры-
тие, имевшее своих талантливых последователей (так, С. Беккет 
свою пьесу абсурда называет совсем по-метерлинковски – «B ожи-
дании Годо»). 

Так же, как и Метерлинк, Чехов идет по пути отказа от со-
бытийности, в полном соответствии со своим, принципиально 
иным, представлением о трагическом и трагедии: «Люди обедают, 
только обедают, а в это время слагается их счастье и разбиваются 
их жизни»10. Лучшие его герои отказываются от действия в стро-
гом смысле слова. Специфика чеховских драм – в отсутствии 
борьбы интересов как таковой, хотя «разлад характеров и стра-
стей» (Гегель) налицо. Пьесы Чехова наполнены богатым кон-
фликтным материалом, застывшим в ожидании взрыва. «Пять пу-
дов любви» в «Чайке», «Трех сестрах», «Дяде Ване» плюс поиск 
реальных духовных ценностей, смысла жизни, выхода из жизнен-
ного тупика и, конкретнее, борьба за дом, сад – все это создает бо-
гатую коллизиями ситуацию. Но ожидаемого взрыва не происхо-
дит – более того, действительно драматические события, такие как 
самоубийство Треплева, дуэль Тузенбаха, продажа сада, происхо-
дят за сценой. Непосредственно на сцене только рассказ о собы-
тии, которое уже стало прошлым. Драматический герой берет на 
себя функции повествователя. Некоторая эпичность роднит театр 
Чехова и Метерлинка. Так, в «Трех сестрах» победа Наташи пока-
зывается в манере, близкой автору «Непрошеной»: ее первое появ-
ление, растерянной и тихой, потом – бесшумные шаги, отвоевы-
вающие комнату за комнатой, порабощение Андрея и, наконец, 
полное завоевание дома. Продвижение Наташи по дому так же, 



Новая драма 

 159

как продвижение Смерти, отмечается скупо, штрихами. Аналогич-
ность их поступи, т.е. внешнее проявление сущности, подводит к 
мысли об их функциональной близости. Наташа – тоже смерть, 
духовное небытие: она приносит моральную гибель Андрею, вы-
живает сестер – в прямом и переносном смысле. В силу своей 
действенности Наташа должна считаться подлинно драматиче-
ским характером, но именно она и не вступает в конфликт с об-
стоятельствами – героиня порождена ими и распоряжается в 
жизни с полновластностью хозяина. Борьбы с сестрами в собст-
венном смысле слова нет: Наташа наступает и, не встречая сопро-
тивления, только «регистрирует» этапы их поражения, потерю 
жизненного пространства – от комнаты до дома. Смерть – траге-
дия для всех и каждого, она не объясняет и не исчерпывает полно-
стью трагизма человеческой жизни. Так, биологической смерти 
найден нравственный эквивалент.  

Отражение «сравнительно мирного времени» потребовало 
своеобразной двуплановости, включавшей движение жизни и 
движение сознания. О движении жизни можно говорить только 
условно, ибо она неподвижна и у Метерлинка, и у Чехова – срав-
нительно с традиционной драмой. Герои погружены в размышле-
ния, мечтания, что порождает своеобразный «паралич внешнего 
действия». Слово в новой драме теряет свой действенный харак-
тер, бытуя в ней в качестве «лирического слова». Герои Метер-
линка – на пути к истине, к постижению тайн мира, поэтому их 
речь построена на недомолвках, повторах, эллиптичности; они 
часто погружаются в молчание, ведь «…слово – дитя времени, 
молчание – вечности». 

При подобном недоверчивом отношении к событию, к дей-
ствию пьесам обоих драматургов присущ определенный парадокс: 
вынесенные на периферию, события не только не теряют своей 
значимости, но даже приобретают дополнительное значение, кото-
рого они были лишены в нормативной драме. Вместо «цепной ре-
акции» линеарно выстроенных событий появляется своеобразная 
цикличность, которая и наполняет драмы философским смыслом. 

Так, второе действие «Пелеаса и Мелисанды» повторяет в 
событийном плане первое действие: Голо встречает Мелисанду у 
родника, где лежит выброшенная ею корона, символ ее отречения 
от прошлого; во втором действии Пелеас и Мелисанда встречаются 



Н.И. Ищук-Фадеева 

 160 

у родника, куда она забросила свое обручальное кольцо – символ 
ее союза с Голо. Таким образом, действие пошло по второму кру-
гу, включив в себя Пелеаса. Спуск в «подземное царство», к озеру 
смерти, где Голо так и не решается убить своего брата, – это и 
предупреждение, и «репетиция» кровавой сцены, которая про-
изойдет у родника. Подобная повторяемость в рамках относитель-
но небольшой пьесы не может не приобрести особого значения. 
А если учесть мифологическую ориентацию Метерлинка, то впол-
не обоснованным будет допущение о ритуально-магическом зна-
чении подобной цикличности. 

У Чехова эта повторяемость приобретает особые черты. По 
своим функциям первый круг событий напоминает античный про-
лог, рассказывающий содержание пьесы, которая будет разыгры-
ваться на глазах у зрителей после поднятия занавеса. Так, в «Чай-
ке» Тригорин запишет на будущее «сюжет для небольшого расска-
за» – он станет сюжетом пьесы, в которой Тригорину будет отве-
дена главная роль. Движение сюжета в чеховских пьесах, как и в 
пьесах Метерлинка, составляет путь героя к реальному познанию 
самого себя и окружающего его мира, своего места в нем. Прозре-
ние составляет основу сюжета и «Чайки», в которой  даны два ва-
рианта разрешения конфликта человека с судьбой: Нина с ее при-
ятием жизни, несмотря на все трудности, горе и отчаяние, и Кон-
стантин, с сознательным отказом от жизни, даже если в перспек-
тиве ему сияет спокойная слава Тригорина. 

Еще более значимой в театре Чехова была замена трехчлен-
ной формулы сюжета на четырехчленную, которая ознаменовала 
новый этап, если не сказать эпоху, в философии сюжета. Три или 
пять действий, т.е. нечетное число своим истоком имело архаиче-
скую триадность, воплощающую схему жизнь – смерть – жизнь. 
При этом третий член формулы по-разному понимается в комедии 
(новая жизнь после брака, в обряде сакрального) и в трагедии (как 
правило, физическая гибель, но духовное прозрение и перерожде-
ние). По мере удаления от обряда формула видоизменилась, но сам 
принцип триадности сохранился. В краткой схеме драматическая 
триада выглядит так: некое изначальное состояние мира с нару-
шенным порядком в комедии, с кажущейся гармонией – в траге-
дии; катастрофическое событие, отнимающее у трагедийного ге-
роя все, что он имел, комедийного – награждающее всем, о чем он 



Новая драма 

 161

мечтал; наконец, развязка интриги или конфликта, которая мыс-
лится показателем новой модели мира. При такой триадности в 
драме в той или иной мере главным становилось событие в широ-
ком понимании слова, и именно оно проявляло жизнь человека и 
мир вокруг него: событие свершилось – сюжет закончился.  

Для создателей новой драмы принципиальным было отно-
шение к событию как к чему-то временному и даже необязатель-
ному, ибо трагедия бытия шире и глубже самого катастрофическо-
го или триумфального эпизода в судьбе человека. Именно этот ра-
дикально новый подход потребовал четвертого действия взамен 
традиционной троичной формулы, ибо именно оно и должно было 
показать течение жизни как процесса. 

Этот принципиальный отказ от обрядово-архаической тро-
ичности очевиден, например, в «Дяде Ване». Так, третье действие, 
аналог третьей части архаической формулы сюжета, наполнено 
кризисными положениями: объяснение Войницкого с Еленой Ан-
дреевной; почти водевильная ситуация, когда «сваха» (Серебряко-
ва) оказывается «невестой», сцена, где профессор предлагает про-
дать не принадлежащий ему дом; наконец, истерика дяди Вани и 
его трагикомический выстрел в кумира-противника. Мы имеем, 
по-видимому, законченный сюжет об «утраченных иллюзиях». 
И четвертое действие, как бы эпилог, показывает собственно не 
«конец» события, а некую бесконечность после того, как событие 
совершилось и завершилось: «Мы, дядя Ваня, будем жить <….> 
Мы отдохнем! Мы услышим ангелов, мы увидим все небо в алма-
зах, мы увидим, как все зло земное, все наши страдания потонут в 
милосердии, которое наполнит собою весь мир, и наша жизнь ста-
нет тихою, нежною, сладкою, как ласка. Я верую, верую…»11 

Трудно представить себе событие, которое бы завершалось 
столь метафизически. Подобный финал, проецированный на жизнь 
после смерти, возможен только и именно в том случае, когда зри-
тель смотрит не драму в жизни, а драму жизни, если пользоваться 
лаконичной и точной формулой, выведенной в свое время 
А. Белым из театральной эстетики Ибсена, предтечи новой драмы. 

И уже совсем откровенно выстроена комедия «Вишневый 
сад», где событие, вполне конкретное и заявленное в самом нача-
ле, в первом действии, происходит в третьем, но несмотря на то, 
что оно свершилось, пьеса продолжается. Годунов в пушкинской 



Н.И. Ищук-Фадеева 

 162 

трагедии умирает, но пьеса продолжается, ибо она не о царе, а о 
царстве, т.е. о времени, отмеченном именем и правлением Годуно-
ва. Вишневый сад продан, но пьеса продолжается, так как она не о 
Раневской и даже не о поместье, ибо для Чехова очевидно, что сад 
будет продан, и драматургу нужно показать, что будет после того, 
как красота и гордость уезда будет уничтожена. Иначе говоря, 
судьба России, которую символизирует вишневый сад, для драма-
турга важнее судьбы героев. (Характерно, что одно из первона-
чальных названий «Бориса Годунова» было «Комедия о царе Бо-
рисе и Гришке Отрепьеве».)  

В аристотелевской драме главным было событие и конфликт 
как его концентрированное выражение. В неаристотелевской че-
ховской драме открытого типа на первый план выходит герой, а 
сюжетом становится осознание конфликта между жизнью и об-
манчивым событием, которое, как выясняется в ходе сюжета, не-
способно изменить драму бытия. Это не просто иной тип сюжета – 
это иная философия сюжета, и в данном случае определение не 
просто метафора, ибо, помимо эпохальной смены драматургиче-
ской системы, явлен знак изменившегося взгляда на личность и на 
мир: трагедией осознается не событие, которое имеет начало и ко-
нец, а сама жизнь. Следовательно, драма или трагедия может за-
вершиться только вместе с жизнью.  

Наконец, полный отказ от традиционной речевой сферы ха-
рактеризует и драматургию Метерлинка, и театр Чехова. Для но-
вой драмы бельгийского драматурга характерно слово, лирическое 
по своей природе, т.е. не двигающее действие, а осмысляющее его 
и выражающее переживание героя. В той или иной степени подоб-
ная организация слова в драме возможна как до, так и после от-
крытий новой драмы, особенно в так называемой лирической дра-
ме. Более новаторским и значимым для литературы ХХ в. стал не-
повторимый «глухой диалог» Чехова. Традиционно его трактуют 
как такое выстраивание диалогической ситуации, когда герои го-
ворят не последовательно, а параллельно, в связи с чем не связаны 
речью, а разъединены ею. Элементарной моделью такого диалога 
может служить сцена из первого действия: 

Любовь Андреевна. …Однако же надо пить кофе. Спасибо, 
Фирс, спасибо, мой старичок. Я так рада, что ты еще жив. 

Фирс. Позавчера. (204) 



Новая драма 

 163

Очевидно, что диалог не состоялся, так как один из комму-
никантов не слышит в силу физического изъяна, т.е. он глух в 
прямом смысле. В то же время глухой диалог не всегда действи-
тельно «глухой» и подчас при внешней несвязности обнаруживает 
глубокий внутренний смысл. Например, второе действие откры-
вают размышления Шарлотты о своей судьбе, о своем одиночест-
ве. Епиходов же, сразу вслед за этими словами, на их фоне, напе-
вает «Что мне до шумного света...» Внешне начало действия никак 
не связано и на первый взгляд представляет собой минимальную 
конструкцию уже знакомой нам коммуникативной ситуации, но 
сцепление реплик обнаруживает усложненную структуру диалога. 
При кажущемся несоответствии проявляется внутренняя несо-
вместимость, когда чувство одного оказывается для другого лишь 
поводом для «жестокого романса». 

Еще более сложен тип диалога, когда он, при внешней немо-
тивированности, обнаруживает внутреннюю диалогическую связь, 
не вербализованную, но проявляющую смысл в контексте сцены и 
всей пьесы. Так, на просьбу Лопахина дать окончательный ответ 
на его деловое предложение Раневская отвечает монологом о сво-
их грехах. Первое впечатление – несостоявшаяся коммуникация 
«фирсового» типа, сравнение же с предыдущими двумя примера-
ми обнаруживает мнимость этого диалога как «глухого», ибо ответ 
Раневской глубоко содержателен: Лопахин относится к духовной 
ценности как к материальной и пытается покупать сад, тогда как 
Раневская видит необходимость искупать грехи. Комедия Чехова 
«Вишневый сад» может быть прочитана как драма покаяния, и 
сложная структура диалога приобщает не только Лопахина, но и 
читателя/зрителя к тайне чеховского текста – восхождение к 
смыслу отречения Раневской от богатства. Чехов воплотил в драме 
эстетически преобразованные, но тем не менее явные принципы 
сократовского диалога: великий философ не передавал свое зна-
ние, но позволял участнику диалога приобщиться к рождению 
собственной мысли. В этом отношении Чехов, вслед за Сократом, 
в полной мере мог тоже себя назвать «повивальной бабкой мыс-
ли». Диалог в подобной ситуации становится не только средством 
общения, но и возможностью самопознания.  

Новая задача потребовала выработки новых форм сюжето-
строения. Новый театр Чехова можно рассматривать как «траве-



Н.И. Ищук-Фадеева 

 164 

стированное» подобие мелодрамы. Так, «Чайка» – это история об-
манутой девушки, оставленной с ребенком коварным и неверным 
возлюбленным. Сюжет вполне в духе мелодрамы, например пьесы 
Островского «Без вины виноватые». Один из принципиальных по-
казателей жанра – герой, определенный и даже однозначный в ме-
лодраме и неопределенный и противоречивый в новой драме. Нет 
большего оскорбления для жанра мелодрамы, чем представить в 
качестве злодея безвольного человека типа Тригорина. Впрочем, 
«психологический курьез» – определение, данное Треплевым сво-
ей матери, одинаково справедливо практически для всех героев 
«Чайки», где все в совокупности как ансамбль и каждый по от-
дельности представляют собой полное разрушение амплуа. 

Еще более разрушительными для мелодрамы с ее тяготени-
ем к постановке точек над i оказываются знаменитые чеховские 
финалы с их проекцией в бесконечность. Уже в «Чайке», несмотря 
на «нечеховский» финал, если иметь в виду выстрел Константина, 
сюжет не имеет однозначного жанрового решения. Как и в мело-
драме, по «Чайке» рассыпаны «знаки судьбы» и предсказания, т.е. 
вещественные и словесные пророчества, но их функция значи-
тельно усложнилась. Так, предсказание Константина, что он доб-
ровольно уйдет из жизни, «срабатывает», но система знаков, ок-
ружающих Нину, оказывается действующей лишь частично: стра-
хи ее родителей, что дочь погубит богема, сюжетно оправдались; 
будущее в виде ослепительной славы и готовности заплатить за 
это безмятежной молодостью состоялось определенно только в 
отношении платы, что касается славы – неизвестно. Как неизвест-
на и судьба Машиного пророчества о самоубийстве.  

Пожалуй, самая поразительная сцена в этой жанровой траве-
стии – финальная, когда должно было состояться классическое 
узнавание: чучело чайки – реликт символического знака мелодра-
мы, та «половинка», которая и обеспечивает жанру обязательный 
счастливый финал. Медальону в мелодраме «Без вины винова-
тые», оказавшемуся решающим «опознавательным знаком», соот-
ветствует в чеховской комедии чучело чайки, но узнавание не со-
стоялось – знак был предъявлен, но не опознан. Тригорин не узнал 
свой «сюжет», где судьба подарила ему, наконец, встречу с моло-
дой чистой девушкой, встречу, которой он был лишен в молодости 
и которая так трагически для нее закончилась. Теперь он это знает 



Новая драма 

 165

и может писать, но не может «жить» в этом сюжете – вот почему 
состоялось отречение от героини, от сюжета, т.е. отречение героя 
от предполагаемого жанра.  

Комедия Чехова возникает в результате преодоления мело-
драмы, которая состоит в жанровом родстве с трагедией: мена 
Судьбы на случай и знаменует трансформацию высокой трагедии 
на умиротворяющую мелодраму. Если добавить к этому систему 
знаков/предсказаний, то мы получим столь неожиданный, но очень 
«русский» жанр, как комедия рока. Жанровое движение выглядит 
таким образом: трагедия рока – мелодрама – ее преодоление в но-
вой драме – комедия рока.  

Двойственность жанровой природы «Чайки» проявляется в 
двойственности событий. Катастрофические по своему характеру, 
они теряют статус трагических, будучи повторенными дважды: 
дважды звучит монопьеса «Мировая душа», дважды приезжают 
Аркадина и Тригорин в свое имение на озере; здесь две актрисы и 
два писателя; две чайки – только что убитая и ее чучело; наконец, 
два выстрела Треплева.  

Знаковым выражением принципиально иного представления 
о драматическом сюжете стала символическая нумерология. Че-
ховское тяготение к четным числам, в частности, к цифре «2», 
почти навязчиво. К уже упомянутому можно добавить разные чис-
ла в сочетании с «2»: Медведенко получает 23 рубля жалованья, у 
Сорина 28 дней отпуска и 28 лет он прослужил по судебному ве-
домству, Треплев вызывает жизнь, какой она будет через 200 000 
лет. Очевидно сознательное или нет тяготение к двоичной систе-
ме, которая была достаточно разработана в Античности. В «Теоло-
гуменах арифметики» Ямвлих писал: «Двоицу уподобляли среди 
добродетелей мужеству, ибо она как бы уже перешла к действию; 
оттого ее называли также “дерзанием” и “порывом”. Ее именовали  
и “мнением”, поскольку в мнении есть [два]: истинное и ложное. 
Двоицу называли еще “движением”, “становлением”, “изменени-
ем”, “разделением”, “распространением”, “приращением”, “соеди-
нением”, “общением”, “отношением” (to pros ti), “отношением в 
пропорции”: ведь взаимоотношение двух чисел, [само не составляя 
фигуры, предполагает] любую фигуру, и поистине лишь это взаи-
моотношение остается непричастно [общей], не поддаваясь ника-
кому определению ни внутри трехчленного отношения, ни внутри 



Н.И. Ищук-Фадеева 

 166 

пропорции. Двоица враждебна и, по сравнению со всеми прочими 
арифметическими величинами, наиболее противоположна едини-
це, как материя противоположна богу и тело – бестелесному. Она – 
как бы начало и корень инаковости (heteroedeias) числа, по подо-
бию материи; и она словно противостоит божественной природе, 
поскольку ее считают причиной распада и изменения вещей, бога 
же – причиной тождественности и нерушимого постоянства»12. 

Оставляя в стороне вопрос о близости этой философии чисел 
рассуждениям представителя «новой драмы», Константина Треп-
лева, в «Мировой душе», выделим такие ключевые понятия, прин-
ципиальные для «инаковости» чеховской драмы, как  «дерзание» 
(новация), «движение» (вместо традиционного драматического 
«действия»), «изменение» (соотношения героя и сюжета), наконец, 
«общение» и «отношения» героев вместо классической сшибки 
характеров и собственно драматической борьбы.  

«Говорят, что двоицу именуют также и “Эрато”: привлекши 
к себе любовью (di’erota) исхождение единицы как эйдоса, двоица 
рождает в результате остальные числа, начиная от троицы и четве-
рицы. Считают, что от этого своего дерзновения первая, претерпев 
разделение, двоица (dyas) получила имя “несчастья” (dye), “вы-
держки” и “стойкости”; а от разделения надвое – имя “суда” (dice), 
то есть как бы “раздвоения”, и “Исиды” (Isis), не только потому, 
что результат умножения ее на саму себя, <...> равен (ison) резуль-
тату сложения ее с самой собой, но также и потому, что она одна-
единственная не допускает деления на неравные части. 

Называют ее и “природой”, потому что она есть движение к 
бытию и как бы некое становление и распространение из семен-
ного логоса. Она получила это название постольку, поскольку то 
или иное движение от одного к другому совершается по образу 
двоицы»13. 

Поразительно, как философичность нумерологии в ее антич-
ном понимании идеально ложится на чеховские тексты – доста-
точно напомнить хотя бы Епиходова, «22 несчастья», что есть 
только каламбурное выражение тех несчастий, которые требуют от 
героев Чехова «выдержки» и «стойкости» на их пути к постиже-
нию сути бытия. 

Двоица, как первое четное число, корреспондирует с четве-
рицей, имеющей особое значение для чеховского театра, равно как 



Новая драма 

 167

и для античной философии вообще и для пифагорийцев в частно-
сти. Четверица имеет много значений, для данного анализа выде-
лим только один аспект: число «4» соотносится, прежде всего, с 
четырьмя основными элементами – огонь, воздух, вода и земля.  
Четыре поздних пьесы великого драматурга могут быть прочитаны 
в соответствии с этими основными стихиями: «Чайка» – это вода, 
«Дядя Ваня» – земля, «Три сестры» – огонь (пожар), «Вишневый 
сад» – воздух. 

Пожар в «Трех сестрах» в его мифологическом и философ-
ском значении реализуется на разных уровнях. Выделим четыре 
основных: сестры «сгорают» на огне страсти (Маша – любовной, 
Ирина – страсти к работе, за неимением любви; Ольга – страстного 
желания семьи; все вместе – страсти к Москве); погорельцами в 
прямом смысле становятся не видимые на сцене семьи, которым 
пытаются помочь сестры Прозоровы, в переносном – они сами, 
потерявшие Дом и Мечту; мифологический – уничтожение непра-
ведного города за грехи, о которых прямо будет говорить Ранев-
ская, здесь же – предание метафорическому огню зла (отказ от 
Дома, где поселилось зло – Наташа); символический – «надо 
жить», рефрен последнего монолога сестер и почти последние 
слова всей драмы. 

«Три сестры» в этой тетралогии занимают особое место – 
это третья часть, если позднюю драматургию рассматривать как 
единый текст. И здесь принципиальным оказывается троичность. 
«Троица по сравнению со всеми другими числами обладает ис-
ключительной красотой (callos) и благолепием (eyprepeia)»14. Кра-
сота воплощена в трех сестрах, которые являют собой как бы оли-
цетворение таких понятий, как чистота (Ирина), любовь (Маша) и 
добро (Ольга). Но при этом само число «три», как нечетное, а зна-
чит, трудно делимое, считалось знаком мужественности, женст-
венность же выражалась четным числом. В драме, как известно, 
четыре женских образа, носящих фамилию «Прозорова», т.е. число 
женских образов совпадает с семантикой женственности. Но при 
этом число распадается на многозначную и «абсолютную» едини-
цу (являющуюся в силу того, что она «все», и мужеженским нача-
лом) и противостоящую ей многозначную же «троицу», среди ос-
новных значений которой – мужественность. 



Н.И. Ищук-Фадеева 

 168 

Конфликт «чисел» осложняется еще и тем, что единственная 
«делимая», т.е. реализовавшая свою женственность Наташа есть 
агрессивное, «действующее и деятельное» (Аристотель) лицо, во-
площающее победительную силу зла. Если учесть, что в символи-
ческой нумерологии единица есть символ вселенского первонача-
ла, то Наташа Прозорова – самый страшный образ, ибо она знаме-
нует торжество зла в чеховской модели мира. Она недаром стала 
Прозоровой: «шаршавое животное» «прозорливо» просчитало, при 
каком раскладе, не потеряв Андрея, не упустить и Протопопова. 
Не удалась женская жизнь ни одной из сестер, а новоявленная 
Прозорова – воистину победительница мужчин. 

Сестры Прозоровы, «три трети трех» (И. Анненский), про-
видицы в ином смысле. Наташа дает физическую жизнь новым 
существам – сестры мечтают о новой, «красивой» жизни, где не 
будет зла, где будут торжествовать чистота, любовь и добро, и во 
имя этой грядущей жизни они «мужественно» хранят верность 
своей мечте и утешаются верой в то, что, как говорит Ольга, 
«страдания... перейдут в радость для тех, кто будет жить после нас, 
счастье и мир настанут на земле». Драма вновь заканчивается «ме-
тафизическим утешением», и иначе заканчиваться пьеса, показы-
вающая на сцене драму жизни, а не драматическое событие об ут-
рате героинями Дома, не может. 

Не менее принципиальные изменения претерпевает компо-
зиция особого драматического сюжета: «Композиция чеховских 
пьес так и движется: с весны по осень, от радостных встреч к горь-
кой разлуке. В этом пункте пьесы Чехова своеобразно сближаются 
с античным театром – античным мифом с его ощущением магиче-
ского соответствия между роковыми поворотами в судьбе челове-
ка и сменяющими друг друга периодами умирания и возрождения 
природы. <…> Все главные пьесы Чехова, вместе взятые, могли 
бы быть озаглавлены так же, как он предлагал назвать один из но-
вых журналов, как назвали свои произведения Чайковский и Гла-
зунов, – “Времена года”»15. 

Категория времени, важная для понимания мироощущения 
автора, значима и своей связью с типом сюжета: неоднократно 
привлекавшая внимание исследователей специфика чеховских 
«развязок», заслужившая уже право на отдельные исследования – 
так называемая поэтика чеховских финалов, ознаменована именно 



Новая драма 

 169

отказом от традиционно понимаемых «развязок», в связи с чем и 
стала очевидной необходимость разграничения понятий развязка и 
финал. Незавершенность драматического сюжета напрямую связа-
на с циклическим временем и не может быть понята вне мифоло-
гического представления о бесконечности бытия.  

Не менее специфично и драматическое пространство16. Вос-
ходящее к locus mysticus обряда, сценическое пространство сохра-
няет в своей семантике знаки сакральности – круг, восходящий к 
мифологеме солнца; отношение к герою и его ситуации через вы-
ходы актера на сцену с определенной стороны, соотносимой со 
сторонами света; суфлерская будка как профанизированный образ 
алтаря, где помещается «посвященный», и т.д. Семиотика сцены 
сейчас внятна только специалистам – вот почему необходимость 
создания «мифологизированного» пространства потребовала 
иных, более очевидных знаков locus mysticus. Образ сакрального 
пространства может быть создан особым сценографическим реше-
нием, построенным на нескольких знаках, ассоциирующихся с ло-
кусом, означающим границу между мирами. Этимологически они 
могут быть только обрядовыми знаками, так как основные обряды 
свершались, как правило, в пограничном топосе, будь то поляна в 
дубовой/березовой роще или берег реки/моря.  

Пространство драм Чехова следует рассматривать в двух ас-
пектах – в театрально-драматическом (как место действа) и в фи-
лософском. Последний осознается только в том случае, если мы 
будем рассматривать позднюю тетралогию Чехова как единый 
текст. В этом случае обнаруживается глубинный мифологический 
подтекст, когда герои оказываются в пространстве с какой-либо 
одной доминантной стихией. Так, действие «Чайки» происходит 
«на воде», тогда как «Дяди Вани» – «на земле», в поместье, реше-
ние судьбы которого и стало одной из причин драматического 
конфликта. Пожар, т.е. огонь, в «Трех сестрах» стал кульминацией 
всей драмы: несостоявшееся объяснение Андрея с сестрами, со-
стоявшееся объяснение Маши и Вершинина происходят на фоне 
зарева. Иначе говоря, три пьесы воплощают три основные стихии – 
вода, земля и огонь. Четвертая стихия – небо/воздух – возникает 
еще в «Чайке», в образе «красной луны» на небе; «небо в алмазах» 
определяет финал «Дяди Вани»; особый климат, свойственный 
только среднерусскому ландшафту, создает особую атмосферу, в 



Н.И. Ищук-Фадеева 

 170 

том числе и философских споров, в «Трех сестрах». Все эти моти-
вы приобретают особое значение для комедии «Вишневый сад», 
пространственное движение которого в схематичном виде выгля-
дит как движение сверху вниз – с неба на землю. Таким образом, 
позднюю тетралогию как единый текст можно было бы назвать не 
только «Времена года», воплощающие годичный цикл в его рели-
гиозном понимании, но и «Основные стихии бытия», составившие 
основы античной философии.  

Таким образом, система «сюжет и герой» претерпевает 
принципиальные изменения по сравнению с аристотелевской дра-
мой: событие как основа традиционного драматического сюжета 
перестает быть жанровой целью пьесы, достижение которой при-
водит к развязке. В чеховском театре важно не столько событие 
как таковое, сколько его восприятие героями, что сближает новую 
драму с лирикой. Подобного отношения к событию не знала не 
только классическая драматургия, но и эпика, где само описывае-
мое событие не подвергалось сомнению или «мультипликации». 
Событие как «собственность» героя, а следовательно, множест-
венность событий в многогеройном тексте появится значительно 
позже, в прозе Акутагавы («В чаще»), А. Мердок («Черный 
принц»), М. Фриша («Назову себя Гантебайн») и др. Иначе говоря, 
новации Чехова повлияли не только на европейский театр, в том 
числе и «антитеатр», но и на европейский роман, в том числе и 
«новый» роман. 

 
Примечания 

 
1 Гольбах П. Система природы или о законах мира физического и мира ду-
ховного. – М.: Соцэкгиз, 1940. – C. 98. 
2 Карлейль Т. Герои и героическое в истории. – СПб.: Изд. Ф. Павленкова, 
1891. – С. 2. 
3 Фурье Ш. Избранные сочинения: В 2 т. – М.: Мысль, 1938. – Т. 1. – 
С. 124. 
4 Плеханов Г.В. К вопросу о роли личности в истории // Плеханов Г.В. Из-
бранные философские произведения: В 5 т. – М.: Госполитиздат, 1956. – 
Т. 2. – С. 315. 
5 Brunetière F. L’evolution d’un genre. La tragedie // Études critiques sur 
l’histoire de la literature français. – P.: Hachette, 1905. – P. 152–153.  



Новая драма 

 171

6 Шоу Б. О драме и театре. – М.: Изд-во иностр. лит-ры, 1963. – С.75. 
7 Метерлинк М. Сочинения: В 3 т. – СПб.: Пирожков, 1910. – Т. 1. – 
С. 430. 
8 Там же. – С. 429.  
9 Там же. – С. 428. 
10 См. о событии в драматургии Чехова: Фадеева Н.И. Новаторство драма-
тургии А.П. Чехова. – Тверь: ТГУ, 1991. 
11 Чехов А.П. Дядя Ваня // Чехов А.П. Полное собрание сочинений и пи-
сем: В 30 т. – М.: Наука, 1983. – Т. 12. – С. 115–116. 
12 Ямвлих. Теологумены арифметики // Лосев А.Ф. История античной эс-
тетики. Последние века. – М.: Искусство, 1988. – С. 399–400. 
13 Там же. – С. 403. 
14 Там же. – С. 404. 
15 Зингерман Б.И. Время в пьесах Чехова // Зингерман Б.И. Очерки исто-
рии драмы ХХ века. – М.: Наука, 1979. – С. 108.  
16 О пространстве в драматургии Чехова см.: Разумова Н.Е. Творчество 
А.П. Чехова в аспекте пространства. – Томск: Томск. гос. ун-т, 2001. 
 



 

172 

ЛЕКСИКОН КУЛЬТУРОЛОГИИ 
 

 
 
 
 
 
 
 

О.А. Кривцун 
 

ВОЗРОЖДЕНИЕ КАК ТИП КУЛЬТУРЫ 
 

Аннотация. Анализируется Возрождение как тип культуры; 
о целостности культуры свидетельствуют новая картина мира, 
менталитет, новые принципы поведения, экономики, образа жиз-
ни, научного и художественного творчества, самостоятельный ху-
дожественный стиль. 

Ключевые слова: тип культуры, Возрождение, проторенес-
санс, ранний Ренессанс, Высокий Ренессанс, поздний Ренессанс, 
картина. 

Annotation. In this essay Renaissance is regarded  as the culture 
type. New worldview, mentality, new behavior principles, economics, 
scientific and art creativity , – all those phenomenon prove the integrity 
of this culture type.  

Keywords: culture type, Renaissance, early Renaissance, high 
Renaissance, late Renaissance, worldview. 

 
Возрождение как тип культуры – исторический период меж-

ду Средневековьем и Новым временем, который переживали все 
страны Запада и многие страны Востока. Задаваясь вопросом об 
исторической периодизации Возрождения, можно отметить отно-
сительное единство мнений по поводу его верхней границы – в 
Италии она датируется 1530 г., временем падения независимости 
итальянских городов под натиском Габсбургской монархии. В Ве-
неции Ренессанс продолжается до конца XVI в. В этом же столе-
тии он развивается и в странах так называемого Северного Возро-
ждения – Нидерландах, Германии, Франции. Однако если в Ита-



Возрождение как тип культуры 

 173

лии термин «возрождение» имел первоначальный смысл – возро-
ждение традиций античной культуры, то в остальных странах Воз-
рождение развивалось как прямое продолжение готической куль-
туры в сторону усиления мирского начала, отмеченного становле-
нием гуманизма и ростом самосознания личности. Что касается 
истоков культуры Возрождения – они размыты, исследователи все 
время «растягивают» начальные рубежи, отыскивая приметы ре-
нессансного мышления во все более ранних эпохах. Принято вы-
делять три периода Возрождения: проторенессанс (конец XIII – 
XIV в.), ранний Ренессанс (XV в.), Высокий Ренессанс (с конца 
XV в. до 1530 г.) и поздний Ренессанс (до конца XVI в.). 

Один из фундаментальных вопросов в изучении культуры 
Возрождения – в какой мере можно говорить о ней как об отдель-
ной эпохе, ведь, по сути, это переходное состояние, уже не сред-
невековая эпоха, но еще не буржуазная. Что позволяет судить о 
некоей завершенности и цельности Возрождения? Во-первых, 
принципиально новая картина мира, возникающая в сознании со-
временников и демонстрирующая «открытие мира и человека». 
Эта картина формирует иной менталитет, новые принципы пове-
дения, экономики, образа жизни, творчества (научного и художе-
ственного), в итоге повлекшие за собой универсальный переворот, 
изменившие весь ход европейской истории. В искусстве этой эпо-
хи состоялся самостоятельный художественный стиль ренессанс. 
Он подтверждает, что эта эпоха отличалась не просто разрознен-
ными опытами и экспериментами, она выносила, разработала и 
осуществила свой художественный идеал.  

Проторенессансные мотивы в культуре возникают как жаж-
да непрерывного самопознания, любознательность к себе и окру-
жающему миру. Первоначально это проявляется в своеобразном 
«коллекционировании» коллизий наблюдаемого мира. Светская 
литература проторенессанса – это фактически свод историй и опи-
саний, еще не оформившихся в характерные для Возрождения 
жанры. Если наиболее показательной страной для изучения запад-
ноевропейского Средневековья является Франция, то в эпоху Воз-
рождения – это Италия. В XII и XIII вв. Италии удалось «экспор-
тировать» своих богословов и теологов в Западную Европу, страна 
развивалась не столбовой, а скорее боковой дорогой Средневеко-
вья. Именно по этой причине ей удалось сосредоточить главные 



О.А. Кривцун 

 174 

усилия на изучении права, медицины, других наук. Отсюда разви-
тый интерес к самопознанию, столь характерный для духовной 
ориентации Италии уже начала XIV в., накопление волевых уси-
лий «не ведающего стеснений» универсального человека.  

Важное качество ренессансного сознания – высочайшая сте-
пень его реальности и одновременно высочайшая степень его ил-
люзорности. Художественное воображение эпохи захвачено со-
единением несоединимых полюсов. С одной стороны, сильно жела-
ние спиритуализировать чувственное, с другой – воплотить духов-
ное; с одной стороны, обожествить человеческое, с другой – спус-
тить на землю божественное. Пико делла Мирандола в программном 
для культуры Возрождения трактате «О достоинстве человека» 
писал: «Я создал тебя существом не небесным, но и не только зем-
ным, не смертным, но и не бессмертным, чтобы ты, чуждый стес-
нений, сам себе сделался творцом и сам выковал окончательно 
свой образ. Тебе дана возможность пасть до степени животного, 
но также возможность и подняться до существа богоподобного – 
исключительно благодаря твоей внутренней воле» 1.  

Буквально во всех классических памятниках Ренессанса об-
наруживается это совмещение противоположностей – торжество 
духа и одновременная радость плоти, мифологизм и демифологи-
зация, реализм и фантастика, небесный верх и телесный низ, кос-
мический порядок и свобода воли, натурализм и этический пафос, 
античность и христианство. Главное отличие стиля ренессанс от 
приемов художественного воплощения Античности прежде всего – 
в возвышении индивидуальности, которое не обнаруживается в со-
размерном и гармоничном творчестве Античности. Античный 
скульптурный, живописный портрет – это скорее не портрет дан-
ного человека, а изображение некоего человеческого типа. Он 
максимально безличен, в то время как на портретах Возрождения 
лица даны всегда крупным планом, они замечательно красивые, 
иногда с неправильными чертами лица, но удивительно значи-
тельные, очень индивидуальные, часто до конца нераскрытые. 
Гармония античного искусства более спокойна и созерцательна, в 
то время как в цельности и завершенности произведений эпохи 
Ренессанса выразилась и претворилась колоссальная воля. Это час-
то чрезмерная воля, все сметающая на своем пути, однако демон-
стрирующая возможности самостоятельности и независимости.  



Возрождение как тип культуры 

 175

В Античности человек чувствует на себе влияние рока, 
внешней зависимости, а Возрождение глубоко поверило в свои 
силы. В этом и состоял максимальный апофеоз индивидуальности; 
возрожденческая жажда активности, жажда преобразований, сози-
дания сравнима лишь с религиозным фанатизмом – такой зарази-
тельной неистовостью проникнуто творчество. В эпоху Ренессанса 
утверждается, по выражению Ж. Ле Гоффа, «купеческое время» 
(толкуемое как «время – деньги»), которое художник стремится не 
тратить впустую: все заполнить работой, использовать каждый 
час, трудиться с максимальным напряжением. Совмещение проти-
воположностей земного и мифологического, чувственного и ду-
ховного отличает как религиозные, так и философские медитации 
художника. Каждому тезису в культуре Возрождения можно найти 
контртезис и последний будет максимально убедителен. Правда 
состоит в том, что эти полюса сосуществуют внутри любого ху-
дожника, взаимодополняют его сознание.  

Весьма показательное явление возрожденческой культуры – 
новое качество самосознания деятелей искусства. Оно чрезвычай-
но возвышается по сравнению с предшествующей эпохой, когда к 
художникам привыкли относиться так же, как к плотникам, ка-
менщикам, мастерам стекольного дела. С одной стороны, сами ху-
дожники порывают с замкнутой цеховой средой, обращаются к 
широким слоям интеллигенции, усваивают стиль жизни и поведе-
ния гуманистов. Мастерские художников Возрождения во многом 
становятся центрами интеллектуальной жизни. Сюда заглядывали 
и ученые, и философы, и аристократы, как пишет Вазари, в мас-
терских не только работали, но и вели прекраснейшие речи и важ-
ные диспуты2. Художники рассматривались как носители широкой 
духовности, интенсивно, наравне с гуманистами, усваивали теоре-
тические интересы эпохи. Зачинателями Возрождения в искусстве 
считаются художники Мазаччо, Донателло и Брунеллески. В их 
творчестве находят широкое претворение принципы Возрождения, 
связанные, прежде всего, с идеей безграничности развития чело-
веческих способностей. Этот тезис сохраняет свою весомость на 
протяжении всей ренессансной культуры. Эти же мастера активно 
претворяют и другое важнейшее представление – о единстве зако-
нов, лежащих в основе развития человека и природы. Этому спо-
собствовали и новые художественные приемы – завоевание живо-



О.А. Кривцун 

 176 

писью трехмерного пространства, создание типа самостоятельно 
стоящей круглой статуи, не связанной с архитектурой, движение в 
сторону простых, гармоничных, изящных пропорций, где совсем 
исчезает ощущение тяжести камня, сопротивления материала.  

Идея создания на полотне иллюзии реальной жизни стиму-
лировала в художественном творчестве разработку теории пер-
спективы как особо важной науки для живописца, помогающей 
сделать наше зрение стереоскопичным, а предметы – рельефными 
и осязаемыми. Живопись вторгается в область скульптуры, в ре-
зультате чего возникает иллюзия пластического объема на плоско-
сти. Следствием новых культурных установок явились рациона-
лизм и наукообразность художественных теорий Возрождения. 
Много внимания посвятил обсуждению законов перспективы, чи-
словой симметрии, пропорции, анатомии Леонардо да Винчи. Де-
тальные своды художественных приемов мыслились как идеаль-
ный путь к воплощению прекрасного во всем его совершенстве. 

Недолговечность Ренессанса была сопряжена с сочиненно-
стью и недолговечностью самих ренессансных идеалов. С одной 
стороны, творчество Возрождения полно праздничности, равнове-
сия, открытости, соразмерности, с другой – когда эти качества раз-
виваются до предела, налицо колоссальное духовное и художест-
венное перенапряжение. Над искомой цельностью несоединимых 
начал можно трудиться, максимально мобилизуя волевой порыв. 
Главное противоречие Ренессанса – это противоречие между аб-
солютностью умозрительного идеала и относительностью ре-
альных возможностей обычного человека. С большой историче-
ской дистанции нередко снисходительно относятся к этому гран-
диозному порыву, не всегда по достоинству оценивая особое мен-
тальное состояние, когда человек впервые так искренне, спонтан-
но, непосредственно поверил в свои силы. Ошибка заключалась в 
том, что сам по себе идеал подразумевает некую недостижимую 
норму. Осуществить идеал нельзя, потому что это значило бы пре-
взойти идеал и лишить его идеальности. Как и бесконечность в 
математике, идеал не может быть исчерпан в конечном результате, 
а ведь именно к этому бесстрашно шла художественная практика 
титанов Возрождения. Утопичным оказался главный тезис Возро-
ждения, полагавшего, что самое идеальное и совершенное имма-
нентно (внутренне присуще) реальности, надо только суметь из-
влечь и воплотить эти идеалы. В соответствии с этим тезисом Воз-



Возрождение как тип культуры 

 177

рождение педантично искало неопровержимые компоненты иде-
ального, демонстрируя их апофеоз в художественном творчестве. 
Бесстрашие в восхождении духа, соединенное с неустанной твор-
ческой активностью, рождало поистине невиданные образцы со-
вершенства: таковы «Сикстинская капелла» Микеланджело, «Мо-
на Лиза» Леонардо да Винчи и др. Вместе с тем величие этих про-
изведений не отражало реалии возрожденческой жизни. Все вели-
кое в его культуре осуществилось как захватывающая мечта, упои-
тельная иллюзия, ожидание лучшего мира.  

Таким образом, нарастание тенденций кризиса обнаружива-
ется в самой внутренней логике развития ренессансной культуры, 
в ее исходных принципах. Устремленность к бесконечному, к аб-
солютному в период позднего Ренессанса вошла в открытое 
столкновение с не менее характерной тягой этой эпохи к равнове-
сию и гармонии. Это противоречие побуждало культуру решать 
свои проблемы заново. Но все коллизии, возникавшие в после-
дующие века в европейской культуре, все поэтапно преобладав-
шие ответы отталкивались именно от этого исходного принципа, 
невозможность претворения которого обусловила трагизм и кри-
зис ренессансного мироощущения. 

Огромное достижение художественной практики и теории 
Возрождения состоит в том, что ценой собственных заблуждений, 
ценой отрицания себя они породили чрезвычайное богатство по-
следующих поисков, позволили сложиться новоевропейской ин-
теллектуальной проблематике. Хотя Ренессанс уже в главных сво-
их тезисах был обречен на гибель, он дал жизнь великим образцам 
и формам творчества, которые продемонстрировали возможность 
дерзкого совмещения идеально-воображаемого и реалистического. 
В этом – непреходящий опыт и значение Ренессанса для после-
дующих судеб художественного сознания.  

 
 

Примечания 
 

1 Пико делла Мирандола Дж. Речь о достоинстве человека // Эстетика Ре-
нессанса. – М., 1981. – Т. 1. – С. 113. 
2 См.: Вазари Дж. Жизнеописания наиболее знаменитых живописцев, вая-
телей и зодчих эпохи Возрождения. – СПб.: ТО «Пальмира», 1992. – 390 с.



 

178 

 
 
 
 
 
 
 
 

С.М. Перевалов 
 

СОФИСТИКА 
 

Аннотация. В статье рассматривается духовное и философ-
ское течение в Древней Греции. Наиболее характерная черта со-
фистики – утверждение относительности всех человеческих поня-
тий, этических норм и оценок. В отличие от предшествующих фи-
лософских школ (милетская, пифагорейцы, элеаты), софисты за-
нимались не проблемами космического бытия, а познающего 
субъекта, признавая его критерием истины. Автор отмечает, что 
главное значение софистики состояло в том, что она перенесла 
центр тяжести греческой мысли с натурфилософии на изучение 
человека. 

Ключевые слова: софистика, человек, риторика. 
Annotation. The spiritual and philosophical knowledge in the 

Ancient Greece is considered in the article. The most typical threat of 
Sophistry – is the statement of human notions, ethical regulations rela-
tivity. Unlike earlier philosophical doctrines (Miletus, Pythagorean) 
sophists weren’t interested in the cosmic problems. Their main interest 
was – epistemology, and the subject as the criterion of truth.  

Keywords: sophistry, person, rhetoric. 
 
Софистика – искусство мудрствования, духовное и фило-

софское течение в Древней Греции. Словом софистика также обо-
значают способ доказательств при помощи ложных, нарушающих 
формальную логику доводов, софизмов. Появление софистики 
связано с деятельностью софистов – профессиональных препода-
вателей, учителей мудрости и красноречия, расцвет которой при-
ходится на середину V – первую половину IV в. до н.э. Различают 



Софистика 

 179

(деление условно) старших софистов: Горгия из Леонтин (ок. 483 – 
375 г. до н.э.), Протагора из Абдер (ок. 481 – 411 г. до н.э.), Гиппия 
из Элиды, Продика с Кеоса, Антифонта из Афин и младших: Ли-
кофрона, Крития, Алкидаманта, Фрасимаха из Халкедона, Каллик-
ла (известен только по диалогу Платона «Горгий»). Софистика 
возникла в период развития демократических форм политической 
жизни в греческих государствах, особенно – в Афинах после гре-
ко-персидских войн. Активная общественная жизнь, связанная с 
дебатами в регулярных народных собраниях, совете пятисот, мно-
гочисленных судебных процессах, необходимость убеждать слу-
шателей силой слова и ориентироваться в различных вопросах и 
задачах государства, права, политической жизни, дипломатиче-
ской практики, требовали от будущих политиков глубокого обще-
го и специального образования, и прежде всего владения приема-
ми ораторского искусства. До софистов красноречие признавалось 
врожденным качеством человека. Софисты считали, что это каче-
ство, как и другие добродетели, можно приобрести в ходе занятий. 
Отсюда большое внимание софистов к проблемам воспитания. 
Первые преподаватели риторики появились в Сицилии (Корак, 
Тисий), но наиболее благодатной почвой для развития софистики 
стали демократические Афины. Именно в Афинах софисты пре-
вратились в особую общественную группу, профессиональную 
интеллигенцию, взимавшую плату за свой труд, что вызывало не-
приязнь со стороны части консервативно настроенного общества. 
Нерасчлененность и отсутствие узкой специализации тогдашнего 
знания приводили к тому, что софисты учили не только техниче-
ским сторонам политической и юридической практики, но затра-
гивали и общие вопросы философии и мировоззрения. Поэтому 
софистика, изначально лишь форма преподавательской деятель-
ности, стала и особым философским направлением, а также важ-
ным культурным явлением. Оригинальные труды софистов почти 
полностью утрачены, и их взгляды восстанавливаются по диало-
гам их противника Платона и некоторым выдержкам из других 
античных авторов.  

Наиболее характерная черта, общая для софистики, – ут-
верждение относительности всех человеческих понятий, этических 
норм и оценок. В отличие от предшествующих философских школ 
(милетская, пифагорейцы, элеаты), софисты занимались пробле-



С.М. Перевалов 

 180 

мами не космического бытия, а познающего субъекта, признавая 
именно его критерием истины. Протагор сформулировал знамени-
тое положение: «Мера всех вещей – человек. Существующих, что 
они существуют, а несуществующих, что они не существуют»1. 
Тем самым Протагор приходит к определенному, гносеологиче-
скому релятивизму: всякое познание относительно, и чувственное 
восприятие свидетельствует только о том, что вещи существуют, 
но не о том, каковы они. Горгий из Леонтин, автор трактата «О не 
сущем, или О природе», доказывал непознаваемость сущего в трех 
тезисах: ничто не существует; если нечто и существует, то непо-
знаваемо; если оно и познаваемо, то невыразимо и необъяснимо. 
Продик утверждал: «Каковы пользующиеся вещами люди, таковы 
и сами вещи». Последователь Гераклита Кратил пришел к выводу 
о том, что вообще нельзя произносить каких-либо суждений о не-
познаваемом бытии. Таким образом, развитие софистики привело 
к тому, что исследование природы, ввиду неразрешимости задачи, 
было вообще оставлено, и греческая философия повернулась к 
изучению духовной жизни человека и способов ее выражения, в 
особенности к искусству слова. Софистов можно признать основа-
телями риторики. Горгий из Леонтин прославился торжественны-
ми (эпидектическими) речами, в которых широко применял все-
возможные риторические приемы: тропы, метафоры, аллегории, 
антитезы, инверсии, оксюморон, аллитерацию, ассонансы и т.д., 
часть которых получила наименование «Горгиевы фигуры». Тра-
зимах ввел в употребление период – синтаксическую конструкцию 
из отдельных смысловых и ритмических отрезков (колонов). Про-
тагор высказывал мысль, что о каждом предмете можно высказать 
два опровергающих друг друга мнения и каждое защитить с оди-
наковым успехом. Тем самым теоретически была обоснована диа-
логическая форма изложения и необходимость состязательности в 
судопроизводстве. Положение Протагора быстро распространи-
лось в судебной практике Греции, особенно с тех пор, как афин-
ский суд присяжных (гелиэя) стал высшей судебной инстанцией 
для более чем 200 городов, входящих в Афинский морской союз. 
Аристофан пародировал софистический релятивизм и субъекти-
визм в «Облаках» (423 г. до н.э.). Занятия риторикой привели со-
фистов к научному изучению языка как орудия речи. Протагор 
первый стал различать части речи, определил род существитель-



Софистика 

 181

ных, времена и наклонения глаголов и создал существующую до 
сих пор грамматическую терминологию. Он поставил вопрос, дан 
ли язык человеку от природы или он есть плод культурного разви-
тия, и высказался за последнее. Продик занимался синонимикой, 
Гиппий – физиологией звука, свой вклад в теорию языкознания 
внесли и другие софисты. 

Софисты критически подходили к общественным установ-
лениям, считая, что они существуют не от природы, а в силу уста-
новленного людьми «закона». Протагор впервые выделил в чело-
веке наряду с природным, врожденным началом, начало социаль-
ное, приобретенное воспитанием. Антифонт сформулировал ос-
новные принципы договорной теории происхождения государства. 
С позиций относительности понятий добра и зла софисты тракто-
вали этику. Единства мнений по поводу критериев этической 
оценки поступков человека не было: ими объявлялись то интересы 
отдельной личности, то природный инстинкт людей, то абстракт-
ные категории мудрости или добродетели. Поскольку последние 
приобретались воспитанием, оно в глазах софистов имело исклю-
чительное значение. Даже наказание преступника, по Протагору, 
должно быть нацелено на его исправление. Софист Гиппий при-
знавал, что все люди от природы братья и неравенство между ни-
ми возведено лишь законом. Исходя из этого, Антифонт и поздние 
софисты (Ликофрон, Алкидамант) критиковали институт рабства 
как безнравственное учреждение и выступали против социальных 
перегородок. Скепсис софистов распространялся и на традицион-
ную религию. По преданию, Протагор, заявлявший, что ничего не 
может знать о богах: ни того, что они существуют, ни того, что 
они не существуют, был изгнан из Афин за богохульство. 

Главное значение софистики состояло в том, что она пере-
несла центр тяжести греческой мысли с натурфилософии на изу-
чение человека. Крайний скептицизм и релятивизм софистов от-
вергался уже их современниками. Софистика оказала значитель-
ное воздействие на развитие философии, литературы и искусства в 
Греции, на творчество Демокрита, Еврипида, Фукидида. Филосо-
фия софистов во многом подготовила почву для философии Со-
крата и сократиков. 

Под именем второй софистики известно особое направление 
в культурной жизни Римской империи (принципата), воспроизво-



С.М. Перевалов 

 182 

дящее некоторые черты классической софистики V в. до н.э. Вто-
рая софистика (название идет от писателя III в. Флавия Филостра-
та) характеризует более широкое явление II–III вв. – так называе-
мое «эллинское возрождение» с точки зрения метода и способа 
выражения своих идей; применяется как термин для концептуаль-
ного осмысления процессов в греческой литературе той эпохи. 
Впрочем, дефиниции «второй софистики» размыты. В узком 
смысле она обозначает деятельность ораторов, получивших специ-
альную подготовку в греческих риторических школах, поклонни-
ков древнегреческой культуры, выступавших с публичными реча-
ми, главным образом с целью демонстрации искусства речи. Для 
второй софистики в целом характерен примат риторики, часто с 
дидактическими целями, над философией, хотя это соотношение 
менялось у разных ее носителей. В отличие от древних софистов, 
практиковавших частное обучение и получавших плату от своих 
учеников, новые софисты часто занимали кафедры и находились 
на жаловании у городов. В широком смысле термин «вторая со-
фистика» охватывает почти всю литературу первых веков н.э. Яр-
кими представителями «второй софистики» были Фаворин, Поле-
мон, Дион Хрисостом, Герод Аттик, Элий Аристид, Гермоген. 
Черты софистики обнаруживаются в творчестве крупнейших пи-
сателей того времени: Плутарха, Лукиана. Вторая софистика раз-
вивалась в условиях существования общесредиземноморского 
римского государства и единой античной культуры. Оттесненная в 
политике на второй план римлянами, не имевшая сил для полити-
ческого возрождения своей родины, активная часть представите-
лей греческой культуры занялась осмыслением своего великого 
прошлого и попытками подражать ему. Подражание сказывалось в 
выборе литературных сюжетов; разработке тем, присущих класси-
ческой и эллинистической философии; культивировании искусст-
венного аттицизма; подчас – в воспроизведении некоторых сторон 
образа жизни древних. Приверженность к прошлому уводила от 
современности, но давала пример высокой нравственности, вели-
ких дел, укрепляла национальную гордость. Общая архаизаторская 
тенденция второй софистики с ориентацией на классические об-
разцы, с культурной программой «эллинского возрождения» и 
тенденцией выдавать новое за старое препятствовала созданию 
новых, оригинальных философских школ и направлений. По сути 



Софистика 

 183

дела, во второй софистике античная культура завершила свое раз-
витие и занялась осмыслением его итогов. Деятели второй софис-
тики активно воздействовали на общественные процессы своего 
времени, занимали видные должности в администрации, входили в 
круг близких императорам лиц, занимались благотворительной 
деятельностью, сосредоточили в своих руках среднюю и высшую 
школу – важнейший инструмент формирования мировоззрения 
людей. Высокому положению софистов способствовала политика 
римских императоров, особенно династии Антонинов, и в частно-
сти – филэллина Адриана (117–138), выдвигавших самых образо-
ванных и способных греческих интеллектуалов на высшие госу-
дарственные должности. Среди литературных жанров, подверг-
шихся влиянию второй софистики, выделяют: исторический (вид-
нейшие представители Плутарх, Арриан, Дион Кассий); философ-
ствующей риторики (Герод, Аттик, Полемон); научно-
художественной прозы (Павсаний, Элиан, Диоген Лаэртский, 
Афиней); античного романа (Харитон, Лонг, Гелиодор); эпистоло-
графию (Алкифрон). Последний взлет софистики, которую иногда 
называют поздней или третьей софистикой, приходится на IV в. 
(Юлиан Отступник, Фемистий, Гимерий, Либаний). 

 
 

Примечание 
 

1 См.: Платон. Теэтет // Платон. Соч.: В 3 т. – М., 1970. – Т. 2. – С. 238. – 
(Plat. Theaet; 152 a). 
 
 



 

184 

 
 
 
 
 
 
 
 

Л.Н. Голубева 
 

КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКАЯ ПЕДАГОГИКА 
А.А. УХТОМСКОГО 

 
Аннотация. Автор рассматривает культурологическую педа-

гогику А.А. Ухтомского, его оригинальное учение о формирова-
нии человека, ориентации его сознания на освоение культурно-
исторических идеалов. 

Ключевые слова: культурологическая педагогика, учение о 
доминанте, педагогическая антропология, Заслуженный Собесед-
ник, Лицо Другого. 

Annotation. Culturological pedagogics by A.A. Ukhtomski is un-
der concern in the text, as well as his doctrine  on the human forming, 
his consciousness and cultural-historical ideals. 

Keywords: Culturological pedagogics, dominanta doctrine, peda-
gogical anthropology. 

 
А.А. Ухтомский (1875–1942) – выдающийся российский 

физиолог, создатель учения о доминанте как «функциональном 
органе» нервной системы человека, ответственном за мотивацию, 
познание, общение. Он выделял два уровня анализа доминант: 
1) уровень абстрактных, универсальных закономерностей высшей 
нервной деятельности организмов, 2) уровень человека как субъекта 
индивидуальной жизнедеятельности. Согласно А.А. Ухтомскому, в 
отличие от живых организмов, в формировании доминант у 
человека участвуют интегральные образы действительности, вклю-
чающие «реальность человеческих лиц», так как человек при-
обретает родовые качества через совместно-раздельную деятель-
ность и усвоение культуры человечества. Таким образом, еще 



Культурологическая педагогика А.А. Ухтомского  

 185

задолго до появления рукописи С.Л. Рубинштейна «Человек и 
мир», опубликованной лишь после его смерти (1969), 
А.А. Ухтомский поставил вопрос об экзистенциально-онтоло-
гических основаниях субъектности человека, его нравственной 
культуры, отношений к другим людям. А.А. Ухтомский был 
оппонентом И.П. Павлова. Он считал, что сведение человека к 
условным рефлексам – неоправданное упрощение, ибо поведение 
человека, в отличие от животного, не подчиняется закону 
гомеостаза (со-хранение стабильности в противовес возмущаю-
щим воздействиям среды). А.А. Ухтомский писал: «Громадное 
большинство утверждений И.П. Павлова представляют из себя 
биологизмы, ос-нованные на соображениях биологической 
целесообразности» (1, с. 317). Человек имеет волю к «переделке 
себя», а предпосылкой является природное в нем – 
физиологический субстрат, подчиняющийся закону доминанты, 
объясняющий активность, творчество, горение духа во имя 
возвышенных целей. Источник творчества и духовности – в самом 
человеке, ибо только он может овладеть течением физиологичес-
ких процессов, с тем чтобы через них предопределить свое 
поведение, восприятие, свой отсчет жизни. 

Трактовка доминанты как мотива позволила А.А. Ухтом-
скому выйти за пределы физиологии в область педагогической 
антропологии. Он открыл тот аспект, который не являлся 
предметом изучения специалистов по воспитанию: это – 
ответственность человека за формирование своего «физиологичес-
кого субстрата». В самом деле, А.А. Ухтомский открыл закон 
обоюдосторонней взаимозависимости моторики: жизненных задач 
и потребностей личности, с одной стороны, и характера, объема 
«рецепций» (восприятий) – с другой. «Это означает, что человек 
не пассивно воспринимает “сигналы” из среды, а осуществляет ряд 
воздействий в соответствии со своими доминантами». Таким 
образом, А.А. Ухтомский, трактуя человека как источник доми-
нантных (мотивационных) импульсов, вышел на проблему со-
циально-личностной перцепции – восприятия человеком «Лица 
Другого». Он рассматривает данную проблему как междисци-
плинарную и гуманитарную, имеющую отношение к синте-
тическому познанию природы человека. «Лицо Другого» – кате-
гория, связанная с онтологией человеческой бытийности. А.А. Ух-



Л.Н. Голубева 

 186 

томский писал: «В наше мышление вносится совершенно новая 
категория – “категория лица”, которая обычно игнорируется в 
системах логики, в теориях познания и в философских системах. 
Категория лица должна быть принята в качестве вполне 
самостоятельного и исключительного фактора опыта и жизни 
наравне с такими категориями, как “причина”, “бытие”, “единство 
и множество”, “цель”» (2, с. 398, с. 408). Соответственно, 
А.А. Ухтомский полагает, что в области изучения человека 
следует отказаться от «объективистских методов» со свойствен-
ными им абстракциями «субъект», «объект», которые используют 
психологи, представители традиционной педагогики. По его мне-
нию, открытие доминантной природы всех психических ново-
образований у человека позволяет объяснить душевный строй 
личности – концепции мира, «я». «Самостановление» человека он 
связывает с воспитанием и самовоспитанием «доминанты на лицо 
другого». В этом и состоит существо культурологической педа-
гогики А.А. Ухтомского. 

«Доминанта на Лицо Другого» связана с преобразованием 
уже имеющейся у человека системы доминант в направлении 
этического идеала соборного единения людей. Соответственно, 
человек приобретает качество «Заслуженного Собеседника» 
(термин принадлежит А.А. Ухтомскому). Перцепция «Заслу-
женного Собеседника» – новый метод в познании человека. Его 
феноменологическое описание он находит в произведениях 
М.М. Пришвина. А.А. Ухтомский писал: «Он (М. Пришвин. – 
Л.Г.) в писательстве – открыватель нового метода, заклю-
чающегося одновременно в растворении всего своего и в 
сосредоточении всего своего на другом» (3, с. 294). Данный метод 
близок феноменологической редукции в контексте феноменологии 
жизни, развиваемой А.-Т. Тименецки, когда бытийность человека 
не отделяется от витальных предпосылок и предполагает общение 
как творческий акт, диалог. В контексте учения А.-Т. Тименецки о 
душе «становление» человека трактуется как «онто-поэзия жизни» 
и в определении как бы «схватываются два фактора: энтеле-
хиальность как целесообразно действующая сила, которая содер-
жится в жизненном Логосе, и поэтизирующий принцип жизни, 
предполагающий осуществление духовного творческого проекта, 
саморазвития. Понятие “онто” выражает незаменимость, направ-



Культурологическая педагогика А.А. Ухтомского  

 187

ленность развития универсума. Метафора “поэзия жизни” – пере-
дает фактор индивидуализации, процессы чувств, психики, куль-
туры индивида» (4, с. 156–157). Параллели между двумя учениями 
очевидны – А.А. Ухтомский настаивал: «Человек должен стать 
художником собственной жизни, творцом, постоянным разру-
шителем и открывателем нового» (5, с. 172). Обращение же 
А.А. Ухтомского к области: «Я» – «Другой» объясняется привер-
женностью А.А. Ухтомского к традициям славянофильства. Как 
для А.С. Хомякова, братьев Киреевских, для него актуальна была 
проблема воспитания «внутренней соборности» индивидуальной 
личности, которая должна рассматривать себя как часть 
общественного целого, субстанционального «Мы». «Соборность 
понималась как особая среда и средство сохранности духовного 
начала в русском народе, путь формирования “цельной” личности, 
образованной и телесно, и душевно, и духовно. Под соборностью 
религиозные мыслители понимали, прежде всего, духовное 
единение индивидуумов на основе взаимной любви друг к другу и 
абсолютных всечеловеческих ценностей» (5, с. 63). В детстве 
А.А. Ухтомский воспитывался в традициях святоотеческой педа-
гогики, тяготел к старообрядчеству, следовал идеалу «монаха в 
миру», был кандидатом богословия. 

Но будучи естествоиспытателем, он отказался от мисти-
ческой трактовки «духовного “я” человека». Он считал, что «ду-
ховное “я”» нельзя противопоставлять эмпирическому, наличному 
«я» человека, пребывающему в мире образов и «реальности чело-
веческих лиц». В основе предложенной им в статье «Доминанта 
как фактор поведения» типологии личностей «Двойник», «Схо-
ласт», «Аутист», «Гиберфреник», «Заслуженный Собеседник» 
лежит принцип единства физиологического и психического, 
прояв-ляющегося в парадоксальности доминантных процессов. 
Лишь «Заслуженный Собеседник» – соборная личность, все 
остальные типы – «жертвы физиологического аутизма», т.е. 
патологических доминант, связанных с культивированием себя-
любия и эгоизма. 

Для каждого человека актуальна проблема двойника по 
причине свойств доминантных процессов способности к «самовоз-
горанию» при наличии «следа» в подсознании, подкрепления за 
счет расширения объема рецепций, но с блокированием реакций 



Л.Н. Голубева 

 188 

на случайные раздражители. Но человек в силах перебороть 
себялюбие. А.А. Ухтомский писал: «Освободиться от своего 
двойника – вот необыкновенно трудная, но и необходимейшая 
задача человека! В этом переломе внутри себя впервые открывает 
“лица” помимо себя и вносит в свою деятельность и понимание 
совершенно новую категорию лица, которое “никогда не может 
быть средством для меня, но всегда должно быть моей целью”» (3, 
с. 251–252). 

А.А. Ухтомский как преподаватель высшей школы, научный 
руководитель аспирантов не соглашался с технократизмом в 
обучении студентов. Он считал, что нельзя передавать знания без 
«пробуждения личности в ученике». Он полагал, что метанаучное 
понятие доминанты, найденный им «Закон Заслуженного 
Собеседника» представляют собой теоретическое обоснование 
связи природосообразности и культуросообразности в учебно-
воспитательном процессе. Из истории педагогики известно, что 
принципы природосообразности (Я. Коменский, Ж.-Ж. Руссо, 
М. Монтессори и их последователи) и культуросообразности 
образования (А. Дистервег) весьма противоречивым образом 
сочетались в воспитательных и педагогических системах, ибо 
считалось, что идея присвоения культуры утрачивает свой 
«рабочий смысл» в той сфере, где возникает задача «продол-
жения» генетических источников индивидуальности человека. 
В культуросообразной педагогике А.А. Ухтомского содержится 
новаторская трактовка учебно-воспитательного процесса: учебная 
деятельность должна включать в себя тренинг творческих, 
духовно-нравственных качеств личности в психофизиологическом 
плане, когда человек учится осуществлять контроль над своими 
доминантами, с тем чтобы освободиться от «Двойника», т.е. 
находить следы «физиологического аутизма» и зачатки доминант 
«Двойника» в пользу Верховной Доминанты нравственной жизни – 
доминанты на «Лицо Другого». По его мнению, элементами новой 
педагогики должны стать: 1) личный пример творчества жизни со 
стороны преподавателя, 2) «собеседование» как педагогическая 
форма общения, 3) гуманитаризация обучения, 4) культуросо-
образные технологии, 5) свобода. Он считал, что начинать надо с 
возделывания и просвещения души, учить культуре доминанты. 
Последнее предполагает особые приемы воздействия на весь 



Культурологическая педагогика А.А. Ухтомского  

 189

состав душевной жизни ученика. Он писал: «Требуются совер-
шенно специальные приемы для воспитания сердца человеческого 
и для возделывания его! Оно не прилагается caмo собою за 
устройством трамваев, подводных лодок и аэропланов! И это 
стратегия, ибо без него трамваи и все прочее служит умножению и 
обострению зла и плодов ненависти, хищения и т.п., т.е. ускорению 
распада мира, потери смысла в жизни» (5, c. 149–150). Па-фос 
данного высказывания направлен против этических последствий 
порока «двойничества» у человека. Первый из них – пoтре-
бительски-хищническое отношение к Природе, перерождающееся в 
технократизм как образ мышления, выводящий человека за скобки в 
создании наукоемких технологий, социальной инженерии. 

Проблема «пороков» двойничества для А.А. Ухтомского 
имела еще и культурологический аспект, кроме экологического. 
«Двойник» – не творческая личность, для него характерно «ижди-
венчество жизни», когда личность потребительски относится и к 
культурным ценностям, которые несут отпечаток личностей их 
творцов. А.А. Ухтомский писал: «Мы можем воспринимать лишь 
то и тех, к чему и к кому подготовлены наши доминанты, т.е. наше 
поведение. Бесценные вещи и бесценные области реального бытия 
проходят мимо наших ушей и наших глаз, если не подготовлены 
уши, чтобы слышать, и не подготовлены глаза, чтобы видеть... И в 
этом может быть величайшее его (человека. – Л.Г.) наказание! Тут 
зачатки аутизма, типичных кабинетных ученых, самозамкнутых 
философов, самодовольных натур» (3, с. 250). Главные идеи 
концепции «Заслуженного Собеседника» – «свободный выбор 
человека», идея абсолютной ответственности «перед близнахо-
дящимся человеком и перед накопленными человечеством куль-
турными ценностями». Вот почему человек должен подчиняться 
Космосу культуры. 

А.А. Ухтомский (1912) знакомил студентов и аспирантов с 
теоретической частью своей культурологической педагогики («За-
кон Заслуженного Собеседника», учение об этике лица в соборном 
единении в ходе совместно-раздельной деятельности, типология 
личностей по критерию доминирования тех или иных доминант в 
отношении «реальности человеческих лиц», фило-софия Любви к 
человеку, чьи идеи перекликаются с нравственным учением 
Л.Н. Толстого). Специальные дисциплины: физиология, биология 



Л.Н. Голубева 

 190 

и др., – преподавались им как бы с позиций принципов 
гуманизации и гуманитаризации, неизвестных для педагогики 
высшей школы того времени. Он применял прием: воссоздание 
культурологического ореола вокруг научных открытий, личностей 
ученых, жизненных реалий. Материалом по дисциплине 
«физиология человека и животных» служили история Российского 
государства в исторических портретах, история христианства, 
старообрядческие легенды о подвижниках Веры – Аввакуме, боя-
рыне Морозовой, произведения русской классической литературы: 
повести и романы Ф.М. Достоевского (повесть «Двойник», роман 
«Братья Карамазовы»), романы Л.Н. Толстого «Война и мир», 
«Анна Каренина». Таким образом, его педагогика была «право-
полушарной», ибо в ее центре стало сопереживание, сопрово-
ждаемое интеллектуальными эмоциями. Он полагал, что знания ни 
в коем случае нельзя преподавать в «препарированном» виде. К 
защитникам «левополушарной педагогики» обращено следующее 
высказывание: «Вы склонны принижать “субкортильное” и 
“эмоциональное” и думаете, что надо устремляться к тому, чтобы 
допускались только абстрактные и только кортикальные факторы 
и символы поведения. Но знайте, что можно прочесть всего 
Аристотеля и все комментарии к нему и ничего из этого не 
почерпнуть, пока мысли древности не вызвали субкортильного 
отзвука, не оживились живою эмоцией» (5, с. 154). 

Главной целью он считал обучение приемам культи-
вирования доминанты на «Лицо Другого». Поэтому он выработал 
особый тип педагогического общения – «собеседование», как 
разновидность духовного общения, когда смысл общению придает 
«соприкосновение» личностно-присвоенных ценностей учителя и 
ученика при ведущей роли учителя – проводника импульсов 
архетипов Совести, Добра, Любви. Он был против «формального 
шаблонирования», характерного для преподавателей с авто-
ритарным типом мышления. По мнению А.А. Ухтомского, слово 
учителя должно иметь уникальный смысл в ракурсе личностных 
запросов ученика. Таким образом, он настаивал на симметрии 
позиций ученика и учителя и недирективной роли учителя в обра-
зовании. Доминанту на «Лицо Другого» он считал системо-
образующей педагогического процесса. Каждый студент был для 
него «Заслуженным Собеседником», хотя и в идеализации, чьи 



Культурологическая педагогика А.А. Ухтомского  

 191

ожидания, интересы и внутренний мир следует учитывать в ходе 
таких традиционных форм работ, как лекция, семинар. Он писал: 
«Лекции – самоотчет о том, что наши зависимости – нелинейные 
зависимости. В аудитории я излагаю наши искания и анализ 
физиологических проблем с их точки зрения» (5, с. 157). Благодаря 
доминанте на «Лицо Другого» – студента – лекция не 
превращалась в монолог, а обретала подлинную диалектическую 
сущность. В своих выступлениях А.А. Ухтомский неоднократно 
подчеркивал, что его целью не является навязывание своего 
видения проблем, ситуаций, нравственных оценок тех или иных 
поступков людей. Вот почему он выделял как элемент своей 
педагогики свободу. 

Вслед за Л.Н. Толстым Д.А. Ухтомский считал, что лишение 
ученика свободы, т.е. не предоставление ему условий для 
поощрения самостоятельности, независимости в суждениях, 
здорового критицизма, – может привести к деформации 
нравственного развития студента. Свобода мышления – атрибут 
Заслуженного Собеседника, а рабство от собственных теорий и 
концепций – черта Схоласта и Двойника. Однако свободу надо 
было заслужить собственным трудом по культивированию 
доминанты на «Лицо Другого», которая и обеспечивает творческое 
отношение к жизни, а также дает опору в поисках гармоничного 
взгляда на мир. В самом деле, культурный постулат доминанты на 
«Лицо Другого» – философия Любви к человеку. Согласно 
А.А. Ухтомскому, любовь – императив соборной этики Общего 
Дела, о чем свидетельствуют его тезисы философии Любви: 
1) человек для меня – абсолютная ценность, 2) я, как Заслуженный 
Собеседник, помогаю ему раскрыться, развивая в нем доброе, 
положительное, 3) в моем отношении к Другому нет ни капли 
расчета, рационалистических соображений выгоды, элементов 
манипулирования его сознанием, 4) через «другого» я постигаю 
мир во всей ее полноте (5, с. 159). Цель философии Любви – 
облагородить человека, средство достижения – идеализация 
собеседника, т.е. наделение его положительными чертами. 
Материалом для выработки положительных черт является и 
культура, приобщаясь к которой личность постигает высокие идеи 
и красоту мыслей и чувств. 



Л.Н. Голубева 

 192 

А.А. Ухтомский предложил и схему формирования доми-
нанты на «Лицо Другого», которая должна лежать в основе само-
воспитания: 

самопознание – сферы: общение, труд, социальные 
отношения;  

коррекция – создание установки на «переделку своего 
поведения» и себя, вытеснение негативных доминант «Двойника»; 

упражнения – воспитание культуры и дисциплины мысли, 
эмоций, аффектов, страстей, инстинктов; 

реализация – творчество в труде, общении, социальных 
отношениях, в этике. 

Подведем итоги. Культурологическая педагогика А.А. Ух-
томского является оригинальным учением о формировании че-
ловека. Она ориентирована на «переделку» личностного сознания 
в плане освоения культурно-исторических идеалов Истины, Кра-
соты и Добра с учетом психофизиологических ресурсов личности. 
Ее отличает организованность, теоретическая обоснованность, 
структура воспитательных воздействий с целью выполнения 
сверхзадачи воспитания – культивирования доминанты на «Лицо 
Другого». 

 
Список литературы 

 
1. Рубинштейн С.С. Человек и мир. – М.: Наука, 1997. – 190 с. 
2. Ухтомский А.А. Собрание сочинений: В 6 т. – Л., 1950–1962. 
3. Пути в незнаемое. Писатели рассказывают о науке. – М.: Сов. писатель, 1973. – 

Сб. 10. – 480 с. 
4. Ухтомский А. Интуиция совести: Письма. Записные книжки. Заметки на по-

лях. – СПб.: Петербургский писатель, 1996. – 526 с. 
5. Философия. Феноменология. Образование / Куренкова Р.А., Плеханов Е.А., 

Рогачева Е.Ю., Тименецки А.Т. – Владимир: ВГПУ, 2000. – 180 с. 
6. Ан С.А., Голубева Л.Н. Педагогика как форма существования русской фило-

софии. – Барнаул: АКИПКРО, 1996. – 224 с. 
 



 

193 

АРХИВ ЭПОХИ  
 

 
 
 
 
 
 
 

С.А. Демидова 
 

В ПОИСКАХ ВЫХОДА ИЗ ОДИНОЧЕСТВА: 
ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНАЯ ПРОЗА Ж.-П. САРТРА 

 
Аннотация. В статье исследуется экзистенциальная проза 

Ж.-П. Сартра. Автор приходит к выводу о том, что открытые Сар-
тром экзистенциальные перспективы преодоления человеческого 
одиночества не только выражают существенные тенденции фило-
софии XX в., но и задают тон современным философским дискус-
сиям.  

Ключевые слова: экзистенциализм, экзистенциальная проза, 
одиночество, Ж.-П. Сартр. 

Annotation. This article explores the existential prose of J.-P. Sartre. 
The author comes to the conclusion, that Sartre's discovery of existential 
perspectives of overcomming human loneliness not only express signifi-
cant tendencies of philosophy of the XX century, but also set the tone 
of modern philosophical discussions. 

Keywords: existentialism, existential prose, loneliness, J.-P. Sartre. 
 
В философии XX в. центральной оказывается экзистенци-

альная проблематика человеческого бытия. В связи с этим особую 
актуальность и значимость приобретает проблема одиночества, так 
как «личность чувствует себя одновременно и подкидышем при-
роды, брошенным, подобно нежеланному ребенку, на произвол 
судьбы, и изгоем посреди шумного человеческого мира»1. Не слу-
чайно Н.А. Бердяев именно одиночество назвал одной из основ-
ных проблем философии человеческого существования как фило-
софии человеческой судьбы2. В философии французского экзи-



С.А. Демидова 

 194 

стенциализма такие экзистенциалы, как страх, тревога, отчаяние, 
тоска, надежда, свобода, ответственность, смерть становятся 
предметом философского, социального, психологического и худо-
жественного осмысления. Звеном, связывающим эти феномены 
человеческого бытия, является одиночество – экзистенциальная 
категория, выражающая самое существо человеческого положения 
в мире.  

В рамках своей экзистенциальной прозы Жан-Поль Сартр 
создает исследовательскую модель человеческого одиночества. 
Его литературные персонажи переживают одиночество различных 
типов, модусов, измерений: космическое, социальное, культурное, 
межличностное3. Формы и типы этого состояния, сконструирован-
ные философом, многообразны и противоречивы. Последнее свой-
ство проявляется прежде всего в том, что сартровские герои испы-
тывают две противоположные потребности: с одной стороны, это 
добровольное стремление к уединению, обособлению, а с другой – 
потребность в общении, желание избежать ситуации покинутости, 
разобщенности. Сартр «погружает» своих героев в ситуацию, по-
зволяющую смоделировать особого рода экзистенциальные со-
стояния: заброшенность, страх, тревогу, отчаяние, ужас, тошноту. 
Раскрытие природы экзистенциальных переживаний необходимо 
этому философу для определения основополагающих бытийных и 
ценностных параметров человеческого существования. При этом 
важно, что Сартр заостряет ситуацию одиночества героя для того, 
чтобы акцентировать внимание на принципиальной абсурдности и 
трагичности человеческого существования. 

Характерной чертой художественно-философских сочине-
ний Сартра является моноцентричный характер композиции, отно-
сительная несложность сюжетов, небольшое количество персона-
жей. Примечательно, что Сартр часто прибегает к повествованию 
от первого лица. Эта форма позволяет средствами художественно-
изобразительного языка в полной мере раскрыть внутренний мир 
персонажей, их мысли, чувства, переживания. М. Хайдеггер писал: 
«Язык есть дом Бытия. В жилище языка обитает человек. Мысли-
тели и поэты – хранители этого жилища»4. Различные модифика-
ции одиночества в определенной мере отражают личное миропо-
нимание философа. Однако читателю Сартра «не грозит» встреча с 
авторской оценкой того или иного образа5. Каждый его герой – 



В поисках выхода из одиночества 

 195

равноправный носитель своей и только своей правды, у него свой 
поиск путей преодоления одиночества и обретения смысла суще-
ствования.  

Ж.-П. Сартр показывает, что одиночество переживается че-
ловеком в контексте сложных и противоречивых взаимосвязей с 
окружающим миром. Для этого философ развертывает перед чита-
телем процесс постижения, а затем преломления мира вещей и 
людей в экзистенциальном сознании героев. Сартр рассматривает 
различные способы преодоления или компенсации одиночества 
как экзистенциального состояния: общение, дружбу, любовь, 
творчество. По-разному осмысляя эти условные по своей сути 
возможности, он приходит к выводу о том, что именно одиночест-
во является основой индивидуального бытия в абсурдном, бессмыс-
ленном мире. «И моя тоска, и моя бунтующая воинственность оди-
наково коренятся в этой чуждости мира»6, – пишет о себе Бердяев, 
и эти слова можно применить и к экзистенциальным героям Сар-
тра, которые ощущают себя один на один с миром, сделавшимся 
для них чуждым и неприютным. Как мы видим, обращение к про-
блеме одиночества – одно из «общих мест» философии ХХ в.  

Для иллюстрации вышесказанного обращусь к программно-
му роману Сартра «Тошнота» (1938). А. Мёрдок писала: «Что за 
книга “Тошнота”? Она кажется скорее нам поэмой или заклинани-
ем, нежели романом. <...> “Тошнота” – это философский миф»7. 
Художественно-философское творчество Сартра наглядно демон-
стрирует, что человеческое бытие может быть глубже прочувство-
вано, более точно зафиксировано именно при помощи средств об-
разного и предметного мышления. Сартр любил повторять: 
«В моем представлении я был создателем романов. <…> Я желал 
бы достичь бессмертия с помощью литературы, а философия лишь 
средство для этой цели»8. По мысли А. Камю, истинным способом 
познания мира являются образы, а не научные понятия или кон-
цепции: «Мы думаем и размышляем только образами»9. Отсюда 
его формула: «Если хочешь быть философом, пиши романы»10. 
Замечу, что Камю считал роман «завершением философии», ору-
дием «относительного и неисчерпаемого знания»: «Полноту ему 
[роману] придает именно философский подтекст, и роман оправ-
дывает, наконец, вариацию старой темы: малое знание удаляет от 
жизни, а многознание возвращает к ней»11. Таким образом, обле-



С.А. Демидова 

 196 

ченные в литературные формы философские антиномии оказыва-
ются наиболее адекватным средством для многогранного выраже-
ния «бытия человека в его отношении к миру». Именно поэтому 
философия использует эстетические возможности художественной 
прозы как аналитическое орудие познания духовного мира челове-
ка, его сущностных глубин.  

В «Тошноте» Сартр обращается к дневниковой форме пове-
ствования как наиболее подходящей для фиксации экзистенциаль-
ных по своей сути переживаний главного героя. Таким образом, 
художественное пространство романа становится пространством 
экзистенциального сознания героя, а история Антуана Рокантена 
приобретает черты философского иносказания, богатого метафо-
рами, символами, изобразительно-выразительными деталями. Ис-
пользуемый Сартром образный язык («текучий» и многозначный) 
оказывается необходимым инструментальным средством для вы-
ражения глубинных слоев экзистенциальной реальности – мира, 
представшего перед человеком в пограничных состояниях его су-
ществования. Камю отмечал, что «искусство Сартра именно в этом – 
прорисовывать детали, дотошно повторяя монотонное движение 
своих ничтожных созданий. Он мало что предлагает от себя – он 
описывает, терпеливо следуя за своими героями, подмечая лишь 
самые пустые их действия»12.  

Постижение феномена одиночества осуществляется Сартром 
в диалектической взаимосвязи двух модусов человеческого суще-
ствования – отчуждения и общности. Экзистенциальное осознание 
«неумолимой» абсурдности мира («ничто») порождает у сартров-
ского Антуана Рокантена тревогу, страх и тошноту – физиологиче-
ские знаки отчуждения. Однако «тошнота» – это еще и метафори-
чески охарактеризованное чувство, выражающее, по Левинасу, 
отвращение «к предприятию существования»13. Прозрение «ни-
что» приводит главного героя «Тошноты» к осознанию своего эк-
зистенциального одиночества и впоследствии к добровольной изо-
ляции от чужого и враждебного мира. Рокантен живет словно 
«взаперти», мучаясь от одиночества, и в то же время ревностно 
оберегая, желая его. Герой ищет возможность поговорить с кем-
нибудь, пока он в одиночестве еще окончательно не утратил чело-
веческий облик. Замечу, что для экзистенциалистов наиболее важ-
ным слоем человеческого существования является общение, пред-



В поисках выхода из одиночества 

 197

ставляющее возможность выхода из одиночества. По мысли 
М. Бубера, человек «ищет то, что не включено в мир, то есть ту 
одинокую, как и он, божественную форму бытия, с которой можно 
общаться. Не замечая мира, он стремится к ней»14. Осмысляя раз-
личные пути избавления от одиночества, Бердяев приходит к вы-
воду о том, что «истинное преодоление одиночества и достижение 
общения есть переход от “я” к “ты” в любви, в дружбе, а не к объ-
екту»15. Любая коммуникация так или иначе способна смягчить 
остроту переживания экзистенциального одиночества. 

Ж.-П. Сартр в начале романа указывает на вероятность пре-
одоления отчуждения в общении между людьми, в социализации. 
В конце «Тошноты» философ приходит к выводу о том, что оди-
ночество изначально является неотъемлемой составляющей чело-
веческого существования: «Маленький человек ерзает и вздыхает. 
Он совсем съежился в своем пальто, но время от времени выпрям-
ляется, обретая человеческий облик. У него тоже нет прошлого. 
Если хорошенько поискать, можно, конечно, найти у родственни-
ков, которые с ним больше не встречаются, фотографию какой-
нибудь свадьбы, на которой он присутствует в крахмальном во-
ротничке, рубашке с пластроном и с торчащими молодыми усика-
ми. От меня, наверно, не осталось и этого. Вот он опять на меня 
смотрит. Сейчас он со мной заговорит, я весь ощетинился. Ника-
кой симпатии мы друг к другу не чувствуем – просто мы похожи, в 
этом все дело. Он одинок, как я, но глубже погряз в своем одино-
честве. <…> Ну так в чем дело? Чего ему надо? Он должен пони-
мать: помочь мы ничем друг другу не можем. Люди семейные си-
дят по домам посреди своих воспоминаний. А мы, два беспамят-
ных обломка, – здесь. Если он сейчас встанет и обратится ко мне, я 
взорвусь»16. В коммуникации с «другим», даже с таким же одино-
ким, человек не только не преодолевает одиночества как чуждости 
миру, но и усугубляет его самоотчуждением.  

Ж.-П. Сартр задается вопросом принципиальной монологич-
ности человека. На страницах «Тошноты» он рисует большое ко-
личество по-разному одиноких, «лишних» людей. Его герои оди-
ноки как в жизни, так и в смерти. Причем в смерти одиноки еще 
больше, чем в жизни. «Я чувствовал такое отчаянное одиночество, – 
жаловался Самоучка Рокантену, – что хотел покончить с собой. 
Удержала меня мысль, что моя смерть не опечалит никого, никого 



С.А. Демидова 

 198 

на свете, и в смерти я окажусь еще более одиноким, чем в жиз-
ни»17. Одинокими являются не только Рокантен и Самоучка, но 
Анни, Люси, мсье Ахилл. Одинокими оказываются люди на ули-
цах. Их жизнь бессмысленна, ибо любое человеческое существо-
вание напоминает «неловкие усилия насекомого, опрокинутого на 
спину»18. «Стало быть, они как я, им тоже страшно?»19 – размыш-
ляет Рокантен. Одинокий человек вызывает «невыразимый» страх 
и отвращение своей непохожестью, инаковостью. Он «посторон-
ний» (Камю) в невольном одиночестве своем. «Когда мне было 
восемь лет и я играл в Люксембургском саду, был один такой че-
ловек, – вспоминает Рокантен, – он усаживался под навесом у ре-
шетки, выходящей на улицу Огюста Конта. Он не говорил ни сло-
ва, но время от времени вытягивал ногу и с испугом на нее смот-
рел. Эта нога была в ботинке, но другая в шлепанце. Сторож объ-
яснил моему дяде, что этот человек – бывший классный надзира-
тель. Его уволили в отставку, потому что он явился в классы зачи-
тывать отметки за четверть в зеленом фраке академика. Он внушал 
нам невыразимый ужас, потому что мы чувствовали, что он оди-
нок. Однажды он улыбнулся Роберу, издали протянув к нему руки, – 
Робер едва не лишился чувств. Этот тип внушал нам ужас не жал-
ким своим видом и не потому, что на шее у него был нарост, кото-
рый терся о край пристежного воротничка, а потому, что мы чув-
ствовали: в его голове шевелятся мысли краба или лангуста. И нас 
приводило в ужас, что мысли лангуста могут вращаться вокруг 
навеса, вокруг наших обручей, вокруг садовых кустов»20. Стоит 
человеку заговорить о своем одиночестве или попросить помощи, 
он тут же сталкивается с непониманием. «А попробуй взять одного 
из них за отвороты пальто и сказать ему: “Помоги мне!” – он по-
думает: “Это что еще за краб?” и удерет, оставив свое пальто в моих 
руках»21, – скептически отмечает Рокантен. Этим сильным по своей 
образности сравнением с крабом Сартр искусно демонстрирует всю 
пропасть, которая существует между его героем и людьми.  

Сам Рокантен, несмотря на приступы «тошноты», с состра-
данием относится к другим людям. Желая избавить уборщицу Лю-
си от сильного горя, он хочет увести ее на уютные розовые улицы, 
к людям, потому как «там нельзя страдать с такой силой»22. Поче-
му именно к людям? – можем спросить мы. Человеку, чтобы побо-
роть чувство одиночества, необходимо слиться с окружающим 



В поисках выхода из одиночества 

 199

миром, раствориться в нем. Рокантен и для себя ищет возможность 
хоть на миг влиться в празднично одетую гуляющую толпу: «На 
мгновенье я подумал: уж не полюблю ли я людей. Но в конце кон-
цов, это их воскресенье, не мое»23. Для человека, осознавшего всю 
«чудовищную бессмыслицу своего существования», нет праздни-
ков, ведь они созданы для обывателей, людей, ведущих совершен-
но «иной способ существования».  

Сартровский Рокантен всеми способами пытается найти вы-
ход из одиночества, но общество не желает ни понять, ни тем бо-
лее принять его. Тогда герой решительно рвет все связи с миром 
«других», где он «лишний». По Сартру, поскольку межличностные 
отношения изначально конфликтны, то не может быть и речи о 
какой-либо общности индивидов. В связи с этим необходимо при-
знать, что человек «не имеет никаких прав на других, а другие на 
него»24. Данный факт констатирует ключевая фраза сартровской 
пьесы «За закрытыми дверями»: «Ад – это другие»25. В «Тошноте» 
Сартр решительно развенчивает возможность спасения от одино-
чества философа-гуманиста Самоучки. Самоучка тешит себя абст-
рактным братством к абстрактным людям, а потому он записался в 
социалистическую партию, чтобы жить для «других». Добрый и 
наивный Самоучка любит людей «такими, какими они должны 
быть», любит всех людей, как братьев, поэтому не мыслит себя вне 
коллективной общности. Он, не верящий в Бога26, в немецком пле-
ну специально посещает мессы, чтобы пережить мистическое по 
своей сути чувство «причащения людей друг к другу»27. В интер-
претации Э. Фромма братская любовь оказывается сходной с рели-
гиозным чувством общности и сопричастности целому. Фромм 
полагает, что именно такая любовь открывает человеку пути к об-
щечеловеческой солидарности, поскольку ее основу составляет 
ощущение целостности с «другим», сходства в главном, в глубин-
ной общности28. Однако для Сартра коллектив есть пассивное бы-
тие человека, в нем индивид вынужден отказаться от авторства, 
свободы, самостоятельности, самовыражения. Свобода возможна 
только вне единения с «другими», вне коллектива, который пред-
полагает равенство.  

Однако как возможность избавления от состояния отчужде-
ния, царящего в мире смыслоутраты, Сартр рассматривает любовь 
к женщине. И хотя экзистенциальное одиночество изначально не-



С.А. Демидова 

 200 

преодолимо, в любви удается достичь хрупкого, трудноуловимого 
и невыразимого единства, которое не есть слияние, соединение в 
одно целое, а сопричастность чему-то общему, что возникает меж-
ду любящими друг друга людьми (Анни и Рокантен). В «Тошноте» 
любовь предстает как отношения двух духовно близких людей, 
независимых и полноценных личностей, совместно противостоя-
щих враждебному и абсурдному миру. Когда-то Рокантен и его 
возлюбленная Анни вместе преодолевали случайность, абсурд-
ность существования. Тогда избавление от одиночества им несли 
не только взаимность и совпадение интересов29, но и главным об-
разом «выигрышные ситуации» и «совершенные мгновения», 
творчески сконструированные Анни. «Выигрышные ситуации» – 
это «ситуации, обладавшие редкими, драгоценными особенностя-
ми»30. Их можно было превратить в «совершенные мгновения»: 
«Сначала надо оказаться в каких-то исключительных обстоятель-
ствах, а потом ощутить, что вносишь в них порядок. Если все эти 
условия соблюдены, мгновение становится совершенным. <…> 
Словом, это своего рода произведение искусства»31. Посредством 
игры Анни создавала мир фантазии, воображения, смысла. Она 
творила свою жизнь и жизнь любимого человека. Благодаря «со-
вершенным мгновениям» Анни и Рокантен сумели избежать «проек-
тов любви» («Бытие и ничто») и сохранили свои чувства в чистом, 
дистиллированном виде. Трактовка любви, данная Сартром в 
«Тошноте», созвучна мыслям Бердяева, определявшего любовь как 
«свободное художество», которое «есть творчество нового обще-
ния»32. Эти два мыслителя независимо друг от друга заключают, 
что любовь «требует творческого акта», в котором раскрывается 
«тайна человека»33.  

Ж.-П. Сартр показывает, что Анни не в силах избавить Ро-
кантена от одиночества. Она пришла к выводу о том, что «совер-
шенных мгновений» не существует. И «стала совершенно другим 
человеком», превратилась в «живого мертвеца». Теперь Анни жи-
вет воспоминаниями о прошлом, восстанавливая в памяти когда-то 
пережитые «совершенные мгновения». И Антуан, и Анни, утратив 
«одни и те же иллюзии», пришли «одними и теми же путями» к 
своей «тошноте». Их мысли и ощущения настолько удивительно 
созвучны, что Рокантену кажется, будто они никогда не расстава-
лись. Анни так же нуждается в Антуане: «Ты мне необходим: я 



В поисках выхода из одиночества 

 201

меняюсь, но ты, таков уговор, должен оставаться, каким был. Гля-
дя на тебя, я могу измерить, насколько изменилась я сама»34. Но 
эти одинокие люди, познавшие фундаментальную абсурдность 
бытия, не могут помочь друг другу обрести смысл существования, 
даже любя. «Что я могу ей ответить? – спрашивает себя Рокантен. – 
Разве я знаю, зачем мы живем? Я не отчаиваюсь, как она, потому 
что никаких особых надежд я не питал. Скорее я... удивлен жиз-
нью, которая дана мне ради – ради НИЧЕГО. <…> Стиснуть ее в 
объятиях... К чему? Что я могу для нее сделать? Она одинока, как 
и я»35. После встречи с Анни, закончившейся расставанием, Рокан-
тен признается себе, что он ощущал непреодолимую потребность в 
«другом»: «Только теперь я понял, как надеялся в разгар моих 
страхов, приступов тошноты, что меня спасет Анни»36, «Я слаб и 
одинок, я нуждаюсь в ней»37. Но «другой» принадлежит к катего-
рии «как если бы», и в любви он дает «мне бытие и тем самым 
владеет мною»38. По мнению Сартра, любовь «требует не упразд-
нения свободы Другого, но ее порабощения как свободы, то есть ее 
порабощения ею же самой»39. Камю, не видевший, как и Сартр, 
окончательного избавления от одиночества в любви, писал: «Если 
бы можно было довольствоваться любовью, все было бы слишком 
просто. Чем больше любят, тем прочнее утверждается абсурд»40. 

Рокантен надеялся с помощью Анни выйти за пределы сво-
его «я», найти опору вне себя, тем самым разорвав сковывающие 
его путы. Но его попытка преодолеть одиночество путем выхода к 
«другому» не увенчалась успехом. Он обрел абсолютную свободу 
и одиночество: «Я свободен: в моей жизни нет больше никакого 
смысла – все то, ради чего я пробовал жить, рухнуло, а ничего 
другого я придумать не могу. Я еще молод, у меня достаточно сил, 
чтобы начать сначала. Но что начать? <…> Мое прошлое умерло, 
маркиз де Рольбон умер, Анни вернулась только для того, чтобы 
отнять у меня всякую надежду. Я один на этой белой, окаймлен-
ной садами улице. Один – и свободен. Но эта свобода слегка на-
поминает смерть»41. Рокантен решил, что он по примеру Анни бу-
дет «жить как живой мертвец. Есть, спать. Спать, есть. Существо-
вать вяло, покорно, как деревья, как лужа, как красное сиденье 
трамвая»42. Разрушая иллюзию устранимости одиночества в мире 
абсурда, Сартр указывает на возможность бегства от «ничто» в 
творчество. Бердяев писал: «Сартр разнообразно талантливый че-



С.А. Демидова 

 202 

ловек, он философ, романист, драматург, журналист. Может быть, 
лучшая его книга – роман “La Nausee”, где уже поставлена тема о 
творчестве человека, как выходе из низменного и тошнотворного 
существования»43.  

По мысли Сартра, раз экзистенциальная личность «заброше-
на» в мир, одинока и лишена поддержки, она вынуждена заняться 
поисками смысла вне себя. И таким поиском является искусство: в 
«художестве человек живет вне себя, вне своей тяжести, тяжести 
жизни»44. Сартровские герои посредством воображения, фантазии 
пробуют бороться с состоянием внутренней пустоты и чудовищ-
ной бессмыслицей существующего. Анни играла в театре только 
потому, что на сцене имела возможность воплощать «совершен-
ные мгновения». Правда, ее никогда до конца не захватывала ис-
полняемая ею роль, так как «совершенное мгновение» не сущест-
вовало на самом деле ни для нее, ни для зрителей. Свое же спасе-
ние герой сартровской «Тошноты» связывает с литературным 
творчеством. Именно возможность свободно творить, а не просто 
описывать историческое прошлое (профессиональный историк 
Рокантен несколько лет безуспешно пытается создать жизнеопи-
сание авантюриста XVIII в. маркиза де Рольбона) дарит герою на-
дежду на оправдание своего существования: «Нет, книга должна 
быть в другом роде. В каком, я еще точно не знаю – но надо, чтобы 
за ее напечатанными словами, за ее страницами угадывалось то, 
что было бы не подвластно существованию, было бы над ним. 
Скажем, история, какая не может случиться, например сказка. Она 
должна быть прекрасной и твердой, как сталь, такой, чтобы люди 
устыдились своего существования»45. К написанию книги Рокан-
тена подтолкнула его любимая джазовая композиция, которая на 
время своего звучания дарила герою свободу от «тошноты». Явля-
ясь воплощением духовного бытия, вырывающего человека из 
границ времени и пространства, эта мелодия противостояла аб-
сурдности и бессмысленности существования: «ОНА не существу-
ет <...> она ЕСТЬ»46. Своим творчеством достигают освобождения 
автор мелодии и ее исполнительница, о которых часто думает Ро-
кантен: «Она поет. И вот уже двое спасены – еврей и негритянка. 
Спасены. Быть может, сами они считали себя безнадежно погиб-
шими, погрязшими в существовании»47. Фромм, указывая на то, 
что у жизни есть лишь один смысл – сама жизнь», отмечал: «Если 



В поисках выхода из одиночества 

 203

индивид реализует свое “я” в спонтанной активности и таким об-
разом связывает себя с миром, то он уже не одинок: индивид и ок-
ружающий мир становятся частями единого целого, он занимает 
свое законное место в этом мире, и поэтому исчезают сомнения 
относительно его самого и смысла жизни»48. 

По Сартру, существует два мира: мир реального, сущест-
вующего в пространстве и времени, и мир ирреального, сущест-
вующего вне пространства и времени, или мир искусства. Приме-
ром этой идеи может служить философское осмысление Сартром 
«Седьмой симфонии» Бетховена: «Она целиком вне реального. 
Она обладает своим собственным, а именно внутренним временем. 
<…> Она предстает собственной персоной, но как отсутствующая, 
как находящаяся вне сферы досягаемости. Я не могу как-либо по-
влиять на неё, изменить в ней хоть одну ноту или замедлить ее 
движение. <...> Она не просто находится вне времени и простран-
ства, как например сущности; она пребывает вне сферы реального, 
вне существования. Я слушаю ее вовсе не в реальности, а в вооб-
ражении»49. С помощью искусства человек может совершить про-
рыв из сферы материального, конечного, в сферу ирреального, ду-
ховного. Одно из основных положений своей философии Сартр 
сформулировал следующим образом: «Человек – не сумма того, что в 
нем есть, а совокупность того, чего в нем еще нет, чем он может 
стать»50. Творчество дарует человеку возможность обрести себя, но 
этот путь не приводит к единению с другими людьми. Только необъек-
тивированное существование, далекое от рационализма, способно, по 
мнению Сартра, преодолеть всеобщую абсурдность бытия.  

Таким образом, одиночество трактуется Ж.-П. Сартром как 
феномен человеческого бытия, имманентный человеческому су-
ществованию и в равной степени присущий каждой индивидуаль-
ной экзистенции. Как бы человек ни был вовлечен в переживание 
общности, он стремится разрушить ее, сохранить одиночество сво-
его «я». Рассматривая различные примеры общности людей, Сартр 
показывает, что солидарность с «другим» всегда поверхностна, 
иллюзорна, тогда как ощущение одиночества внутренне устойчи-
во, бытийно. Однако человек посредством искусства, которое все-
гда по своей сущности противоположно всеобщей бессмыслице 
бытия, может побороть одиночество и обрести смысл существова-
ния. Именно в творчестве способна потенциально реализоваться 



С.А. Демидова 

 204 

духовная природа человека. Замечу, что открытые Сартром экзи-
стенциальные перспективы преодоления человеческого одиноче-
ства не только выражают существенные тенденции философии 
XX в., но и задают тон современным философским дискуссиям.  

 
 

Примечания 
 

1 Бубер М. Проблема человека // Бубер М. Два образа веры. – М.: Респуб-
лика, 1995. – С. 228. 
2 См.: Бердяев Н. Я и мир объектов. Опыт философии одиночества и об-
щения. – Париж: Ymca-Press, 1934. – С. 116. 
3 См.: Садлер У.С., Джонсон Т.Б. Измерения одиночества // Лабиринты 
одиночества. – М.: Прогресс, 1982. – С. 31–33. 
4 Хайдеггер М. Время и бытие: Статьи и выступления / Сост., пер. с нем. и 
комм. В.В. Бибихина. – М.: Республика, 1993. – С. 192. 
5 Сартр настаивал на воздержании от оценочных суждений тогда, когда 
речь идет о человеке: «Но нельзя признать, чтобы о человеке мог судить 
человек. Экзистенциализм освобождает его от всех суждений подобного 
рода» (Сартр Ж.-П. Экзистенциализм – это гуманизм // Сумерки богов. 
Ф. Ницше, З. Фрейд, Э. Фромм, А. Камю, Ж.-П. Сартр. – М.: Издательство 
политической литературы, 1989. – С. 343). 
6 Бердяев Н. Самопознание (Опыт философской автобиографии). – Париж: 
Ymca-Press, 1949. – С. 69. 
7 Murdoch I. Sartre. Romantic rationalist. – London: Collins, 1971. – P. 19, 21. 
8 Beauvoir de S. La Cérémonie des adieux de l’Entretien avec Jean-Paul Sartre. – P.: 
Gallimard, 1981. – P. 201. 
9 Camus A. Carnets, (mai 1953 – février 1942). – P.: Gallimard, 1962. – P. 23. 
10 Там же. 
11 Camus A. Essais. – P.: Gallimard, 1965. – P. 179. 
12 Камю А. Миф о Сизифе // Камю А. Собр. соч.: В 5 т. / Вступ. ст. М. По-
повича; Коммент. А. Волкова. – Харьков: Фолио, 1998. – Т. 4. – С. 440. 
13 Левинас Э. От существования к существующему // Левинас Э. Избран-
ное. Тотальность и Бесконечное / Пер. И.С. Вдовиной, Б.В. Дубина. – М.; 
СПб.: Университетская книга, 2000. – С. 15. 
14 Бубер М. Проблема человека // Бубер М. Два образа веры. – М.: Респуб-
лика, 1995. – С. 200. 



В поисках выхода из одиночества 

 205

15 Бердяев Н. Я и мир объектов. Опыт философии одиночества и общения. – 
Париж: Ymca-Press, 1934. – С. 107–108. 
16 Сартр Ж.-П. Тошнота // Сартр Ж.-П. Стена: Избранные произведения. – 
М.: Политиздат, 1992. – С. 74. 
17 Там же. – С. 120. 
18 Там же. – С. 136. 
19 Там же. – С. 86. 
20 Там же. – С. 23–24. 
21 Там же.– С. 127. 
22 Там же.– С. 40. 
23 Там же. – С. 63. 
24 Там же. – С. 68. 
25 Сартр Ж.-П. За закрытыми дверями / Пер. Л. Каменской // Сартр Ж.-П. 
Грязными руками. – Харьков; М.: Фолио: АСТ, 1999. – С. 112. 
26 Мир Сартра – это абсурдный, бессмысленный мир без Бога, и в этом он 
сближается с ницшеанской идеей «смерти Бога». Сартр обличает христи-
анскую мораль, которая, возвеличивая Бога, умаляет человека: «Ты ви-
дишь эту пустоту над головой: то бог. Ты видишь щель в двери: то бог. Ты 
видишь дыру в земле: то бог. Бог есть молчание, бог есть отсутствие. Бог 
есть одиночество людское... Если есть бог, то человек ничто». (Сартр Ж.-П. 
Дьявол и Господь Бог // Сартр Ж.-П. Стена: Избранные произведения. – 
М.: Политиздат, 1992. – С. 358.) 
27 Сартр Ж.-П. Тошнота // Сартр Ж.-П. Стена: Избранные произведения. – 
М.: Политиздат, 1992. – С. 119. 
28 См.: Фромм Э. Искусство любить / Под. ред. Д.А. Леонтьева. – СПб.: 
Азбука-классика, 2007. – С. 118. 
29 См.: Мерло-Понти М. Феноменология восприятия. – СПб.: Ювента: 
Наука, 1999. – С. 481. 
30 Сартр Ж.-П. Тошнота // Сартр Ж.-П. Стена: Избранные произведения. – 
М.: Политиздат, 1992. – С. 148. 
31 Там же. – С. 149. 
32 Бердяев Н.А. Смысл творчества // Бердяев Н.А. Философия свободы. 
Смысл творчества. – М.: Правда, 1989. – С. 428, 473. 
33 Там же. – С. 435, 437. 
34 Сартр Ж.-П. Тошнота // Сартр Ж.-П. Стена: Избранные произведения. – 
М.: Политиздат, 1992. – С. 145. 
35 Там же. – С. 152. 
36 Там же. – С. 157. 



С.А. Демидова 

 206 

37 Там же. – С. 109. 
38 Сартр Ж.-П. Первичное отношение к другому: любовь, язык, мазохизм // 
Проблема человека в западной философии. – М.: Прогресс, 1988. – С. 207. 
39 Сартр Ж.-П. Бытие и Ничто. Опыт феноменологической онтологии / 
Пер. с фр., предисл., примеч. В.И. Колядко. – М.: Республика, 2000. – 
С. 416. 
40 Камю А. Миф о Сизифе // Камю А. Собр. соч.: В 5 т. / Вступ. ст. М. По-
повича; Коммент. А. Волкова. – Харьков: Фолио, 1998. – Т. 2. – С. 61. 
41 Сартр Ж.-П. Тошнота // Сартр Ж.-П. Стена: Избранные произведе-
ния. – М.: Политиздат, 1992. – С. 157.  
42 Там же. 
43 Бердяев Н.А. Сартр и судьба экзистенциализма // Бердяев Н.А. Истина и 
откровение. Пролегомены к критике Откровения / Сост. и посл. В.Г. Без-
носова; Примеч. Е.В. Бронниковой. – СПб.: РХГИ, 1996. – С. 296. 
44 Бердяев Н.А. Смысл творчества. – Париж: Ymca-Press, 1985. – С. 261. 
45 Сартр Ж.-П. Тошнота // Сартр Ж.-П. Стена: Избранные произведения. – 
М.: Политиздат, 1992. – С. 175. 
46 Там же. – С. 173. 
47 Там же. – С. 175. 
48 Фромм Э. Бегство от свободы / Пер. с англ. Г.Ф. Швейника, Г.А. Нович-
ковой. – М.: Академический Проект, 2007. – С. 224.  
49 Сартр Ж.-П. Воображаемое. Феноменологическая психология воображе-
ния / Пер. с франц. М. Бекетовой. – СПб.: Наука, 2001. – С. 314–315. 
50 Сартр Ж.-П. О романе «Шум и ярость» // Сартр Ж.-П. Ситуации / Сост. и 
предисл. С. Великовского. – М.: Ладомир, 1997. – С. 294. 
 
 



 

207 

 
 
 
 
 
 
 
 

Е.Н. Мотовникова 
 

ОДИНОЧЕСТВО МЫСЛИТЕЛЯ:  
КЛАССИКА ИЛИ МАРГИНАЛИЯ? 

(СЛУЧАЙ Н.Н. СТРАХОВА) 
 
Аннотация. В статье анализируется проблема одиночества 

как феномена интеллектуальной культуры в России 60–90-х годов 
XIX в., его предпосылки и проявление в судьбе писателя-
философа Н.Н. Страхова. На материале эпистолярного наследия 
мыслителя (прежде всего его переписки с Л.Н. Толстым и В.В. Ро-
зановым) исследуются формы осознания и разрешения проблемы 
одиночества как поиска выхода к собеседнику, читателю, ученику. 

Ключевые слова: мышление, одиночество, учительство, диалог. 
Annotation. The author of the article analyzes the problem of 

loneliness as a phenomenon of intellectual culture in Russia of 60–90 
years of XIX century, its background presuppositions and manifestation 
in the fate of the writer and philosopher N.N. Strakhov. The forms of 
understanding and solving the problem of loneliness as finding ‘inter-
locutor’, ‘reader’ or ‘student’ are especially studied in his correspon-
dence with Leo Tolstoy and Basil Rozanov. 

Keywords: thinking, loneliness, teaching, dialogue. 
 

Я жизни чувствую обиды и позор, 
Но в мыслях это всё приличный вид приемлет 
И сердца не мутит. И самый сердца крик 
Благопристойно тих и важен, как старик, 
Речам которого покорно юность внемлет. 

П.А. Кусков. Уединение1 



Е.Н. Мотовникова 

 208 

Одиночество бывает разным и в неоднородных сферах жиз-
ни человека может сказываться по-разному. Одинокий философ, 
роденовский мыслитель, склонившийся над рукописью, – образ 
скорее банальный, чем странный. Но если мы встречаем писателя, 
известного своим активным участием в социальных полемиках, 
философа, имеющего репутацию «вечного педагога»? Каковы ха-
рактер и необходимость этого одиночества? 

Николай Николаевич Страхов учился в столичных универ-
ситетах и поддерживал отношения с однокашниками; преподавал 
восемь лет в гимназии и выслужил чин действительного статского 
советника и пенсию в Императорской публичной библиотеке и 
Ученом комитете Министерства народного просвещения; был по-
стоянным автором и литературным сотрудником в нескольких 
журнальных редакциях Петербурга и Москвы; посещал музыкаль-
ные и художественные мероприятия, публичные лекции, «вторни-
ки Милюкова», «пятницы Полонского», принимал гостей на соб-
ственных «средах»; ездил за границу, неделями и месяцами гостил 
у родственников и друзей, вел обширную переписку… Скорее 
можно говорить о слишком широком круге интенсивного обще-
ния, в который был включен этот энциклопедист-книгочей – не зря 
Страхов признавался в письме, извиняясь за редкие и короткие 
ответы на пространные послания своего молодого адресата: 
«…Писать легко и быстро я не умею; продолжаю еще читать, т.е. 
учиться, и замышляю еще писать, т.е. обдумываю. Все это вместе 
так меня поглощает, что, несмотря на полное мое невежество в 
отношении к знакомым (я не плачу им визитов и ко многим вовсе 
не показываюсь), времени у меня нет»2. Проблема эта хорошо зна-
кома всем пишущим, истоки ее объективны и неустранимы, по-
этому Страхов пользовался здесь одной меркой в отношении себя 
и, например, своего великого друга, Л.Н. Толстого: «Л.Н. всегда 
бывает так поглощен своими мыслями, что все остальное кажется 
ему прах и суета. Он знает этот свой недостаток и сдерживает себя 
в отрицании. Но подумайте, какое великое достоинство эта нераз-
дельная преданность одной мысли, одному чувству»3. Сосредото-
ченность необходима безусловно, но тем не менее Страхов изви-
нялся и за себя, и за Толстого и говорил о поглощенности собой 
именно как о недостатке, потому что здесь речь идет об отноше-
ниях уже не просто с кругом людей знакомых, социальных «ближ-



Одиночество мыслителя: Классика или маргиналия? 

 209

них», но о самых близких, интимных привязанностях, отдаление 
от которых влечет личностно опасное интимное, эмоциональное 
одиночество. 

Сам Н.Н. Страхов был человеком отзывчивым, чутким и 
чувствительным, о чем мы знаем из его опубликованной перепис-
ки, и более всего – из переписки с Толстым. Особенно важны здесь 
бывшие не известными в 1914 г. и отсутствующие в издании под 
редакцией Модзалевского письма, впервые опубликованные в 
Полном собрании переписки Толстого и Страхова (2003)4. Письма 
эти, написанные в последние годы жизни, беспрецедентны для 
Н.Н. Страхова по откровенности и отвечают на многие вопросы и 
недоумения, порожденные пресловутой страховской «пленкой 
благоразумия» (В.В. Розанов). В письме 20 сентября 1891 г. Роза-
нов писал: «Много бы дал, чтобы увидать Вас, поговорить даже 
без определенной цели – de omni re scribili [об всем, что можно 
знать], – но подумаю, подумаю и успокоюсь на мысли, что Вы 
ведь так ко мне выразились в своих письмах. А все-таки как чело-
век и ум Вы как будто много недоговорили, много мыслей остави-
ли про себя»5. Очень о многом из «внутренней жизни» своего учи-
теля Василий Васильевич догадывался, но так и не получил пря-
мых откровенных признаний, в отличие от Толстого – ровесника и 
друга Страхова на протяжении четверти века. «Предполагаю, что 
“пленка благоразумия”, в которой Вы меня упрекаете в “Русск. 
Вестн.”, есть опечатка, хотя и не мешающая понять Ваш упрек»6, и 
в следующем письме прибавил: «Все-таки за указание моих недос-
татков я Вам благодарен – Вы правы, хотя я смотрю на дело не-
сколько иначе»,7 – вот и всё, что ответил Страхов Розанову, а по-
тому последний не имел возможности подкреплять свои интуиции 
насчет учителя документами искренности. Настоящий ответ полу-
тора месяцами раньше получил Л.Н. Толстой – и мы можем понять 
по этому единственному письму, как именно иначе смотрел Стра-
хов на вопрос о полноте высказывания себя «как человека и ума». 

«В первый же день, когда я вернулся домой, я прочитал в 
Р[усском] Вестнике за август статью Розанова об Мире как целом8 
и очень удивился, что встретил там как будто продолжение Ваших 
речей, бесценный Лев Николаевич. В конце статьи он укоряет ме-
ня в том, что я “не договариваю своих мыслей до конца”, что у ме-
ня “нежелание обнаружить самые заветные из своих убеждений 



Е.Н. Мотовникова 

 210 

перед толпою”. Затем он утверждает, что “быть непременно толь-
ко разумным, быть всегда правильным, размеренно добродетель-
ным – вовсе не есть для человека наилучшее”. (Очень дико выра-
жено!) И заканчивает так: “У г. Страхова есть, по-видимому, неко-
торое недоверие к своим читателям, и, желая влиять на них, говоря 
все, что могло бы наилучше образовать их ум и сердце, он не го-
ворит еще самого интересного, что они могли бы узнать от него. 
То, что вызывалось в давние годы необходимостью, потом стало 
уже привычкой. Но для читателя сочинений его, для понимающего 
их смысл и значительность, всегда останется печальным, что меж-
ду ним и множеством людей никогда не будет совершенно отбро-
шена разделяющая завеса, что некоторая пленка (!) благоразумия 
всегда будет удерживать и его и других на почтительном расстоя-
нии от того, к кому они и могли бы, и хотели бы быть гораздо 
ближе”. 

Не правда ли, что это сходится с Вашим советом – рассказы-
вать себя, выйти перед читателем без мундира и без орденов? 

Пленка благоразумия, я думаю, опечатка, но мысль совер-
шенно понятна. Об Вашем совете я прилежно думал и наконец 
сказал себе: Как странно! Они хотят, чтобы я перестал быть самим 
собою! Ведь моя объективность и есть выражение моего ума, моей 
натуры. Я не могу говорить о своих личных делах и вкусах; мне 
это стыдно, стыдно заниматься собою и занимать других своею 
личностью9. Мне кажется всегда, что это не может быть для дру-
гих занимательно, и потому я берусь за их дела, за их интересы, 
или рассуждаю об общих, объективных вопросах. Или еще иначе: 
у меня есть действительное расположение к скромности; я не счи-
таю себя, как Руссо или Достоевский, образцами людей – напро-
тив, я очень ясно вижу свою слабость и скудость, и потому высоко 
ценю всякую силу и способность других, а главное – ищу всегда 
общей мерки чувств и мыслей, а не увлекаюсь своими мгновенны-
ми расположениями, не считаю своих мнений и волнений за нор-
му, за пример и закон.  

Теперь возьмите все это вместе; мою стыдливость, деликат-
ность, скромность – ведь это моя душа, положительная сторона 
моего существа, которую я сам ценю и всячески стараюсь поддер-
живать. Если она выразилась в моих писаниях, то тем лучше – у 



Одиночество мыслителя: Классика или маргиналия? 

 211

меня, значит, есть настоящее своеобразие, определенная физионо-
мия и я готов радоваться упрекам Розанова. 

Но возьмем дело с другой стороны. С этими качествами свя-
зана скрытность, гордость, сухость, недоверие, отсутствие живых 
отношений к людям. Это оборотная сторона моей души и Вы знае-
те, как она связывается с лицевою стороною. Что же мне делать? 
Я подавляю эти недостатки сколько могу, стараюсь дать им наи-
лучший смысл, обратить в соответствующие им достоинства. 
Кроме того, всегда я жажду любви, доверия, нежности, но мое са-
молюбие и гордость меня коробят и отталкивают10. 

Самое интересное и важное в моей личной жизни есть, ко-
нечно, мои пороки и проступки, и то, как я с ними боролся и бо-
рюсь. С 1868 года я не знаю женщин и перестал пьянствовать, сле-
довательно, началась для меня не жизнь, а житие, как выражался 
Писемский. Я пришел тогда в страшное состояние, боялся сойти с 
ума, и потому бросил все свое распутство и решил оттерпеться, 
чтобы спасти свой ум. Было трудно, но я уперся и после многих 
лет почувствовал, что оправляюсь. Эта история моего самосохра-
нения, пожалуй, поучительна. Наши желания и наши чувства от 
нас не зависят; но не делать того, к чему побуждают нас наши чув-
ства и желания, мы всегда можем. Нужно бы написать об этом, но, 
если успею, то все-таки напишу вообще, а не стану рассказывать 
своих опытов... Рассказывать эту постоянную борьбу, иногда 
очень горькую и противную, я считаю вовсе не нужным, не нахо-
жу ее для самого себя занимательною. Зачем копаться в собствен-
ных извержениях?.. Все-таки лучше прятаться, когда у нас случа-
ется понос и рвота. Истинная наша жизнь совершается, когда мы 
вполне крепки и здоровы душою, и у меня бывают дни и часы та-
кого здоровья. У других и вся жизнь чистая, здоровая: таков был 
Н.Я. Данилевский. 

Вот мое объяснение, бесценный Лев Николаевич, самое ис-
креннее. Вы желаете, чтобы я снял мундир и ордена; но этот мун-
дир есть моя собственная кожа и я выскочить из нее не могу. Разве 
я не правдивый и добросовестный писатель? Когда пишу и не на-
хожу надлежащего слова или не вижу правильного развития мыс-
ли, я просто не могу писать, останавливаюсь. Поэтому я очень 
редко переправляю, и целые страницы пишу медленно, но без вся-
ких помарок. 



Е.Н. Мотовникова 

 212 

О, Боже мой! Все ведь можно преувеличивать, и свои досто-
инства, и свои недостатки, и свое самодовольство, и свое раская-
ние, и радость и муки. Я боюсь этой фальши. Я слишком раздра-
жителен и впечатлителен, и потому ищу всегда покоя и равнове-
сия. Я пропитан скептицизмом, и потому крепко держусь за ясные, 
твердые истины. А что я не высказываюсь до конца, то ведь пото-
му, что это гораздо труднее, чем полагают те, кто этого требует. 
Есть знаменитый пример – Платон; его разговоры не имеют окон-
чательных выводов. Главное дело в том, чтобы рассуждать, мыс-
лить; а поприще мысли мне всегда казалось безбрежным океаном. 

Но довольно, довольно! простите меня и скажите мне хоть 
несколько слов в ответ на эти признания. Нужно быть самим со-
бою – этого правила я всегда держался; но Вы – сердцевед и може-
те указать мне, где я прикидываюсь и ломаюсь»11. 

Чтобы закончить о «самом интересном», приведем еще ответ 
Н.Н. Страхова на вопрос о причинах его холостяцкой жизни в «ке-
лье монастырского библиотекаря» (Никольский): «Я не женился и 
не собирался жениться только потому, что дело мне казалось 
сложным, трудным, ответственным. Я всегда очень боялся вмеша-
тельства в чужую жизнь со своей стороны, и старался не брать на 
себя никаких обязательств, пугаясь того, что не могу выполнить их 
как следует. Боже мой! Какая уродливость, какая безжизненность! 
Вероятно, отец родил меня в минуту несчастного раздумья. Все 
мне представляется в отвлеченном виде, и потому сложным и 
трудным; чувство никогда не бывает настолько живо, чтобы ув-
лечь меня и порвать сеть мыслей»12. Подводя итоги жизни в свой 
последний год, Страхов многое высказал о себе честно и мужест-
венно, в стиле объективирующих констатаций, как будто речь шла 
не о самом себе, но с живым сожалением о том, чего уже нельзя 
изменить. 

Страхов прежде всего мыслитель, исповедующий аскетизм 
бытовой и душевный ради полноты и свободы творческой умст-
венной жизни. «Главное дело в том, чтобы рассуждать, мыслить», 
иметь время и силы для того, чтобы плыть – не барахтаться – в 
безбрежном океане мысли, от острова к острову, рассудительно, 
серьезно участвовать в вечном разговоре с бессмертными произ-
ведениями и их авторами. «…Сижу дома, один среди своих книг – 
свидетелей не исполненных замыслов и любознательности, пре-



Одиночество мыслителя: Классика или маргиналия? 

 213

вышающей меру моих сил. Не могу сказать, однако, чтобы дурно 
себя чувствовал»13, – пишет Страхов во время продолжительной 
болезни. Но мысль, выраженная в слове, сама по себе не одинока – 
она пришла в связи с чьим-то высказыванием, обдумывается в оп-
ределенном речевом контексте, «сфере разговора», и рано или 
поздно должна быть представлена кому-то для понимания, приня-
тия или оспоривания. 

Одна из наиболее заметных особенностей страховского 
письма – «необыкновенный дар цитат»14. Это не просто случайная 
особенность авторской индивидуальности, не следствие хорошей 
памяти или эстетического азарта коллекционера удачных форму-
лировок. Страхов был чрезвычайно чувствителен ко всяческой 
«воздушности», неопределенности, нетвердости понятий и рассу-
ждений, и, задавая всегда самые высокие планки требований к 
своим текстам, нашел надежный способ использовать укоренен-
ность мысли в языке для «заземления» смелых теоретических со-
ображений. «Когда-то меня мучило это легкое движение мыслей, – 
рассказывал он Розанову, видя в его работах тот же порок, – и я 
отделался от него тем, что стал искать опор в известных и неиз-
вестных писателях. Мысль знаменитого философа, или та, которая 
уже напечатана где-нибудь в газете, составляет уже факт, не может 
уже подвергнуться умолчанию, уничтожению, а подлежит обсуж-
дению. Вот почему я так люблю ссылаться на всякие книги, и го-
ворить не от себя, а чужими словами, сопоставляя и толкуя места 
какого-нибудь автора. Тогда я чувствую себя на твердой почве»15. 
В.В. Розанов в ответ предложил другую интерпретацию страхов-
ской «манеры говорить свои мысли чужими словами» – он увидел 
в этом не заботу мыслителя об устойчивости выражения мысли 
самой по себе, а заботу учителя-книжника о пользе для читателя, о 
том, «что думают и чувствуют люди и как они (в литературе) учат: 
“Вот это так и следует, это чрезвычайно хорошо, а вот это – со-
всем глупость, и злая глупость”, – слышится мне за всеми Вашими 
ссылками; это происходит из Вашего страстного желания, чтобы 
учили так, а не иначе; Вы стоите за толпой писателей и одному 
подставляете ко рту трубу, а другому закрываете рот и смотрите: 
“Ну что из этого выйдет, каков будет тот, кто слушает эту мно-
горечивую толпу”. И я думаю, что это так, по крайней мере ча-
стью»16. 



Е.Н. Мотовникова 

 214 

Весьма поучительна и примечательна в этом смысле история 
того, как Н.Н. Страхов читал и обсуждал со своими корреспонден-
тами книгу П.А. Бакунина «Основы веры и знания» (1886). 18 мая 
1888 г. Страхов сообщает Розанову о своей единственной встрече 
с автором книги, написанной «в хорошем и истинно философском 
духе»17: «Он мне сказал, что его книга дурно написана (что совер-
шенно справедливо), что он сам иногда не может добраться, ка-
кая мысль внушила ему слова и фразы, напечатанные в его книге». 
«Я себя испортил, – говорит он, – я писал для себя и позволял себе 
самые странные выражения своих мыслей»18. Сам Страхов всегда 
первоначально писал философские тексты в формате журнальной 
статьи и имел возможность очень быстро получить отклики своих 
постоянных читателей, показывавшие ему, где он допустил неяс-
ность, неточность, а где, наоборот, он заслужил «такую награду, 
что выше и быть не может»19 – благодарность Л.Н. Толстого: 
«Ваши книги и мысли, выраженные в них, много мне помогли в 
уяснении тех вопросов, к[оторыми] я занят теперь. Надеюсь, что я 
их не извергаю сырыми, а ассимилировал, и что вы мне скажете: 
на здоровье»20. 

Писатель не может быть, строго говоря, «одиноким», он все-
гда в разговоре, всегда социален. Вопрос следует уточнить: кто из 
окружения Н.Н. Страхова и в какой степени был ему близок как 
мыслителю? Такой подход отражен и в биографическом очерке 
одного из глубоких почитателей Страхова, Б.В. Никольского: 
«Личные отношения никогда не играли никакой роли в его сужде-
ниях, а скорее, наоборот, его умственные симпатии и антипатии 
обусловливали его личные отношения»21. Если с Д.И. Стахеевым 
Страхов не был близок интеллектуально, то и прожив в одной 
квартире 20 лет, они остались добрыми соседями, не более. Об 
оригинальном Ап.А. Григорьеве Никольский делает вывод, что 
«здесь была просто встреча на одинаковых выводах совершенно 
разнородных умов, шедших каждый своею дорогою…»22 А вот 
степень духовного и умственного родства с Н.Я. Данилевским бы-
ла у Страхова такой, что он записал в «биографических сведени-
ях»: «В 1885 г. умер Н.Я. Данилевский, и я стал собираться уми-
рать»23. Верность Страхова памяти Данилевского хрестоматийна: 
«Вот больше года я все работаю для памяти Н.Я. Данилевского; 
она мне очень дорога, но часто я и скучал над работою. Вопрос 



Одиночество мыслителя: Классика или маргиналия? 

 215

конечно важный и его непременно нужно поставить как следует. 
Но тут нет пищи для души, нет интересного для меня даже как на-
туралиста… Но память о нем согревает меня… не могу читать его 
книгу, не восхищаясь его ясным умом»24. Страхов был верен в 
дружбе тем, кто успевал покорить его талантом и серьезностью, 
очень был огорчен, когда «так походивший на нового гения»25 
Вл. Соловьёв оказался отвлеченно-религиозным и пустым писате-
лем. Сам же Н.Н. Страхов в конце жизни снискал уважение и ав-
торитет у консервативной молодежи розановского круга, возро-
дившей в нем надежды на новые стадии развития славянофиль-
ской философии и литературы. «Милые люди! – писал Страхов 
Розанову из Эмса летом 1893 г. – Удивительно приятно мне это 
расширение моих литературных знакомств. Нужно поддерживать 
друг друга и мыслью, и словом, и делом. Какие мечтания!..»26 И об 
этой же «колонии славянофилов» с радостью сообщал Толстому: 
«Какие умные, чистосердечные и скромные люди!.. Мне придется, 
кажется, больше всего внушать им всякое вольнодумство: они 
почти все с таким жаром отдаются консерватизму, с каким когда-
то нигилисты бросались в нигилизм. Во всяком случае кружок мой 
заметно изменился и оживился»27. 

Парадокс страховского интеллектуального одиночества в 
том, что, как отмечает В.А. Фатеев, он не встретил настоящего по-
нимания и поддержки среди тех, кто, казалось бы, должен был со-
ставить круг близких «своих». «Те люди, которые в свое время 
были рядом со Страховым – Достоевский, Константин Леонтьев, 
Владимир Соловьёв и другие философы идеалистического направ-
ления, – они-то казалось, были должны поддерживать, понимать 
друг друга. Может быть, в какой-то степени они друг друга и по-
нимали. Но поддержки там никакой не могло быть – слишком они 
были разными»28. Причины, которыми В.А. Фатеев пытается объяс-
нить «забвение Страхова» – суховатость, сдержанность, порой 
«суконность» языка, а главный недостаток – «общая расплывча-
тость идей, отсутствие какого-то единого стрежня»29. Причины эти 
неубедительны и недостаточны: стиль страховского письма – тема 
особая, но простота и сдержанность этому стилю не противоречат 
и не разрушают его, скорее, наоборот, создают; «расплывчато-
стью» же страховских идей часто называли и называют его недо-
говоренность, неокончательность выводов, объяснение которым 



Е.Н. Мотовникова 

 216 

уже приведено в письме выше – самые важные, трудные вопросы 
(а банальностями Страхов не занимался) просто не имеют оконча-
тельных однозначных ответов, и Страхов не считал нужным в та-
ких случаях формулировать искусственно некий сомнительный 
промежуточный результат или присоединяться к одной из конку-
рирующих точек зрения. «За ним “никто не шел”, да и трудно бы-
ло за ним идти, ибо он сам никуда не шел. Что же он делал?!! Он 
стоял около “вечных истин”, немногих в религии, немногих в фи-
лософии, немногих в искусстве, даже в публицистике – немногих, 
не у него (Страхова) – немногих, а в деле самом – немногих; и не 
отходил отсюда, и умолял других не отходить»30. По большому 
счету именно адекватного читателя, собеседника и оппонента не 
хватало Страхову, не случайно он писал И.С. Аксакову о редкости 
встречи понимающего собеседника31. Он был очень одинок в сво-
ей мыслительной работе. Политические «говоруны возненавидели 
мыслителя»32. Достоевский и Толстой творили свое, по мере соб-
ственного интереса обращаясь к Страхову; Соловьёв превратил 
серьезный разговор в шум и публичную полемику ради победы, 
прибегнув к откровенно нечестным, несерьезным приемам и улов-
кам (для себя Соловьёв создал круг учеников и почитателей из бо-
лее молодых). П.Е. Астафьев был решительным противником Тол-
стого и потому отдалялся от Страхова, несмотря на общую борьбу 
против Вл. Соловьёва, и общую любовь к А. Майкову, и общность 
в психологических взглядах. Они были слишком близки по возрас-
ту, и между ними было невозможно отношение авторитетного 
«старшего» с внимательно прислушивающимся «младшим», в 
лучшем случае должен был происходить диалог равных, но рав-
няться со Страховым не хотели, кто из ревности, кто из невозмож-
ности принятия его «учительского» тона… Во всяком случае, в 
этом поколении писателей заметно явное отсутствие предпосылок 
открытости, доверия; так же точно и сам Страхов был несправед-
ливо закрыт для многих своих ровесников-современников и не хо-
тел присоединяться по убеждениям ни к какому «направлению» 
после распада своей компании «почвенников». Н.Я. Данилевский 
был так любим Страховым, наверное, именно за то, что был на-
стоящий равный, прямой и открытый, диалогический «другой», 
счастливейший собеседник, но он рано умер. К.Н. Леонтьев – эс-
тет-аристократ, резкий и недоверчивый, психологически не потер-



Одиночество мыслителя: Классика или маргиналия? 

 217

пел страховской осторожности («хитрости» или «фальши», как он 
это называл)… Все равные Страхову по силе ума уходили в сторо-
ну «на самом интересном месте» разговора. А в одиночку к истине 
брести очень сложно, трудно быть и пропонентом, и оппонентом в 
равной степени, не производя впечатления лукавой изворотливо-
сти и отсутствия твердой позиции. 

Глубокий, трезвый и скептический рационализм Страхова 
обрекал его на одиночество именно в качестве мыслителя. «Отчу-
жденность теоретического ума», «глубокое внутреннее одиночест-
во, способность ко всякому предмету или явлению, к лицу, народу 
или истории, становиться лишь в отношение наблюдателя или 
мыслителя – есть невольное последствие этого проступка против 
собственной души, есть неизбежная кара за нарушение гармонии в 
ее развитии»33. Настоящий великий философ не может избежать 
этого страдания отъединенности от мира живого, подвижного, 
единичного противоположно направленным устремлением в глу-
бины самосознания, развитием внутренней жизни в ущерб внеш-
ним отношениям. «Русская национальная философия возникла и 
вызревала – как все творческое, все великое – в глубочайшем уе-
динении человеческого духа, проникала в самую тайну этого уе-
динения»34. «Логика такого служения – трагична»35, но без жертвы 
нет ни служения, ни любви. Преодоление трагизма одиночества 
совершается любовью – во времени. «…Любовь означает страст-
ное стремление выйти из своей самостоятельности и уплату неко-
торой цены за это освобождение из тюрьмы нашего времени, по-
скольку мы признаем свою солидарность с теми, кто добавляет 
нам недостающие времена. Следовательно, всякое настоящее яв-
ляется пересечением, по крайней мере, двух отдельно взятых вре-
мен, превращающим их в некоторое совместное время, которое 
можно выразить словом… Благодаря любви те, кто разделен во 
времени, становятся друг для друга настоящим»36. «Любовь созда-
ет настоящее, включающее в себя обоих – и учителя, и ученика»37. 
Эта спасительная любовь пришла к Н.Н. Страхову в лице его уче-
ника В.В. Розанова. 

В кругу современников, сложившихся личностей, нелегко 
определившихся каждый в своей «самости», дорожащих своей са-
мостоятельностью и независимостью, легче всего найти оппонен-
тов. Авторитетное же обращение возможно к юношам, к более мо-



Е.Н. Мотовникова 

 218 

лодому, к «будущему», кто может восхититься без ущерба для са-
молюбия, оценить и принять опыт старшего как более весомый, 
чем свои младые фантазии, воспринять этот опыт, понятный по 
сходству мироощущения, важный и нужный для развития лично-
сти – развития идей учителя и своих собственных, уходящих впе-
ред, не конкурирующих с учительскими, короче говоря, обраще-
ние учителя к ученику. Розанов смог угадать и значение времени, 
и значение ученичества в своих отношениях со Страховым, мно-
голетнее уединение которого было так щедро вознаграждено под 
старость. Уже в самом первом письме к Страхову он писал: «Ваша 
нравственная личность стала несказанно дорога для меня, и то, что 
Вы, столь любящий науку, столь тревожащийся за наш народ и за 
текущую действительность, все еще остаетесь одиноким в нашей 
литературе (vox clamantis in deserto), внушало мне какое-то сме-
шанное чувство любви и жалости к Вам… Вы столько любили и 
любите, а Вам отвечают равнодушием. И вот мне хотелось сказать 
Вам, что не так одиноки Вы, как можете думать, и что никакая 
любовь не проходит и здесь, на земле, напрасно… Вы просто не 
вовремя родились, вы по рождению человек 60-х годов, а по духу 
80–90–100-х38… Я хотел сказать Вам, что все Ваши мысли считаю 
истинными, Ваше душевное настроение есть и мое душевное на-
строение, Ваше отношение к окружающей жизни, к нашей науке и 
литературе мне дорого и близко, разница между нами та, что Вы 
уже на краю могилы, а я еще молод... Простите за нескромность. 
Но ведь я Вам пишу как человеку, с которым я сошелся мыслью и 
чувством и который мне дороже и ближе, чем физически близкие 
люди. Мысль, что я Ваш ученик, никогда не оставит меня…»39 

Читая переписку учителя и ученика, Н.Н. Страхова и 
В.В. Розанова, нельзя не заметить постоянной взаимной критики, 
порой размолвок и обид, недоразумений и недопонимания, в том 
числе и в позднейших (1913 года) комментариях В.В. Розанова к 
письмам Н.Н. Страхова – «всё как у людей» – но целое этой друж-
бы впечатляет, между прочим, крайней серьезностью и значитель-
ностью того главного, что объединило, по-видимому, несхожих во 
всем писателей. Мне видится главным пунктом схождения Стра-
хова и Розанова в понимании жизни их конгениальный взгляд на 
просвещение, на задачи и смысл педагогики национальной школы, 
на развитие личности ученика и народного сознания. «В формуле 



Одиночество мыслителя: Классика или маргиналия? 

 219

“БУДЕМ САМИ СОБОЙ” (в параллель древнему “познай самого 
себя”) – формула всего славянофильства, формула всего нашего 
исторического утверждения как идеала в будущем и отрицания как 
осуждения в прошедшем и настоящем. Это простой и дивный за-
вет…»40 – писал Розанов Страхову под впечатлением от прочтения 
его статьи «Наша культура и всемирное единство». Постоянная 
работа над собой, выработка настоящей культуры мышления, ис-
следования, поиск и защита вечных истин и органическое развитие 
собственных задатков и талантов – вот чему учился сам и готов 
был передать следующим поколениям ученик Н.Н. Страхова. «Но 
только стойте крепко на своих ногах, а не то все будет ни к че-
му»41. Как видим, в этом уроке отсутствует робость или угроза 
одиночества, не звучит никакого призыва под «знамена» или ука-
зания «направления» движения. У каждого есть только свой, един-
ственный и одинокий путь к истине. Как бы и нам научиться дер-
жаться культурной (не дикой) самобытности в понятиях и в мыш-
лении, как передать молодым серьезность и устойчивость перед 
соблазнами века, в электронно-информационном сумбуре пустых 
фраз? «Читайте Страхова!» (В.В. Розанов). «Читайте Розанова!» 
(М.М. Бахтин). 

 
 

Примечания 
 

1 Кусков П.А. Стихотворения. [Электронный ресурс]. – Режим доступа: 
http://az.lib.ru/k/kuskow_p_a/text_0030.shtml  
2 Письмо Н.Н. Страхова В.В. Розанову от 30 января 1891 г. // Розанов В.В. 
Собрание сочинений. Литературные изгнанники: Н.Н. Страхов. 
К.Н. Леонтьев / Под общ. ред. А.Н. Николюкина. – М.: Республика, 2001. – 
С. 76–77. Комментарий В.В. Розанова к этому письму от 1913 г.: «Вообще 
человек с сосредоточенною деятельностью, или с каким-нибудь “удав-
шимся” призванием, идущим на общую пользу, и должен быть эгоистом. 
Это эгоизм не к “я”, а к “нужно всем”. Поэтому, кроме интимного и пре-
красного, чем питается душа, чем “сам живу”, все должно и вправе быть 
оставлено…» (Курсив автора. – Е.М.) – Там же. – С. 77. Ср.: «Как-то раз 
беседуя с ним, пишущий эти строки жаловался Страхову, что необходи-
мость заставляет писать и тратить время, которое так хотелось бы посвя-
тить на то, чтобы самому учиться, самому восполнять свое образование, 



Е.Н. Мотовникова 

 220 

себе самому выяснять свои внутренние вопросы, на то, чтобы возвещать с 
крыш и минаретов о том, что для себя самого и решено и ясно. В возник-
шем по этому поводу разговоре Страхов между прочим с улыбкой заме-
тил, что ведь “в этом, если хотите, и вся т р а г е ди я  всей моей жизни”». – 
Никольский Б.В. Н.Н. Страхов, критико-биографический очерк. – СПб., 
1896. – С. 40. 
3 Письмо Н.Н. Страхова В.В. Розанову от 26 августа 1890 г. // Розанов В.В. 
Литературные изгнанники: Н.Н. Страхов. К.Н. Леонтьев. Там же. – С. 63. 
4 См.: Л.Н.Толстой – Н.Н. Страхов: полное собрание переписки: В 2 т. / 
Сост.: Л.Д. Громова, Т.Г. Никифорова; Ред. А.А. Донсков. – М.: Государ-
ственный музей Л.Н.Толстого; Ottawa, 2003. – Т. 1. – 488 с.; Т. 2. – 1080 с. 
5 Розанов В.В. Литературные изгнанники: Н.Н. Страхов. К.Н. Леонтьев // 
Там же. – С. 276. 
6 Розанову 7 октября 1892 г. // Розанов В.В. Литературные изгнанники: 
Н.Н. Страхов. К.Н. Леонтьев. Там же. – С. 110.  
7 Розанову 25 октября 1892 г. // Там же. – С. 112. Б.В. Никольский неза-
долго до смерти уговорил Н.Н. Страхова написать автобиографические 
заметки, которые бы дополняли сведения, содержащиеся в «Воспомина-
ниях о Федоре Михайловиче Достоевском», к которым Страхов обычно 
отсылал, когда его просили рассказать о себе. Заметки, конечно, вышли 
очень сдержанными и скрытными: «Внутренняя моя жизнь, т.е. мои грехи, 
покаяния, радости и горести, всегда казалась мне очень трудным предме-
том (каким тоном ее писать?) и едва ли стоящим того труда, который 
нужно бы на нее положить». Никольский Б.В. Н.Н. Страхов, критико-
биографический очерк. – С. 49. 
8 Розанов В.В. Идея рационального естествознания // Литературные из-
гнанники. – СПб., 1913. – Т. 1. – С. 65–106. 
9 «Есть великий недостаток во всяком виде общественности, где люди яв-
ляются более “прибранными”, нежели как бывают обыкновенно, но и вме-
сте – неизмеримо более чуждыми друг другу, чем как могли бы стать, чем 
есть на самом деле». Розанов В.В. Идея рационального естествознания // 
Там же. – С. 105. 
10 В обобщенном виде Страхов высказал эту свою точку зрения публично 
в «Воспоминаниях о Федоре Михайловиче Достоевском», с которым про-
должал сотрудничать и встречаться, когда близость и взаимное доверие 
уже были утрачены. «Близость между людьми вообще зависит от их нату-
ры и при самых благоприятных условиях не переходит известной меры. 
Каждый из нас как будто проводит вокруг себя черту, за которую никого 



Одиночество мыслителя: Классика или маргиналия? 

 221

не допускает, или – лучше – не может никого допустить». См.: Стра-
хов Н.Н. Воспоминания о Федоре Михайловиче Достоевском. [Электрон-
ный ресурс]. – Режим доступа: http://az.lib.ru/d/dostoewskij_ 
f_m/text_0580.shtml  
11 Страхов – Толстому 24 августа 1892 г. // Л.Н. Толстой – Н.Н. Страхов: 
полн. собр. переписки. – Т. 2. – С. 909–912. Письмо приводится с незначи-
тельными сокращениями, поскольку является важным для развенчания 
исторических слухов и сплетен о якобы «фальшивой», «клеветнической» 
натуре Н.Н. Страхова (см., напр., статью о нем в Википедии, обновленную 
23 июля 2011 г.). 
12 Страхов – Толстому 2 мая 1895 г. // Л.Н. Толстой – Н.Н. Страхов: полн. 
собр. переписки. – Т. 2. – С. 994. Страхов очень любил семейную жизнь 
своих друзей и знакомых, интересовался отношениями, событиями, рас-
сказывал и расспрашивал в письмах. Очень трогательно его письмо Тол-
стому из Киева, последней прощальной поездки к родне: «…Белгород ме-
ня порадовал. Племянница, очень некрасивая, но большая умница и бла-
городная душа, вышла замуж за очень красивого, умного и доброго чело-
века, которого я просто полюбил за эти два дня. Случилось так, что как 
раз за час перед моим отъездом у них родился сын... Все это так волновало 
меня и так обрадовал благополучный конец, что сказать не могу. Это их 
второй ребенок и будет называться Николай Николаич... Дети – большое 
счастье... Смерть уже подходит близко, и потому невольно я вглядываюсь 
в новую жизнь, которая пробивается со всех сторон». Страхов – Толстому 
22 августа 1895 г. // Л.Н. Толстой – Н.Н. Страхов: полн. собр. переписки. – 
Т. 2. – С. 1013–1014. 
13 Розанову 22 января 1893 г. // Розанов В.В. Литературные изгнанники: 
Н.Н. Страхов. К.Н. Леонтьев / Под общ. ред. А.Н. Николюкина. – М.: Рес-
публика, 2001. – С. 116. 
14 Розанов – Страхову 4 февраля 1891 г. // Там же. – С. 252. 
15 Страхов – Розанову 29 апреля 1888 г. // Там же. – С. 12. 
16 Розанов – Страхову 25 ноября 1888 г. // Там же. – С. 184–185. (Курсив 
автора.) 
17 Страхов – Розанову 27 января 1888 г. // Там же. – С. 8. 
18 Там же. – С. 14. (Курсив мой. – Е.М.) 
19 Страхов – Толстому 4 июня 1887 г. // Переписка Л.Н. Толстого с 
Н.Н. Страховым, 1870–1894 // Толстовский музей / С предисл. и примеч. 
Б.Л. Модзалевского. – СПб: Изд. Об-ва Толст. музея, 1914. – Т. 2. – С. 353. 



Е.Н. Мотовникова 

 222 

20 Толстой – Страхову. 20 мая 1887 г. // Толстой Л.Н. Полное собрание со-
чинений: В 90 т. – М.: Гос. Изд-во худож лит-ры, 1953. – Т. 64. – С.48–49. 
21 Никольский Б.В. Н.Н. Страхов, критико-биографический очерк. – С. 39. 
22 Там же. – С. 54. 
23 Там же. – С. 48. Ср.: в письме к Л.Н. Толстому от 8 декабря 1885 г. 
«Ужасно меня поразила смерть Н.Я. Данилевского. Я был тогда слегка 
болен, и с удивительной ясностью почувствовал ничтожество жизни… 
Сошло на меня спокойствие, которое стало наконец открывать мне новый, 
лучший взгляд на вещи. И пожелал я, чтобы оно навсегда у меня осталось, 
и с горем чувствую, что уходит оно, по мере возвращения здоровья и бес-
памятства, в котором мы всегда живем. Могила подходила ко мне близко, 
была у самых ног; а теперь я опять вижу ее далеко в тумане. Нет, напрасно 
люди жалуются на горести, когда так легко забывают уроки этих горестей 
и возвращаются к своим пакостям» // Переписка Л.Н. Толстого с 
Н.Н. Страховым, 1870–1894. – С. 328. 
24 Страхов – Толстому 5 ноября 1887 г. // Переписка Л.Н. Толстого с 
Н.Н. Страховым, 1870–1894. – С. 361. 
25 Страхов – Толстому 28 июня 1895 г. // Л.Н. Толстой – Н.Н. Страхов: 
полн. собр. переписки. – Т. 2. – С. 1011. 
26 «Какие мечтания! Люди заняты каждый своими мыслями и своими пла-
нами, и так трудно сходятся и в мыслях, и в характерах!» – Розанову 4 
июля (16) 1893 г. // Розанов В.В. Литературные изгнанники: Н.Н. Страхов. 
К.Н. Леонтьев. Указ. соч. – С. 125–126. 
27 Страхов – Толстому 29 июня 1893 г. // Переписка Л.Н. Толстого с 
Н.Н. Страховым, 1870–1894. – С. 443–444. 
28 Фатеев В.А. О жизни и мировоззрении Н.Н. Страхова. Выступление. 
«РУССКАЯ МЫСЛЬ»: Историко-методологический семинар в РХГА 27 
ноября 2009 г.: [Электронный ресурс]. – Режим доступа: 
http://www.rchgi.spb.ru/science/sience_research/seminar_russian_philosophy/st
enogramms/strakhov.php  
29 Там же.  
30 Розанов В.В. Н.Н. Страхов. Его личность и деятельность. Предисловие // 
Розанов В.В. Литературные изгнанники. – СПб., 1913. – Т. 1. – С. X–XI. 
31 Страхов – Аксакову 12 декабря 1884 г.: «…Так мало случаев сообщить 
свои мысли кому-нибудь разумеющему!» // И.С. Аксаков – Н.Н. Страхов: 
Переписка / Переписку сост. М.И. Щербакова. Группа славянских иссле-
дований при Оттавском университете и ИМЛИ им. А.М. Горького РАН. – 
Оттава; Квебек, 2007. – С. 119. 



Одиночество мыслителя: Классика или маргиналия? 

 223

32 Розанов В.В. Примечание 2 к письму Страхова от 23 февраля 1893 г. // 
Литературные изгнанники: Н.Н. Страхов. К.Н. Леонтьев. Указ. соч. – 
С. 120. 
33 Розанов В.В. О борьбе с Западом – в связи с литературною деятельно-
стью одного из славянофилов // Розанов В.В. Литературные изгнанники. – 
СПб., 1913. – Т.1. – С. 51. 
34 Ильин Н.П. Трагедия русской философии. – М.: Айрис-пресс, 2008. – 
С. 59. 
35 Ильин Н.П. Трагедия русской философии: [Электронный ресурс]. – Ре-
жим доступа: http://www.hrono.ru/statii/2005/ilin_moskvam.html 
36 Розеншток-Хюсси О. Рабочие учат слишком мало, а учителя слишком 
много: Разгадка Августином загадки времени // Розеншток-Хюсси О. Из-
бранное: Язык рода человеческого. – М.; СПб: Университетская книга, 
2000. – С. 61–62. 
37 Там же. – С. 60. 
38 Интересно, что Б.В. Никольский иначе обозначил несовременность 
Н.Н. Страхова: «…Страхов не был современником своего века… Его доб-
росовестное, пытливое отношение к жизни и науке является теперь чуть 
ли не наивностью; но эта наивность и есть та самобытность, которая вос-
хищает нас в характерах и умах древности, и которой мы сами так неуло-
вимо лишились». Никольский Б.В. Н.Н. Страхов, критико-биографический 
очерк. – СПб., 1896. – С. 8. 
39 Страхову 22 января 1888 г. // Розанов В.В. Литературные изгнанники: 
Н.Н. Страхов, К.Н. Леонтьев. Указ. соч. – С. 145–146. См. также в письме, 
датированном приблизительно концом декабря 1889 г.: «Удивительна во-
обще наша связь с Вами, возникшая исключительно из чтения книг и 
ставшая такою прочною, продолжительною, полною интимности. Это 
может родиться только тогда, когда в книги действительно перелита 
жизнь писателя, его индивидуальное, его ни с кем и ни с чем не смеши-
вающееся я». Там же. – С. 227. (Курсив автора.) См. также гипотезу Роза-
нова о «духе разных генераций» как источнике и причине непонимания 
его текстов ровесниками Страхова в примечании 1913 г. – Там же. – С. 70. 
40 Страхову <после 19 июня 1888 г.>. – Там же. – С. 174. 
41 Розанову 11 мая 1892 г. – Там же. – С. 109. 
 



 

224 

РЕЦЕНЗИИ 
 

 
 
 
 
 
 
 

И.А. Осиновская 
 

С АНТИНОМИЧЕСКИМ ПРИВКУСОМ∗ 
 
Аннотация. Автор анализирует взаимосвязь философских 

взглядов И. Канта и Ф. Достоевского, рассматривая книгу Е. Чер-
касовой «Достоевский и Кант». 

Ключевые слова: сердце, общество, личность, Кант, Достоев-
ский.  

Annotation. The author analyses connections in the philosophical 
vews of I.Kant and Russian writer F. Dostoevski, regarding the book by 
Evgenia Cherkasova. Dostoevsky and Kant.  

Keywords: heart, society, person, antinomy, Kant, Dostoevski.  
 
Решение написать исследование, посвященное Канту и Дос-

тоевскому, можно назвать дерзким. Точнее, оно было дерзким в 
1963 г., когда такое исследование провел Яков Голосовкер. Досто-
евский и Ницше (с их общностью идеи о сверхчеловеке), Достоев-
ский и Шопенгауэр (с их идеями о важной роли воли в человече-
ском бытии)… Тут все очевидно, общность взглядов на поверхно-
сти.  

А Достоевский и Кант – задача позаковыристей. Но Голо-
совкер изящно справился с ней. Он положил Канта на обе лопатки, 
преодолев главную сложность сравнения немецкого философа с 
русским писателем: критический метод Канта, никак не желающий 

                                                            

∗ Cherkasova E. Dostoevsky and Kant. – Amsterdam; N.Y.: Rodopi, 2009. – 
128 p. 



С антиномическим привкусом 

 225

мириться с парадоксальным видением мира у Достоевского. Голо-
совкер рассмотрел философию Канта, приправив ее толикой мис-
тического, иррационального перца. Кантовские антиномии, опира-
ясь на которые Голосовкер  выстраивает структуру его философии, 
предстают в виде чудовищ («четырехглавых горгон»)1, встречаю-
щихся на пути любого мыслителя. По мнению Голосовкера, за 
строгой системой кантовской философии, за попыткой выстроить 
прозрачную, четкую картину мира, в которой есть ответы на все 
вопросы, стоит непреодолимый скептицизм: «Откуда и куда бы ни 
шел мыслитель по философской дороге, он должен пройти через 
мост, название которому Кант. <…> Но стоит путнику, совершив 
переход через этот чертов мост, обернуться, <…> позади него 
окажется иллюзорная действительность, порожденная его же соб-
ственным догматическим упорством, прикрывающим его непре-
одолимый скептицизм»2. Голосовкер убежден, что связь Достоев-
ского и Канта очевидна, и для ее установления «незачем даже при-
бегать к изучению биографии писателя». Ведь, «если полагать, что – 
по Канту – речь в тезисе антиномий идет о “краеугольных камнях” 
морали и религии, а в антитезисе о “краеугольных камнях” науки, 
то о тех же “краеугольных камнях”идет речь и в романе»3 («Братья 
Карамазовы». – Прим. ред). 

Но откроем эссе Евгении Черкасовой, профессора филосо-
фии университета в Саффлоке, получившей докторскую степень 
по философии в Государственном университете Пенсильвании и 
защитившей кандидатскую диссертацию по математике в МГУ. 
Она, конечно, не пытается приписать себе лавры первопроходца на 
бездорожье под названием «Кант и Достоевский», и мельком, на 
одной из первых страниц ссылается на Голосовкера, впрочем, да-
же не упоминая его имени: «Некоторые исследователи настаивают 
на том, что никакой очевидной исторической связи здесь нет», – 
пишет она (о том, что Достоевский действительно читал Канта. – 
Прим. ред.) (с. 1). То, что «некоторые исследователи», это, собст-
венно, Голосовкер и есть, читатель узнает, только взглянув в конец 
книги на скромную расшифровку сноски.  

Черкасовой важно доказать, что существует не только фило-
софская, но и историческая связь Достоевского и Канта. Ее аргу-
менты в пользу того, что Достоевский действительно был знаком с 
учением Канта, выглядят  занимательно, но тем не менее весьма 



И.А. Осиновская 

 226 

умозрительны. Аргументация строится на том, что Достоевский 
очень ценил творчество Карамзина, а Карамзин, в свою очередь, 
интервьюировал Канта по выходу его книги «Критика чистого ра-
зума»4 в 1781 г. По мнению Черкасовой, Достоевский не мог не 
прочитать это интервью, из которого и почерпнул сведения об 
учении немецкого мыслителя.  

Черкасова идет в обход исследования Голосовкера, что, ко-
нечно, очень верный ход для ученого, который не хочет, чтобы его 
заподозрили в изобретении велосипеда. Голосовкер ограничивает 
свое исследование лишь одним романом («Братья Карамазовы»), 
Черкасова замахивается на собрание сочинений, Голосовкер, по 
сути, рассматривает лишь один аспект (антиномический), Черка-
сова старается сконструировать систематическую картину связи 
писателя и философа. 

Но после прочтения книги остается стойкий «антиномиче-
ский» привкус: Достоевский и Кант существуют сами по себе, на 
разных полюсах, как тезис и антитезис. У Канта – практический 
разум, у Достоевского – веления сердца, у Канта – общество, у 
Достоевского – личность, у Канта – семейные ценности и уваже-
ние, у Достоевского – юродство и страдание. Да и сама структура 
книги демонстрирует эту разрозненность – одна глава посвящена 
Канту, другая – Достоевскому, и так далее в шахматном порядке. 
Две линии мышления никак не сходятся, и читатель остается в не-
доумении: а зачем вообще эти две фигуры оказались в одной кни-
ге? В конце исследования Черкасова вспоминает о том, что Кант 
устраивал «платоновские» пиры, на которые зазывал гостей раз-
ных возрастов и убеждений: «раздумывая над списком гостей, 
Кант старался придерживаться двух основных правил: первое, 
чтобы обеспечить разнообразие тем для беседы», гости должны 
были быть из разных слоев общества. Второе – «для радостного и 
игривого характера беседы в компании приветствовались люди 
молодые, даже очень молодые» (с. 101). И далее Черкасова пишет, 
что в «процессе выстраивания диалога между Федором Достоев-
ским и Иммануилом Кантом я чувствовала, что устраиваю вирту-
альный пир для них» (с. 101). Диалог Канта и Достоевского это 
именно диалог на пиру, когда все немного выпили, и каждый го-
ворит о чем-то очень интересном, животрепещущем, но о своем, 
не слушая другого. 



С антиномическим привкусом 

 227

Дела сердечные 
 

Между тем автор сам признается, что «интерес свести вме-
сте этические учения Достоевского и Канта – не совсем академи-
чен», и что главная задача книги – «приблизиться в философском 
ключе к тайне человеческого сердца и открыть возможность гар-
монии между разумом и сердцем» (с. 6). В этом, собственно, ключ 
исследования, и самая важная его часть. Философия и мифология 
сердца – вот скрытый предмет книги, а Кант с Достоевским как 
проповедники двух кардинально различающихся путей мышления – 
лишь идеологические схемы, помогающие автору разобраться в 
«делах сердечных».  

Исследование Черкасовой – это своего рода апология серд-
ца, которому, по ее словам, «в западной философии отводится 
маргинальная роль» (с. 8).  

Да, действительно феномен сердца – не на первом месте 
среди проблем, решаемых философами. Но все же ситуация не на-
столько безнадежна. В 2004 г. (за пять лет до выхода рассматри-
ваемой нами книги) было опубликовано обширное исследование 
норвежского философа Уле Мартина Хейстада «История сердца в 
мировой культуре»5. В ней обстоятельно рассматриваются пред-
ставления о сердце мыслителей от Античности до постмодернизма 
(от Платона до Фуко). Автор также касается образа сердца в ми-
фологии и в христианской культуре. И это не единственное в ис-
тории философии обращение к проблеме сердца. Например, роли 
сердца в христианском мировоззрении посвящено эссе Н. Лосско-
го «Сердце как скрытая глубина человека»6. И в свою очередь 
Лосский ссылается на Павла Флоренского, который занимался 
библейским значением термина «сердце», и на П.Д. Юркевича с 
его статьей «Сердце и его значение в духовной жизни человека»7.  

Так что когда Черкасова рассказывает о том, что Аристотель 
рассматривал сердце как самый совершенный орган во всем орга-
низме, Платон – как посредника между страстями и разумом, что 
Паскаль упоминал о свободе сердца, а Гегель посвятил несколько 
глав мистическому «закону сердца», она не говорит ничего нового. 
Равно как и когда излагает интересные сведения о том, что в еги-
петской мифологии боги практикуют символический «суд серд-
ца», а ацтеки приписывают ему энергию, питающую жизнь.  



И.А. Осиновская 

 228 

Помимо этого, Черкасова останавливается на поэтике сердца 
у Достоевского, для которого сердце «не просто художественный 
способ, помогающий автору описать внутреннюю жизнь человека, 
но многофункциональный концепт – адресат, с которым общается 
бог, вместилище противоречий человеческой натуры, хранилище 
тайн человеческой души» (с. 11). Но главное, подчеркивает Черка-
сова, то, что сердце – страж человеческой морали, агент деонтоло-
гии (этот термин Черкасова почерпнула у английского социолога 
Джереми Бентама, который использовал его для обозначения эти-
ческого учения о нравственности). И в этой точке – поэтики серд-
ца у Достоевского Черкасова пытается примирить с его взглядами 
философские принципы Канта. Черкасова не отрицает, что для 
Канта моральными принципами руководит практический разум. 
Но она обнаруживает, что Кант вскользь упоминает сердце (Herz) 
в сочинении «Религия в пределах только разума», где использует 
это понятие для описания «первичной основы морального выбо-
ра». «Несмотря на то, что Кант не рассматривает подробно фено-
мен сердца, оно играет определенную роль в его теории о свободе 
воли и морального поведения» (с. 27). Таким образом, если Голо-
совкер в своем исследовании «Достоевский и Кант» свел писателя 
и мыслителя на мосту чудовищ-антиномий, то Черкасова в одно-
именном эссе обнаруживает их за «сердечной» беседой на кантов-
ском пиру. Жаль только, что беседа эта оказывается мимолетной, и 
очень быстро, наскучив друг другу, Достоевский с Кантом расхо-
дятся по разным углам в поисках более подходящих собеседников. 
Ну и мы пойдем. Перечитывать Голосовкера или, может быть, 
Лосского. 

 
Примечания 

 
1 Голосовкер Я. Избранное: Логика мифа. – СПб.: Центр гуманитарных 
инициатив: Университетская книга, 2010. – С. 373. 
2 Там же. – С. 334. 
3 Там же. – С. 336. 
4 Kant J. Critik der reinen vernunft. – Riga: Hartknoch, 1781. – 856 s. 
5 См.: Русский перевод: Хейстад У.М. История сердца в мировой культу-
ре. – М.: Текст, 2009. – 318 с. 



С антиномическим привкусом 

 229

6 Лосский Н. Сердце как скрытая глубина человека // Грааль. Философско-
литературный журнал. – М., 2001. – № 1. – С. 23. 
7 Юркевич П.Д. Сердце и его значение в духовной жизни человека, по 
учению слова Божия // Юркевич П.Д. Философские произведения. – М.: 
Правда, 1990. – С. 68–103. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



И.А. Осиновская 

 230 

 
 
 

Серия «Теория и история культуры» 
КУЛЬТУРОЛОГИЯ 

Дайджест 
2012 № 1 (60) 

 
Редактор-составитель выпуска – 

кандидат философских наук Левит Светлана Яковлевна 

 
 
 
 
 

Адрес редакции: 117997, г. Москва, Нахимовский проспект 51/21. 
ИНИОН РАН. Отдел культурологии. 

 
Дизайн Л.А. Можаева  

Технический редактор Н.И. Романова 
Корректор М.П. Крыжановская 

 
Гигиеническое заключение 

№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 
Подписано к печати 11/I–2012 г.  Формат 60х84/16 

Бум. офсетная № 1.   Печать офсетная.   Свободная цена 
Усл. печ. л. 14,25. Уч.-изд. л. 11,5 

Тираж 400 экз. Заказ № 3 
 

Институт научной информации по общественным наукам РАН,  
Нахимовский пр-кт, д. 51/21, Москва, В-418, ГСП-7, 117997, 

Отдел маркетинга и распространения информационных изданий 
Тел. / факс (499) 120-45-14 
E-mail: market @INION.ru 

Отпечатано в типографии ИНИОН РАН 
Нахимовский пр-кт, д. 51/21 
Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

042(02)9 
 



С антиномическим привкусом 

 231

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



И.А. Осиновская 

 232 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


