
 

 1 

Российская академия наук 
Институт научной информации по общественным наукам 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

КУЛЬТУРОЛОГИЯ 
 

Дайджест 
 

2014 № 1 (68) 
 
 
 

Издается с 1992 г. 
Выходит 4 раза в год 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Москва 2014 



 

 2 

 
УДК 008 
ББК 71.0 
К 90 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
К 90 
 
 

Серия «Теория и история культуры» 
Центр гуманитарных научно-информационных исследований 

Отдел культурологии 
 

Редакционный совет серии: 
Л.В. Скворцов – доктор философских наук, председатель, 

И.Л. Галинская – доктор филологических наук, зам. председателя, 
Г.В. Хлебников – кандидат философских наук, 
С.Я. Левит – кандидат философских наук, 
Ю.Ю. Чёрный – кандидат философских наук 

 
Редакционная коллегия: 

И.Л. Галинская – доктор филологических наук, главный редактор, 
Э.Н. Жук – зам. главного редактора, С.Я. Левит – кандидат  
философских наук, Т.Н. Гончарова, И.И. Ремезова – кандидат  

философских наук 
 

Редактор-составитель выпуска – 
кандидат философских наук С.Я. Левит 

 
Редакторы – кандидат философских наук И.И. Ремезова, 

кандидат филологических наук О.В. Кулешова 
 

Ответственный за выпуск – 
Т.Н. Гончарова 

 
Культурология: Дайджест / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. на-

уч.-информ. исслед. Отд. культурологии; Ред. кол.: Галинская И.Л.,  
гл. ред., и др. – М.: ИНИОН, 2014. – (Сер.: Теория и история культу-
ры / Ред. совет: Скворцов Л.В., пред., и др.). – № 1(68) / Ред.-сост. 
вып. Левит С.Я. – 226 с. 

ISSN 2073-5588 
В сборнике рассматривается комплекс следующих проблем: 

теория культуры, символизм социальной жизни, философия культу-
ры, социология культуры, диалог культур, культура повседневности, 
лексикон культурологии. 

Different cultural problems are considered in this issue, such as: 
theoretical problems of culturology; philosophy of culture, sociology of 
culture, dialogue of cultures, culture of the everyday life, history of ideas, 
symbolism of social life. Acquaintance with ideas of culturologists is the 
main precondition of further consideration of the great mystery – man 
and his culture. This issue addressed to specialist in the field of culturol-
ogy, philosophy, history of culture, cultural and social anthropology. 
      УДК 008 

    ББК 71.0 
 

ISSN 2073-5588                                                                   © ИНИОН РАН, 2014 



Содержание 

 3 

 
 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ 
 

КОСМОС КУЛЬТУРЫ 
 
Арам Асоян. Классическое наследие в эпоху глобализации........ 5 
Арам Асоян. Русский экспрессионизм – 
фантом или реальность? ................................................................ 27 
Ю.А. Асоян. Теория художественных пространств 
В.А. Фаворского и П.А. Флоренского (1920-е годы) ................. 42 

 
КУЛЬТУРА И ФИЛОСОФИЯ 

 
В.М. Кулькина. Интертекстуальность в контексте философских 
исследований .................................................................................. 67 

 
КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 

 
А.Л. Чернявский. «Новая рациональность» в христианском 
богословии (по следам книги Ольги Седаковой «Апология 
разума») .......................................................................................... 81 
Е.С. Твердислова. Пазлы в матрице Анджея Валицкого ............ 95 

 
КУЛЬТУРА ПОВСЕДНЕВНОСТИ 

 
И.А. Осиновская. Мода и еда ...................................................... 121 
Т.Ю. Николаева. Традиционная иранская керамика как 
сакральный и повседневный предмет ........................................ 141 

 



Содержание 

 4 

ЛЕКСИКОН КУЛЬТУРОЛОГИИ 
 
В.В. Глебкин. Меланхолия........................................................... 153 
В.В. Глебкин. Скука ..................................................................... 158 
Т.Н. Красавченко. Эстетизм........................................................ 172 

 
ПИСЬМЕНА ВРЕМЕНИ 

 
Вл. Ильин. Судьба людей элиты в нашу эпоху.......................... 178 
С.Я. Левит. Гуманитарное знание и вызовы времени. (К 20-
летию выхода сериальных изданий ИНИОН РАН).................. 185 

 
РЕЦЕНЗИИ 

 
Т.Б. Любимова. Вселенский огонь ............................................. 215 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 5 

КОСМОС КУЛЬТУРЫ 
 

 
 
 
 
 
 
 

Арам Асоян 
 

КЛАССИЧЕСКОЕ НАСЛЕДИЕ В ЭПОХУ 
ГЛОБАЛИЗАЦИИ 

 
Есть красота у нас, что древним неизвестна… 

Ш. Бодлер 
…всякое изменение представлений о человеке 

выражает изменение самого человека. 
М. Мерло-Понти 

 
«Что такое классик? – вопрошал полтора века назад знамени-

тый Ш. Сент-Бёв. – Хитроумный вопрос, который в разные време-
на и эпохи можно было бы решать по-разному. <…> Классик, со-
гласно обычному определению, – это древний автор, которому 
давно уже платят дань восхищения и который является в своей 
области авторитетом. <…> Понятие “классик”, – продолжал раз-
мышлять Сент-Бёв, – заключает в себе нечто такое, что бывает 
длительным и устойчивым, что постепенно складывается, переда-
ется и пребывает в веках»1. 

К этим определениям трудно что-либо прибавить, если ис-
ключить, что классическое наследие не является раз и навсегда 
данным. Его состав и границы в контексте «большого времени» 
(М. Бахтин) изменчивы, ибо «всякое понимание есть соотнесение 
данного текста с другими текстами. <…> Только в точке этого 
контакта текстов вспыхивает свет, освещающий и назад и вперед, 
приобщающий данный текст к диалогу»2. «Подчеркиваем, писал 
Бахтин, акцентируя внимание на “диалогической активности по-
знающего”3, – что этот контакт между текстами (высказываниями) 



Арам Асоян 

 6 

не есть механический контакт “оппозиций”, за этим контактом 
контакт личностей, а не вещей…»4 

У Бахтина были авторитетные предшественники. Античность, 
утверждал, например, Гёте, свершается там, где познается творче-
ским духом: «Античности суть одновременно продукты прошлого 
и будущего»5. Именно при Гёте происходит культурный перево-
рот, оторвавший настоящее от древнего. У музейно-антикварного, 
риторического отношения к Античности, возникшего в эпоху Воз-
рождения6 и сформулированного в 1804 г. Вильгельмом Гумбольд-
том, – «…древность должна предстать перед нами лишь издали, 
как нечто прошлое…»7 – появился соперник, творческий дух: в 
открывающемся древнем люди стали искать себя, пытать свою 
собственную идентичность, и в ветхом начинает различаться абрис 
смысла, связующий прошлое с настоящим. Надо ли говорить, что 
этот процесс возможен лишь при ясном понимании, что любое 
отождествление того, что было и что есть, обманчиво. Диалог воз-
можен лишь при осознании различий и глубоком интересе к «дру-
гому», при внедрении, как писал А.В. Михайлов, «исторического 
измерения внутрь того, что до поры до времени оставалось внеис-
торическим»8. 

«Раскапывая погребенные под лавой и пеплом старинные го-
рода (раскопки Геркуланума в 1733–1766 гг., с 1748 г. – раскопки 
Помпей. – А.А.), – пишет Михайлов, – люди XVIII в. – возможно, 
они не сознавали это в полную меру – возвращались на свою ули-
цу, пусть забытую. Они раскапывали свое – то, что было засыпано 
слоями земли и перекрыто слоями сознания»9. Предположение 
ученого подтверждается фактами истории искусства. «”Антиквар-
ская” точность в деталях – и весьма мало историзма в трактовке 
целого»10, – замечает Н. Дмитриева о «Последнем дне Помпеи» 
К. Брюллова. Картина кипит страстью и жизнью, но красивая эф-
фектность людских жестов и поз противоречит ужасу катастрофы. 
Винкельмановское представление о прекрасной Античности как 
«величавой»11 сыграло свою роль в произведении Брюллова. 
«В горе и негодовании, – писал Винкельман как будто о прототи-
пах персонажей знаменитого полотна, – они являют собой образ 
моря, глубины которого неподвижны, тогда как поверхность начи-
нает волноваться; даже при самом сильном страдании Ниобея все 
еще остается героиней…»12 



Классическое наследие в эпоху глобализации 

 7 

«Последний день Помпеи» засвидетельствовал, может быть, 
последний значительный взгляд на Античность как внеисториче-
скую классику. Если бы автором картины был не великий живопи-
сец Брюллов, можно было бы сказать: «Кому нечего добавить от 
себя – не слышит ничего». Эпоха риторического восприятия гре-
ческой классики осталась позади. Через сто лет Т. Манн, обозревая 
рецепцию античной культуры от Винкельмана, Гумбольдта, Геге-
ля до Ницше и Якоба Буркхардта, уже в 1843 г. высказавшего 
мысль, что на поздних этапах развития художественных стилей 
утрачивается подлинное значение форм, отметил в одной из своих 
статей: «Для первых эллинство закон и норма, нечто вневремен-
ное, вечное; для вторых – исторический феномен, нечто преходя-
щее»13. 

Вывод Т. Манна характеризовал не только названных им лиц, 
но два основных принципа отношения к Античности. 
Уже О. Ренуар сознавал, что вневременнóй идеал таит для искус-
ства большую опасность: «Невозможно делать то, что делалось в 
другую эпоху. Взгляды, потребности, орудия стали другими, из-
менился даже мазок художника»14. Негативно характеризуя орга-
низацию парижской Школы изящных искусств, где молодых лю-
дей «пичкают античностью»15, Ренуар был убежден, что «…нужно 
создавать искусство своего времени». Между тем, продолжая эту 
мысль, он замечал: «…но лишь там, в музее, получаешь любовь к 
живописи, которую природа не в состоянии дать вам. Не перед 
прекрасным видом говорят себе “я стану художником”, а перед 
картиной»16. Отношение Ренуара к предшественникам, классике 
не было ни пренебрежительным, ни эпигонским. Он писал: «Если 
действительно надо остерегаться опасности застыть в тех формах, 
которые мы унаследовали, то не следует, тем не менее, из любви к 
прогрессу стремиться совершенно оторваться от веков, которые 
нам предшествовали»17. 

Ренуар был верен этой заповеди в собственной практике. 
В письме Дюран-Рюэлю осенью 1885 г. он сообщал: «…я вернулся 
к своей манере, легкой и нежной и не собираюсь ее бросать. Я хо-
чу привезти целую серию полотен. <…> Они совсем не похожи на 
мои последние пейзажи или на скучный портрет Вашей дочери, а 
скорее похожи на “Рыбачек” или “Женщину с веером”, но отли-
чаются от них тоном, который я все не мог найти и который нако-
нец-то мне дался. Я не придумал ничего нового, это какое-то про-



Арам Асоян 

 8 

должение искусства XVIII века. <…> Не подумайте, что я сравни-
ваю себя с великими мастерами XVIII cтолетия, но я хочу, чтобы 
Вы поняли, в каком направлении я работаю. Эти художники, кото-
рые никогда не писали с натуры, знали о ней больше, чем мы»18. 

Взвешенное отношение к «природе» и художественному на-
следию убывало, начиная с романтизма, по мере приближения к 
нашему времени. Бодлер, по словам Ницше, был «первый типиче-
ский decadent, в ком опознало себя целое поколение артистов…»19 
Но для импрессионистов внимание к наследию еще достаточно 
органично, что позволило австрийскому искусствоведу Вернеру 
Хофману сформулировать вывод: «…завоевания импрессионизма 
обращены как в прошлое, так и в будущее европейской живопи-
си»20. В дальнейшем такая ситуация все сильнее испытывает на 
себе давление деперсонализации, кризиса идентичности21 и «эво-
люции человека в сторону машины». Так, итальянский живописец, 
скульптор, теоретик искусства Умберто Боччони (1882–1916) оха-
рактеризовал одну из ведущих антропологических тенденций на-
чала ХХ столетия, а накануне fin de siecle известный историк, член 
Британской академии Эрик Хобсбаум опубликует книгу со знаме-
нательным названием «Эпоха крайностей. Короткий двадцатый 
век (1914–1991)»22. Она увидела свет через четыре десятилетия 
после еще одной знаменитой книги «Утрата середины» Ханcа 
Зедльмайра, изданной на немецком языке в 1955 г.23 Семантиче-
ская перекличка в названиях отсылает к единству понимания со-
временной реальности и перспектив человека в глобализирую-
щемся мире. 

Название книги Зельдмайра восходит к размышлениям Блеза 
Паскаля: «В безрассудстве равно упрекают и высочайший ум, и 
предельную глупость. Хвалят только середину. <…> Я не упорст-
вую, согласен быть в середине и отказываюсь от нижнего края не 
потому, что нижний, а потому, что край: точно так же я отказался 
бы и от верхнего. Кто вне середины, тот вне человечества. Истин-
ное величие души как раз и состоит в умении придерживаться се-
редины, в том, чтобы оставаться в ней. А не выскакивать из нее»24. 

Однако опыт романтизма выпестовал иную точку зрения. 
Подводя итоги романтической, – последней, как ему казалось, – 
формы искусства, Гегель писал: «Художник не должен приводить 
в порядок свое душевное настроение и заботиться о спасении соб-
ственной души. <...> Раньше бесконечное начало личности заклю-



Классическое наследие в эпоху глобализации 

 9 

чалось в чести, любви, верности, затем в особой индивидуально-
сти, в определенном характере, сливающемся с особенным содер-
жанием человеческого существования. Наконец, срастание с такой 
специфической ограниченностью содержания было устранено юмо-
ром25, который сумел расшатать и разложить всякую определен-
ность и тем самым вывел искусство за его собственные пределы. 

В этом выходе за свои границы искусство представляет собой 
возвращение человека внутрь себя самого, нисхождение в свое 
собственное чувство, благодаря чему искусство отбрасывает вся-
кое прочное ограничение определенным кругом содержания и 
толкования и его новым святым становится humanus – глубины и 
высоты человеческой души как таковой, общечеловеческое в его 
радостях и страданиях, в его стремлениях, деяниях и судьбах. Тем 
самым художник получает свое содержание в самом себе <...> ему 
уже больше ничего не чуждо из того, что может получить жизнь и 
сердце человека»26. 

Своим пассажем Гегель, казалось бы, заранее отводит всякие 
нападки на художника, – будь он романтик, декадент, сюрреа-
лист… – нападки за безоглядное «нисхождение в свое собственное 
чувство». Но, кажется, есть объективная мера артистической субъек-
тивности, на которую указал однажды А. Блок: «Только то, что 
было исповедью писателя, только то создание, в котором он сжег 
себя дотла, <…> только оно может стать великим»27. Может 
стать… значит, условие «сжег себя дотла» – определяющее, но не 
единственное, потому что, как говорил А. Шёнберг, «пишут кар-
тину, а не то, что она изображает». Шёнберг словно напоминал о 
том, что любая исповедь, чтобы стать фактом искусства, нуждает-
ся в эстетическом предъявлении, в совершенной форме. 

Но и здесь гетерономная природа художественного произве-
дения предполагает парадоксальное продолжение, сформулиро-
ванное Т. Адорно, автором «Эстетической теории», где присталь-
ное внимание уделено регрессии социально-антропологических 
факторов искусства ХХ в.: «Сродство всякой красоты со смертью 
основано на идее чистой формы»28. 

Эта мысль о pure dеl’arte не нова. Еще Ф. Шлегель в начале 
XIX столетия утверждал, что в искусстве, направленном только на 
эстетическое, вкус постоянно обязан стремиться к раздражителям 
все более сильным и острым, и достаточно быстро переходит к 
пикантному и поразительному: «Пикантно то, что судорожно воз-



Арам Асоян 

 10 

буждает притупившиеся ощущения, поразительное – такой же 
возбудитель воображения. Все это предвестия близкой смерти. 
Пошлость – скудная пища бессильного вкуса», а «шокирующее – 
авантюрное, отвратительное или ужасное – последняя конвульсия 
вкуса отмирающего»29. 

Любопытно, что высказывание Шлегеля приложимо к совре-
менному массовому искусству, а шире – к бездуховному аналогу 
глобализирующегося мира, так называемой фельетонной эпохе, 
охарактеризованной в одном из пророческих романов Г. Гессе, где 
она сравнивается с «выродившимся растением, которое без пользы 
уходит в рост»30. Как будто pendant этому американский искусст-
вовед Д. Каспит отмечает «судорожный динамизм» современного 
искусства. «Крайне мучительная, полная внутренних противоре-
чий и отчаянно-неумолимая изобретательность, – пишет он, – ве-
роятно, необходима для достижения чего-то неизвестного, лежа-
щего за пределами того, что обычно называли “божественным” 
(термин, не только выражающий похвалу, но и передающий 
цель)»31. 

Анализируя современную ситуацию, Каспит замечает: «Ис-
кусство рефлексивно стремится стать проблематичным, что в кон-
це концов приводит к репрессивным стилям, которые борются со 
стремлением показать эмоции, чтобы предстать “абсолютно бес-
плотными” (лишенными телесной оболочки), что позволяет отка-
заться от борьбы за воплощение реальности и принятия эмоцио-
нальной установки внутри нее. Отсутствие позиции – отсутствие 
собственного “я” – опасность, преследующая современный 
стиль»32. 

Все это, вероятно, так, но когда Каспит заявляет, что «често-
любивое желание» современных авторов «создать вечно новый 
стиль и есть попытка преодолеть эту опасность» и что «внешне 
обновляющиеся стили авангардизма просто заменяют один стили-
стический код другим, не давая при этом никакой гарантии прояв-
ления подлинной индивидуальности»33, хочется сказать, что сим-
птомы «болезни» в эпоху глобализации указаны верно, а постав-
ленный диагноз вызывает сомнения. 

Прислушаемся к авангардистам, ставшим классиками, напри-
мер к Пикассо. Рассказывая о начале кубизма, он говорил: «…мы 
искали архитектонических основ композиции, строгости, которая 
могла бы восстановить порядок. <…> Нас соблазняла мысль об 



Классическое наследие в эпоху глобализации 

 11 

анонимном искусстве, часто мы даже не подписывали наши хол-
сты, <…> но индивидуализм был уже слишком силен и этим опре-
делялась наша неудача; через несколько лет все стоящие кубисты 
перестали ими быть»34. 

В то время когда Пикассо совместно с Ж. Браком, вопрошав-
шим: «Художник, который никого не приводит в замешательство, 
чем он вообще занимается?», разрабатывал основы кубизма, рели-
гиозный авангардист Вяч.И. Иванов размышлял об ознаменова-
тельном, «вселенском» искусстве, в котором раздельные «я» дос-
тигают соборного соединения благодаря мистическому лицезре-
нию единой для всех объективной сущности35, а гениальный 
А. Скрябин стремился во что бы то ни стало преодолеть в своем 
творчестве индивидуалистическую отъединенность человеческого 
сознания36. 

Обеспокоенность Каспита отсутствием личностного начала в 
искусстве содержит немало оправданной тревоги, однако, по мне-
нию Адорно, «…ничто не наносит такого ущерба теоретическому 
познанию современного искусства, как его сведение к аналогиям с 
искусством прошлого»37. 

Классика столь же изменчива, как возможности фигур в шах-
матно-шашечной игре, ибо искусство находится в состоянии пер-
манентного становления, и иерархия внутри него, как и очертания 
исторического art-целого, меняются с неумолимой неизбежностью. 
«Все, что принадлежит только к настоящему, умирает вместе с 
ним»38, но великие произведения способны ждать. В обзоре первой 
выставки современного искусства в США влиятельный критик 
Ройял Кортиссоз писал об одной из картин Ван Гога: «Законы пер-
спективы искажены. Пейзажи и другие естественные формы ско-
собочены. Так, простой объект, кувшин с цветами, нарисован не-
уклюже, незрело, даже по-детски. С точки зрения пророка постим-
прессионизма, все это можно отнести к изобретательной, гениаль-
ной победе нового художественного языка. Мне кажется, это объяс-
нимо скорее неспособностью, слитой с самомнением»39. 

Достоинство художественного произведения, a также и авто-
ритет нового зависят прежде всего от их историко-духовной пред-
решенности, но, говорил Вл. Вейдле, считавший, что возрастание 
активности искусства идет наряду с умалением его «подлинно-
сти»: «Нельзя себе и представить последних полутора веков без 
многочисленных исповедников, подвижников, страстотерпцев и 



Арам Асоян 

 12 

юродивых искусства. <…> Поклонение художнику есть культ 
страдающего бога. В глубине души мы знаем: каковы бы ни были 
ошибки, преувеличения, соблазны, проливается не клюквенный 
сок, а кровь»40. 

Самые разные art-историки, М. Дворжак, В. Хофман, Т. Адор-
но, Дж. Дики и другие, полагали и полагают, что искусство – и 
прежде, и сегодня – понятие условное; искусство постоянно стре-
мится выйти за пределы собственного определения, чтобы сохра-
нить историческую верность самому себе. Адорно склонен думать, 
что даже самые радикальные «-измы», обреченные в рамках от-
дельного произведения, имеют оправдание как импульсы, внут-
ренне присущие ему и трансцендирующие его, свидетельствую-
щие о его «инобытии», его вечной жизни. «”Измы”, – считает он, – 
следует защищать как лозунг, как девиз, как свидетельства уни-
версального состояния рефлексии, равно как и образующих школы 
наследников того, что некогда формировало традицию»41. 

Вероятно, с ним не все могут согласиться. Среди «измов», 
особенно второй половины ХХ столетия, немало обозначивших 
свой разрыв с многовековой онтологией художественного сознания: 
так что не всегда возможно говорить о «внутренне присущих» ис-
кусству и трансцендирующих его импульсах. Таковы, например, 
перцептуализм, антиэссенциализм, институционализм… Еще в 
1958 г. Вл. Вейдле прочел в Мюнхенском университете доклад 
«Произведение искусства: язык и гештальт», в котором указал на 
принципиальное различие между произведением искусства и эсте-
тическим объектом. Художественное произведение – космос, «жи-
вая целостность»: «…с произведением искусства, – утверждал 
А. Шёнберг, – нужно обращаться так же, как с любым совершенным 
организмом. Оно так однородно в своих взаимосвязях, что в любой 
из частиц содержится важнейший внутренний смысл целого»42. 

Эстетический объект – «ready-made». Он исключает «живую 
природу», исключает персонализм творения, нагружается импер-
сональным значением, но лишен смысла. «Ready-made», как и ар-
тефакт, принадлежит больше зоне семиотики, чем эстетики. «Цель, 
которой я очень стремился достичь, – рассказывал М. Дюшан, ав-
тор “Фонтана”, ассамбляжа “Большое стекло, или Замужняя жен-
щина, раздетая догола ее холостяками”, – состояла в том, чтобы 
выбор “ready-made” никогда не диктовался их эстетической сторо-



Классическое наследие в эпоху глобализации 

 13 

ной. Выбор основывался на реакции визуальной индифферентно-
сти с полным отсутствием хорошего или плохого вкуса»43. 

Перенеся писсуар из пространства банального и профанного в 
пространство искусства, Дюшан сделал объект («Фонтан») дос-
тойным интерпретации. После него к этому приему прибегали 
создатель «бедного искусства» Й. Бойс, Э. Уорхолл и многие дру-
гие, но «…утверждать, как это часто делается, – замечает Б. Гройс, – 
что художественные объекты современного искусства обладают 
каким-то особым “художественным качеством” <…> означает иг-
норировать основную направленность современного искусства, 
начиная с исторического авангарда, и пытаться легитимизировать 
авангард с антиавангардных позиций: последовательный авангард 
как раз борется с идеей специфического художественного качест-
ва. Загадка, обаяние и энергия авангардного искусства заключают-
ся именно в его способности придать ценность объекту, который 
этого “не заслуживает”, т.е. не является ценным сам по себе, до и 
помимо его избрания художником. В наше время, – заключает 
Гройс, – художественный акт по своему существу и до всякого 
рынка есть не что иное как, если угодно, чистая коммерческая спе-
куляция, ибо изменение ценности отделяется здесь от любых дру-
гих факторов и выступает само по себе»44. 

Вероятно, разговор о классике не должен стирать границу, от-
деляющую художественное произведение от эстетического объек-
та45: это грань между смыслом и значением, между смыслопорож-
дением и означиванием, между референцией и бесконечной игрой 
знаков, обособившейся, как сказал бы М. Фуко, от темы выраже-
ния. И все же наличие границы не может исключить появления в 
сфере означивания своей специфической классики. М. Дюшан, 
если придерживаться политкорректности, тоже классик, только не 
нужно его полагать рядом с Рембрандтом или Ренуаром. «После 
полотен Ренуара, – заметил М. Мамардашвили, – существует мир 
Ренуара, который нас окружал, но мы его не видели. А после его 
полотен он стал возможным. После Ренуара мы видим в мире 
женщин Ренуара»46. 

Подобный критерий классики существует давно, но применим 
он только к автору художественного творения. «Есть человек до и 
после Шекспира»47, – пишет известный английский литературовед 
Х. Блум в своей книге «Западный канон». Как верно отмечает 
Алексей Цветков, эта книга представляет собой попытку «вернуть 



Арам Асоян 

 14 

центр тяжести на прежнее место, с метода на предмет»48. Попытка 
в эпоху означивания, в эпоху «превращенных форм сознания» 
(К. Маркс), когда язык, в том числе язык искусства как универ-
сальное средство трансцендирования человека, поддается голой 
воле и служит, по словам М. Хайдеггера, орудием нашего господ-
ства над сущим49, чрезвычайно актуальна. 

Об этом, по принципу «от противного», свидетельствует и не-
давняя статья А. Якимовича «Изящное искусство непослушания. 
О специфике Нового времени»; на ее страницах автор высказывает 
не сегодня и не вчера сложившееся мнение: «Двадцатый век вы-
ламывается из Нового времени»50. Якимович считает эту ситуацию 
результатом «конструктивной недоверчивости по отношению к 
человеку», которая, по его мнению, возникала, развивалась и от-
зывалась в творчестве мастеров Нового времени от Возрождения 
до авангардизма. Точка отсчета, избранная Якимовичем, вероятно, 
может быть оспорена, ибо Возрождение, по крайней мере в Ита-
лии, начиналось с попытки примирения природы и Абсолюта, 
иными словами, откровения Бога в истории и античной философии 
природы, с формирования антропоцентрической картины мира51. 
На Севере же, как замечает исследователь, «способность взглянуть 
на Средневековье критически, тем самым преодолевая его, рожда-
лась из раздвижения и обособления его же полюсов»52. Но и в этой 
ситуации классика Ренессанса выдвигала в качестве своего героя 
не монохромного человека, «небесного» или соприродного, тяго-
теющего, как сказал бы Ницше, к «земле», каким он и видится ав-
тору в «изящном искусстве непослушания», якобы свидетельст-
вующем о многовековой дихотомии в художественном процессе, 
состоящей из традиции и «непослушания», а проблематичного: 
таков Макбет, Дон Кихот и т.д.53 Другое дело классицизм, где у 
Мольера «Скупой скуп – и только» (А. Пушкин), но у Шекспира 
Шейлок скуп, чадолюбив, сметлив, мстителен, остроумен… 

«Мы видим, – пишет Якимович о XX столетии, – как из искус-
ства шаг за шагом устраняются механизмы культуры… нарастают 
соматические составляющие. Художник все более склоняется к 
тому, что надежная истина – это телесная истина. Ориентировать-
ся надо не на вечные истины и Абсолют (т.е. конструкты культу-
ры), а на глаз, руку, вестибулярный аппарат, эротическое пережи-
вание и т.д. …Нарастает недоверие ко Второй природе, т.е. куль-
туре. Соответственно акцент делается на Первой природе, на био-



Классическое наследие в эпоху глобализации 

 15 

космических компонентах психики. Художники приходят к тому, 
что “вещи важнее слов”. Нужны не слова, а реальные вещи в ре-
альном ощущении нашего тела»54. Якимович отмечает: «Тело, ре-
альное пространство, реальная физиология, научная оптика и фак-
ты Первой природы теперь стали первыми»55. Нам напоминают, 
считает он, «что Первая природа сильнее…»56 

В этом пассаже обращает на себя внимание противопоставле-
ние художника «механизмам культуры». Вряд ли это соответству-
ет реальности. Нет ничего в культуре, что не откликалось бы в ис-
кусстве, поскольку культура – это прежде всего «внутренний 
смысл человеческой деятельности»57. Недаром такой чуткий кри-
тик, каким был Вл. Вейдле, писал: «Как можно требовать от него 
(художника. – А.А.) классической “объективности”, классического 
сосредоточения на предмете, на общем для всех мире, когда этого 
мира нет, когда принять за него лживый, обезображенный, усечен-
ный его образ было бы величайшей изменой священному смыслу 
искусства и поэзии. Не искусство надо обвинять в измене челове-
честву, а человечество в измене искусству»58. Дегуманизация ис-
кусства связана с дегуманизацией общества. 

Через искусство культура проговаривает и суетную бессмыс-
лицу, и свои бытийные смыслы. Она столь же иерархична, как и 
художественное творчество, в котором «зрелость», по мнению 
англо-американского поэта Т. Элиота, является отличительным 
знаком «классики»59. «Одним из признаков зрелой личности, – 
пишет он, – является сознательный или бессознательный процесс 
отбора, развитие своих потенциальных возможностей за счет дру-
гих…»60 Этот «процесс отбора» – неизбежно процесс осмысления 
и переосмысления: «Мертвое и мертво лишь в том, что оно поко-
ится, не развиваясь, оно мертво для себя, а не для нас…»61 Оно 
оживает в контексте нашего сознания, нашего предпонимания и 
наших потребностей в познании мира как единого целого. Послед-
нее условие предостерегает от своего рода «хронологического 
провинциализма» (С. Аверинцев), о котором Элиот обстоятельно 
размышлял в своем эссе: «Провинциальность для меня, – писал он, – 
это <…> искажение ценностей, когда одни отрицаются, другие 
раздуваются, и происходит это не из-за узости, так сказать, гео-
графического мышления, а от того, что стандартами, приобретен-
ными в ограниченной области, меряют весь человеческий опыт… 
В наш век люди, кажется, как никогда, склонны путать знания – с 



Арам Асоян 

 16 

мудростью, информированность со знанием, и проблемы жизни 
решать по-инженерному…»62 Хронологический провинциализм 
полагает, что «история – лишь смена орудий, отслуживших свое и 
выброшенных на свалку»63. 

Полномочный представитель классики – не только первород-
ный, но и памятливый Адам, который, «…словно древо Игдразиль, 
пророс главою семью семь вселенных»; он, как Мольер, как Те-
ренций, считает «чужое своим сокровищем». Нет, здесь речь не о 
приспособлении «чужого» к своему веку, о котором некогда вы-
сказался Д. Лихачёв: «Подходить к старому искусству других 
стран только с точки зрения современных эстетических норм, ис-
кать только то, что близко нам, – значит чрезвычайно обеднять 
эстетическое наследство»64. Здесь речь о продолжении традиции, 
которая есть не что иное, как «диалог» (М. Бахтин), как «иннова-
ционный обмен» (Б. Гройс) между тем, что сакрализовано искус-
ством прошлого, и тем, что принадлежит «неготовой», развиваю-
щейся действительности. 

В одном из фрагментов о выдающемся скульпторе второй по-
ловины ХХ в. Алле Пологовой, а точнее, ее скульптуре «Иди и 
след мой сохрани», критик словно задался целью дать описание 
«инновационного обмена» в творчестве замечательного художни-
ка: «Как в большинстве ее вещей, созданных в течение уже почти 
пятидесятилетнего творческого пути, – замечает Е. Грибоносова-
Гребнева, – мы находим парадоксальный сплав, казалось бы несо-
единимых образных интонаций. Неторопливое изящество класси-
ки соседствует с наивной грубоватостью архаики, тонкая и возвы-
шенная одухотворенность средневековой мадонны оттеняется ма-
жорно-брутальной ритмикой, изысканная древесная фактурность 
“чистой” скульптурной формы дополняется живописной цветно-
стью народного искусства»65. Ей вторит Т. Мантурова: «Не могу 
забыть впечатления, которое произвела на меня композиция 
А. Пологовой “Фаворский с дочерью”… Ощутимые в ней отголо-
ски народной скульптуры сказались в тишине и трепетности ис-
тинно русских образов, усиленных аскетизмом формы»66. 

Пластические построения Пологовой – это своего рода мате-
риальные ощущения потока жизни. Как отмечает известный ис-
кусствовед Ю. Герчук: «Пологова остается необычайно свободной 
в трактовке даже самых избитых, тысячелетних классических мо-
тивов. Они обретают у нее новую жизнь, наполняются взамен ал-



Классическое наследие в эпоху глобализации 

 17 

легорической призрачности живыми жизненными соками, живут в 
пространстве красиво, полно и непринужденно»67. 

Классика, как двуликий Янус, обращена и в прошлое, и в бу-
дущее. Если позади нас никого нет, то и нас нет. Убывание исто-
рической памяти – аннигиляция бытия. В условиях глобального 
мира, когда энергия социостихийных процессов становится все 
менее управляемой, классическое наследие продолжает оставаться 
барьером на пути омассовления индивидуума и «забвения бытия», 
о котором не уставал предупреждать Хайдеггер. Он трактовал ху-
дожественное событие классики как тот узел, в котором бытие в 
своей истине (озарении) являет себя как возможность, зовущая 
(требующая) человека для осуществления этой возможности и тем 
самым свершения и себя самого в своей индивидуальной сути. 
В Новое время критерием классики всегда была способность слу-
жить закваской личностного самосознания, что особенно важно, 
поскольку существенное в нас, – то, в чем мы ощущаем и прожи-
ваем свою идентичность, – «есть не общее в нас, а индивидуальное 
<…> чем индивидуальнее, тем идентичнее»68. Но времена меня-
ются, и мы меняемся вместе с ними. 

В своей неоконченной работе Т. Шехтер, размышляя о совре-
менном искусстве, писала: «В течение многих веков человек чув-
ствовал себя в единстве с миром и наедине с Богом. В этом заклю-
чался секрет его силы и его выживания. Слова Ницше “Бог умер” 
сыграли роль бикфордова шнура, доставившего огонь в самую 
сердцевину художественного мироощущения эпохи… Теперь об-
раз человека, характерный для искусства ХХ века, делится как бы 
на два основных типа: витальный, когда человек оказывается ве-
дом своими инстинктами… и объектно-утилитарный, когда опре-
деляющим для творчества становится отстраненное, дистанциро-
ванное созерцание себя и мира. В результате в искусстве утвер-
ждаются разного рода патологические состояния… реальность 
воспринимается в эстетике парадокса, абсурдизма…»69 И тавтоло-
гизма, прибавим мы, Ф. Стеллы, Д. Джадда, К. Андрэ, С. Леуитта, 
Р. Морриса… авторов art minimal, когда вам предъявляют объек-
ты, сведенные к «минимальной» форме гештальта, мгновенно, 
всецело и тождественно узнаваемого. 

В постсовременном обществе классика инициирует носталь-
гию по подлинности человеческого существования, утрачиваемой 
в безоглядном прогрессе фаустовской цивилизации, в кошмарных 



Арам Асоян 

 18 

катаклизмах века. Она безмолвно призывает человечество «пре-
творить цивилизацию в культуру» (В. Краусс) – в дальнейшем 
«прогрессе» нет метафизической надобности. Но, вероятно, ее зов 
мало кого остановит. Любые голоса de profundis тонут в додекафо-
нии глобальных коммуникаций, и все же без этих воззваний клас-
сика не способна исполнить себя, как, впрочем, и мир не способен 
выполнить предначертания исторического опыта, ибо, как говорил 
Хайдеггер, «начало судьбы – вот в чем величайшее. Начало напе-
ред владычно над всем последующим»70. 

Однако «последующее» кардинально меняется. «Повсюду 
вечность шевелится. Причастный бытию блажен!» – вот что опре-
деляло классику прежде. Теперь ощущение вечности утрачено и, 
кажется, безвозвратно. Настали времена «другой» классики, дегу-
манизация искусства превращает муз в прельстительных сирен. 
Именно эти анаморфозы сообщают облик эпохе глобалистики, но 
не единству человеческой природы и ее многовековой драматиче-
ской истории. Таково, вероятно, единственное утешение Мнемо-
зины. 

Вместо заключения: postscriptum. 
Размышления о классике неминуемо оборачиваются разгово-

ром о потенциальных судьбах искусства. Итальянский искусство-
вед Джоржио Таборелли пророчествует: «Почти наверняка то, что 
сегодня предстает нам как разрыв в истории между искусством 
сегодняшним и искусством вчерашним, будет выглядеть как изме-
нение в непрерывности. Будет казаться, вероятно, что суть этого 
изменения в том, что искусство спустилось как с Олимпа, так и с 
Синая. Более не аполлоническое и не дионисийское, более не ре-
лигиозное по своей природе или функции искусство – это присут-
ствующее в нашей повседневной жизни творение, которое надо 
попробовать, чтобы понять, каков вкус всех возможных миров, 
созданных художниками. Они вместе с музыкантами и писателями 
остались верными природе, или, если хотите, Богу»71. 

Последнее уверение чуть ли не отсылает к романтической 
концепции искусства, которая весьма определенно была сформу-
лирована Ф. Шеллингом, но она крайне далека от утверждения тех 
принципов художественного мышления, которые находят оправ-
дание у Таборелли. Действительно, Ф. Шеллинг считал, что ху-
дожник – демиург, он подобен самому Богу, но полагал, что задача 
художественного гения – «в гармонии мироздания уловить ту вы-



Классическое наследие в эпоху глобализации 

 19 

сочайшую красоту, которую он обрел в Боге»72, ибо «Универсум, – 
писал Шеллинг, – построен в Боге как вечная красота и как абсо-
лютное произведение искусства»73. 

Видный английский критик Мэтью Коллингс словно оппони-
рует Таборелли: «То, что мы имеем сегодня, – я имею в виду по-
следние 15 лет, – замечает он, – это действительно совершенно 
новое искусство, основанное на модном сегодня концептуализме. 
<…> В лучшем случае визуальный ряд новой традиции связан с 
фотографией и кино, но в основном его образы – это некая услов-
ность… являющаяся наиболее удобной и ясной для передачи кон-
цепции, какова бы она ни была. Вот почему сегодняшняя живо-
пись так бедна зрительными образами и скучна. Инфантильная по 
своей сути, она упорно отказывается взрослеть и застыла в воин-
ствующей неадекватности»74. 

Может быть, суть полемики вокруг непроницаемого будущего 
связана с поиском новых стилистических возможностей, который 
существует, пока продолжается сама жизнь. Но вот что писал пол-
века назад выдающийся знаток и ценитель стилистических откры-
тий ХХ в. сэр Г. Рид: «Я твердо верил в великодушие человека. 
Хранить веру такого рода всегда было непросто, а в наши дни она 
и вовсе утратила свою убедительность. Стремление к смерти, ко-
торое прежде казалось интеллектуальным вымыслом, теперь стало 
отвратительной реальностью, и человечество с равнодушием плы-
вет по течению к саморазрушению. Остановить это движение не 
под силу отдельному человеку: быть может, единственное прояв-
ление протеста – утверждать собственную индивидуальность»75. 

В многоголосии подобных мнений легко поддаться искуше-
нию обнаружить утешительные тенденции и поверить, например, 
Дж. Дофлесу, что ориентиром в пути, по которому пойдут визу-
альные искусства, станет начавшееся, пусть еще робкое, противо-
поставление традиции «ручного» труда и гипертехнологических 
открытий, «новое ремесленничество» станет возвратом «к авто-
номному и индивидуализированному творчеству художника, так 
что произведения, в которых печать индивидуальности наиболее 
явна, вновь обретут ценность»76. 

Но в наш век современность перестала быть продуктивно-
творческой историей77, – такой беспощадный вывод делает в своей 
новой книге философ И. Смирнов. Он дистанцируется от Ф. Фу-
куямы, его нашумевшего труда «Конец истории», но привлекает 



Арам Асоян 

 20 

внимание к молекулярной биологии, которая дает повод считать (в 
частности, прославленный труд Э. Шрёдингера «Что есть жизнь?», 
где сформулирована мысль о неприменимости второго закона тер-
модинамики к биосфере), что с появлением в природном времени-
пространстве человека его гены перестают быть сугубо автоном-
ными передатчиками витальности от поколения к поколению, и 
биоразвитие видов по восходящей линии прекращается78. Это зна-
чит, что культуре свойственна собственная энтропия. 

И все же трудно удержаться от искушения и не представить 
современную ситуацию как исторически преходящую. В наше 
время все настойчивее тело в искусстве рассматривается как «бы-
тие третьего рода», как «очаг смысла» (М. Мерло-Понти) и миме-
тических значений, которыми наделяется мир. В результате в рус-
ле фрейдистской и неофрейдистской рефлексии возникает концеп-
ция «телесности сознания». Замещение этим концептом главным 
образом представления о внутреннем мире личности, а значит, по-
прание в современном искусстве ее духовного содержания требует 
художественной коррекции сложившейся неравновесной ситуа-
ции. Это требование идет de profundis, как, впрочем, и «телесность 
сознания» читается как завершение проекта века Просвещения. 
Вспомним сенсуализм Джона Локка, самопризнание Дж. Донна 
«Я микрокосм, искуснейший узор, где ангел слит с естественной 
природой», картезианское «Сogito ergo sum», руссоистскую сен-
тенцию «Нет ничего в интеллекте, чего не было бы в чувствах» 
и т.д. 

Вместе с тем нельзя отринуть ни высказывание М. Монтеня 
«Проявить себя в своем природном естестве есть признак совер-
шенства и качество почти божественное»79, ни слова Дж. Пико делла 
Мирандолы, что владение человеком своей собственной природой, 
осознание ее совершенства отрицает различия между естественной 
натурой и сверхъестественной, поскольку обе они мыслятся как 
процесс познания божественного, как духовная деятельность че-
ловека, ведущая его к пониманию единого, истины и блага в себе 
самом и в боге80. Размышляя о ренессансном представлении, в ко-
тором Бог трансцендентен и одновременно имманентен природ-
ному миру81, А. Лосев считал, что только это и делало возможным 
обоснование одушевленности Вселенной и творческой мощи ре-
нессансного человека82. 



Классическое наследие в эпоху глобализации 

 21 

ХХ век и начало XXI cтолетия в силу их одиозной направлен-
ности вполне правомочно назвать «новым Средневековьем», в ко-
тором абсолютизируется не дух, как было в прошлом, а тело и 
«телесность сознания». Об этом свидетельствуют, например, жи-
вопись Хаима Сутина и нашего современника финского художни-
ка Вигго Валленщельда, сюрреализм и театральные проекты Арто, 
работа с актером Е. Гротовски, проза Г. Миллера, драматургия 
Ж. Жене, «эротическое тело» Ю. Кристевой, ученые изыскания 
М. Фуко и многое другое. Ни одно из этих явлений не назовешь 
профанацией искусства или науки. Тем более что первородство 
подобных явлений принадлежит XIX столетию. Вспомним творче-
ство Тулуз-Лотрека, поэзию Ш. Бодлера. Скорее здесь нужно рас-
познавать цикличность человеческих устремлений: «качнувшись 
влево, качнулись вправо». Но оставим дар пророчества пифии, ко-
торая не изрекает, а знаменует, которая заставляет нас размыш-
лять, сомневаться и подобно Сизифу снова отправляться в гору. 

 
 

Примечания 
 

1 Сент-Бёв Ш. Литературные портреты и критические очерки. – М.: Ху-
дож. лит-ра, 1970. – С. 310, 312. 

2 Бахтин М. К методологии гуманитарных наук // Бахтин М.М. Эстетика 
словесного творчества. – М.: Искусство, 1979. – С. 364, 363, 364. 

3 Там же. – С. 363. 
4 Там же. – С. 364. 
5 Беньямин В. Теория искусства ранних романтиков и Гёте // Логос. – Фи-
лософско-литературный журнал. – М., 1993. – № 4. – С. 156. 

6 См.: Головин В.П. Скульптура и живопись итальянского Возрождения. 
Влияния и взаимосвязь. – М.: Изд-во МГУ, 1985. – С. 22–23. 

7 Цит. по: Акимова Л.И. Винкельман как историк античного искусства // 
Эстетика Винкельмана и современность. – М.: НИИ Российской АХ, 
1994. – С. 215. При этом прошлое воспринималось как безусловная, 
внеисторическая норма. 

8 Михайлов А.В. Идеал античности и изменчивость культуры. Рубеж 
XVIII – XIX вв. // Быт и история античности. – М.: Изд-во МГУ, 1988. – 
С. 233. 

9 Там же. – С. 219. 
10 Дмитриева Н.А. Краткая история искусств. – М.: Галарт, 2005. – С. 529. 



Арам Асоян 

 22 

11 Аверинцев С.С. Образ Античности в западноевропейской культуре ХХ в. // 
Аверинцев С. Образ Античности. – СПб.: Азбука-классика, 2004. – 
С. 165. 

12 Винкельман И.-И. Избранные произведения и письма. – М.; Л.: 
Academia, 1935. – C. 208. 

13 Цит. по: Аверинцев С. Указ. соч. – С. 169. 
14 Мастера искусства об искусстве. – М.: Искусство, 1969. – Т. 5. Первая 
книга. – С. 124. 

15 Там же. – С. 119. 
16 Там же. – С. 137. 
17 Там же. – С. 126. 
18 Там же. – С. 132. 
19 Ницше Ф. Ecce homo // Ницше Ф. Сочинения: В 2 т. – М.: Мысль, 1990. – 
Т. 2. – С. 715. 

20 Хофман В. Основы современного искусства. Введение в его символиче-
ские формы. – СПб.: Акад. проект, 2004. – С. 201. 

21 В связи с этой темой см., например, книгу директора Французского ин-
ститута в Вене Жака Ле Ридера (Jacques Le Rider) «Modernite viennoise et 
crises de l’identite». – Paris, 2000. 

22 Хобсбаум Э. Эпоха крайностей. Короткий двадцатый век (1914–1991). – 
М.: Независимая газета, 2004. 

23 Зельдмайр Х. Утрата середины. – М.: Прогресс-Традиция, 2008. 
24 Паскаль Б. Мысли. М.: Изд-во им. Сабашниковых, 1995. – С. 378. 
25 В философской системе Гегеля «объективный юмор» толковался как 
внутреннее движение духа, всецело отдающегося своему предмету. 

26 Гегель Г.В.Ф. Конец романтической формы искусства // История эстети-
ки. Памятники мировой эстетической мысли: В 5 т. – М.: Искусство, 
1967. – Т. 3. – С. 200, 201. 

27 Блок А.А. Письма о поэзии // Блок А.А. Собр. соч.: В 8 т. – М.; Л.: ГИХЛ, 
Т. 5. – 1962. – С. 278. 

28 Адорно Т. Эстетическая теория. – М.: Республика, 2001. – С. 80. 
29 Цит по: Зельдмайр Х. Утрата середины. – М.: Прогресс-Традиция, 2008. – 
С. 297. 

30 Гессе Г. Игра в бисер // Гессе Г. Собр. соч.: В 8 т. – М.: Прогресс-
Литера, 1994. – Т. 5.– С. 29. 

31 Каспит Д. Только бессмертие // Вопросы искусствознания. – М., 1994. – 
№ 1. – С. 52. 

32 Там же. – С. 56. 
33 Там же. 



Классическое наследие в эпоху глобализации 

 23 

34 Цит. по: Дмитриева Н.А. Тема добра и зла в творчестве Пикассо // За-
падное искусство. ХХ век. Образы времени и язык искусства. – М.: Еди-
торал УРСС, 2003. – С. 72. 

35 Иванов Вяч. Собр. соч.: В 4 т. / Под ред. Д.В. Иванова, О. Дешарт. – 
Брюссель, 1971. – Т. 1. – С. 159. 

36 Рождению «новой реальности» искусства в ХХI в., в частности перехо-
ду от «композиторской» музыки к «посткомпозиторской», т.е. внелич-
ной по звучанию, посвящена книга: Мартынов В.И. Зона opus post, или 
Рождение новой реальности. – М.: Классика-XXI, 2008. 

37 Адорно Т. Эстетическая теория. – М.: Республика, 2001. – С. 32. 
38 Бахтин М. Ответ на вопрос редакции «Нового мира» // Бах-
тин М.М. Эстетика словесного творчества. – М.: Искусство, 1979. – 
С. 331. 

39 Cortissoz R. The post-impressionist illusion // Three papers on «modernist 
art». – New York, 1924. – P. 31. – Цит. по: Американская философия ис-
кусства: основные концепции второй половины ХХ века: Антология. – 
Екатеринбург: Деловая книга, 1997. – С. 74. 

40 Вейдле В.В. Умирание искусства. – М.: Республика, 2001. – С. 79, 81. 
41 Адорно Т. Указ. соч. – С. 387. 
42 Шёнберг А. Отношение к тексту // Синий всадник / Под ред. 
В. Кандинского и Ф. Марка. – М.: Изобразительное искусство, 1996. – 
С. 25. 

43 Цит. по: Американская философия искусства: Основные концепции вто-
рой половины ХХ века: Антология. – Екатеринбург: Деловая книга, 
1997. – С. 312. 

44 Гройс Б. Апология художественного рынка // Гройс Б. Утопия и обмен. – 
М.: Знак, 1993. – С. 327–328. Рассуждения Гройса не исключают парал-
лельного, не пересекающегося с мнением Гройса суждения Джакометти, 
имеющего иную причинность: «Сейчас я нахожу все существующее – 
этот табурет, деревья, что угодно  – в тысячу раз прекраснее произведе-
ний искусства». – Giacometti A. Ecrits. – Paris, 1992. – Р. 284. 

45 «Суть этого произведения – в его воздействии, в однажды достигнутом 
эффекте. По-видимому, оно не сохранится как произведение в смысле 
постоянства классических форм творчества, но в смысле герменевтиче-
ской идентичности оно вполне “произведение”», – пишет об эстетиче-
ском объекте Г.-Г. Гадамер (Гадамер Г.-Г. Актуальность прекрасного. – 
М.: Искусство, 1991. – С. 291). «Думается, что здесь речь должна идти 
не об особенностях эстетического восприятия, но возможности насилия 



Арам Асоян 

 24 

над ним», – не соглашается с ним В. Мириманов (Мирима-
нов В.Б. Императив стиля. – М.: РГГУ, 2004. – С. 185). 

46 Мамардашвили М. Эстетика мышления. – М.: Московская школа полит. 
исслед., 2000. – С. 142. 

47 Цит. по: Зверев А. Смертный Бог // НЛО. – М., 1999. – № 1(35). – С. 78. 
48 Цветков А. Огонь на себя // Иностранная литература. – М., 1998. – 
№ 12. – С. 194. 

49 См.: Хайдеггер М. Письмо о гуманизме // Хайдеггер М. Время и бытие / 
Пер. В.В. Бибихина. – М.: Республика, 1993. – С. 195. 

50 Якимович А. Изящное искусство непослушания. О специфике Нового 
времени // Искусствознание. – М., 2005. – № 1. – С. 414–469. 

51 «Новый послеантичный натурализм исходит из восприятия человека как 
духовной личности: это было исходным событием нового художествен-
ного развития, которое должно было оказать решающее воздействие на 
все отношение к природе». – Дворжак М. История искусства как исто-
рия духа. – СПб.: Акад. проект, 2001. – С. 116–117. 

52 Баткин Л.М. Итальянское Возрождение. Проблемы и люди. – М.: РГГУ, 
1995. – С. 36. 

53 «Настоящий, подлинный, дух, – прислушаемся и к мнению К. Свасьяна, – 
не дух и не тело, а дух и тело, как одно (или, говоря с оглядкой на гроб 
33 года, – как один). Потому что было бы непростительным легкомыс-
лием принять сказанное за абстракцию и не попытаться представить его 
себе во всей его ошеломляющей фактичности». – Свасьян К. Человек в 
лабиринте идентичностей. – М.: Еvidentis, 2009. – С. 141. Более того, 
проницательный толкователь фрейдизма писал: «В психоанализе дух 
проникает в тело, как и наоборот – тело проникает в дух». – Мерло-
Понти М. Знаки. – М.: Искусство, 2001. – С. 264. 

54 Там же. – С. 438. 
55 Там же. – С. 451. 
56 Там же. – С. 467. 
57 Чавчавадзе Н. Культура и ценности. – Тбилиси: Мецниереба, 1984. – 
С. 164. 

58 Вейдле Вл. Умирание искусства. – М.: Республика, 2001. – С. 83. Вейдле 
не был марксистом, но отчетливо понимал, что сознание – «осознанное 
бытие». 

59 Элиот Т.С. Что такое классика? // Элиот Т.С. Избранное: Стихотворе-
ния и поэмы; Убийство в соборе: Драма; Эссе, лекции, выступления.– 
М.: Терра, 2002. – С. 217. 

60 Там же. – С. 230. 



Классическое наследие в эпоху глобализации 

 25 

61 Михайлов А.В. Идеал античности и изменчивость культуры. Рубеж 
XVIII–XIX вв. // Быт и история античности. – М.: Изд-во МГУ, 1988. – 
С. 221. Вплоть до XVIII столетия включительно, отмечает Михайлов, 
господствовало убеждение, что «история – это всеобщая кладовая, со-
держащая истины для всего человеческого рода, идущее от сентенции 
Цицерона: «История – наставница жизни» // Там же. 

62 Элиот Т.С. Указ соч. – С. 233. Рассуждения Элиота о географическом 
провинциализме побуждают вспомнить о двух неповторимых русских 
поэтах, обладавших уникальным даром: А. Пушкине и А. Кольцове. 
О Кольцове можно было бы сказать словами И. Тургенева о 
Я. Полонском, что «он пил из маленького, но своего стакана». Алек-
сандр Пушкин – национальный поэт благодаря своей «всемирной от-
зывчивости» (Ф. Достоевский), масштаб Алексея Кольцова иной, пото-
му что его гений ограничен «русским миром». Два художника – два 
классика. Один – классик мировой поэзии, другой – классик русской ли-
рики. 

63 Там же. – С. 234. 
64 Лихачёв Д.С. Поэтика древнерусской литературы. – М.: Наука, 1979. – 
С. 357. 

65 Грибоносова-Гребнева Е. Проект «Иди и след мой сохрани» // ЦДХ 
2004. Экология. Московский художник. Салон. – М., 2004. – С. 52. 

66 Алла Пологова. Скульптура. Альбом. – М.: Мусагет, б/г. – С. 149. 
67 Герчук Ю.Я. Форма – пространство – экспрессия // Гуманитарные ис-
следования. Ежегодник. – Омск: ОмГПУ, 1999. – № 4. – С. 177. 

68 Цит. по: Свасьян К. Человек в лабиринте идентичностей. – М.: Evidentis, 
2009. – С. 23. 

69 Шехтер Т.Е. Реализм в измерении «гипер». – СПб., 2010. – Рукопись. 
70 Хайдеггер М. Исток искусства и предназначение мысли // Хайдег-
гер М. Феноменология. Герменевтика. Философия языка / Пер. с нем. 
А.В. Михайлова. – М.: Гнозис, 1993. – С. 280. 

71 Таборелли Дж. В поисках искусства // История мирового искусства: 
Пер. с ит. – М.: БММ, 2006. – С. 676. 

72 Литературная теория немецкого романтизма. – Л.: Изд-во писателей в 
Ленинграде, 1934. – С. 298. 

73 Шеллинг Ф. Философия искусства. – М.: Мысль, 1966. – С. 86. 
74 Коллингс М. Внутренняя жизнь картины: Вступительная статья // Бол-
тон Р. Живопись. От первобытного искусства до ХХ века: Пер. с англ. – 
М.: Эксмо, 2006. – С. 8. 



Арам Асоян 

 26 

75 Рид Г. Краткая история современной живописи. – М.: Искусство – 
ХХI век, 2006. – С. 268. 

76 Дофлес Джилло. Будущее искусства // История мирового искусства: 
Пер. с ит. – М.: БММ, 2006. – С. 669–670. 

77 Смирнов И.П. Кризис современности. – М.: НЛО, 2010. – С. 291. 
78 Смирнов И.П. Указ соч. – С. 280. Смирнов пишет: «Биосистемы пара-
доксальны. Они развиваются, повышая уровень информации так, что 
она делается все разнообразней и дивергентней (как, например, при раз-
множении раковых клеток…) Информационное изобилие оказывается 
едва ли отличимым от хаоса. Физическому миру грозит охлаждение, 
живому – перегрев, самосожжение». – Смирнов И.П. Указ. соч. – С. 289–
290. 

79 Монтень М. Опыты: В 3 кн. – М.: Наука, 1979. – Кн. 3. – С. 311. 
80 См.: Брагина Л.М. Этические взгляды Пико делла Мирандолы // Сред-
ние века: Сб. – М.: Наука, 1965. – Вып. 28. – С. 135. 

81 См.: Лосев А.Ф. Эстетика Возрождения. – М.: Мысль, 1978. – С. 346. 
82 Там же. 



 

 27 

 
 
 
 
 
 
 
 

Арам Асоян 
 

РУССКИЙ ЭКСПРЕССИОНИЗМ –  
ФАНТОМ ИЛИ РЕАЛЬНОСТЬ? 

 
В последнее время в связи с изучением русского авангарда ак-

тивизировалось внимание к экспрессионизму. Пожалуй, крайняя 
точка зрения на его природу и границы принадлежит автору заме-
чательной монографии «Авангард на Дальнем Востоке» (СПб., 
2011) Е. Турчинской. На страницах сборника «Современное искус-
ство в контексте глобализации» (2010) она пишет: «…экспрессио-
низм можно рассматривать как методологическую основу русско-
го авангарда в целом»1. 

Здесь невольно вспоминаются слова Б. Лившица, который в 
«Полутораглазом стрельце» точно отметил: «…будетлянство – 
система темперамента»2. Русский авангард несмотря на всю свою 
разношерстность замечателен именно единством своего эмоцио-
нального настроя, как, впрочем, и экспрессионизм, возникший в 
постницшеанскую эпоху, о которой один из активных деятелей 
экспрессионизма Г. Барр говорил: «Никогда не было такого вре-
мени, потрясенного таким ужасом, таким страхом. Никогда мир не 
был так мертвенно нем. <...> Никогда радость не была так мерт-
ва»3. 

Искусствоведы по праву считают предтечей экспрессионизма 
офорт Дж. Энсора «Смерть, преследующая человеческое стадо». 
Впрочем, как заметил Д. Сарабьянов, экспрессионизм берет свое 
начало и в фовизме, неопримитивизме, футуризме4. Но экспрес-
сионизм не является ни первым, ни вторым, ни третьим. 

Системы темперамента русского авангарда и экспрессионизма 
настолько противоположны, что возможно говорить лишь об от-
дельных стилистических особенностях (экспрессии колорита, гру-



Арам Асоян 

 28 

бой фактуре, деформации форм), свойственных как экспрессио-
низму, так и русскому авангарду, но не о стилевом единстве. 
И когда мы читаем, что в современной исследовательской литера-
туре понятия «стиль», «метод», «творческая манера», «поэтиче-
ская система» используются как синонимы5, то, по нашему пред-
ставлению, такое употребление терминов в искусствоведческой 
среде по меньшей мере непрофессионально. Существует истори-
ческая предопределенность стиля, которая осуществляется не из-
вне, а изнутри, ибо художественный жест заимствует свою форму 
у формы духа. Стиль – это человек. Вместе с тем манера предо-
пределяется извне. Манера, полагал Гегель, возникает там, где ху-
дожник не умеет и не может выразить предмет в адекватной его 
духу форме. «…манера... – писал он, – проявляется большей ча-
стью лишь во внешних сторонах формы»6. Именно поэтому с ма-
нерой соотносится не стиль, а стилистика, которая всегда репро-
дуктивна, стиль же – креативен. «Далеко не одно и то же, – писал 
Гёте, – подыскивает ли поэт для выражения всеобщего особенное 
или же в особенном видит всеобщее»7. В первом случае мы имеем 
дело с использованием стилистических средств, во втором – с ро-
ждением стиля. 

Как показывают современные исследования, дух русского 
авангарда мог позволить себе пользоваться теми же стилистиче-
скими приемами, что были свойственны экспрессионизму, но во-
дораздел между инонациональными явлениями, заряженными раз-
ными эпохальными интенциями, оставался непререкаемым. Да и 
суть обращения к типологически близким стилистическим прие-
мам, как считает Д. Сарабьянов, была кардинально различна. От 
экспрессионистского всплеска, по его мнению, русских авангарди-
стов «охраняли некие силы – с одной стороны – фольклорный 
(выделено мною. – А.А.) примитив, это ощущается даже в произ-
ведениях Гончаровой, а с другой – иконопись»8. 

Проблема экспрессионизма – это проблема сущности, стоящей 
за понятиями, проблема метода, полагают некоторые исследовате-
ли. Но, на наш взгляд, это проблема не метода, а стиля. А. Лосев 
некогда писал: «Мы едва ли ошибемся, если придадим слову “ме-
тод” более формальное значение, а слову “стиль” более конкрет-
ное значение»9. По его мнению, метод и стиль, метод и манера 
всегда соотносятся, но никогда не совпадают друг с другом. Ме-
тод, по Лосеву, «это особый способ конструирования художест-



Русский экспрессионизм – фантом или реальность? 

 29 

венного произведения без внимания к его содержанию»10. И вве-
дение нового понятия «сквозной метод»11, по нашему мнению, не-
релевантно истории искусства. Недаром Гераклит полагал, что 
нельзя войти в одну реку дважды. Скажем, существует представ-
ление о художественном методе реализма, обусловленного опре-
деленным базисом, состоящим из онтологических, аксиологиче-
ских и идеологических представлений автора. Но «реализм» Рем-
брандта и реализм О. Курбе совсем не близнецы. Можно, конечно, 
возводить и немецкий экспрессионизм к «Капричос» Гойи, но та-
кой генезис лишь затемняет глубинное содержание неповторимого 
течения ХХ в. Подобной точки зрения придерживался М. Кузмин: 
«Экспрессионизм овладел почти всей художественной Германией 
и всеми областями искусства, – писал он. – Протекая в сфере ис-
кусства, экспрессионизм тем не менее носит все признаки явления 
более широкой общественной значительности (!!! – А.А.). Он пока-
зателен как поворотный пункт немецкой культуры. Конечно, было 
бы близоруко смешивать и сравнивать его с бесчисленными шко-
лами, бывшими до него, с существующими и имеющими родиться. 
Вполне естественное развитие социальных и метафизических при-
чин, способствующих его проявлению, параллелизм сопутствую-
щих ему политических событий, не вполне точная формулировка, 
дающая ему желательную широту и живучесть – все эти обстоя-
тельства обусловили для экспрессионизма высшую значитель-
ность, почти выталкивая его за границы искусства. 

Но родился он и протекает в области искусства. В этой облас-
ти он пока и подлежит рассмотрению. Но это не так просто сде-
лать, как с его предшественниками и врагами, вроде импрессио-
низма или футуризма (курсив мой. – А.А.), или, наконец, област-
ными явленьицами, вроде французского дадаизма. Как только мы 
коснемся экспрессионизма по существу, сейчас же проблемы со-
циальные, метафизические, этические, политические – бурным 
прибоем нахлынут, готовые снести не совсем твердые основы экс-
прессионистического искусства. Удивительнее всего, что весь этот 
шквал не вредит экспрессионизму, а наоборот, укрепляет, возно-
сит на гребне своих волн до неожиданной высоты, словно искус-
ство Германии нашло свою настоящую стихию. 

Экспрессионизм – протест против внешних летучих впечатле-
ний импрессионизма, против исключительно формального отно-
шения эпигонов футуризма, против духовного тупика и застоя до-



Арам Асоян 

 30 

военной и военной Европы, против тупика точных наук, против 
рационалистического фетишизма, против механизации жизни во 
имя человека»12. 

В отличие от Кузмина его современник Ип. Соколов распро-
странял отличительное свойство экспрессионизма – повышенную 
выразительность – на всех мировых гениев13. В связи с этим 
Ю. Тынянов в «Записках о западной литературе» (1921) с иронией 
отмечал: «Оказалось слишком много родственников. <…> Список 
хорош, и родня почтенная, но не слишком ли много?»14. 

В связи с вопросом о русском экспрессионизме нередко ссы-
лаются на творчество П. Филонова, хотя современники художни-
ка, знатоки его творчества В. Аникиева, Т. Глебова категорически 
отрицали связь Филонова с этим течением. «Русский драматиче-
ский дух художника в его предметно-сюжетных картинах, – писа-
ла ученица Филонова, – ничего не имеет общего с поверхностным 
и извращенным немецким экспрессионизмом»15. С ними солида-
рен и Д. Сарабьянов: «Не будем говорить здесь о тех отличиях 
русского художника, что, несмотря на некоторое приближение, 
оставляют его в стороне от экспрессионистского движения. Уже 
много написано о большей органичности, об ином понимании 
времени, об углубленной эпичности Филонова, позволяющей свя-
зать прошлое, современное и будущее. Кроме причин, отдалявших 
неопримитивистов от экспрессионизма, в случае с Филоновым 
важную роль играет еще одна. Речь идет о той традиции ремес-
ленной выделки, бывшей важным условием народного творчества. 
В России, как ни в одной европейской стране, народное творчество 
сохраняло в то время свои активные позиции и значительный 
удельный вес во всей художественной культуре. Своеобразная 
нормативность народного искусства, воспринятая Филоновым, 
хотя и не исчерпывается соблюдением строгих ремесленных пра-
вил, включает их в свой состав. Порождает некое ликоподобие в 
творчестве нашего художника, интерес к иератическому истолко-
ванию голов и фигур, пребывающих вне конкретного времени и 
пространства. Все эти качества выводят мастера из-под прямого 
воздействия экспрессионизма – они ему не только не свойственны, 
но и противопоказаны»16. 

Эти убедительные аргументы авторитетного искусствоведа 
можно дополнить еще одним соображением, которое касается 
эпического характера раннего русского авангарда. Н. Гурьянова, 



Русский экспрессионизм – фантом или реальность? 

 31 

ссылаясь, в частности, на письма Е. Гуро к М. Матюшину 1902–
1907 гг., считает, что одна из важнейших тенденций авангарда, 
пожалуй, наиболее ярко проявилась в концепции «искусство для 
жизни и жизнь для искусства»17, жизни «как таковой», без оправ-
дания целью, «без почему». «Как известно, – пишет она, – Ницше 
был первым, кто поставил задачей своей книги “Рождение траге-
дии” взглянуть на науку под углом зрения художника, на искусст-
во же – под углом зрения жизни»18. Основная идея Ницше о «воле 
к власти» как руководящего начала и связанный с этой идеей тезис 
о «вечном возвращении» далеко не ограничена биологической 
сферой (довольно распространенная в начале века примитивно-
вульгарная интерпретация этой идеи) – нет, это некая универсаль-
ная сила, энергия, послушная космическому провидению, т.е. сама 
суть Бытия: «И вот такую тайну поведала нам жизнь»19, – цитиру-
ет Гурьянова Ницше. «Смотри, – говорила она (жизнь. – А.А.), – я 
всегда должна преодолевать самое себя <…> только там, где есть 
жизнь, есть и воля; но это не воля к жизни, но – так учу я себя – 
воля к власти! <…> Поистине, я говорю вам: добра и зла, которые 
были бы непреходящими, – не существует! Из себя должны они 
все снова и снова преодолевать самих себя. <…> Так принадлежит 
высшее зло к высшему благу; а это благо есть творческое”»20. 

В связи с этим размышлением об эпическом характере раннего 
авангарда заслуживает особого внимания оценка А. Якимовича 
картины Филонова «Пир королей». «…живописец интересуется, – 
пишет автор, – уже не неоромантическими переживаниями, а ско-
рее тем ощущением “новой онтологии”, которое он каким-то обра-
зом улавливает в воздухе. Он скорее хочет разобраться, почему же 
живое тело так похоже на неживое, а неживое – на живое, и поче-
му так неопределенны и зыбки границы между жизнью тела и его 
телесной мертвенностью. Здесь речь идет о двусмысленности жи-
вого и неживого, которая, разумеется, на зрителя производит тре-
вожно тягостное впечатление, но художнику важны общие законы 
мироздания, а он каким-то образом улавливает в воздухе пережи-
вания нервных натур от странностей и парадоксов этого познавае-
мого им, мастером, мироздания»21. Якимович обоснованно назы-
вает Филонова «революционным демиургом», тем самым словно 
подчеркивая эпический характер его творчества, в котором, по 
словам исследователя, художник – «большой мастер извлекать из 



Арам Асоян 

 32 

своего мотива нечто “иное”, т.е. содержание или смысл, которых 
там вроде бы не должно было быть»22. 

Следовательно, приятие бытия как всеединства, как неразло-
жимой на противоположности целостности жизни, очевидной в 
творчестве Филонова, где картину невозможно «прочесть», т.е. 
«документально истолковать или изложить сюжет»23, служило 
преградой влиянию на него немецкого экспрессионизма. Не слу-
чайно Дж. Боулт, размышляя о художнике и его близости к немец-
ким и фламандским мастерам, полагал, что Филонов стоит ближе 
именно к русским, чем к немецким художественным традициям и 
по праву считал свое искусство органически входящим в нацио-
нальную русскую культуру24.. 

Особого разговора заслуживает отношение к экспрессионизму 
В. Кандинского. Один из радикальных авангардистов первой трети 
ХХ в Х. Балль в докладе о русском художнике заявлял: «Бог умер. 
Мир раскололся. Я – динамит. Всемирная история разломилась на 
две части. Есть время впереди меня. И время после меня. Религия, 
наука, мораль – феномены, которые возникли из страха примитивных 
народов. Время разламывается. Тысячелетняя история на куски»25. 

Для Балля принадлежность Кандинского к экспрессионизму 
несомненна. С ним согласен и Д. Сарабьянов, но он пишет: «Кан-
динский перемножил немецкую саморефлексию на русскую волю 
к скачку в неведомое, став открывателем новых художественных 
принципов <…>, где экспрессионизм занял место не только пред-
вестника, но и участника синтеза. Он внес свою едва ли не поло-
винную долю в абстрактный экспрессионизм, им может быть по-
именовано открытие художника. Но это был уже не тот экспрес-
сионизм, чьим важным признаком является крайняя деформация 
реальности, ибо эта реальность перестала быть предметом изобра-
жения»26. 

Для адекватного толкования проблемы русского экспрессио-
низма актуально высказывание полувековой давности Г. Недоши-
вина. Он отмечал: «История искусства ХХ столетия знает многих 
значительных, а порою и очень крупных мастеров, которые, не 
являясь экспрессионистами в точном и узком смысле этого слова, 
стоят или стояли на определенном этапе своего творчества (обыч-
но в начале) где-то, как говорится, на “периферии” экспрессио-
низма, с ним перекликаясь, иногда испытывая его влияние, иногда 
разрабатывая аналогичные художественные проблемы – пусть в 



Русский экспрессионизм – фантом или реальность? 

 33 

ином плане. Этих художников трудно считать экспрессионистами, 
но их связь с экспрессионистской “тенденцией” вполне очевидна и 
нуждается в анализе. Забегая вперед, скажем, что это один из важ-
нейших аспектов всей проблемы в целом»27. 

С этим мнением трудно не согласиться, как и с последующим 
замечанием Недошивина: «В 1909 г. вышла книга Вильгельма 
Воррингера, ставшая своеобразным евангелием экспрессионизма, 
“Абстракция и вчувствование”. В ней автор подчеркивает верность 
принципу суверенной независимости искусства от действительно-
сти. “Художественное произведение как самостоятельный орга-
низм равноценно природе и в своей глубочайшей внутренней сущ-
ности стоит вне связи с ней, поскольку под природой разумеют 
видимую поверхность вещей”. Но Воррингер… идет дальше. Со-
гласно его концепции, в истории художественной культуры проти-
воборствуют два принципа – вчувствование и абстрагирование. 
Первый проявляется в искусстве Античности, Ренессанса, в живо-
писи XIX в. Здесь человек, доверяя разуму, погружается в чувст-
венный мир и, как правило, радостно его утверждает. Противопо-
ложный принцип, воплощенный для Воррингера в первобытном 
искусстве, в готике, отчасти в барокко и наконец, в новейших ху-
дожественных исканиях – означает господство инстинкта над ра-
зумом, субъекта над объектом, неприязнь к живым формам чувст-
венного мира, а главное не жизнеутверждение, а темный страх, 
мучительное стремление вырваться из царства действительности. 
<…> Воррингеровская “абстракция” оборачивается крайним ирра-
ционализмом, боязливой капитуляцией замкнувшегося в себе ду-
ха»28. Pendant этому известный английский искусствовед и худо-
жественный критик, сэр Герберт Рид толковал экспрессионизм как 
искусство «метафизической тревоги»29, а один из ведущих пред-
ставителей этого течения, Ф. Марк, признавал, что художество для 
экспрессиониста – «некромантия человечества»30. 

К сожалению, в последних работах о русском экспрессиониз-
ме эти реалии немецкого искусства первой четверти ХХ в., а также 
его философские истоки, отсылающие к романтизму, как правило, 
не учитываются. Между тем Гегель, подводя итоги романтиче-
ской, последней, как ему казалось, формы искусства, писал: «Ху-
дожник не должен приводить в порядок свое душевное настроение 
и заботиться о спасении собственной души. <...> Раньше беско-
нечное начало личности заключалось в чести, любви, верности, 



Арам Асоян 

 34 

затем в особой индивидуальности, в определенном характере, сли-
вающемся с особенным содержанием человеческого существова-
ния. Наконец, срастание с такой специфической ограниченностью 
содержания было устранено юмором31, который сумел расшатать и 
разложить всякую определенность и тем самым вывел искусство 
за его собственные пределы. 

В этом выходе за свои границы искусство представляет собой 
возвращение человека внутрь себя самого, нисхождение в свое 
собственное чувство, благодаря чему искусство отбрасывает вся-
кое прочное ограничение определенным кругом содержания и 
толкования, и его новым святым становится humanus – глубины и 
высоты человеческой души как таковой, общечеловеческое в его 
радостях и страданиях, в его стремлениях, деяниях и судьбах. Тем 
самым художник получает свое содержание в самом себе <...> ему 
уже больше ничего не чуждо из того, что может получить жизнь и 
сердце человека»32. 

Насколько глубоки корни экспрессионизма в этой сфере ро-
мантизма, охарактеризованной Гегелем, можно судить по творче-
ству одного из самых ярких поэтов-экспрессионистов Георга Гей-
ма, который свою вторую книгу намеревался назвать «Umbra 
Vitae» – «Тень жизни». После смерти поэта это название по праву 
«унаследовала» первая книга поэта «Вечный день», в период соз-
дания которой поэт пометил в своем дневнике: «Наверно, можно 
сказать, что моя поэзия – лучшее доказательство метафизической 
страны, протягивающей свои черные острова в наши быстротеч-
ные дни»33. Известный германист Н. Павлова, осмысляя поэтику 
Гейма, замечает, что даже там, где поэт «хочет обозначить актив-
ность, он ограничивает ее пределами настоящего времени и – бес-
перспективностью»34.. Традиционного положительного значения 
лишена даже дорога: «У Гейма она обрывается, ведет в никуда или 
к могиле»35. «Мир Гейма… это мир, поставленный в страдатель-
ный залог»36; в его поэзии «стирается разграничение верха и низа, 
жизни и смерти, космоса и хаоса»37. Но, пожалуй, самое принци-
пиальное наблюдение Павловой заключено в утверждении, что 
«предметность касается у Гейма более глубоких слоев жизни, чем 
слова»38. Не на это ли намекал в своей статье (цитируемой нами 
выше. – А.А.) М. Кузмин, когда говорил: «Как только мы коснемся 
экспрессионизма по существу, сейчас же проблемы социальные, 
метафизические, этические, политические – бурным прибоем на-



Русский экспрессионизм – фантом или реальность? 

 35 

хлынут, готовые снести не совсем твердые основы экспрессиони-
стического искусства»39? Высказывание Кузмина подтверждает 
распространенное в искусствоведении мнение, что экспрессио-
низм – это прежде всего мироощущение40, художественные задачи 
рождались вслед за ним. В то время когда Маяковский от лица фу-
туризма заявлял: «Не идея рождает слово, а слово рождает 
идею»41, у экспрессионизма творческий процесс имел иную на-
правленность: от экстатического переживания – к слову. Именно 
поэтому экспрессионизм в отличие, скажем, от аналитического 
кубизма не может возникнуть посредством манифестов. Исследо-
ватель авангарда И.А. Вакар – автор статьи «Кубизм и экспрес-
сионизм – два полюса авангардного сознания» – считает, что «о 
русском экспрессионизме действительно трудно говорить как о 
художественном направлении, хотя количественно произведения, 
соотносимые с ним, могут превзойти весь русский кубизм <…> но 
они не выстраиваются в единую, даже пунктирную линию, остава-
ясь одиночными, разрозненными фактами искусства»42. 

С ним солидаризируется И.М. Сахно: «Эспрессионизм, заяв-
ленный в России 1920-х годов как новая поэтическая школа, – пи-
шет она, – был мифом, который творили сами поэты. В то же вре-
мя экспрессионизм как сумма новейших средств выразительности, 
форма выражения максимальной экспрессии, эмоциональной 
энергии и форм стал доминантной стилевой тенденцией живопис-
ного и поэтического авангарда и метаязыком культуры всеобщего 
Ренессанса начала ХХ века»43. Конкретные наблюдения подтвер-
ждают этот вывод. Например, знаток творчества Маяковского 
В. Альфонсов во вступительной статье к антологии «Поэзия рус-
ского футуризма» обоснованно пишет: «Маяковскому было близко 
искусство с экспрессионистическим уклоном, самовыражение тра-
гической личности в условиях хаотического мира»44. Но это заме-
чание об «экспрессионистическом уклоне» поэта отнюдь не тож-
дественно категорическому выводу В.Н. Терехиной, полагающей: 
«Наиболее отчетливо поэтика экспрессионизма прослеживается в 
творчестве одного из общепризнанных футуристов – Владимира 
Маяковского. Это созерцание своей жизни как трагедии, в которой 
поэт выступает в роли Тринадцатого апостола, “глашатая гряду-
щих правд, низвергающего богов во имя человека и вселенской 
гармонии”»45. 



Арам Асоян 

 36 

Последнее замечание о глашатае грядущих правд дезавуирует, 
как нам кажется, категорическое утверждение исследователя о по-
этике экспрессионизма в творчестве Маяковского, ибо собствен-
ная поэтика экспрессионизма – это, грубо говоря, стирание разгра-
ничения верха и низа, жизни и смерти, космоса и хаоса. Маяков-
ский так же далек от этой поэтики, как и его немецкие собратья по 
перу с остро выраженной экспрессией формы и мощным социаль-
ным зарядом, которых принято воспринимать как представителей 
«активизма». Недошивин справедливо писал, что приписка к дрез-
денской группе «Мост» (Кирхнер, Геккель, Нольде, Пехштейн 
и др.) или мюнхенской группе «Голубой всадник» (Марк, Маке, Яв-
ленский, Кандинский…) ряда крупных художников «не может быть 
обоснована ничем, кроме наличия у них резко выраженной “экс-
прессии”, к примеру, у Кете Кольвиц, у других, скажем, у Гросса 
или Дикса, особого политико-публицистического “активизма”»46. 
Влиятельный немецкий критик П. Пёртнер утверждал: «Хотя боль-
шинство так называемых “экспрессионистов” временами участво-
вало в активистском течении, активизм надо трактовать не как со-
путствующее движение или разновидность экспрессионизма, но 
скорее как противоборствующее движение и антитезу»47. 

«Повышенная выразительность образного строя, приводящая 
к неожиданному заострению формы, интенсивная сосредоточен-
ность художественного языка, несущего огромную смысловую и 
эмоциональную нагрузку, – черты, которые мы в великом разно-
образии вариантов можем наблюдать во всем искусстве 
ХХ века…»48 – полагал Недошивин. Убедительной, но неожидан-
ной иллюстрацией к этим словам может служить творчество 
Б. Пророкова, которого вслед за Маяковским можно было бы так-
же, следуя логике Терёхиной, причислить к экспрессионистам, но 
трудно преодолеть внутреннее и, думается, законное сопротивле-
ние. Стремление видеть за экспрессией взятых обособленно худо-
жественных средств экспрессионистскую поэтику приводит этого 
исследователя к необходимости переименовывать сложившиеся в 
науке репутации русских художников, даже такие, как символист 
Андрей Белый или футурист Велимир Хлебников. В романе «Пе-
тербург» Белого действительно нетрудно найти так называемую 
«склонность к экспрессионизму» (кстати, Н. Бердяев называл ро-
ман Белого «кубистически-футуристическим»49) – об этом свиде-
тельствует реакция на произведение писателя такого искушенного 



Русский экспрессионизм – фантом или реальность? 

 37 

читателя, как Вяч. Иванов. Рецензируя роман, он писал: «Совре-
менная культура должна была глубоко изжить себя самое, чтобы 
достичь этого порога с надписью на плитах “Ужас”, – этого поро-
га, с которого властительно срывает завесу, обнажая тайники утон-
ченнейшего сознания эпохи, утратившей веру в Бога, – русский 
поэт метафизического Ужаса»50. «Метафизический ужас» – при 
безоглядном отношении к сказанному, конечно, черта экспрессио-
низма, если мы не обращаем внимание на контекст, в котором эти 
черты явлены. Однако в «Петербурге» апокалипсический кошмар 
неотъемлем от идеи Второго пришествия – основной темы творче-
ства Белого51, и это радикально меняет картину. Нельзя же, нако-
нец, не обращая внимания на изменившиеся адресаты и ориентиры 
творчества, именовать, например, Антонена Арто представителем 
экспрессионизма. 

Этот пассаж уместно закончить репликой Вл. Маркова. В сво-
ей статье «Экспрессионизм в России» он писал: «…существовал ли 
русский экспрессионизм? На этот вопрос… можно ответить двоя-
ко. Во-первых, предпринимались попытки пересмотреть творчест-
во некоторых ведущих деятелей русской литературы, или еще 
проще, снабдить его табличкой с надписью “экспрессионизм” не-
зависимо от того, считали ли они себя сами таковыми или нет. 
Во-вторых, экспрессионистами названы многие художники и теат-
ральные деятели дореволюционного и советского периода…»52 

Совершенно очевидно, что В. Марков ставит под сомнение 
существование русского экспрессионизма. Еще категоричнее точ-
ка зрения Ш. Бойко – автора статьи «Почему экспрессионизм 
обошел Россию и русский авангард?» Бойко, прослеживая мар-
шрут экспрессионизма, заданный в Германии, отмечает два на-
правления, одно из которых лежало на пути в Будапешт, другое – 
Краков, Познань, Львов. Оба вектора возникли не случайно: венг-
ры тяготели к немецкому языку, немецкой духовности, а три поль-
ских города до Первой мировой войны входили в состав немец-
коязычных стран: Германии и Австро-Венгрии. И хотя в России в 
начале века так же, как и в Германии, назревала пора кризиса, на-
ступало время декаданса, движение экспрессионизма в Россию 
преградил мироощущенческий шлагбаум. Душевная настроен-
ность русского человека, известная патриархальность, принадлеж-
ность к той учительной культурной традиции, которая в течение 
всего XIX cтолетия была характерна для русской литературы и 



Арам Асоян 

 38 

религиозной русской философии, наконец, православный опыт – 
все это отторгало крайности экспрессионизма и, прежде всего, ин-
дивидуализм, утонченную, чуть ли не болезненную эротику53. 

«Среди русских художников, левых, конечно, принято отно-
ситься к немецкому экспрессионизму как к движению совершенно 
несерьезному, – свидетельствовал Иван Пуни, – ничего, кроме ус-
мешечек, не заслуживающему. Я и сам не сторонник экспрессио-
низма. <…> Если разобраться в впечатлениях своих, то окажется, 
что нас отталкивает от экспрессионизма главным образом ужа-
сающий индивидуализм, в нем проявляющийся»54. Отталкивал, 
вероятно, не только, так сказать, voyage interieur, но и кошмар не-
насытимой страсти к la femme tentaculaire. Сексуальный шарм экс-
прессионизма почти не оставил следа в русской культуре. Le début 
du siècle в Германии и России дышал грозой, но основы духовно-
сти и так называемый менталитет были различными. Для воспри-
ятия чисто художественных течений, таких как импрессионизм, 
кубизм, это обстоятельство не играло никакой роли, для экспрес-
сионизма проблемы социальные, метафизические, этические ока-
зались барьером для экспансии, ориентированной на евразийский 
континент. 

 
 

Примечания 
 

1 Турчинская Е.Ю. Экспрессионизм как стиль и метод в живописи раннего 
русского авангарда // Современное искусство в контексте глобализации. – 
СПб.: СПб ГУП, 2010. – С. 47. 

2 Лившиц Б. Полутораглазый стрелец. – Л.: Сов. писатель, 1989. – С. 479. 
3 Цит. по: Турчин В.С. Экспрессионизм // Турчин В.С. По лабиринтам аван-
гарда. – М.: Изд-во МГУ, 1993. – С. 73. 

4 Сарабьянов Д.В. К ограничению понятия «авангард» // Поэзия и живо-
пись: Сб. трудов памяти Н.И. Харджиева. – М.: Языки русской культу-
ры, 2000. – С. 90. 

5 Турчинская Е.Ю. Экспрессионизм в русской живописи ХХ века (К ак-
туализации понятия «художественный метод») // Современное искусст-
во в контексте глобализации. – СПб.: СПб ГУП, 2011. – С. 51–52. 

6 Гегель Г.В.Ф. Манера, стиль, оригинальность // Гегель Г.В.Ф. Эстетика: 
В 4 т. – М.: Искусство, 1968. – Т. 1. – С. 303. 



Русский экспрессионизм – фантом или реальность? 

 39 

7 Гёте И.В. Максимы и рефлексии // Об искусстве. – М.: Искусство, 1975. – 
С. 582. 

8 Сарабьянов Д.В. В ожидании экспрессионизма и рядом с ним // Русский 
авангард 1910–1920-х годов и проблема экспрессионизма. – М.: Гос. ин-
ститут искусствознания М-ва культуры РФ, 2003. – С. 9–10. 

9 Лосев А.Ф. Проблема художественного стиля. – Киев: «Collegium»; Ака-
демия Евробизнеса, 1994. – С. 194. 

10 Там же. 
11 Турчинская Е.Ю. Экспрессионизм в русской живописи ХХ века (К ак-
туализации понятия «художественный метод») // Современное искусст-
во в контексте глобализации. – СПб.: СПб ГУП, 2011. – С. 53. 

12 Кузмин М. Пафос экспрессионизма // Русский экспрессионизм. – М.: 
ИМЛИ РАН, 2005. – С. 433, 434. 

13 Терёхина В. Путями русского экспрессионизма // Русский экспрессио-
низм. – М.: ИМЛИ РАН, 2005. – С. 26. 

14 Тынянов Ю. Записки о западной литературе // Книжный угол. – Пг., 
1921. – № 7. – С. 11. 

15 Глебова Т.Н. Из письма И.А. Прониной // Пронина И.А. О Филонове и 
экспрессионизме // Русский авангард 1910–1920-х годов и проблема 
экспрессионизма. – М.: Гос. институт искусствознания М-ва культуры 
РФ, 2003. – С. 206. 

16 Сарабьянов Д.В. В ожидании экспрессионизма и рядом с ним // Русский 
авангард 1910–1920-х годов и проблема экспрессионизма. – М.: Гос. ин-
ститут искусствознания М-ва культуры РФ, 2003. – С. 10. 

17 Гурьянова Н. Эстетика анархии в теории раннего русского авангарда // 
Поэзия и живопись: Сб. трудов памяти Н.И. Харджиева. – М: Языки 
русской культуры, 2000. – С. 95, 96. 

18 Там же. 
19 Там же. 
20 Там же. – С. 96. 
21 Якимович А. Магические вселенные // Якимович А. Магическая вселен-
ная. – М.: Галарт, 1995. – С. 69. 

22 Там же. 
23 Боулт Д. Павел Филонов и русский модернизм // Мислер Н., Бо-
улт Д. Филонов. Аналитическое искусство. – М.: Советский художник, 
1990. – С. 34. 

24 Там же. – С. 44. 



Арам Асоян 

 40 

25 Цит. по: Пестова Н.В. Экспрессионизм // Авангард в культуре ХХ века. 
1900–1930. Теория, история, поэтика. – М.: ИМЛИ РАН, 2010. – Кн. 2. – 
С. 293–360; С. 312. 

26 Сарабьянов Д.В. В ожидании экспрессионизма и рядом с ним // Русский 
авангард 1910–1920-х годов и проблема экспрессионизма. – М.: Гос. ин-
ститут искусствознания М-ва культуры РФ, 2003. – С. 10. 

27 Недошивин Г. Проблема экспрессионизма // Экспрессионизм. – М.: Нау-
ка, 1966. – С. 11. 

28 Там же. – С. 19. 
29 Рид Г. Краткая история современной живописи. – М.: Искусство – XXI, 

2006. – С. 216. 
30 Цит. по: Недошивин Г. Указ. соч. – С. 15. 
31 В философской системе Гегеля «объективный юмор» толковался как 
внутреннее движение духа, всецело отдающегося своему предмету. 

32 Гегель Г.В.Ф. Конец романтической формы искусства // История эстети-
ки. Памятники мировой эстетической мысли: В 5 т. – М.: Искусство, 
1967. – Т. 3. – С. 200, 201. 

33 Гейм Г. Вечный день. Umbra vitae. Небесная трагедия. – М.: Наука, 
2003. – С. 309. 

34 Павлова Н.С. Поэтика Гейма // Гейм Г. Вечный день. Umbra vitae. Не-
бесная трагедия. – М., 2003. – С. 302. 

35 Там же. – С. 308. 
36 Там же. – С. 353. 
37 Там же. – С. 319. 
38 Там же. – С. 318. 
39 Кузмин М. Пафос экспрессионизма // Русский экспрессионизм. – М.: 
ИМЛИ РАН, 2005. – С. 43, 44. 

40 Русский экспрессионизм. Теория. Практика. Критика / Сост. 
В.Н. Терехова. – М.: ИМЛИ РАН, 2005. – С. 24. 

41 Маяковский В. Два Чехова // Маяковский В.В. Полн. собр. соч.: В 13 т. – 
М.: Гослитиздат, 1955. – С. 300. 

42 Вакар И.А. Кубизм и экспрессионизм – два полюса авангардного созна-
ния // Русский авангард 1910–1920-х годов и проблема экспрессионизма. – 
М.: Наука, 2003. – С. 27. 

43 Сахно И.М. О формах экспрессии и экспрессионизме в поэзии русского 
авангарда // Русский авангард 1910–1920-х годов и проблема экспрес-
сионизма. – М.: Наука, 2003. – С. 145. 

44 Альфонсов В.Н. Поэзия русского футуризма // Поэзия русского футу-
ризма. – СПб.: Акад. проект, 1999. – С. 61. 



Русский экспрессионизм – фантом или реальность? 

 41 

45 Терёхина В.Н. Экспрессионизм и футуризм: русские реалии // Русский 
авангард 1910–1920-х годов и проблема экспрессионизма. – М.: Наука, 
2003. – С. 150, 157. 

46 Недошивин Г. Проблема экспрессионизма. Экспрессионизм. – М.: Нау-
ка, 1966. – С. 14. 

47 Цит. по: Недошивин Г. Указ соч. – С. 15. Ср. с более поздним, но соли-
дарным высказыванием Г. Розенберга: «Живопись действия не “персо-
нальна” (в отличие от экспрессионизма. – А.А.), хотя ее предмет (суть) 
состоит в индивидуальных возможностях художника». Цит. по: 
Рид Г. Краткая история современной живописи. – М.: Искусство–XXI, 
2006. – C. 258. «Акционизм» – это так называемое искусство «новой 
объективности» // Рид Г. Указ. соч. – С. 229. 

48 Недошивин Г. Указ соч. – С. 31. 
49 Бердяев Н. Кризис искусства. – М.: Изд-во Г.А. Лемана и С.И. Сахарова, 

1918. – М.: СП Интерпринт, 1990. – С. 42. – Репринт. изд. 
50 Иванов Вяч. Родное и вселенское. Статьи (1914–1916). – М.: Изд. 
Г.А. Лемана и С.И. Сахарова, 1918. – С. 119. 

51 Нива Ж. Андрей Белый // История русской литературы. ХХ век. Сереб-
ряный век. – М.: Прогресс-Литера, 1995. – С. 110. 

52 Марков В. Экспрессионизм в России // Поэзия и живопись: Сб. трудов 
памяти Н.И. Харджиева. – М.: Языки русской культуры, 2000. – С. 541. 

53 Бойко Ш. Почему экспрессионизм обошел Россию и русский авангард? // 
Русский авангард 1910–1920-х годов и проблемы экспрессионизма. – 
М.: Наука, 2003. – С. 14–24 

54 Пуни И. Немецкий экспрессионизм в живописи и русское искусство // 
Русский экспрессионизм. Теория. Практика. Критика / Сост. 
В.Н. Терёхина. – М.: ИМЛИ РАН, 2005. – С. 457. 

 



 

 42 

 
 
 
 
 
 
 
 

Ю.А. Асоян 
 

ТЕОРИЯ ХУДОЖЕСТВЕННЫХ ПРОСТРАНСТВ 
В.А. ФАВОРСКОГО И П.А. ФЛОРЕНСКОГО  

(1920-е годы) 
 
В начале 1920-х годов Павел Флоренский высказал основопо-

лагающую идею, которую относил к числу наиболее значимых для 
себя: «Вся культура, – пишет он, – может быть истолкована как 
деятельность по организации пространства. В одном случае, это 
пространство наших жизненных отношений, и тогда соответст-
вующая деятельность называется техникой. В других случаях, это 
пространство есть пространство мыслимое, мысленная модель 
действительности», – и тогда оно называется наукой и философи-
ей. «Наконец, третий разряд случаев лежит между первыми дву-
мя… Пространства его наглядны, как пространства техники, и не 
допускают жизненного вмешательства – как пространства науки и 
философии. Организация таких пространств называется искусст-
вом»1. Важно, что Флоренский не ограничивается формулировкой 
самой общей идеи, но в духе своей «конкретной метафизики» – 
проекта, развиваемого им в 20-е годы, приступает к «обследова-
нию» (как он сам это называет) разных типов и способов конст-
руирования культурных пространств – технических, интеллекту-
альных, художественных. В «Автореферате»2 Флоренский говорил 
о рассмотрении культурных моделей пространствопостроения как 
об одном из наиболее продуктивных исследовательских подходов, 
развиваемых им. И действительно, в сочинении «Мнимости в гео-
метрии» (1922, обложку книги нарисовал В.А. Фаворский)3 он об-
ратился к анализу пространственных моделей науки и философии – 
«мыслимому пространству» Дантово-Птолемеевой картины мира. 
Рассмотрению художественно-изобразительных пространств не-



Теория художественных пространств А. Фаворского и П.А. Флоренского  

 43 

посредственно посвящены лекции «Анализ пространственности (и 
времени) в художественно-изобразительных произведениях» и на-
писанная чуть раньше «Обратная перспектива»4. Последние рабо-
ты впервые были опубликованы спустя десятки лет после их непо-
средственной подготовки и написания. «Обратная перспектива» 
впервые была издана в 1967 г., в знаменитых выпусках тартуских 
«Трудов по знаковым системам»5. Вхутемасовские лекции по ана-
лизу пространства и времени напечатаны и того позже – их первая 
публикация относится к 1993 г. Тем не менее есть основания пола-
гать, что намеченный Флоренским подход к искусству как способу 
организации особых изобразительных пространств был услышан 
уже современниками. Известно, что он был с энтузиазмом воспри-
нят Львом Жегиным (сын архитектора Ф.И. Шехтеля) – слушателем 
Флоренского во Вхутемасе, художником и теоретиком искусства, 
который вслед за Павлом Флоренским и под его непосредствен-
ным влиянием обратился к исследованию пространственных форм 
живописного произведения и иконописи. Итогом многолетней ра-
боты Л. Жегина стала книга «Язык живописного произведения», 
впервые опубликованная лишь в 1970 г. под редакцией и со всту-
пительной статьей Б.А.Успенского6. С набросками исследования в 
конце 1920-х Жегин знакомил Флоренского, для чего специально 
ездил в Сергиев Посад. 

Подход к искусству как способу пространственной переорга-
низации мира оказался также созвучным собственным установкам 
другого автора, художника и теоретика Владимира Андреевича 
Фаворского7, особенно близкого Флоренскому в 20-е годы (как и 
Флоренский, Фаворский жил в Сергиевом Посаде). По приглаше-
нию Фаворского Флоренский оказался во Вхутемасе, на графиче-
ском факультете которого оба параллельно читали свои курсы: 
Флоренский – курс по анализу пространственности, Фаворский – 
по теории композиции8. Оба курса посвящены способам организа-
ции художественных пространств, они близки по установкам и 
перспективам ви́дения предмета, во многом перекликаются и до-
полняют друг друга. Если Флоренский в своих лекциях обращает-
ся к способам построения пространства в разных видах искусства 
(живопись и графика, скульптура и пластика…), то Фаворский го-
ворит о принципах организации пространства в разные художест-
венные эпохи. Основная мысль нашей статьи состоит в том, что 
вхутемасовские лекции Флоренского и работы Фаворского (1920-х 



Ю.А. Асоян 

 44 

годов и некоторые более поздние) нужно прочесть вместе, как до-
полняющие друг друга выражения одной теоретико-
художественной концепции. Возможно, не стоит говорить о 
чьей-то «определяющей» или «второстепенной» роли. Подходы 
Фаворского формировались самостоятельно и задолго до встречи с 
П. Флоренским (они в значительной мере определялись его инте-
ресом к теории искусства А. Гильдебранда, годами учебы у проф. 
Холлоши, самостоятельными попытками нащупать «нутро» искус-
ства) и никогда не были лишь пассивным усвоением идей филосо-
фа. Скорее речь может идти о примечательной смычке взглядов, 
отправлявшихся, возможно, из разных начал и инициированных 
разными источниками. Сближению способствовал философский 
склад ума Фаворского. Близко знавшие В. Фаворского люди назы-
вали его «мыслителем», «философом»9. И определение «философ» 
здесь совершенно «по делу»; оно не просто характеризует его жи-
тейскую и нравственную мудрость. Благодаря публикации литера-
турно-теоретического наследия Фаворский предстал как основа-
тельный теоретик, значимость которого до сих пор, может быть, не 
определена в полной мере10. Характерно, что изобразительное ис-
кусство рассматривается Фаворским как целенаправленное усилие 
по преобразованию хаотической данности зримого. Ему как нико-
му другому должна была быть близка идея Флоренского о культу-
ре как деятельности по организации пространства и искусстве как 
способе построения особых художественных пространств. Но сто-
ит поставить вопрос и о стимулирующем влиянии художественно-
пространственных идей самого Фаворского на Флоренского. Его 
причастность к осмыслению проблем художественного простран-
ства П. Флоренским была довольно существенной, как и воздейст-
вие идей Флоренского на него самого. 

Говоря о теории художественных пространств Флоренского, 
мы сознательно решили ограничиться лишь одной, но, по нашему 
мнению, наиболее значимой его работой вхутемасовского периода – 
«Анализ пространственности и времени в художественно-
изобразительных произведениях». В 1921 г. П. Флоренский по ре-
комендации и при участии В.А. Фаворского был приглашен во 
Вхутемас, где в течение ряда лет читал на печатно-графическом 
факультете курс лекций по анализу пространственности. В «Авто-
биографии» (1927) Флоренский напишет: «Я был избран профес-
сором Высших Художественных Мастерских (Вхутемас) по ка-



Теория художественных пространств А. Фаворского и П.А. Флоренского  

 45 

федре “Анализа пространственности в художественных произве-
дениях”. Эту дисциплину надо было создать, воспользовавшись 
данными математики, физики, психологии и эстетики. Как всегда в 
моей жизни, трудность работы лишь привлекала меня, и в течение 
трех учебных годов я разрабатывал эту дисциплину и написал со-
ответственный курс»11. В семейном архиве Флоренских сохрани-
лось вхутемасовское профессорское удостоверение Павла Алек-
сандровича (за 1924 г.) с указанием его месячного содержания по 
17 разряду в размере 22 рублей 40 коп. Уже в 1925 г., еще нахо-
дясь во Вхутемасе, Флоренский оставляет чтение лекций: ученому 
становится неинтересно повторять перед слушателями из года в 
год один и тот же разработанный им курс. Тогда же Флоренский 
завершает работу над рукописью соответствующей книги. Лекции 
«Анализ пространственности и времени в художественно-
изобразительных произведениях» увидели свет лишь в 1993 г.12 
Поскольку ни сами лекции, ни написанная на их основе книга так 
и не получили окончательного авторского названия, оно было вы-
брано современными издателями Андроником Трубачёвым, 
М.С. Трубачёвой, О.И. Генисаретским. Второе издание лекций, 
дополненное новыми архивными материалами и рукописями, во-
шло в отдельный том собрания сочинений П. Флоренского, объе-
диняющий работы по философии искусства и культуры13. Этот том 
собрания особенно важен, поскольку опубликованные в нем мате-
риалы так же, как и сами «лекции», открывают доступ к творче-
ской лаборатории Флоренского начала 1920-х годов, когда ученым 
были заложены основы целого исследовательского направления, 
связанного с анализом пространственных форм художественной 
культуры и искусства. Пионерский характер проделанной в начале 
1920-х годов работы следует отметить особо. Флоренский отчет-
ливо осознавал это свойство своих исследований, причем не 
столько как достоинство, сколько как неизбежный удел, судьбу: 
«В моей жизни всегда так – раз я овладел предметом, приходится 
бросать его по независящим от меня причинам и начинать новое 
дело, опять с фундаментов, чтобы проложить пути, по которым не 
мне ходить… Очевидно обо мне написано всегда быть пионером, 
но не более. И с этим надо примириться»14. 

В лекциях Флоренский составляет обширную типологию форм 
художественного пространства, рассматривает пространственную 
форму – «повороты» – портретного изображения, ищет подходы к 



Ю.А. Асоян 

 46 

проблематике передачи времени в художественно-изобразительном 
произведении. Но начинает он свои лекции с несколько необычно-
го для «художественной среды» его слушателей материала – с рас-
смотрения разных способов соотнесения пространства и вещи в 
естествознании и математике15. Те или иные гипотезы, концепции 
и понятия естествознания становятся отправным пунктом для по-
строения концептуальных схем, которые могли бы нам помочь ра-
зобраться в художественной сфере. И речь, разумеется, не идет о 
механическом переносе понятий, заимствованных из одной облас-
ти в другую. Дело не в пресловутой редукции теоретико-
художественных построений к естественно-научным моделям. 
Проблема заключается совершенно в другом: по большому счету, 
полагает Флоренский, искусство, наука и философия – это разные 
языки-описания действительности, которые не «копируют» ее, а 
всегда пересоздают. В рамках каждой из областей существуют 
свои образы и модели действительности; а с другой стороны, за-
мечаются и схожие способы ее построения, связанные с той или 
иной архитектоникой ви́дения мира (отношением пространства и 
вещи). При разности языков важно установить сходства между 
разными моделями построения действительности в естествознании 
и искусстве. Флоренский начинает с рассмотрения способов опи-
сания действительности в естествознании, поскольку они более 
отрефлексированы, нежели художественные. «Н.И. Лобачевский 
сто лет назад высказал… казавшуюся тогда лишь смелым афориз-
мом мысль, а именно, что разные явления мира протекают в раз-
ных пространствах по-разному и подчиняются, следовательно, со-
ответственным законам этих пространств. Клиффорд, Эйнштейн, 
Вейль, Эддингтон раскрыли эту мысль в отношении механических 
и электромагнитных процессов»16. Их исследования устанавливали 
зависимость свойств пространства от вещей и среды, это про-
странство образующих, т.е. от силового поля. Но эта зависимость 
допускает и обратную интерпретацию: она может быть истолкова-
на как зависимость свойств силового поля от свойств соответст-
венного пространства. Поэтому «можно говорить, что самые вещи – 
не что иное, как “складки” или “морщины” пространства, места 
особых искривлений его; /с другой стороны/, можно трактовать 
вещи или элементы вещей – электроны как простые отверстия в 
пространстве, – истоки и стоки мировой среды; можно, наконец, 
говорить о свойствах пространства, преимущественно о кривизне 



Теория художественных пространств А. Фаворского и П.А. Флоренского  

 47 

его, как производных силового поля и тогда видеть в вещах при-
чину искривления пространства»17. Эти разные модели действи-
тельности, считает Флоренский, оказываются дополнительными 
по отношению друг к другу, теоретически они вполне равноправ-
ны, а прагматически – равноценны. 

Возможность разных и равноправных истолкований отноше-
ния пространства и вещи, полагает Флоренский, проистекает из 
основополагающего факта «вспомогательности» мысленных по-
строений о действительности в отношении ее самой. Иными сло-
вами, каждая из моделей сама по себе «еще ничего не значит в от-
ношении действительности, свойства которой куда-то должны 
быть помещены в нашей модели о ней, т.е. в “пространство”, “ве-
щи” или в “среду”. Но куда именно – это зависит от стиля мышле-
ния», от его строения, а не от “опыта”, если под последним пони-
мается нечто “поданное извне”»18. Любое из мысленных образова-
ний – пространство или вещь, тело или среда – может быть взято в 
качестве отправного пункта в нашем построении модели действи-
тельности, но «что бы ни было взято за первое, непременно высту-
пят в дальнейшем или явно, или прикровенно и другие начала: ка-
ждое в отдельности при построении действительности бесплод-
но»19. Свойства действительности в нашем представлении о ней, 
считает Флоренский, оказываются «распределяемы» между «про-
странством» и «вещью»; они могут быть, как он говорит, «пере-
кладываемы» с «пространства» на «вещи» или, наоборот, с «ве-
щей» на «пространство». В наших попытках воссоздания мира, 
отмечает Флоренский, «чем больше возлагается на пространство, 
тем более организованным оно мыслится, а значит и более инди-
видуальным, своеобразным», но, соответственно, «бледнеют вещи, 
приближаясь к общим типам». Вместе с тем при таком подходе 
«известный вырезок действительности получает стремление выде-
литься из окружающей среды и замкнуться сам в себе. Эти уплот-
ненно идеализированные и в значительной степени самозамкнутые 
пространства «уже плохо объединяются друг с другом, /но зато/ 
каждое представляет свой малый мир»20. По сути, Флоренский 
формулирует понятие художественного пространства (и эта 
идея получит развитие у Фаворского). Для него несомненно, что 
«опираясь при отношении к действительности на пространство, 
и на него возлагая основную тяжесть воспостроения действитель-
ности, сознание движется в сторону художественного мировос-



Ю.А. Асоян 

 48 

приятия»21. Впрочем, и в самом искусстве при общей доминанте 
пространственности выделяются разные способы соотнесения 
пространства и вещи. Пределом представления действительности 
как пространства является ее полное отождествление с простран-
ством, где вещи подчинялись бы пространству вплоть до утраты 
своей «натуральной» формы. «В области искусства близок к этому 
пределу Эль Греко»22. 

Стоит сразу же соотнести это с тем, что говорит Фаворский, 
для которого именно отношение пространства и вещи создает мир 
в пределах, ограниченных контуром или рамой. Это отношение 
определяет стиль единичной художественной вещи так же, как оно 
определяет различные стили больших художественных эпох: «Это 
вечная тема искусства. Решение ее определяет мировосприятие 
художника и мировоззрение эпохи»23. Отношение предмета и про-
странства мыслится Фаворским как изначально конфликтное, 
«пространство» и «вещь», утверждает он, как бы борются между 
собою; когда побеждает «вещь» – или «круглота», в определении 
Фаворского, пространство истончается, приближаясь к пустоте. 
«Иногда, – поясняет мысль Фаворский, – существует два крайних 
типа отношения предмета к пространству: можно представить та-
кой предмет, который не возбуждал бы эхо в окружающем про-
странстве, и тогда он не даст синтеза, а будет только предме-
том (натурализм). В другом случае, напротив, предмет становится 
центром всей композиции, организует пространство – все кругом и 
в себе»24. У Флоренского почти так же: если в нашей модели дей-
ствительности мы переносим нагрузку на вещи и тем уплотняем 
их индивидуальность и самостояние, то обедняем пространство. 
Здесь уже «вещи, каждая порознь, стремятся к самозамкнутости. 
Связи между ними слабнут, а вместе с тем бледнеет пространство, 
утрачивая внутреннюю структуру, связность и целостность. По 
мере того, как силы и организация действительности приписыва-
ются вещам, каждой порознь, объединяющее их пространство пус-
теет и от конкретной полноты стремится к меону»25 (меон – древ-
негреч. – несущее, небытие). В итоге, считает Флоренский, вещи, 
хотя и обособленная каждая в себе, оказываются кучей, конгломе-
ратом, а их собранность вместе ничем не мотивирована. «Такое 
воспостроение мира свойственно позитивизму в науке и натура-
лизму в искусстве. Евклидовское пространство и линейная пер-
спектива тут принимаются как ступени к наименее содержатель-



Теория художественных пространств А. Фаворского и П.А. Флоренского  

 49 

ному и наименее структурному пониманию пространства»26. Пре-
дельным случаем был бы полный перенос всех свойств действи-
тельности на одни только вещи и тем самым вообще лишение про-
странства какой-либо структуры. Такое «выметенное дочиста» 
пространство, заключает он, было бы поистине пространством ме-
тафизическим (в духе метафизики XVII в.), т.е. чистым небытием. 

Конструктивное построение «картины действительности», по-
лагает Флоренский, все же требует, чтобы ни пространство, ни 
вещь не были доведены до предельной «нагрузки». К тому же раз-
ные формы культуры дают и разные типы пространствопострое-
ния. Тут мы вновь вплотную подошли к уже упомянутой в самом 
начале кардинальной идее Флоренского о том, что «вся культура 
может быть понята как деятельность организации пространства» 
(курсив в цитате наш. – Ю.А.). Обращаясь к искусству как способу 
пространственной переорганизации мира, Флоренский пишет: 
«Цель художества – преодоление чувственной видимости, натура-
листической коры случайного и проявление устойчивого и неиз-
менного, общеценного и общезначимого в действительности. Ина-
че говоря, цель художника – преобразить действительность»27. 
Понимание искусства как преображения мира было общим для 
В. Соловьёва, русских символистов. Однако, и тут уже нельзя не 
видеть дистанцирования от этой традиции, Флоренский перефор-
мулирует идею искусства как преображения жизни в духе своей 
конкретной метафизики максимально «приземленно» – как преоб-
разование пространственности. И впрямь, «если действительность – 
лишь особая организация пространства», то, «следовательно, зада-
ча искусства – переорганизовать (это) пространство, т.е. организо-
вать его по-новому, устроить по-своему»28. 

Центральное место в теоретико-художественном мировоззре-
нии Фаворского тоже занимает проблема пространства; не случай-
но Фаворский так часто определял свое отношение к художникам 
прошлого и настоящего именно в терминах «пространственности». 
Один из его учеников Виктор Эльконин вспоминал, что, восторга-
ясь Пикассо, Фаворский неизменно подчеркивал: Пикассо – всегда 
пространство, и наоборот: «Если бы Перову пространство – был 
бы Рембрандт»29. Смысл этой реплики казался Эльконину вполне 
очевидным: в картинах Перова легко проглядывает напряженная 
эмоциональная жизнь, но из-за отсутствия «пространственного 
решения» она не становится таким же значительным художест-



Ю.А. Асоян 

 50 

венным событием, как, например, полотна Рембрандта30. Сочувст-
венно относясь к попытке Флоренского рассмотреть искусство как 
особый тип пространствопостроения, отличающийся от способов 
построения пространства в науке и технике, Фаворский-теоретик 
стремится проанализировать отношение в искусстве непрерывного 
пространства и предмета. Это, утверждает он, самое нутро искус-
ства, его святая святых. Надо сказать, что Фаворский осознал тему 
пространства как центральную для изобразительного искусства 
задолго до 20-х годов, до встречи с Флоренским, еще во время 
учебы в Московском университете. И в этом смысле его самостоя-
тельность и независимость от Флоренского в том, что касается об-
ращения к проблеме художественного пространства, не вызывает 
сомнений. Еще в 1913 г. в дипломной работе «Джотто и его пред-
шественники» Фаворский определяет пространство как «главный 
объект живописи». Разные эпохи искусства дают нам разное ви́де-
ние отношения между вещью и пространством, разные типы зри-
тельного построения пространства. Если применительно к Джотто 
говорят о технических недостатках в изображении пространства, о 
тех недостатках, «которые ему следовало бы извинить, чтобы за-
тем, отделив эту, не удовлетворяющую оболочку, без помехи на-
слаждаться душой его живописи», то это значит, что «отношение к 
пространству, характерное для нашего времени, возвышается в 
норму», а «эпохи, не соответствующие этой норме, признаются 
плохо знавшими пространство либо совсем не желавшими его 
изображать»31. Принципиальное положение состоит в том, что 
«обобщение пространства, свойственное нам, не единственно», и 
потому «искусство какой-либо эпохи должно требовать полного 
уважения к себе в целом, как и в частностях»32. 

При параллельном чтении работ Фаворского и Флоренского 
возникает стойкое ощущение того, что многие наблюдения и вы-
воды одного являются прямым продолжением идей другого. Раз-
мышления двух авторов постоянно перекрещиваются, дополняют 
и как бы обоюдно поддерживают друг друга. У Фаворского отно-
шение вещи и пространства – это самое нутро искусства, его свя-
тая святых. Именно через это отношение он намеревается опреде-
лить стили больших художественных эпох. Для Флоренского от-
ношение вещи и пространства в художественно-изобразительном 
произведении является определяющим еще и в том смысле, что 
оно создает основу для типологии искусства. Специфика тех или 



Теория художественных пространств А. Фаворского и П.А. Флоренского  

 51 

иных искусств может быть обозначена через то или иное построе-
ние пространства, то или иное соотношение пространства и вещи. 
Так, живопись и графика различаются подходами к организации 
своего пространства, и это различие, подчеркивает Флоренский, 
«не есть какая-либо частность, но коренится в исходном делении 
пространственности»33. Графика строит пространство двигатель-
ное. Ее область – сфера активного отношения к миру, когда ху-
дожник скорее «не берет от мира, а дает миру, не воздействуется 
миром, а воздействует на мир»34. График может пользоваться раз-
ными инструментами, но существо дела от этого не меняется: это 
все равно будет преимущественно «двигательное пространство», 
элементарной единицей которого является жест или линия. Графи-
ка в своей предельной чистоте, утверждает Флоренский, есть «сис-
тема жестов воздействия». Она линейна: пространство в ней всегда 
выстраивается движениями – линиями. «Как только в произведе-
нии графики появляются точки, пятна, залитые краской поверхно-
сти, так это произведение уже изменило графической активности 
подхода к миру, двигательному построению своего пространства, 
т.е. допустило в себя элементы живописные»35. В отличие от гра-
фического пространства, живописное пространство по самой зер-
нисто-пятнистой и точечной структуре своей определяется как 
пассивное. В том смысле, что художник здесь словно показывает, 
как наступает на него мир. Отдельные моменты этого пассивного 
восприятия мира даются касаниями, прикосновениями. Живопис-
ное пространство строится осязанием, а оно предполагает наимень-
шее наше возможное вмешательство во внешний мир, при наи-
большем возможном проявлении им себя. У Флоренского осязание 
в отношении к миру есть некая «активная пассивность»: живопис-
ные пятна являются следами наших касаний-осязаний действитель-
ности. Мы осязаем мир отдельными прикосновениями, каждое из 
которых оседает в сознании пятном. Если линия «в графике, – пи-
шет Флоренский, – есть знак или заповедь некоторой требуемой 
деятельности, то осязание… это скорее плод, собранный от мира»36. 

Отношение к миру совершенно аналогичное живописи и гра-
фике дают скульптура и пластика. И тут автору приходится под-
черкнуть коренное отличие этих часто смешиваемых между собою 
форм: «Скульптура и пластика не имеют между собою ничего об-
щего: скульптура есть графика, а пластика – живопись». «Скульп-
тура – от sculpto – собственно значит рубленое, резаное, тогда как 



Ю.А. Асоян 

 52 

пластика, πλασσω, относится к выдавливаемому из мягкого мате-
риала. Скульптурное произведение – это запись широких движе-
ний режущего или отбивающего орудия, а произведение пластики 
представляется записью прикосновений. Само собой понятно, – 
утверждает Флоренский, – что рубка и лепка по-разному строят 
системы записей в веществе»37. Лепка своими прикосновениями к 
мягкому веществу дает систему пятен, точек, пространствец, оце-
ниваемых как минимум протяженности. В общем и целом органи-
зация пространства в искусстве достигается подходами, близкими 
друг другу формально, но глубоко чуждыми по ощущениям, ле-
жащим в их основе. В одном случае пространство «мыслится ося-
зательно» и строится точками-пятнышками, а они уже, в свою оче-
редь, определяют линию. При другом способе построения про-
странства определяющей будет линия. Точки же рассматриваются 
как места возможных пересечений линий. Кроме того, если мы 
определяем основные элементы действительности как пространст-
во и вещи, то живопись обращается преимущественно к вещному 
аспекту мира, к вещам, а графика – к пространству. Вещи осязают-
ся, а пространство дает простор движениям. И наоборот, про-
странство неосязаемо, тогда как в вещах как таковых нельзя дви-
гаться. Конечно, и в живописи присутствует пространство, а в 
графике есть элемент «вещественности», или «вещности». Однако, 
отмечает Флоренский, живопись распространяет вещественность 
на пространство и потому самое пространство трактует как среду. 
Графика же пытается истолковать вещи как «пространство особых 
кривизн». Таким образом, живопись имеет дело как бы с вещест-
венностью мира, «с содержанием вещи, по образцу которого она 
строит все наружное пространство». «А графика занята с окру-
жающим вещи пространством и по образцу его истолковывает са-
ми вещи»38. Интересно, что это подразделение художественных 
пространств на активные, двигательные и пассивные – материаль-
но-вещественные станет одним из определяющих для теоретика 
искусства 1920-х годов Александра Габричевского. 

Тема пространства и вещи по-своему преломляется в таких ка-
тегориях, как конструкция и композиция. Композиция – очень ста-
рое понятие, восходящее еще к античной риторике и примененное 
для толкования искусства в эпоху Возрождения (благодаря гума-
нистической критике)39. Еще в XV в. Леон Баттиста Альберти оп-
ределил композицию как правило в живописи, согласно которому 



Теория художественных пространств А. Фаворского и П.А. Флоренского  

 53 

сочетаются части написанного произведения40, т.е. по сути дела 
толковал композицию как формулу пространственной организации 
произведения. В начале XX в. понятие композиции, ставшее осно-
вополагающим для анализа формы художественного произведе-
ния, было дополнено понятием конструкции. Это дополнение ис-
ходило от русских конструктивистов, чье движение в первой по-
ловине 20-х годов было очень представительным (Татлин, 
А. Родченко, А. Ган и др.) Конструктивисты группировались в ос-
новном вокруг ИНХУКа – института художественной культуры, 
учрежденного в начале 1920 г. Его первым председателем стал 
В.В. Кандинский. Но в 1921 г. в ИНХУКе происходит раскол: в 
нем утверждается «производственная» платформа. В. Кандинский 
уходит, а институт становится ядром конструктивистских худож-
нических ориентаций, распространяющихся и во Вхутемасе: 
А. Родченко ведет здесь дисциплину конструкции. Понятия конст-
рукции и конструирования входят в ряд наиболее употребимых. 
В 1921 г. в ИНХУКе происходит дискуссия о соотношении конст-
рукции и композиции (в которой принял участие и уже упомяну-
тый выше Н. Тарабукин). Спектр мнений о соотношении конст-
рукции и композиции был самый разнообразный – от утверждения 
конструкции как аспекта композиции до их полного противопос-
тавления, когда в «конструкции» виделось «волевое построение», 
а в «композиции» лишь «интуитивное размещение пятен»41. 
А. Родченко связывал всякую «настоящую конструкцию» с «ути-
литарной необходимостью», являющейся целью «производствен-
ного» художественного произведения, стремящегося к функцио-
нальности, организованности, в «композиции» же видел только 
«вкусовой подбор», преследующий цели изобразительности и ле-
жащий вне функциональной организованности. Понятно, что дис-
куссия о конструкции и композиции не могла не затронуть 
В. Фаворского и П. Флоренского, читавших на графическом фа-
культете Вхутемаса основные теоретические дисциплины. В их 
Вхутемасовских курсах мы находим отклики на эти дискуссии и 
совершено самостоятельный, свой, анализ категорий «конструк-
ции» и «композиции». 

По Фаворскому, конструкция и композиция противоположны 
по своему смыслу: конструкция дает нам представление о форме 
изображаемого предмета, композиция – зрительное впечатление. 
Конструкция дает понятие о том, как предмет скроен и устроен, 



Ю.А. Асоян 

 54 

каковы его двигательные возможности, а композиция как бы 
«вставляет предмет (вещь) в окружающее пространство. Компози-
ция – организация изобразительного пространства произведения 
как целого, конструкция же охватывает форму и строение самих 
изображаемых вещей в их движении или двигательных возможно-
стях»42. Такова, если вкратце, позиция Фаворского. Близок ему и 
Флоренский. Художественное произведение, подчеркивает он, 
есть нечто единое и целостное само по себе. Но произведение и 
нечто изображает. И этот предмет, изображаемый художником, 
имеет свое единство, совсем другое, чем единство художественно-
го произведения. «Единство изображаемого (конструкция) никак 
не может быть смешиваемо с единством изображения (композици-
ей) – это разные единства»43. Принцип пространственного устрой-
ства самой действительности должен быть назван конструкцией, 
тогда как пространственное устройство произведения является 
композицией. «То, что говорит о себе через произведение самая 
действительность, есть конструкция в произведении, а то, что го-
ворит об этой действительности художник, есть композиция про-
изведения»44. Ясно, что никакой прямой связи между строением 
самой действительности и строением ее изображения нет и быть 
не может, считает Флоренский. «Конструкция, – находит он еще 
одну емкую формулу, – есть то, чего хочет от произведения сама 
действительность, а композиция – то, чего художник хочет от сво-
его произведения»45. Если конструктивисты противопоставляли 
«пассивной изобразительности» композиционных решений «ста-
рого искусства» конструктивистскую активность искусства «про-
изводственного», то Флоренский, вместе с Фаворским, меняют 
полюса в противопоставлении этих понятий. В «конструкции 
схватывается устройство действительности (вещи), насколько она 
изображается художником, а в композиции – устройство художе-
ственного произведения. В этом смысле уже не композиция, а кон-
струкция, как имеющая по преимуществу дело с данностью мира, 
будет пассивна, тогда как “композиция” – как преобразование этой 
данности в новое пространственное единство – “активна”»46. 

Фаворский во Вхутемасе читает лекции по теории компози-
ции. Причем это понятие явственно соотносится у него с вынесен-
ным из художественной школы профессора Холлоши требованием 
художественной цельности изображения. Последняя понимается 
как пространственная цельность изображения – как наличие сво-



Теория художественных пространств А. Фаворского и П.А. Флоренского  

 55 

его особого художественного пространства, отличного от внешне-
го, жизненно-бытового пространства. В ряде случаев Фаворский 
представляет себе человека словно бы вооруженным искусством и 
окруженным зрительно-пространственным хаосом. На уровне фе-
номенов природа противостоит человеку своей зрительной и про-
странственной бесформенностью, которую человек разными спо-
собами пытается преодолеть. Искусство представляет собой дей-
ственный инструмент преодоления зрительно-пространственного 
хаоса в попытке достижения цельности – сложной гармонической 
упорядоченности зримого. В размышлениях Фаворского искусство 
вообще, а изобразительное искусство в особенности, оказывается 
своего рода «аванпостом» – передовой линией в постоянно проис-
ходящей борьбе человека с хаосом. Оно представляет собой один 
из наиболее эффективных способов победы над «хаотической слу-
чайностью зримого». Данная человеку-художнику неизменно 
фрагментарно и неполно природа на уровне феноменальном тем 
не менее противостоит нам как разнообразнейшая жизнь. Она 
представляет собой многообразие зрительных впечатлений и неог-
раниченное пространственное развертывание, признаки которого – 
богатство и хаос. В теории Фаворского художник принимает на 
себя трудную задачу преобразования хаоса зрительных впечатле-
ний в цельность изображения. Последняя приближает нас к той 
высшей цельности, которая, безусловно, должна быть присуща 
мирозданию как таковому, но которая угадывается в каждом его 
моменте и открывается в его частях отнюдь не всякому, а лишь 
особым образом настроенному и отточенному зрению художника, 
и только через него уже и всем остальным. 

В работе под названием «Магический реализм» Фаворский 
рассматривает наиболее притягательный и невозможный для ис-
кусства способ существования. В толковании «магического реа-
лизма» он отталкивается от легенд, связанных с искусством архаи-
ки. В греческом мире с древних времен существовали легенды о 
«магическом реализме», например, в них рассказывалось, что Де-
дал лепил людей, которые оживали. У Гомера хромоногому Гефе-
сту помогали ходить бронзовые прислужницы, которых он сам 
выковал для себя. Это – искусство, обладающее «магическим реа-
лизмом», как бы чудесное искусство, делающее все до того реаль-
ным, что оно становится живым. Фаворский задается вопросом, 
какова должна была быть форма этих произведений, что может 



Ю.А. Асоян 

 56 

быть для них характерно. В поисках ответа он обращается в маги-
ческий мир детской игры. «Играя, ребенок находит прутик, и он 
становится горячей лошадью»47. Точно так же оживают в его руках 
другие предметы, становясь игрушками. Чтобы ожить, всем этим 
вещам достаточно одного – быть с ребенком в одном пространст-
ве, участвовать с ним в игре. Для магического искусства характер-
но существование вещей в «нашем» пространстве и «неимение 
своего изобразительного пространства»48. 

Становление классического греческого, да и всякого другого 
искусства происходило как своего рода утрата «старого» магиче-
ского реализма (черты которого Фаворский находит в египетском 
искусстве, в греческом искусстве эпохи архаики), но зато в отвое-
вании и становлении особого художественного пространства, от-
личного от того пространства, в котором находится зритель. На 
этом пути происходит становление особого художественного про-
странства, не предполагающего простого вхождения человека в 
его своеобразный мир. Так, в греческом искусстве, особенно раз-
витом, мы имеем дело уже с совершенно особым художественным 
пространством, которое не допускает простого вхождения в этот 
своеобразный мир человека, «отстраненного» от пространства 
изображения. «Так, в рельефе дорического фриза, во фронтонах и 
отдельных статуях, люди, их действия изображены в пространстве; 
с ними вместе изображается пространство, в котором осуществля-
ются их действия. Играть в такую статую нельзя», – подчеркивает 
Фаворский49. Искусство формирует позицию зрителя, эстетически 
отделенного, «остраненного» от пространства изображения. Фор-
мируется изобразительная плоскость, искусство становится по-
настоящему зрительным. Теперь оно как бы ориентируется на «по-
зицию зрителя», который находится вне изображаемого простран-
ства и только мысленно участвует в изображении. «Такое изобра-
жение может нами созерцаться, мы можем его переживать, хотя 
вчувствовать себя в него [как в магическом искусстве архаики, 
живущем со зрителем в одном пространстве – пространстве мифа] 
уже не будем»50. Художественное творчество несет в себе са-
кральную память о магическом реализме – искусстве, делающем 
все до того реальным, что оно становится живым. Вместе с тем 
«жизненная живость» изображения (входящая в самое ядро живо-
писности) достигается в искусстве вышедшим из-под власти мифа, 
принципиально иным, чем «магический реализм», способом. Она 



Теория художественных пространств А. Фаворского и П.А. Флоренского  

 57 

обретается не нарушением изобразительной плоскости, не попыт-
кой непосредственного введения изображения в наше жизненное 
пространство, а особой художественной цельностью изображения. 
Живое в искусстве не там, где с портрета смотрят совершенно жи-
вые глаза (ср.: «Портрет» Н.В. Гоголя), заставляя зрителя содро-
гаться, но там, где художнику удалось создать цельное простран-
ство – мир, который вследствие цельности оказывается самостоя-
тельным, самосущим, а тем самым уже в очень большой степени 
органическим и живым. Художник в теории искусства 
В. Фаворского не волшебник, заставляющий изображение «выхо-
дить» из портретной рамы, а творец, создающий в пределах рамы 
или контура особый мир. 

Нарушение границ обретаемого искусством особого художе-
ственного пространства ни зрителю, ни даже самому творцу этих 
пространств – художнику – не дозволено. Поскольку живописное 
и вообще всякое подлинно художественное произведение – это 
мир, в котором каждая деталь отвечает другой детали ритмически, 
мир, живущий по своим собственным законам, постольку зритель 
должен отказаться от того, чтобы предъявлять произведению ис-
кусства требования, скажем, утилитарного или этического поряд-
ка. Но и на художника это возлагает большую ответственность. Он 
не вправе сам разрушать границы пространства, отвоеванные ис-
кусством у жизни. «Это бывает, когда хотят сделать что-нибудь 
чрезвычайно живым. Это встречается иногда в надгробиях, мо-
гильных скульптурах, где хотят наладить связи с умершим»51. Же-
лая сделать изображение «особенно живым» в обход искусства, 
впадают обычно в натурализм. Фаворский вспоминал виденные им 
однажды фигуры генуэзского кладбища: «Ничего более отврати-
тельного я не помню, – признавался Фаворский. – Они не подда-
ются описанию. Фигура, сидящая на лавочке и протягивающая вам 
носовой платок; или жена и дочь, стоящие на коленях, почти на 
дорожке перед стеной, в окошко которой высовывается умерший 
муж, и так далее. Тут полностью главенствует стремление ввести 
изображение в наше пространство и тем сделать изображение со-
вершенно живым»52. Фаворский вспоминает и другой пример – 
один из эскизов памятника Гоголю, где изображен был холм со 
скамейкой, на которой сидел Гоголь; к скамейке вела дорожка, как 
бы предлагая зрителю пойти по ней и сесть на скамейку рядом с 
писателем. «Что же из этого вышло бы? – задается вопросом Фа-



Ю.А. Асоян 

 58 

ворский. – Беседа – вряд ли. А произведение разрушается. Его 
цельность нарушена»53. 

Применительно к искусству принято подчеркивать недопус-
тимость какого-либо вмешательства в него с посторонними худо-
жественным задачам и целям требованиями утилитарного, соци-
ального либо даже этического порядка. Размышляя о «магическом 
реализме», Фаворский подчеркивает другой аспект той же самой 
проблемы – проблемы «эстетической изолированности» художест-
венного предмета и пространства. Само художество не вправе по-
сягать на сформированную длительным опытом искусства «зри-
тельскую плоскость». Не должно стремиться влиять на нас прямо 
и непосредственно, здесь обязателен момент эстетической отстра-
ненности (или, как говорил Виктор Шкловский, «остраненности») 
от пространства изображения. По мысли Павла Флоренского, «ху-
дожественным образам приличествует наибольшая степень худо-
жественной воплощенности, конкретности, жизненной правдиво-
сти, но мудрый художник наибольшие усилия приложит именно к 
тому, чтобы, переступив грани символа, эти образы не соскочили с 
пьедестала эстетической изолированности и не вмешались в жизнь 
как однородные с нею части ее»54. Фаворский-художник пытается 
воссоздать целое мира там, где человек натыкается лишь на 
«акосмию» и хаос зрительных ощущений. Его функция в значи-
тельной мере оказывается космогонической, направленной на повто-
рение космотворения. В этом смысле философско-художественная 
позиция Фаворского весьма созвучна тезису Г.-Г. Гадамера: «Неваж-
но, работает ли скульптор или художник в предметной или непред-
метной манере. Важно одно – встречает ли нас в них упорядочи-
вающая духовная энергия. И если то, что изображено в произведе-
нии поднимается до новой оформленной определенности, до ново-
го крошечного космоса, до новой цельности схваченного, объеди-
ненного и упорядоченного бытия, то это искусство… Художест-
венное произведение стоит посреди распадающегося мира при-
вычных и близких нам вещей как залог порядка и, может быть, все 
силы сбережения и поддержания, несущие на себе человеческую 
культуру, имеют своим основанием то, что архетипически пред-
стает в работе художника, всегда снова упорядочивающего то, что 
раз за разом распадается»55. 

Параллельное рассмотрение подходов Флоренского и Фавор-
ского позволяет говорить о значительной близости их теоретико-



Теория художественных пространств А. Фаворского и П.А. Флоренского  

 59 

художественных взглядов. Учитывая их довольно продолжитель-
ное общение, их активную совместную работу во Вхутемасе по 
утверждению общей позиции в качестве исследовательской и об-
разовательной, речь может вестись и о чем-то большем. Можно 
говорить о формировании общей исследовательской и художест-
венно-образовательной платформы, связанной с анализом про-
странственной формы художественно-изобразительного произве-
дения. Единой теоретико-художественной школе, хотя ее контуры 
вполне намечаемы, не суждено было сбыться; время, отпущенное 
20-ми годами на формирование самостоятельных теоретических 
направлений, стремительно убывало. К тому же каждый из наших 
авторов в середине 1920-х был не только зрелым человеком, но и 
самостоятельно сложившимся исследователем. В теоретической 
разработке проблем художественного пространства каждый со-
хранял, что называется, свое лицо. Если П.А. Флоренского скорее 
интересовало то, что может быть названо семиотическими аспек-
тами изучения пространственных форм и способов художествен-
ного пространствопостроения, то В.А. Фаворский довольно про-
должительное время (и в 1920-е годы, и несколько позже) нахо-
дился под влиянием немецкой школы теоретического искусство-
знания А. Гильдебранда. Его теория «изобразительной плоскости» 
отличалась и самостоятельностью, и глубиной философских 
обобщений. О единой теоретической школе в строгом смысле это-
го слова говорить не приходится. Но было общее направление ис-
следовательских поисков, схожесть в оценке их возможностей и 
перспектив. Предпринятые в 1920-е годы В. Фаворским и П. Фло-
ренским, главным образом «в стенах» Вхутемаса, исследования 
принципов пространственной организации искусства не имели 
аналогов, отличались новаторством и основательностью подходов. 
Но параллельно и независимо от них в ГАХНе56 (Государственная 
академия художественных наук) проводились другого рода иссле-
дования (А.Г. Габричевским, А.В. Бакушинским), которые имеет 
смысл сопоставить с исследованиями, которые мы условно назва-
ли вхутемасовскими. 

Заключая, отметим, что интерес к пространственности, в том 
числе и к культурным способам и формам пространственного 
видения мира, вообще очень характерен для эпохи 1920–1930-х 
годов (здесь – как бы в обратном хронологическом порядке – сто-
ит вспомнить «Формы времени и хронотопа в романе» М. Бахти-



Ю.А. Асоян 

 60 

на57, «Античный космос и современную науку» А. Лосева58, иссле-
дования близкого Лосеву Николая Тарабукина59, труды по фило-
софии искусства Александра Габричевского60, исследования 
А.В. Бакушинского). По всей видимости, сам этот интерес должен 
рассматриваться не только как сугубо профессиональное, но и как 
культурно обусловленное явление. 1920-е годы – время широкого 
увлечения идеей пространственности, открытия в ней новых изме-
рений. Это увлечение подогревалось новым физическим толкова-
нием пространства, которое было предложено в теории относи-
тельности А. Эйнштейна. Хотя специальная теория относительно-
сти, устанавливающая зависимость времени от пространства, а 
также своеобразие протекания времени и физических процессов в 
разных системах отсчета (свое, «местное» время в каждой из них) 
была создана Эйнштейном еще в 1905–1907 гг., но именно в 20-е 
годы она становится достоянием и «широких кругов общественно-
сти», и гуманитарного знания61. Впрочем, своеобразный приоритет 
пространственной проблематики в целом ряде исследовательских 
направлений 1920-х годов мог, как кажется, иметь еще и иные ос-
нования. В ситуации 1920-х годов в России особенно остро ощу-
щалось то, что Шекспир назвал когда-то «The time is out of joint» – 
время, вывихнутое в суставе. Распавшуюся связь времен человек 
не в силах соединить: но остаются и даже открываются новые воз-
можности освоения и организации пространства. Если можно го-
ворить об оппозиции культуры и власти, то временем располагала 
и распоряжалась власть, на долю искусства и техники выпадала 
задача пересоздания пространства. Конечно, легко возразить, что 
тема пространственности сама по себе является для изобразитель-
ных искусств ключевой, и потому излишне прибегать к ее упро-
щенно-социальным толкованиям. Это так. И все же представляется 
симптоматичным, что А. Габричевский, например, в своей руко-
писи об онтологии художественного избрал в те же годы эпигра-
фом слова Виктора Гюго: «Бог берет время и оставляет нам про-
странство». 

 
 

Примечания 
 

1 Флоренский П.А. Анализ пространственности (и времени) в художест-
венно-изобразительных произведениях // Флоренский П.А. Собр. соч. 



Теория художественных пространств А. Фаворского и П.А. Флоренского  

 61 

Статьи и исследования по истории и философии искусства и археоло-
гии. – М.: Мысль, 2000. – С. 112. 

2 См.: Флоренский П.А. Автореферат // Флоренский П.А. Соч.: В 4 т. – М.: 
Мысль, 1994. – Т. 1. – С. 37–43. 

3 Флоренский П.А. Мнимости в геометрии. Расширение области двухмер-
ных образов геометрии: Опыт нового истолкования мнимостей. – 3-е 
изд. – М.: URSS, 2008. – 68 с. 

4 Флоренский П.А. Обратная перспектива // Труды по знаковым системам. – 
Тарту, 1967. – Вып. 3. – С. 381–416, современное издание «Обратной 
перспективы» см. в собр. соч. П. Флоренского. (Флоренский П.А. Соч.: 
В 4 т. – М.: Мысль, 1999. – Т. 3(1). – С. 46–98.) 

5 Флоренский П.А. Обратная перспектива // Труды по знаковым системам. – 
Тарту, 1967. – Вып. 3. – С. 381–416. 

6 Жегин Л.Ф. Язык живописного произведения. – М.: Искусство, 1970. – 
125 с. 

7 Хотя имя Владимира Андреевича Фаворского хорошо известно многим, 
его гравюры едва ли не каждому знакомы с детства по иллюстрациям к 
«Слову о полку Игореве» и «Маленьким трагедиям» Пушкина, а портре-
ты Достоевского и Пушкина («Пушкин-лицеист») давно воспринимают-
ся как хрестоматийные, тем не менее кажется уместным сопроводить 
рассмотрение теории Фаворского краткой справкой биографического 
характера. В. Фаворский родился в Москве в 1886 г. Будучи еще гимна-
зистом, занимался скульптурой и рисованием в Строгановском училище 
и художественной школе К.Ф. Юона. В 1905–1907 гг. учился в Мюнхене 
в частной Художественной школе профессора Ш. Холлоши. В Мюнхен-
ском университете слушал курс лекций по теории и истории искусства 
К. Фолля, затем путешествовал по Италии, Австрии, Швейцарии. Вер-
нувшись из-за границы, поступает (в 1907 г.) на историко-
филологический факультет Московского университета. Вместе с проф. 
Н.И. Романовым, студентами Б.Р. Виппером и Д.С. Недовичем иниции-
рует создание Искусствоведческого отделения, которое и оканчивает в 
1913 г. В 1914 г. совместно с Н.Б. Розенфельдом переводит и издает 
книгу А. Гильдебрандта «Проблема формы в изобразительном искусст-
ве» (М.: Мусагет, 1914). В 1915 г. мобилизован в армию; участвовал в 
качестве корректировщика-артиллериста в Первой мировой (награжден 
«георгием»), а затем и Гражданской войнах. В 1920–1929 гг. – профес-
сор, а с 1923 по 1926 г. – ректор Высших художественно-технических 
мастерских; на графическом факультете Вхутемаса читает курс лекций 
по теории композиции. В бытность Фаворского ректором профессором 



Ю.А. Асоян 

 62 

Вхутемаса становится и П.А. Флоренский. После разгрома Вхутемаса 
Фаворский – профессор Полиграфического института (1930–1934) и 
Московского института изобразительных искусств (1934–1938), с 
1935 по 1941 г. состоит консультантом Мастерской монументальной 
живописи при Всероссийской академии архитектуры. В 1934 г. разраба-
тывает и читает курс теории графики. В 1939 г. – в связи с работой над 
иллюстрациями к калмыцкому эпосу «Джангар» путешествовал по Кал-
мыкии. В 1941–1943 гг. жил с семьей в эвакуации в Самарканде, с 
1943 по 1948 г. – профессор Московского института прикладного и де-
коративного искусства (МИПИДИ); народный художник СССР (с 
1962 г.) и действительный член Академии художеств (с 1963 г.). 

8 Фаворский В.А. Лекции по теории композиции // Фавор-
ский В.А. Литературно-теоретическое наследие. – М.: Советский худож-
ник, 1988. – С. 71–195. 

9 Художник Виктор Эльконин, характеризуя Фаворского, использовал 
формулу «художник-философ». См.: Эльконин В. Художник-философ // 
Владимир Андреевич Фаворский: (Сб. материалов к выставке, посвя-
щенной 100-летию со дня рождения). – М., 1986. – С. 156. 

10 В этом отношении очень значимой остается статья Г.К. Вагнера (см.: 
Вагнер Г.К. Владимир Андреевич Фаворский – теоретик искусства // 
Фаворский В.А. Литературно-теоретическое наследие. – М.: Советский 
художник, 1988. – С. 146). 

11 Флоренский П.А. Автореферат // Флоренский П.А. Соч.: В 4 т. – М.: 
Мысль, 1994. – Т. 1. – С. 37–43. 

12 Флоренский П.А. Анализ пространственности (и времени) в художест-
венно-изобразительных произведениях. – М.: Издательская группа 
«Прогресс», 1993. – 324 с. 

13 Флоренский П.А. Анализ пространственности (и времени) в художест-
венно-изобразительных произведениях // Флоренский П.А. Статьи и ис-
следования истории и философии искусства и археологии. – М.: Мысль, 
2000. – С. 79–258. 

14 Флоренский П.А. Детям моим. Воспоминания прошлых дней. – М.: Мос-
ковский рабочий, 1992. – С. 438. 

15 Скульптор Алла Пологова вспоминала о том, что ее отец Герман Иса-
киевич Пологов, в 20-е годы работавший театральным художником в 
Екатеринбурге, был слушателем вхутемасовских лекций Флоренского. 
Математические «выкладки» Флоренского, считала А. Пологова, на-
столько заинтересовали ее отца, что он, будучи уже взрослым челове-
ком, увлекся математикой. Выдающимся математиком он не стал, но 



Теория художественных пространств А. Фаворского и П.А. Флоренского  

 63 

всю последующую жизнь соединял в себе увлечение искусством, мате-
матикой и техникой. 

16 Флоренский П.А. Анализ пространственности (и времени) в художест-
венно-изобразительных произведениях. – М.: Издательская группа 
«Прогресс», 1993.– С. 5–6. 

17 Там же. 
18 Там же. – С. 6–7. 
19 Там же. – С. 7. 
20 Там же. – С. 18. 
21 Там же. – С. 18–19. 
22 Там же. – С. 19. 
23 Фаворский В.А. Литературно-теоретическое наследие. – М.: Советский 
художник, 1988. – С. 244. 

24 Там же. 
25 Флоренский П.А. Анализ пространственности (и времени) в художест-
венно-изобразительных произведениях. – М.: Издательская группа 
«Прогресс», 1993.– С. 19. 

26 Там же. 
27 Там же. – С. 70. 
28 Там же. – С. 71. 
29 См.: Эльконин В. Художник-философ // Владимир Андреевич Фаворский 

(Сб. материалов к выставке, посвященной 100-летию со дня рождения). – 
М., 1986. – С. 251. 

30 Там же. 
31 Фаворский В. Джотто и его предшественники // Литературно-
теоретическое наследие. – М.: Советский художник, 1988. – С. 56. 

32 Там же. 
33 Флоренский П.А. Анализ пространственности (и времени) в художест-
венно-изобразительных произведениях. – М.: Издательская группа 
«Прогресс», 1993.– С. 74. 

34 Там же. – С. 77. 
35 Там же. – С. 78. 
36 Там же. – С. 80, 82. 
37 Там же. – С. 83. 
38 Там же. – С. 109. 
39 См. об этом: Шастель А. Искусство и гуманизм во Флоренции времен 
Лоренцо Великолепного. – М.; СПб.: Университетская книга, 2001. – 
435 с. 



Ю.А. Асоян 

 64 

40 См.: Альберти Л.-Б. Три книги о живописи / Пер. с итал. 
А. Габричевского // Альберти Л.-Б. Десять книг о зодчестве. – М.: Изда-
тельство Всесоюзной Академии архитектуры, 1936. – Т. 2. – С. 25–63. 

41 Сидорина Е. Русский конструктивизм: Истоки, идеи, практика. – М., 
1995. – С. 46–53. 

42 Фаворский В. Литературно-теоретическое наследие. – М.: Советский 
художник, 1988. – С. 205–206. 

43 Флоренский П.А. Анализ пространственности (и времени) в художест-
венно-изобразительных произведениях. – М.: Издательская группа 
«Прогресс», 1993.– С. 117. 

44 Там же. – С. 121. 
45 Там же. – С. 122. 
46 Представляется, что по крайней мере лингвистически предложенное 
Флоренским толкование соотношения «конструкции» и «композиции» 
выглядит более убедительно. Значение слов «конструкция» и «компози-
ция» в обыденном словоупотреблении кажется почти тождественным, 
малоразличимым. Тем не менее различие между «construe» и «compono» 
(от этих латинских глаголов происходят соответствующие слова в евро-
пейских языках и русском) имеется. Если первый глагол означает про-
сто «собирание», «составление», «построение», то второй подразумева-
ет еще и «прекращение несогласия, раздора» составляемых элементов 
(отсюда лат. compositus – хорошо расположенный, правильный, строй-
ный). Латинское compono более всего соответствует греческому 
αρμοζω, означающему «соединение несходного» (отсюда «гармония»). 
В слове «конструкция» этот эстетический смысл, предполагающий к 
тому же творческую волю создателя, выражен слабо. 

47 Фаворский В.А. Магический реализм // Фаворский В.А. Литературно-
теоретическое наследие. – М.: Советский художник, 1988. – С. 228. 

48 Там же. 
49 Там же. 
50 Там же. – С. 229. 
51 Там же. – С. 230. 
52 Там же. – С. 231. 
53 Там же. 
54 Флоренский П.А. Анализ пространственности (и времени) в художест-
венно-изобразительных произведениях. – М.: Издательская группа 
«Прогресс», 1993.– С. 104. 

55 Гадамер Г.-Г. Искусство и подражание // Гадамер Г.-Г. Актуальность 
прекрасного. – М.: Искусство, 1991. – С. 241. 



Теория художественных пространств А. Фаворского и П.А. Флоренского  

 65 

56 ГАХН (РАХН) – Государственная академия художественных наук, про-
существовавшая с 1921 по 1929 г. Наряду с Вхутемасом и ИНХУКом 
это один из наиболее значительных центров теоретико-
искусствоведческих исследований. Собственная история ГАХН непро-
должительна и трагична. Учрежденная в 1921 г. при деятельном участии 
А.В. Луначарского, Академия стала спасительным прибежищем для 
значительной части московской гуманитарной интеллигенции. 
С ГАХНом с вязаны судьбы Г. Шпета, А. Габричевского, Б. Ярхо. Здесь 
работали А.Ф. Лосев, В.П. Зубов, Б.Р. Виппер, а также В. Кандинский 
(первоначально он возглавил физико-психологическое отделение, но 
вскоре его сменил А.В. Бакушинский), Р.Р. Фальк, К.Ф. Юон и др. В Ус-
таве Академии ее задача определялась как «всестороннее научное ис-
следование и разработка вопросов искусства и художественной культу-
ры… объединение научной деятельности художественных институтов 
страны и научно-творческих сил в области искусства». В Академии ра-
ботало несколько отделений и секций, издавался журнал «Искусство» (в 
период с 1923 по 1928 г. вышло более десяти его выпусков). В 1929 г. 
вслед за смещением Луначарского с поста наркома просвещения в 
ГАХН происходят «чистки», после которых Академия была распущена. 
Многие ее члены уже в 1929 г. оказались в ссылке. В начале 30-х годов 
ряд членов Академии (Г. Шпет, Б. Ярхо, М. Петровский, А. Габричев-
ский) оказались «фигурантами» дела «о немецко-фашистской организа-
ции в стенах Государственной Академии художественных наук», полу-
чили «срок», а в 1938 г. были казнены (см.: Северцева О. Фашизирован-
ная наука // Независимая газета. – М., 1996. – 11.04. – С. 8; Миль-
дон В. Учение о духе: ГАХН как явление русской культуры // Независи-
мая газета. – М., 1996.–29.11. – С. 7). 

57 См.: Бахтин М.М. Формы времени и хронотопа в романе // Бах-
тин М.М. Эпос и роман. – СПб.: Изд-во Азбука, 2000. – С. 11–193. 

58 См.: Лосев А.Ф. Античный космос и современная наука. – М.: Мысль, 
1993. – 248 с. 

59 См.: Тарабукин Н.М. Проблема пространства в живописи // Вопросы ис-
кусствознания. – М., 1993. – № 1–4; Тарабукин Н.М. Смысловое значе-
ние диагональных композиций в живописи // Ученые записки Тартуско-
го университета. Труды по знаковым системам. – Тарту, 1973. – Т. 6. – 
Вып. 308. – 325 с.; Тарабукин Н.М. О В.Э. Мейерхольде. – М.: ОГИ, 1998. – 
(Библиогр.). 

60 См.: Габричевский А.Г. Одежда и здание // Габричев-
ский А.Г. Морфология искусства. – М.: АГРАФ, 2000. – С. 402–429; Он 



Ю.А. Асоян 

 66 

же: Пространство и масса в архитектуре // Там же. – С. 430–447; Он же: 
Введение в морфологию искусства // Там же. – С. 83–165; Он же: По-
верхность и плоскость // Там же. – С. 219–252; Он же: Портрет как про-
блема изображения // Там же. – С. 280–297 и др. 

61 Характерно, что в 1922 г. на русском языке сначала появляется работа 
самого А. Эйнштейна, поясняющая начала специальной и общей теории 
относительности. В следующем году выходит не менее важная работа 
А.А. Фридмана, популярно излагающая принципы и значение теории 
Эйнштейна (Фридман А.А. Мир как пространство и время. – М.: Наука, 
1965. – 111 с.). Еще более любопытно, что одновременно с ней появля-
ется книга известного антрополога и этнографа В.Г. Богораз-Тана (Бо-
гораз-Тан В.Г. Эйнштейн и религия. Применение принципа относитель-
ности к исследованию религиозных влияний. – М.; Пг.: Френкель, 
1923. – 117 с.), в которой автор попытался сопоставить архаические 
представления о пространстве у народов Сибири с пониманием про-
странства и времени в современной теории относительности. В этом 
контексте должна быть рассмотрена и уже упоминавшаяся нами работа 
П. Флоренского «Мнимости в геометрии», в которой «средствами со-
временной теории» автор попытался дать обоснование пространствен-
ных представлений «Божественной комедии» Данте. 

 
 



 

 67 

КУЛЬТУРА И ФИЛОСОФИЯ 
 

 
 
 
 
 
 
 

В.М. Кулькина 
 

ИНТЕРТЕКСТУАЛЬНОСТЬ В КОНТЕКСТЕ 
ФИЛОСОФСКИХ ИССЛЕДОВАНИЙ 

 
В современной науке нет четкого определения понятия ин-

тертекстуальности. В широком смысле интертекстуальность 
рассматривается в контексте мировой культуры, формируя поня-
тие мирового «интертекста». В более узком смысле интертексту-
альность рассматривается в плане позиции автора. Теоретическая 
база понятия также весьма разнородна и зависит от приверженно-
сти исследователя одной из этих двух точек зрения. 

Появившийся в рамках постмодернизма в 1967 г. термин ин-
тертекстуальность в своем авторстве был закреплен за француз-
ской исследовательницей Юлией Кристевой1, придерживающейся 
постструктуралистского подхода. Базируясь на работах 
М.М. Бахтина, Кристева рассматривала интертекстуальность как 
«цитатную мозаику», формирующую текст за счет разных вариан-
тов комбинирования цитатного материала. Ее точка зрения оказа-
лась близка Р. Барту, впоследствии описавшему «текучесть» смы-
слов текста и его открытость при прочтении. Другими словами, 
Барт представил широкий взгляд на интертекст, рассматривая 
его как структуру, функционирующую без ведома автора, по соб-
ственным законам «диалога между текстами». 

В 1920-х годах немецкий исследователь Х.Р. Яусс в попытке 
описать взаимодействие писателя с читателем обращается к поня-
тию «адресата», введенному в то время в литературоведение для 
наблюдения за взаимодействием писателя и текста. Обратившись к 
философской герменевтике, Яусс вывел понятие «горизонта ожи-
дания», описывающее «герменевтически воспитанное сознание»2 



В.М. Кулькина 

 68 

читателя при его восприятии текста, соответствующее пред-
мнениям публики или вызывающее у нее «смену горизонта ожи-
дания». Творец любого текста при его создании опирается на один 
из этих двух способов взаимодействия со своим будущим читате-
лем. Второй установкой для автора становятся жанровые обозна-
чения, обеспечивающие литературную преемственность формы. 
Бахтин определял жанр как «представителя творческой памяти в 
процессе литературного развития»3. Таким образом, в своем взаи-
модействии с читателем автор текста всегда обращается к цитат-
ному материалу. Если взаимообмен мнениями и ожиданиями меж-
ду писателем и читателем еще можно анализировать, исходя из 
семиотики и герменевтики, то за определением взаимодействия 
текстов уже прочно закрепился термин интертекстуальность. 

Соединим эти две позиции. Ю.М. Лотман определял текст как 
систему знаков, построенную, в свою очередь, по правилам систе-
мы языка. Текст становится системой отношений, в которой писа-
тель «кодирует» закладываемую в него информацию, а читатель 
«декодирует» ее. По этому определению, текст не обязательно 
должен представлять собой литературное произведение, он также 
может быть представлен в форме музыкального, живописного 
произведения или киноверсии. 

Алеато́рика как метод формирования музыкальной компози-
ции с точки зрения вариабельного отношения между элементами 
нотного текста и музыкальной формой предполагает неопределен-
ность или случайную последовательность этих элементов при со-
чинении или исполнении произведения. Тем самым алеаторика 
обеспечивает связь с теорией Дильтея, представляющего текст как 
нечто линейное, концептуальное по своей сути. Целью текста ста-
новится передача закодированной по составу и расположению 
знаков внутри него информации. Такой способ восприятия текста 
изучал У. Эко в своей книге «Открытое произведение». Эко рас-
сматривал текст на примере музыкальных произведений, в кото-
рых композитор (автор музыкального текста) осознанно предлага-
ет музыканту выбор, своеобразное «поле возможностей», сохра-
няющее структуру произведения открытой. Само по себе «поле 
возможностей» аналогично «горизонту ожиданий» художествен-
ного текста, только первое отражает точку зрения автора, а второе – 
читателя. Представляя собой совокупность культурного контекста, 



Интертекстуальность в контексте философских исследований  

 69 

произведение становится «закодированной» формой авторских 
мыслей. 

Интертекст – это, в первую очередь, форма произведения, 
которая наравне с жанром (представителем творческой памяти) 
открывает перед читателем широкое поле возможностей прочте-
ния произведения в контексте его (читателя) «горизонта ожида-
ния». В таком виде главная определяющая черта интертекста – ин-
тертекстуальность – вписывается в изначальную концепцию «диа-
лога как борьбы писателя с существующими литературными фор-
мами»4 Бахтина, освещающую процесс творчества не как заимст-
вования, а как встречу текстов существующих и текста, рождаю-
щегося в настоящий момент. Интертекстуальность воплощает в 
себе свободу выбора в плане толкования множества межкультур-
ных связей в одном произведении, так как текст привлекает чита-
теля возможностью интерпретировать. Поле возможностей чита-
теля расширяется до области взаимодействия всего мирового ли-
тературного контекста. Ю.М. Лотман относил данное свойство 
текста к одной из главных его функций – к «конденсации культур-
ного опыта», другими словами, к свойствам памяти, обрабаты-
вающей в себе новые формирования текстов и смыслов. Если 
текст произведения не несет в себе никакой смысловой нагрузки 
или она реализована буквально и не требует интерпретации, инте-
рес читателя к нему быстро сходит на нет. При этом противопо-
ложная крайность, когда в тексте упор делается на смысловую на-
грузку, не может быть реализована автором без использования 
разного рода форм и усложненной композиции создаваемого про-
изведения. 

В своей работе «Бытие и время»5 Хайдеггер определил жела-
ние интерпретировать речь как попытку найти для нее «место» в 
онтологическом бытии языка: «Речь есть значимое членение рас-
положенной понятности в бытии-в-мире. Речь есть экзистенциаль-
но язык». В свою очередь, в «Преодолении метафизики логиче-
ским анализом языка»6 Карнап изучает язык, правила образования 
предложения, рассматривая значение слова через определенные 
критерии истинности, верификации и т.д. Интерпретируя речь, 
можно вписать язык в графическую систему знаков, в результате 
текст определяется как графическая система символов языка како-
го-либо сообщества, определяющаяся собственной смысловой на-



В.М. Кулькина 

 70 

грузкой и логикой межтекстовых связей. Последние, в свою оче-
редь, и являются основой интертекстуальных отношений. 

На сегодняшний день нельзя говорить об обязательной линей-
ности текста, так как, придерживаясь литературных норм и тради-
ций, автор часто оставляет за читателем право самому достраивать 
логику повествования, изобретая для этого новые формы (Пруст, 
Малларме). И если работы Хайдеггера посвящены изучению 
смысла интерпретации речи и ее месту в бытии, а Карнапа – ис-
следованию смысла с помощью языка, то сформировавшаяся в на-
чале нового тысячелетия текстовая система заставила авторов рас-
сматривать смысл и интерпретацию на интертекстуальном уров-
не7, породив, таким образом, текстовое толкование произведения – 
интертекст. За текстом отныне стоит не язык, а комплекс других 
текстов. А.Н. Трепачко говорит о таком межтекстовом взаимодей-
ствии как о сознательном художественном приеме и как о средстве 
конструирования смысла на основе претекста8. 

Умберто Эко называет подобную художественную форму эпи-
стемологической метафорой9, определяя ее как способ структу-
рирования художественных форм, с помощью которого культура 
(иногда наука) той или иной эпохи воспринимает реальность. Од-
нако понимание любой реальности отходит в область герменевти-
ки. Следуя этой цепочкой понятий от бытия, далее к «месту» язы-
ка и речи в нем, а затем и к интертексту, логично обратиться к 
предмету изучения герменевтики как общей теории понимания, а 
именно к герменевтическим феноменам, рассматривающимся как 
основные состояния бытия человека. В контексте работ 
М. Хайдеггера о герменевтичности бытия герменевтические фе-
номены могут быть рассмотрены создателями любого текста не 
как собственно контекст для их творчества, а как фундаменталь-
ные основания бытия, вписывающие каждый созданный текст в 
рамки общего мирового интертекста. 

Ф. Шлейермахер10, заложивший основы герменевтики, выде-
лял в тексте отдельно его содержание, т.е. то, что в него вписыва-
ется, и далее противопоставлял ему выражение, т.е. то, как именно 
событие вписывается. Другими словами, форму и содержание. 
Главным при таком анализе философ считал толкование не самого 
текста, а его автора, мыслящего индивида, создавшего тот или 
иной текст. Любой индивид существует в едином историческом и 
культурном пространстве; чтобы его понять, нужно отыскать цен-



Интертекстуальность в контексте философских исследований  

 71 

ностные и социально-исторические ориентиры, повлиявшие на 
формирование именно этого индивида – создателя конкретного 
текста. А значит – найти основу его смыслопорождения11, творче-
ства. 

Текст не может существовать без читателя, даже если его чи-
татель и автор – одно и то же лицо. Вложив в текст закодирован-
ное сообщение с помощью языка, создавая, таким образом, собст-
венное поле возможностей, автор-читатель ориентируется на соб-
ственный же горизонт ожиданий. В результате в тексте формиру-
ется новая семиосфера, создаваемое текстом вокруг себя смысло-
вое пространство, подвижное образование, меняющееся в зависи-
мости от того, какие культурные коды актуальны на данном исто-
рическом этапе, и наполненное смысловым контекстом «своего-
чужого» языка цитирования. Расширяя смысл нового текста, цита-
та взаимодействует с общим интертекстуальным контекстом эпо-
хи. Смыслоформирование указывает на определенную часть миро-
вого интертекста, выбранную автором нового текста для его фор-
мирования. Однако для более конструктивного понимания обра-
зующейся в итоге семиосферы необходим «опыт осмысления – 
осмысления, непрестанно продолжающего выражать себя средст-
вами языка, осмысления, никогда не начинающегося с нуля и ни-
когда не замыкающегося на бесконечности»12. 

Гадамер, отталкиваясь от работ Хайдеггера, называет задачей 
каждого нового толкователя текста его переосмысление и пере-
оценку, создание собственного не первичного, но своего автор-
ского текста, что вплотную подводит автора к интертексту и ис-
пользованию новой формы интерпретации – интертекстуально-
сти. Цель автора – реализовать интертекстуальность с помощью 
продуктивной, творческой стороны герменевтического опыта – 
размышления над уже существующими текстами. Таким образом, 
в вопросно-ответной форме и осуществляется диалог между тек-
стами, о котором говорит Бахтин. На данный момент с учетом все-
гда присутствующего в творческом процессе смыслоформирова-
ния этот диалог вписывается в контекст интертекста и осуществ-
ляется за счет интертекстуальности. 

Отталкиваясь от точки зрения Ю.М. Лотмана, определяющего 
интертекстуальное взаимодействие как диалог текстов разных 
культур, можно проследить культурологическое единство интер-
текста, который сохраняет каждый текст как уникальный компо-



В.М. Кулькина 

 72 

нент общего поля цитирования. В статье «Мозг – текст – культура – 
искусственный интеллект»13 Ю.М. Лотман называет три класса 
интеллектуальных объектов: естественное сознание отдельного 
человека, текст как смыслопорождающее устройство и культура 
как коллективный интеллект. В рамках этих классов и осуществ-
ляет свои функции любой текст: передача информации, порожде-
ние новых смыслов и память. Однако если применить их к интер-
тексту, то можно получить диаметрально противоположную сис-
тему организации форм новых текстов. На сегодняшний день, ко-
гда благодаря Всемирной сети и средствам массовой информации, 
отдельные фрагменты интертекста приобретают вид одного гло-
бального произведения, уже нельзя точно определить границы ци-
тирования и влияния старых и новых текстов друг на друга в плане 
создания одних и трактовки других. Поэтому, если обратиться к 
работам Ю.М. Лотмана, описывающим создание «кусочка» интер-
текста (ввиду отсутствия на момент жизни ученого всемирного 
диалога культур, т.е. Интернета), и применить их же к мировому 
интертексту, получится, что именно интертекст в контексте эпохи 
постмодерна передает авторам информацию для создания нового 
текста, часто заставляя переосмысливать уже существующее про-
изведение на новый лад. Так, обращаясь к фольклорной состав-
ляющей мирового интертекста, писатели породили новый способ 
цитирования – неомифологизирование (М. Турнье, Мо Янь, 
Б. Вербер, Я. Мартел). Переписывая сказки и мифы, базируя свои 
произведения на внушительной цитатной основе, автор приводит 
своего читателя к совершенно иному толкованию произведения, 
что реализует вторую функцию лотмановского текста – порожде-
ние новых смыслов. Одним из наиболее ярких примеров такого 
смыслопорождения является Салман Рушди, создавший сборник 
рассказов «Восток – Запад», в котором применил типичный для 
постколониальной литературы прием канонического контрдискур-
са, перевернув толкование шекспировского «Гамлета». Создавая 
непрерывную цепь цитирования, новый текст вливается в мировой 
интертекст. 

Интертекст и интертекстуальность тем не менее заменяют 
или включают в себя такие описательные элементы как аллюзии, 
реминисценции, заимствования, стилизации и др., при этом нахо-
дятся в процессе становления как термины. Понятия интертекст 
и интертекстуальность могут взаимозаменять друг друга. 



Интертекстуальность в контексте философских исследований  

 73 

Рассматривая интертекст как мировую форму постоянно ци-
тируемого текста, а интертекстуальность как способ и свойство 
такого цитирования, можно предположить, что интертекст может 
быть подвергнут системному анализу как произведение. Г.А. Гу-
ковский аргументировал необходимость такого подхода к каждому 
тексту, исходя из бесконечности «изучения произведения по цен-
тробежным его линиям и во всех его частностях в математическом 
смысле»14. Гуковский обращает внимание на то, что «все элементы 
произведения в целом составляют не арифметическую его сумму, 
а органическую систему, единство его значения»15. Слабым ме-
стом такого системного подхода становится идейное содержание 
интертекста – связь между пониманием содержания произведения 
и убежденностью исследователя в истинности какой-либо одной 
интерпретации. 

Ю.М. Лотман16 писал об авторских установках и концептах, 
эстетико-философских пристрастиях эпохи, которые не всегда на-
ходят словесное выражение в тексте и поэтому являются катего-
риями, по которым определяются «неустойчивые и размытые гра-
ницы текста». Другими словами, даже границы обычного текста 
имеют тенденции к подвижности, границы интертекста просле-
дить невозможно по причине постоянного оттока и притока в поле 
цитирования. 

В 1992 г. категория интертекстуальности была определена 
Д. Лоджем как отношение вновь создаваемого текста к ранее соз-
данным, т.е. различного рода следы ранее созданных текстов в но-
вом17. Иллюстрацией его теоретической работы стала книга «Мир 
тесен» (Small world, 1980)18, в начале которой автор прибегает к 
заимствованиям из «Кентерберийских рассказов» Чосера, заменяя 
староанглийские слова современными конструкциями. Использо-
вание данного стилистического приема открывает новые горизон-
ты восприятия текста читателем и способствует развитию меж-
смысловой структуры произведения, названной Джорджем Ландау 
общим условием, делающим текст текстом; другими словами, се-
тью отношений, соглашений и ожиданий, которыми определяется 
текст19. Интертекстуальность в данном случае обозначалась кри-
тиком как термин, определяющий отношения между новым тек-
стом и художественными или какими бы то ни было иными тек-
стами20. 



В.М. Кулькина 

 74 

Исследования Юлии Кристевой, Ролана Барта, Жака Деррида 
способствовали созданию методики анализа интертекстуальности, 
изучающей отношения между новым текстом и общим полем ин-
тертекста (другими текстами): 1) определение межтекстовых ссы-
лок в анализируемом тексте; 2) распознавание текстов, наиболее 
близких к анализируемому; 3) название отличительных черт ана-
лизируемого текста; 4) обозначение главных различий между ана-
лизируемыми текстами21. 

С помощью данной методики теоретиками герменевтического, 
структурального и постструктурального направлений рассматри-
ваются проблемы взаимосвязи автор – текст – читатель. 

Изначально неясно, является ли создаваемый автором новый 
текст полностью его творением, или же он – результат коллектив-
ной работы, в которой принимают участие психология, культура, 
идеология, социология, традиции, эстетика эпохи, а автор остается 
«скриптором», составляющим мозаику их мнений. 

Далее, непонятно, насколько важную роль играет читатель при 
формировании текста. Автор сам является первым читателем сво-
его текста и он всегда ориентируется на будущего своего читателя. 
Насколько мнение читателя определяет работу автора? Р. Якобсон 
разработал собственную модель такого взаимодействия, по кото-
рой контекст – адресат – контакт – адресант функционировали 
бы в рамках такого соединения. Предмет речи (контекст), получая 
форму своего выражения (переходя к адресату), сигнализирует об 
отношении говорящего к предмету речи (контакт) с целью сохра-
нить социальные взаимоотношения (адресант). Причем взаимо-
связь контекст – контакт осуществляется и за счет метаязыковой и 
конативной функций. Таким образом, конативная функция опре-
деляет жанровую принадлежность текста, которая становится пер-
вопричиной зарождения феномена интертекстуальности в эпоху 
модерна22. Модернизм положил начало процессу самоустранения 
автора из художественной формы. Начинается поиск новых форм, 
синтез форм приводит к зашториванию авторского присутствия в 
тексте, что часто принимается за первые признаки появления ин-
тертекстуальности. Джон Лай прокомментировал данный процесс 
следующим образом: «Концепция смерти автора – не новомодное 
веяние, а исторически прослеживающееся понятие. Среди сторон-
ников положения о “смерти автора” был и Джеймс Джойс, а мо-
дернизм, в целом, вообще подчеркивал, что текст отделяется от 



Интертекстуальность в контексте философских исследований  

 75 

автора, а литература – это межтекстовое явление, в котором тек-
сты приобретают какой-то смысл и значение лишь относительно 
других текстов, а не авторских жизней»23. 

Побочным эффектом такого процесса «отстранения» автора от 
своих персонажей стали читательские попытки «вычитать» в тек-
сте то, чего там нет, однако, по мнению представителей структу-
рализма и постструктурализма, авторская интенция все равно бу-
дет преобладать в тексте, а способ его прочтения / декодирования – 
зависеть от способа интерпретации: читатель либо опирается на 
уже существующие коды, либо сам их создает, опираясь на навыки 
интерпретации текста24. 

В рамках данных исследований сформировался тезис о «смер-
ти автора», выдвинутый Роланом Бартом25 и ставший впоследст-
вии одним из ключевых положений постмодернизма. Однако не-
смотря на широкое влияние интертекста на авторов, актуальным 
остается разделение на его широкое и узкое понимание. Если ут-
верждение «нет текста, кроме интертекста» рассматривать с точки 
зрения непреднамеренного влияния всего мирового культурного 
пласта на каждого писателя, из чего выходит, что автор просто не 
может не использовать интертекстуальность, то в узком понима-
нии интертекстуальности как приема, осознанно используемого 
автором при создании произведения, «смерть автора» опроверга-
ется как таковая. 

Современные тексты часто отличаются своей мозаичностью26. 
Автор либо напрямую цитирует другие произведения, либо впи-
сывает их в текст опосредованно (последнее свойственно художе-
ственному тексту). Таким образом, автор всегда может проследить 
уровни текста и выйти за его рамки, перейдя к другим произведе-
ниям, а значит, перейти от гипертекста27 к интертексту, в гра-
ницах которого находятся все взаимопроцитированные тексты. 
В «Открытом произведении»28 Эко называет подобный вариант 
языковой системы языком Эдема, прослеживая возможные комби-
нации взаимодействия двоичного кода только зарождающегося 
языка. Как и Дж. Ландау, У. Эко сравнивает текст с компьютерной 
системой, проводит аналогию с программным кодом любого ком-
пьютера, возможности которого расширяются после выхода в 
Сеть. В печатной технологии, пишет Ландау, источники цитирова-
ния удалены от самих ссылок дистанционно, однако компьютер 
может облегчить задачу выявления внетекстовых связей и созда-



В.М. Кулькина 

 76 

ния гипертекстуальной системы каждого произведения, которая 
включала бы в себя все цитируемые в работе материалы, тем са-
мым представляя данный текст включенным в контекст произве-
дения. По мнению Дж. Ландау, такой подход радикальным обра-
зом меняет и сам процесс чтения, и природу читаемого материала: 
«…границы книги никогда не бывают четко очерчены, т.к. она за-
ключена в систему ссылок на другие книги, другие тексты, другие 
предложения. Она – узел в сети ссылок»29: текст как отдельный 
компьютер с мультилинейной системой гипертекста внутри себя, 
интертекст как Сеть ссылок, в контексте которой развивается про-
изведение. 

Основываясь на способе цитирования, можно выделить не-
сколько видов цитат. Две основные категории определяют экспли-
цированные и имплицированные цитаты. Причем для второго вида 
требуется читательская эрудированность, от которой зависит пра-
вильная интерпретация текста, и хорошее знание мирового интер-
текста для определения собственного поля возможностей при 
чтении. Другими словами, если в научном тексте автор, ссылаясь 
на цитируемую работу, сам делает отсылку к нужному тексту, то в 
случае с имплицированной цитатой читателю необходимо само-
стоятельно истолковать значение «узелка» в сетке цитированного 
и собственно авторского текста. 

Французский исследователь Ж. Женетт еще в 1982 г. ввел в 
научный контекст понятие транстекстуальности и выделил ее 
подтипы. 

1. Паратекстуальность как отношение текста с ближайшим 
окружением. 

2. Архитекстуальность как отношение с жанром, родом лите-
ратуры и стилем. 

3. Метатекстуальность как отношение с интерпретацией и 
суждениями о тексте критиков и читателей. 

4. Гипертекстуальность как отношение с предшествующими 
текстами. 

4 а. Геральдическая конструкция как дублирующийся в тексте 
текст, который отражается сам в себе, т.е. включение отдельного 
текста в текст другого произведения, которое заставляет читателя 
искать взаимодействия между структурой одного и второго тек-
стов, читая внутренний текст как эмблему внешнего. 



Интертекстуальность в контексте философских исследований  

 77 

5. Интертекстуальность как отношение с отдельными фраг-
ментами более ранних текстов (цитаты, реминисценции, аллюзии, 
эпиграфы, стилизация, сказ и др.)30. 

Функции интертекстуальности, по мнению Женетта, призваны 
осуществить творческий диалог автора как со своими предшест-
венниками, так и с современниками через глобальную сеть интер-
текста. 

При создании текста автор располагает его формообразующие 
элементы по степени наиболее точного отражения своей-чужой 
речи. Читатель сразу распознает наиболее очевидные эксплициро-
ванные цитаты (эпиграфы, заглавия), следом за которыми идут им-
плицированные, скрытые. Например, аллюзии, являющиеся тек-
стообразующим, но не всегда очевидным приемом. Аллюзии мно-
гоплановы и растворяются в семиосфере, выстроенной автором. 
Ассоциативной памяти требует трактовка реминисценций (лат. – 
воспоминания), представляющих собой образы литературы в лите-
ратуре. Их заимствование может происходить на смысловом уров-
не или на уровне строфики, ритмики, сюжета. На уровне формы и 
стиля интертекстуальность представляет собой стилизацию, вы-
ступающую в тексте как художественное или речевое средство 
организации текста (пример – С. Сорокин). Для распознавания 
данной единицы интертекста читателю необходимо ориентиро-
ваться в литературном пространстве, чтобы уловить наиболее зна-
чимые элементы, отличающие текст заимствовавший от текста, 
послужившего оригинальным источником, что способствует опре-
делению авторской индивидуальности31. Текст в тексте, рассказ, 
рассказанный в рассказе, представляет собой такую единицу ин-
тертекстуальности как сказ. Чаще всего сказ отражает общую про-
блематику произведения, точку зрения самого автора, которая в 
форме сказа становится чем-то вроде стороннего, чужого мнения. 
Основной функцией данного элемента является связывание диало-
гической речи произведения. Развиваясь в контексте модернизма, 
а затем и постмодернизма, интертекстуальность сформировала 
собственную организационную структуру с характеризующими ее 
элементами, функциями и жанрами. 

 
 
 
 



В.М. Кулькина 

 78 

Примечания 
 

1 Кристева Ю. Бахтин, слово, диалог и роман / Пер. Г.К. Косикова // 
Французская семиотика: От структурализма к постструктурализму / 
Пер. с франц., сост., вступ. ст. Г.К. Косикова. – М.: Издат. группа «Про-
гресс», 2000. – С. 427–457. 

2 Гадамер Х.Г. Истина и метод. Основы философской герменевтики. – М.: 
Прогресс, 1988. – С. 321. 

3 Бахтин М.М. Проблемы поэтики Достоевского. – М.: Худож. лит-ра, 
1972. – С. 179. 

4 Бахтин М.М. Проблема содержания, материала и формы в словесном ху-
дожественном творчестве. Библиотека Гумер. – Режим доступа: 
http://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Literat/bahtin/probl_sod.php 

5 Хайдеггер М. Присутствие и речь. Язык // Бытие и время. – Электронная 
библиотека ModernLib.Ru – Режим доступа: 
http://modernlib.ru/books/martin_haydegger/bitie_i_vremya/read/ 

6 Карнап Р. Преодоление метафизики логическим анализом языка // Вест-
ник МГУ. Сер. 7. Философия / Пер. А.В. Кезина. – М.: МГУ, 1993. – 
№ 6. – С. 11–26. 

7 Постмодернистское положение о «смерти» автора. 
8 Трепачко А.Н. Интертекстуальность: «Диалог» двух или более текстов. – 
Режим доступа: http://www.superinf.ru/view_helpstud.php?id=5221 

9 Эко У. Открытое произведение. – СПб.: SIMPOSIUM, 2006. – С. 89. 
10 Шлейермахер Ф.Д.Е. Герменевтика // Электронная библиотека по фило-
софии. – Режим доступа: http://filosof.historic.ru/books/item/f00/ 
s00/z0000840/ 

11 Термин Э. Гуссерля: «Смыслопорождение, или смыслоформирование – 
это реализация смысла человеческой жизни и деятельности в конкрет-
ных ситуациях и событиях, личностных актах или межличностных от-
ношениях». – Режим доступа: http://smirnov-dmitry.livejournal. 
com/1260.html 

12 Гадамер Х.Г. Актуальность прекрасного. – М.: Прогресс, 1991. – С. 15. 
13 Лотман Ю.М. Три функции текста; Текст в тексте; Риторика; Память в 
культурологическом освещении // Лотман Ю.М. Избранные статьи: 
В 3 т. – Т. 1: Статьи по семиотике и топологии культуры. – Таллин: 
Александра, 1992. – С. 144–160. 

14 Гуковский Г.А. Изучение литературного произведения в школе: Методо-
логические очерки о методике. – М.: Просвещение, 1966. – С. 115. 

15 Там же. – С. 104. 



Интертекстуальность в контексте философских исследований  

 79 

16 Лотман Ю.М. О содержании и структуре понятия «художественная ли-
тература» // Лотман Ю.М. Избранные статьи: В 3 т. – Таллин: Алексан-
дра, 1992. –Т. 1. Статьи по семиотике и типологии культуры. – С. 203–
215. 

17 Lodge D. The art of fiction. – L.: Penguin Books Ltd., 1992. – P. 98–104. 
18 Lodge D. Small world: an academic romance. – L.: Secker & Warburs, 

1984. – 339 p. 
19 Landow G.P. Other convergences: Intertextuality, multivocality, and de-

centeredness. – Baltimore: Johns Hopkins univ. press, 1992. – Mode of ac-
cess: http://www.stg.brown.edu/projects/hypertext/landow/cv/l 

20 Ibid. 
21 См.: Якобсон Р. Лингвистика и поэтика // Структурализм: «за» и «про-
тив» / Пер. с англ. И.А. Мельчука. – М., 1975. – Режим доступа: 
http://www.philology.ru/linguistics1/jakobson-75.htm 

22 Аристотель в своей «Поэтике» определял лирику как прямое взаимо-
действие автора и читателя (в центре – самовыражение); эпическую 
форму как взаимодействие между автором и его персонажами (в центре – 
событие); драматическую – между персонажами и читателем (в центре – 
действие). 

23 Lye J. Some elements of structuralism and its application to literary theory. – 
Ontario: Brock univ., 1997. – Mode of access: http:/www/ 
brocu.ca/english/course/4F70/struct.html 

24 Fish St. Interpreting the variorum // Literature in modern world: critical es-
says and documents / Ed. by Dennis Walder. – Oxford: Oxford univ. press, 
1993. – Р. 55–63. 

25 Barthes R. The death of the author. – N.Y.: Hill and Wang, 1977. – P. 142–
148. 

26 Grafton A. Apocalypse in the stacks? The researche library in the age of 
Google // Daedalus. – Cambridge (Mass.), 2009 – Vol. 138, N 1. – P. 87–98. 

27 Этот термин, созданный в 1960-х годах Теодором Нельсоном, обознача-
ет «непоследовательное письмо или текст, который, разветвляясь, дает 
своему читателю новые варианты прочтения; серии соединенных между 
собой кусочков текста, которые предлагают читателю различные пути 
своего прочтения». Гипертекст отличается многоуровневым построени-
ем и является многолинейным (multilinear), в отличие от интертекста, 
развитие которого носит скорее экстенсивный характер. 

28 Эко У. Открытое произведение. – СПб.: SIMPOSIUM, 2006. – С. 351–
374. 



В.М. Кулькина 

 80 

29 Frontiers of a book are never clear-cut, because it is caught up in a system of 
references to other books, other text, other sentences. It is a node within a 
network… network of references. См: Landow George P. Hypertext, schol-
arly annotation, and the electronic edition. – Mode of access: 
gplandow@brownvm.brown.edu 

30 Genette G. Palimpsestes, la literature au second degree. – P.: Seuil, 1982. – 
468 p. 

31 По принципу стилизации развивается популярная массовая литература, 
особым жанром которой на сегодняшний день становятся «фанфики», 
произведения малого жанра, полностью повторяющие стиль, систему 
образов и сюжетную канву оригинального текста, единственной отли-
чающей копию от оригинала чертой становится возможность оторвать 
«фанфик» от главной, оригинальной, сюжетообразующей линии (Емец, 
Перумов, Э.Л. Джеймс). Фанфик – пример постановки интертекстуаль-
ности на «коммерческие рельсы». 

 



 

 81 

КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 

 
 
 
 
 
 
 

А.Л. Чернявский 
 

«НОВАЯ РАЦИОНАЛЬНОСТЬ»  
В ХРИСТИАНСКОМ БОГОСЛОВИИ 

(По следам книги Ольги Седаковой «Апология разума») 
 
В своей книге Ольга Седакова полемизирует с преобладаю-

щим в наше время пониманием разума, начало которому было по-
ложено в эпоху Просвещения – разум, рациональное противопос-
тавляются, с одной стороны, чувству, а с другой – «всему чудес-
ному, тонкому, волшебному, невыразимому»1, с чем мы встреча-
емся в жизни. Что же касается религии, то разум обычно противо-
поставляется откровению. Против такого плоского понимания ра-
зума возражал Сергей Сергеевич Аверинцев. 

Книга Ольги Седаковой составлена из написанных в разное 
время работ, так или иначе имеющих отношение к теме «новая 
рациональность». В книге много глубоких и тонких наблюдений, 
но, пожалуй, только в заключительной работе (об Аверинцеве) 
представление о новой рациональности рассматривается более или 
менее систематически. Однако определить эту рациональность 
нелегко. Например, С. Аверинцев говорил «о положительном уме, 
об ordo sapientiae (уровне мудрости), об уме, который погружен в 
полноту человеческой реальности, соединен с сердцем и с чувст-
вом, сотрудничает с совестью и волей и связан с восприятием Це-
лого, мудро и таинственно устроенного»2. В этом определении-
описании, как и в ряде других, новая рациональность предстает 
скорее как отрицание расхожего понимания рациональности, как 
нечто, лишенное недостатков «обыденного ума». Как этот новый 
разум соединен с сердцем и с чувством, как он сотрудничает с со-
вестью и волей, остается не вполне ясным. 



А.Л. Чернявский 

 82 

Тем не менее особо подчеркнуты две конкретные черты в 
представлении С. Аверинцева о новой рациональности. 
Во-первых, она призвана создавать среду, в которой возможно по-
нимание, т.е. подлинное общение. Во-вторых, она связана с вос-
приятием «Целого», в частности, с отказом мыслить «бинарными 
оппозициями», полярность которых часто иллюзорна. 

В книге «Апология разума» о новой рациональности говорит-
ся по большей части в контексте поэзии (хотя иногда автор иллю-
стрирует свою мысль примерами из святоотеческой литературы). 
Стоило бы подумать о ней и в контексте богословия. Ведь бого-
словие – это не менее интересный сплав откровения и рациональ-
ного мышления, чем поэзия. Но для этой цели приведенное в кни-
ге описание новой рациональности не совсем удобно. В поисках 
более удобного описания сделаем шаг назад и обратимся к «клас-
сике». Заслугу Аверинцева Ольга Седакова справедливо видит в 
том, что он начал говорить о новой рациональности именно в Рос-
сии, которая традиционно противопоставлялась Западу как ирра-
циональное (широта души, интуиция, мистика) рациональному 
(холодному разуму и логике). Не удивительно, что на Западе о но-
вой рациональности заговорили раньше Аверинцева. Например, 
уже в «Систематической теологии» Пауля Тиллиха обоснованию 
того, что общепринятое противопоставление разума и откровения 
есть результат узкого понимания разума как некой «технической 
функции», посвящен специальный раздел3. 

Однако первым, кто ввел термин «новая рациональность» 
(точнее, «новый рационализм» – как противопоставление рациона-
лизму Просвещения), был, вероятно, Альберт Швейцер. «Я имею 
смелость сообщить нашему поколению, – пишет он в 1930 г., – что 
оно не должно думать, будто с рационализмом покончено, потому 
что рационализму прошлого пришлось уступить место сначала 
романтизму, а затем так называемой “реальной политике”, которая 
теперь господствует и в духовной сфере, и в материальной. Прой-
дя через все безумства этой всеобщей реальной политики и погру-
жаясь вследствие этого все глубже в несчастья как духовные, так и 
материальные, наше поколение обнаружит наконец, что ему не 
остается ничего другого, как довериться новому рационализму 
(курсив мой. – А.Ч.), более глубокому и более действенному, чем 
прежний, и в нем искать спасение»4. Далее мы будем опираться на 
те характеристики новой рациональности, которые не раз отмечает 



«Новая рациональность» в христианском богословии  

 83 

и подчеркивает в своих работах Швейцер. Конечно, такой выбор 
произволен. Но с чего-то надо начинать. 

Только в наше время, после всех «прорывов» в философии, ес-
тественных науках, историческом знании и психологии, мы смог-
ли убедиться, что любое накопление знаний мало приближает нас 
к пониманию таких реальностей, как мир, жизнь, человек. И чем 
больше мы размышляем о них, тем более загадочными они нам 
представляются. Поэтому «величайшее знание – это знание того, 
что мы окружены тайной»5. То, что мы знаем, ничтожно мало по 
сравнению с тем, чего мы не знаем, и никакие новые знания не да-
дут ответа на вопрос о смысле нашего существования. Понимание 
этих двух обстоятельств – первая отличительная особенность но-
вой рациональности. 

В поисках смысла разум приходит к представлению о Боге как 
высшей реальности, бесконечной и абсолютной, и к утверждению, 
что между Богом и человеком есть связь. Многие люди не только 
мысленно соглашаются с этим утверждением, но и ощущают эту 
связь в мистическом опыте. А это, в свою очередь, порождает не-
которые более конкретные представления о Боге и о связи между 
Богом и человеком – богословские учения. Вторая отличительная 
особенность новой рациональности в том, что она признает пра-
вомерность и даже необходимость мистики, но приемлет только 
такую мистику, в которой мистический опыт может быть описан в 
тех же терминах, в которых мы описываем и другие явления на-
шей духовной жизни. За пределами новой рациональности остает-
ся мистика, в которой этот опыт описывается как необычное экс-
татическое состояние, сущность которого невозможно адекватно 
передать словами и которое достигается, как правило, с помощью 
специальных психофизических приемов. Чтобы пояснить это раз-
личие, нам придется немного забежать вперед и привести бого-
словские примеры. Переживание причастности Богу через Христа 
как выразителя божественной воли к любви (Швейцер) – это мис-
тический опыт, лежащий в русле новой рациональности, потому 
что о любви, о которой говорится в Евангелии, мы можем судить 
по аналогии с нашим собственным опытом. Созерцание Фаворско-
го Света в исихазме – мистический опыт, лежащий за пределами 
новой рациональности. При его описании подчеркивается, что со-
зерцаемый свет – не физический, что созерцание ощущается как 
некое соединение с этим светом, и что оно оказывается возмож-



А.Л. Чернявский 

 84 

ным только в результате особой духовной подготовки («умного 
делания»)6. 

Разумеется, говоря, что некий мистический опыт, по нашему 
мнению, находится за пределами новой рациональности, мы тем 
самым никоим образом не отрицаем его реальность и не считаем 
всего лишь иллюзией сознания. 

Как соотносятся представления о новой рациональности 
Швейцера и Аверинцева? Кажется, что оба они говорят примерно 
об одном и том же, хотя и в разных терминах. Но есть четыре мо-
мента, по поводу которых можно сказать что-то более конкретное. 

Во-первых, Швейцер (как и Седакова) трактует понятие «мис-
тика» шире, чем Аверинцев, который понимает под мистикой 
только ее «экстатическую» разновидность7. 

Во-вторых, Швейцер и Аверинцев совпадают в своем отноше-
нии к научному знанию. Считая научное знание недостаточным, 
оба они тем не менее признают за ним не только практическую, но 
и духовную ценность. Отмечая присущее научному знанию крити-
ческое начало, Аверинцев видел в нем «инструмент сопротивления 
обыденной (т.е. мутной) логике и “бытовым понятиям”»8. Для 
Швейцера же оно было образцом духовной трезвости. Вот как 
описывает Швейцер свой опыт изучения естественных наук на ме-
дицинском факультете: «В таких областях знания, как история и 
философия… аргументация от факта никогда не может добиться… 
окончательной победы над искусно построенным суждением. 
…Вынужденный вновь и вновь наблюдать эту драму и иметь дело 
с людьми, утратившими всякое ощущение реальности, я испыты-
вал чувство подавленности. Теперь же я неожиданно оказался в 
другом мире… среди людей, считавших само собой разумеющим-
ся, что каждое утверждение нужно подтверждать фактами»9. Ду-
маю, что и Швейцер, и Аверинцев, относясь с уважением к фак-
там, согласились бы со следующим утверждением: если даже да-
леко не все мысли о Боге, мире и человеке могут быть подтвер-
ждены фактами, но все они не должны противоречить фактам. 
Как мы увидим ниже, именно «неудобные» факты послужили сти-
мулом для богословских размышлений Швейцера. 

Третья точка соприкосновения – это отношение к идее Целого. 
Здесь Швейцер и Аверинцев расходятся. Для Аверинцева и для 
Седаковой, как мы видели, восприятие Целого – одна из главных 
отличительных черт новой рациональности. В качестве примеров 



«Новая рациональность» в христианском богословии  

 85 

Седакова приводит миросозерцание Гёте и Пастернака. И тот, и 
другой воспринимают жизнь как некое мистическое целое, и для 
Пастернака это мистическое переживание становится потрясени-
ем, ощущением редкостного счастья10. Но в духовном отношении 
к жизни есть два полюса: эстетический, когда мы переживаем та-
инственную глубину, силу и красоту жизни, и этический, когда 
мы с не меньшей силой переживаем неправду жизни. И возникает 
сомнение: а не свидетельствует ли это радостное восприятие жиз-
ни как целого всего лишь о преобладании эстетического начала 
над этическим? 

Швейцер принципиально отказывается соединять несоедини-
мое в некоем Целом – как в мысли, так и в мистическом пережи-
вании. «Мир… являет нам ужасную драму воли к жизни, расколо-
той в самой себе. Одна жизнь поддерживает себя за счет другой; 
одна разрушает другую. Только в мыслящем человеке воля к жиз-
ни начинает понимать другую волю к жизни и хочет быть соли-
дарной с ней. Но эту солидарность он не может осуществить пол-
ностью, ибо и человек подвержен необъяснимому и ужасному за-
кону, по которому он должен жить за счет другой жизни и вновь и 
вновь оказываться виновным в разрушении жизни и причинении 
ей вреда»11. И, в отличие от Пастернака, его мистическое пережи-
вание «единства со всей жизнью, наполняющей мир» не устраняет 
этого раскола. Каким контрастом с радостным настроением Пас-
тернака звучит признание Швейцера: «Лишь в редкие моменты я 
бываю по-настоящему рад тому, что живу»12! 

В-четвертых, новая рациональность Швейцера – это не только 
общий взгляд на мир и на жизнь. Швейцер делает то, чего не дела-
ет Аверинцев: конкретизирует свои представления о новой рацио-
нальности применительно к христианскому вероучению. Дело в 
том, что новые факты, обнаруженные при изучении синоптиче-
ских евангелий, вынуждают Швейцера по-новому подойти к уче-
нию о Христе как о Спасителе. В 1892 г. Иоханнес Вайс выступил 
с утверждением, что исторический Иисус ожидал наступления 
Царства Божьего в результате эсхатологической катастрофы в са-
мом ближайшем будущем и что именно так понимали его весть 
ученики. Швейцер пришел к этому выводу самостоятельно два 
года спустя, во время учебы на первом курсе теологического фа-
культета, и в дальнейшем существенно развил и дополнил выводы 
Вайса. Главный вклад Швейцера состоит в том, что он показал, как 



А.Л. Чернявский 

 86 

непредвиденная задержка наступления Царства Божьего вынужда-
ла уже апостола Павла, а после него автора Евангелия от Иоанна и 
св. Игнатия Антиохийского переосмысливать представления о 
спасении, которые сложились у первых трех евангелистов на ос-
нове дошедшего до них устного предания. 

Чтобы понять, в чем заключалась новизна богословской мыс-
ли Швейцера, нужно сказать хотя бы несколько слов о ее контек-
сте. С конца XIX в. в протестантской среде появляется понимание 
того, что христианство переживает кризис: язык эллинистической 
культуры начала нашей эры, на котором излагается христианское 
вероучение, современным миром уже не воспринимается, и пото-
му сфера влияния христианства и его возможности воздействовать 
на окружающий мир стремительно сокращаются. Возникает идея о 
необходимости переосмыслить христианское учение о спасении на 
языке современной культуры. При этом предполагается, что исти-
на христианства остается неизменной во все времена, однако в ка-
ждую новую эпоху форма, в которой эта истина выражается, несет 
на себе отпечаток мировоззрения эпохи. 

Результаты Швейцера не просто хорошо вписываются в этот 
ход мысли – они прямо-таки вынуждают к нему. Но для того что-
бы современная интерпретация христианства оставалась христи-
анством, необходимо одно условие: она должна объяснять, почему 
именно Иисус из Назарета, образ которого сохранило для нас 
Евангелие, является Спасителем, и в чем состоит спасение, кото-
рое он принес. И вот здесь выводы Вайса и Швейцера оказываются 
очень жестким фильтром, через который не проходит не только 
подавляющее большинство современных интерпретаций христи-
анства, но и традиционная христология, согласно которой Иисус – 
это Богочеловек, соединивший в одном лице божественную и че-
ловеческую природы13. 

Например, в знаменитой программе «демифологизации хри-
стианства» Рудольфа Бультмана значение Иисуса определяется 
не тем, что он возвестил о наступающем Царстве Божьем, о себе 
как о его будущем главе и ради этой вести пошел на крест, а тем, 
чтó Бог хотел нам сказать «событием Христа» – его крестной 
смертью и возникновением в результате нее веры в воскресение. 
А сказать он хотел, что отныне мир изменился, что грех уже не 
имеет прежней неограниченной власти над человеком, и потому 
каждый должен решить: основывать ли ему свою жизнь на собст-



«Новая рациональность» в христианском богословии  

 87 

венных достижениях в сфере видимого мира или целиком поло-
житься на Бога и стать тем самым свободным от мира. Разительное 
несоответствие между эсхатологической проповедью евангельско-
го Иисуса о Царстве Божьем и тем значением, которое Бультман 
придает «событию Христа», подрывает доверие к его демифологи-
зированной интерпретации христианства. 

Понятно, почему на протяжении всего ХХ в. как протестант-
ские, так и католические ученые-новозаветники (и Бультман в их 
числе) пытались опровергнуть выводы Вайса и Швейцера. И только 
к концу века с этими выводами согласилось большинство ученых14. 

Отличительная особенность интерпретации христианства са-
мим Швейцером состоит в том, что принцип, согласно которому 
понимание спасения зависит от мировоззрения эпохи, он применя-
ет и к самому Иисусу. В представлениях исторического Иисуса о 
спасении и о себе как Спасителе есть черты, обусловленные эсха-
тологическими чаяниями израильского народа. Это ожидание на-
ступления Царства Божьего в результате близкой эсхатологиче-
ской катастрофы и представление о себе как о Мессии, которому в 
этом событии, а также в самом Царстве принадлежит ведущая 
роль. Но в своей сути его представление о Царстве Божьем как о 
царстве справедливости и добра и его притязание на роль Спаси-
теля, наделенного соответствующей властью, остаются в силе и в 
наше время, хотя ожидаемое им Царство не наступило. 

Согласно Швейцеру, мы признаем Христа Господом, т.е. при-
знаем над собой его власть, потому что его личность и его слова 
действуют на нас с неотразимой силой. Христос говорит, что в 
Царство Божье войдут, с одной стороны, нищие15 и скорбящие, а с 
другой – кроткие, алчущие и жаждущие правды, милостивые, чис-
тые сердцем, миротворцы; что лишь тех, кто накормил голодного, 
напоил жаждущего, принял странника, одел нагого, посетил боль-
ного и навестил заключенного, он признáет своими в будущем 
Царстве; что мы должны любить врагов, делать добро ненавидя-
щим нас, благословлять проклинающих нас. И мы верим, что 
именно такова воля Бога, что Бог хочет, чтобы мы были такими, 
хотя эта наша вера рационально не объяснима. Сегодня можно 
констатировать, что все попытки обосновать эти высочайшие 
нравственные требования с биологических, социальных, психоло-
гических или философских позиций полностью провалились. 



А.Л. Чернявский 

 88 

Швейцер определяет христианство как мистику единения с 
Христом, причем мистика понимается в русле новой рационально-
сти: «Это наша общая принадлежность Христу как нашему Госпо-
ду, осознаваемая мысленно и реализуемая в нашем духовном опы-
те»16. У этого определения христианства есть важный подтекст – 
утверждение о невозможности приблизиться к Богу путем интел-
лектуального созерцания мира как целого. В мире Бог представля-
ется таинственной творческой силой, в человеке он раскрывает 
себя как этическая воля. «Бог, которого я познаю, размышляя о 
мире, и Бог, которого я ощущаю как этическую волю, не совпада-
ют. Они составляют одно целое, но каким образом – этого я не по-
нимаю»17. Но из этих двух знаний о Боге решающим является то, 
которое дается внутренним опытом. «В Иисусе Христе Бог явил 
себя как воля к любви. В единении с Христом единение с Богом 
достигается в единственно доступной нам форме»18. 

Спасение, по Швейцеру, не в продолжении жизни после смер-
ти, а в том, что, исполняя волю Бога в соответствии со словами 
Христа, христиане достигают духовного освобождения от мира. 
При этом они верят, что цели Бога относительно мира и человека 
так или иначе будут достигнуты. Это представление о спасении в 
сжатой форме изложено в заключительных строках его книги «Ис-
тория изучения жизни Иисуса»: «Мессия, Сын человеческий, Сын 
Божий – для нас это только иносказания, представляющие истори-
ческий интерес… Он приходит к нам неизвестным и безымянным, 
как некогда по берегу озера пришел к людям, которые не знали 
его. Он обращается к нам с теми же словами: “Следуйте за мной!” 
и ставит перед нами задачи, которые он должен решить в наше 
время. Он повелевает. И тем, кто подчиняется ему, – и мудрым, и 
простодушным – он явит себя в мире, труде, борьбе и страдании, 
через которые они пройдут рука об руку с ним, и как невыразимую 
тайну, они своим опытом постигнут, кто он»19. 

Если Швейцер формулирует свои представления о спасении 
через Христа лишь в самых общих чертах, то в богословии Пауля 
Тиллиха ставится и решается грандиозная задача переосмысления 
на языке современной культуры всех аспектов христианского уче-
ния о спасении. Мы остановимся только на тех элементах его бо-
гословской системы, в которых усматриваются отмеченные выше 
черты новой рациональности. 



«Новая рациональность» в христианском богословии  

 89 

Заметим прежде всего, что Тиллих в принципе согласен с 
Бультманом в том, что буквальное понимание Библии уже невоз-
можно и что библейские мифы необходимо истолковать в совре-
менных религиозных терминах. Однако в это утверждение он вно-
сит существенную поправку: провести такую «демифологизацию» 
до конца не удается. Поэтому религиозный язык всегда будет язы-
ком символов и мифов. Поясним эту мысль на примере христиан-
ского учения о грехопадении. По Тиллиху, человек в своей сущно-
сти – это сохраняющее единство с Богом и наделенное свободой, 
но конечное и еще не раскрывшее свои потенциальные возможно-
сти существо. Грехопадение – это ставший возможным благодаря 
свободе отказ человека от своей сущности ради реализации себя в 
существовании. В результате человек опускается на более низкий 
уровень бытия, на котором он оказывается отчужденным от Бога и 
от своей сущности. С одной стороны, грехопадение нельзя мыс-
лить как событие, произошедшее в какой-то момент времени в 
прошлом: ведь время, как и пространство, – атрибут нашего, уже 
падшего, мира. С другой же стороны, само слово «падение» пред-
полагает наличие двух состояний: «до» и «после» падения, т.е. на-
личие времени. Поэтому «падение» – это символ, т.е. образ, взя-
тый из видимого мира, посредством которого высшая реальность, 
лежащая за пределами нашей видимости и нашего понимания, 
что-то открывает о себе и о нас на доступном нам языке. И без 
этого символа христианство обойтись не может. Здесь Тиллих 
ближе к Аверинцеву, чем к Швейцеру: Аверинцев не раз говорил о 
важной роли символов в религии и культуре20, у Швейцера же эта 
тема отсутствует. 

Согласно Тиллиху, Иисус Христос – это Новое Бытие, охва-
тывающее оба уровня бытия человека (до и после грехопадения). 
Это бытие в условиях существования человеческой личности, но 
такое, которое не подчиняется этим условиям и преодолевает об-
разовавшийся в результате грехопадения разрыв между сущно-
стью и существованием. Соучаствуя в Новом Бытии, мы тоже 
сможем преодолеть этот разрыв и восстановить наше единство с 
Богом. В этом и состоит спасение. Правда, полностью оно осуще-
ствится лишь в конце истории, а до тех пор будет только времен-
ным и фрагментарным. 

В отличие от Швейцера, к новой интерпретации христианства 
Тиллиха побуждало не открытие новых исторических фактов, а 



А.Л. Чернявский 

 90 

понимание глубоких различий между современной культурой и 
эллинистической культурой начала нашей эры. В эллинистической 
культуре понятие «природа» было всеобъемлющим, охватываю-
щим и людей, и богов. В нашей культуре это не так. Поэтому при-
менительно к Богу мы употребляем слово «природа» в значении 
«сущность», понимая под сущностью то, что делает Бога Богом. 
Тогда к природе Бога в современном понимании относится то, что 
он находится «по ту сторону» или «выше» оппозиции «сущность – 
существование». Однако Иисус из Назарета не находится по ту 
сторону сущности и существования. Поэтому термин «божествен-
ная природа» нельзя сколько-нибудь осмысленно применить к 
Христу21. 

В 50-х годах прошедшего века, когда писалась «Систематиче-
ская теология», исход полемики с выводами Вайса и Швейцера 
был еще не ясен. Поэтому Тиллих подчеркивает, что его христоло-
гия не зависит от фактов, касающихся исторического Иисуса. Он 
соглашается с критикой предшествующих исторических исследо-
ваний в книге Швейцера «История изучения жизни Иисуса», но о 
выводах самого Швейцера говорит уклончиво: «Его собственная 
конструктивная попытка была скорректирована»22. Тем интерес-
нее, что сегодня задним числом мы можем утверждать: христоло-
гия Тиллиха не противоречит выводам Швейцера. По Тиллиху, 
единство божественного и человеческого во Христе обеспечивает-
ся не ипостасным соединением природ, а тем, что Христос, не ут-
рачивая изначальной человеческой сущности, т.е. своего единства 
с Богом, полностью вовлечен и в человеческое существование. За 
время своей земной жизни он проходит через сомнения, искуше-
ния, бездомность, тревогу перед лицом предстоящей смерти, даже 
через чувство богооставленности. Все это – следствия конечности 
Иисуса Христа как человека. К числу этих следствий относится и 
его способность заблуждаться, в частности – относительно буду-
щих событий. Таким образом, учение о Христе как о Новом Бытии 
полностью согласуется как с традиционным евангельским образом 
Иисуса Христа, так и с его корректировкой в соответствии с выво-
дами Вайса и Швейцера. 

В Новое Бытие человек вовлекается действием Святого Духа, 
который понимается как реальная сила, переводящая человеческий 
дух в новое состояние. Это состояние проявляет себя как вера и 
любовь. Причем эти слова понимаются не в их обыденном смысле. 



«Новая рациональность» в христианском богословии  

 91 

Каждое из них обозначает некую духовную реальность с доста-
точно сложной структурой. Например, вера – это состояние пре-
дельной заинтересованности в безусловном, бесконечном, абсо-
лютном, ее необходимыми элементами являются сомнение и му-
жество, она имеет динамику и т.д. Любовь – это не чувство, а ре-
альная сила, которая создает мотивацию для добровольного ис-
полнения нравственного закона и дает мудрость, необходимую для 
применения общих норм этого закона к конкретным ситуациям. 
Не случайно каждому из этих двух понятий Тиллих посвящает от-
дельную книгу23. Такое понимание воздействия Святого Духа на 
человеческий дух, безусловно, можно назвать мистикой. Тем не 
менее возникшее в результате этого воздействия состояние чело-
веческого духа поддается достаточно точному описанию. Поэтому 
мистика Тиллиха, как и мистика Швейцера, лежит в русле новой 
рациональности. 

Богословские построения Тиллиха могут показаться излиш-
ним теоретизированием. Не заходит ли он слишком далеко в по-
пытке рационального понимания непостижимой тайны, о которой 
говорит Швейцер? Простой пример показывает, что это не так, что 
«богословская теория» Тиллиха имеет прямое отношение к рели-
гиозной практике. По словам православного историка и религиоз-
ного мыслителя Георгия Федотова, в православии «мораль счита-
лась – и считается – делом нужным, социально полезным, но пре-
сным, скучным и не имеющим ничего общего со спасением»24. 
Федотов такое отношение к морали не одобряет. Однако в бого-
словии Тиллиха для него как будто бы можно найти некоторое ос-
нование и оправдание. Действительно, в церковной жизни с таин-
ствами, молитвой и постами верующий стяжает Дух, т.е. достигает 
такого состояния своего духа, в котором, согласно Тиллиху, с не-
обходимостью присутствует и любовь к ближнему. Таким обра-
зом, любовь к ближнему хотя и не нужна для спасения, но приоб-
ретается на пути к спасению как бы автоматически. Однако мы 
видим, что в реальной жизни так получается далеко не всегда. Не 
секрет, что у многих православных любовь к православию гармо-
нично сочетается с ненавистью к его врагам (как правило, вообра-
жаемым) и уверенностью в том, что «добро должно быть с кула-
ками». При этом искренность их веры сомнений не вызывает. Бла-
годаря Тиллиху мы понимаем природу этого явления. Дело не в 
ошибочности утверждения, что вера и любовь нераздельны25. А в 



А.Л. Чернявский 

 92 

том, что вера чаще всего понимается не как описанное Тиллихом 
сложное состояние духа, а в расхожем, обыденном смысле: как 
уверенность в правильности некоторого набора вероучительных 
формул. Такая вера действительно может существовать отдельно 
от любви. 

*** 
Все, что не относится к православию и католичеству, считает-

ся у нас протестантизмом. Но ни Швейцер, ни Бультман, ни Тил-
лих на самом деле не вписываются ни в одно протестантское веро-
исповедание. В этом смысле богословие, в котором заметно при-
сутствие новой рациональности, можно назвать надконфессио-
нальным. Хотя элементы новой рациональности (например, отказ 
от буквализма в понимании Библии, понимание символического 
характера богословских терминов) проникают и в традиционное 
конфессиональное богословие. Но это отдельная тема, выходящая 
за рамки настоящей статьи. 

По мнению Швейцера, «тот, кто мыслит, свободнее относится 
к традиционной религиозной истине, чем тот, кто не мыслит; но ее 
глубокие и непреходящие основы первый усваивает намного луч-
ше второго»26. Я прекрасно вижу разницу между собой и Швейце-
ром и потому никогда не рискну утверждать, что один способ ре-
лигиозного восприятия глубже или лучше другого. Когда мы гово-
рим «лучше», необходимо уточнить: лучше для кого? Очевидно, 
что большинство людей не любит и не хочет думать о вещах, вы-
ходящих за рамки повседневной жизни, и в таких вопросах пред-
почитает верить авторитетному мнению. Но некоторые, напротив, 
не могут не думать. Для многих непереносима сама мысль о том, 
что их вера, возможно, не является единственно правильной, и что 
в каждой вере есть своя правда. Но кому-то это кажется вполне 
естественным. И первые, и вторые, и третьи имеют одинаковое 
право считать себя христианами, Христос открыт для всех. И здесь 
самое время вспомнить о той отличительной особенности новой 
рациональности, о которой говорил Аверинцев: она создает среду 
для подлинного общения. В парадигме «православие или ересь», 
когда только одна интерпретация христианства считается истин-
ной, а все остальные – ошибочными, диалог, общение невозможны. 
Новая рациональность в богословии открывает путь к диалогу – 
во-первых, в силу своей «надконфессиональности»; во-вторых, 
потому что она неизбежно приводит к появлению целого спектра 



«Новая рациональность» в христианском богословии  

 93 

интерпретаций христианства и все эти интерпретации признает 
допустимыми. 

Шагом на пути к диалогу можно считать и возникшее в по-
следние десятилетия в западной патрологии и медиевистике пони-
мание того, что между восточным и западным богословием ни в 
святоотеческий период, ни в Средние века невозможно провести 
четкую границу; что между ними нет принципиальных различий, и 
говорить можно лишь о попытках увидеть одну и ту же непости-
жимую реальность под разными углами зрения. С этим согласны и 
наши ведущие патрологи и историки христианства. И в этом тоже 
можно усмотреть влияние новой рациональности, о которой гово-
рят Сергей Аверинцев и Ольга Седакова27. 

 
 

Примечания 
 

1 Седакова О. Апология разума. – М.: Русский путь, 2011. – С. 141. 
2 Там же. – С. 149. 
3 Тиллих П. Систематическая теология. – М.; СПб.: Университетская кни-
га, 2000. – Т. 1–2. – С. 79–88. – (Серия «Книга света»). 

4 Швейцер А. Жизнь и мысли. – М.: Республика, 1996. – С. 132. К реальной 
политике в духовной сфере Швейцер относит, в частности, философию 
ценностей и прагматизм, утверждающий, что «любая идея, которая по-
могает мне жить, истинна» (там же. – С. 486). 

5 Там же. – С. 174. 
6 Хоружий С.С. О школах мистики и культуре полемики // Вопросы фило-
софии. – М., 2012. – № 8. – С. 166–176. 

7 Аверинцев С.С. Мистика // Новая философская энциклопедия: В 4 т. – М., 
2010. – Т. 2. – С. 579–580. 

8 Седакова О. Апология разума. – М.: Русский путь, 2011. – С. 72–73. 
9 Швейцер А. Жизнь и мысли. – М.: Республика, 1996. – С. 65. 
10 Седакова О. Апология разума. – М.: Русский путь, 2011. – С. 72–73. Хо-
тя Аверинцев в данном случае едва ли употребил бы слово «мистиче-
ское». 

11 Швейцер А. Жизнь и мысли. – М.: Республика, 1996. – С. 145. 
12 Там же. 
13 Чернявский А. Исторический Иисус и христианское богословие // Сан-
дерс Э.П. Иисус и иудаизм. – М.: Мысль, 2012. – С. 599–603. 

14 Там же. – С. 596–599. 



А.Л. Чернявский 

 94 

15 Именно эта редакция, приведенная у Луки, считается первоначальной. 
Нищие – это библейский термин, обозначающий всех притесняемых и 
отчаявшихся. 

16 Швейцер А. Мистика апостола Павла // Христос или закон? Апостол Па-
вел глазами новозаветной науки. – М.: РОССПЭН, 2006. – С. 343. 

17 Швейцер А. Жизнь и мысли. – М.: Республика, 1996. – С. 172–173. 
18 Там же. – С. 467. 
19 Schweitzer A. Die Geschichte der Leben-Jesu-Forschung // Schweitzer A. Ausgew. 

Werke. – Berlin: Union Verl., 1971. – Bd. 3. – S. 887. 
20 Седакова О. Апология разума. – М.: Русский путь, 2011. – С. 155. 
21 Тиллих П. Систематическая теология. – М.; СПб.: Университетская кни-
га, 2000. – Т. 1–2. – С. 416–417. 

22 Там же. – С. 377. 
23 Одна из них переведена на русский язык: Тиллих П. Динамика веры // 
Тиллих П. Избранное. Теология культуры. – М.: Юрист, 1995. – C. 132–
215. 

24 Федотов Г.П. В защиту этики // Федотов Г.П. Собр. соч.: В 12 т. – М.: 
Мартис, 2000. – Т. 2. – С. 320. 

25 Аналогичные утверждения можно найти и в святоотеческой литературе. 
26 Швейцер А. Жизнь и мысли. – М.: Республика, 1996. – С. 143. 
27 Вспоминаются слова Аверинцева на одной конференции, посвященной 
Владимиру Соловьёву: «Общаясь с католиками, я всегда говорю им: ос-
тавайтесь католиками, тогда нам с вами будет о чем разговаривать. Если 
вы перестанете быть католиками, нам не о чем будет разговаривать». 

 
 
 



 

 95 

 
 
 
 
 
 
 
 

Е.С. Твердислова 
 

ПАЗЛЫ В МАТРИЦЕ АНДЖЕЯ ВАЛИЦКОГО 
 
Размышления переводчика 

Народ наш с беспримерной легкостью и хамством 
предавал свою веру на наших глазах, 

и эту стихию предательства мы в себе ведаем, 
и на крестовый поход с этим драконом 

мы имеем поистине благословение от Православия. 
Булгаков из письма Розанову 

 
У вышедшей недавно в издательстве Московского универси-

тета книги «Россия, католичество и польский вопрос»1 есть своя 
история. Но и своя предыстория, не менее парадоксальная, чем у 
ее автора – Анджея Валицкого (род. в 1930 г.) – польского русиста 
в широком смысле – философа, социолога, филолога, историка 
идей. 

Не только о чем пишет Валицкий, но и его самого в России, 
т.е. в стране, истории и культуре которой он посвятил жизнь и весь 
свой научный и творческий пыл, практически не знают. Исключе-
ние составляют вышедшая крошечным тиражом в ИНИОНе, да 
еще и не целиком, «В кругу консервативной утопии. Структура и 
развитие русского славянофильства»2 и совсем недавно – «Фило-
софия права русского либерализма», переведенная с английского 
оригинала3. Всё можно объяснить (и этот парадокс тоже) нашим 
хроническим «нелюбопытством» или теми временами, которые 
«еще не настали», как не раз говорили советские коллеги пану 
Анджею, либо сложностью поднимаемых проблем. Но какие могут 
быть оправдания перед правдой, что лезет наружу, а ее держат 
взаперти? Давно пора нам книгу «Россия и католичество, польский 



Е.С. Твердислова 

 96 

вопрос» прочесть от корки до корки, проанализировать, сделать 
выводы – и не только научные, а и чисто житейские, практические, 
ибо тут при всей вроде бы абстрактности мышления (что может 
быть отвлеченнее, чем мысль, идея?) заложен глубокий экзистен-
циальный смысл вопроса: кто мы? Надо знать свои исторические 
дилеммы, тем более что к выявлению столь запутанного и, прямо 
скажем, зарытого в глуби эпохи материала автор шел с первых 
сделанных им в науке шагов, найдя идеальный ракурс, позволив-
ший высветить – как солнечный луч пыль на подоконнике – взаи-
мозависимость разных и не всегда связанных в один клубок нитей: 
идеологии, истории, религиозного сознания, публицистики, худо-
жественного мышления – словом, тех сторон, которые для русско-
го человека всегда были размыты. Книга Валицкого – зенитная 
точка его альфы (Польша) и омеги (Россия), тут соединились, ка-
жется, все темы, которыми он занимается: Россия, славянофильст-
во, католико-православные связи, истоки экуменизма, внешняя и 
внутренняя политическая история России, ее взаимоотношения с 
Польшей, наконец, чем было для россиян польское повстанческое 
движение и его пик – Январское восстание 1863–1864 гг… 

Судьба начинается с детства. Не будь, может быть, у пана 
Анджея переживаний ранних лет: развод родителей (мальчику 
всего два года) и попеременное пребывание то с отцом, то с мате-
рью (всем, по собственному признанию, ненужный, вроде лишний: 
не это ли помогло в дальнейшем постичь суть лишнего человека?), 
более того, не начнись война, прогнавшая их с матерью в Лодзь 
(Варшава лежала в руинах), не будь расправы с евреями на улице 
прямо на глазах у подростка, пробудившей раз и навсегда чувство 
неприятия дикости и бессильную, глухую тоску по человечности, 
не захотелось бы, наверное, после окончания школы (в 1949 г.) 
пойти учиться на философский факультет, чтобы создать историю 
этических систем как разных способов понимания смысла жизни?4 
Но события распределились по-своему: его не приняли в Лодзин-
ский университет, который тогда только-только создавался, и 
мест, разумеется, было в избытке, но речи быть не могло, чтобы 
сын «врага народа»… и т.д. Отца, известного искусствоведа и экс-
перта, близкого совсем не тем властям, только что арестовали5. 
Ему было рекомендовано (!) учиться на русском отделении. Нечто 
вроде ссылки. Разве не парадокс? А какое везение всем нам! 



Пазлы в матрице Анджея Валицкого  

 97 

Судьба будто подталкивала будущего ученого посвятить себя 
именно нашей стране и людям, их способу самовыражения, мыс-
лям, идеям, высказываниям – всему тому, что называется духовно-
стью. А если говорить начистоту, не создается, а рвется ткань (на 
куски и даже не всегда по швам) духовности, ставшей для челове-
ка спасением. Анджей Валицкий все эти обрывки, подчас забытые, 
да просто выброшенные, собирает, разглаживает, просушивает, 
вымокшие (нередко от слез), складывает вместе, наблюдая, какая 
получается картина… Так нынешние дети мастерят пазлы, не за-
думываясь над тем, откуда берутся отдельные и вроде бы не свя-
занные между собой кусочки. Пазлы Валицкого – говорящие, и 
пафос каждого отдельного фрагмента, идеи, мысли в том, чтобы 
найти ему надлежащее место в величественном, монументальном, 
полном трагического смысла – как сама жизнь – панно, матрице со 
своими категориями добра и зла. Но как ни обозначай область 
стыка идей, их носителем и выразителем остается конкретный и 
реальный человек, не раз уносимый отчаянием от заданной ему 
хиромантией линии. 

Мысль у Валицкого – категория самостоятельная, она живет 
своей жизнью, а бывает, и независимой от владельца. Без знания 
данного кардинального правила не понять всей логики его науки и 
подхода к ней польского философа, далекого от канонизированно-
го понимания и выстраивания модели согласно сложившимся 
структурам (на деле – стереотипам). Он их выявляет, разоблачает 
и разваливает, не имея подчас материальной основы, на которую 
можно опереться, ибо идея – элемент подвижный, без всяких ин-
терпретаций и толкований. Идея представляет себя сама. Отдавая 
ей приоритет, Валицкий хорошо осознает, что по сути своей идея 
непредсказуема в своем развитии, и как раз в его годы она показа-
ла себя с самой худшей стороны, поддаваясь эксплуатации. Не раз 
в мире возникали идеи подлинные и фальшивые. Польский фило-
соф, кому принадлежит право «оживления» идеи в ее чистом виде 
(хотя и далеко не «в чистой воде»), выявляет роль идей (не всегда 
положительную и благородную) в жизни России, когда зажигаясь 
в одной точке, отражаясь разными бликами, они, сложившись вме-
сте, формируют склад ума, характера, тип мировосприятия, обще-
ственные отношения, наконец, государственный строй… Как 
малó, однако, расстояние между реальной личностью и государст-
венной машиной, и как много значит индивидуальная позиция. 



Е.С. Твердислова 

 98 

Возможно, здесь основной итог поисков польского философа: до-
казать, что, когда случается катастрофа, хватаются за сердце, а на-
до – за голову! 

Чтобы сделать такой вывод, необходимы серьезные жизнен-
ные испытания: молодому человеку дали вроде бы «волчий билет» 
(много ли в послевоенные годы находилось охотников заниматься 
Россией, которая в очередной раз… и т.д.). Для того и существуют 
«встречные течения»: пана Анджея – такое вот совпадение – с 
юных лет приобщал к русской литературе, ее языку, традициям, 
необъяснимым зигзагам и неисчислимым потерям, особенно после 
1917 г., Сергей Гессен – крупнейший русский философ, волею су-
деб оказавшийся после революции и всех перипетий чужбины в 
Польше6. В квартире матери будущего профессора он снимал ком-
нату. Скольким молодой человек обязан Гессену, которому посвя-
тил свой первый научный труд «Личность и история»! Исследова-
ния по истории литературы и мысли – дань уважения и почитания 
своему наставнику и учителю. 

Именно Гессен ввел его в круг не только философии права, 
которой занимался сам и заразил молодого ученого, но всей про-
блематики новой русской философии – «философско-
религиозного возрождения», успевшего у себя на родине не просто 
вспыхнуть, но разбросать искры по всей Европе. «Личность обре-
тается только через работу над сверхличными задачами», – один 
из важнейших постулатов Гессена, принцип его педагогики. Все 
последующие труды Валицкого – решение «сверхличных задач», 
которых с каждым годом становилось все больше. Получить из 
первых рук доступ к драгоценному кладезю знаний, рассыпанных, 
полузабытых, переиначенных – тут везение равно призванию. 

После окончания университета молодой специалист сразу же 
оказался востребован: в Народной Польше пришла пора издавать 
сочинения Белинского, Чернышевского, Добролюбова, Плеханова, 
Герцена, других «классиков» марксизма-ленинизма, и Валицкий с 
удовольствием писал к их сочинениям предисловия – добросове-
стно, непредвзято, профессионально, не скрывая интереса к срав-
нительному ракурсу: Белинский и Польша, Белинский и Дембов-
ский, Мицкевич и славянофилы… В дальнейшем вроде бы переве-
сила необходимость в основательном и современном прочтении 
отечественного философского наследия Чешковского, Трентовско-
го, конечно, Мицкевича, да и местное время и пространство нуж-



Пазлы в матрице Анджея Валицкого  

 99 

дались в обобщениях. Первой ласточкой такого рода стала работа 
«Личность и история. Исследования по истории русской литерату-
ры и мысли» («Osobowość a historia. Studia z dziejów literatury i 
myśli rosyjskiej», 1959)7 – дань уважения и почитания своему на-
ставнику и учителю – Сергею Гессену. А в целом все это были 
подготовительные подступы к освоению материала, который в 50-
е годы прошлого века выглядел застывшей магмой: кончилось 
время расчетов, наступала эпоха вдумчивого анализа, выводов, 
которые просились наружу. Очередное крушение идей, победа ра-
ционального подхода, подразумевавшего, мол, и так живут, не 
могла не спровоцировать лютой жажды верификации романтизма. 

Постепенно стала складываться методика исследования, более 
всего сделавшая именно для романтизма, когда духовное насле-
дие, религия рассматривались с точки зрения истории идей. Своей 
судьбой поляки пробудили к жизни науку, каждый раз требовав-
шую к пересмотру историю страны с ее постоянными просчетами, 
ошибками, катастрофами: три польских раздела на протяжении 
почти 150 лет (с 1772 г. – первый раздел, далее – 1793 год – вто-
рой, и наконец, 1795 – третий раздел), обретение государственной 
независимости (1918), но межвоенная передышка быстро смени-
лась войной (1939), а после нее – новым переделом мира: веления 
времени требовали не только переосмысления прошлого, но и ино-
го подхода к этому переосмыслению. 

С начала 70-х годов Валицкий начинает систематически зани-
маться проблемами социализма и марксизма. «Главное, – сказал он 
как-то в одном из интервью, – хорошо (т.е. правильно) понимать 
прошлое»8. Причем для него эта область не ограничивается чистой 
историей, сюда органично включается и политическая деятель-
ность, в частности движения «Солидарность». 

Так возникла книга Валицкого «Польша, Россия, марксизм» 
(«Polska, Rosja, marksizm. Studia z dziejów marksyzmu i jego 
recepcji», 1983)9. Что это – безоглядная романтическая вера в то, 
что истина сама себе пробьет дорогу, или требования эпохи ро-
мантизма, к которой Валицкий безоговорочно принадлежит? 
У польского профессора всегда было безошибочное чутье «на 
биение научных ключей», около которых он вроде бы невольно 
оказывался. Так, например, он стал одним из инициаторов (наряду 
с Лешеком Колаковским) «варшавской школы истории идей». От-
тепель шла полным ходом, в отличие от Союза здесь не так-то лег-



Е.С. Твердислова 

 100 

ко было ее вновь «заморозить». Климат был уже иной. Но это 
больше касается не Валицкого: сразу заметим, он никогда не был 
марксистом (в отличие, например, от С. Жулкевского или 
Л. Колаковского), не состоял в партии, не был связан с властями. 
Всегда сам по себе, и время имеет отношение больше к воспри-
ятию им написанного, чем к нему самому. Чистота его тонально-
сти безупречна. 

Отсюда, наверное, и полный молчок у нас: разносторонние 
интересы молодого русиста никак не способствовали распростра-
нению его учения в стране, которой тот занимался. Даже когда Ва-
лицкий уже имел внушительное число научных трудов и извест-
ность (больше на Западе), в нашей науке он был известен только 
среди узких специалистов. Имена выбирал правильные – с этим не 
поспоришь, а вот писал о них… Не с тех пресловутых позиций! Ну 
что тут скажешь? Имена, которые у нас вязли в зубах, у него полу-
чали «второе дыхание». 

Любопытно, но в октябре 2005 г. Ягеллонский университет, 
чествуя 75-летнего профессора, организовал ту же тематическую 
конференцию «Польша, Россия, марксизм», которая проходила в 
Кракове (ее организаторы – Отделение русской философии Инсти-
тута философии ЯУ и Отделение польской философии того же 
Института). Исходный пункт опять-таки – русская история. «Если 
мне удалось спасти свою внутреннюю свободу (а ведь могло быть 
и по-другому в условиях организованного угнетения), в значи-
тельной степени я обязан этим писателям, мыслителям и поэтам 
Серебряного века», – это признание пана Анджея10, сразу замечу – 
довольно неожиданное, ибо высвободить русскую мысль, да еще и 
себе торить дорогу к свободе, опираясь при этом на русскую сло-
весность, – дело не из легких, даже если учесть, что за границей 
России. 

Мы не избалованы вниманием к нашей словесности, рассмот-
ренной в философском ракурсе (а исследованию философии, да и 
полнотой самого материала больше обязаны русскому зарубежью), 
тем более к работам, где наша интеллектуальная жизнь измеряется 
нашим же политическим выбором, пристрастиями, реакциями, 
подчас для нас самих неожиданными, высвечивающими сразу не-
сколько разноречивых пластов: вербальный (когда все на словах), 
реальный, а еще точнее – метафизический (когда верх берет дейст-
вие) и сослагательный (мечтания). Вместе с интереснейшим, со-



Пазлы в матрице Анджея Валицкого  

 101 

вершенно по-новому прочитанным нашим национальным дискур-
сом, пытающимся соединить несоединимое и в конце концов себя 
оправдать, мы получаем, что называется, всевозможные лабора-
торные колбы, весы и спиртовки для подогрева – средства для 
прочтения текста без подтекстов: жизнь как таковую. 

Однако о самом Валицком и в Польше написано не много. 
Сделанное им – не только в области русистики, но и в его отечест-
венной филологии и философии – ждет столь же внимательного 
ученого, каким является профессор. Круг его обширных интере-
сов, идей и личностей, которые не отпускают его на протяжении 
всей жизни, логично отражает книга, ему посвященная, «Вокруг 
Анджея Валицкого»11. Причем издана она в серии, которая про-
должает его же собственные поиски: здесь ранее точно так же бы-
ли опубликованы сборники трудов о славянофилах12, Толстом и 
Достоевском13, Шестове и Федорове14, Леонтьеве и Бердяеве15 – 
имена, список которых он так логично замыкает. Но что еще важ-
нее, материалы, вошедшие сюда и освещающие его наследие, ана-
литически, описательно, информативно показывают, сколько оста-
ется «за кадром», ибо Анджей Валицкий – прекрасный собеседник, 
рассказывая о своих идеях, он проявляет свойственную ему интел-
лектуальную пластичность и легкость. 

«Мой интерес к русской мысли возник из осознания того, что 
эмпатическое понимание русской культуры имеет жизненно важ-
ное значение для поляков. За данной книгой (“Очерк истории рус-
ской мысли”. – Е.Т.) стоит определенная польская традиция, кото-
рой сам я многим обязан. Вопреки распространенному мнению о 
якобы враждебном отношении поляков ко всему российскому, да-
же в периоды разделов Польши в ней жили писатели и ученые, 
высоко ценившие, а порой и не скрывавшие восхищения великими 
традициями русской интеллигенции: они видели свою задачу в 
создании интеллектуального моста между Россией и Западом. 
Достаточно вспомнить, что одна из первых книг по истории рус-
ского революционного движения, и без всяких сомнений лучшая 
из вышедших до Первой мировой войны, была написана польским 
марксистом Людвиком Кульчицким; автором первого историче-
ского романа о “Народной воле”, в котором нашла отражение тра-
диция русского народничества, был Станислав Бжозовский – один 
из самых влиятельных мыслителей и литературных критиков 
польского модернизма; и наконец, к первым европейцам, кто в 



Е.С. Твердислова 

 102 

полной мере оценил значение русской религиозной философии, 
принадлежал (наряду с чешским философом и государственным 
деятелем Т.Г. Масариком) польский католический мыслитель 
Марьян Здзеховский»16. 

Высказывание профессора Валицкого не только красноречиво, 
но и показательно: надо отдать должное полякам – едва ли не пер-
выми распознали они всю глубину русской трагедии перед лицом 
разверзнувшейся революции. И бросились спасать остававшиеся 
крохи – не назло советской власти, а ради сохранения подлинной 
России. 

Спасти – не только вытащить из забвения. Но и не дать ока-
заться там, где этим людям, темам, идеям нет места. Польские ру-
систы таким образом сохранили для нас Цветаеву, Мандельштама, 
Ахматову, Замятина, Пильняка, которые в былые годы у нас не 
издавались, а в Польше не просто переводились, но изучались, по-
пуляризировались. 

Анджей Валицкий, Рышард Лужный, Анджей Дравич, Богдан 
Гальстер, Марек Семек, Рене и Виктория Сливовские, Богумил 
Муха (имя им легион!) постоянно сохраняли и направляли интерес 
польской интеллектуальной элиты к сокровищам русской культу-
ры, не позволяя вырабатывать по отношению к ней отрицательно-
го отношения. И в этом была их своеобразная для советской Рос-
сии антисоветскость, поскольку в нашей стране они воспринима-
лись, как правило, отрицательно (в лучшем случае молчаливо), но 
эта их позиция доказала, что отстаивать истину можно при любых 
условиях и режимах. Более того, русская культура (прежде всего 
зарубежная!), ее борьба за человеческую личность, свободу и са-
мовыражение служили лучшим примером для самоутверждения 
нации, собственного национального начала. Небезынтересно было 
бы, и даже полезно посмотреть на опыт русского и польского на-
родов, русской и польской интеллигенции с точки зрения схоже-
сти при всех несхожих обстоятельствах, что превалирует и в той, и 
в другой историографии. При царе-батюшке Мицкевич был облас-
кан будущими декабристами, при советской власти – всей систе-
мой, а в постперестроечные времена вдруг вспомнили, что поляки – 
захватчики, даже был учрежден праздник 4 ноября – пожалуй, са-
мая мощная антипольская волна после реакции на Январское вос-
стание. Чтобы понять эти «шараханья», надо знать, как мы дума-
ем, о чем и почему. Валицкий показывает вещи подлинные, сто́я-



Пазлы в матрице Анджея Валицкого  

 103 

щие, вечные, если им следовать, если их понимать, если с ними не 
воевать. Такая позиция разрушает любую политику, хотя сам про-
фессор – личность аполитичная, он верен духовности – не только 
русской, но и польской, а еще больше – европейской, всемирной. 
Не случайна его популярность на Западе, где были изданы его 
труды по-английски, а его творчество высоко оценил Исайя Бер-
лин – самый, пожалуй, авторитетный «эксперт» в Европе по изу-
чению и пониманию русской литературы, который знаменательно 
подметил главную его особенность: вроде бы выработан холодный 
взгляд на вещи, выводы делаются на большом материале, с глубо-
ким заключением, и появляется фактически уникальное, очень жи-
вое вглядывание в самые разнообразные идеи. Берлин называет 
такой подход «нравственным и интеллектуальным достижением 
самого высокого класса», причисляя книги Валицкого к лучшему 
из того, что было сделано в этой области за прошедшее столетие17. 

У книг Валицкого своя ритмика появления на свет: несмотря 
на фатальное опоздание в России, они приходят сюда вовремя. 
«Я считаю, что определенная недооценка русской религиозной 
философии гораздо лучше, чем признавать ее чуть ли не единст-
венной, заслуживающей внимания интеллектуальной традицией 
России, к чему склонны сегодня большинство русских филосо-
фов»18, – профессор Валицкий знает нас лучше, чем мы себя сами. 

Анджей Валицкий приблизил к нам «литературу идеи», кото-
рая перед нами благодаря ему возникла, да мы от нее отворачива-
емся, позволив ей ускользать, ибо высказанная мысль подчас хуже 
предательства: за нее придется отвечать. Все ли готовы? Вопреки 
«литературе факта», которую мы давно и хорошо знаем (приятно 
копаться в реалиях, кропотливо перебирая детали, оживляя ушед-
шие ситуации), особенность восприятия с точки зрения идеи нахо-
дит свое воплощение еще и в том, как и что остается из интеллек-
туально созданного, помогая выстраивать действительность, кото-
рая исчезнет, если ее не запечатлеть… 

Польша и Россия в их взаимосвязях – характеризуют творче-
ство Валицкого-русиста. Будем надеяться, что нам будет еще дана 
возможность уделить внимание и «польскому» Валицкому, а по-
тому сейчас сосредоточимся именно на «русском». 

Трудно в чистом виде разделить области взаимосвязей. И все 
же есть две работы, в которых до некоторой степени такого рода 
поиски философа подытоживаются раздельно (тогда как в предла-



Е.С. Твердислова 

 104 

гаемом труде они именно смыкаются), а именно: «Очерк истории 
русской мысли от Просвещения до религиозно-философского воз-
рождения»19 и «В кругу консервативной утопии: Структура и раз-
витие русского славянофильства»20. 

Обе книги складывались многолетним трудом и небольшими 
«порциями» – чаще аккуратными монографическими очерками, 
четко, размеренно, регулярно, и вот так, постепенно, напитываясь 
соками мысли, создавалась убедительная картина движения идей в 
пространстве – птицы, собравшиеся в дальний перелет. Все они, 
вроде бы повторяясь, но каждый раз, открывая не замеченный ра-
нее ракурс, не обнаруженный факт, забытую концепцию, допол-
няют и уточняют друг друга – последнюю точку не поставить. 

Валицкий толкует философию не в узкоакадемическом плане, 
это не строго научная дисциплина со своими принципами, тради-
циями, терминами и эволюцией, а сфера, соединившая историко-
теоретическую проблематику, собственно историю, политику, об-
щественную деятельность и художественное творчество русской 
интеллектуальной элиты (по выражению автора), подразумеваю-
щей, кроме как таковых философов, журналистов, публицистов, 
писателей, их общественную позицию, иными словами, деятель-
ность выразителей слова на поприще идеологии. Отсюда – разно-
образие философских идей русских мыслителей в их оригинально-
сти, что не сразу стало понятно в той же Польше, вызывая подчас 
недоумение: о чем, собственно, идет речь: о философии или бого-
словии, публицистике или научной дисциплине? Вопрос, что на-
зывается, на засыпку. Понадобилось не одно десятилетие, чтобы 
особенность русского философского мышления была по достоин-
ству оценена поляками. Валицкий одним из первых посмотрел на 
художественное наследие Достоевского и Толстого в философ-
ском ракурсе, не только обозначив тем самым сферу философии 
литературы, но и специфику каждого из мыслителей, как и худо-
жественной мысли в целом. 

В отличие от польской идеи, однозначная национальная само-
оборона которой была стержнем и питающей средой «любомуд-
рия», русская философия была более личностной и потому раз-
ветвленной. Не раз ее поиски самобытности шли в открытом про-
тивостоянии «чужому» (славянофильский взгляд на вещи, в част-
ности на католичество, в России формировался под влиянием его 
неприятия) и отсюда – вразрез с реальностью. 



Пазлы в матрице Анджея Валицкого  

 105 

Русская славянофильская философия, переродившаяся вскоре 
в идеологию, сама по себе была бы интересна и оригинальна – 
своими суждениями, проникновенностью, глубиной, не будь она 
столь идеалистически настроенной, что не могло не привести к 
историческому крушению. В идеях русских славянофилов в глаза 
бросаются две крайности: стремление критиковать других (в дан-
ном случае Католическую церковь, на основе чего создавать свою 
веру и укреплять опоры) и глухота к проблемам других нацио-
нальностей, живших в России, что нашло отражение по крайней 
мере в двух случаях: непонимании сути польского бунта и еврей-
ского унизительного положения (что не могло не породить нацио-
нальных конфликтов). Произвол Западной церкви, считал 
А. Хомяков – своего рода «русский ап. Павел», – вызвал раскол 
Церквей; Киреевский обвинял католичество в том, что Европа по-
шла по «нехристианскому» пути и даже более того – именно в 
России, настаивал он, сохранилась подлинная преемственность 
христианских традиций. Звучит красиво и со всем этим можно бы 
согласиться, а еще больше – этим гордиться, не будь революции, 
которая, пройдясь по Европе, застряла именно в России, и русский 
народ, самый смиренный, кроткий и единственно верный Христу, 
поддался ее влиянию. Остается вопрос, почему? Когда взгляд на 
жизнь, философию, веру существует только сквозь призму себя, не 
обойтись без идеализации. А не зная этого, не только не распо-
знать русской интеллектуальной истории (справедливо убежден 
Валицкий), но и причины революционной катастрофы, которую 
вскормил тоже целый комплекс идей и позиций и прежде всего – 
восприятие и отношение к русскому народу как носителю и выра-
зителю чистых христианских традиций. Жизнь внесла коррективы 
и в идеализированное представление о русской интеллигенции как 
образце порядочности и верности данному слову, чувству ответст-
венности, преданности, обнаружив ее двуличность и продажность. 
Революционные события опровергли подобные заблуждения, 
обернувшиеся разгромом церквей, уничтожением икон и надгроб-
ных плит: как могло так случиться, что народ с незапятнанной 
христианской душой, любовью и преданностью, не только разру-
шал (представим, что под дулом пистолета – все-таки оправдание), 
но и мостил из теперь уже никому не нужного «хлама» дорожки в 
саду, ступени для дома и, вытирая ноги об опрокинутую икону, не 
испытывал страха и сомнений? Таковыми были не единицы, а це-



Е.С. Твердислова 

 106 

лые деревни, один мог донести на всех – вот вам пример преслову-
того коллективизма, который не оправдал соборности. Да и сама 
соборность была с легкостью уничтожена на корню, а сколько в 
ней было благих идей, и как ее боялись власти! В наше безбожное 
время с жалости к разрушенным церквям начиналось возвращение 
к религии, возрождалась вера – подлинная, без золотых позумен-
тов и громогласных заверений. 

Где, в чем истоки революционных бурь в России, что не жа-
леют традиций, не берегут людей, не собирают, а разбрасывают? 
Любую постановку вопроса о «предшественниках» какой-то опре-
деленной идеологии, считает Валицкий, понимать можно по-
разному: как «следы» генеалогии в отдельных ее элементах или 
как поиск системы соотношений. Именно это последнее и является 
главным методологическим ключом автора. Для него важно преж-
де всего выстроить «интерпретационную перспективу», она дикту-
ет необходимость выявить, скажем, в дославянофильской русской 
мысли комплекс проблем, без которых славянофильство повисает 
в воздухе, его специфика и место в русской истории остаются не-
проясненными. С этим связан и подход к славянофильству не как, 
строго говоря, к философскому течению, а как к мировосприятию, 
подразумевающему целостное ви́дение мира (здесь и мыслитель-
ная структура, и система ценностей – познавательных, этических, 
эстетических), внутренне согласованного в рамках свойственного 
ему стиля21. Так возникла необходимость рассмотрения славяно-
фильства как сугубо российского явления в тугом клубке идей, 
разделивших Россию на «старую» и «новую» (в свою очередь, 
противопоставивших ее Европе), и, соответственно, возник взгляд 
на славянофильство в зеркале отражений «старой» и «новой» Ев-
ропы – с учетом еще и того, что в других странах, прежде всего 
славянских, находили свое проявление варианты славянофильства, 
которые по содержанию порой не имели ничего общего с россий-
ским мировоззрением, больше с идеологией и политикой, чем с 
культурой и философией, однако оказали заметное влияние имен-
но на Европу, причем как раз на ее католическую духовность. Да-
же если учесть, что последующее развитие России демонстрирует 
узкое и локальное «продолжение» славянофильства, доказательст-
вом чему, по мнению Валицкого, служат прозападнические позиции 
российских президентов, это не мешает подогревать «тлеющий ого-



Пазлы в матрице Анджея Валицкого  

 107 

нек» веры в свою особенность и «славянскую федерацию», ключи 
которой нет-нет да и забьют свежей и сильной струей. 

Кроме того, есть смысл учитывать и тот еще факт, что поль-
ский философ подчеркивает здесь собственную позицию, давая 
понять, что правильно его можно воспринимать лишь при единст-
венном условии: с той же позиции, на которой он стоит, заявляя об 
этом со всей откровенностью в главе, посвященной экумениче-
ским истокам Гагарина. Отмечая с присущей ему бесстрастностью 
заслуги Гагарина в деле воссоединения Церквей, он в то же время 
встает на защиту своеобразия православного апофатического бо-
гословия, подчеркивая, что нежелание Православной церкви при-
нимать рациональную богословскую аргументацию вовсе не обу-
словливалось отсутствием якобы образованности или низким 
уровнем культуры, в чем Гагарин не раз упрекал Российскую цер-
ковь. По мнению Валицкого, «вся программа Гагарина, включая 
сюда его исторические и богословские обоснования, была своеоб-
разной репликой на чаадаевский пессимизм» (с. 234)22. Не случай-
но Гагарин связал смысл своей жизни и деятельности с наследием 
Чаадаева, став первым издателем его сочинений и вместе с тем 
связующим звеном, соединившим историософские концепции 
Чаадаева с экуменическими поисками Вл. Соловьёва. 

Исследование русско-польских и польско-русских связей – 
территория, пожалуй, самая интересная и незатоптанная, при всей 
ее исхоженности, необъятно ее пространство, созданное самой 
жизнью, подсказанное историей, нашептанное личными поворо-
тами. Особенно если учесть, что тут есть закоулки (которые выве-
дут потом на проспект!) не то чтобы забытые, а непроговоренные, 
непроясненные, по общему согласию на них смотрят, как на ве-
ревку в доме повешенного. Речь идет, разумеется, о религиозном 
пласте культуры. Религия, которая объединяет («связь» на латы-
ни), разъединила. Обоюдоострый вопрос. Не знаешь, с чего начи-
нать его «раскручивать»: с описания обстоятельств, участия лич-
ностей, богословской трактовки… 

Профессор Анджей Валицкий обратился, пожалуй, к самой 
трудной, сложной и замызганной странице русско-польских отно-
шений – веротерпимости, а точнее – отсутствию ее (если не ска-
зать религиозной распре), чтобы посмотреть, были ли вообще в 
этой области какие-либо взаимосвязи или одни лишь упреки, не-
понимание и споры, которые умели запутывать очевидное, из чего 



Е.С. Твердислова 

 108 

они состояли и как себя проявляли. Конденсатом ему послужило 
реальное событие: польское восстание 1863–1864 гг., называемое 
еще Январским, о котором автор почему-то в своем Вступлении ни 
словом не обмолвился, разве что заметил об «имперских притяза-
ниях» России, что нашло подтверждение именно в отношении к 
этому восстанию (да и не только к нему), название которого им 
правомерно было вынесено в заголовок. 

Событие, разделившее мыслящую Россию тех лет на сочувст-
вующих, понимающих (их представляли единицы) и противников, 
обозначило сразу все болевые точки, выявив ее имперскую сла-
бость и вековую «тоску по всемирности». В сущности, упираясь 
своими тяжелыми рогами в имперские ворота, Россия, как огром-
ный бык – легендарная Европа – предпочитала увещеваниям силу, 
не видя в этом своей ограниченности. В избранном автором ракур-
се очевидна не только смешанность позиций: политических и ре-
лигиозных, но и их логика. Тут особая техника съемки, ухватив-
шая здание, которое все время падает, но при этом куполом, кры-
шей, башенкой рвется ввысь, к небу. Трагические последствия Ян-
варского восстания, загнавшие вглубь польской души мечты о 
расчетах с Россией и возврате собственной государственности, 
нанесли урон русской человечности, сыграв фатальную роль в 
русском сознании: будто поменялись местами жалость и сочувст-
вие, свойственные простому русскому человеку, и почти скулящая 
жажда мести, задетая имперским самолюбием: не ходи против нас! 

В этом вопросе, в отношении к нему вроде бы спутались, а на 
самом деле причудливым образом сплелись важнейшие пласты 
русского общества, начиная с представителей потомственных ари-
стократов и кончая тонкими, изысканными мыслителями-
разночинцами. Россию потрясали не только иезуиты, вроде князя 
Ивана Гагарина (если честно, их по пальцам перечесть), и не ново-
обращенцы-католики, как И. Козлов или тетка Гагарина С. Свечи-
на; здесь были и униаты (о. Н. Толстой и М. Соловьёв), так и не 
прояснившие взаимных обид с православием, а также «обычные» 
православные, которые жаждали разобраться и «побрататься» с 
католиками. Религиозные связи прослеживаются Валицким на 
максимально широком материале: с привлечением высказанных 
воззрений, рассыпанных по дневникам, письмам, воспоминаниям, 
литературе – собственно философской, публицистической, худо-
жественной. Идея находит свое воплощение не только в судьбе 



Пазлы в матрице Анджея Валицкого  

 109 

писателя, его поступках и поведении, но и в его общественном 
статусе, возникшем авторитете, конкретной деятельности – как 
было, например, с Ф. Тютчевым или его будущим зятем 
И. Аксаковым. Такой подход дает возможность показать не только 
атмосферу эпохи, но и причину сложившегося того или иного об-
щественного мнения (особенно если оно отрицательное) в отно-
шении свободного религиозного выбора: не секрет же, что «веро-
отступничество» каралось как предательство. С чем-то можно со-
глашаться или не соглашаться, но прежде всего этот материал мы 
обязаны знать, досконально его изучить, чтобы уяснить для себя, 
как и почему все эти события и факты сыграли столь роковую роль 
в истории общения русских и Запада, увидеть их последствия. 
Между тем у нас только-только начинает осваиваться наследие 
И. Гагарина, которого в Интернете путают со знаменитым космо-
навтом. 

Есть еще одна исторически важная деталь. Долгие годы за 
князем Гагариным тянулся шлейф виновника, спровоцировавшего 
пушкинскую дуэль, расшифровывались преддуэльные письма, 
проводились графологические анализы и экспертизы, находились 
его сторонники и противники. И непонятным образом ускользает 
самое веское оправдание, которым Гагарин не воспользовался: бу-
дучи глубоко верующим человеком, он не смог бы жить с таким 
душевным грузом, даже если иметь в виду его известную склон-
ность к «светским шалостям», не смог бы позволить себе всерьез 
включиться в безнравственную светскую интригу. 

«В гуманистических науках даже самое простое перечисление 
фактов было бы невозможно без их оценки и интерпретации, без 
философских горизонтов»23, – считает Януш Добешевский, анали-
зируя сделанное Валицким в области русистики, особое внимание 
обращая на «стык» русской мысли с польской. Этот «стык» пред-
ставляет собой область исследований такого большого объема, что 
одна она сделала бы его тем, кем он является сегодня: ученым 
первой величины. Ибо там, где речь идет о мысли, идее, воззре-
нии, ученый прямо-таки с миноискателем исходит все поле вдоль 
и поперек, заглядывает во все закоулки, ничего не оставив в тени, 
нетронутым, не познанным на ощупь. У него паутины не найдешь – 
завестись не успеет. Здесь четко обозначились и три, условно го-
воря, сферы, их можно назвать станциями, от которых отходят 
поезда в разные направления по уже проложенным путям, а имен-



Е.С. Твердислова 

 110 

но: философия утопии, философия общества (включая право) и 
философия религии. Все три области исследования находят свое 
воплощение в фундаментальных трудах Валицкого, и каждая в 
отдельности представляет собой краеугольный камень интеллек-
туального понимания России, а вместе дают жизни дыхание, и не 
оценить этого мы не вправе. 

Книга «Россия и католичество, польский вопрос» структурно 
сложная. Во-первых, в ней нет хронологической последовательно-
сти, что позволяет автору показать с разных сторон движение во-
круг обнаженного до последней степени вопроса единения Право-
славной и Католической церквей, касаясь, разумеется, и судьбы 
униатства (вопроса не менее болезненного, чем польские восста-
ния, и по сей день неразрешенного). 

Отсюда – логика исследования: первая часть являет собой 
«досоловьёвский период», запечатлевший в основном «русское» 
католичество, судьбу и мысли не только Чаадаева, Печерина, Га-
гарина, а и прямых противников католичества – славянофилов (в 
ракурсе восприятия Январского восстания): Тютчева, Аксакова, 
Достоевского, а также более умеренного в этом смысле Леонтьева 
и, пожалуй, равнодушных к вопросам воссоединения Церквей Фё-
дорова и Л. Толстого. Католические тенденции прослеживаются 
Валицким как пространственно (от самых верхов – царей и импе-
раторов русской истории – до, можно сказать, низов, народа, кото-
рый у него (как и у нас) всегда молчит), так и временнó – практи-
чески на протяжении всей российской судьбы, если иметь в виду 
экскурсы и параллели. Есть тут и византийские мечтания, и като-
лические увлечения Александра I, и однозначно понимаемая фи-
гура Петра Великого, которая показана лишь глазами 
о. И. Гагарина, с характерной бесстрастностью самого автора (из-
бегающего эпитета Великий), от которого хотелось бы услышать 
про еще один «диалог»: верховной власти – в лице царя Петра – с 
Ватиканом поверх Российской церкви, что блестяще реконструи-
рует Леонид Мацих (увы, покойный) на примере герба Петербур-
га, бросавшего вызов ватиканскому, в своих лекциях, прочитанных 
на телевидении в программе ACADEMIA24. 

Вторая часть первого раздела книги целиком посвящена Со-
ловьёву: его судьбе, творчеству, жизни, влиянию. В ней иногда 
чисто человеческий интерес к личности великого философа берет 
верх над его идейными пристрастиями, пронзительность тона все 



Пазлы в матрице Анджея Валицкого  

 111 

окупает. Поразительно, но оставалась в тени история его пребыва-
ния в Кракове, о чем упоминает А. Валицкий, хотя специально 
этим вопросом не задается. Этот пробел восполняет статья, опуб-
ликованная в разных источниках, в том числе и (совсем недавно) в 
краковском философско-публицистическом журнале «Pressje. 
Posteuropa», целиком посвященном именно Кракову. Написанная 
нашим соотечественником Вячеславом Моисеевым статья рас-
шифровывает «тайные» сообщения Соловьёва из первой столицы 
Польши: «дело» заставившее Соловьёва тут задержаться, диктова-
лось его стремлением в закодированном письме к «племяннику» 
изложить царю свою концепцию воссоединения Церквей!25 

Собственно вторая часть рассматриваемого издания отведена 
личности и деятельности князя Ивана Гагарина. Очерк о нем, лишь 
затронувший его непростую и поразительную по силе духа жизнь в 
первом разделе книги, представлен тут в развернутом виде: подроб-
но и аналитично, поражаешься смелости его суждений и вместе с 
тем их очевидной наивности. Несколько мешают повторы, которых 
при более тщательной редактуре можно было бы избежать. 

Эта книга – еще и своеобразный памятник Славянской биб-
лиотеке, основанной князем Гагариным в 1855 г. в Париже с опо-
рой на созданное к тому времени в Версале Кирилло-
Мефодиевское общество. Сегодня уже нет ни тех высоких книж-
ных полок, выше которых могли быть только идеи их читателей и 
сотрудников, ни парка, помнившего своих первых хозяев и про-
должателей их дела. Библиотека расформирована, ее научная часть 
переехала в Лион и была передана гуманитарному вузу, составив 
отдельный и самостоятельный фонд из исторической периодики, 
богословских трудов, изданий русской эмиграции и т.д. Нашему 
пану профессору всегда везло, повезло и в этом26: он еще застал эту 
библиотеку, куда приезжало много выдающихся личностей и где 
Вл. Соловьёв провел немало полных переживаний дней и ночей. 
Библиотека всем своим собранием, памятью и служением запечат-
лела страстное желание людей, стоявших на разных религиозных 
позициях, найти общий язык, объединиться, преодолев раскол. 

Завершает исследование глава о Герцене, написанная ярко, 
сочно, почти афористично. К сожалению, стиль Герцена на поль-
ском языке фактически не передан, он переведен без всплесков и 
говорения, причесанным и выстроенным образом. Правда, те, кто 
писал о нем, а это в основном Рене и Виктория Сливовские, пре-



Е.С. Твердислова 

 112 

красно знали его в подлинниках и в переводах не нуждались. Гер-
ценовское участие в польской судьбе – и какое влияние Мицкеви-
ча! – легко оборачивалось диктаторством, его советы, в которых 
нуждались, могли опоздать. Обидчивость, затмевавшая восхище-
ние великим поэтом, безоглядное умение выдавать желаемое за 
действительное, идеи, возникавшие бурно и мощно, как волны, 
которые никаким веслом не перешибить, – все это другой, в чем-то 
мало знакомый и, конечно, не всегда привлекательный Герцен, 
научивший нашу будущую власть дерзости и эксплуатации народ-
ного гнева. Мы недооценивали Герцена: своей масштабностью его 
мысль дышала в затылок Октябрьской революции. 

И все же в книге есть необъяснимые пробелы при всей пора-
зительно исчерпывающей интерпретационной модели: ни одной 
мысли, сказанной вскользь и брошенной, ни одной идеи, не под-
твержденной источником. Одних сносок более полутора тысяч! 
Матрица, однако, выглядит незаполненной: ни слова о Гоголе! 
Почему? До Январского восстания он не дожил (1809–1952), но 
свидетелем, по крайней мере современником Ноябрьского восста-
ния (1830–1831) был, и интерес к католичеству для него не был 
праздным, сегодня это далеко не секрет. К его примеру поиска 
альтернативы обратится потом другой его земляк и соплеменник – 
Владимир Соловьёв. Сразу становится зримой некая область, где 
произрастают такого рода в разных версиях экуменические всхо-
ды, – земли Украины со смешанным и широко понимаемым рели-
гиозным мироощущением: от философско-богословского до мис-
тического (Соловьёв) и даже языческого (Гоголь). Тогда и фигура 
Соловьёва не выглядела бы чуть ли не единственной в своем роде 
на нашем русском (украинском?) небосклоне, имея такого (!) не-
посредственного предшественника. 

А. Валицкий признавался, что в молодости так много зани-
мался Гоголем, что возвращаться к нему просто не захотелось. 

Несколько причесанным, излишне советизированным пред-
стает, на наш взгляд, фигура Н. Фёдорова, «коллективизм» которо-
го своими истоками имел, конечно, не столько советскую почву, 
сколько органично присущую его натуре и нашедшую воплощение 
в его идеологии «общего дела» соборность, дань которой он отда-
вал всей своей деятельностью. Разумеется, советская действитель-
ность помогла ему сформировать некоторые идеи, а точнее – они 
неожиданно оказались востребованными, хотя и не в той степени, 



Пазлы в матрице Анджея Валицкого  

 113 

и не так адекватно, как заслуживали, но сам он до последнего во-
лоса на голове был человеком набожным, верующим и убежденно 
православным. 

Сближая его личность с фигурой Л. Толстого, профессор Ва-
лицкий – создается такое впечатление – пытается вроде бы под-
крепить, спасти, удержать оскопленный портрет Толстого, кото-
рый все время валится на бок. Да, писатель действительно был 
равнодушен к любой церковной институции, и вопрос о воссоеди-
нении Церквей для него просто не стоял. Но ведь этим аспектом 
тема не ограничивается, ибо главное для Валицкого – показать 
связь, какая возникла между религиозными приоритетами и идей-
но-политическими разногласиями русских с поляками, едва ли не 
во всех сферах российской жизни. Толстой представлен непрости-
тельно односторонне, не заметить этого нельзя, особенно в срав-
нении с Достоевским (оба – «писатели-пророки»!). Валицкий 
вполне сознательно ограничил себя только толстовской критикой 
современной ему Церкви и религии, в частности православия, но 
никакого света на его отношение к польскому вопросу это не про-
ливает. 

Сегодня, например, много шума наделала (вырванная, правда, 
из контекста) цитата Толстого из его письма к Фету от 1–3 мая 
1863 г., где он черным по белому пишет: «Что вы думаете о поль-
ских делах? Ведь дело-то плохо, не придется ли нам с вами (…) 
снимать опять меч с заржавевшего гвоздя?»27 Вроде бы – призыв к 
войне с поляками (если учесть, что оба служили по военной час-
ти), и как говорится, слово – не воробей… да вот незадача: произ-
носится оно в период «счастливой семейной жизни», уже поряд-
ком поднадоевшей, хоть и по-прежнему радостной, написано 
письмо со скрытым обращением прежде всего к молодой жене, 
вместе с которой обычно писались письма. Прочитав подобное, 
Софья Андреевна страшно обиделась: как, не успели насладиться 
супружеской идиллией, и уже на войну? Кстати, эту тонкость хо-
рошо подметил А. Труайя в романизированной биографии «Лев 
Толстой»28. Без знания толстовской «полонистики» эта фраза оп-
рокидывает писателя, ставит совершенно в другой ряд, ибо, ска-
занная полушутя и с намерением подразнить Софью Андреевну, 
она попадает в струю антипольской пропаганды Каткова (а ведь с 
ним налаживается издательское сотрудничество) и славянофилов. 



Е.С. Твердислова 

 114 

«Записные книжки», «Дневник писателя» Достоевского не ме-
нее важны для Валицкого, чем романистика, и это тем более до-
садно, что в отличие от Достоевского Толстой как раз в своем ху-
дожественном творчестве откликался на польские проблемы, не 
встречая особой поддержки со стороны русского читателя. А зна-
менитый (больше в Польше) и упомянутый выше рассказ «За 
что?» (польская писательница М. Домбровская назвала его уни-
кальным в русской литературе29), запечатлевший трагический эпи-
зод – попытку польки в гробу вывезти из ссылки мужа (сюжет был 
назван в русской печати «анекдотом»!) – возник много позже, в 
1905 г. на волне все тех же антипольских репрессий, которые из-
мучили Россию (не говоря уж о Польше), и писатель «не мог мол-
чать». Парадоксально, но для поляков эта тема оставалась запрет-
ной! Так получилось, что в те годы это был единственный опубли-
кованный сюжет о польском повстанческом движении, показав-
ший не только мужество польских «декабристок», но и горечь его 
провала, будто писал поляк: ни одного фальшивого слова, эпизода, 
факта (уж поляки нашли бы), все в рамках строго выверенного бы-
тописательства, язык которого лучше всего говорит против войны 
и национального угнетения. У Толстого уже к 1863 г. (опублико-
ваны «Севастопольские рассказы», сданы «Казаки») начинает 
формироваться пацифистское сознание… И он пошел бы на войну, 
да еще с поляками? Кстати, о Польше Толстой писал в «Хаджи-
Мурате», «Севастопольских рассказах», «Войне и мире», «Анне 
Карениной»… Более того, будучи по природе бунтарем и анархи-
стом, он прославился своей поддержкой славянского национально-
освободительного движения, встречался с влиятельным католиче-
ским критиком Марьяном Здзеховским (о нем уже говорилось, но 
в другом контексте), тот сыграл заметную роль в последующем 
реформировании католичества в Польше, что весьма живо интере-
совало Толстого, который много беседовал с ним во время его по-
сещения (1896) Ясной Поляны. Здзеховский видел в Толстом 
именно реформатора религии, он был для него своего рода рус-
ским Товяньским, чему впоследствии посвятил статью «Товянство 
гр. Л. Толстого»30. Толстой даже написал свое предисловие к из-
данной в Лейпциге по-русски книге Здзеховского «Религиозно-
политические идеалы польского общества»31. Его корреспонден-
ция составляет целое «польское дело»! А его знаменитый откры-
тый ответ на письмо Сенкевича, написанное им по поводу анти-



Пазлы в матрице Анджея Валицкого  

 115 

польских репрессий на территории Царства Польского?! Слов нет, 
у Толстого был прекрасный источник – его врач, словак Душан 
Маковицкий, который вводил его в круг славянских проблем. Но 
ведь не часто задушевные беседы оборачиваются мощным высту-
плением в печати! 

Вообще Толстому в Польше (уточним, Народной!) везло – им 
занимались много, изучен он разносторонне, в основном, правда, 
биографически и больше в его связях с Польшей, но… Почти все 
авторы этих исследований – статей и монографических работ – 
были, мягко скажем, не круга нашего профессора – вполне офици-
альные, если не официозные, литературоведы: Б. Бялокозович, 
А. Семчук, Т. Шишко и др. Но были и такие, как М. Якубец. Да и 
сам Валицкий писал в те годы о философских, религиозных, поли-
тических, исторических и этических проблемах Л. Толстого как о 
неразрывном комплексе. «Мы вправе сказать, – отмечал тогда Ва-
лицкий, – что во второй половине 70-х годов в мировоззрении пи-
сателя произошла существенная перемена, подготавливаемая, 
правда, всей предшествующей эволюцией его взглядов, но тем не 
менее придавшая ей совершенно иное качество (...). Вера, – пишет 
он чуть дальше, – которая помогла Толстому выйти из кризиса, – 
это не сверхъестественное явление и даже не исключительное от-
ношение человека к Богу, а именно стоящее над разумом осозна-
ние смысла человеческой жизни, благодаря чему он не уничтожает 
самого себя»32. Жаль, что заметно выступающий тут масштаб 
мысли Валицкого, в свою очередь, отразивший весь темперамент 
толстовского «непротивления», не нашел в книге «Россия и като-
личество, польский вопрос» должного воплощения. Для справед-
ливости стоит отметить, что все суждения имеют отношение к 
Толстому послеповстанческому – спустя фактически десять лет, из 
чего можно сделать еще один вывод: реакция на польское восста-
ние (как и, соответственно, повстанческие настроения поляков в 
России) не стихала. 

Тут уместно вспомнить по аналогии с «полячишками» Досто-
евского описанное Лесковым в романах «Некуда» и «На ножах» 
нигилистическое движение в России, в распространении которого, 
как известно, он обвинял поляков: Валицкий упоминает о ниги-
лизме в основном в связи с Герценом, тогда как «эхо» восстаний 
(не только Январского, но и десятилетиями ранее Ноябрьского) 
звучало целое столетие – вплоть до революции и разбужено было в 



Е.С. Твердислова 

 116 

какой-то степени движением декабристов, хотя этим, пожалуй, 
сходство и ограничивается: бунтовать против чужого царя не то 
же самое, что бунтовать против своего. 

И раз уж у нас зашел разговор о нигилизме, удивляет отсутст-
вие в работе Валицкого Чернышевского, идеи которого влияли на 
польское самосознание, польская интеллигенция (по замечаниям 
В. и Р. Сливовских) видела в нем «отца нигилизма», более того, в 
Польше одно время получили широкое хождение его идеи «белого 
супружества», но главное, все же был высоко поднят над ним оре-
ол мученика и жертвы царизма – все это не могло не вызвать со-
чувствия у будущих польских повстанцев. Наша русская демокра-
тическая мысль немало потрудилась на ниве подготовки польской 
повстанческой культуры – есть и нам чем гордиться! 

«Между русской нигилистической историей и историей попы-
ток понять Россию через поляков и поляков – через Россию, – пи-
шет в заключение своего труда А. Валицкий, – существует хорошо 
просматриваемая диалектическая связь. Поначалу нигилизм Гер-
цена прибегал к мицкевическим “новым варварам”, чтобы дока-
зать, что революционные устремления русских выше обращенных 
в прошлое устремлений поляков, занимающихся только (по его 
мнению) восстановлением отжившего». И если в России такого 
рода идеологическая модель нашла бесчисленных продолжателей, 
то в Польше она столкнулась с откровенным ее неприятием, что 
повлекло за собой и вполне объяснимое желание дистанцировать-
ся от влияния русской культуры и ее мысли. Поэтому концепция 
Герцена в этом вопросе демонстрирует скорее расхождения между 
русским и польским настроениями, позицией, мышлением, нако-
нец. Более того, замечает Валицкий, когда русские кинулись идеа-
лизировать основы нигилизма, поляки стали от него открещивать-
ся, создавая собственный стереотип, причем не менее схематич-
ный, антирусский. 

«Принимать во внимание существующие различия, а тем бо-
лее их абсолютизировать России посодействовал сложившийся 
стереотип Польши как страны с “латинской” культурой, отчуж-
денной от славянского мира и совершенно чужой всему русскому. 
Прибавим к этому, что первоначально этот стереотип возник на 
почве культуры православных народностей давней Речи Посполи-
той как выражение с их стороны желания защитить себя от натис-
ка польскости и католической экспансии. Не менее оборонитель-



Пазлы в матрице Анджея Валицкого  

 117 

ной была и реакция поляков, переживших поражение Январского 
восстания. Фактически они этот стереотип признали. Но подобное 
определение в Польше не вошло в обиход после периодов “пика”: 
наивысшей веры в себя, а в культуре – возрождения и романтизма. 

Так стоит ли подходить к сложившемуся стереотипу как к то-
му, что дано раз и навсегда?»33 

В какой-то степени вопрос риторический, и он повисает в воз-
духе, ибо в русской, а точнее, в советской историографии польское 
повстанческое движение приветствовалось, его изучали как вели-
чайший акт мужества в борьбе с царизмом и через него учили вос-
принимать символику тех лет, скажем, «красные руки» (поскольку 
обмороженные) Вокульского, героя романа Б. Пруса «Кукла», как 
признак его участия в Январском восстании, о чем не шепотом пе-
редавалось, а требовалось угадать и объяснить (в школе на вне-
классном чтении, в университете). 

Любопытно другое: как менялось отношение русской власти и 
интеллигенции к полякам и проблемам их повстанческой культу-
ры (отчасти сомкнувшихся с национально-освободительной борь-
бой Кавказа, и те же шараханья в отношении Шамиля: от воспева-
ния до запрета) на протяжении нашей истории: до революции – 
одна трактовка, при советской власти – другая, после нее резко 
отрицательная, и вот уже в наше время начинает прорисовываться 
объективная. Книга «Россия, католичество и польский вопрос» – 
важный шаг на пути к этому разъяснению, одинаково важному и 
нужному как нам, так и полякам. А потому по-прежнему постав-
ленные и выявленные польским профессором вопросы требуют 
дополнений, уточнений, проверок и новых исследований. 

Напрашивающееся продолжение – знак того, что автор напал 
на «золотую жилу». 

К этому стоит добавить, что Анджей Валицкий – всемирно из-
вестный историк философии и социальной мысли, в частности 
марксизма, один из создателей Варшавской школы истории идей 
(60-е годы ХХ в.), сотрудник Института философии и социологии 
ПАН; в период военного положения выехал из Польши и с 1981 г. 
был научным сотрудником по специальности истории идей в Ав-
стралийском национальном университете (Канберра). С 1986 по 
1999 г. возглавлял кафедру истории идей в университете Нотр-Дам 
(штат Индиана, США). Академик ПАН (1998). Имеет множество 
престижных национальных наград, а также отмечен наградами 



Е.С. Твердислова 

 118 

международных фондов им. Альфреда Южиковского (1983) и спе-
циальной наградой Бальзана в области истории (Италия, 1998 – по 
своей значимости эта награда приравнивается к Нобелевской); на-
градой Американской ассоциации по изучению славистики (1996) 
и т.д. 

И конечно, нельзя не назвать государственных отличий: два 
больших Креста (один из них – со звездой) ордена Возрождения 
Польши (1999 и 2005). 

Труды А. Валицкого переведены на английский, испанский, 
украинский, японский языки. 

 
 

Примечания 
 

1 Валицкий А. Россия, католичество и польский вопрос / Пер. 
Е. Твердислова. – М.: Издательство Московского университета, 2012. – 
624 с. 

2 Валицкий А. В кругу консервативной утопии / Пер. К. Душенко // Парал-
лели. – М.: ИНИОН, 1991. – Вып. 1. – С. 144–166. 

3 Валицкий А. Философия права русского либерализма / Пер. 
О.Р. Пазухина, С.Л. Чижиков, О.В. Овчинникова. – М.: Институт эконо-
мики города, 2012. – 566 с. 

4 Walicki A. Idee i ludzie. Próba autobiografii. – Warszawa: Instytut istorii 
nauki PAN, 2010. – S. 27. 

5 Свои мытарства тех лет (и не только) автор с той же скрупулезностью и 
основательностью воспроизвел в автобиографической книге «Идеи и 
люди», написанной не менее «объективистски», чем все его труды, но 
читающейся с захватывающим интересом и чувством вовлеченности в 
происходящее: кто хочет знать о жизни в Польше, начиная с первых по-
слевоенных лет, шаг за шагом, день за днем, и по настоящее время, с той 
же неторопливостью, но и перескоками, пусть берет эту книгу: в ней 
факт и мысль нераздельны. Walicki A. Idee i ludzie. Próba autobiografii. – 
Warszawa: Instytut istorii nauki PAN, 2010. – S. 27. 

6 Гессен С.И. Основы педагогики: Введение в прикладную философию. – 
Берлин: Книгоиздательство «Слово», 1923. – 124 с. 

7 Walicki A. Osobowość a historia. Studia z dziejów literatury i myśli rosyjskiej. – 
Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy, 1959. – 487 S. 

8 Walicki A. Dobrze zrozumieć przeszłość // Nowe książki. – Warszawa, 1993. – 
N 10. – S. 5. 



Пазлы в матрице Анджея Валицкого  

 119 

9 Walicki A. Polska, Rosja, marksizm. Studia z dziejów marksyzmu i jego re-
cepcji. – Warszawa: Książka i Wiedza, 1983; Między filozofią, religią i poli-
tyką: Studia o myśli polskiej epoki romantyzmu. – Warszawa: Państwowy in-
stytut wydawniczy, 1983. – 125 S. 

10 Walicki A. Czy stosunki połsko-rosyjskie mogą być wzajemnie dobrze? // Ar-
cana. – Kraków, 2005. – N 4–5. – S. 112. 

11 Wokół Andrzeja Walickiego. Almаnach myśli rosyjskiej / Pod red. 
J. Dobieszewskiego, J. Skoczyńskiego i M. Bohuna. – Warszawa: Uniwer-
sytet Warszawski. Wydział Filozofii i Socjologii, 2009. – 204 S. 

12 Wokół słowianofilstwa. – Warszawa: Uniwersytet Warszawski. Wydział 
Filozofii i Socjologii, 1998. – 225 S. 

13 Wokół Tołstoja i Dostojewskiego. – Warszawa: Uniwersytet Warszawski. 
Wydział Filozofii i Socjologii, 2000. – 305 S. 

14 Wokół Leontjewa I Bierdjajewa. – Warszawa: Uniwersytet Warszawski. 
Wydział Filozofii i Socjologii, 2001. – 128 S. 

15 Wokół Szestowa i Fiodorowa. – Warszawa: Uniwersytet Warszawski. Wy-
dział Filozofii i Socjologii, 2007. – 254 S. 

16 Walicki A. A History of Russian Thought from the Enlightenment to Marx-
ism. – Stanford. CA: Stanford univ. press, 1979. – S.IX–X. 

17 Berlin I. Myśl rosyjska i kontrowersja słowiańska / Przeł. J. Mucha // Zdanie. 
– Kraków, 1995. – N 2 (106). – S. 26. 

18 Walicki A. Idea wolności u myślicieli rosyjskich: Studia z lat 1955–1959. – 
Warszawa: Wydawnictwo uniw. Jagiellońskiego, 2000. – S. 280. 

19 Walicki A. Zarys myśli rosyjskiej od Oświecenia do renesansu religijno-
filozoficznego. – Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, 
2005. – 164 S. 

20 Walicki A. W kręgu konserwatywnej utopii. Struktura i przemiany rosy-
jskiego słowianofilstwa. – Warszawa: Wyd-wo naukowe PWN, 2005. – S. 9. 

21 Walicki A. W kręgu konserwatywnej utopii. Struktura i przemiany rosy-
jskiego słowianofilstwa. – Warszawa: Wyd-wo naukowe PWN, 2005. – S. 2. 

22 Валицкий А. Россия. Католичество и польский вопрос / Пер. 
Е. Твердислова. – М.: Издательство Московского университета, 2012. – 
С. 234. 

23 Wokół Andrzeja Walickiego. Almanach myśli rosyjskiej. – Warszawa: 
Uniwersytet Warszawski. Wydział Filozofii i Socjologii. 2009. – S. 27. 

24 Мацих Л. Метафизика Северной столицы. – Mode of access: 
http://www.youtube.com/watch?v=3uVJjgcvWK8 

25 Moisiejew W. W Krakowie żyłem bezładne, choć cnotliwie. Tajemnica 
«krakowskiej sprawy» Włodzimierza Sołowjowa // Pressje. Posteuropa. – 



Е.С. Твердислова 

 120 

Kraków: Teka 26/27 Klubu Jagiellońskiego, 2011. – S. 109–128. Эта статья 
была опубликована и по-русски: Моисеев В. Тайна «краковского дела» 
Владимира Соловьёва // Przegłąd Rusycystyczny, 2003. – N 1. – S. 5–21. 
См. также: Филологические записки: Вестник литературоведения и язы-
кознания. – Воронеж: ВГУ, 2003. – Т. 19.– C. 28–44. 

26 Очерк о Славянской библиотеке, ставшей сокровищницей русской 
культуры, см.: Католическая энциклопедия. – М.: Изд-во Францискан-
цев, 2011. – Т. 3. – C. 868–872. 

27 Толстой Л. Собр. соч.: В 22 т. – М.: Художественная лит-ра, 1984. – 
Т. 18. – С. 606. 

28 Труайя А. Лев Толстой. – М.: Эксмо, 2005. – 896 c. 
29 Dombrowska M. Myśl o sprawach i ludziach. – Warszawa: Nasza Księgarnia, 

1956. – S. 52. 
30 Zdziechowski M. Towianizm gr. L. Tołstoja // Kraj. – Warszawa, 1886. – 

N 52. – S. 1–2. 
31 Здзеховский М. Модернизм и толстоизм // Московский еженедельник. – 
М., 1908. – № 47, 29 янв. – С. 26–38. 

32 Walicki A. Rosyjska filozofia i myśl społeczna od Oświecenia do marksizmu. – 
Warszawa: Wiedza Powszechna, 1973. – S. 477; 479. 

33 Walicki A. Rosja, katolicyzm i sprawa polska. – Warszawa: Prószyżskii s-ka, 
2002. – 548 S. 

 
 
 
 



 

 121 

КУЛЬТУРА ПОВСЕДНЕВНОСТИ 
 

 
 
 
 
 
 
 

И.А. Осиновская 
 

МОДА И ЕДА 
 

Вступление 
 

Мода и еда – на первый взгляд такое сопоставление кажется 
странным, но это не так. В поэтическом поле моды, в ее языке об-
разы, связанные с едой, устойчиво присутствуют на многих смы-
словых уровнях. 

И в первую очередь эта корреляция прослеживается на уровне 
отрицания, отторжения. Еда, страсть к поглощению пищи, кухня – 
это «подсознательное» моды. Это то, что модный дискурс изгоняет 
из себя, помещая в глубины своего «сознания». «Эльза Скьяпарелли 
утверждала, что одежда не должна подгоняться к человеческому 
телу, а скорее тело должно приспосабливаться к одежде», – напо-
минает Ларс Свендсен в своем исследовании «Философия моды»1. 

«Подгонка» тела под одежду сопровождается изнуряющими 
диетами, зачастую ведущими к анорексии. Мода создает культ ди-
ет – ограничений в пище. Поглощение пищи в больших количест-
вах, удовольствие от еды и пребывание в поле модного – взаимо-
исключающие вещи. Жак Бодрийяр объясняет это взаимоотноше-
ние историко-культурным фактором. «Прежние общества имели 
свою ритуальную практику воздержания. <...> Однако различные 
институты поста и умерщвления плоти вышли из употребления 
как архаизмы, несовместимые с тотальным и демократическим 
освобождением тела»2. Тело «освободили», но, по меткому наблю-
дению Бодрийяра, «весь агрессивный импульс», подогреваемый 
религиозными практиками воздержания, просто-напросто секуля-
ризировался и «хлынул сегодня в само сердце универсальной забо-



И.А. Осиновская 

 122 

ты о теле», благодаря чему «тело становится угрожающим объек-
том... который нужно умерщвлять с “эстетическими” целями, с 
глазами, устремленными на тощие, бестелесные модели журнала 
Vogue»3. Но, пожалуй, именно эта табуированность всего, что свя-
зано с едой в мире моды, и делает образы, относящиеся к еде, та-
кими устойчивыми составляющими поэтики моды. 

Потреблению пищи в современном мире, независимо от соот-
несенности с миром моды, нередко сопутствует чувство вины4. 
Удовольствие от еды – это провинность, и здесь опять же заметен 
историко-культурный религиозный след. Обжорство – один из се-
ми смертных грехов в католической традиции, чревоугодие – один 
из восьми в православной. Не потому ли, что именно с поедания 
началось грехопадение? 

А вина за изгнание из рая лежит на женщине, первой надку-
сившей запретный плод и вынужденной в результате ограничивать 
себя в пище с помощью диет. Известная феминистка Наоми Вульф 
убеждена, что чувство вины, которое испытывают современные 
женщины в связи со своей полнотой, мнимой или реальной, по-
глощением пищи, – навязанный обществом миф, это плата жен-
щин за освобождение от вечной роли домохозяек. «Чувство вины. 
Почему они должны постоянно его испытывать? Почему женская 
полнота стала моральной проблемой и оценивается в категориях 
“хорошо” или “плохо”»? – спрашивает Вульф в своей книге «Миф 
о красоте». И отвечает: «Зацикленность современной культуры на 
женской худобе – это навязчивая идея, связанная не с красотой, а с 
идеей покорности»5. Ну а производители средств для красоты с 
удовольствием пользуются этой покорностью. В статье, опублико-
ванной в газете «The New York Times» под названием «Пища для 
размышления», ее автор Линда Уэльс пишет, что «в последнее 
время ингредиенты, содержащиеся в средствах по уходу за кожей, 
можно по ошибке принять за меню шикарного ресторана». Она 
приводит список из перепелиных яиц, меда, бананов, оливкового 
масла, арахиса, красной икры, черной икры и маракуйи. «Сидящая 
на диете женщина может позволить себе только наружное приме-
нение того, что она в действительности хотела бы съесть»6. 

Виноватость также сопровождает и «потребление» одежды. 
«Обжора» от моды – это раздираемая угрызениями совести поку-
пательница одежды, особа, зависимая от самого процесса покупок, 
ее принято называть шопоголиком по аналогии с алкоголиком. 



Мода и еда  

 123 

Термин «шопоголик» ввела в обиход британская писательница 
Софи Кинселла в романе, написанном в 2000 г.7 

Питаясь этой виновностью, индустрия моды разыгрывает 
важный козырь: соблазн. Соблазн, как подмечали и Жак Бодрийяр, 
и Жиль Липовецкий, – механизм, с помощью которого мода «луч-
ше продается». Там, где есть запретный плод, есть вина, а значит, 
есть соблазн, и где есть соблазн, есть желание заполучить соблаз-
няющий объект. Модный соблазн провоцирует гиперпотребление, 
гиперприбыль – прибыль от продажи не самых нужных вещей. 
«Доставьте себе маленькую радость, купите еще одни неудобные 
туфли, еще одну маленькую сумку, еще одно платье, которое на-
денете один раз», – таков смысл модного послания, получаемого 
через глянцевые журналы, рекламу и т.д. И механизм соблазнения, 
как вирус, продолжает действовать и после совершения покупки: 
соблазненный рекламой потребитель носит одежду не для того, 
чтобы защититься от холода или прикрыть наготу, а чтобы соблаз-
нять, не только в физическом смысле – он сам становится рекла-
моносителем, подталкивая других к потреблению. Поэтому произ-
водители одежды и аксессуаров уровня luxury нередко прибегают 
к помощи знаменитостей: дарят им платья, туфли, украшения, в 
которых представители шоу-бизнеса появляются на публике. 
А глянцевые журналы делают этим вещам бесплатную рекламу, 
публикуя красочные обзоры о том, кто в чем вышел на красную 
дорожку какого-нибудь кинофестиваля. «Обольщение и соблазне-
ние обособились от старинного ритуала и традиции, они начали 
свою длинную современную карьеру, индивидуализируя, пусть и 
частично, знаки одежды, идеализируя и обостряя чувствитель-
ность внешнего вида. Модная одежда, являя собой динамику из-
лишеств и преувеличений, изобилие хитрых уловок, подчеркнутой 
изысканности, свидетельствует о том, что мы уже оказались в со-
временной эпохе соблазнения, в эпохе эстетики индивидуальности 
и чувственности», – пишет Липовецкий в своей книге «Мода и ее 
судьба в современном обществе»8. 

Возвращаясь к взаимосвязи темы еды и моды, надо сказать, 
что поэтики пищи и еды пересекаются еще и в качестве социо-
культурных феноменов, т.е. в той точке, где оба этих явления фи-
гурируют в общественных структурах. И продукты, и предметы 
гардероба – больше, чем функциональные явления. Об этом пишет 
Ролан Барт в «Системе моды». Пища служит не только насыще-



И.А. Осиновская 

 124 

нию, а одежда не только сокрытию наготы. И то, и другое – ком-
муникативный знак9. «Сколь бы функциональна ни была реальная 
одежда, она всегда содержит в себе и сигналетическое начало, по-
скольку любая функция является как минимум знаком себя самой: 
рабочая спецовка служит для труда, но одновременно и демонст-
рирует этот труд», а «пища, – продолжает Барт, – связана одно-
временно и с физиологической потребностью, и с некоторым се-
мантическим статусом – еда и насыщает, и нечто значит»10. Так, 
кофе, говорит Барт в другой работе («К психосоциологии совре-
менного питания»), не просто бодрит или расслабляет, «он вос-
принимается как ситуация... паузы, передышки, даже расслабле-
ния»11. И какое-нибудь «маленькое черное платье» – это тоже «си-
туация», целая система знаков и значений: оно отсылает к «леген-
дарной» Коко Шанель, к ассоциативному понятию «французско-
сти», элегантности, также подразумевает торжественность повода. 

Коррелят мода / еда со всей очевидностью изобличает себя на 
описательном уровне. Стилистические советы в глянцевых журна-
лах с «редкой и скудной риторикой»12 построены по принципу 
«рецептов». Модный «look» (образ, вид, далее – «лук») или общий 
спектр тенденций нового сезона – это комплекс подходящих друг 
к другу ингредиентов, многослойный пирог. Поэтика «рецепта» 
тиранична. Количество ингредиентов для какого-нибудь пирога 
указывается в точных измерительных категориях (добавьте 25 мг 
дрожжей и 250 граммов сахара), и эта точность пленяет и пугает. В 
стандартном рецепте все категорично: нам не объясняют, почему 
именно 25 мг дрожжей и что будет, если положить 30 или 20. Но 
очевидно, что это будет неправильно, нехорошо, непоправимо, что 
это нарушит всю гармонию. Ролан Барт говорит, что мода тира-
нична, и хочется добавить, что рецепторная категоричность и не-
досказанность, граничащая с иррациональностью, заметны в языке 
моды: как пишут в глянцевых журналах, этим летом носят синее, а 
коричневое и бордовое уберите подальше в шкаф, каблуки-
шпильки вышли из моды, замените их каблуками-рюмочкой. Нет 
никаких объяснений, почему синее, почему вдруг шпильки впали в 
немилость и что будет, если пренебречь «рецептом-заклинанием». 
Впрочем, что будет, как раз ясно: выпадание из магического круга 
модного поля, непоправимая порча «модного пирога». Вещь, отве-
чающую тенденциям сезона, в глянцевых журналах называют 
«must have»13 – это не совет, не рекомендация, это приказ, должен-



Мода и еда  

 125 

ствование. При этом и кулинарный рецепт, и модный глянцевый 
императив, как капризные тираны, вдруг могут предоставлять не-
ожиданную свободу, которая пугает еще больше: «добавьте соли и 
перца по вкусу» или «к этому наряду подойдет яркий аксессуар, 
который придаст индивидуальный акцент всему образу». Только 
что нас водили за ручку, давая четкие, не терпящие сомнений и 
возражений указания: «наденьте синее», «возьмите 25 мг», – и тут 
вдруг: «по вкусу», «яркое» (насколько яркое, какого цвета, что 
именно), – это призрачная свобода-ловушка, которая опять же мо-
жет испортить весь «пирог». Вообще мода часто водит «за ручку», 
модный дискурс принимает на себя роль матери и отдает потреби-
телю роль ребенка, который должен учиться, слушаться, следовать 
совету. Изначальная функция матери – кормить и одевать, ну и 
утешать (еда помогает справиться со стрессом, равно как и поход 
по магазинам), так что языки моды и еды пересекаются и в этом 
поле материнства. 

Рассуждая о тенденциях, принято писать и говорить о «вку-
сах»: о смене вкусов, о вкусах, о которых «не спорят», о дурном 
или хорошем вкусе. Жиль Липовецкий, рассказывая о зарождении 
дендизма, мимоходом обращает внимание на связь становления 
модной индустрии и формирования культуры еды, на феномен 
вкуса как объединяющее звено модного и съедобного: «Повыше-
ние социальной и эстетической ценности моды происходило одно-
временно с возрастанием общественного значения многочислен-
ных второстепенных тем и предметов обсуждения. <…> Об этом 
свидетельствуют подробные описания вкусов денди и такие рабо-
ты, как “Гастрономия” Бершу (1800), “Альманах гурманов” Гримо 
де ла Реньера (1803), “Психология вкуса” Брийя-Саварена 
(1825)»14. То есть в эстетике дендизма зарождается понятие «стиля 
жизни» (lifestyle), в котором главные роли отводятся как раз одеж-
де и еде. Ольга Вайнштейн, в свою очередь, описывая историю 
дендизма, приводит в пример античного «модника» Алкивиада, 
который становится распорядителем пира на платоновском пиру 
(«Пир» Платон). «Эта роль типична и для денди, – продолжает 
она. “Денди – распорядитель пира”, присутствие которого необхо-
димо для общего тонуса, остроты беседы, гастрономического удо-
вольствия»15. Эстетическое удовольствие от внешнего вида изы-
сканно одетого денди прочно связывается с наслаждением едой. 
Большая часть работы fashion-редактора проходит в хождении по 



И.А. Осиновская 

 126 

так называемым пресс-дням: где представители модных брендов 
проводят презентации сезонных коллекций. Пресс-дни – эти будни 
журналиста – неизменно сопровождаются «пиром» – изощренным 
фуршетом, словно разноцветные пирожные-макарони, дыня с 
пармской ветчиной, фуа-гра с шоколадом помогают лучше оце-
нить достоинства новых платьев и украшений. 

Итак, мы только что рассмотрели некоторые общие принципы, 
на которых строится корреляция мода / еда и базируется общность 
их поэтических полей. Теперь можно перейти к конкретным при-
мерам и наглядно увидеть, как именно образы, связанные с едой, 
присутствуют в поле моды. 

 
На вкус и цвет 

 
В описании цветов одежды наряду с растительными, цветоч-

ными образами (розовый, сиреневый, цикламеновый, васильковый 
и т.д.) активно применяются прилагательные, образованные от 
цвета сладостей, фруктов и иногда овощей: шоколадный, морков-
ный, карамельный, лимонный и т.д. и т.п. Компания, разрабаты-
вающая цветовые тренды в дизайне, институт цвета Pantone, в 
своем ежегодном докладе предлагает производителям цветовую 
палитру (оттенки, которые будут наиболее актуальны в дизайне на 
ближайшие сезоны) и часто обращается именно к «”продуктовой” 
теме». Главным цветом 2012 г., согласно Pantone, был мандарино-
вый. На 2013 г. Pantone называет среди прочего – нектариновый, 
апельсиновый, лимонный. 

Что касается расцветок одежды, то опять же наряду с цветоч-
ной классикой дизайнеры вводят принты на тему еды. И если без-
обидные капкейки и те же макарони, как на майках японского 
бренда Uniqlo (весна-лето 2013, коллаборация с кондитерской 
компанией Ladurée) – это отсыл к коннотации мода / гламур / 
сладкое, то у некоторых модельеров можно видеть стремление ни-
велировать «глянцевое» восприятие моды. Наиболее экстремаль-
ный пример за последнее время – платья из весенне-летней кол-
лекции 2011 г. от американского дизайнера Джереми Скотта, в ко-
торых яркий принт на ткани имитирует фактуру сырого мяса. Еще 
один пример – весенне-летняя коллекция Dolce&Gabbana 2012 г. 
Расклешенные летние платья, строгие по крою прямые юбки, ми-
ни-комбинезоны были украшены рисунком, издалека напоминаю-



Мода и еда  

 127 

щим традиционные цветы. Но на самом деле это были лук, бакла-
жаны, помидоры и огурцы. Под огурцами подразумевался не ста-
ринный индийский рисунок пейсли, почитаемый сегодня дизайне-
рами Etro (его в русском языке принято называть «огурцами»), а 
именно огурцы – большие, зеленые, как с рынка. В поддержку 
этой идеи все лето 2012 г. витрины респектабельных бутиков 
Dolce&Gabbana были уставлены деревянными ящиками со свежи-
ми овощами. 

Тема рынка разыгрывается и упомянутой выше компанией 
Etro. Дизайнеры периодически выбирают местом для fashion-
показа продуктовый рынок (Даниловский в Москве в 2012 г. и де-
сятью годами ранее главный рынок в Милане). Для дизайнеров 
Etro это, с одной стороны, способ продемонстрировать этнические 
мотивы, характерные для марки, подчеркнуть идею эклектичности 
моды (рынок как символ, как взаимодействие культур, стилей) и 
постмодернистского принципа микшированности – смешения 
концептов, стилей через буквальные символы (соленья и сладости, 
овощи и ягоды). Еще одна коннотация – рынок как символ моды 
вообще (праздник, шум, взрыв красок). Но и, помимо всего проче-
го, рынок – способ свержения моды с пьедестала, снижения стиля. 
Мода – не утонченное искусство, а карнавал, хаос, китч. 

 
Надеть или съесть 

 
Привычные возвышенные коннотации моды – мода как искус-

ство, мода как архитектура или как серьезное ремесло – были про-
возглашены еще Кристианом Диором. «Платье для меня своего 
рода архитектура, пусть очень недолговечная, и ее задача – вос-
производить пропорции женского тела. Портные прибегают к по-
мощи отвеса так же часто, как каменщики», – писал Диор в своей 
автобиографии16. 

Сегодня эти коннотации активно заменяются на символы кар-
навальной вакханалии, подменяются сниженными образами, об-
нажая тем самым важную сущность моды в качестве одного из фе-
номенов общества потребления. Одежда, как, впрочем, и другие 
вещи в современном мире, включая искусство, с легкой руки 
Ж. Бордийяра сегодня, как и полвека назад, продолжает осозна-
ваться как объект потребления. А самый простой способ описать 



И.А. Осиновская 

 128 

потребление – разрушить эвфемистичность этого термина, назвать 
вещи своими именами: потребление – это поедание. 

Дизайнеры используют ироничные способы показать эту 
связь. Например, создают одежду из съедобных продуктов. Наи-
более нашумевший пример – «мясное платье» (meat dress) Леди 
Гаги. Оно было спроектировано в 2010 г. для певицы дизайнером 
одежды Франком Фернандесом и стилистом Николой Формичетти. 
В качестве материала использовались настоящие стейки, приобре-
тенные у мясника, у которого отоваривается семья Фернандеса. 
К платью прилагались мясные аксессуары: шляпка, клатч и туфли. 

Когда смотришь на это платье в Венском музее современного 
искусства, нельзя удержаться, чтобы не подойти ближе и не поню-
хать его (запаха, кстати, не было, – его обработали специальным 
составом). И это значит, провокация удалась. Платье из мяса, на 
вид похожего на лайкру, насмешливо «говорит» о быстротечности 
моды «на языке» еды. Одежда, как и еда, имеет свой срок годно-
сти, портится, если ее не употребить вовремя. В принципе мода 
всегда намекает на это – тенденции каждый сезон сменяются, ус-
таревают, вещи выходят из моды, но мясное платье выражает эту 
простую идею в лоб, без обиняков. 

Наряд леди Гаги обозначил «мясной» тренд в моде. Лондон-
ский дизайнер Анна Чонг создает платья из пармской ветчины, 
бекона и салями. Среди работ дизайнера Эми Гудхарт – юбка из 
ломтей жареного огузка, напоминающих цветочные лепестки, а 
«на закуску» – шапки и сумки из хлеба. 

Некоторые дизайнеры развивают овощную тему: Миа Гизан-
дер «сшила» платье из капусты, а модельер Уэсли Нолт просла-
вился платьем из листьев артишока. 

Но, конечно, более распространенный и менее шокирующий 
материал для изготовления съедобной одежды – сладости и фрук-
ты, а не мясо или овощи. Иными словами, большинство дизайне-
ров отдают предпочтение сладкому, а не соленому или пресному. 
Это логично: соленая или пресная пища, как правило, признак по-
вседневности, это необходимая составляющая ежедневного рацио-
на. Сладости же – это «маленький» праздник, это избыточность, 
это своего рода роскошь. Их едят не для утоления голода, а для 
удовольствия. Модная одежда от обычной отличается так же, как 
сладкое от соленого. Модная юбка или модные туфли, в отличие 
от обычных, не маркированных «модой» юбок и туфель, как уже 



Мода и еда  

 129 

писалось выше, не суть вещи первой необходимости, это такой же 
праздник, такая же избыточность, как и сладости. 

И даже любительница «мяса» Эми Гудхарт не пренебрегает 
десертом: среди ее работ есть также вафельные брюки – на их из-
готовление ушло 72 вафли. 

В 2009 г. маленькая американская марка La Prochaine Fois 
представила свою линию ювелирных украшений из сушеных 
фруктов: кольца, декорированные дольками сушеных слив, яблок, 
груш, киви, апельсинов. «Я использую различные техники, позво-
ляющие этим украшениям носиться более чем два дня. Но я не 
слишком задумываюсь над сохранностью. Мне приятно именно 
создавать такие вещи, и если они будут храниться долго – хорошо, 
а если нет, ну и ладно. Большинство вещей, которыми мы доро-
жим, имеют сентиментальное значение, но когда это значение 
уходит, пусть уйдет и вещь», – пишет в своем блоге дизайнер La 
Prochaine Fois Кэти (Cathy)17. Мимолетность, однодневность, лег-
комысленность моды демонстрируется и на шоколадной ярмарке 
Salon du Chocolat. Она впервые прошла в 1995 г. в Париже и сего-
дня устраивается ежегодно во многих странах: Испании, США, 
Японии, Китае, Египте, Италии, России. Это самая крупная вы-
ставка шоколада, по масштабу вроде швейцарской выставки 
Baselworld для часовщиков. И помимо лучших сортов шоколада, 
самых ярких работ кондитеров, представляющих конфеты ручной 
работы, она традиционно дополняется модными дефиле – 
Chocolate Fashion Show. На них зрители могут увидеть вечерние 
платья, сделанные из шоколада: кружева, шелка, сверкающая от-
делка, вышивка, пышные юбки, корсеты – все это съедобно. И все 
это на один раз, на один час. 

 
От кулинарии к культу 

 
Одежда из съедобных продуктов – это модная провокация. И в 

то же время это художественная провокация: подобные вещи пре-
тендуют на то, чтобы называться предметом искусства, арт-
объектом. Шоколадное платье, сумка из мяса, брюки из вафель – 
это вещи не утилитарные, созданные не для рационального, а для 
эмоционального потребления, как и картина. 

Но есть и более простой путь связать еду и моду – производ-
ство фэшн-объектов, в итоге как раз предназначенных для бук-



И.А. Осиновская 

 130 

вального потребления – поедания. Речь идет, в первую очередь, о 
десертах в виде вещей. В лондонском отеле «Berkeley» в меню ка-
фе «The Caramel Room» есть пирожные в виде сумок, туфель, 
платьев, сделанные по мотивам последних коллекций известных 
дизайнеров, вроде Stella McCartney, Valentino, Miu Miu, Jil Sander и 
других. Эта сладкая коллекция называется Prêt-à-Portea. Здесь 
присутствует игра слов – термин prêt-a-porter (коллекции готовой 
одежды) соединили с tea (чай). Ассортимент обновляется каждые 
полгода, как и модные тенденции. Подают эти «аксессуары» на 
соответствующей посуде – фарфоровом сервизе Paul Smith в фир-
менную полоску. 

Многие кондитерские берутся за производство фэшн-тортов 
на заказ, как, например, компания «Cake Boutique». Там можно 
заказать трехъярусный торт Louis Vuitton, состоящий из сладких 
«коробок» с логотипами LV, торт Burberry – «шкатулку» в клетку – 
или торты-сумки – Gucci, Hermes (модель Birkin), Chanel. Все они 
в натуральную величину, украшены разноцветным кремом, зри-
тельно передающим фактуру дорогой лаковой или матовой кожи. 

«Цвета сезона» тоже едят или пьют. Летом 2013 г. аппетитные 
цвета Pantone, о которых упоминалось выше, получили букваль-
ное воплощение в проекте американского графического дизайнера 
Дженнифер Сбранти. Она создала цветовую гамму коктейлей на 
основе весенних трендов Pantone, снабдив красивые картинки ре-
цептами от разных кулинарных блогеров. Например, нектарино-
вому цвету соответствует коктейль Shaken Nectarine Cocktail, со-
стоящий из водки и свежего нектарина, а лимонному – Meyer 
Lemon Sour, тоже на основе водки с добавлением лимонного сока, 
яичного белка, апельсиновых корок. 

В Интернете растет количество блогов, посвященных изготов-
лению и фотографированию «модных» десертов вроде Cake 
fashionista (торты жертвы моды)18. Его автор – Лоретта, которая 
называет себя дизайнером сладостей. «Я помешана на тортах, а так 
как я графический дизайнер, то могу привнести мою любовь к ди-
зайну, моде и искусству в мою любовь к сладостям», – говорит она 
в своем блоге. И выставляет на сайте фотографии сумок из шоко-
лада, имитирующего телячью кожу, торт в виде ботинок и т.д. 
Другой блог – www.tasteofrunway.com – десертами не ограничива-
ется. Его автор, Анна Маркони, выбирает подиумные «луки» с не-
дель мод, готовит красивую, насыщенную по цвету еду (супы, спа-



Мода и еда  

 131 

гетти, коктейли, пирожные), фотографирует блюда и ставит фото-
графию рядом со снимком идущей по подиуму модели. Когда арт-
объект готов, он съедается. «Мне захотелось в этом проекте со-
единить два непересекающихся мира: моду и еду», – пишет автор 
блога. 

В том же ряду неожиданного «пересечения» мира моды и кух-
ни стоит и красочная книга, написанная Кристианом Диором, «La 
Cuisine Cousu-Main», которая вышла в 1972 г. и была переиздана в 
2013 г. В ней собраны любимые рецепты кутюрье – все они при-
меры haute cuisine (устрицы в шерри, куропатки в шампанском 
Dom Perignon и т.д.). Рецепты иллюстрированы фэшн-художником 
Рене Груо. (Кстати, о буквальном объединении двух «миров» Диор 
задумался однажды, сказав своему менеджеру Жаку Руе: «Я знаю 
столько рецептов, может воспользоваться этим – выпустить ветчи-
ну Dior или ростбиф?»19) 

Важно, что фэшн-блюда фотографируют или рисуют и, таким 
образом, увековечивают. Из милой прихоти «хозяйки» или из ку-
линарного изыска повара они превращаются в фэшн-объекты, в 
арт-объекты. В отличие от «мясного» платья Леди Гаги, которое 
снижает пафос, витающий вокруг мира fashion, сфотографирован-
ные «модные пирожные», напротив, становятся актом преклоне-
ния перед культом fashion. Поедание тортиков-сумок или устриц 
Dior – сродни жертвоприношению божку Моды. 

 
Формальный подход 

 
Еще один подход моды к теме еды – создание вещей, имити-

рующих продукты, но несъедобных, а вполне себе функциональ-
ных. Одной из первых дизайнеров, которая ввела в мир моды при-
земленные образы еды и которая возвела их в ранг искусства, была 
Эльза Скьяпарелли – итальянский модельер 1930-х годов. Под 
влиянием сюрреализма и дружбы с Сальвадором Дали Скьяпарел-
ли создала знаменитое платье-омар (белое длинное платье просто-
го классического кроя с нарисованными на подоле объемным, 
словно трехмерным, гигантским омаром и листьями петрушки), 
шляпку-котлету, сумку в виде яблока. 

Подобные вещи попадаются периодически во многих коллек-
циях последних лет. Из недавних примеров – это сумки американ-
ского дизайнера Нэнси Гонсалес (Nancy Gonzalez) из плетеной 



И.А. Осиновская 

 132 

крокодиловой кожи в виде яблок и ананасов и клатч-груша бри-
танского дизайнера Ани Хиндмарч (Anya Hindmarch) из муара на 
золотой цепочке, круглый клатч французской марки Olympia le 
Tan в виде банки черной икры, сумочка американской художницы 
Кэтлин Дастин в форме гигантской семечки или не слишком, 
впрочем, «съедобная» сумка в виде мухомора от итальянской ком-
пании Braccialini. 

Фрукты и овощи – постоянная тема и в ювелирном искусстве. 
Среди первых этот мотив в ювелирное искусство ввел дом Cartier. 
Запатентованная технология компании – драгоценные камни, ог-
раненные в форме фруктов – tutti frutti. Это по сути геммологиче-
ский эвфемизм. Ведь ставшая классической огранка бриллианта в 
57 граней, изобретенная в начале ХХ в. математиком Марселем 
Толковски, – это претензия ювелирного ремесла на искусство, эта 
огранка подчеркивает абстрактность красоты камня. А камень, об-
точенный в виде фрукта, словно говорит: «Я не драгоценный ка-
мень, я не дорогая серьезная материя, я фрукт, просто фрукт, иг-
рушка, забава». 

Той же цели служат и украшения в виде фруктов. У того же 
Cartier в одной из последних коллекций Sortilege de Cartier – кок-
тейльные кольца с крупными камнями, изображающими цитрусо-
вые: турмалины выступают в роли апельсинов, хризобериллы 
имитируют лаймы, а розовые сапфиры – грейпфруты. Из камней 
искусно сделаны дольки с помощью бриллиантовых дорожек и 
лакового покрытия. 

У De Grisogono есть ювелирная линия Fruits – там представле-
ны кольцо-апельсин, где желтый цвет обыгран редкими в природе 
желтыми сапфирами, арбузы с изумрудной коркой, мякотью из 
розовых сапфиров и косточками из черных бриллиантов, подвеска 
в виде надкусанного яблока, усеянного рубинами. 

Похожие яблоки в виде кулонов и сережек есть в коллекции 
Tentazione от Pasquale Bruni с корешком из белого золота, листья-
ми из зеленых топазов. 

Ювелирное искусство, как и мода, как и еда, вытекает из бере-
гов своей функциональности: высокое ювелирное искусство (haute 
joillerie) больше, чем украшения, высокая мода (haute couture) 
больше, чем платья, высокая кухня (haute cuisine) больше, чем пи-
ща. И в то же самое время и мода, и ювелирное искусство драма-
тически признаются в том, что они просто предметы потребления, 



Мода и еда  

 133 

как и съедобные продукты. В украшениях и аксессуарах в виде 
яблок и апельсинов эти два посыла присутствуют одновременно. 
Это игра в «кошки-мышки», ускользание смысла: нефункциональ-
ная с точки зрения моды форма (фруктов, овощей и т.д.), с одной 
стороны, возвышает функциональную вещь, абстрагирует ее от 
своей функции, а с другой стороны, сама тема еды, служащая 
вдохновением для дизайнеров-художников, принижает модную 
вещь, подчеркивает ее «легковесность»20, точно так же, как и в 
случае с одеждой, изготовленной из продуктов. 

 
Попробовать аромат 

 
Духи неосязаемы, бестелесны, к тому же их бытие зыбко (они 

улетучиваются), их сущность изменчива (на коже разных людей 
аромат, как известно, раскрывается по-разному). Духи нематери-
альны в том смысле, что запах нельзя потрогать. Если платье вос-
принимается на уровне осязания (мягкость ткани), зрения (изяще-
ство кроя), может быть, слуха (шуршанье юбки), а сумка, помимо 
этого (фактурность, форма, звук молнии или замка), имеет еще и 
запах дорогой кожи, т.е. воспринимается и на обонятельном уров-
не тоже, то духи – это только обоняние, рождающее эмоцию. 

И в то же время духи обладают скрытой материальностью: 
аромат получается в результате перегонки совершенно реальных 
компонентов (растений, цветов, фруктов и т.д.). Эта их «реаль-
ность» всегда подчеркивается модной индустрией, но не букваль-
но, не через раскрытие потребителю технологий производства, а 
через образы, ассоциации. Тут можно вспомнить знаменитый от-
вет Мерилин Монро на вопрос: «Что вы надеваете на ночь?» Вме-
сто ожидаемого описания эротичной ночной рубашки, она отвеча-
ла, что это лишь «несколько капель Chanel № 5». Эти несколько 
капель оказываются гораздо эротичнее и материальнее любого на-
ряда. Реклама духов не ограничивается красочной картиной фла-
кона, но пытается передать аромат с помощью ассоциативных об-
разов красивых девушек, летящих платьев, дуновений ветра и т.д. 
К. Классен, Д. Хоувз и А. Синнотт приводят примеры такой рек-
ламы и пишут, что «реклама парфюмерии разворачивает перед 
нами соблазнительный ряд образов красоты, богатства, экзотики, 
любви и мощной сексуальности»21. 



И.А. Осиновская 

 134 

Материальность духов также вскрывается, конечно, и с помо-
щью кулинарной темы. «Попробуйте этот аромат», – говорят в 
парфюмерном бутике. Конечно, его надо «пробовать», ведь он бы-
вает «вкусненьким», сладким, горьким, с кислинкой, сочным, пря-
ным, пикантным. А парфюмер, сидя в лаборатории, с наслаждени-
ем смешивает ингредиенты в нужных пропорциях, подобно пова-
ру, орудующему на своей кухне. 

На пути «материальности» духов, в особенности современных 
духов, есть свои препоны. Ведь современная парфюмерная компо-
зиция, следующая традициям, заложенным Полем Пуаре и пар-
фюмером Эрнестом Бо, работавшим с Коко Шанель, – это, в прин-
ципе, абстракция. Компонентов в композиции аромата (ноты тон-
ка, апельсина, пачулей) может быть несколько десятков. Напри-
мер, в Chanel № 5 – около 80 составляющих. Эти составляющие 
могут вычленить и узнать только профессиональные «носы», для 
рядового же потребителя современный поликомпонентный аромат – 
абстрактное впечатление. Он может быть с какой-то одной более 
явственной нотой или «аккордом» (к какой группе относится пар-
фюм – цитрусовой или фужерной, могут определить не только 
профессионалы, но и продвинутые потребители). 

Однако современная, так называемая нишевая (или селектив-
ная) парфюмерия как раз стремится уйти от абстракции. Ее девиз – 
натуральность компонентов. Эта химия закодирована, натураль-
ность же конкретна, понятна, близка. Кстати, в случае с пищей это 
тоже работает: вредные E-компоненты (консерванты, ароматиза-
торы, входящие в большинство готовых продуктов) противопос-
тавлены натуральным «понятным» добавкам вроде соды, сахара, 
уксуса. 

Многие парфюмеры, причисляющие себя к нишевым, раскры-
вают карты, выделяя в парфюмерной композиции какую-то одну, 
порою оригинальную, нетипичную для классической парфюмерии 
ноту, часто связанную с едой или напитками. Как, например, 
французская компания La Liquoristerie de Provence, производящая 
духи, специализируется на производстве ликеров и абсента. Ее са-
мый известный аромат называется Absolument Absinthe, и его ба-
зовая нота – абсент. А духи L'Eau de Circe, сделанные парфюме-
ром Parfumerie Generale Пьером Гийомом, пахнут свежими перси-
ками. 



Мода и еда  

 135 

Американская компания Fargginay выпустила аромат Bacon 
Cologne с запахом бекона (в состав композиции также входит 
множество других сложных нот – мандарина, грейпфрута, берга-
мота, лимона и т.д). Собственно, никаких других духов этой ком-
панией до сих пор выпущено не было. Fargginay возникла именно 
благодаря бекону и посвящена бекону («бекон напоминает о доме, 
о детстве, о позитивных моментах жизни, – рассказывается на сай-
те компании, – это аромат богов»)22. Эфирные масла, не связанные 
с запахом мяса, возникли в композиции не случайно: согласно «ле-
генде» бренда, он назван в честь мясника, жившего в начале ХХ в. 
в Париже и придумавшего необычный рецепт бекона, в который в 
качестве приправы входили всякие необычные эфирные масла. 

Надежда Никольская в своей работе «Парфюмерия. Химия и 
общество»23 приводит еще один пример использования «неслад-
кой» кулинарной приправы в парфюмерии (духами со «сладкими» 
приправами вроде корицы или ванили никого не удивить: они тра-
диционно входят во многие ароматы). А вот композиция трав под 
названием «букет гарни», которую французские повара добавляют 
в супы и в другие горячие блюда, – непривычный ингредиент для 
парфюмеров. Несколько лет назад парфюмерный концерн Quest 
предложил использовать этот «букет», состоящий из петрушки, 
лаврового листа и укропа при создании как мужских, так и жен-
ских духов. 

Есть компании, делающие моноароматы, как марка Demeter 
Fragrance Library. Среди ее продукции – парфюмы с запахом рож-
дественского пирога, ванильного торта, ириски, клубничного мо-
роженого, попкорна, шоколадного торта. Demeter делает не только 
сладкие запахи, есть ароматы с запахом помидора, ржаного хлеба. 
Также в «библиотеку ароматов» входят и запахи алкогольных кок-
тейлей. 

Парфюмерными отдушками с «вкусными» запахами пользу-
ются и производители обуви. Например, у английского бренда 
классической мужской обуви John Lobb калоши имеют аромат ва-
нили. Также существует отдельная компания, которая специализи-
руется именно на ароматной обуви: пластиковые туфли бразиль-
ского бренда Melissa Plastic Dreams имеют запах клубники и шо-
колада. Создавать ботинки с запахом сыра, мяса или петрушки по-
ка никто, насколько мне известно, не решился. 



И.А. Осиновская 

 136 

Потребление подразумевает разные уровни обладания вещью. 
Сумки носят в руках или на плече, платье надевают на себя, таким 
образом обладание платьем более «реально», платье ближе к телу, 
оно покрывает тело «второй кожей». «Покрывать второй кожей» – 
частое словосочетание, к которому прибегают в рекламе и муж-
ских костюмов. Желая подчеркнуть, что костюм хорошо сшит, 
производители говорят о том, что он будет сидеть как вторая кожа. 
Между тем чем меньше степень материальности вещи, чем мень-
ше градус ее обладания, чем недоступнее вещь, тем она желаннее. 
Так возникают it bags (культовые сумки) вроде Hermes Birkin, за 
которыми надо стоять в очереди по нескольку лет. Возвращаясь к 
духам, – обладание ими иллюзорно, минимально, они не надеты на 
тело, как платье, их нельзя носить в руках, как сумку, и нельзя 
съесть, как пирожное. 

Но они наделены не просто материальностью, не просто же-
ланностью, они наделены соблазнительной съедобностью: это ко-
варный соблазн, ведь ароматные композиции не предназначены 
для употребления внутрь. Это табу. Впрочем, табу всегда кто-
нибудь да нарушит. Так, Никольская упоминает фирму Smell THIS, 
которая выпустила линейку туалетной воды «под картавым назва-
нием “Flagrance”, пригодную не только для нанесения на тело, но 
и для употребления внутрь»... «Ломтик дыни», «Малиновый чай», 
«Пина колада»24. 

В литературе эта съедобность тоже обыгрывалась не раз. Дос-
таточно вспомнить «Москву – Петушки» В. Ерофеева и описанный 
там «благовонный» коктейль «Слеза комсомолки»: «Даже сам ре-
цепт “слезы” благовонен. А от готового коктейля, от его пахуче-
сти, можно на минуту лишиться чувств и сознания. Я, например, 
лишался. 

Лаванда – 15 г. 
Вербена – 15 г. 
“Лесная вода” – 30 г. 
Лак для ногтей – 2 г. 
Зубной эликсир – 150 г. 
Лимонад – 150 г. 
Приготовленную таким образом смесь надо двадцать минут 

помешивать веткой жимолости. Иные, правда, утверждают, что в 
случае необходимости жимолость можно заменить повиликой. Это 
неверно и преступно!»25 Сколько эстетства в описании алкоголь-



Мода и еда  

 137 

ной бодяги, этому эстетству могут позавидовать сотрудники пиар-
служб парфюмерных компаний, составляющие свои сладкие рек-
ламные тексты26. 

Идея материальности духов доводится до абсурда в романе 
Патрика Зюскинда «Парфюмер». Главный герой, парфюмер Гре-
нуй, получает эфирные масла из тел и волос девушек, уничтожая 
материальность существования людей ради совершенной матери-
альности ароматов. 

В итоге Гренуй создает идеальные духи, душится ими, и его 
съедает восхищенная толпа. «Каждый хотел коснуться его, каж-
дый хотел урвать от него кусок, перышко, крылышко, искорку его 
волшебного огня. Они сорвали с него одежду, волосы, кожу с тела, 
они ощипали, разодрали его, они вонзили свои когти и зубы в его 
плоть, накинувшись на него, как гиены»27. Самая простая форма 
обладания, идеальная форма обладания – включить желанную 
плоть, вожделенную материальность в свою материальность, сде-
лать желанный объект частью себя на время (секс) или навсегда 
(поедание). 

Модная идеология подразумевает культивирование вещей: 
возведение сумок, туфель, платьев, цветов, тканей в культ, в вож-
деленные объекты. Мода творит из «невинных», простых, повсе-
дневных вещей богов или объекты вожделения, которыми хочется 
завладеть, которыми хочется обладать. Вот почему в модном по-
этическом поле так прочно укоренились образы еды: ведь поеда-
ние – идеальное потребление, абсолютное потребление и абсолют-
ное обладание. 

 
 

Заключение. Быстро поели 
 

Мода перенимает у еды и обозначения типов или темпов 
потребления. Так, по аналогии с fast food (фаст фуд) в язык моды 
вводится понятие fast fashion. Считается, что первой стратегию fast 
fashion стала применять марка Zara. Сегодня ее воплощают в 
жизнь множество других брендов, ведущие – H&M и Topshop. 
Речь идет о дешевой одежде, но при этом отвечающей последним 
модным тенденциям. Бренды масс-маркета адаптируют для 
широкого потребителя актуальные тенденции с мировых 
подиумов, где свои коллекции демонстрируют дома моды. При 



И.А. Осиновская 

 138 

этом коллекции в магазинах, исповедующих fast fashion, 
обновляются не два раза в год, как в прет-а-порте, а гораздо чаще, 
иногда ежемесячно. Быстрая мода, как и быстрая еда, 
подразумевает сиюминутное потребление и быстрое изготовление. 
Вещи не покупаются на годы, а носятся сезон, потом 
выбрасываются, сменяются другими, обесцениваются. Регулярные 
распродажи, позволяющие приобретать залежалую одежду по 
низким ценам, также способствуют этому обесцениванию. Кстати, 
в пику fast fashion некоторые бренды, относящие себя к luxury, 
никогда не устраивают распродаж (например Stefano Ricci, Chanel, 
Dior). 

Опять же в пику fast fashion появляется такой термин как 
«slow fashion» (и, кстати, slow food, антипод fast food, тоже одно из 
веяний последних лет). Среди основоположников концепции slow 
fashion – шведский онлайн-концепт-бутик «Slowfashion house» 
(slowfashionhouse.com). Его открыла дизайнер Ригетта Клинт в 
2008 г. И хотя в названии присутствует слово «fashion», речь не 
только о моде. Сегодня здесь, как и в обычном универсаме, можно 
купить все, начиная от зубной щетки и скатерти и заканчивая кос-
метикой, одеждой, шоколадом. Эти вещи, продвигающие идею 
ручного труда, сделаны из натуральных продуктов и материалов: 
кресла, сплетенные из ротанга, щетка для чистки кухни из волокна 
мексиканской агавы, незамысловатые по крою хлопковые платья с 
перламутровыми пуговицами, браслеты, которые делают саамские 
женщины на севере Швеции. Вещи slow fashion «равнодушны» к 
подиумным трендам, носить такую одежду, согласно философии 
slow fashion, надо до тех пор, пока она не порвется. Впрочем, если 
она износится, ее можно заштопать. Главная идея slow fashion – в 
отказе от гиперпотребления, в отказе от культа моды. 

Но так как slow fashion все-таки стратегия продаж, она не пе-
рестает, как и fast fashion, быть стратегией потребления. Это фило-
софия, которая все равно учит потреблять, только по-другому – не 
так часто, не ради обладания новыми вещами и новыми тенден-
циями, а медленно, вдумчиво. Она превращает покупателей в 
«гурманов». 

Все это очень хорошо, но новое веяние быстро переняли и 
приверженцы fast fashion. В моду вошли экологичность и нату-
ральность. Даже H&M – один из основных сегодня приверженцев 
fast fashion – демонстрирует этот подход: летом 2013 г. была за-



Мода и еда  

 139 

пущена кампания «garment collecting». Все желающие могли при-
носить в магазины любые старые вещи. И они шли на переработку 
и последующее производство новых вещей. Кампания проходила 
под девизом: «Не дайте моде превратиться в мусор». 

Кроме того, на волне осуждения принципов fast fashion и ги-
перпотребления в последние годы выросла популярность винтаж-
ной одежды. По всему миру открываются винтажные магазины, а 
знаменитости и светские дамы подчеркивают, что на них платья из 
старых и очень старых коллекций. Как и одежда slow fashion, вин-
тажные вещи – это консервы, не портящиеся годами. Но консервы 
хоть и долговечны, они не перестают от этого быть продуктами, 
т.е. объектами, предназначенными для потребления, поглощения и 
поедания. 

 
 

Примечания 
 

1 Свендсен Л. Философия моды. – М.: Прогресс-Традиция, 2007. – С. 113. 
2 Бодрийар Ж. Общество потребления. – М.: Республика, 2006. – С. 184. 
3 Там же. 
4 Барт Р. Система моды. – М.: Издательство им. Сабашниковых, 2003. – 
С. 199: «Пища как предмет занятий внушает чувство легковесности или 
же виновности». 

5 Вульф Н. Миф о красоте: Стереотипы против женщин. – М.: Альпина 
нон-фикшн, 2013. – С. 272–273. 

6 Там же. – С. 172–173. 
7 Kinsella S. The Secret Dreamworld of a Shopaholic. – L.: Black Swan, 2000. – 

P. 319. 
8 Липовецкий Ж. Империя эфемерного. Мода и ее судьба в современном 
обществе. – М.: НЛО, 2012. – С. 70. 

9 Барт Р. Система моды. – М.: Издательство им. Сабашниковых, 2003. – 
С. 298. 

10 Там же. 
11 Там же. – С. 377. 
12 Барт Р. Система моды. – М.: Издательство им. Сабашниковых, 2003. – 
С. 270. 

13 Англ., букв. «нужно иметь». 
14 Липовецкий Ж. Империя эфемерного. Мода и ее судьба в современном 
обществе. – М.: НЛО, 2012. – С. 99. 



И.А. Осиновская 

 140 

15 Вайнштейн О.Б. Денди: Мода, литература, стиль жизни. – М.: НЛО, 
2006. – С. 40. 

16 Диор К. Диор о Dior. Автобиография. – М.: Слово, 2011. – С. 214. 
17 http://laprochainefois.blogspot.ru/2009/05/dried-fruit-rings.html 
18 www.cakefashionista.com 
19 Pochna M.-F. Christian Dior: The man who made the world look new. – 

N.Y.: Arcade Publishing, 1966. – P. 213. 
20 О «легковесности» моды см.: Р. Барт. Система моды. – М.: Издательст-
во им. Сабашниковых, 2003. – 512 с. 

21 Классен К., Доувз Д., Синнотт А. Aroma. Аромат товара: Коммерциали-
зация запаха // Ароматы и запахи в культуре. – М.: НЛО, 2003. – С. 431. 

22 www.fargginay.com 
23 Никольская Н. Парфюмерия. Химия и общество // Ароматы и запахи в 
культуре. – М.: НЛО, 2003. – С. 517. 

24 Там же. 
25 Ерофеев В. Москва – Петушки. – М.: Интербук, 1990. – С. 45. 
26 Там же. 
27 Зюскинд П. Парфюмер. – М.: Азбука, 2013. – С. 302. 

 



 

 141 

 
 
 
 
 
 
 
 

Т.Ю. Николаева 
 

ТРАДИЦИОННАЯ ИРАНСКАЯ КЕРАМИКА 
КАК САКРАЛЬНЫЙ И ПОВСЕДНЕВНЫЙ ПРЕДМЕТ 

 
Керамические бытовые предметы существуют в той или иной 

форме во всех культурах. Но в одних культурах они не выходят за 
рамки чисто утилитарных предметов, а в других превращаются в 
произведения искусства. Керамическое искусство занимает особое 
место на Востоке, а в Иране ему отведено исключительное место, 
так как керамика имела широкое распространение и являлась не-
обходимой составляющей различных ритуалов, мифов, традиций. 
С одной стороны, она является весьма утилитарной вещью, с дру-
гой – сакральным предметом, оберегом, соединявшим в себе эле-
менты скульптуры (форму сосуда) и живописи (роспись предмета). 
Это неотъемлемая часть интерьера жилых и культовых сооруже-
ний. Керамика присутствует в мечетях в виде курильницы для бла-
говоний, изразца, украшающего михраб, а также в домах совер-
шенно разного достатка: это могли быть, например, плошка для 
риса или изысканный кальян. 

Основной сложностью в исследовании традиционной иран-
ской керамики является несогласованность подходов к изучению 
проблемы. С одной стороны, большинство археологов (М.Г. Во-
робьеву, С.П. Толстова, А.Н. Бернштам, Е.Е. Кузьмину) интересу-
ют сосуды каждодневного применения, так как именно их в ог-
ромном количестве находят в раскопах и они наиболее удобны для 
идентификации и датировки культурных фаз. С другой стороны, 
искусствоведы (И.А. Орбели, Э.К. Кверфельд, Б.В. Веймарн, 
Г.А. Пугаченкова, Л.И. Ремпель, М.К. Рахимов, Н.С. Гражданкина, 
Т.Х. Стародуб), рассматривающие предмет исключительно как 
произведение искусства, забывают о его утилитарном назначении. 



Т.Ю. Николаева 

 142 

Выдвигаемые искусствоведами предположения о технологии изго-
товления часто изобилуют серьезными неточностями. Керамика – 
это очень материальное искусство, и при его изучении вопросы 
технологии производства не только влияют на конечный результат 
исследовательской работы, но иногда и определяют его. 

В области получения исследовательских материалов и их на-
учных датировок искусствоведы зависят от археологов, но архео-
логические методы не всегда могут дать ответы на вопросы, воз-
никающие у искусствоведов, – в частности, в определении стили-
стических особенностей керамических предметов и их росписей. 
Так, например, образцы неолитической тонкостенной расписной 
керамики немногочисленны и уникальны и количественный ана-
лиз, применяемый в археологии, в данном случае не может дать 
точных результатов. 

Другой проблемой, возникающей в процессе изучения кера-
мики в отечественных исследованиях, является вопрос терминоло-
гии, касающейся технологии изготовления. Большинство терминов 
на русском языке, относящихся к ручному изготовлению керами-
ки, связано, естественно, с изготовлением русской керамики, 
имеющей свои функциональные и технические особенности, соот-
ветствующие климату страны и условиям бытования предметов. 
Они часто не соответствуют технологическим процессам восточ-
ной керамики. К тому же большая часть терминов, принятых в 
описании изготовления керамики, относится к концу XVIII – нача-
лу XIX в. и связана с организацией промышленного, а не ручного 
керамического производства в России, термины для которого были 
заимствованы из немецкого языка. 

Традиционная керамика является феноменом, в котором орга-
нически связаны две части – форма и содержание. Как правило, 
исследователи анализируют в искусстве керамики только форму 
изучаемого произведения и, таким образом, упускают целостность 
предмета, формирующуюся в результате определенного культур-
ного процесса, с соответствующим художественным языком и 
сложившейся знаковой системой. Вероятно, для целостного пони-
мания искусства керамики как части всего культурного процесса 
необходимо ответить на вопрос, почему данное произведение ис-
кусства или просто обыденная вещь были сделаны именно так: из 
этого материала и с таким орнаментом. 



Традиционная иранская керамика  

 143 

При исследовании иранской керамики следует принимать во 
внимание, что, с одной стороны, керамика была весьма обыденной 
вещью, с другой – неотъемлемой частью ритуальных действий 
(значительная часть иранской керамики найдена при раскопках 
святилищ и захоронений). В вещи не могло быть ничего случайно-
го, второстепенного, в ней не было элементов, функция которых 
сводилась только к декоративной в современном смысле. Так, со-
суд, предназначенный для молочных продуктов, не случайно «ук-
рашали» изображениями женской груди: это значит, что его се-
мантически сближали с телом женщины, кормящей детей моло-
ком. Каждый сосуд обладал определенной, точно зафиксирован-
ной формой и предназначался для использования только опреде-
ленным образом и никак иначе. Подтверждение этому находим в 
этнографических исследованиях Е.М. Пещеревой: «В 1945 г., на-
ходясь проездом в сел. Кули Суфиён Кангурского района, я попро-
сила воды, чтобы напиться. Мне подали воду в деревянной чашке. 
Напившись воды, я хотела полить себе на руки, чтобы смочить 
голову. Хозяйка дома моментально вскочила с места, взяла чашку 
из моих рук и, перелив воду в афтоба, стала поливать мне на руки, 
сказав, что лить воду на руки из чаши увол – грех и что это надо 
делать обязательно из афтоба. Строгость в приурочивании этого 
сосуда к омовениям заставляет обратить на него особое внимание, 
так как форма его весьма древняя и возможно, что назначение его 
было то же и в доисламское время»1. 

Каждая вещь наделялась душой, собственной судьбой и не 
могла быть просто выброшена. «С позиции мифологического соз-
нания созданная человеком вещь тождественна всем прочим суще-
ствующим в мире вещам. Она появилась в мире способом, тожде-
ственным тому, который привел к появлению земли, небесных 
светил, животных и человека. Как и прочие вещи, она наделена 
свойствами живого существа. Вещь, по-видимому, неотделима от 
мира, она представляет не его отображение, а сам этот мир»2. До 
сих пор в современном Иране сосуд (созданный вручную) считает-
ся живым существом: на него вешаются бусины от сглаза, часто 
можно встретить изображение лица чуть выше горла кувшинов. 
Автору статьи довелось присутствовать в современной гончарной 
мастерской Тегерана и наблюдать такую картину: женщина-гончар 
пыталась вытянуть кувшин сложной формы, и, видимо, на ка-
ком-то этапе произошла ошибка, не позволившая завершить рабо-



Т.Ю. Николаева 

 144 

ту. Женщина ударила еще мокрый горшок со словами: «Раньше ты 
был плохим человеком!» Следует отметить, что эти слова были 
произнесены без тени иронии, абсолютно искренне. 

Керамический предмет мог выступать в качестве жертвы за 
больного человека: сосуд разбивали, имея в виду, что болезнь пе-
рейдет на кувшин: пусть умрет кувшин. М. Андреев замечает, что 
глиняная посуда является как бы «козлом отпущения»: существо-
вал обряд разбивания посуды как охраны от зла, т.е. перенесение 
беды или болезни с человека на глиняную посуду. Как таджики, 
так и узбеки вплоть до начала ХХ столетия в последнюю среду 
месяца сафар, второго месяца лунного мусульманского года, кото-
рый считается несчастливым, совершали очистительные обряды, 
призванные охранять людей и дом от зла в течение года. При этом 
обязательно прыгали через костры и разбивали глиняную посуду. 
Это обычай древнеиранского происхождения3. 

Сами керамические сосуды были не только утилитарными 
предметами, но их форме и знакам, изображенным на них, прида-
валось сакральное значение: охрана еды, находящейся внутри, и 
пожелания благополучия человеку, который этой посудой пользу-
ется. Иногда посуда использовалась как оберег от сглаза, тогда 
тарелки вешали на стену напротив входа. 

Создание вещи было не просто обыденным делом – производ-
ством чего-либо, что будет использовано, а потом выкинуто. «Акт 
изготовления мастером вещей предполагал наличие у него опреде-
ленного сакрального знания или особых свойств. Процесс изго-
товления вещи сопровождался различными церемониями, возво-
дившимися к действиям богов – покровителей соответствующей 
“профессии”»4. 

Сначала изготовление керамики было целиком в руках жен-
щин. Женщина обладала биологической способностью рождения и 
по принципу подобия давала жизнь вещам. С появлением гончар-
ного круга керамика перешла в руки мужчин, появились ремес-
ленные цеха. Но в том и в другом случае передача знаний и по-
священие в гончары были определенной инициацией, передаю-
щейся только по наследству либо по женской (когда керамикой 
занимались только женщины), либо по мужской линии от отца к 
сыну, а в исключительных случаях – не по наследству, что было 
сопряжено с большими испытаниями. Сам ритуал посвящения в 



Традиционная иранская керамика  

 145 

гончары являлся настолько значимым, что сохранился до ХХ в. в 
городских мастерских. 

В современном Иране до сих пор присутствуют элементы тра-
диционной цеховой замкнутости. Даже в столице государства – 
Тегеране, современном мегаполисе, несомненно оказывающем 
влияние на все сферы культуры, в том числе и традиционные, обу-
чение гончарному искусству возможно за значительную плату, но 
связано с целым рядом особенностей. Ученик обязан соблюдать 
установленные традиции мастерской: так, например, к учителю 
принято обращаться исключительно «Господин Учитель». И даже 
в этом случае, при соблюдении всех условностей, ученик сталки-
вается с определенной степенью закрытости: есть ряд традицион-
ных рецептов глазурей и разные профессиональные секреты, кото-
рые никогда не будут открыты человеку со стороны. Возможно, 
это связано с малоподвижной традиционной бытовой культурой. 
«Торговля и промышленность – вот единственные области, куда 
проникает влияние Европы. Туземец в кругу семьи, в школе, на 
выборах кази, в отношениях к хану, в чайхане, на восточном база-
ре остается таким же, каким он был 200–300 лет тому назад», – так 
писал Милий Достоевский в 1917 г. о Центральной (Средней) 
Азии5. Во многом это высказывание является актуальным даже в 
наше время. Несмотря на современные технические достижения, 
внутренние устои, уклад жизни продолжает быть строго регламен-
тированным. 

В Иране до сих пор жива традиция передачи по наследству 
священных образцов и норм, что гарантирует духовную обосно-
ванность существования тех или иных форм в культуре. Например, 
современные иранки ткут ковер размером два на три метра, пол-
ный тончайших узоров, по эскизу, выполненному на листе бумаги 
формата А-4. С точки зрения европейской мастерицы, это невоз-
можно, так как размер эскиза должен строго соответствовать раз-
мерам изготовляемой вещи. Так, Е.В. Антонова отмечает, что 
«деятельность мастера всецело определяется традицией; он опира-
ется на нее столь же бессознательно, сколь пользующийся естест-
венным языком человек – на правила языка. Участники словесного 
диалога черпают информацию не только из того, что непосредст-
венно произносится, но из интонаций, намеков, даже из умолча-
ний»6. 



Т.Ю. Николаева 

 146 

Процесс изготовления керамических изделий можно разделить 
на три основных технологических фазы: нахождение и приготов-
ление сырья; изготовление самих предметов; обжиг. Каждой из 
фаз соответствовали и определенные ритуалы. 

1. Нахождение и приготовление сырья – глины, глазурей. 
Нахождение подходящей глины и ее добыча были делом тру-

доемким и требующим ряда определенных знаний у мастера. Ко-
гда гончарство было в руках женщин, только старшая мастерица 
имела право находить глину, пригодную для гончарного дела. Су-
ществовал обычай, что мастерица, в доме которой был покойник, 
не только не может работать сама, но и ее родственники не могут 
заказывать посуду другим7. 

Приготовление глазурей тоже было делом, требующим ряда 
серьезных навыков и обязательно соблюдения определенных ри-
туалов. Самой древней была щелочная глазурь, потом ее заменила 
свинцовая. Технология изготовления ишкоровой (щелочной) гла-
зури трудоемка и капризна. Следует строго соблюдать определен-
ное время сбора уже набравших сочность трав, зола которых бога-
та окисями натрия, калия, магния. Собрать их необходимо до за-
морозков, не повредив корни растений. Нужно соблюсти режим 
тления травы, очистить золу от примесей, добавить в необходимых 
пропорциях различные компоненты. 

2. Изготовление самих предметов. 
Когда господствовала «женская» керамика, не было мастер-

ских. Мастерицы работали либо в доме заказчицы, либо на «от-
крытом воздухе». Изготовление керамики носило сезонный харак-
тер. С приходом гончарного круга и переходом гончарного дела в 
мужские руки появились мастерские, где и устанавливались печи. 
Выбор места строительства мастерской сопровождался рядом ри-
туалов, связанных с вызыванием священных сил, чтобы они дали 
знак, где начать строительство, как найти точку опоры в чуждом 
пространстве. «Люди не свободны в выборе священного места. Им 
дано лишь искать и находить его с помощью таинственных зна-
ков»8. 

«Сама мастерская считалась местом “чистым”, ее называют 
“пирхона”, т.е. дом старца, место пребывания… духов-
покровителей ремесла – умерших мастеров. На основании этих 
представлений полагалось всегда содержать мастерскую в чистоте. 
Гончары строго запрещали плевать в ней на пол. Особо почитае-



Традиционная иранская керамика  

 147 

мыми местами в мастерской являлись гончарная печь и гончарный 
круг. Мастера постарше никогда не садятся за круг и не приступа-
ют к работе по очистке или загрузке печи в состоянии ритуальной 
“нечистоты”, т.е. не совершив очистительного омовения»9. Вече-
ром с четверга на пятницу на гончарный круг и около печи обяза-
тельно ставили светильники, которые представляли собой жертву 
покровителям ремесла. 

При открытии новой мастерской или при установке нового 
гончарного круга или печи владелец мастерской устраивал жерт-
венное угощение, созывая старших мастеров своего цеха. У самого 
топочного отверстия гончарной печи резали барана или козла и его 
кровью обрызгивали печь. Приносились жертвы и в тех случаях, 
когда подряд случалось несколько неудачных обжигов. В молитве, 
обращенной к духам предков-мастеров, испрашивалось их проще-
ние, так как считалось, что неудачные обжиги происходят оттого, 
что мастер прогневал их или каким-нибудь дурным поступком, 
или, может быть, даже нечаянным осквернением мастерской. Для 
защиты как самой мастерской, так и находящейся в ней посуды от 
злых духов и от «сглаза» на столбах внутри помещения подвеши-
вался пучок травы «хазар испанд» (Peganum harmala) или колючки. 
Эта традиция сохранилась до наших дней в иранских гончарных 
мастерских. 

3. Обжиг. 
Когда гончарное ремесло было в руках у женщин, оно носило 

сезонный характер; как уже говорилось выше, место обжига могло 
меняться. Как правило, оно было в стороне от жилых построек. 
В процессе обжига могли участвовать только ритуально чистые 
женщины и мальчики до семи лет. Обжиг был кульминацией изго-
товления керамической посуды, и с ним был связан целый ряд ри-
туалов. Установку посуды, предназначенной для обжига, начинала 
старшая мастерица; она произносила молитву, призывая пиров. 
В обжиг для отпугивания злых сил обязательно клали палочки с 
перекрестка дорог (места, по поверьям древних иранцев, где все-
гда обитают духи) и собачьи экскременты (собака у горных тад-
жиков считается носительницей «благодати» и охранительницей 
человека и дома от злых духов)10. Во время обжига рядом с печью 
ставили горшок с ритуальной едой для духов, после обжига масте-
рицы ее съедали. 



Т.Ю. Николаева 

 148 

Перед обжигом делали кукол, символически изображающих 
духов – покровителей гончаров. Их сажали невдалеке от места об-
жига посуды. Во время обжига почтенные пожилые женщины или 
старые мастерицы садились по обеим сторонам от кукол, «корми-
ли» их специальным угощением на миниатюрной посуде и делали 
вид, что разговаривают с ними. И, наклоняясь к ним, подставляли 
ухо, чтобы услышать ответы. Куклы сидели на своих местах, пока 
не была вынута из обжига вся посуда, после чего их прятали в до-
ме в «чистом месте». Для каждого обжига посуды изготовляли но-
вых кукол, а когда их накапливалось много, хоронили где-нибудь 
в сторонке на кладбище. 

С переходом гончарного мастерства в руки мужчин ритуаль-
ная часть обжига, как и технологическая (печи, как правило, 
строились в мастерских), претерпела изменения, но свое значение 
кульминационного момента во всем производстве не утратила. 
«Особенно отмечаемыми моментами в производстве являлись 
поджигание дров в печи и начало замазывания топочного отвер-
стия при окончании топки. Мастер читал молитву, в заключение 
которой произносил: “...Мы вручили (ее) пирам”»11 (при переходе 
гончарства в руки мужчин сменились и духи – покровители ремес-
ла – с женских на мужские). 

Проанализировав специфику ритуалов, связанных с керамикой 
и ее производством: нахождением и приготовлением сырья, изго-
товлением, обжигом – можно сделать вывод, что керамика вос-
принимается в традиционной культуре Ирана не только как часть 
материальной культуры, но и как часть духовной, сакральной 
культуры; она передает информацию о духовном развитии народа, 
выражая его представления о модели мироздания. 

Принимая во внимание все вышесказанное, проанализируем 
чашу из коллекции фонда Марджани (Иран, XIII в., диаметр 
28,5 см, высота 13,9 см. ИМ/К-187) в ее историческом, искусство-
ведческом и технологическом аспекте. 

Это большая, глубокая чаша с высокими крутыми бортами на 
низкой кольцеобразной ножке. На внутренней стороне по краю 
борта нанесена полоса орнамента из шести крупных овалов, про-
странство между которыми заполнено кобальтовыми завитками на 
белом фоне. В центре чаши помещено изысканное люстровое изо-
бражение двух грациозных оленей, самки и самца, стоящих на бе-
регу реки по обеим сторонам дерева и щиплющих листья. В реке 



Традиционная иранская керамика  

 149 

плавают три рыбы. Внешняя сторона борта имеет рельефную по-
верхность в виде стилизованных лепестков с синими контурами, в 
которых люстровый узор в виде «елочки» чередуется с псевдонад-
писями. 

У чаши исключительно тонкие стенки, выдающие высочайшее 
мастерство гончара, создавшего ее и покрывшего глухой оловян-
ной глазурью. Роспись сделана другим мастером, что было харак-
терно для производства гончарных изделий того периода. В неко-
торых случаях третьим мастером, участвовавшим в изготовлении 
сосудов, был каллиграф, наносивший надписи, так как нередко 
художники-керамисты были неграмотными. Неразборчивая псев-
донадпись на внешней стороне данной чаши свидетельствует: ее 
сделал тот, кто и расписывал чашу. 

Что означает изображение на чаше? Имеет ли оно символиче-
ское значение, и если имеет, то какое? Сосуд в мусульманской, в 
особенности иранской, культуре являлся символом изобилия, во-
площал источник блага и самой жизни. 

Сосуды, помимо утилитарного, имели и символическое значе-
ние. Так, чаша часто ассоциировалась с чашей для подношения 
вина рая, упоминавшейся в Коране (76:17). Согласно суфийским 
авторам, внешнее созерцание чаши доставляет блаженство сердцу 
и уму, а «умное» созерцание (муршида-ий ‘илми) дарует блажен-
ство духу. 

На данном предмете представлена космогоническая картина 
мира. Мировое Древо (древо жизни), корнями уходящее в подзем-
ные воды, соединяет землю и небо. Олень – важный символ во 
многих древних культурах, означающий богатство и процветание. 
Олень, щиплющий листочки с древа жизни, – образ долгой и бла-
гополучной жизни. Изображение рыбы также часто встречается на 
церемониальных предметах в разных культах. Рыба в централь-
ноазиатских культах – олицетворение плодородия и защита от 
злых сил. Подкрепляет благопожелание надпись, символическое 
значение которой в мусульманской традиции сохраняется, даже 
если текст невозможно прочитать. 

Таким образом, изображение на чаше является пожеланием 
долгой жизни, богатства и плодовитости человеку, который ею 
пользуется, а также защитой от злых сил. 

Рисунок может быть истолкован и в русле суфийского мисти-
цизма. Олень справа соответствует мужскому началу, символизи-



Т.Ю. Николаева 

 150 

рует достоинство, величие, славу – джелал. Олень слева – джамал – 
воплощение красоты, изящества, женской энергии, любви, пони-
мания. Древо, тянущееся из земли к небу (что подчеркивает ко-
бальтовая линия), обозначает понятие камал – совершенство, точ-
ку между джелал и джамал, вид энергии, уравновешивающей эти 
две противоположности. 

Техника, в которой выполнена чаша, тоже может рассказать о 
развитии технологии керамического производства, уровне науч-
ных знаний средневековых мастеров Ирана. Чаша сделана из фа-
янса. Мусульманские гончары начали применять фаянс в XI в., 
хотя тип фаянса, для которого применялось покрытие щелочной 
бирюзово-голубой глазурью, был открыт и внедрен древними 
египтянами в конце V – начале IV тыс. до н. э. Позже этот рецепт 
керамической массы забыли. Принято считать, что вновь он был 
изобретен в фатимидском Египте в XI в. С падением фатимидской 
династии в 1171 г. (возможно, несколько раньше) произошла ми-
грация гончаров, а вместе с ними и секретов щелочной глазури, 
люстровой росписи и изготовления фаянса в экономически более 
благоприятный Иран, в основные культурные центры Сельджуков – 
Рей и Кашан. Но есть и другая версия: при шахском дворе в Иране 
и в кругу вельмож пользовался большой популярностью китай-
ский фарфор. Однако, как все предметы импорта, стоил он весьма 
недешево. Иранские гончары попытались, но не смогли повторить 
высококачественный китайский фарфор, однако создали близкий к 
нему материал – фаянс. 

Техника, в которой выполнена чаша, тоже может рассказать о 
развитии технологии керамического производства, уровне науч-
ных знаний средневековых мастеров Ирана. Люстр – это тончай-
шая, прозрачная надглазурная пленка, которая переливается раз-
личными цветами (благодаря интерференции лучей в ее тонком 
слое), зависящими от того, оксиды каких металлов входили в со-
став люстровых красок. 

Люстровый пигмент изготовлялся путем смешения различных 
соединений серы (как восстановителя) с окислами серебра и меди, 
огнеупорной глиной и умеренной кислотой, такой как уксусная 
(или винным настоем), для лучшего связывания этого состава с 
глазурью. Состав наносился на предварительно обожженную, гла-
зурованную глухой оловянной глазурью поверхность сосуда. За-
тем расписанный предмет подвергался низкотемпературному об-



Традиционная иранская керамика  

 151 

жигу в восстановительной среде в маленькой, специально соору-
женной только для этой цели печи. В результате такого обжига 
металлы восстанавливались из окислов и связывались с глазурью, 
образуя тонкий слой металлического люстра, а оставшаяся огне-
упорная глина затем счищалась. Различные сочетания окислов да-
вали различные тона. Чем тоньше и прозрачнее люстровая пленка, 
тем сильнее были цветовые эффекты и эффект отражения. К сожа-
лению, эта пленка легко разрушается, попадая в кислую почву, и 
люстр бледнеет или утрачивается. 

Техника люстровой росписи ревностно хранилась в секрете 
многие годы небольшой группой гончаров. Происхождение люст-
ровой росписи является предметом дискуссий среди ученых. Не-
которые считают, что центром возникновения этой техники была 
Месопотамия, другие – Египет, третьи уверены, что Иран. Про-
блема до сих пор не решена. Но фактом остается то, что люстровая 
роспись по стеклу применялась коптскими ремесленниками еще в 
VII–VIII вв. Возможно, внезапное появление люстровых изделий в 
Иране в конце XII в. объясняется переселением в страну египет-
ских гончаров после падения династии Фатимидов в 1171 г.12 

Дорогая люстровая керамика относилась к статусным предме-
там и имела церемониальное значение. Сами люстровые предметы 
имели некоторое мистическое значение, связанное с золотом. 
В процессе изготовления люстра невзрачные материалы обретали 
золотой блеск, что позволяло сопоставить деятельность гончаров с 
деятельностью алхимиков, искавших способ превратить простые 
металлы в драгоценные. Джеймс Аллен предположил, что сущест-
вовала и практическая связь между алхимиками и гончарами в пе-
редаче химических знаний, необходимых для изготовления люст-
ровой посуды13. 

Техника люстра достаточно изучена, но на данный момент ни 
одна керамическая мастерская в Иране не в состоянии сделать ко-
пию предмета, расписанного люстром. Вероятно, секрет создания 
столь изысканных вещей не только в сложной технологии, но и в 
особом мироощущении, характерном для средневекового Ирана. 

 
 
 
 
 



Т.Ю. Николаева 

 152 

Примечания 
 

1 Пещерева Е.М. Гончарное производство Средней Азии. – М.; Л.: Изда-
тельство Академии наук СССР, 1959. – С. 7. 

2 Антонова Е.В. Очерки культуры древних земледельцев Передней и 
Средней Азии. – М.: Наука, 1984. – С. 30. 

3 Андреев М. Орнамент горных таджиков и киргизов Памира. – Ташкент: 
Общество для изучения Таджикистана и иранских народностей за его 
пределами, 1928. – С. 8. 

4 Антонова Е.В. Очерки культуры древних земледельцев Передней и 
Средней Азии. – М.: Наука, 1984. – С. 25. 

5 Достоевский Милий. Старина и быт Средней Азии. – М.: Издание Това-
рищества «Образование», 1917. – С. 12. 

6 Антонова Е.В. О некоторых сторонах семантики сосудов древних земле-
дельцев Передней Азии и Средней Азии в свете этнографических парал-
лелей // Прошлое Средней Азии. – Душанбе: Даниш, 1987. – С. 34. 

7 Пещерева Е.М. Гончарное производство Средней Азии. – М.; Л.: Изда-
тельство Академии наук СССР, 1959. – С. 119. 

8 Буркхард Т. Сакральное искусство Востока и Запада. – М.: Алетейа, 
1999. – С. 26. 

9 Пещерева Е.М. Гончарное производство Средней Азии. – М.; Л.: Изда-
тельство Академии наук СССР, 1959. – С. 318. 

10 Григорьев Г.В. Архаические черты в производстве керамики горных 
таджиков // Государственная академия истории материальной культуры 
(ГАИМК). – Л., 1935. – Вып. 10. – С. 89–102. 

11 Пещерева Е.М. Гончарное производство Средней Азии. – М.; Л.: Изда-
тельство академии наук СССР, 1959. – С. 332. 

12 Fehérvári G. Pottery of the Islamic World. – Kuwait: Tareq Rajab Museum, 
1998. – Р. 24. 

13 Allan J. Islamic Ceramic. – Oxford: Ashmolean Museum, 1991. – P. 39. 



 

 153 

ЛЕКСИКОН КУЛЬТУРОЛОГИИ 
 

 
 
 
 
 
 
 

В.В. Глебкин 
 

МЕЛАНХОЛИЯ 
 
Меланхолия (греч. μελαγχολία, от μέλας – черный и χολή – 

желчь) – психосоматическое расстройство, характеризующееся 
состоянием глубокой подавленности, мрачным восприятием мира, 
а также особое настроение глубокой печали, характерное для эсте-
тики сентиментализма и романтизма. Иногда рассматривается как 
важный для Нового времени аналог средневековой ацедии. 

Изначально меланхолия (μελαγχολία) – черная желчь, наряду с 
желтой (красной) желчью, флегмой и кровью составляющая четы-
ре базовые жидкости, определяющие жизнедеятельность организ-
ма, а также характер и поведение человека. Воплощая идею о свя-
зи микро- и макрокосма, они соотносятся с четырьмя элементами 
и четырьмя временами года и доминируют в определенное время 
жизни (кровь соответствует воздуху и весне, доминируя в детстве; 
желтая желчь – огню и лету, главенствуя в юности; черная желчь – 
земле и осени, становясь определяющей в зрелости; флегма – воде 
и зиме, образуя основу в старости). Каждой жидкости соответст-
вуют и определенные характеристики в системе координат: тепло – 
холод, сухость – влажность. Так, кровь, соответствующая воздуху, 
считается теплой и влажной; желтая желчь (огонь) – теплой и су-
хой; черная желчь (земля) – холодной и сухой; флегма (вода) – хо-
лодной и влажной. Зачатки такого представления можно найти в 
ранней греческой философии, например у Эмпедокла, свое разви-
тие они находят в школе Гиппократа и затем у Галена. По Галену, 
указанные выше оси координат определяют характеристики тела 
человека: тепло делает человека высоким, холод – низким, влаж-
ность – толстым, сухость – тонким. Отмеченные черты предопре-



В.В. Глебкин 

 154 

деляют и физические характеристики меланхолика – низкий рост, 
худоба, черные волосы и смуглая кожа, а также черты его характе-
ра – робость, постоянная печаль, болезненное отношение к успе-
хам других и собственным неудачам. 

Правильное сочетание четырех жидких сред соответствует 
здоровому организму, чрезмерное преобладание одной из них ве-
дет к болезни. Черная желчь в данном случае оказывается наибо-
лее болезнетворной субстанцией, порождая болезнь, связанную с 
ослабленным доступом крови (или желтой желчи). При этом ос-
мысленное разделение меланхолии как темперамента и меланхо-
лии как болезни может быть весьма проблематичным. 

Крайне важной для дальнейшей эволюции понятия становится 
параллель между меланхолией и гениальностью, сформулирован-
ная в школе Аристотеля и описанная в одном из системообразую-
щих для последующей истории меланхолии фрагменте Problemata 
XXX, 1 из Псевдо-Аристотеля. Основная идея фрагмента следую-
щая: есть жидкости (вода, мед, молоко), которые, попадая в тело, 
не изменяют естественного состояния человека, а есть такие (вино, 
например), которые существенно влияют на сознание. Действие 
черной желчи на организм аналогично действию вина, только если 
вино действует определенное время, черная желчь – постоянно. 
Меланхолик болезненно реагирует на тепло и холод: в тепле он 
становится чрезмерно «горячим», в холоде – неестественно «хо-
лодным». Поскольку реакция на тепло и холод определяет харак-
тер человека, меланхолия изначально связана с отклонением от 
нормы, что сближает ее с гениальностью и дает возможность 
предположить в гениальной личности меланхолический темпера-
мент, ведущий к особой чувствительности в критических ситуаци-
ях. При этом важно осознавать, что гений все время существует 
«на грани», поскольку чрезмерное количество черной желчи мо-
жет легко привести его от гениальности к безумию. 

В Средние века сюжет меланхолии не представлял особого 
интереса, а когда возникал, воспроизводил идеи, сформулирован-
ные в Античности. Однако в позднем Средневековье и в эпоху 
Возрождения популярным становится представление о «меланхо-
лии» как особом настроении, беспричинной грусти, которое начи-
нает метонимически переноситься с человека на внешний мир 
(оказывается возможным говорить о меланхолическом свете, ме-
ланхолическом пейзаже и т.д.). Далее две эти линии («поэтическая 



Меланхолия  

 155 

меланхолия», меланхолия как настроение и меланхолия как со-
стояние, важная характеристика неординарности, атрибут поэта и 
художника) сосуществуют параллельно, иногда пересекаясь и уси-
ливая друг друга, как это имело место в итальянском гуманизме и 
Северной Реформации. В Возрождении возникает и мотив связи 
Сатурна и Меланхолии, соотносящийся с представлениями о гени-
альности, выработанными в рамках неоплатонической (Сатурн) и 
перипатетической (меланхолия) традиций. Продолжая различие 
естественной меланхолии и меланхолии как болезни, в XVIII в. 
различают «белую» и «черную» меланхолию. В XVII–XVIII вв. 
довольно частыми становятся изображения меланхолии, которая 
представляется женщиной со свинцовым цветом лица, земляной 
фигурой и бессвязной речью. 

Представления раннего Нового времени о меланхолии можно 
проследить по трактату Роберта Бертона «Анатомия меланхолии» 
(«The Anatomy of Melancholy», первое издание – 1621 г.). Трактат 
оказался крайне популярным у современников (он выдержал пять 
прижизненных изданий) и оказал заметное влияние на последую-
щую традицию, что позволяет судить по нему об общем понима-
нии меланхолии в то время. Автор строит свою книгу как своего 
рода компендиум по проблеме меланхолии, обычно не формули-
руя явно своей позиции, но демонстрируя свою энциклопедич-
ность. Так, он приводит распространенную дефиницию меланхо-
лии, определяющую болезнь как «своего рода умственное рас-
стройство, сопровождающееся всегдашними своими спутниками – 
страхом и печалью, притом без всякого очевидного повода», но 
протекающее без лихорадки. Причиной или, у других авторов, 
симптомом болезни является избыток черной желчи, поражающей 
саму субстанцию мозга. Основанием заболевания могут быть раз-
личные вещи: старость, наследственность, скверное питание, не-
умеренная еда, скверный воздух, страсти и треволнения ума, гнев, 
жажда мести, алчность, любовь к азартным играм и т.д. В целом 
по тексту Бертона создается отчетливое впечатление психосома-
тического, а не социокультурного характера явления. Это резко 
отличает культурные смыслы, стоящие за словом «меланхолия», 
от их аналогов для слова «скука» (ennui, Langeweile, boredom), с 
которым его часто соотносят. 

Важные изменения в культурных смыслах понятия происходят 
во второй половине XVIII – первой половине XIX в. с оформлени-



В.В. Глебкин 

 156 

ем сентиментализма и романтизма. Прежде всего, в Англии (Томп-
сон, Вордсворд, Шелли, Китс), но также и во Франции (Шатобриан, 
Ламартин, Гюго, Мюссе), Германии (Новалис, Брентано, ранний 
Гейне) и некоторых других литературных традициях, развивающих 
отмеченное выше значение меланхолии как настроения, она все от-
четливее обозначает особые состояния природы и человека, харак-
теризующиеся глубокой беспричинной печалью и одиночеством, 
порождающим особого рода эстетически одухотворенный песси-
мизм в восприятии мира. В первом приближении этот процесс вы-
глядит следующим образом: наделяясь антропоморфными характе-
ристиками, природа также начинает описываться посредством базо-
вых антропоморфных моделей, и определенные психологические 
состояния, настроения, характерные для человека, узнаются и в 
природе, передаваясь характеристиками ландшафта, времени года 
и др. Эти состояния, в свою очередь, порождают соответствующие 
настроения в тонко чувствующем природу человеке, служат источ-
ником особого романтического вдохновения. 

Теряя непосредственную медицинскую привязку, сентимента-
листская и романтическая меланхолия носит более выраженные 
социальные черты, сближаясь с такими категориями, как spleen 
(понятие, изначально также имевшее медицинскую природу, но 
связанное с другой медицинской традицией), ennui, Langeweile, и 
отсылая к близкому этим категориям социокультурному опыту. 
В частности, В. Лепенис определяет меланхолию как состояние 
невозможности упорядоченного действия и связывает его с лише-
нием французской аристократии при дворе Людовика XIV, а также 
отсутствием у немецкой буржуазии во второй половине XVIII – 
начале XIX в. возможности активного политического действия, с 
«запретом на действие». При этом автор жестко соотносит мелан-
холию и скуку (Langeweile), рассматривая первую как внутреннее 
состояние человека, а вторую – как внешнее его выражение в по-
ведении. 

Подобные интерпретации, несмотря на всю произвольность, 
отражают важные трансформации в культурных смыслах мелан-
холии: к XVIII в. представление о четырех основных жидкостях 
перестает быть актуальной психофизиологической теорией и ста-
новится фактом истории науки. Это ведет к тому, что физиологи-
ческий вектор в понимании меланхолии отходит на второй план, 



Меланхолия  

 157 

уступая место более размытым и менее артикулированным психо-
логическим и социальным контекстам. 

 
 

Список литературы 
 
1. Бертон Р. Анатомия Меланхолии. – М.: Прогрес-Традиция, 2005. 
2. Klibancky R., Panofsky E., Saxl F. Saturn and Melancholy. – N.Y.: Nelson, 

1964. 
3. Lepenies W. Melancholie und Gesellschaft. – Frankfurt a. M.: Suhrkamp Ver-

lag, 1969. 
 
 



 

 158 

 
 
 
 
 
 
 
 

В.В. Глебкин 
 

СКУКА 
 

Скука – «томление бездействия» (В.И. Даль), тягостное со-
стояние души, порождаемое отсутствием интереса к происходя-
щему, вовлеченности в социальную жизнь, а также характеристика 
среды, приводящей человека в такое состояние. 

Необходимо различать культурные смыслы, стоящие за сло-
вом «скука», и этимологию и семантическую предысторию слова, 
дающую возможность связать с ним данные культурные смыслы. 
Экспликация доминантных культурных смыслов обращает нас к 
западной традиции, оказавшей в этом аспекте существенное влия-
ние на русскую культуру. 

 
Социокультурный контекст появления понятия скуки 
 
Базовые социально-экономические и социально-политические 

процессы, важные для понимания семантики ennui, Langeweile, 
boredom и др. в эпоху модерна и постмодерна, можно описать сле-
дующим образом. 

1. Уже в позднее Средневековье начинается и в Новое время 
обретает устойчивые формы процесс распада экономической мо-
дели, основанной на натуральном хозяйстве, и формирования но-
вых экономических отношений, опирающихся на разделение тру-
да, рост промышленности, активный товарообмен. Заметно увели-
чивается плотность населения и скорость как перемещения в про-
странстве, так и обмена информацией, что ведет к резкому возрас-
танию пространственной, экономической, социальной мобильно-
сти. В европейской культуре кардинально изменяется отношение к 
деньгам, прибыли, богатству, ростовщичеству и происходит фор-



Скука  

 159 

мирование нового этоса, в основе которого лежит личная инициа-
тива, деловая активность. 

2. В политическом пространстве определенным аналогом ин-
тегративных процессов в социально-экономической сфере стано-
вится формирование абсолютистских государств и превращение 
рыцарей в придворных. Одновременно с этим постепенно форми-
руется, набирает политический вес и в итоге превращается в зна-
чимую политическую силу, вступающую в сложные и неодно-
значные отношения с аристократией, сословие буржуазии. Соци-
альные интеракции на уровне политической элиты заметно услож-
няются, что, с одной стороны, требует от человека рационального 
контроля за своими эмоциями, а с другой – ведет к образованию 
особой придворной культуры с многообразной и разветвленной 
системой этикетных норм, существенно повлиявшей, как показы-
вает Н. Элиас, на динамику процесса цивилизации. В еде, жилище, 
одежде заметно ослабляются функциональные и заметно возрас-
тают семиотические элементы. В европейскую культуру постепен-
но входит и затем прочно в ней укореняется понятие моды. 

3. Изменяется социальный статус семьи и образ детства. 
Средневековая семья была, скорее, политическим или экономиче-
ским союзом и не предполагала эмоциональной близости между 
супругами. Она была включена в сложную систему родовых свя-
зей и растворялась в целостности рода. В период, границы которо-
го можно приблизительно обозначить 1500 и 1750 гг., происходит 
постепенное ослабление родственных связей и института клиен-
тажа. В рамках протестантской традиции (прежде всего, у пури-
тан) происходит формирование «нуклеарной семьи», получающей 
важнейшую религиозную и социальную функцию. В этой модели 
семья становится главным пространством религиозного воспита-
ния, на отца возлагаются функции священника, эмоциональные 
порывы и плотские устремления подавляются, муж и жена теперь 
становятся «соратниками по общему делу», что подчеркивает их 
эмоциональную близость, но эта близость напоминает близость 
между братьями одного монастыря. С конца XVII в. в рамках этой 
модели происходят новые трансформации. Ослабляется авторитет 
мужчины и возрастает роль женщины, детство начинает воспри-
ниматься как особый возраст, принципиально отличный от взрос-
лого состояния. Семья уже в меньшей степени выполняет социо-
культурные и религиозные задачи, в большей – служит получению 



В.В. Глебкин 

 160 

эмоционального и сексуального наслаждения. Похожие процессы 
с определенным сдвигом во времени и, пожалуй, более плавно 
происходят и в рамках католической традиции. В этот же период в 
системе социальных отношений появляется особая область – про-
странство «частного человека», противостоящее публичной сфере, 
структурно оформляются понятия «leisure» (досуг, свободное вре-
мя) и «interest» (интерес), иллюстрирующие возникающую про-
блему событийного наполнения «равной самой себе», «замкнутой 
на себя» жизни. 

Результатом этих изменений становятся фундаментальные 
мировоззренческие трансформации, существенно изменившие об-
раз «большой культуры». 

α) В Новое время происходит кардинальное преобразование 
базовых моделей взаимодействия человека с окружающими его 
физическим и социокультурным пространствами. Античная куль-
тура опиралась на представление о человеке как социальном суще-
стве, предельно отчетливо выраженое в известном определении 
Аристотеля: человек – ζώον πολιτικόν, т.е. животное, живущее в 
полисе. Полисная основа определяла представления античного че-
ловека о личной доблести (αρετή), проявляемой в состязании с 
достойными соперниками и приносящей славу и ее материальное 
воплощение – награды. Важно отметить публичный характер при-
знания этой доблести, оценку ее значимым для человека окруже-
нием. Другая сторона описанных представлений состоит в почти 
полном отсутствии культурно маркированного пространства част-
ной жизни. 

Эта социальная составляющая дополнялась в античной тради-
ции образом человека как микрокосма, имеющего изоморфное 
космосу строение. Такой взгляд был характерен для различных 
философских школ при всем разнообразии их позиций (Платон, 
Аристотель, стоики, атомисты и др.). 

В Средние века ситуация принципиально изменяется. Прежде 
всего, ставится под вопрос значимость социального начала в чело-
веке. Христианский Бог обращается к каждому человеку лично и 
требует от него личного ответа. Конечно, христианская община с 
ее более или менее жестко заданной иерархией имеет громадное 
значение в жизни человека, но она, при всей ее значимости, – 
средство, а не цель. Социум здесь – посредник, а не последняя ин-
станция. Указанная трансформация проявляется, в частности, в 



Скука  

 161 

изменении семантики системообразующего для римской культуры 
понятия virtus: вместо гражданской добродетели, одним из глав-
ных проявлений которой считается воинская доблесть, оно полу-
чает значение «религиозное служение», «благочестие», «доблесть 
в выполнении своих обязанностей перед Богом». 

Изоморфизм между человеком и космосом также нарушается. 
Человек теперь уже не микрокосм, а образ Бога. Структурное по-
добие человека космосу и качественная однородность между ними 
исчезает, перестает быть актуальной и столь важная для Антично-
сти теория «подобное познается подобным». Познание космоса 
становится существенной проблемой. Важно при этом отметить, 
что внешний мир перестает интересовать человека сам по себе, он 
становится знаком иной, трансцендентной реальности, но знаком 
гораздо менее внятным и отчетливым, чем сам человек. 

В Новое время происходит еще одна кардинальная трансфор-
мация. Ее результат можно сформулировать следующим образом: 
человек перестает быть включенным в какой-либо порядок – бо-
жественный, космический или социальный; он оказывается замк-
нут на себя, предоставлен сам себе. Если раньше его основание и 
цель были вне его и именно включенность во внешний ему поря-
док вещей придавала смысл и устойчивость его жизни, теперь он 
сам становится для себя целью. Траектории такой трансформации 
различаются в рамках возрожденческой и двух реформационных 
(условно говоря, немецкой и англо-американской) моделей и они 
задают три важных базисных основания культуры Нового времени, 
объясняя общие черты и одновременно национальные особенности 
Просвещения и романтизма во Франции, Англии и Германии. 

β) Другой стороной описанной эволюции становится посте-
пенное повышение степени рефлексии, уровня интроспекции соз-
нания. Взгляд, направляемый раньше в первую очередь на внеш-
ний мир, теперь обращается на самого человека. В Античности 
оценка человека определялась внешними критериями и его этиче-
ские нормы были «развернуты вовне», они не предполагали инте-
риоризации. Христианская традиция принципиально изменила 
здесь ситуацию, сделав вертикаль «человек – Бог» несопоставимо 
более важной, чем горизонталь «человек – социум». Однако в дей-
ствительности эта возможность глубокой интроспекции, заданная 
христианскими установками, остается маловостребованной в сред-



В.В. Глебкин 

 162 

невековой культуре, в значительной степени сохраняющей в струк-
туре повседневности социоцентричную установку Античности. 

В Новое время ситуация кардинально изменяется. Происхо-
дящие с конца Средневековья социокультурные изменения приво-
дят к тому, что обозначенная христианской культурой возможность 
интроспекции актуализуется, и напряженная рефлексия становится 
одной из неотъемлемых черт новоевропейской культуры. Это при-
водит, в частности, к тому, что человек начинает замечать собст-
венные состояния, на которые он раньше не обращал внимания. 

γ) С усложнением социальной ткани и ростом рефлексии ус-
ложняется эмоциональная организация человека. Культура Сред-
них веков обычно характеризуется как эмоционально бедная и хо-
лодная: высокий уровень смертности, в частности детской, обы-
денность насилия, функциональный характер брака как в семьях 
аристократов, так и простолюдинов не способствовали развитию 
утонченной эмоциональной организации. Описанные выше изме-
нения функции и статуса семьи постепенно транслируются и на 
общество, что приводит к возрастанию аффективного индивидуа-
лизма, осмыслению таких эмоций, как нежность, умиление, сму-
щение, почти неизвестных ранее, и значительному усложнению 
таких эмоций, как страх, стыд, радость. 

 
Понятие скуки в западной культуре 

 
Понятие скуки возникает как реакция языка на описанные из-

менения. В семантической структуре слов, соответствующих это-
му понятию, отчетливо выделяются два базовых блока, характери-
зующих два существенно различающихся типа скуки. Первый 
можно назвать с и т у а т и в н о й  с к у к о й : он представляет собой 
реакцию человека на внешние факторы (скучная книга, скучный 
собеседник, скучный разговор). Такая скука проходит, когда пере-
стают быть актуальными вызвавшие ее обстоятельства. Второй 
тип часто обозначается как э к з и с т е н ц и а л ь н а я  с к у к а . Дан-
ный тип связан уже не с внешним фоном, а с внутренним состоя-
нием самого человека и представляет собой вид психического рас-
стройства. Здесь скука вызывается потерей интереса уже не к кон-
кретной ситуации, а к жизни в целом. 

Из ряда европейских слов, характеризующих понятие скуки, 
наиболее показательны, пожалуй, французское ennui и немецкое 



Скука  

 163 

Langeweile (англо-американская система связанных с понятием 
скуки культурных смыслов распределена между относительно 
поздним boredom и spleen и melancholy). При описании ennui и 
Langeweile имеет смысл разделить уровень неотрефлексированно-
го употребления и уровень интерпретаций. На уровне неотрефлек-
сированного употребления изначально господствует ситуативная 
скука, экзистенциальная скука возникает на уровне интерпретаций. 

В случае ennui можно говорить о трех базовых интерпретаци-
ях. Р е л и г и о з н а я  интерпретация выражена в текстах Паскаля и 
Боссюэ. В рамках этой интерпретации скука связана с несовер-
шенством человеческой природы, выражаемая этим состоянием 
невозможность полноценного счастья демонстрирует изначальную 
онтологическую ущербность человека, отличающую его от Бога и 
святых. «Единственное, что утешает нас в наших бедах – это раз-
влечения, и при этом они – самое большое из наших несчастий. 
Ведь, главным образом, из-за них у нас нет возможности подумать 
о самих себе, и мы мало-помалу перестаем ощущать с собой вся-
кую связь. Не будь их, нас охватила бы скука, и эта скука побуди-
ла бы нас искать более надежный выход из положения. Но развле-
чения отвлекают нас, и мы незаметно движемся к смерти»; «Если 
бы человек был по-настоящему счастлив, как счастливы святые 
или Бог, то, чем меньше его развлекали, тем полнее было бы его 
счастье», – пишет Паскаль в «Мыслях». 

Одним из авторов, предлагающих п р о с в ещ е н ч е с к у ю  ин-
терпретацию, является маркиза дю Деффанд. В отличие от Паска-
ля и Боссюэ, видящих причину скуки в природе человека, маркиза 
находит основания скуки в его слабой просвещенности, в проме-
жуточном состоянии, когда он уже достаточно развит, чтобы осоз-
навать свои психологические состояния, и недостаточно развит, 
чтобы уметь довольствоваться собой, быть интересным самому 
себе, уметь занять себя осмысленной деятельностью. В переписке 
с Вольтером и Горацием Уолполом маркиза неоднократно говорит 
о том, что она скучна самой себе, что у нее нет сил оставаться с 
собой наедине, и искренне восторгается своими корреспондентами, 
которые, с ее точки зрения, обладают достаточными ресурсами про-
тив ennui. «У меня нет больше средств против скуки, моя беда – в 
беспорядочном образовании. Медлительная и неповоротливая ста-
рость стала мне платой за невежество, ее груз кажется мне невы-
носимым. Я совсем не жалею о развлечениях молодости, и еще 



В.В. Глебкин 

 164 

меньше – о том, чем занимаются мне подобные и чем занималась я 
сама, но я смотрю на все это сегодня как на потерянное время. 
Я хотела бы обладать приобретенным вкусом, знаниями, любо-
пытством, одним словом, тем, что могло бы меня занять, заинтере-
совать, доставить мне удовольствие», – жалуется она в письме 
Вольтеру. 

Р о м а н т и ч е с к а я  интерпретация скуки может быть выяв-
лена в текстах Сенанкура или Шатобриана. В отличие от упомяну-
тых выше авторов Сенанкур видит причину скуки не в самом че-
ловеке, не в его недостаточной образованности, а в конфликте ме-
жду человеком и окружающим его миром. E n n u i  предполагает 
разрыв между беспредельностью, совершенством и бытийной 
плотностью воображаемого мира и ограниченностью, вялостью и 
эфемерностью мира повседневной жизни. Об этом с романтиче-
ским пафосом говорит герой Сенанкура: «Вокруг холод и пустота: 
человек прозябает словно в изгнании и из отвратительной бездны 
устремляется к этой воображаемой родине всей силой своего 
сердца, полного тоски (ce cœur chargé d’ennuis). Все, что занимает 
его в этом мире, все, что удерживает его здесь, превращается в 
унизительные оковы; и если бы не гнетущая скорбь, можно было 
бы посмеяться над самим собой. Когда воображение, перенесшись 
в этот лучший разумный мир, сопоставляет его с миром, где все 
утомляет и вызывает скуку (tout fatigue et tout ennuie), нам трудно 
понять: то ли эта великая мечта – всего-навсего счастливое из-
мышление, способное увести от реального бытия, то ли сама об-
щественная жизнь наша есть уход от действительности на долгий 
срок». 

Сопоставляя Langeweile с ennui на уровне неотрефлексирован-
ного употребления, следует заметить, что наряду с очевидной бли-
зостью значений имеют место и существенные отличия. Прежде 
всего, они проявляются в различии основных акцентов: если для 
ennui ключевым становится аспект порожденного ситуацией раз-
дражения, неудовольствия, тоски, то для Langeweile (буквально – 
«долгое время») основным оказывается переживание пустого и 
медленно текущего времени, которое может иметь различные кон-
нотации. Это приводит к тому, что ennui переживается в целом 
заметно более негативно, чем Langeweile. Факт нестрогого семан-
тического соответствия между этими словами проявляется в пере-
водах французских текстов на немецкий: Langeweile становится 



Скука  

 165 

основным переводом ennui лишь с XVIII в., но и в этот период для 
перевода ennui часто используются другие слова и выражения. 
Отмеченное различие наглядно выражено в анекдоте конца XVIII – 
начала XIX в.: одна дама, получившая французское воспитание и с 
предубеждением относившаяся к немецкой культуре, утверждала, 
что в немецком нет аналогов французскому ennui. Когда ей пред-
ложили в качестве эквивалента слово Langeweile, она ответила: 
«Ну что вы! Ennui намного страшнее». 

Переходя к интерпретациям, нужно отметить, что романтиче-
ская интерпретация Langeweile существует только как отрицаемая 
и в целом чуждая немецкому духу позиция. Произведений, анало-
гичных в трактовке скуки произведениям Шатобриана и Сенанку-
ра, здесь найти не удается. Одно из возможных объяснений состо-
ит в специфических особенностях немецкой культуры в целом и 
немецкого романтизма в частности, кардинально отличающих его 
от французского романтизма. Одна из ключевых интенций немец-
ких романтиков – выявление бесконечного в конечном, стремле-
ние к целостности, в которой преодолевается индивидуальная не-
завершенность отдельного человека, и души отдельных людей 
становятся частями единой Мировой души, обретая при этом и 
всю полноту собственной индивидуальности. Идея целостности 
лежит и в основе историософских идей романтиков (например, в 
представлениях Новалиса о Золотом веке), и в мистическом панте-
изме их религиозных представлений. Внимательная интроспекция, 
глубокий психологический анализ состояния души – предпослед-
нее слово немецких романтиков, но никак не последнее. Для 
французской традиции такое тяготение к монизму нехарактерно. 
Представление о целостности заменяется в ней жестким противо-
поставлением материального и идеального начала в человеке, а 
также человека и окружающего мира. Природа предстает в такой 
модели не как одушевленный организм, а как механизм, работа 
которого регулируется внешней ему силой. В этом случае беско-
нечное обретается субъектом не во внешнем мире, а в глубинах 
своего Я, что ведет к представлению об изолированной, атомарной 
личности. Следы такого представления мы находим и в романти-
ческой интерпретации ennui. 

Интерпретация, которую по некоторым формальным призна-
кам можно счесть романтической, но по сути – имеющая отчетли-
вые просвещенческие характеристики, предлагается Шопенгау-



В.В. Глебкин 

 166 

эром. Шопенгауэр говорит об экзистенциальной скуке и, сближа-
ясь в этом аспекте с маркизой дю Дефанд, находит ее во внутрен-
ней порочности определенного рода людей, связанной как с их 
недостаточным интеллектуальным развитием, так и с их образом 
жизни, т.е. как с природными склонностями, так и с недостатком 
воспитания. Внутренне богатый человек всегда найдет, чем себя 
занять, и у него не останется времени и места для скуки. 

Онтологическая интерпретация Langeweile, соотносимая с ре-
лигиозной интерпретацией ennui y Паскаля, ярко представлена у 
М. Хайдеггера. В контексте его философии Langeweile становится 
голосом простоты, зовом вещей, взывающих из глубин бытия, из 
глубин целостного в своей основе мира. Хайдеггер подчеркивает, 
что Langeweile – это не только скрытое в нас душевное пережива-
ние, это и нечто, исходящее от самих вещей, вопрошание вещей, 
итогом которого это переживание становится. Иллюстрируя это 
утверждение, он показывает, что скука, возникающая у нас при 
чтении книги, – это не наша психологическая реакция на текст, а 
объективное свойство самой книги, ее внутренней структуры. При 
этом то, что обычно вменяется книге в вину – пресность, монотон-
ность, отсутствие разнообразия – становится у Хайдеггера выра-
жением голоса простоты, непереносимой для современного чело-
века. 

 
Понятие скуки в русской культуре 

 
Возникновение и дальнейшая эволюция понятия в русской 

культуре в значительной степени воспроизводит западные образ-
цы, хотя обладает и рядом существенных особенностей. Слово 
«скука» почти не встречается в текстах до XVIII в. и весьма редко 
в первой половине XVIII в. Этимологически и по смыслу оно свя-
зано с глаголом «докучать» и существительным «докука», имею-
щими значение длительных и настойчивых просьб, вызывающих 
усталость и раздражение. «Скучать» выступает и как синоним к 
«докучать» (в конструкции «скучать кому-то», например, «Я собой 
никому не скучаю» (С.Т. Аксаков. Детские годы Багрова-внука)), 
но гораздо более характерное раннее значение выражается конст-
рукцией «скучать кем-либо, чем-либо», где «скучать» имеет зна-
чение «тяготиться, испытывать тягостное чувство», т.е. передает 
состояние того, кому докучают («Г. Крестьянкин долго находился 



Скука  

 167 

в военной службе и, наскучив жестокостями оной, а особливо во 
время войны, где великие насилия именем права войны прикры-
ваются, перешел в статскую» (А.Н. Радищев. Путешествие из Пе-
тербурга в Москву)). 

Позднее в обыденной речи «скука» начинает употребляться 
как синоним «тоски» в ситуациях, когда жизненное пространство 
теряет привычную наполненность и в нем образуются пустоты, 
связанные с вынужденным бездействием, отсутствием близкого 
человека и т.д. («Нравственное состояние, как я уже и писал тебе, – 
тоска и скука, и, кроме того, думаю о тебе поминутно. Анька, я 
тоскую о тебе мучительно!» (Ф.М. Достоевский. Пись-
мо А.Г. Достоевской 16 июня 1874 г.)). Это базовое значение слу-
жит основой для последующих интерпретаций, наделяющих слово 
новыми культурными смыслами и делающих его одной из значи-
мых для русской культуры категорий. Отмеченный процесс про-
исходит в конце XVIII в. и следует по времени за манифестом 
Петра III «О даровании вольности и свободы дворянству» (1762) и 
«Жалованной грамотой дворянству» Екатерины II (1785), что не 
случайно. В результате превращения дворянства в свободное от 
службы сословие, а также идущего с XVII в. процесса секуляриза-
ции культуры меняется общая структура повседневной жизни 
культурной элиты, жизнь лишается внешнего регулятива (спасе-
ние души, служение государству и т.д.) и становится как бы рав-
ной самой себе. Появляется необходимость в создании культурно-
го института, который придавал бы такой самодостаточности ми-
ровоззренческие основания, задавал бы внешние регуляторы пове-
дения в формирующейся структуре повседневности. Эту функцию 
и начинает выполнять свет, светское общество, воспроизводя в 
основных чертах уже сложившиеся западные (в первую очередь 
французские) образцы. Следует отметить, что многие элементы 
такого общества были заложены еще Петром I, но для Петра и его 
окружения светская жизнь не играла самодостаточной роли, она 
была лишь приложением к главному делу – строительству великой 
России. В конце Екатерининской эпохи, а затем при Павле I и 
Александре I приложение к делу для определенных групп россий-
ского общества превращается в дело, подчиняющее себе осталь-
ные ценности. 

Скука отчетливо осознается как характерная черта светского 
стиля жизни в рамках самой традиции, но основной вклад в фор-



В.В. Глебкин 

 168 

мирование структуры понятия вносится критиками этой традиции, 
в большинстве своем заметно упрощающими реальное положение 
дел. В такой критически заостренной интерпретации основные 
мировоззренческие ориентиры светского человека выглядят сле-
дующим образом. Целью его жизни объявляется удовольствие. 
Задача по проведению времени с получением на каждом этапе 
наибольшей массы удовольствия становится для него главной ми-
ровоззренческой задачей, вполне сопоставимой с задачей спасения 
души для христианина или создания процветающего государства 
для государственного деятеля. Это приводит к существенной 
трансформации ключевых с точки зрения предшествующих тради-
ций ценностных установок. То, что в других случаях выступает 
как самоцель, здесь превращается в один из элементов светского 
церемониала, точнее, замысловатой светской игры, составляющей 
жизнь. Напряженное вопрошание Сократа или аскетическая про-
поведь Франциска Ассизского звучат в рамках этого дискурса 
крайне нелепо. По сложившемуся канону светский человек должен 
без особых усилий поддерживать непринужденную беседу как о 
Сократе, так и о Франциске Ассизском, но ему не следует увле-
каться, относиться к чему-либо слишком серьезно. Чрезмерная 
серьезность выдает игрока, плохо освоившего правила, и, как сла-
бый французский или неискусность в танце, вызывает лишь снис-
ходительную улыбку. 

Для осмысления феномена скуки важны также обязательный 
начальный уровень светского образования и вариативность жизни 
(можно провести вечер в театре или на балу, остаться на лето в 
столице или уехать в имение), предполагающие возможность са-
мостоятельного выбора и теоретической рефлексии, т.е. взгляда со 
стороны на течение повседневности. Такая возможность отличает 
светскую субкультуру от других культурных систем, повседнев-
ную жизнь в которых также можно охарактеризовать как равную 
самой себе, например, культуры русского крестьянства, строящей-
ся вокруг земледельческого цикла, или какой-либо иной традици-
онной культуры. 

Скука возникает как естественное следствие принятых ценно-
стных установок. Описанный социокультурный фон дает возмож-
ность проследить и последовательную трансформацию ситуатив-
ной скуки в экзистенциальную. Ситуативная скука является в опи-
санных рамках неизменным атрибутом повседневной жизни, ста-



Скука  

 169 

новясь такой же характеристикой состояния человека, как голод, 
жажда и т.д. Восприятие жизни как наслаждения требует особого 
разнообразия пищи для души и тела. Наслаждение предполагает 
постоянную изменчивость и смену впечатлений, широкий спектр 
воздействий на зрительные, слуховые, вкусовые и другие рецепто-
ры. В этом смысле хороший концерт находится в одном ряду с 
вкусным обедом: в обоих случаях речь идет о получении как мож-
но большей массы удовольствия. Монотонность и однообразие 
порождают пресыщенность и скуку, которую можно описать как 
потерю эстетическими рецепторами должной чувствительности. 
Скука такого рода «вовсе не исход внутреннего горения мысли, 
назойливых, страстных стремлений. Это – “спорадические сим-
птомы”, как выражаются медики. Это – временное неудовлетворе-
ние прочных, неустанных позывов. В данную минуту аппетит не 
утолен… Но средств к утолению как много у бытовых людей. 
Скучновато здесь вот, в этой столице, скончался или не задался 
сезон, мало приманок, новости и скандалы бледны; уехала Патти, 
женщины не щеголяют телом или многие носят траур, вон! – вагон 
мчит в другую столицу, или в Монако, или в Баден, или в Тру-
виль…» (П.Д. Боборыкин. Солидные добродетели). Интересной 
параллелью к этому высказыванию служат обращенные к Чичико-
ву слова Петра Петровича Петуха: «Да отчего же скучать? поми-
луйте!.. Мало едите, вот и все. Попробуйте-ка хорошенько пообе-
дать. Ведь это в последнее время выдумали скуку. Прежде никто 
не скучал… Да и не знаю, даже и времени нет для скучанья. Поут-
ру проснешься – ведь нужно пить чай, и тут ведь приказчик, а тут 
и на рыбную ловлю, а тут и обед. После обеда не успеешь всхрап-
нуть, а тут и ужин, а после пришел повар – заказывать нужно на 
завтра обед. Когда же скучать?» 

Ограниченность способов получения удовольствия ведет к 
тому, что наиболее требовательная часть социума перестает удов-
летворяться имеющимися возможностями и начинает искать все 
более и более изысканные способы эмоционального возбуждения, 
а исчерпав их, оказывается во власти уже экзистенциальной скуки. 
Подобная динамика описана, например, Н.В. Успенским в романе 
«Издалека и вблизи»: «Рассуждения графа вертелись на двух по-
ложениях, что жизнь есть наслаждение, и пустая и глупая шутка. 
Первое положение требовало, чтобы человек, подобный графу, 
катался как сыр в масле; второе приводило к тому, что самое лю-



В.В. Глебкин 

 170 

безное дело покончить с собою… вот дерево, думал граф: что оно 
такое, к чему оно? Сделать стол, притолку? Или вот птица таскает 
себе гнездо: для чего это perpetuum mobile? Или, например, я: 
имею великолепный дом, изысканно ем, пью, по моде одеваюсь, 
но к чему все это? К чему все мое состояние? К чему я сам, нако-
нец? “Не стоит жить”, – решил граф, грустно покачав головою… 

“Но может быть, – рассуждал граф, – с моих глаз спадет эта 
таинственная завеса; может быть, ученые скоро доберутся до на-
стоящего смысла жизни и в газетах вдруг появится объявление: 
“Нет более скуки!” 

“Но ведь это вздор, соглашался сам граф: такого объявления 
никогда и быть не может”. 

“Стало быть, – вмешивался невидимый оппонент, – скука бу-
дет год от года пожирать тебя с большим ожесточением; а все ис-
пытанные тобою средства от нее оказались недействительными; 
чего ты не перепробовал? И петербургские рысаки были в полном 
твоем распоряжении, и балеты, и оперы, и женщины, от которых у 
тебя до сего времени оскомина, все это изведала твоя душа. Что же 
теперь тебе остается делать?”» 

Аналогичным образом русская либеральная критика описыва-
ет жизненные установки Онегина и Печорина, говоря о «вечной 
скуке праздности» и «танталовых муках», на которые они обрече-
ны, лишенные возможности «положительного труда, который 
приносил бы действительную пользу людям» (А. Скабичевский). 
Скука является и одной из основных характеристик состояния 
Свидригайлова, эмоционально коррелируя в его описаниях с обра-
зом деревенской баньки с пауками. 

Выход за пределы светской культурной модели добавляет к 
понятию скуки новые культурные смыслы, органически замы-
кающие описанный выше смысловой ряд. Скука возникает там, 
где собеседник теряет «лица необщее выраженье», где он начинает 
воспроизводить набившие оскомину клише, общие места, штампы. 
Она становится непроизвольной ответной реакцией на обезличен-
ность. Сначала у Гоголя, а затем у Достоевского, Л. Андреева, На-
бокова скука получает метафизическое измерение, наряду с кате-
горией «пошлости» выступая как характеристика бытия, лишенно-
го смысла и подлинности, бытия-декорации, где внешние призна-
ки жизни скрывают прячущуюся за ними пустоту. Царство скуки – 
царство «мертвых душ», уездный город NN, мир, окружающий 



Скука  

 171 

Цинцинната Ц. Гоголевское «Скучно на этом свете, господа!» в 
контексте гоголевского творчества выражает связь скуки с небы-
тием и смертью. Потом этот мотив будет устойчиво воспроизво-
диться в литературе второй половины XIX и ХХ в. («Вы правы, 
мне нечего рассказывать. Вы живете, Бессонов, а я нет. Мне про-
сто – скучно. – Чем вы занимаетесь? – Ничем». (А.Н. Толстой. 
Хождение по мукам)). 

Подводя итог, следует заметить, что в русской традиции, в от-
личие от западной, категория скуки не становится объектом при-
стальной рефлексии и не ведет к появлению экзистенциальных 
интерпретаций, аналогичных трактовкам Паскаля или Хайдеггера, 
или столь же отчетливо выраженных романтических интерпрета-
ций, какие мы находим, например, в текстах Сенанкура. Базовым в 
данном случае оказывается социальное измерение скуки, однако, в 
отличие от просвещенческого понимания, акцент здесь делается не 
на недостатке образования и воспитания, а на несовершенстве со-
циальной модели. При этом заданный социальный дискурс обрета-
ет метафизические обертона (связь скуки с небытием и смертью), 
отсутствующие или предельно ослабленные в европейском кон-
тексте. 

 
Список литературы 

 
1. Свендсен Л. Философия скуки. – М.: Прогресс-Традиция, 2003. – 256 с. 
2. Goodstein E.S. Experience without qualities: boredom and modernity. – Stan-

ford: Stanford univ. press, 2005. – 461 p. 
3. Heidegger M. Die Grundbegriffe der Metaphysik: Welt-Endlichkeit-Einsamkeit // 

Heidegger M. Gesamtausgabe. Bd. 29/30. – Frankfurt a. M.: Klostermann, 1983. – 
542 S. 

4. Kessel M. Langeweile. – Göttingen: Wallstein. Verl., 2001. – 399 S. 
5. Kuhn R. The demon of noontide. Ennui in western literature. – Princeton (N.J.): 

Prinseton univ. press, 1976. – XVI, 395 p. 
6. Lettres de madame du Deffand. – P.: Mercure de France, 2002. – 984 p. 
7. Spacks P.M. Boredom: the literary history of a state of mind. – Chicago: Univ. 

of Chicago press, 1995. – 290 p. 



 

 172 

 
 
 
 
 
 
 
 

Т.Н. Красавченко 
 

ЭСТЕТИЗМ 
 
Эстетизм (aesthetic movement, англ.) – направление в англий-

ском искусстве и литературе 80–90-х годов XIX в., представленное 
писателем, теоретиком и историком искусства Уолтером Патером 
(Пейтер) (1839–1894) и группой поэтов и художников, теоретиков 
литературы и искусства – Артуром Саймонсом (1865–1945), Обри 
Бердслеем (1872–1898), Оскаром Уайлдом (1854–1900), Эрнестом 
Даусоном (1867–1900), Джоном Дэвидсоном (1857–1909) и др., 
объединившимися вокруг журналов «Желтая книга» (The Yellow 
Book, 1894–1897) и «Савой» (The Savoy, 1896), своеобразных ду-
ховных наследников «Ростка», журнала прерафаэлитов. У. Патер, 
связующее звено между прерафаэлитами и эстетами конца XIX в., 
отверг моральное начало в эстетике как прерафаэлитов, так и ис-
торика, искусствоведа Джона Рёскина (1819–1900), оказавшего на 
них существенное влияние, и отказался от взгляда на искусство 
как средство воспитания человека в духе добра. На Патера (а через 
него и на эстетизм 90-х) произвела впечатление (получившая хож-
дение во Франции еще в первой половине XIX в.) доктрина «ис-
кусства для искусства», утверждавшая самодостаточность искус-
ства, ненужность для него моральных или политических целей, и в 
частности эстетика парнасцев, отрицание Теофилем Готье (в пре-
дисловии к роману «Мадемуазель Мопен», 1835) прагматического 
начала искусства, его полезности. В «Очерках по истории Ренес-
санса» (1873, в последовавших дополненных изданиях – «Ренес-
санс»), главным образом о художниках и поэтах итальянского 
Возрождения, Патер писал о «жажде красоты, любви к искусству 
ради искусства» и обосновывал принцип субъективизма в художе-
ственной критике, убежденный, что представление о прекрасном 



Эстетизм  

 173 

всегда субъективно, объективный критерий просто не существует. 
Задача критика – выразить свои личные впечатления от произве-
дения искусства, не давая ему оценку и не включаясь в полемику. 
В его истолковании произведения художников Возрождения обре-
тают черты аморальности: в загадочной улыбке Леонардовой Мо-
ны Лизы он прочитывает «животное начало Греции», сладостра-
стие Рима, мистицизм Средневековья, грехи Борджа. Античность, 
как и Ренессанс, кажутся Патеру эпохами безудержных чувствен-
ных наслаждений, культа красоты; в стремлении примирить язы-
ческую чувственность Античности и христианские идеалы Сред-
невековья он проявляет интерес к переходным эпохам, когда ужи-
ваются вера и безверие, язычество и христианство. В романе «Ма-
рий-эпикуреец» (1885) – об умеренном эпикурейце, разумно на-
слаждающемся жизнью, сочетающем ее радости с верой, Патер 
«гармонизировал» разрыв духа и плоти, присущий прерафаэлитам. 
Эстетство Патера выражено в цикле новелл об исторических или 
вымышленных персонажах – «Воображаемые портреты» (1887), 
где телесная красота языческого бога, оказавшегося в средневеко-
вом мире, противоречит природе христианства, т.е. бестелесная 
христианская красота и бездуховная языческая оказываются тра-
гически непримиримыми. Патер непосредственно предваряет эсте-
тизм 90-х и в том, что произведение искусства ценно для него 
прежде всего формальным совершенством, виртуозностью отдел-
ки; высший род искусства, с его точки зрения, – музыка, и всякое 
художественное произведение должно стремиться к чистой музы-
кальности. 

Выход первого же номера ежеквартальника «Желтая книга», 
издававшегося Джоном Лейном (1854–1925) и редактируемого пи-
сателем Генри Гарлендом (1861–1905), вызвал бурную реакцию, 
не стихавшую все последующие три года издания журнала. В нем 
публиковались писатели, художники, критики – Г. Джеймс, 
Э. Госс, А. Беннет, Ричард Ле Галльенн, Даусон, Бердслей, поэт 
Уолтер Сикерт, фельетонист и романист Макс Бирбом и др. С ян-
варя 1896 в течение года вышло восемь номеров. Леонард Смитерс 
издавал «Савой», пригласив в качестве редактора художественно-
го отдела Бердслея (с 1895 г. тот не печатался в «Желтой книге»), а 
литературного отдела – поэта, теоретика английского символизма, 
близкого друга Бердслея – А. Саймонса. Вокруг «Савоя» группи-
ровались те же – Даусон, Дэвидсон, Бирбом, О. Уайлд, были близ-



Т.Н. Красавченко 

 174 

ки к журналу У.Б. Йейтс и Г. Джеймс, в нем печатался Дж. Кон-
рад. «Савой» был принят лучше «Желтой книги», хотя из-за эпа-
тажной заметки Саймонса в первом номере «От редакции» у него 
появилось много врагов, а материальный неуспех журнала, плани-
руемого как общедоступный по цене, привел к его быстрому за-
крытию. 

Программные тезисы эстетизма: искусство безразлично к 
нравственному и безнравственному, оно выше жизни и может, как 
заметил Саймонс в предисловии ко второму изданию своего по-
этического сборника «Лондонские ночи» (1895), иметь мораль в 
качестве прислужницы, но само никогда не станет ее служанкой, 
ибо принципы искусства вечны, тогда как принципы морали ме-
няются с течением времени. Английские эстеты выступали против 
устоев респектабельного общества, самодовольной идеологии вик-
торианства, резко критиковали материализм и реалистическую 
эстетику как его порождение, пренебрежительно отзывались о 
классиках реализма, считая их метод поверхностным, особо доста-
валось вульгаризированным формам материализма – позитивизму, 
социальному дарвинизму – философской основе натурализма. Пи-
сатель Артур Во в статье «Сдержанность в литературе» в первом 
номере «Желтой книги» утверждал, что произведения, воспроиз-
водящие реальную жизнь, не относятся к тому виду литературы, 
которому суждено пережить «треволнения столетий». Саймонс в 
книге «Символистсткое движение в литературе» (1899), представ-
ляя дотоле почти неизвестных в Англии французских символи-
стов, писал о «восстании против всего, имеющего дело с внешней 
стороной явлений, против риторики, против материалистической 
традиции…»1 

Кредо эстетизма – преображение порока в эстетически пре-
красное, расцениваемое как высшая магия искусства, как очарова-
ние откровенности, безумие храбрости, открывающей запретные 
двери, как эпатаж «гвардии морали», как намеренно виртуозный 
скандал. 

Бердслей и Уайлд – центральные фигуры английского эсте-
тизма, вызвавшие восторги подлинных ценителей и бурю негодо-
вания фанатичных охранников старых заветов, знаменуют собою 
два крупных скандала в английской литературе, искусстве, мора-
ли. Иллюстрации Бердслея к «Желтой книге» сразу вызвали бурю 
негодования против художника, дерзнувшего пренебречь пуритан-



Эстетизм  

 175 

ской стыдливостью соотечественников, исказившего строение че-
ловеческого тела не для комического эффекта, как у карикатури-
стов, а для придания… большего изящества и живой психологиче-
ской индивидуальности образам: даже в уродствах, искривлениях, 
удлинениях он сохранил своеобразную гармонию пропорций и 
безупречную анатомию при всей патологичности вымысла. Иные 
из его образов в своем гермафродитном уродстве кажутся порож-
дением развращенного сознания, в других, наоборот, – вдохнове-
нием моралиста, сатирика, намеревающегося раскрыть и наказать 
грубые инстинкты и порочные вожделения. Парадоксы Уайлда, 
как и эксцентриады Бердслея, выявлявшего невинность святого 
через изображение его половых признаков или надевшего шляпу 
на библейскую Иродиаду, – эпатировали общество, стимулировали 
скандал и служили для художников двигателем творчества. 

В Бердслее видели графического выразителя взглядов и идей 
эстетизма как художественного и литературного направления. Он 
иллюстрировал «Пьеро минуты» Э. Даусона, драматические сочи-
нения Дж. Давидсона, «Лисистрату» Аристофана, «Вольпоне» 
Б. Джонсона, произведения О. де Бальзака, Г. Флобера, А. Доде, 
А. Дюма-сына, Э.А. По, любимую им «Манон Леско», задумал ил-
люстрированное издание перевода на английский «Опасных свя-
зей» Шодерло де Лакло, но успел сделать лишь поразительный 
портрет виконта Вальмона. Но для понимания природы эстетизма 
и его истории особенно важно творческое взаимодействие Бердс-
лея с Уайлдом. Несмотря на то что все его 16 рисунков к драме 
«Саломея» (1893) самостоятельны и не связаны с текстом, трудно 
найти более точный, столь экспрессивно передающий красоту из-
вращенного, безобразного, комментарий к духу и стилю Уайлда, а 
в мировом искусстве – более выразительную библейскую Сало-
мею, хотя Бердслей и надевает на нее парижскую шляпу, а в фина-
ле хоронит в серебряной пудренице. Бердслей создал совершенно 
новый в искусстве женский тип, именно в образе женщины передав 
дух своего времени, его порочные роскошь и игру воображения. 

Литературные опыты самого Бердслея – его афоризмы «За-
стольной беседы», блестяще написанных писем, неоконченная, 
откровенная, стилистически изысканная повесть «История Венеры 
и Тангейзера» (о немецком рыцаре, превратившемся в изящного 
кавалера в завитом парике и костюме энкруайабль, с веером и тро-
стью), опубликованная под названием «Под холмом» в первых но-



Т.Н. Красавченко 

 176 

мерах журнала «Савой» (опубликованных без цензурных купюр в 
1907 г.), стихотворения «Баллада о цирюльнике» и «Три музыкан-
та» (рус. пер. М. Кузмина), а также перевод 101-й оды Катулла 
(опубликованной в том же журнале) – по значимости не равноцен-
ны его художественной практике, но это характерные образцы на-
рочито роскошной поэзии, изначально связанной с именем Уайлда. 

Важную роль в философии эстетизма играл идеал сильной 
аморальной личности, которой «все дозволено». Это очевидно в 
лирике любовных наслаждений Даусона, эротических рисунках 
Бердслея, соответствующих им страницах его повести, в филосо-
фии наслаждения, проповедуемой лордом Генри и реализуемой в 
жизни Дорианом Греем в романе «Портрет Дориана Грея» Уайлда, 
в его «Саломее». 

В повести Бердслея «Под холмом», как и в новеллах Патера 
или драматургических ремарках Уайлда, обычно соотнесение пер-
сонажей и изображений природы с картинами известных худож-
ников, другими литературными произведениями, т.е. эстетизация 
литературы – творчество сквозь призму искусства. «Одна из вели-
чайших трагедий моей жизни – смерть Люсьена де Рюбампре», – 
восклицает герой одного из диалогов Уайлда2. 

Идеал искусства для эстетизма – музыка как самый «чистый», 
самый беспредметный вид искусства. Недаром в 1895 г. Бердслей 
создал «музыкальные» рисунки к «Тристану и Изольде» и Шопену. 

По мнению русского поэта и искусствоведа С.К. Маковского 
(1878–1962), эстеты конца века – «изысканные поэты нового воз-
рождения или так называемого упадка», и прежде всего Бердслей, 
Уайлд, прославляли тот культ красоты, которому «служили и 
Флобер, Готье, Россетти, Бодлер…»3 В целом своеобразие эсте-
тизма в том, что он порочен, но «не греховен», находясь в сфере 
интеллектуально-чувственных, демоничных соблазнов, вне рамок 
обыденной морали, в сфере искусства, где дозволенное и недозво-
ленное диктуются самовластной волей гения и подчиняются суду 
эстетических законов. С точки зрения христианской морали он 
просто вне закона. 

В сущности и Бердслей, и в значительной мере Уайлд, как от-
мечалось в критике, принадлежат к той же «артистической семье», 
что и Ш. Бодлер, П. Верлен, Ж.А. Барбе д’Оревильи, Ф. Ропс. 
Мысль о зле приняла в их воображении невиданные, причудливые 



Эстетизм  

 177 

формы и образы, утонченная извращенность сочеталась со сладо-
страстием и мистицизмом. 

Эстетизму, отрицавшему познавательную функцию искусства 
наряду с иррационализмом, культом подсознательного в творчест-
ве, признанием приоритета интуитивного начала в искусстве, при-
сущи сочетание религиозного скептицизма с мистикой, напоми-
нающее о прерафаэлитах. Мистические мотивы звучат в стихах 
богемного поэта Даусона, жизнь и творчество которого, возможно, 
не без умысла самого поэта, перекликаются с судьбой его любимо-
го французского поэта Верлена; гедонист Бердслей незадолго до 
смерти, в 1897 г., принял католицизм. 

Эстетизм и его последователи высмеивались в известном 
юмористическом еженедельнике «Punch» («Панч»), в опере англи-
чан У. Гилберта и А. Салливена «Терпение» (1881) и др. Эстетизм 
сыграл свою роль в борьбе с натурализмом, выявив преимущества 
художественного вымысла, воображения и мастерства художника 
перед копией жизни. Бердслей оказал воздействие на поэтов 
Ш. Бодлера, И. Анненского, А. Блока, А. Белого, В. Брюсова, по-
святившего ему «Habet illa in alvo» («Она понесла во чреве», лат.), – 
как, в сущности, и на всех классиков-эстетов ХХ в., в их числе 
В. Набокова, обладавшего, как и Бердслей, виртуозным владением 
филигранью гротеска, любовью к шахматным ходам, раздвоенным 
влечением к классической четкости обрисовки положений и их 
искривленности, сочувствием и одновременно безжалостностью к 
человеку. 

 
Примечания 

 
1 Symons A. Symbolist movement in poetry. – L.: W. Heinemann, 1899. – 

197 p.; Rev. and enl. ed. – N.Y.: E.P. Dutton, 1919. – 429 p. 
2 Wilde O. Intentions and Soul of Man. – L.: Methuen a. Co., 1908. – 334 p.; 

First publication 1891. 
3 Бердслей О. Рисунки. Проза. Стихи. Афоризмы. Письма. Воспоминания 
и статьи о Бердслее. – М.: Игра-техника, 1992. – С. 252. 

 



 

 178 

ПИСЬМЕНА ВРЕМЕНИ 
 

 
 
 
 
 
 

Вл. Ильин 
 

СУДЬБА ЛЮДЕЙ ЭЛИТЫ В НАШУ ЭПОХУ* 

 
Мы уже давно вошли в эпоху скрытого или открытого гонения 

на подлинную элиту и стремления совершенно элиминировать ее 
или даже физически убить. 

Элиту не нужно смешивать с гениальностью, хотя, как прави-
ло, гений и есть вершина, увенчание элиты. Ненависть толпы и 
ординарного человека к гению и крестный путь гения, превра-
щающий того, кто носит этот поистине страшный дар, как бы в 
человека проклятого, или, во всяком случае, «заклятого», как бы 
вне закона находящегося, – вещи хорошо известные. «Смерть Со-
крата и распятие Христа принадлежат к самым характерным при-
знакам человечества», – совершенно справедливо сказал Шопен-
гауэр. Пушкин вторит ему и бросает толпе вызов: 

О люди, жалкий род, достойный слез и смеха! 
Жрецы минутного, поклонники успеха! 
Как часто мимо вас проходит человек, 
Над кем ругается слепой и буйный век, 
Но чей высокий лик в грядущем поколенье 
Поэта приведет в восторг и в умиленье!1 
Проблемы элиты и ее судьбы в нашу эпоху коллективистиче-

ского надругания над человеческой личностью и над человеческим 
достоинством не совсем совпадают с темой гения и его судьбы во 
всех временах и народах. Ведь элита есть тоже коллектив. Правда, 
коллектив несравненно меньшего размера сравнительно с тем кол-
лективом, внутри которого он живет, но все же коллектив. 

Что представляет собой тот малый коллектив внутри большо-
го, который мы именуем «элитой»? В старину этот малый коллек-
тив именовался аристократией ума и таланта – такое именование 



Судьба людей элиты в нашу эпоху  

 179 

было довольно точным – для тех обществ и культур, которые сами 
стояли на достаточно большой высоте, чтобы выделить из себя, 
т.е. всех своих клеток сверху донизу, такую аристократию, как 
правило, редко и лишь частично совпадавшую с тем, что просто 
именовалось аристократией, т.е. родовой знатью. То же придется 
сказать о вхождении в элиту аристократии денежной. Так или ина-
че, но когда мы произносим слово «элита», то всегда мыслим при 
этом отбор по какому-либо признаку. С тех пор, как родовая ари-
стократия была устранена и частью истреблена в процессе так на-
зываемых «буржуазных революций» (во Франции этим истребле-
нием занимались «сенкюлоты» и организованные ими террористи-
ческие корпорации), а влияние и авторитет аристократии денеж-
ной (она могла быть и потомственно-денежной) ослаблены соци-
альными движениями, под элитой стали разуметь отбор согласно 
разным категориям умственно-духовной деятельности: может идти 
речь об элите научной, философской, артистической, писатель-
ской... 

Как правило, элита лишена организационного признака и ха-
рактеризуется естественным тяготением людей одинаковой духов-
ной деятельности, где отдельный представитель такой деятельно-
сти мог бы быть понят и оценен, ибо имел бы там «общий язык». 
Язык этот, как правило, был малодоступен или вовсе не доступен 
«человеку улицы» – откуда отчуждение последнего от элиты или 
же прямо противоположное желание этот язык постигнуть, и тем 
самым стать «элите» близким, и даже вовсе войти в нее. Таким 
образом, в понятие элиты неизбежно вносился признак корпора-
тивности, даже очень типичный корпоративно-цеховой дух, хотя 
повторяем, без внешней официальной организации. Последняя в 
наше время имеет явную тенденцию заменять, именно через 
внешнюю организацию, элиту корпорацией и даже чем-то вроде 
профессионального союза, порою вовсе сливаясь с последним по 
принципу «юридического лица» и единства материальных и про-
фессиональных интересов. Но такое перерождение элиты в про-
фессиональный союз должно быть в известном смысле понято как 
один из путей исчезновения элиты, правда, легкий, безболезнен-
ный, это, так сказать, «элитная эвтаназия»... Однако в наше время 
наблюдается другой, более зловещий и более драматический, и 
даже трагический, путь исчезновения элиты через оспаривание у 
нее со стороны «большого коллектива» прав вообще на существо-



Вл. Ильин 

 180 

вание и через ее насильственное подавление; мы в нашем очерке 
имеем в виду собственно этот трагический путь исчезновения эли-
ты через ее «убиение» в прямом или косвенном смысле. 

Всё начали прямые предшественники большевизма и, попро-
сту говоря, большевики до Ленина и Сталина. Эти большевики до 
Ленина и Сталина – русские нигилисты, шестидесятники и семи-
десятники, включая и разные формы революционного народниче-
ства и радикализма, нередко и позитивизма. Достаточно только 
заглянуть в произведения таких писателей как Писарев, Черны-
шевский, Добролюбов, не говоря уже о Белинском, чтобы убе-
диться в том, что здесь мы имеем планомерный обскурантский 
гасительский поход против всего того, что имеет в себе малейший 
признак искры Божией. Это касается решительно всего и реши-
тельно всех направлений, пусть даже материалистических или по-
зитивистических. Так, например, был затравлен и доведен до са-
моубийства заведомой клеветнической травлей Варфоломей Зай-
цев, блестящий русский биолог Владимир Онуфриевич Ковалев-
ский, основатель научной палеонтологии, личность которого вы-
звала восторженные похвалы самого Чарльза Дарвина. Невероят-
ной травле подвергся со стороны Чернышевского гениальный рус-
ский геометр Лобачевский. Ушаты помоев вылил Писарев на Пас-
тера, на братьев Гримм, Шекспира, Рафаэля... То же проделал Бе-
линский с лучшими произведениями Гёте, Шеллинга, Пушкина, 
Гоголя. Михайловский с Тургеневым, Ткачев, Скабичевский с 
лучшими произведениями Льва Толстого, и так без конца. Конеч-
но, если бы этим лицам была дана полицейская или государствен-
ная власть, они бы несомненно ФИЗИЧЕСКИ ИСТРЕБИЛИ ВСЮ 
ЗАПАДНУЮ И РУССКУЮ ЭЛИТУ И УНИЧТОЖИЛИ БЫ ВСЮ 
ЭЛИТНУЮ ПЕЧАТЬ. В этом они недвусмысленно признаются на 
страницах «Современника», «Русского Слова», «Дела», «Катехи-
зиса революционера». 

«Золотое время» для русской элиты началось в России только 
после подавления революции 1905 г. В сущности, настоящая элита 
и появилась в России в промежутке между двумя революциями. 
Она была кроваво и начисто сметена большевицким чекизмом. 

Причины вражды большевицкого чекизма (марксизма) к элите 
многообразны. Но сюда входит не только мотив политический – 
истребление мозга враждебного коммунизму направления. Име-
ются в наличности по крайней мере еще две причины: невозмож-
ность конкурировать большевицкой безграмотной и совершенно 



Судьба людей элиты в нашу эпоху  

 181 

бездарной полуинтеллигенции с подлинными мастерами духовно-
творческой работы и принципиальная вражда охлократии (каковой 
является тоталитаризм и диктатура масс) ко всем высшим типам 
жизни и творчества. 

Сожжение бесценных рукописей гениального математика Ля-
пунова, после чего он застрелился (факт тщательно скрываемый 
большевиками) – явление именно этого порядка. Мартиролог уму-
ченной и убиенной большевиками российской элиты составил бы 
томы и томы. 

У нацистов эта война приобрела другой, но столь же отврати-
тельный характер. Не только истреблялась своя духовная элита, 
если она была подозреваема в «гуманизме», но особенно жестоко 
и мучительно убивалось все породистое и мало-мальски талантли-
вое, что не принадлежало к «избранной нации». Обвинять в этом 
одних немцев было бы верхом несправедливости. Здесь немцы 
были учениками. Подобного рода массовые злодеяния, где истреб-
ление духовной элиты было лишь частью общего плана, есть ха-
рактернейший признак эпохи революции, открытой в 1789 г., ко-
гда казнили химика Лавуазье, астронома Байи и поэта Андре Ше-
нье. Вспомним знаменитые слова прокурора революционного три-
бунала Кофиньяля: «Республика в ученых не нуждается». 

Характерный признак нашей эпохи – культ посредственности 
и «общего уровня». Толпы человеческие никогда не любили того, 
что поверх «общепринятого». По словам Тютчева: 

 
Свет не таков: борьбы, разноголосья – 
Ревнивый властелин – не терпит он, 
Не косит сплошь, но лучшие колосья 
Нередко с корнем вырывает вон2. 
 
Этой горестной теме Пушкин не раз посвящал свои негодую-

щие сарказмы и боль своей души, пока сам не был убит, да еще 
дважды. В первый раз от рук тогдашнего общества, о котором он 
сказал: 

 
И даже глупости смешной 
В тебе не встретишь, свет пустой3. 
 
А во второй раз, уже после смерти, когда его произведения 

были подвергнуты недостойному, бездарному, глупому и пошлому 



Вл. Ильин 

 182 

надругательству Писарева, властителя дум тогдашней молодежи, 
нигилистических недорослей, возглавлявшихся не только одним 
Писаревым. Здесь не мешает вспомнить, что тот же Писарев с гря-
зью смешал Лескова, продолжая красоваться на пьедестале боль-
шевизма в качестве одного из отцов «материализма», назначение 
которого неизменно одно и то же – истребление ума и таланта. 

Мы живем, помимо прочих прелестей, еще и в эпоху сверх-
пошлости, которая просочилась повсюду, культа серой бездарно-
сти и обожания аррогантной сверхпошлости. Одна из важнейших 
причин гонения на отдельных людей элиты, как и на самый прин-
цип элитности – та, что элита и ее представители являют собой 
«ведущий образ» не только в духовном, но часто и в физическом 
смысле. «Ведущий образ» – по счастливому выражению 
Ф. Кренкеля – обладает загадочной способностью формировать по 
своему образу и подобию всех тех, кто им захвачен, кто им увле-
чен – независимо от собственного происхождения. Впрочем, и без 
этого всем известно, до какой степени образ жизни, мысли и заня-
тия отражается и на лице, и на всем внешнем облике человека. От-
сюда ненависть черни совершенно инстинктивная, но тем более 
стихийная и убийственная, палаческая в отношении всех тех, кто 
отличается от черни (даже если она по крови «знатна»). У Замяти-
на есть рассказ «Дракон», очень хорошо передающий эту нена-
висть, кончающуюся убийством. Ненависть эта отнюдь не соци-
ального происхождения и тем более не национального. Ненависть 
к элите – чисто духовная, если угодно, в известном смысле беско-
рыстная. Но тем более велика сила беспощадности этой ненависти. 

Особенно ярко сказывается эта вражда в одноименной среде, 
например, в артистической, в ученой («профессорской»), в среде 
духовенства. Здесь вытеснение, «выживание» людей элиты осо-
бенно характерно и беспощадно. 

Из этого выясняется, что принадлежность к корпорации людей 
умственного труда или какого-либо искусства еще далеко не озна-
чает «элитности». И обратно, можно принадлежать к тончайшей 
элите и не иметь с людьми соответствующей профессии ничего 
общего, даже жестоко враждовать с ними, как это мы, например, 
видим на примере Шопенгауэра. Как правило, общая масса «про-
фессоров», «писателей» и «артистов», пожалуй, должна быть от-
несена к «антиэлите», к «черни» в еще большей степени, чем ниче-
го общего как будто с наукой или с искусством не имеющие. 



Судьба людей элиты в нашу эпоху  

 183 

Более чем когда-либо человек элиты переживает мир как пус-
тыню, населенную мерзкими чудовищами – из породы тех, кото-
рых Татьяна видит в своем вещем сне: 

Один в рогах с собачьей мордой, 
 
Другой с петушьей головой, 
Здесь ведьма с козьей бородой, 
Тут остов чопорный и гордый, 
…………………………………. 
Вот рак верхом на пауке, 
Вот череп на гусиной шее 
Вертится в красном колпаке, 
Вот мельница вприсядку пляшет 
И крыльями трещит и машет… 
 
По замыслу Пушкина, Таня – вершина элитной утонченности, 

духовного аристократизма, и ее сон – символика окружающего ее 
мира «как все». Язык же и мысли этого мира, в котором «нет ни 
капли толку»: 

 
Лай, хохот, пенье, свист и хлоп, 
Людская молвь и конский топ! 4 

 
Какое расстояние отделяет человека от зверя? Оно равняется 

расстоянию, отделяющему человека от беса. И символика сна 
Татьяны это показывает. 

Зато и мстят же «обыкновенные люди», «чернь» «людям эли-
ты». И убиение – еще лучший исход. Ныне наступило нечто худ-
шее: ПЕРЕОЦЕНКА ЦЕННОСТЕЙ НАВЫВОРОТ. Не ум, а тупей-
шая шутовская глупость в почете. Не красота, но омерзительное 
безобразие. Не остроумие, но тупейшее меднолобие. Не музы-
кальный голос, но козлиное блеяние и хрип удавленника. Не тан-
цы, но идиотское дрыганье и кретиничный оскал до висков... 
А элита – пусть убирается подобру-поздорову – хотя ныне в мире 
так тесно, что ей, да еще без денег, нет места даже и на кладбище. 

 
 
 
 
 



Вл. Ильин 

 184 

Примечания 
 

* Печатается по тексту: Ильин Вл. Судьба людей элиты в нашу эпоху // 
Новый журнал. – N.Y., 1977. – Кн. 126. – С. 81–87. 

1 Пушкин А.С. Полководец (1835). 
2 Тютчев И. Две силы есть – две роковые силы… 
3 Пушкин А.С. Евгений Онегин. (1869). 
4 Пушкин А.С. Евгений Онегин. (1869). 



 

 185 

 
 
 
 
 
 
 
 

С.Я. Левит 
 

ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ И ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ. 
(К 20-летию выхода сериальных изданий ИНИОН РАН) 

 
«Опять, как в годы золотые»1, мы с чем-то боремся. Увы! 

В 2000 г. содружество ученых отбило у чиновников культуроло-
гию, а сейчас впали в немилость все гуманитарные науки. Да что 
науки – замахнулись на Академию наук, которая существует около 
300 лет и умножает духовную славу России. Вот таков контекст. 
А текст иной: более 20 лет тому назад в российской культуре с ее 
всемирной отзывчивостью открылись, наконец, неизвестные 
«культурные пласты» мировой гуманитарной науки и появилась 
надежда ее более плодотворного развития в будущем. 

В 90-е годы ХХ в. стали доступными переводы фундаменталь-
ных работ крупнейших западных мыслителей, посвященные про-

                                                 
1 Блок А. Россия // Александр Блок. Собр. соч.: В 6 т. – Л.: Художествен-

ная литература. – Т. 2: Стихотворения и поэмы, 1907–1921. – С. 97. В этом стихо-
творении, которое начинается так: 

Опять, как в годы золотые, 
Три стертых треплются шлеи, 
И вязнут спицы росписные 
В расхлябанные колеи… 
есть такие строки о России: 
………………………………….. 
Не пропадешь, не сгинешь ты, 
И лишь забота затуманит 
Твои прекрасные черты… 
И это вселяет некий оптимизм, несмотря на фантастическую, неисся-

каемую и труднообъяснимую энергию разрушения. 
 



С.Я. Левит 

 186 

блемам философии, осмыслению культуры и культурных процес-
сов с разных методологических позиций. Переводы работ З. Фрей-
да, С. Кьеркегора, А. Шопенгауэра, К. Леви-Строса, К. Ясперса в 
серии «Мыслители ХХ века» издательства «Республика» оказали 
огромное влияние на развитие гуманитарных наук. 

В ИНИОН РАН в 90-е годы выходят переводы Э. Мунье, 
Г. Мадинье, М. Бубера, К. Ясперса, К. Манхейма, В. Виндельбан-
да, Д. Флуссера, Э. Фромма2 и др. 

Возникла потребность в целенаправленной издательской по-
литике в рамках ИНИОН, в разработке проектов серий книг, даю-
щих научной общественности представление об опыте исследова-
ний культуры в западной науке, трансляции основополагающих 
ориентаций классической философии в культурологические ис-
следования. 

Постепенно сложилась «Программа научно-информационного 
обеспечения фундаментальных исследований культуры». Перво-
начально она включала переводы, а затем дополнилась сериями 
книг отечественных авторов. Эта программа предлагалась многим 
издателям, но диалог по разным причинам не возникал. Наконец, 
М.М. Скибицкий познакомил меня с директором издательства 
«Юристъ» и началась работа. 

В 1992 г. была основана серия «Лики культуры», и с 1994 г. в 
издательстве «Юристъ» вышли в свет переводы классиков культу-
рологии, философии, социологии3. 

                                                 
2 Мунье Э. Персонализм. – М.: ИНИОН РАН, 1993. – 129 с.; Мади-

нье Г. Сознание и любовь. – М.: ИНИОН РАН, 1995. – 135 с.; Яс-
перс К. Философская вера. – М.: ИНИОН РАН, 1992. – 150 с.; Бубер М. Проблема 
человека. – М.: ИНИОН РАН, 1992. – 120 с.; Манхейм К. Диагноз нашего време-
ни. – М.: ИНИОН РАН, 1992. – 220 с.; Манхейм К. Человек и общество в эпоху 
преобразования. – М.: ИНИОН РАН, 1991. – 219 с.; Ясперс К. Духовная ситуация 
нашего времени. – М.: ИНИОН РАН, 1990. – 214 с.; Виндельбанд В. Избранное. 
Философия и культура. – М.: ИНИОН РАН, 1994. – 350 с.; Тил-
лих П. Христианство и мировые религии. – М.: ИНИОН РАН, 1994. – 68 с.; Флус-
сер Д. Иисус. – М.: ИНИОН РАН, 1992. – 151 с.; Бубер М. Я и Ты. – М.: ИНИОН 
РАН, 1993. – 174 с.; Фромм Э. Из плена иллюзий. – М.: ИНИОН РАН, 1991. – 
147 с.; Фромм Э. Искусство любить. – М.: ИНИОН РАН, 1991. – 156 с. и др. 

3 Вебер М. Избранное. Образ общества. – М.: Юристъ, 1994. – 704 с.; 
Трёльч Э. Историзм и его проблемы. Логическая проблема философии истории. – 
М.: Юристъ, 1994. – 719 с.; Манхейм К. Диагноз нашего времени. – М.: Юристъ, 



Гуманитарное знание и вызовы времени  

 187 

Серия была представлена на книжных ярмарках Германии и 
Израиля. Согласно рейтингам, публикуемым еженедельником 
«Книжное обозрение», книги серии неизменно становились «бест-
селлерами для интеллектуалов». В журналах «Новый мир», «Ок-
тябрь», «Знамя», «Вестник РГНФ», «Новое литературное обозре-
ние», «Новая и новейшая история», «Литературное обозрение», 
«Вопросы философии» и других было опубликовано множество 
рецензий – В.И. Уколовой, А.И. Патрушева, М.Н. Соколова, 
К.Б. Соколова, И.В. Кондакова, Ю.В. Осокина, Г.С. Померанца, 
Е.В. Ознобкиной. Эти рецензии позволили переосмыслить нашу 
работу, понять влияние научно-информационной деятельности на 
формирование нового типа мышления. 

Один из рецензентов, высоко оценивший серию «Лики куль-
туры», иронично отмечал особый пафос создателей серии, вписан-
ный в определенный культурный стереотип. В действительности 
это был не пафос, а «профессиональное вдохновение», возникшее 
не на пустом месте. В течение многих лет в ИНИОН РАН выходи-
ли рефераты и переводы книг выдающихся западных мыслителей4. 

Реализация программы стала возможной благодаря вдохно-
венному труду замечательного коллектива: переводчиков – 

                                                                                                           
1994. – 700 с.; Тиллих П. Избранное. Теология культуры. – М.: Юристъ, 1995. – 
479 с.; Буркхардт Я. Культура Возрождения в Италии. – М.: Юристъ, 1996. – 
591 с.; Зиммель Г. Избранное: В 2 т. Созерцание. – М.: Юристъ, 1996. – Т 2. – 
607 с.; Кассирер Э. Избранное. Опыт о человеке. – М.: Гардарика, 1998. – 784 с.; 
Виндельбанд В. Избранное. Дух и история. – М.: Юристъ, 1995. – 687 с. и др. 

4 В 70–80-е годы под редакцией Я.М. Бергера, Р.А. Гальцевой, 
В.Н. Листовской были изданы: Вебер М. Протестантская этика. – М.: ИНИОН АН 
СССР, 1972. – 250 с.; Вебер М. Исследования по методологии науки. – М.: 
ИНИОН АН СССР, 1972. – 125 с.; Макс Вебер и методология истории (Протес-
тантская этика). – М.: ИНИОН АН СССР, 1985. – Вып. 1–2. – С. 151; Рабо-
ты М. Вебера по социологии религии и идеологии. – М.: ИНИОН АН СССР, 1985. – 
С. 241; Манхейм К. Идеология и утопия. – М.: ИНИОН АН СССР, 1976. – Т. 1. – 
246 с.; Ясперс К. Истоки истории и ее цель. – М.: ИНИОН АН СССР, 1978. – 
210 c.; Судьба искусства и культуры в западноевропейской мысли ХХ века: Сб. 
переводов. – М.: ИНИОН АН СССР, 1979. – Т1. – 276 с.; Т. 2. – 186 с.; Т. 3. – 
274 с. и др. 
 



С.Я. Левит 

 188 

М.И. Левиной, А.В. Михайлова, А.М. Руткевича, А.В. Дранова, 
талантливого исследователя и научного редактора Л.Т. Мильской, 
вклад которой в подготовку этой серии трудно переоценить. 
Оформление этой серии принадлежит художнику П.П. Ефремову, 
создавшему остроумный дизайн суперобложки – воспроизведение 
живописных срезов мрамора, для каждого автора разных, слагает-
ся в некую «жилу» мудрости, что являет зрителю свою прихотли-
вую и тонкую «игру на века». 

В рецензии Е. Ознобкиной на «Лики культуры» отмечалось, 
что благодаря этой серии отечественная гуманитарная культура 
открыла для себя во всей полноте произведения, «выходившие в 
течение столетия в америках и европах своим чередом», но из-
вестные у нас в «сублимированном» виде – в форме рефератов и 
пересказов. Ею отмечался профессионализм, огромный объем ква-
лифицированного труда, вложенного в подготовку книг серии. 

В этой серии было положено начало изданию трудов 
Э. Кассирера5. В томе «Избранное. Опыт о человеке» (М., 1997) 
были собраны исследования этого выдающегося мыслителя, для 
которого характерен широкий культурологический взгляд на про-
блему познания. Кассирер трансформировал трансцендентальную 
философию как теорию познания в теорию миропонимания и 
смысла. В кассиреровской интерпретации проблема бытия смеща-
ется из области онтологии (теории бытия) в область семантики 
(смысла понятия бытия), где главным «действующим лицом» вы-
ступает смысл (значение). 

Как утверждает Дж. Кройс, «вместо фундаментальной онтоло-
гии Кассирер развивает фундаментальную семиологию»6. 

На смену учению о бытии как онтологии рационального (ло-
гического) мышления приходят концепции, сосредоточившиеся на 
специфике человеческого бытия в культуре. «Мир культуры» – 

                                                 
5 В серии «Книга света» изданы другие труды Э. Кассирера, в том числе 

его фундаментальный труд «Философия символических форм» (Касси-
рер Э. Философия символических форм. – М.; СПб.: Университетская книга, 
2002. – Т. 1. – 272 с.; Т. 2. – 280 с.; Т. 3. – 398 с. – (Серия «Книга света»)). 

6 Krois J.M. Why did Cassirer and Heidegger not debate in Davos? // Sym-
bolic forms and cultural studies E.Cassirer’s Theory of Culture. – N.H.; L.: Jale 
univ.press, 2004. – P. 250. 
 



Гуманитарное знание и вызовы времени  

 189 

целостная «символическая Вселенная» как «множество различных 
бытийственных структур», «форм миропонимания» – мир, воз-
никший вместе с формированием человека («animal symbolicum») 
и обязанный ему своим существованием, оказывается теперь в 
центре внимания философов и культурологов7. 

Событием серии явилось издание работ Георга Зиммеля, одно-
го из создателей нового языка философии, традиционно считавше-
гося мыслителем «второго ряда». В произведениях Зиммеля пла-
стика философского языка опирается одинаково свободно и на по-
нятия, и на образы. Зиммель, как и Хайдеггер, заворожен стран-
ным отсветом «немыслимого», который они замечают за «мысли-
мым». Как отмечала Е. Ознобкина, «сама напряженность мысли-
тельного поля, где должен был появиться язык философии ХХ в., 
передана Зиммелем удивительно сильно» (18, с. 364). 

Создание этой серии, отмечает в своей рецензии 
Г.С. Померанц, было замечательным шагом в возрождении духа 
русской философии, духа живого отклика на глобальные пробле-
мы, ибо без обращения к выдающимся мыслителям Запада – 
М. Веберу, В. Виндельбанду, Э. Кассиреру, Я. Буркхардту, 
Г. Зиммелю, К. Манхейму, Э. Трёльчу, П. Тиллиху, без вхождения 
в поток европейской мысли такое возрождение невозможно. В сво-
их размышлениях о книгах, представленных в серии, 
Г.С. Померанц поднимает важную проблему – понимания и освое-
ния духовного наследия предшественников, проникновения в жи-
вую суть их мышления, постижения «ветвистости» их мыслей, а не 
огрубления этих мыслей застывшими формулами (19, с. 183). 

Значение серии «Лики культуры» виделось М. Соколовым в 
том, что: «Вышеперечисленные философы – от Виндельбанда до 
Тиллиха – на примере многовековых религиозно-художественно-
политических реалий показывают, что, только осмыслив разнооб-
разное культуротворчество человека в качестве совершенно осо-
бой среды, точнее, в качестве нового измерения, мы и сможем в 
какой-то степени понять, как, собственно, человек действует в ис-
тории и зачем она ему, эта история, вообще нужна. Вне такого фи-
лософского культуроцентризма нам всегда будет не хватать че-
                                                 

7 Книжник О.В. Давосская дискуссия между Э. Кассирером и 
М. Хайдеггером; cимволическая и экзистенциальная трактовки проблемы бытия // 
Вестник ОГУ. – Оренбург, 2007. – № 2. – С. 54–62. 



С.Я. Левит 

 190 

го-то сверхнасущного – той тонкой посреднической энергии, ко-
торая только и может соединить неуемно-подвижный, но одино-
кий мировой Дух Гегеля с незыблемо-устойчивой, но тоже фа-
тально одинокой вещью-в-себе Канта» (24, с. 183). 

Пауль Тиллих дал ответ на вопрос о причинах «почти шизоф-
ренического раздвоения» современного сознания между «религи-
озным» и «светским». Он находил корень беды в игнорировании 
того общего, но многомерного поля культуры, внутри которого оба 
аспекта сосуществуют. Религия, понимаемая не как «особая функ-
ция духовной жизни человека», но как особый «аспект глубины», 
на все функции накладывает свой отпечаток. Это и есть «религия, 
воспринимаемая культурно-исторически, в некоем реальном 
трансцендентализме общей теории ценностей» (24, с. 183). 

На рубеже XIX и XX вв., когда рушилась прежняя устоявшая-
ся «прекрасная эпоха», человеческое сознание уяснило новую ме-
тапространственную ситуацию: «Окончательно прочувствовало, 
что существует уже не в прежнем двухмерном мире, ограниченном 
субъектно-объектными отношениями. Третий мир, мир культур-
ных ценностей, не сводимых к чистой субъективности либо объек-
тивности, властно заявил о своей суверенности, требуя от филосо-
фии общения с собой на равных» (24, с. 182). Книги серии «Лики 
культуры» – это в большинстве своем труды признанных класси-
ков философии, живших и творивших преимущественно в конце 
XIX – первой половине ХХ в. В рамках серии осуществляется диа-
лог этих выдающихся авторов, их метапространственное взаимо-
действие, перекличка идей, разговор ведется по важнейшим во-
просам человеческого существования. Культурологический аспект 
присутствует во всех книгах серии, дающих подробное и разнооб-
разное толкование ключевого гуманитарного понятия – «культура». 

Формирование культурологии выражает общую тенденцию 
интеграции научного знания о культуре. Культурология возникла 
на стыке многих наук: культурфилософии, культурной и социаль-
ной антропологии, социологии культуры, этнологии, семиотики, 
культурпсихологии, синергетики, истории культуры, филологии. 
Она интегрирует знания различных наук в целостную систему, 
формируя представления о сущности, функциях, структуре и ди-
намике культуры как таковой, моделируя культурные конфигура-
ции различных эпох, народов, конфессий, сословий, выявляя и 
систематизируя черты своеобразия культурных миров. 



Гуманитарное знание и вызовы времени  

 191 

Культурологическая парадигма становится определяющей для 
гуманитарных наук в XXI в. Культурология – наука молодая. Ее 
доменом является взаимодействие культурных миров в условиях 
стремительного процесса глобализации и возникновения единого 
информационного пространства. Она стремится понять мир куль-
туры, ее бытие, «символическую вселенную» человека не как про-
стое скопление разрозненных явлений, фактов, а осмыслить эти 
явления и факты как целостность. 

Для осмысления становления культурологии как принципи-
ально новой науки была создана в 1997 г. серия «Культурология. 
ХХ век». Программа этой серии обширна. В ней изданы антологии 
по культурной антропологии8. Составитель этих антологий 
Л.А. Мостова (1949–2000) – талантливый исследователь, внесшая 
свой вклад в развитие культурологии. 

В серии изданы избранные труды классиков культурологии 
Л. Уайта, У. Уорнера, Б. Малиновского, А. Крёбера, К. Гирца. 

Особое место в этой серии занимает К. Гирц9, оказавший су-
щественное влияние на общее развитие антропологических иссле-
дований в последней четверти ХХ в., а также на проблематику 
культурологии. Книги и лекции К. Гирца положили начало интер-
претативной антропологии – наиболее динамичному и интеллек-
туально ориентированному направлению в американской антропо-
логии конца 70-х – начала 90-х годов ХХ в. Ему принадлежит пер-
вая в американской антропологии попытка совместить «идеаль-
ное» и «материальное» – символические формы с реалиями чело-
веческой жизни. Издание работы К. Гирца «Интерпретация куль-
тур», междисциплинарной по установкам, методам, исследуемому 
материалу и выводам, оказало огромное воздействие на все облас-
ти гуманитарных и социальных наук, в том числе и на культуроло-
                                                 

8 Антология исследований культуры. Интерпретации культуры. – 1-е изд. – 
СПб.: Университетская книга, 1997. – 728 с.; 2-е изд. – СПб.: Изд-во Санкт-
Петербургского университета, 2006. – 720 с. – (Серия «Культурология. ХХ век»); 
Антология исследований культуры. Отражения культуры. – М.; СПб.: Петроглиф; 
Центр гуманитарных инициатив, 2011. – 422 с.; Антология исследований культу-
ры. Символическое поле культуры. – М.; СПб.: Петроглиф; Центр гуманитарных 
инициатив, 2011. – 384 с. 

9 Гирц К. Интерпретация культур: Пер с англ. – М.: Российская политическая 
энциклопедия (РОССПЭН), 2004. – 560 с. – (Серия «Культурология. ХХ век»). 
 



С.Я. Левит 

 192 

гию, которая в условиях постмодерна – интеллектуального движе-
ния, охватывающего все гуманитарные и социальные науки, – не-
редко трактуется как шанс возвращения к целостному миру из 
расколотого и отчужденного его состояния. 

На становление культурологии огромное влияние оказало из-
дание в 1997 г. словаря «Культурология. ХХ век»10. Это «первая 
попытка создания фундаментального научного словаря по культу-
рологии… словаря, который призван не просто аккумулировать 
существующие на настоящий момент научные достижения, но и 
решить творческую задачу нахождения логики развития своей на-
учной дисциплины» (2, с. 97). В 1998 г. вышла в свет энциклопе-
дия «Культурология. ХХ век»11, также не имевшая аналогов в ми-
ровой научной литературе. Энциклопедия представляет собой по-
пытку очертить границы культурологии как интегративной облас-
ти знания, имеющей своим предметом исторические формы обще-
ственного бытия; основное внимание сосредоточено на проблемах 
формирования культурологии в ХХ в. В издание включены статьи, 
дающие представление об основных направлениях, школах, позна-
вательных категориях и понятиях культурологии, а также о наибо-
лее крупных мыслителях ХХ в., заложивших основы этой науки. 
В статьях-персоналиях основное внимание сосредоточено на кон-
цепциях и идеях культуры, ключевых проблемах культурологии. 
В проблемных статьях представлен спектр различных точек зре-
ния, отражена авторская концепция, выявлены трудности, связан-
ные со становлением культурологии в ХХ в. Работа по определе-
нию предметного поля культурологии была продолжена в издании 
«Культурология. Энциклопедия», охватывающем более обширный 
период. 

В значительной мере осмыслению становления культурологии 
как науки XXI в. способствовало создание в 1997 г. проекта «Кни-
га света» для издательства «Университетская книга». Название 
отсылает нас к Декарту. В наше смутное время, когда рушатся 

                                                 
10 Культурология. ХХ век: Словарь / Гл. ред., сост. и автор проекта 

С.Я. Левит. – СПб.: Университетская книга, 1997. – 640 с. – (Серия «Культуроло-
гия. ХХ век»). 

11 Культурология. ХХ век: Энциклопедия. – СПб.: Университетская кни-
га; 1998. – Т. 1 / Гл. ред. сост. и автор проекта С.Я. Левит. – 447 с.; Т. 2. – 447 с. 
 



Гуманитарное знание и вызовы времени  

 193 

привычные системы ценностей, распространяются ксенофобские, 
шовинистические, расистские устремления, оживают самые чудо-
вищные и разрушительные мифы, усиливаются деструктивные 
процессы в обществе, необходимо создавать великую книгу Света, 
книгу Добра и Истины, способную вернуть человеку его прекрас-
ный божественный лик. Эту миссию выполняют гуманитарные 
науки, призванные очеловечивать человека, приобщая его к ос-
мыслению интеллектуальных и духовных сокровищ предшествен-
ников и формируя на этой основе активного компетентного деяте-
ля исторического и культурного процессов. (Искусственные пре-
пятствия на пути объективного процесса усиления роли гумани-
тарных наук ведут к деградации и человека, и общества.) В серии 
«Книга света» исследователям, преподавателям, студентам, широ-
кому кругу читателей стали доступны тексты выдающихся мысли-
телей Т. Адорно, Р. Арона, Э. Ауэрбаха, Г. Башляра, А. Бергсона, 
Р. Бультмана, А. Вебера, М. Вебера, В. Дильтея, Э. Жильсона, 
Э. Кассирера, Ю. Кристевой, Ж. Лакруа, Э. Левинаса, К. Леви-
Строса, Б. Малиновского, Э. Маритена, Ф. Мейнеке, Х. Плеснера, 
П. Рикёра, О. Розенштока-Хюси, П. Тиллиха, М. Фуко, М. Шелера, 
А. Шюца, Н. Элиаса и мн. других. 

Труды этих ученых заложили фундамент культурологии и в 
значительной мере определили направление развития научного 
знания в XXI в. В этих изданиях предпринята попытка раскрыть 
особенности трансляции некоторых основополагающих ориента-
ций классической философии в культурологические исследования. 

Издание трудов этих выдающихся мыслителей оживило не 
только учебный процесс в гуманитарных вузах, но и существенно 
повлияло на исследовательскую деятельность. 

В подготовке этой серии принимали участие замечательные 
переводчики: И.С. Вдовина, И.И. Блауберг, В.П. Гайдамака, 
И.А. Осиновская, А.Н. Малинкин, Г.М. Тавризян, А.М. Руткевич, 
Н.Б. Маньковская, В.Л. Махлин, А.Г. Гаджикурбанов, М.И. Леви-
на, А.В. Михайлов, В.Г. Николаев, Н.М. Смирнова, С.А. Ромашко, 
Г.В. Вдовина, З.А. Сокулер, В.А. Брун-Цеховой, А.В. Михайлов-
ский, Д.В. Трубочкин, В.Н. Порус, И.Ж. Кожановская, Г.К. Коси-
ков, Б.П. Нарумов, М.Н. Корнилов и многие другие. Редакторами 
этих томов были высококвалифицированные специалисты: 
Л.Т. Мильская, А.Н. Кожановский, С.В. Лёзов, Л.Б. Комиссарова, 
Р.А. Гальцева, И.С. Вдовина, Е.Н. Балашова, О.Ю. Бойцова, 



С.Я. Левит 

 194 

О.Ф. Кудрявцев, И.С. Култышева, Т.Н. Красавченко, А.Н. Доро-
шевич, А.В. Матешук, Д.М. Носов. 

В 1998 г. была основана серия «Российские Пропилеи», в ко-
торой представлены труды выдающихся мыслителей России и 
русского зарубежья, как ушедших от нас, так и живых. Если Про-
пилеи – парадный вход на Акрополь, то Российские Пропилеи – 
парадный облик России. Перед читателем, сменяя друг друга, про-
ходят мыслители XIX, XX и XXI вв., прошлого и современности. 
Их идеи, духовные искания способны высветить многие грани со-
временной жизни. Серию открывает книга известного философа, 
культуролога, публициста, писателя Г. Померанца «Страстная од-
носторонность и бесстрастие духа»12. В ней сформулированы мыс-
ли, проясняющие предназначение культурологии, королевским 
доменом которой являются белые пятна, оставшиеся между науч-
но установленными фактами. Она оперирует предметами, которые 
не распадаются на отдельные факты, целостностями разных по-
рядков. «Выход культурологии за рамки немецкой философии 
культуры, общее признание культурологии как науки и рост куль-
турологического сознания связаны с чувством угрозы целому ци-
вилизации и общим поворотом к проблемам целостности общест-
ва, целостности биосферы – или, в негативном описании: духовно-
го кризиса и экологического кризиса»13. 

Теоретическое ядро этой серии определяют книги выдающих-
ся российских авторов14. 

                                                 
12 Померанц Г. Страстная односторонность и бесстрастие духа. – СПб.: 

Университетская книга, 1998. – С. 557. – (Серия «Российские Пропилеи»). 
13 Там же. – С. 557. 
14 Автономова Н.С. Открытая структура: Якобсон – Бахтин – Лотман – 

Гаспаров. – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2009. – 
503 с. – (Серия «Российские Пропилеи»); Бычков В.В. 2000 лет христианской 
культуры. Sub specie aesthetica: В 2 т. – М.; СПб.: Университетская книга, 1999. – 
Т. 1. – 575 с.; Т. 2. – 527 с.; Веселовский А.Н. Избранное: Историческая поэтика. – 
М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2006. – 688 с. – (Серия 
«Российские Пропилеи»); Гальцева Р.А. Знаки эпохи. Философская полемика. – 
М.: Летний сад, 2008. – 668 с. – (Серия «Российские Пропилеи»); Галин-
ская И.Л. Потаенный мир писателя. – М.; СПб.: Летний сад, 2007. – 424 с. – (Се-
рия «Российские Пропилеи»); Исупов К.Г. Русская философская культура. – СПб.: 
Университетская книга, 2010. – 592 с. – (Серия «Российские Пропилеи»); Кан-
тор В.К. Русская классика, или Бытие России. – М.: Российская политическая 



Гуманитарное знание и вызовы времени  

 195 

В издаваемых работах освещается комплекс важнейших про-
блем, таких как единство европейской культуры, мир античной 
культуры, категории средневековой культуры, культура эпохи 
Возрождения, барокко как язык культуры, культурные эпохи и 
культурные переломы как моменты гибели смыслов, феноменоло-
гия русской культуры, диалог между русской и западной культу-
рами, русское религиозное сознание, русская художественная тра-
диция, русское западничество, история повседневности как исто-
рия культуры, христианство перед лицом современной цивилиза-
ции, геокультурный образ мира. 

В многочисленных рецензиях на книги этой серии говорится о 
литературоцентризме российской цивилизации: в рецензии 
М.В. Черномырдина (26) на книгу В.Г. Щукина, в рецензии 
И.В. Кондакова на книгу В.К. Кантора «Русская классика, или Бы-
тие России» и др. Как отмечает И.В. Кондаков (15), у Кантора вся 
русская классика является ключом к пониманию российской исто-
рии, средством понимания России как цивилизации. Книга, лите-
ратура и в историческом, и в онтологическом аспектах трактуется 
как основа вхождения России в мировую цивилизацию. Кантора 
интересуют единство русской литературной классики, образован-
ное общей историей, общей действительностью, преемственно-
стью общественно-философской, религиозно-этической мысли, 
общей мифологией как ментальным фундаментом национальной 
                                                                                                           
энциклопедия (РОССПЭН), 2005. – 768 с. – (Серия «Российские Пропилеи»); 
Кнабе Г.С. Избранные труды. Теория и история культуры. – М.; СПб.: Российская 
политическая энциклопедия (РОССПЭН); Летний сад, 2006. – 1200 с. – (Серия 
«Российские Пропилеи»); Пивоваров Ю.С. Полная гибель всерьез. – М.: Россий-
ская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2004. – 319 с. – (Серия «Россий-
ские Пропилеи»); Померанц Г.С. Выход из транса. – М.: Российская политическая 
энциклопедия (РОССПЭН), 2010. – 583 с. – (Серия «Российские Пропилеи»); 
Шпет Г.Г. Мысль и слово. Избранные труды. – М.: Российская политическая 
энциклопедия (РОССПЭН), 2005. – 688 с. – (Серия «Российские Пропилеи»); 
Щукин В.Г. Российский гений просвещения. Исследования в области мифопоэти-
ки и истории идей. – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 
2007. – 608 с. – (Серия «Российские Пропилеи»); Юдина М.В. Лучи Божественной 
любви. – М.; СПб.: Университетская книга, 1999. – 815 с. – (Серия «Российские 
Пропилеи»); Великовский С.И. Умозрение и словесность. Очерки французской 
культуры. – М.; СПб.: Университетская книга, 1998. – 711 с. – (Серия «Россий-
ские Пропилеи») и мн. др. 
 



С.Я. Левит 

 196 

культуры; он считает русскую литературную классику носитель-
ницей европеизма. 

Лейтмотив последних значительных публикаций В.К. Кантора – 
европейский лик России. Такова же сквозная тема книги о Досто-
евском – создателе своего особого концепта Европы – и других 
монографий исследователя15. 

Эта тема – одна из наиболее глубоко укорененных в русской 
культуре, и ее В.В. Калмыкова в своей рецензии формулирует сле-
дующим образом: «Это взгляд на отечественную литературу как 
на выражение, во-первых, народного характера, во-вторых, нацио-
нального идеала, и в-третьих, – ментальности, понимаемой как 
совокупность представлений о месте человека в мире, о его духов-
ной природе, этических нормах и приоритетах, наконец, о спосо-
бах самоидентификации отдельной личности и народа в целом» 
(14, с. 174). 

В.К. Кантор выступает как философ, культуролог и филолог, 
его метод синтетичен, а философские выкладки основаны на тон-
чайшем филологическом анализе. Междисциплинарный синтез 
становится единственным методом, позволяющим и адекватно ин-
терпретировать текст, и формулировать его общечеловеческий 
смысл (14, с. 175). 

Книги В.В. Кантора порождают целый ряд мыслей не только о 
творчестве русских мыслителей, но и о таких фундаментальных 
проблемах, как смысл жизни, значение религиозной веры или 
судьбы различных цивилизаций, судьбы всей нашей культуры, ее 
прошлое и будущее, религиозные искания, диалог русской мысли 
с западной. Они вызывают немало споров, но именно это свиде-
тельствует об их огромном, непреходящем достоинстве. 

                                                 
15 Русский европеец как явление культуры (философско-исторический ана-

лиз). – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2001. – 542 с.; 
Русская классика, или Бытие России. – М.: Российская политическая энциклопе-
дия (РОССПЭН), 2005. – 768 с.; Санкт-Петербург: Российская империя против 
российского хаоса. – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 
2008. – 542 с.; «Судить Божью тварь». Пророческий пафос Достоевского: Очерки. – 
М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2010. – 422 с.; «Круше-
ние кумиров», или Одоление соблазнов (становление философского пространства 
в России). – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2011. – 
608 с. 



Гуманитарное знание и вызовы времени  

 197 

В рецензиях на книги В.К. Кантора В.Г. Щукина, В.В. Калмы-
ковой, А.Л. Доброхотова, И.И. Евлампиева, И.В. Кондакова, 
В.Н. Поруса, В.А. Сендерова, А.В. Прокофьева, О. Дмитриевой и 
многих других идет глубинный разговор, диалог с автором, осу-
ществляется поиск ответов на сложнейшие вопросы бытия. «И 
русская литература, и ее идеи, и сама Россия, преломленная через 
классические образы и сюжеты, предстают… одновременно как 
повод, как предмет и результат философской рефлексии, более 
того, – как концептуальное целое, возведенное талантливым и 
мудрым зодчим» (15, с. 180). 

Событием культурной жизни был выход томов, посвященных 
наследию крупнейшего музыканта и христианского мыслителя ХХ 
столетия Марии Вениаминовны Юдиной16. 

В переписке М. Юдиной отразились драматические события 
ее жизни и ее ближайшего окружения, связанные с крушением на-
дежд на обретение страной большей свободы слова в первые по-
слевоенные годы, кампания по борьбе с «формализмом» в искус-
стве и «космополитизмом» в общественной жизни, травля лучших 
отечественных композиторов. Письма М.В. Юдиной, интеллекту-
ально богатые, страстные – блестящие документы эпохи. Ее вос-
поминания, написанные в свободном эссеистическом стиле, про-
низаны глубоким состраданием к судьбам современников. 

Эти тома воссоздают эволюцию гениальной личности 
М.В. Юдиной; образ великой женщины нашей эпохи предстает в 

                                                 
16 Юдина М.В. Лучи Божественной Любви. Литературное наследие. – М.; 

СПб.: Университетская книга, 1999. – 815 с. – (Серия «Российские Пропилеи»); 
Высокий стойкий дух. Переписка 1918–1945 гг. – М.: Российская политическая 
энциклопедия (РОССПЭН), 2006. – 656 с. – (Серия «Российские Пропилеи»); 
Обреченная абстракции, символике и бесплотности музыки. Переписка 1946–
1955 гг. – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2008. – 592 с. – 
(Серия «Российские Пропилеи»); Жизнь полна Смысла. Переписка 1956–1959 гг. – 
М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2008. – 600 с. – (Серия 
«Российские Пропилеи»); В искусстве радостно быть вместе. Переписка 1959–
1961 гг. – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2009. – 815 с. – 
(Серия «Российские Пропилеи»); Дух дышит, где хочет. Переписка 1961–1963 гг. – 
М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2010. – 855 с. – (Серия 
«Российские Пропилеи»); Нереальность зла. Переписка 1964–1966 гг. – М.: Рос-
сийская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2010. – 677 с. – (Серия «Рос-
сийские Пропилеи»). 



С.Я. Левит 

 198 

разных ипостасях: мудрого художника и педагога, филантропа-
христианина, стойкого борца за справедливость, страстно любя-
щей натуры, мыслителя, останавливающего свое внимание на он-
тологических вопросах культуры. 

Если бы не «культовое отношение» к М.В. Юдиной Анатолия 
Михайловича Кузнецова – составителя и комментатора этих книг – 
могла бы «прерваться тонкая нить людской памяти» (Г. Гамазкова 
(3)). Вслед за рецензентом В. Курбатовым хочется сказать: «Зем-
ной поклон за составление, вступление и текстологию книги, за 
циклопический справочный аппарат, за усилие десятилетий 
А.М. Кузнецову, сделавшему свою работу с юдинской самоотда-
чей, высоким терпением и христианской любовью» (16, с. 195). 
При подготовке последнего тома М. Юдиной «Пред лицом вечно-
сти. Переписка 1967–1970 гг.» эту эстафету служения подхватили 
Т.И. Янкевич, Л.Л. Тумаринсон, М.А. Дроздова, подготовившие 
этот том к изданию на самом высоком уровне. 

Объемистый том «К портретам русских мыслителей» – это 
книга-итог, собравшая труды десятилетий. Сочетание «дара веры» 
с даром «интеллектуальной пытливости» «делает интересным пу-
тешествие по лабиринтам русской философской мысли с такими 
проводниками, как Ирина Роднянская и Рената Гальцева» (17, 
с. 190). 

В 1960-е годы часть интеллигенции, отталкиваясь от господ-
ствующей фальши, в поисках ответа на вопрос о смысле человече-
ского существования обратилась к великому наследию русской 
религиозной философии. Среди тех немногих, кто не только от-
крывал труды блистательных русских философов для себя, но и 
адекватно писал о них, расширяя горизонты дозволенного, были, 
как отмечает в своей рецензии А. Латынина, эти замечательные 
авторы, включившие в свой том не только работы последних деся-
тилетий, но и более ранние исследования. Сегодняшнему читате-
лю, вероятно, трудно будет понять, сколь велика была их роль, как 
много было ими сделано для того, чтобы мы сегодня могли сво-
бодно размышлять о Бердяеве, Шестове, Франке, о. Павле Фло-
ренском и других выдающихся русских философах. 

Одной из первых в серии «Российские Пропилеи» вышла кни-
га С. Великовского «Умозрение и словесность. Очерки француз-
ской культуры». В его исследованиях ощущается внутренняя сво-
бода, блестящая эрудиция, сильный аналитический ум. Работы Ве-



Гуманитарное знание и вызовы времени  

 199 

ликовского не только не устарели, но, более того, в них сформули-
рованы проблемы, с которыми мы столкнулись вновь в XXI в. Эта 
итоговая книга С. Великовского вышла в свет только в 1999 г. (че-
рез девять лет после его смерти). Как отмечал в своей рецензии 
А. Зверев, к моменту выхода этой книги подошел к концу период 
скоропалительного дезавуирования недавних корифеев, угомони-
лись «отечественные деконструктивисты с кистенем» (13, с. 343), 
которые, вышвыривая стремительно устаревшие и невостребован-
ные литературоведческие работы, несущие на себе более отчетли-
вую печать времени, чем вся другая литература, попутно вытапты-
вали живые ростки. 

Личность С. Великовского была сформирована советской эпо-
хой, но он никогда ей не принадлежал: был независим в оценках и 
суждениях, никогда не допускал реверансы в сторону официозной 
методологии. 

Его работы не устарели, потому что актуальное в них осмыс-
лено под знаком если не вечных, то по крайней мере «длительных 
и пока еще не вполне исчерпавшихся культурфилософских колли-
зий» (13, с. 346). Кроме того, «преобразования» в сфере культуры, 
науки и образования, предпринятые в настоящее время, осуществ-
ляются разрушительными методами, механизмы которых стремил-
ся осмыслить С. Великовский. Его неизменно интересовали сти-
мулы, логика, социальная психология подобных преобразователей, 
деятельность которых напоминает ритуалы племен, время от вре-
мени предававших огню все накопленное достояние и на пепели-
ще начинающих новое обустройство. 

В центр своих исследований С. Великовский помещает куль-
туру. Основная культурфилософская коллизия – постижение 
«культуры как полагание смысла» или, помимо этого, еще и как 
фактора непосредственного воздействия на общественное созна-
ние, как силы, способной определять преобладающую систему 
ценностей, моральных установок и жизненных ориентиров. 

Анализ С. Великовским текстов французских мыслителей и 
поэтов перерастает границы интерпретации, становясь формой 
философского размышления, анализа самосознания отечественной 
культуры, творческий потенциал которой может реализоваться 
только на путях свободы. 

Как отмечает Зверев, авангард притягивал Великовского не 
только и не столько своим новаторским художественным языком, 



С.Я. Левит 

 200 

но прежде всего настойчивыми попытками доказать или даже «за-
свидетельствовать торжество раскрепощенного человеческого духа 
над косной материальностью вещей», а значит, – «возможность 
“возобладать над судьбой”, быть на земле хозяином»17. История 
авангарда от романтиков до идеологов парижского мая 1968 г. 
привлекала его страстью обновления ценностей, самоопределени-
ем широкого круга интеллигентов, покончивших с «гражданским 
неучастием», с «затворнической созерцательностью» ради «дейст-
венно-преобразующего вмешательства в ход истории»18. 

Он всегда шел от анализа произведения, от особенностей ху-
дожественного видения и поэтического языка, от проблематики, 
организующей тот эстетический мир, который им исследовался. 
Но красноречив был сам выбор предмета исследования – бунтари, 
новаторы, пролагатели новых путей. Особенно внимателен 
С. Великовский был к тем моментам литературной биографии 
своих героев, «когда за литературой ясно обозначались… не толь-
ко художественные, но и иные контексты: непримиримость с су-
ществованием по инерции, попытка преодолеть заведенный поря-
док вещей, вызов, судьба. Почти неизменно – тягостная, жестокая 
судьба» (13, с. 347). Повторяющиеся сюжеты бунтов с драматиче-
ским итогом, характерным для истории авангарда, и в еще боль-
шей степени «слишком очевидная неосуществимость прорывов 
через “косную материальность” во времена, когда косность во 
всем стала будничным состоянием нашего общества, – вот та 
внутренняя логика, которая привела С. Великовского к идее “тра-
гического гуманизма”, наиболее аутентично характеризующего его 
духовную позицию» (13, с. 347). 

С. Великовский находил иллюзорным все то, что казалось вы-
ходом другим – будь то либеральные упования шестидесятников, 
более простодушных и энтузиастически настроенных, чем был он 
сам, или поспешно обретенная религиозность вчерашних разобла-
чителей «поповщины». Он считал абсолютно беспочвенными «ве-
рооткровенные упования», перенесенные «на вполне мирские, по-
сюсторонние ценности», и полагал, что «гуманизм моралистиче-

                                                 
17 Великовский С. Умозрение и словесность. Очерки французской культу-

ры. – М.; СПб.: Университетская книга, 1999. – С. 668. 
18 Там же. – С. 624. 



Гуманитарное знание и вызовы времени  

 201 

ский» должен перестроиться в гуманизм революционный»19, при-
носящий зримые плоды. 

Огромное значение имела для него культура авангарда с ее 
«посюсторонностью», с вечной ее зачарованностью доктриной 
прямого воздействия на жизнь, подвергаемую резким преобразо-
ваниям. Он и у Камю акцентировал мысль о невозможности про-
сто «претерпевать историю», сохраняя трагическое достоинство 
перед тотальной бессмыслицей мира, и подчеркивал необходи-
мость не только «морального противодействия», не способного 
что-либо изменить в абсурдно устроенном порядке бытия, но и 
активного противодействия жестокой нелепице мироустройства. 
Именно радикальное неприятие абсурдности бытия и «смыслоут-
раты» предопределяет сущность «трагического гуманизма», пред-
ставленного в работах С. Великовского, анализирующих творчест-
во близких ему по мироощущению художников. Анализ творчест-
ва Камю, Мальро и т.д. позволяет выразить мысли, существенные 
для самосознания целой генерации российских интеллигентов, к 
которой он принадлежал (13, с. 349), интеллигентов, которые 
осознали необходимость покончить с «гражданским неучастием» 
и понять невозможность «держаться в стороне от текущей исто-
рии»20. Эти идеи Великовского по прошествии десятилетий вызы-
вают активный отклик у истончившегося слоя интеллигенции, 
опять стоящей перед необходимостью защищать право на интел-
лектуальную деятельность, работу по профессии, человеческое 
достоинство. Вспоминаются слова Е. Евтушенко: 

 
Достойно, главное достойно 
Любые встретить времена, 
Когда эпоха то застойна, 
То взбаламучена до дна. 
Достойно, главное достойно, 
Чтоб раздаватели щедрот 
Не довели тебя до стойла 
И не заткнули сеном рот…21 

                                                 
19 Великовский С. Умозрение и словесность. Очерки французской культу-

ры. – М.; СПб.: Университетская книга, 1999. – С. 95. 
20 Там же. С. 611. 
21 Евтушенко Е. Стихотворения, поэмы. – М.: Аст: Олимп: Астрель, 2000. – 

С. 579. 



С.Я. Левит 

 202 

В действительности речь идет не только о сохранении достой-
ных форм жизни человека в эпоху перемен, но и о будущем наше-
го общества, если, исходя из рыночной прагматики, будет сведено 
до минимума гуманитарное образование. 

В июне (19–21) 2013 г. в Будапеште проходила международ-
ная конференция «Новые направления в гуманитарных науках». 
Во многих странах растет понимание необходимости усилить гу-
манитарное образование в школах и университетах, чтобы растить 
граждан, ясно осознающих свое место в современном мире и в ис-
тории человечества и способных умножать духовное богатство 
общества. На практике это означает рост программ, направленных 
на поддержку и развитие гуманитарного знания. В этой ситуации 
особенно странно выглядят губительные тенденции, которые во-
зобладали в последние годы в России и идут вразрез с реальными 
процессами обновления и развития гуманитарного знания. 

Достижения гуманитарных наук сконцентрированы во всех 
сериях «Программы научно-информационного обеспечения фун-
даментальных исследований культуры». В серии «Humanitas» они 
обращены непосредственно к студенческой аудитории универси-
тетов. Эта серия была основана в 1999 г. Она ориентирована пре-
имущественно на обеспечение преподавателей и студентов выс-
ших учебных заведений монографиями по культурологии, истории 
культуры, философии, социологии, социальной психологии, фило-
софской антропологии – наукам о человеке, обществе, культуре. 
В серии вышли в свет монографии Н.С. Автономовой, П.П. Гай-
денко, В.В. Глебкина, В.Д. Губина, Е.Д. Некрасовой, П.С. Гуреви-
ча, Л.А. Микешиной22 и др. 

                                                 
22 Автономова Н.С. Познание и перевод. Опыты философии языка. – М.: 

Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2008. – 704 с.; Великов-
ский С.И. В поисках утраченного смысла. Очерки литературы трагического гума-
низма во Франции. – СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2012. – 271 с.; Гай-
денко П.П. История греческой философии в ее связи с наукой. – М.: Центр гума-
нитарных инициатив, 2012. – 319 с.; Гайденко П.П. История новоевропейской 
философии в ее связи с наукой: Учебное пособие для вузов. – М.; СПб.: ПЕР СЭ; 
Университетская книга, 2000. – 456 с.; Глебкин В.В. Лексическая семантика: 
Культурно-исторический подход. – М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 
2012. – 272 с.; Гордон А.В. Историческая традиция Франции. – М.; СПб.: Центр 
гуманитарных инициатив, 2013. – 384 с.; Губин В.Д., Некрасова Е.Д. Философская 
антропология: Учебное пособие для вузов. – М.; СПб.: ПЕР СЭ; Университетская 



Гуманитарное знание и вызовы времени  

 203 

Многие книги этой серии носят характер экспериментальный: 
они не столько предлагают готовые окончательные знания, сколь-
ко стимулируют размышления, привлекают внимание исследова-
телей к анализу проблем и их решений в сфере информационной 
культуры, философии, антропологии, когнитологии, выявлению 
специфики гуманитарного знания – второго полушария сферы на-
учного знания, наряду с первым – естественно-научным23. Сово-
купное знание, которое содержит в себе эта серия, несет заряд об-
новления общества, выработки на основе глубинного исследова-
ния человека гуманистического миросозерцания. 

В 2004 г. была основана серия «Письмена времени». В этой 
серии представлены исследования по истории мировой культуры, 
истории искусства, истории музыкальной культуры, истории ху-
дожественного мышления, синтетической истории искусств. Кни-
ги этой серии стимулируют исследования в области гуманитарных 
наук. В ней изданы избранные труды А.Я. Гуревича, А.В. Михай-
лова, И.И. Иоффе, М.Н. Лобановой, В.И. Сафонова и др. 

Труды А.Я. Гуревича, А.В. Михайлова сыграли неоценимую 
роль в драматичной трансформации гуманитарной мысли второй 
половины ХХ в., в обновлении гуманитарной науки в нашей стра-
не. Их книги дают возможность проникнуть в исследовательскую 
лабораторию ученых, присутствовать при акте творения гумани-
тарного знания. И хотя «новый Ренессанс» в сфере гуманитарного 
                                                                                                           
книга, 2000. – 240 с.; Губман Б.Л. Современная философия культуры. – М.: 
РОССПЭН, 2005. – 536 с.; Гуревич П.С. Философское толкование человека. – М.; 
СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2012. – 464 с.; Лебедев А.А. Три лика 
нравственной истины. Чаадаев; Грибоедов, Якушкин. – СПб.: Летний сад, 2009. – 
720 с.; Микешина Л.А. Диалог когнитивных практик. Из истории социальной эпи-
стемологии и философии науки. – М.: Российская политическая энциклопедия 
(РОССПЭН), 2010. – 575 с.; Померанц Г.С., Миркина З.А. Великие религии мира.–
4-е изд., испр. – М.: Центр гуманитарных инициатив, 2012. – 256 с.; Ро-
зин В. Семиотические исследования. – М.; СПб.: ПЕР СЭ; Университетская книга, 
2001. – 256 с; Скворцов Л.В. Информационная культура и цельное знание. – М.: 
ООО «Изд-во МБА», 2011. – 440 с; Семенова С.Г. Метафизика русской литерату-
ры. – М.: Издательский дом «ПоРог», 2004. – Т. 1. – 512 с.; Т. 2. – 512 с.; Эволю-
ционная эпистемология: Антология / Сост. Е.Н. Князева. – М.; СПб.: Центр гума-
нитарных инициатив 2012. – 704 с. и др. 

23 Скворцов Л.В. Информационная культура и цельное знание. – М.: ООО 
«Изд-во МБА», 2011. – 440 с. – (Серия «Humanitas»). 
 



С.Я. Левит 

 204 

знания так же может захлебнуться, как захлебнулась «оттепель», 
все достижения выдающихся ученых будут служить новым поко-
лениям исследователей. 

В подготовке этих серий необходимо отметить работу таких 
высококвалифицированных редакторов, как Г.Э. Великовская, 
Б.П. Гинзбург, П.М. Аркадьев, А.В. Матешук, И.И. Ремезова, 
Е.В. Якимова. 

В рецензиях П.С. Гуревича на книги многих серий этой про-
граммы отмечается, что они неизмеримо расширяют наше пред-
ставление о философии и истории культуры, дают возможность 
вести теоретические исследования о специфике культуры, о куль-
турогенезе, о современной ситуации в информационной культуре, 
функциях информации и культуры, проблеме идентичности в со-
временной культуре, о иерархии культурных феноменов, о функ-
циях когнитологии как науки, ее связи с метафизикой и философ-
ской антропологией, о когнитивных процессах, сопутствующих 
ментальным особенностям разных культур (3; 4; 5; 6; 7). 

Особое место в «Программе научно-информационного обес-
печения фундаментальных исследований культуры» занимает се-
рия «Summa culturologiae» (основана в 1999 г.). В этой серии издан 
«Словарь средневековой культуры»24, подготовленный выдаю-
щимся ученым А.Я. Гуревичем, который видел назначение этого 
издания в том, чтобы переориентировать направление исследова-
ний в отечественной исторической науке. В словаре обобщаются 
достижения мировой науки в области изучения истории западно-
европейского Средневековья. Это беспрецедентное в отечествен-
ной и зарубежной историографии издание претендует на то, чтобы 
подвести итоги изучения истории средневековой культуры в свете 
современных достижений в области исследования ментальностей 
и исторической антропологии. Издание имеет междисциплинар-
ный характер и охватывает проблематику и методы исследования 
различных областей гуманитарного знания. Словарь представляет 
новую концепцию развития средневекового общества, соединяю-
щую проблемы социальной и культурной истории, и способствует 
обновлению проблематики истории культуры Средних веков. 
                                                 

24 Словарь средневековой культуры / Под ред. А.Я. Гуревича. – М.: Рос-
сийская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2003. – 632 с. – (Серия «Summa 
culturologiae). 



Гуманитарное знание и вызовы времени  

 205 

В условиях обновления исторической науки и происходящих в 
ней глубоких перемен первостепенное значение имело издание 
словаря «Портреты историков: Время и судьбы»25. В этом уни-
кальном издании содержатся очерки-портреты выдающихся уче-
ных, оставивших заметный след в становлении и развитии русской 
исторической науки. Это издание содействует расширению и уг-
лублению наших представлений о тернистом пути исследователь-
ской мысли и исторической науки, ее корифеях, посвятивших 
свою жизнь служению науке. Без их неоценимого научного, эпи-
столярного и литературного наследия невозможно представить 
себе и в полной мере осознать развитие национального самосозна-
ния и образования. Книги о судьбах исторической науки в России 
в лице ее лучших представителей интересны всем, кому дороги 
знания о путях и перепутьях отечественной культуры, деятели ко-
торой, несмотря на все трудности, неблагоприятную, а порой и 
трагическую ситуацию, смогли сберечь ее высокий уровень и дос-
тоинство. 

В серии «Summa culturologiae» вышел в свет «Лексикон нон-
классики. Художественно-эстетическая культура ХХ века»26, 
представляющий собой уникальный справочно-исследовательский 
проект, в статьях которого охвачены все основные явления, про-
цессы, теории и концепции художественной культуры ХХ в. как в 
сфере конкретной практики (направления, персоналии, профес-
сиональные термины в искусстве, литературе, театре, кино), так и 
художественно-эстетической теории (от Ницше до Деррида и по-
стмодернистских теорий). Феномены современного искусства и арт-
деятельности рассматриваются как в историко-искусствоведческом, 
так и в более общем культурно-эстетическом аспектах. Основное 
внимание уделено именно новаторским, неклассическим, по-
стклассическим феноменам и личностям, характеризующим более 
чем столетний процесс движения в культурном пространстве: 

                                                 
25 Портреты историков: Время и судьбы: В 2 т. / Отв. ред. 

Г.Н. Севастьянов, Л.Т. Мильская. – М.; Иерусалим: Университетская книга; Ge-
sharim, 2000. – Т. 1. – 432 с.; Т. 2. – 464 с. 

26 Лексикон нонклассики. Художественно-эстетическая культура ХХ века / 
Под ред. В.В. Бычкова. – М.: Российская политическая энциклопедия 
(РОССПЭН), 2003. – 607 с. – (Серия «Summa culturologiae»). 

 



С.Я. Левит 

 206 

авангард, модернизм, постмодернизм – в сферах эстетического 
сознания и визуальных искусств, а также в литературе и музыке от 
символизма и импрессионизма до арт-проектов конца ХХ в. При 
этом выявляется гибкая корреляция между сферой художественной 
деятельности и уровнями широкого культурно-мировоззренческого 
контекста. 

Событием стало издание «Культурология: Энциклопедия: 
В 2 т.»27. Предполагалось издать энциклопедию в 5 томах, но изда-
тельство придало ей ныне существующую форму. Эта энциклопе-
дия стала лауреатом 2008 г. в номинации «Лучшее словарно-
энциклопедическое издание». В ней продолжилась работа, начатая 
в не имевшей аналогов энциклопедии «Культурология. ХХ век»28. 

В новую энциклопедию включены все культурные эпохи, сти-
ли, культурные миры – исторически возникшие типы культуры, 
особенности которых обусловлены специфическими представле-
ниями о мироздании, человеке, условиях его бытия, формами об-
щественной жизни. Диалог культур, их взаимодействие и взаимо-
проникновение представляют сквозную тему энциклопедии. Она 
содержит статьи об основных школах и направлениях, о наиболее 
крупных мыслителях, культурологах, антропологах, а также кон-
цепциях и теориях культуры с древнейших времен до наших дней, 
что создает предпосылки для размышлений о человеке, его куль-
туре, о преемственности прошлого и настоящего. Эта энциклопе-
дия обозначает основные идеи культурологии, все многообразие 
методов исследования и познания мира человека, его символиче-
ской вселенной, язык культурологии как принципиально новой 
науки, устремленной в пока еще непроницаемые слои человече-
ского существования. Она перебрасывает мостик в XXI век, в ко-
тором по праву культурология займет ведущее положение среди 
гуманитарных наук. 

В рецензии А. Али-Заде говорится о том, что данная энцикло-
педия поднимается до уровня своей сверхзадачи – дать не просто 
словарь культурологической науки с учетом всей междисципли-

                                                 
27 Культурология: Энциклопедия: В 2 т. / Гл. ред. и автор проекта 

С.Я. Левит. – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2007. – 
Т. 1. – 1392 с.; Т. 2. – 1184 с. 

28 Культурология. ХХ век: Энциклопедия: В 2 т. / Гл. ред. и автор проекта 
С.Я. Левит. – СПб.: Университетская книга, 1998. – Т. 1. – 447 с.; Т. 2. – 447 с. 



Гуманитарное знание и вызовы времени  

 207 

нарной сложности предмета, но именно методологию формирова-
ния (и чтения) этого словаря, что и означает расшифровку смысло-
вой картины человеческой культуры как единого общечеловече-
ского феномена. Именно в этом «воссоздании информационного 
поля единой человеческой культуры не только на эмпирическом 
(картины междисциплинарной сложности предмета), но и на мето-
дологическом уровне смыслов и состоит уникальность данного 
энциклопедического проекта» (1, с. 157). Эта энциклопедия, как 
отмечает рецензент, больше чем «справочная» литература, что 
следует из самой логики словаря энциклопедии. Энциклопедия 
открывается статьей, посвященной понятию «абсолют», что сразу 
вызывает в памяти методологию Гегеля, который видел мировой 
исторический процесс целостным и единым. Категория «абсолют» 
начинает диктовать свою логику выстраивания содержания. Эн-
циклопедия под этим углом зрения приобретает именно «гегелев-
ский» методологический вектор, который оправдывает в целом 
структуру издания, все статьи которого существуют в координатах 
некоего единого знания. «В этих координатах, заданных статьей 
“Абсолют”, все термины и персоны словаря энциклопедии вос-
принимаются лишенными своей этнокультурной принадлежности, 
поскольку на первый план выдвигается их принадлежность к под-
линному и единому творцу человеческой культуры – умственной 
рефлексии человека, производящей весь комплекс знаний, кото-
рый и реализуется в культуре человечества» (1, с. 158). 

В энциклопедии собрана информация о достижениях челове-
ческой духовности по всему миру, и тем самым осуществляется 
«полезный для общества просветительский проект». 

В этом издании сделана попытка «продемонстрировать гран-
диозность, сложность, тотальность и величие феномена человече-
ской культуры – продемонстрировать именно в воссоздании ког-
нитивной, теоретической, смысловой модели этого феномена. 
Практически каждая статья энциклопедии не столько описывает 
данное культурологическое явление, сколько раскрывает его 
смысл, т.е. переводит в категорию знания, теоретического понятия 
и тем самым относит к своему творцу – умственной рефлексии 
человека» (1, с. 159). 

Инновационный подход в составлении энциклопедии, отмеча-
ет Али-Заде, побуждает читателя не просто к усвоению некоторой 
новой информации, а к эвристическому прочтению текстов энцик-



С.Я. Левит 

 208 

лопедии – самостоятельному достижению более широкого знания, 
чем то, которое непосредственно содержит статья. Предметное 
многообразие словаря энциклопедии, «состыковывающее» знания, 
категории, персоналии из разных областей человеческой культу-
ры, делает «данный энциклопедический проект уникальным» (1, 
с. 157). 

А.Л. Доброхотов отмечал, что появление этой культурологи-
ческой энциклопедии позволяет надеяться на то, что предыстория 
культурологии подходит к концу и просматриваются контуры той 
территории, которую эта наука сможет назвать своим доменом. Он 
положительно оценивал редакционные принципы энциклопедии, 
обусловившие ее непохожесть на традиционные справочники: 

• сохранение исследовательского модуса в подаче ин-
формации: статьи – не безличное резюме итогов науки, а окра-
шенное авторской индивидуальностью разыскание, предполагаю-
щее и дискуссионность, и ангажированность; 

• бифокальность, наличие двух статей по одной теме, что 
позволяет увидеть тему с разных исследовательских позиций, со-
хранить авторскую «оптику», которая нередко дает больше для 
прояснения сути культурного феномена, чем сведения и рассужде-
ния. Благодаря этому энциклопедия позволяет ощутить, «как сме-
на горизонта рассмотрения меняет картину и открывает новые го-
ризонты: это и есть урок культурологии» (9, с. 187); 

• включение ресурса смежных наук в обсуждение куль-
турологических тем, междисциплинарный подход. «Избранный из-
дателями методологический каркас вмещает в себя подходы, доста-
точно разные для того, чтобы читатель почувствовал вариативность 
знания о культуре» (9, с. 188), системно-структурные построения не 
отменяют использование многообразия других подходов; 

• включение прямых авторских новаций, которые еще не 
прошли фильтры суждений научной общественности; 

• концептуализация явлений, вчуже выглядящих «нена-
учно»: «Шутливые отношения», «Хандра», «Кукла», «Сон», «Еда» 
и т.п. 

Культурология как научная дисциплина формируется на стыке 
различных областей гуманитарного знания. Не отменяя результа-
ты, достигнутые в философии культуры, антропологии, лингвис-
тике, социологии, искусствознании, исторической науке, она по-
зволяет по-новому взглянуть на изучаемые явления и в то же вре-



Гуманитарное знание и вызовы времени  

 209 

мя, по образному выражению К.А. Свасьяна, выступает в качестве 
своеобразного интеграла всех дифференциалов творческой актив-
ности. 

Н.А. Хренов, М.В. Гришин в своей рецензии акцентируют 
внимание на диалогичности этого труда, формирующего своеоб-
разное смысловое поле, в котором возможен диалог различных 
гуманитарных дисциплин, исследовательских подходов, самих ис-
следователей, а основным принципом подачи материала является 
«принцип дополнительности». Отмечая плодотворность такого 
подхода, Н.А. Хренов и М.В. Гришин полагают, что эта форма от-
крывает перед читателями возможность получить более объемное 
знание, включает его в работу, позволяя на основе изложенных 
концепций выработать свой взгляд на изучаемую тему и связан-
ную с ней проблематику. Диалогический характер энциклопедии и 
«полифонизм» особенно проявляются в ситуации описания таких 
категорий, концептов, понятий, содержательное наполнение кото-
рых в процессе исторической эволюции и смены культурно-
исторических типов претерпевало значительные изменения. 

«Энциклопедические статьи осуществляют по отношению к 
основным категориям и терминам своеобразную “археологию зна-
ния”, представляя каждый термин не в статике, а в динамике, соз-
давая многомерное пространство смыслов на основе развернутой 
гаммы концепций, трактовок и интерпретаций» (25, с. 188). 

А.Л. Доброхотов, П.С. Гуревич, Н.А. Хренов, М.В. Гришин в 
своих рецензиях высказали пожелания о переиздании этого труда, 
представляющего собой некую Summa culturologiae, чья архитекто-
ника отражает различные модусы развертывания наук о культуре. 

Осмысление накопленного классикой философской и культу-
рологической мысли материала, представленного в изданиях всех 
серий, в том числе и в мемуарной – «Зерно вечности», – и в серии 
малых форм «Лики культуры–2», стимулирует дальнейшие иссле-
дования в области философии, культурологии и других гумани-
тарных наук. В серии «Лики культуры–2» опубликованы книги 
известного исследователя В.И. Мильдона, работы которого печа-
таются в элитарных научных журналах. Его трудам свойственны 
оригинальность замысла, глубина и необычность воплощения. 
В.И. Мильдон делает весьма значительный шаг на пути к выработ-
ке эстетики экранизации: частного случая и общей теории кино и 
общей эстетики – рассматривает соотношение биографии худож-



С.Я. Левит 

 210 

ника и его творчества как символического аналога человеческого 
существования. Свои исследования он осуществляет с использова-
нием данных кино, литературы, лингвистики, биологии, аналити-
ческой психологии. В книге исследователя И.А. Осиновской, 
опубликованной в этой серии, дается новая интерпретация иронии 
и эроса через посредство методологии образного поля. 
И.А. Осиновская применяет идею интеллектуального образа для 
раскрытия содержания категорий гуманитарного знания. Опираясь 
на достигнутые результаты гуманитарного знания, она получает 
качественно новый результат – интеллектуальный образ категории 
как единства различных ее характеристик. В итоге удается обна-
ружить специфический способ функционирования таких явлений, 
как ирония и эрос, проявляющих свой аисторизм и интертексту-
альность, а иными словами, свое универсальное содержание. 

С позиций концепции образного поля И.А. Осиновская опре-
деляет свое отношение к сложившейся методологии исторической 
поэтики, с одной стороны, и к методу аисторизма, характерному 
для структурализма, – с другой. Она выбирает «средний путь», 
позволяющий избежать методологических крайностей. Свой метод 
автор определяет как саплиментарный, дополняющий историче-
ский подход. Методология образного поля, находящаяся в теоре-
тическом пространстве эпистемологии гуманитарного знания, по-
зволяет преодолеть абстрактность определений иронии и эроса. 
Книги, изданные в этих сериях, входят в список обязательной ли-
тературы по философии, культурологии, социологии. Они активно 
используются и студентами, и преподавателями, и исследователями. 

Реализация обширной программы изданий зарубежных и оте-
чественных мыслителей стала возможна при взаимодействии со-
трудников институтов Российской академии наук: ИНИОН, Ин-
ститута философии, Института всеобщей истории, Института рос-
сийской истории, Института мировой литературы, а также совме-
стной деятельности ученых Российской академии наук и препода-
вателей МГУ, РГГУ и других университетов России. Плодотвор-
ность такого сотрудничества особенно дала о себе знать при под-
готовке таких изданий, как «Культурология. ХХ век: Энциклопе-



Гуманитарное знание и вызовы времени  

 211 

дия» в двух томах и «Культурология: Энциклопедия: В 2 т.», в ко-
торых участвовало более 300 авторов29. 

Осуществление этой программы было бы невозможно без все-
сторонней поддержки и помощи В.А. Виноградова, Ю.С. Пивова-
рова, Л.В. Скворцова, А.И. Осиновского, И.Л. Галинской. 

Невозможное стало возможным благодаря профессионализму 
и энтузиазму замечательных издателей этих книг – П.В. Соснова и 
А.К. Сорокина. 

 
 

Список литературы 
 

1. Али-Заде A. Что такое «человеческая культура»? [Рец. на кн. Культурология: 
Энциклопедия: В 2 т. / Гл. ред. и автор проекта С.Я. Левит. – М.: Российская 
политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2007. – Т. 1. – 1392 с.; Т. 2. – 1184 с. – 
(Summa culturologiae)] // Высшее образование в России. – М., 2008. – № 10. – 
С. 154–159. 

2. Баранов А. Культурология на пороге XXI века: цельность и многообразие 
[Рец. на кн.: Культурология. ХХ век: Словарь. – СПб.: Университетская книга, 
1997. – 640 с. – (Серия «Культурология. ХХ век»)] // Литературное обозрение. – 
М., 1998. – № 4. – С. 97. 

3. Гамазкова Т. И Музыкой, и Словом. [Рец. на кн.: Юдина М. Лучи Божествен-
ной любви. – М.; СПб.: Университетская книга, 1999. – 815 с. – (Российские 
Пропилеи)] // Независимая газета. Приложение «Религия». – М., 2000. – № 10, 
31. V. – С. 7. 

4. Гуревич П.С. Философские просторы теории познания: (Тематический обзор). 
[Рец. на кн.: Микешина Л. Диалог когнитивных практик. Из истории эписте-
мологии и философии науки. – М.: Российская политическая энциклопедия 
(РОССПЭН), 2010. – 575 с. – (Серия «Humanitas»); Зинченко В., Пружинин Б., 
Щедрина Т. Истоки культурно-исторической психологии: Философско-
гуманитарный контекст. – М.: Российская политическая энциклопедия 
(РОССПЭН), 2010. – 415 с. – (Серия «Humanitas»); Пружинин Б.И. «Ratio ser-
vens»? Контуры культурно-исторической эпистемологии. – М.: РОССПЭН, 
2009. – 423 с. – (Серия «Humanitas»); Шпет Г.Г. Философия и наука: Лекци-

                                                 
29 Культурология. ХХ век: Энциклопедия. – СПб.: Университетская книга, 

1998. – Т. 1. – 447 с.; Т. 2. – 447 с.; Культурология: Энциклопедия: В 2 т. – М.: 
Российская политическая энциклолпедия (РОССПЭН), 2007. – Т. 1. – 1392 с.; 
Т. 2. – 1184 с. – (Серия «Summa culturologiae»). 



С.Я. Левит 

 212 

онные курсы. – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 
2010. – 496 с. – (Российские Пропилеи); Философия познания: К юбилею 
Л.А. Микешиной. – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 
2010. – 663 с. – (Серия «Humanitas»)] // Философия и культура. – М., 2011. – 
№ 6(42). – С. 170–179. 

5. Гуревич П.С. Эон как время цивилизации [Рец. на кн.: Скворцов Л.В. Инфор-
мационная культура и цельное знание. – М.: ООО «Изд-во МБА», 2011. – 
440 с. – (Серия «Humanitas»)] // Философия и культура. – М., 2011. – № 9(45). – 
С. 194–199. 

6. Гуревич П.С. Феномен художественной идентичности (тематический обзор 
книг: Великовский С.И. В поисках утраченного смысла: Очерки литературы 
трагического гуманизма во Франции. – СПб.: Центр гуманитарных инициа-
тив, 2012. – 271 с. – (Серия «Humanitas»); Перельштейн Р.М. Конфликт 
«внутреннего» и «внешнего» человека в киноискусстве. – М.; СПб.: Центр 
гуманитарных инициатив, 2012. – 255 с. – (Серия «Humanitas»); Прозоро-
ва Н.И. Философия театра. – М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 
2012. – 223 с. – (Серия «Лики культуры»); Каравашкин А.В. Литературный 
обычай Древней Руси, (XI–XVI вв.). – М.: Российская политическая энцикло-
педия (РОССПЭН), 2011. – 544 с. – (Серия «Humanitas»); Габричев-
ский А.Г. Биография и культура: Документы, письма, воспоминания: В 2 кн. / 
Сост. О.С. Северцева. – М.: Российская политическая энциклопедия 
(РОССПЭН), 2011. – 775 с. – (Серия «Российские Пропилеи») // Психология и 
психотехника. – М., 2012. – № 5(44). – С. 98–106. 

7. Гуревич П.С. Сумма культурологии. [Рец. на кн.: Культурология: Энциклопе-
дия: В 2 т. / Гл. ред. и автор проекта С.Я. Левит. – М.: Российская политиче-
ская энциклопедия (РОССПЭН), 2007. – Т. 1. – 1392 с.; Т. 2. – 1184 с. – 
(Summa culturologiae)] // Эдип. – М., 2008. – № 1. – С. 180. 

8. Дмитриева О. Кантор В.К. Санкт-Петербург: Российская империя против 
российского хаоса. К проблеме имперского сознания в России. – М.: Россий-
ская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2008. – 542 с. – (Российские 
Пропилеи) // Космополис. – М., 2008. – № 1(20). – С. 199–201. 

9. Доброхотов А.Л. Алфавит культуры. [Рец. на кн.: Культурология: Энцикло-
педия: В 2 т. / Гл. ред. и автор проекта С.Я. Левит. – М.: Российская полити-
ческая энциклопедия (РОССПЭН), 2007. – Т. 1. – 1392 с.; Т. 2. – 1184 с. – 
(Summa culturologiae)] // Новый мир. – М., 2008. – № 7. – С. 185–188. 

10. Доброхотов А.Л. Достоевский – европеец. [Рец. на кн.: Кантор В.К.  «Судить 
Божью тварь». Пророческий пафос Достоевского: Очерки. – М.: Российская 
политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2010. – 422 с. – (Российские Пропи-
леи)] // Новый мир. – М., 2010. – № 8. – С. 186–188. 



Гуманитарное знание и вызовы времени  

 213 

11. Доброхотов А.Л. Морфология хаоса, или Услышанные пророчества Достоев-
ского. [Рец. на кн.: Кантор В.К. «Судить Божью тварь». Пророческий пафос 
Достоевского: Очерки. – М.: РОССПЭН, 2010. – 422 с. – (Российские Пропи-
леи)] // Вторая навигация: Альманах. – Харьков, 2010. – Вып. 10. – С. 203–
214. 

12. Доброхотов А.Л. Вигилии в дремлющем Третьем Риме. [Рец. на кн.: Гальце-
ва Р.А. , Роднянская И.Б. К портретам русских мыслителей. – М.: Петроглиф; 
Патриаршее подворье храма – домового мц. Татианы при МГУ, 2012. – 748 с. 
– (Российские Пропилеи)] // Новый мир. – М., 2012. – № 1. – С. 197–199. 

13. Зверев А. «Школа упорства и ясности» [Рец. на кн.: Великовский С.И. Умо-
зрение и словесность. Очерки французской культуры. – М.; СПб.: Универси-
тетская книга, 1999. – 711 с. – (Серия «Российские Пропилеи»)] // Вопросы 
литературы. – М., 2000. – № 6. – С. 342–350. 

14. Калмыкова В.В. [Рец. на кн.: Кантор В.К. «Судить Божью тварь». Пророче-
ский пафос Достоевского: Очерки. – М.: Российская политическая энцикло-
педия (РОССПЭН), 2010. – 422 с. – (Российские Пропилеи)] // Вопросы фило-
софии. – М., 2010. – № 10. – С. 174–177. 

15. Кондаков И.В. Россия, понятая умом. [Рец. на кн.: Кантор В.К. Русская клас-
сика, или Бытие России. – М.: Российская политическая энциклопедия 
(РОССПЭН), 2005. – 768 с. – (Российские Пропилеи)] // Вопросы философии. – 
М., 2006. – № 11. – С. 177–182. 

16. Курбатов В. Земная и небесная. [Рец. на кн.: Мария Юдина. Лучи Божествен-
ной Любви. – М.; СПб.: Университетская книга, 1999. – 815 с. – (Российские 
Пропилеи)] // Москва. – М., 2000. – № 7. – С. 190–195. 

17. Латынина А. Дар веры и дар философского вопрошания. [Рец. на кн.: Гальце-
ва Р.А., Роднянская И.Б. К портретам русских мыслителей. – М.: Петроглиф; 
Патриаршее подворье храма – домового мц. Татианы при МГУ, 2012. – (Рос-
сийские Пропилеи)] // Знамя. – М., 2012. – № 10. – С. 184–190. 

18. Ознобкина Е. Заметки по поводу серии «Лики культуры» // Новое литератур-
ное обозрение. – М., 1996. – № 20. – С. 361–366. 

19. Померанц Г. Развертывание альтернатив. [Рец. на серию «Лики культуры»] // 
Октябрь. – М., 1998. – № 2. – С. 182–185. 

20. Порус В.Н. Имперское сознание… после империи? [Размышления над книгой 
В.К. Кантора «Санкт-Петербург: Российская империя против российского 
хаоса. К проблеме имперского сознания в России». – М.: Российская полити-
ческая энциклопедия (РОССПЭН), 2008. – 542 с. – (Российские Пропилеи)] // 
Вопросы философии. – М., 2008. – № 9. – С. 125–134. 

21. Прокофьев А.В. О новой книге В.К. Кантора «Санкт-Петербург: Российская 
империя против российского хаоса. К проблеме имперского сознания в Рос-



С.Я. Левит 

 214 

сии». – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2008. – 
542 с. – (Российские Пропилеи) // Вопросы философии. – М., 2008. – № 9. – 
С. 140–146. 

22. Сендеров В.А. [Рец. на кн.: Кантор В.К. Санкт-Петербург: Российская импе-
рия против российского хаоса. К проблеме имперского сознания в России. – 
М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2008. – 542 с. – 
(Российские Пропилеи)] // Знамя. – М., 2009. – № 11. – С. 217–222. 

23. Сендеров В.А. Русская империя против русского национализма. [Рец. на кн.: 
Кантор В.К. Санкт-Петербург: Российская империя против российского хао-
са. К проблеме имперского сознания в России. – М.: Российская политическая 
энциклопедия (РОССПЭН), 2008. – 542 с. – (Российские Пропилеи)] // Вопро-
сы философии. – М., 2008. – № 9. – С. 135–140. 

24. Соколов М.Н. Выход из транса. [Рец. на кн.: Померанц Г. Выход из транса. – 
М.: Юристъ, 1995. – 575 с. – (Лики культуры)] // Октябрь. – М., 1997. – № 1. – 
С. 182–185. 

25. Хренов Н.А., Гришин М.В. [Рец. на кн.: Культурология: Энциклопедия: В 2 т. / 
Гл. ред. и автор проекта С.Я. Левит. – М.: Российская политическая энцикло-
педия (РОССПЭН), 2007. – Т. 1. – 1392 с.; Т. 2. – 1184 с. – (Summa culturolo-
giae)] // Вопросы философии. – М., 2008. – № 3. – С. 186–189. 

26. Черномырдин М.В. [Рец. на кн.: Щукин В.Г. Российский гений просвещения. 
Исследования в области мифопоэтики и истории идей. – М.: Российская поли-
тическая энциклопедия (РОССПЭН), 2007. – 608 с. – (Российские Пропилеи)] // 
Вопросы философии. – М., 2007. – № 12. – С. 175–182. 

27. Щукин В.Г. [Рец. на кн.: Кантор В. «Судить Божью тварь». Пророческий па-
фос Достоевского: Очерки. – М.: Российская политическая энциклопедия 
(РОССПЭН), 2010. – 422 с. – (Российские Пропилеи)] // Вопросы философии. – 
М., 2010. – № 10. – С. 177–182. 

 
 
 



 

 215 

РЕЦЕНЗИИ 
 

 
 
 
 
 
 
 

Т.Б. Любимова 
 

ВСЕЛЕНСКИЙ ОГОНЬ* 
 
Книга Марины Николаевны Лобановой «Теософ – теург – 

мистик – маг: Александр Скрябин и его время»1 – значительное 
событие не только для музыкознания, но и для философии. О твор-
честве А.Н. Скрябина в книге рассказывается не просто как о ка-
ком-то событии истории русской и мировой культуры. Марина 
Николаевна нашла весьма точную позицию, с которой отчетливо и 
объемно видны сложность, неоднозначность и в то же время при-
влекательность личности великого композитора, глубина и фило-
софичность его творчества. 

Скрябин и в жизни, и в творчестве был мистиком. Миф, мис-
тика – это слова одного корня. Общий корень mu – тишина, мол-
чание (ср. франц. muet). Музыка молчит о том, чего нет в звуковой 
ее материи, но желает преобразить саму материю, философия же 
только об этом и говорит, не будучи в состоянии окончательно 
выговорить свою возлюбленную Истину. Согласно меткому слову 
Ф. Ницше, философ – это неудавшийся музыкант. Для философии 
высказываться о музыке – это трудная задача: ей приходится ра-
ционализировать через говорение, озвучивание нечто принципи-
ально непередаваемое, высказывать суждения и давать оценки от 
имени универсального разума. Философия, даже если она толкует 
о туманных вещах, все равно стремится сделать их прозрачными. 
Не всегда это удается, часто она оказывается не на своем собст-
                                                 

* Рецензия на кн.: Лобанова М.Н. Теософ – теург – мистик – маг: Алек-
сандр Скрябин и его время. – СПб.: Петроглиф, 2013. – 318 с. 

 



Т.Б. Любимова 

 216 

венном поле, а в плену истолковываемого предмета, не может за-
нять свою собственную точку зрения, которая есть точка зрения 
созерцателя, зрителя. М.Н. Лобанова остается верной избранному 
более частному предмету, т.е. творчеству Скрябина, и в то же вре-
мя показывает себя мастером на поле философии. Ей удалось 
представить сложность музыки этого гения, его философский па-
фос, эзотерический смысл его музыки. И не только потому, что 
автор этой книги хорошо эрудированна в истории и теории музы-
ки, а также в философии и эзотерике. Сама личность А. Скрябина 
требует этого синтеза, ведь он в своем творчестве стремился во-
плотить философские и эзотерические идеи, и это ему удавалось. 
Как блестяще показано в книге, творчество Скрябина было не ил-
люстрацией философских и эзотерических идей, а воплощением 
их в самой музыкальной ткани. 

В книге приведено множество свидетельств современников, 
друзей и просто знакомых Скрябина. Сами по себе эти свидетель-
ства необычайно интересны и в сочетании с комментариями авто-
ра книги создают очень живой и емкий образ композитора. В кни-
ге затронуты буквально все стороны его творчества и эпохи, в ко-
торой он жил и творил. Невозможно их даже просто перечислить. 
Но самые впечатляющие моменты все-таки связаны с образами 
огня, видимо, природа его таланта была именно огненной, а также 
со строгим математическим подходом, характеризующим его 
творческий процесс, что, казалось бы, противоречит огненной 
природе его гения. Именно это сочетание в «пламенеющем Лого-
се» холодного чистого разума и мистической страсти, невырази-
мой, но требующей выражения, потому облекающейся в те образы, 
которые бытуют в атмосфере эпохи, пульсирует в бесконечных 
расчетах и точнейших обозначениях. 

Для мистики свойственно ничего не досказывать, но не в силу 
того, что мистик хотел бы что-то утаить, а потому, что остающееся 
недосказанным не может быть высказано. Именно в этом состоит 
причина нашего естественного недоверия к любым мистическим 
прозрениям: они всегда носят личный характер, коллективных 
мистических прозрений не бывает. Лишь один бывает «познав-
шим», а последователи, как правило, остаются только «слышав-
шими» его; им только рассказывают о чем-то или даже показыва-
ют (в ритуале) то, что можно понять. Мистик, чтобы обратиться к 
внешнему, экзотерическому, к публике, должен полученные в от-



Вселенский огонь  

 217 

кровении фрагменты как-то связать в единое, понятное, вразуми-
тельное высказывание, и только так он может обратиться к широ-
кому кругу слушателей. «Швы», вставки, которые встраивает 
здравый смысл в изначально непонятный текст, делают весь рас-
сказ приемлемым для многих других слушателей, расширяют ау-
диторию. Но именно эти швы и вставки есть слабое место любой 
мистической доктрины, в том числе и «Тайной доктрины» 
Е.Н. Блаватской, под значительным влиянием которой находился 
А.Н. Скрябин. Это достраивание прозрений до приемлемых кар-
тин, заставляющее мистика, мага немного «привирать» в своих 
рационализированных построениях, всегда есть уязвимое место в 
их конструкциях, что, конечно, свойственно и «Тайной доктрине». 
За это ее подвергали и подвергают резкой критике, в частности, 
Рене Генон в своей книге «Теософизм: история одной псевдорели-
гии», где он показывает, что многие пассажи и персонажи в ее 
доктрине просто выдумка. Однако можно и иначе отнестись к дея-
тельности этой интересной личности. Можно считать ее авантю-
ристкой, но эзотерика есть такое место, в котором авантюра и ре-
альность слиты, нет здравого критерия их различить. Если в по-
эзии нет претензии на реальное знание вещей, она не выходит за 
пределы игры воображения и его свидетельства, то эзотерика все-
гда претендует на истинное знание реальности, на свидетельство 
духовного ви́дения. Надо сказать, что подозрения в адрес эзотери-
ческих учений в тотальном обмане вызваны именно тем, что их 
нельзя проверить по тем критериям, которые имеет чистый разум. 
Но в этих учениях, как правило, содержатся такие гипотезы, кото-
рые со временем подтверждаются, конечно, не всегда. Впечатле-
ние, вдохновение, а не доказательность – вот цель мистики. Отсю-
да ее родство с музыкой и поэзией. Они живут в ирреальном мире, 
и это, конечно, не означает, что мир этот просто выдумка и ничему 
вообще не соответствует. Просто это другой способ существова-
ния, не то, что мы называем «реальной жизнью». Тем удивитель-
нее замысел теургии, разделявшийся А. Скрябиным с Вяч. Ивано-
вым. Ведь теургия по своему смыслу претендует на реальное воз-
действие музыки, поэзии, ритуала в их синтезе на весь ход миро-
вых событий, подобное магическому действу. 

Страдание, страсти и несчастья – это жизнь. Преображение 
страдания в возвышенном пафосе, в героике и трагедии есть дело 
искусства, понятого в данном случае как теургия. Мистерия, т.е. то 



Т.Б. Любимова 

 218 

окончательное произведение, которое и должно осуществить это 
магическое действо, есть героическое усилие по преображению 
материального существования в духовное, усилие обратить стра-
дающее начало в действующее. Это чисто манихейское пережива-
ние2. В творчестве Скрябина оно сочетается с гностическими 
идеями и символами, но не только. Символ вселенского огня, на-
пример, восходит к зороастризму, древнейшей3 западной метафи-
зической доктрине, когда разделения культуры на Запад и Восток 
еще не существовало. Вообще в эзотерических доктринах, да и в 
обычной светской философии спрессованы взгляды и представле-
ния предыдущих эпох и интеллектуальных достижений наших 
предшественников. Эпоха модерна, в которую творил Скрябин и 
его современники, пестрит множеством импульсов и начинаний, 
поисков нового. Тем интереснее усилия по созданию новых синте-
зов, в особенности если этим занята музыка, самая богатая из всех 
видов искусства по своим выразительным возможностям. 

Вечно возобновляющийся порыв материи к духу, к преобра-
жению бессилен, подобно рождающему тоску вечному возвраще-
нию, о котором говорил Ф. Ницше. Это переживается художником 
как импульс творчества, гений отвергает безнадежность вечного 
возвращения, созидая и говоря: творю все новое, Новое Небо и 
Новую Землю, по-ту-сторону-и-вне-времени. В это же время про-
исходит смена научной парадигмы, что также хорошо показано в 
книге. Эти вихри идей, тенденций, небывалых переживаний как в 
искусстве, так и во всей культуре (не напрасно многие в это время 
говорят о кризисе культуры) есть общий корень высокой музыки и 
подлинной философии, а в их синтезе – это теургия, как в нее ве-
рили Вяч. Иванов и А. Скрябин, т.е. овладение временем и преоб-
разование его (можно вспомнить замечательную книгу «Овладе-
ние временем» Валериана Муравьёва)4. 

Столь грандиозные замыслы здравому смыслу и обыденному 
сознанию могут показаться не только странными, но безумными, а 
религиозным людям даже сатанинскими, тем более что во фразео-
логии символистов и теософов нет традиционного противопостав-
ления Бога и Сатаны, Люцифера, Диавола. 

Гении – это, конечно, особые люди. Их не назовешь нормаль-
ными, но сами-то нормальные, кто они такие? Естественным и 
здоровым нам представляется то, что находится внутри тех огра-
ничений, которые создают наше «у себя дома», т.е. внутри позна-



Вселенский огонь  

 219 

вательных, волевых, чувственных схем, которые согласуются с 
нашими незначительными возможностями. Любой, выступающий 
за пределы ограничений хоть чем-нибудь, будет для нас ненор-
мальным. И дело здесь не в установленных нормах – можно уста-
новить и другие нормы. Дело в том, что мы жестоко сопротивля-
емся разрушению наших ограничений, это страх перед свободой, и 
он не раз исследовался философией. В первую очередь восстает 
против опасного и трудного пути свободы, разумеется, религия. 
Поэтому любой выход за очерченный круг обозначается как паде-
ние в «глубины сатанинские». Неловко даже читать отклики рус-
ских религиозных философов о Скрябине. Однако если отнестись 
к этому явлению непредвзято, т.е. не с религиозной точки зрения, 
без «самоочевидных» оценок относительно того, что божеское, 
ангельское, а что как раз наоборот, то хотелось бы понять, в пер-
вую очередь, что открывается гениальным людям, каков источник 
их откровений? С одной стороны, мы видим вполне земной источ-
ник – мир образов вне- и дохристианской культуры. Для христиан, 
иудеев, мусульман так называемый языческий мир – это мир де-
монов, бесов. Но ведь это «партийная», идеологическая точка зре-
ния, отказ философии быть «Трибуналом разума» (И. Кант). 
С другой стороны, имеется также другой источник – собственные 
откровения гения. Это невидимый, тонкий мир, ведь даже бо́ль-
шую часть физического мира мы не воспринимаем нашими чувст-
вами, что же говорить о не физическом, но существующем мире. 
Поэтому эти люди, «откровенники», в какой бы области культуры 
они ни проявляли свой гений и таланты, должны быть поняты как 
таковые. Грань между гениальностью и безумием, действительно, 
тонкая, но она есть. Гений владеет своим «безумием», в то время 
как безумным владеет его безумие, т.е. некий «дух» или, говоря 
современным языком, психический остаток от прежде живших 
людей, информационный мусор тонкого мира. Гений – одержи-
вающий победу над агрессией тонкого мира, преобразующий ее в 
«знание», а безумный – побежденный, одержимый, и он, действи-
тельно, деградирует, взаимодействуя с тонким миром. Гений не 
успевает дойти до момента, где начинается деградация, он сжигает 
самого себя в борьбе за преображение. Это относится и к творче-
ству Скрябина. Ему удается возродить некоторые из бесчисленных 
связей со всем целым Вселенной, о котором нам слишком мало 
известно, а может быть, и вовсе ничего. Тем не менее нас ведь не 



Т.Б. Любимова 

 220 

вывели в колбе, как каких-то искусственных гомункулов, мы есть 
произведение всей Вселенной, ее истории и всех ее состояний. 
И мы продолжаем быть с ней тесно связанными, но, как правило, 
не чувствуем этого; гении это чувствуют, вдохновение и есть от-
крытость для того или иного аспекта вселенских связей и воздей-
ствий. Эти связи и воздействия бесконечно сложны и разнообраз-
ны, поэтому гении неповторимы в своих прозрениях и произведе-
ниях. Искусство, в особенности музыка, завоевало относительную 
свободу, свой код доступа к бесконечному «банку данных», мета-
форически говоря, к той вселенской ноосфере5, которая и есть на-
ша колыбель. С этим связана интеллектуальная страсть достичь 
единства через творчество, обрести целостность, что было в выс-
шей степени присуще А. Скрябину. Этой страстью к единому и 
целостному объяснимы и другие стороны его поэтики, теории, а 
также и самой музыки, и прежде всего идеи синтеза искусств, цве-
томузыки, синтеза всех чувств в едином акте восприятия. «Скря-
бин, – отмечает Б.А. Фохт, – хотел торжественно осуществить и 
закончить свою жизнь и деятельность в “последнем свершении”, в 
своего рода апофеозе всякой творческой деятельности, и Вы мо-
жете представить себе все так, как представлял себе он сам: где-то 
далеко, в Индии, под широколистными многовековыми деревьями 
на некотором возвышении стоит капельмейстер мира. Кто должен 
слушать великую “Мистерию” этого дирижера? Человечество, лю-
ди! Нет, не только люди, но и змеи, слоны и тигры, растения, все 
вообще живые существа, выражаясь словами Лермонтова, “и небо, 
и звезды, и тучи толпой”? Я спрашиваю, разве это, в известном 
смысле, не материалистическая концепция? 

 
“И месяц, и звезды, и тучи толпой 
Внимали той песне святой”»6. 
 
Синтез искусств и соответствующая ему синестезия (букв. 

«со-ощущение») были частью программы единства и целостности. 
Синестезия, которую современные психологи понимают как меж-
чувственные ассоциации, вовсе не есть какая-то невероятная и не-
бывалая идея, напротив, это есть самое распространенное явление 
человеческой психики, просто творческие личности используют 
это свойство активно, а остальные – пассивно в расхожих образах 
и представлениях, подобных «холодному уму», «горячей любви» 



Вселенский огонь  

 221 

или «зеленой тоске». По замыслу Скрябина, синтез чувств и ис-
кусств необходим как путь достижения всеединства, конкретного 
воплощения идеи целостности, соборности и преображения. 

Синтез искусства – цветомузыка, составная часть этого проек-
та тотального синтеза – это, надо думать, и было будущее действо 
теургии, т.е. через посредство искусства преображение (в «миро-
вом пожаре») Вселенной и человека, который был бы агентом это-
го преображения. Понятно, что искусство в этом случае перестает 
быть частным институтом культуры, партикулярной деятельно-
стью неких не совсем нормальных людей. Художник становится 
творцом будущей Вселенной, освобожденной от грязи материаль-
ного. Понятно, что это может быть замыслом либо безумца, либо 
гения. 

Достаточно вспомнить кантовское противопоставление гения 
и таланта, чтобы понять, что, оценивая творчество гения, довольно 
трудно занять объективную точку зрения. Гений – это законода-
тель, в то время как талант лишь следует уже существующим за-
конам, и поэтому талант подлежит оценке в соответствии с нашей 
способностью суждения, а гений – нет. У нас нет закона, по кото-
рому мы можем оценивать его творения, ведь он как раз закон и 
создает, через его творчество говорит сама природа, он ее агент. 
Тем более не подходит толкование его произведений с частной, в 
том числе религиозной, точки зрения. Скрябин – гений, он, следо-
вательно, сам дает закон, по которому можно истолковать, понять 
его творчество. Неважно, привлекает ли он концепции теософии 
или чьи-нибудь мистические прозрения, композитор с их помо-
щью как бы переводит на человеческий язык то, что невозможно 
выразить. Он пламенеет в огне вселенского пожара (вспомним Ге-
раклита: мир есть огонь, мерами вспыхивающий и мерами сти-
хающий), видимо, поэтому его творчество как единое целое до-
вольно долго не было достаточным образом понято: нам говорили, 
что он как-то не совсем правильно горит, привычной меры не зна-
ет. Тем более радостно читать спокойный, уравновешенный рас-
сказ автора этой книги о творчестве А.Н. Скрябина, о его времени, 
об окружении, настроениях, странностях эпохи, встретить подроб-
ный, разносторонний и можно даже сказать, всеобъемлющий ана-
лиз многих моментов и аспектов, связанных с этой замечательной 
личностью. 



Т.Б. Любимова 

 222 

Судьба художника, поэта, философа, вообще творческой лич-
ности – это сжатая до рисунка, до формулы история нашей «стра-
ны света», а стало быть, в какой-то степени и человечества. Ката-
строфы XX в. разрушили все идеалы и сломали все судьбы. 
И столь распространенные проекты «конца истории» – это кальки 
с реальной истории, но рассказанной и закругленной по тому или 
иному образцу. А сама идея архетипически укоренена в творчестве 
гения: собою он завершает историю, делая скачок в будущее, в 
«Завтра»: его предназначение «заполнить брешь между Сегодня и 
Завтра». Вся его жизнь как единый вдох, и на выдохе, на «задыха-
нии, которое в момент экстаза»7, он попадает в будущее, поэтому 
по сравнению с «нормальными и здоровыми» он предстает безум-
ным. Это можно сравнить с суфийским «безумством», исчезнове-
нием перед божественным, согласно афоризму, «суфий – это тот, 
кого нет». 

Автор книги, М.Н. Лобанова, будучи одним из ведущих спе-
циалистов в области теории и истории музыки, замечательно спра-
вилась со своей задачей – нарисовать портрет такой незаурядной 
личности, как Скрябин. Но не только. Ей удалось показать глубо-
кий смысл его творчества, для чего пришлось привлекать самый 
разный материал. Скрябин был знаком с эзотерической и оккульт-
ной литературой, сама культура того времени погружала худож-
ника в атмосферу мистики, теософии, антропософии, магизма. 
Иногда кажется, что именно под влиянием этой атмосферы фор-
мируется и внутренний мир художника, который и сам в свою 
очередь начинает творить эту атмосферу. Такова судьба любого 
таланта, но не гения. Гений, как уже говорилось выше, – законода-
тель. Разгадать его «Завтра» в нашем «Сегодня», будущее в на-
стоящем, конечно, задача непростая. Марина Николаевна прекрас-
но показала, как время рождало гения и стремилось его понять; 
рассказ о его биографе и истолкователе – Л.Л. Сабанееве – очень 
удачно образует параллель, но с рассказом о самом Скрябине на-
стоящую историю, со своей драматургией и глубоким смыслом. 
В этой драме «жизни артиста» голоса повлиявших на него фило-
софов и оккультистов звучат довольно громко, как если бы они 
были не хором, а действующими лицами. Да, это был круг обще-
ния, друзей, идейно близких людей. Скрябин любил философию и 
интересовался ею, ему нравились те или иные идеи; обычно для 
художника философские идеи есть оформление его собственной 



Вселенский огонь  

 223 

душевной жизни, глубоко скрытой от разума, сущность которого – 
созерцать, видеть, усматривать. В данном случае это было не так. 
У Скрябина у самого в душе была философская струнка. Он, веро-
ятно, нашел в эзотерических учениях общий язык с теми, кто по-
нимал то, что и он сам; они были созвучны строю его души. Но, 
как и большинство гениев, обладающих величайшей интуицией в 
той области, где они являются законодателями, в сфере эзотерики 
его нередко подводил интеллектуальный вкус. Он был слишком 
доверчив. Да, это было время опьянения эзотерикой. Музыкант 
воспринимает мир звуков не как профан, а как посвященный в 
тайны этого мира, утонченным восприятием которого он обладает, 
его здесь не обманешь ни в малейших нюансах; так точно и фило-
соф обладает интеллектуальным вкусом (можно сказать, слухом), 
утончающимся по мере углубления его философствований. У него 
обостряется чувство истины. Проходя через искушения тотального 
сомнения, он обретает смысловую интуицию, суждения вкуса об-
ретают силу по отношению к смыслу. Он сразу увидит в Папюсе 
компилятора, не поверит в «учителей» Е. Блаватской, но при этом 
сможет оценить добросовестность Элифаса Леви; он, скорее всего, 
сможет отслоить в писаниях этих исследователей8 более или менее 
ценное содержимое. Художник – существо впечатлительное, но в 
то же время всем внешним голосам он предпочтет голос своего 
крылатого гения. Также и Скрябин: эзотерические учения его впе-
чатляли, но не определяли. Равно и суфизм, для западных людей 
притягательный, воспринимался им несколько поверхностно как 
учение, хотя по самой своей природе эта духовная практика не 
могла быть ему не близка. Но все-таки Скрябин оставался запад-
ным человеком, западно-восточным русским. Его крылатый ог-
ненный гений не до конца поддался дисциплине холодного разума, 
хотя если сосредоточить свое внимание на строгости его метода 
композиции, «всесоответствии», то начинает казаться, что это не 
огненный Логос, а Господин Тэст Поля Валери, наблюдающий за 
опытом «у последней черты всех наук». 

Разная музыка понятна и любима разными типами людей в за-
висимости от уровня их развития, взросления. Для каждого уровня – 
своя музыка, а эти уровни определяются, разумеется, не только 
образованием, культурой, но и «природой»: по неизвестным нам 
причинам одни рождаются с грубой конституцией, а другие с 
утонченной. Здесь нет никакой демократии. Одни открыты для 



Т.Б. Любимова 

 224 

мистических прозрений, а другие отнюдь нет, и им ничего невоз-
можно доказать, они в этом отношении как бы невменяемы. Недо-
верие «простых людей» по отношению к мистическим откровени-
ям понятно, даже вполне оправданно и естественно, они охраняют 
свой мир от разрушения понятной «схемы мира». 

Книга заканчивается главами, посвященными вопросам поэти-
ки, теории и композиционной техники Скрябина. Здесь подробно и 
основательно анализируются, в частности, открытия в области 
гармонии. Необыкновенно интересен анализ новаторства 
А.Н. Скрябина, теоретической позиции Л.Л. Сабанеева и вклада 
Н.А. Рославца. Надо отметить, что М.Н. Лобанова впервые откры-
ла для нас ранее недоступное творчество замечательного компози-
тора – Николая Андреевича Рославца, а сравнение взглядов и твор-
чества его и главного героя книги – Скрябина – привели исследо-
вательницу к выводу о том, что: «Основы новой гармонии были 
заложены Скрябиным, сформулированы Сабанеевым и развиты 
Рославцем. С этих позиций история Новой музыки и ее теоретиче-
ского осмысления должны быть полностью пересмотрены»9. 

Некоторые отступления в размышлениях о книге М.Н. Лоба-
новой оправданы тем, что сам предмет настойчиво подталкивает к 
свободным высказываниям по поводу тех идей, того богатого со-
держания, которые анализируются в этой работе. В противном 
случае мы вступили бы в тягостное противоречие с огненной при-
родой гения А.Н. Скрябина и доминантой для нас стал бы «г-н 
Тэст», т.е. образ суперинтеллекта, лишенного человеческих стра-
стей. Возможно, что и мы не загорелись, читая эту замечательную 
книгу (для этого надо быть конгениальным самому предмету), но 
хотя бы полюбовались отсветами тех всполохов, сверканий, кото-
рые еще различимы во все поглощающей бездне истории. 

 
 

Примечания 
 

1 Лобанова М.Н. Теософ – теург – мистик – маг: Александр Скрябин и его 
время. – СПб.: Петроглиф, 2013. – 318 с. 

2 См.: Кефалайа («Главы»). Коптский манихейский трактат / Пер с копско-
го, исслед., коммент., глоссарий и указ. Е.Б. Смагиной – М.: Издатель-
ский дом «Восточная литература» РАН, 1998. – 512 с. – (Памятники 
письменности Востока CXVI). Надо сказать, что современные эзотерики 



Вселенский огонь  

 225 

черпают свои сведения и вдохновение из весьма разнообразных источ-
ников. Как правило, их трактаты представляют собой компиляции из 
обрывков древних текстов разного происхождения, а также из фрагмен-
тов восточных доктрин, которые и сегодня для западного человека ос-
таются практически непроницаемыми, а тем более они были плохо по-
няты в прежние времена, когда сведений о них было еще меньше. Хотя 
препятствием для понимания является скорее слишком большое разли-
чие менталитетов, как это теперь называют, чем незначительность ин-
формации. 

3 Зороастр (Заратуштра) был только реформатором гораздо более древнего 
учения. Ему пришлось переводить Авесту на современный ему язык, так 
как к его времени она стала уже совсем непонятной. 

4 Муравьев В. Овладение временем. – М.: Интернациональная 39-я типо-
графия Мосполиграф, 1924. – 75 с. 

5 Ноосфера есть не только у Земли, но и у Солнечной системы, у Галакти-
ки, у Вселенной. И человек может быть настроен на любую струну бес-
конечного, невидимого и неслышимого оркестра. 

6 Лобанова М.Н. Теософ – теург – мистик – маг: Александр Скрябин и его 
время. – СПб.: Петроглиф, 2012. – С. 76. 

7 «Здесь ослепительный свет, – объяснял он, – точно солнце приблизилось. 
Здесь уже есть это задыхание, которое в момент экстаза. Оно было уже в 
зародыше в четвертой сонате, там уже есть задыхание от лучезарности, 
такая окрыленность и свет» (Лобанова М.Н. Теософ – теург – мистик – 
маг: Александр Скрябин и его время. – СПб.: Петроглиф, 2012. – 
С. 227). 

8 Ведь нельзя отрицать и присутствие в их трудах реальных познаний в 
области эзотерики. Однако общая картина же нередко производит впе-
чатление дурного вкуса. Относительно Папюса имеется опечатка: он не 
основал Теософское общество Франции (тем более в 1877 г., а год его 
рождения 1865!), а вступил в него в 1887 г., но вскоре покинул. 

9 Лобанова М.Н. Теософ – теург – мистик – маг: Александр Скрябин и его 
время. – СПб.: Петроглиф, 2012. – С. 222. 



 

 226 

 
 

Серия «Теория и история культуры» 
КУЛЬТУРОЛОГИЯ 

Дайджест 
2014 № 1 (68) 

 
Редактор-составитель выпуска – 

кандидат философских наук Левит Светлана Яковлевна. 
 
 
 

Адрес редакции: 117997, г. Москва, Нахимовский проспект 51/21. 
ИНИОН РАН. Отдел культурологии 

 
Дизайн Л.А. Можаева  

Корректура, компьютерная верстка М.П. Крыжановская 
 

Гигиеническое заключение 
№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 

Подписано к печати 10/II – 2014 г.  Формат 60х84/16 
Бум. офсетная № 1.   Печать офсетная.   Свободная цена 

Усл. печ. л. 14,0. Уч.-изд. л. 12,0 
Тираж 300 экз. Заказ № 240 

 
Институт научной информации  
по общественным наукам РАН,  

Нахимовский пр-кт, д. 51/21, Москва, В-418, ГСП-7, 117997, 
Отдел маркетинга и распространения  

информационных изданий 
Тел. / факс (499) 120-45-14 

E-mail: inion@bk.ru 
Отпечатано в ИНИОН РАН 
Нахимовский пр-кт, д. 51/21 
Москва, В-418, ГСП-7, 117997 

042(02)9 
 

 
 



Вселенский огонь  

 227 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 228 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /Description <<
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000500044004600206587686353ef901a8fc7684c976262535370673a548c002000700072006f006f00660065007200208fdb884c9ad88d2891cf62535370300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef653ef5728684c9762537088686a5f548c002000700072006f006f00660065007200204e0a73725f979ad854c18cea7684521753706548679c300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002000740069006c0020006b00760061006c00690074006500740073007500640073006b007200690076006e0069006e006700200065006c006c006500720020006b006f007200720065006b007400750072006c00e60073006e0069006e0067002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f00630068007700650072007400690067006500200044007200750063006b006500200061007500660020004400650073006b0074006f0070002d0044007200750063006b00650072006e00200075006e0064002000500072006f006f0066002d00470065007200e400740065006e002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000640065002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200063006f006e00730065006700750069007200200069006d0070007200650073006900f3006e002000640065002000630061006c006900640061006400200065006e00200069006d0070007200650073006f0072006100730020006400650020006500730063007200690074006f00720069006f00200079002000680065007200720061006d00690065006e00740061007300200064006500200063006f00720072006500630063006900f3006e002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f007500720020006400650073002000e90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006d007000720065007300730069006f006e00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006c0069007400e90020007300750072002000640065007300200069006d007000720069006d0061006e0074006500730020006400650020006200750072006500610075002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f006200650020005000440046002000700065007200200075006e00610020007300740061006d007000610020006400690020007100750061006c0069007400e00020007300750020007300740061006d00700061006e0074006900200065002000700072006f006f0066006500720020006400650073006b0074006f0070002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea51fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e30593002537052376642306e753b8cea3092670059279650306b4fdd306430533068304c3067304d307e3059300230c730b930af30c830c330d730d730ea30f330bf3067306e53705237307e305f306f30d730eb30fc30d57528306b9069305730663044307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e30593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020b370c2a4d06cd0d10020d504b9b0d1300020bc0f0020ad50c815ae30c5d0c11c0020ace0d488c9c8b85c0020c778c1c4d560002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken voor kwaliteitsafdrukken op desktopprinters en proofers. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200066006f00720020007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c00690074006500740020007000e500200062006f007200640073006b0072006900760065007200200065006c006c00650072002000700072006f006f006600650072002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200069006d0070007200650073007300f5006500730020006400650020007100750061006c0069006400610064006500200065006d00200069006d00700072006500730073006f0072006100730020006400650073006b0074006f00700020006500200064006900730070006f00730069007400690076006f0073002000640065002000700072006f00760061002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f0074002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a00610020006c0061006100640075006b006100730074006100200074007900f6007000f60079007400e400740075006c006f0073007400750073007400610020006a00610020007600650064006f007300740075007300740061002000760061007200740065006e002e00200020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006600f600720020006b00760061006c00690074006500740073007500740073006b0072006900660074006500720020007000e5002000760061006e006c00690067006100200073006b0072006900760061007200650020006f006300680020006600f600720020006b006f007200720065006b007400750072002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents for quality printing on desktop printers and proofers.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles true
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


