
От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 63

 
 
 
 
 
 
 
 
 

А.Е. Махов © 
ОТ НАЦИОНАЛЬНЫХ «LITERATURGESCHICHTEN»  

К «НАУКЕ О ЕВРОПЕЙСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ»:  
ЭПИЗОД ИЗ ИСТОРИИ НЕМЕЦКОЙ ФИЛОЛОГИИ.  

Ч. 1: РОЖДЕНИЕ «LITERATURGESCHICHTE»  
И ЕЕ УСТРОЙСТВО; Ч. 2: ВНЕЛИТЕРАТУРНЫЕ 

ИНСТАНЦИИ ЛИТЕРАТУРНОЙ ИСТОРИИ 
 
Аннотация. Книга Эрнста Роберта Курциуса «Европейская лите-

ратура и латинское Средневековье» соотнесена в статье с жанром «истории  
национальной поэзии», который был одним из ведущих в немецкой фи-
лологии XIX в. В этом контексте книга Курциуса предстает разрешением 
кризиса, к которому привело культивирование национального подхода  
к литературе. Курциус продуктивно инвертирует все принципы данного 
подхода, заменяя национализм европеизмом, стадиальность – конти- 
нуальностью, свойственный «Literaturgeschichten» акцент на содержании – 
преимущественным вниманием к аспектам формы; в целом история  
литературы получает новую жизнь в «исторической топике». Из негатив-
ной реакции на установки национально ориентированной германистики и 
рождается создаваемая Курциусом «наука о европейской литературе». 

 
Ключевые слова: Георг Гервинус; Йозеф фон Эйхендорф; Виль-

гельм Шерер; Эрнст Роберт Курциус; история национальной поэзии;  
наука о европейской литературе; историческая топика. 

 
Makhov A.E. From the national «Literaturgeschichten»  

to «the science of European literature»: an episode out of the  
                                                 

© Махов А.Е., 2020          DOI: 10.31249/litzhur/2020.47.06 



А.Е. Махов 64

history of German philology. P. 1: The origin of «Literatur-
geschichte» and its structure; P. 2: The extraliteral components of 
the history of literature 

 
Summary. Ernst Robert Curtius’s book «European Literature and the 

Latin Middle Ages» is put in correlation with the «history of national poetry», 
which was one of the leading genres in 19th-century German philology. In this 
context, Curtius’s book appears to be a solution of the crisis caused by the cul-
tivation of a national approach to literature. Curtius productively inverts all the 
principles of this approach, replacing nationalism with Europeanism, stadiality 
with continuity, emphasis on content with primary attention to the aspects of 
form; in general, the history of literature gets a new life in a «historical  
topics». The «science of European literature» created by Curtius is born from  
a negative reaction to the attitudes of nationally oriented Germanistics. 

 
Keywords: Georg Gervinus; Joseph von Eichenforff; Wilhelm Scherer; 

Ernst Robert Curtius; history of national poetry; science of European literature; 
historical topics. 

 
Связь книги Эрнста Роберта Курциуса с практикой 

«Literaturgeschichte», столь популярной в XIX в., далеко не оче-
видна, да и само выявление этой связи может показаться лишен-
ным всякой актуальности. Уже в немецкой филологии второй  
половины XX в. жанр истории национальной литературы воспри-
нимался как устаревший и окончательно дискредитировавший себя. 
Мнение, которое высказывает о нем Ханс Роберт Яусс, звучит на-
подобие приговора: «История литературы пользуется сегодня чаще 
всего дурной славой, причем вполне заслуженно. Последние пол-
тора столетия истории этой почтенной дисциплины свидетельст-
вуют о неуклонной деградации. Все ее взлеты и вершины целиком 
относятся к XIX в. <…> Патриархи дисциплины видели свою 
высшую цель в том, чтобы представить историю литературных 
произведений как путь самопознания идеи национальной индиви-
дуальности. Сегодня эти вершины стали далеким воспоминанием. 
Положение традиционной истории литературы в духовной жизни 
нашей современности весьма плачевно» [Яусс 1995: 39]. Юрген 
Форман, проследивший развитие немецкой «историографии  
поэзии» от ее возникновения в эпоху гуманизма и до эпохи гер-
манской империи включительно, определяет финальную стадию 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 65

этой литературоведческой практики как «крах», «Scheitern», что 
видно уже из заглавия его монографии [Fohrmann 1989]. 

Ниже мы коснемся причин столь уничижительной оценки 
жанра. Пока лишь отметим, что феномен «Literaturgeschichte» 
можно осмыслить в более широком, нежели было принято, кон-
тексте, включающем и немецкую филологию XX в. На наш взгляд, 
такое расширение контекста позволяет иначе понять финальный 
этап эволюции жанра: он предстает уже не «крахом», но скорее 
кризисом, который находит продуктивное разрешение в создании 
Курциусом принципиально новой «науки о европейской литерату-
ре». Проект такой науки набрасывали уже романтики, которые, 
однако, мыслили европейскую литературу просто как сумму на-
циональных литератур. Фридрих Шлегель в лекциях по истории 
«европейской литературы» трактует ее как «связное целое, где все 
ветви тесно сплетены между собой» [Шлегель 1983 a: 36], – однако 
это целостное виденье остается лишь проектом: Шлегель не нахо-
дит точки зрения, позволяющей обосновать эту целостность, и далее 
переходит к традиционному обзору литератур по нациям. Но и весь  
позднейший – постромантический – проект «Literaturgeschichte» 
был основан на концепте нации, который в конце концов вошел  
в резкое противоречие с найденной уже романтиками идеей евро-
пеизма; выход из этого противоречия был дан в книге Курциуса. 

 
 

1. Рождение «Literaturgeschichte» и ее устройство 
 
История национальных литератур – первая форма, в которой 

проявляет себя собственно литературоведение как наука, отде-
лившая себя от традиционной нормативный поэтики; при этом само 
понятие истории литературы возникает раньше, чем понятие «ли-
тературоведение» (Literaturwissenschaft), утверждающееся в немец-
кой филологии лишь с 1880-х годов1, но еще у Курциуса, в 1940-е 
годы, оцениваемое негативно: «Филология относится к нему  
(литературоведению. – А. М.) неприязненно», «современное лите-
ратуроведение – т.е. литературоведение последнего пятидесятиле-
тия – фантом» [Curtius 1973: 21, 22]. 
                                                 

1 См. об истории термина [Weimar 1989]. 



А.Е. Махов 66

Для того чтобы история именно художественной литерату-
ры, «поэзии» (а не словесности в целом) стала осознавать себя как 
особая наука, были необходимы, по крайней мере, три предпосыл-
ки. Первая из них состоит в том, что история поэзии должна была 
выделиться из общей «historia literaria» – истории всякой «пись-
менной», прежде всего ученой, деятельности. Истории учености 
создавались в Германии на протяжении XVIII в.; их авторы нередко  
были полигисторами, совмещали разные научные специальности. 
Таковы иенский профессор, полигистор Готлиб Штолле,  
который впервые [Żbikowska-Migoń 1994: 42] перевел термин 
«historia literaria» на немецкий как «история учености (Historie der 
Gelahrtheit)» [Stolle 1718]; историк, географ и статистик Людвиг 
Адольф Бауман [Baumann 1762]; историк, лексикограф, искусство-
вед Иоганн Георг Мойзель [Meusel 1799]. Подобные истории уче-
ности могли носить название «Litterärgeschichte» – «история сло-
весности»; это именование использовали, в частности, ученые 
Гёттингенского университета [Turner 2014: 161–164]. Историк  
Иоганн Готфрид Айхгорн, написавший такую «Litterärgeschichte»  
в 1799 г., в предисловии к ней определил этот жанр как «повество-
вание о происхождении и основных достижениях учености всех 
видов» [Eichhorn 1812: 1]. 

Специализация жанра – сужение его предмета до собственно 
«поэзии» – также связана с университетом Гёттингена. И.Г. Айх- 
горн привлек к участию в монументальном проекте «Истории ис-
кусств и наук со времени их возрождения и до конца XVIII века» 
профессора того же университета Фридриха Боутервека. Для этого 
проекта тот написал «Историю поэзии и красноречия с конца 
XIII века» [Bouterwek 1801]. Уже из названия видно, что работа 
отходит от гёттингенской традиции «Litterärgeschichte», имеющей 
своим предметом всю «письменность» вообще: Боутервек выделяет 
в качестве особого предмета исторического описания поэзию, пока 
еще, правда, не отделенную от красноречия, и тем самым вплот-
ную подходит к созданию жанра истории художественной литера-
туры. Впрочем, традиция включать в литературную историю наряду 
c собственно художественной литературой материал из самых раз-
нообразных отраслей знания сохраняется по крайней мере до сере-
дины XIX в. Показательна в этом смысле «Литературная история 
восемнадцатого века» (1856–1870) Германа Гетнера, где история 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 67

литературы истолкована в позитивистском духе как «история идей 
и их научных и художественных форм» [Hettner 1856–1870; преди-
словие к 1-му тому], а привлекаемый Гетнером материал включает 
философию, теологию, естествознание в его культурно-истори- 
ческом значении, экономические и политические учения, музыку, 
архитектуру и изобразительные искусства, общественную жизнь 
(влияние салонов на литературу) и даже фортификацию (глава  
о Вобане). 

Вторая предпосылка для создания «научной» истории худо-
жественной литературы – переосмысление места самой истории  
в общей систематике наук. История, которую еще Аристотель  
поставил ниже даже поэзии, видя в ней науку, трактующую  
«единичное», на протяжении всего XVIII в. рассматривалась как 
вспомогательная наука, дающая материал для иных, более высоких 
наук. Статус истории решительно повышают иенские романтики, 
находившие в истории «ключевое понятие для целого ряда новых 
развивающихся или переориентирующихся отдельных наук» 
[Fohrmann 1989: 10, 18]. Так, Ф. Шлегель в «Лекциях об универ-
сальной истории» (1805–1806) пишет: «Поскольку всякая наука 
генетична (genetisch), то из этого следует, что история – самая уни-
версальная, самая всеобщая и самая высшая из всех наук» 
[Schlegel 1960: 3]. 

Если история поэзии включена в область так понимаемой 
истории, то она должна перестать быть простым агломератом фак-
тов, но приобрести внутреннее устройство, основанное на опреде-
ленных принципах. Формирование этого внутреннего устройства  
и есть третий фактор становления самосознания истории литера-
туры как автономной науки. На этом факторе мы остановимся 
подробно. 

 
1.1. Внутренняя целостность / единство 

 
С самого начала история литературы приписывала себе осо-

бую внутреннюю устроенность, которая отличает ее от прежнего 
«Litterärgeschichte» как бессистемного агрегата сведений. Она 
словно бы отвечает жалобам авторов «всеобщих литературных 
историй» второй половины XVIII – начала XIX в. на «океан лите-
ратуры» (выражение Айхгорна), в котором историк может утонуть,  



А.Е. Махов 68

и на отсутствие регулирующих принципов, позволяющих отобрать 
материал. Нельзя сказать, что труды подобного рода были пол- 
ностью лишены какой-либо системности и литературных характе-
ристик. Так, Кристиан Генрих Шмид распределяет материал по 
родам и жанрам (труды по теории поэтического искусства; эпос; 
лирическая поэзия; эпиграмма и т.д.), а внутри этих рубрик – по 
национальностям. Сами статьи снабжены краткими характеристи-
ками. Например, в разделе об эпиграмме читаем о Джоне Оуэне: 
«…сочинитель собрания латинских эпиграмм, среди которых не-
мало удачных, многие же представляют собой холодную игру 
(frostige Spielerei)…» [Schmid 1781: 332]. Есть, между прочим,  
и сведения о русской литературе. Например, об «Александре фон 
Сумарокове» (sic!) сообщается, что он автор «восемнадцати траге-
дий, в которых подражал Расину…» [Schmid 1781: 691]. Однако  
и в этом труде, как видим, «системность» чисто внешняя. Преоб-
ладает установка на накопление фактов, от которой стремился  
отрешиться уже основоположник «новой» истории литературы –  
Боутервек, в программном предисловии к своему труду опреде-
ливший свой метод как «философско-критический», в противо- 
положность методу «филологически-библиографическому», пред-
полагающему в первую очередь собирание фактов [Bouterwek 
1801: Bd 1, IV]. 

Основной организующий принцип литературной истории 
обнаруживается историографами в идее прагматического (само 
слово «pragmatisch» многократно фигурирует в названии истори-
ческих трудов второй половины XVIII в. – например, у И.К. Гатте- 
рера, К.Л. Вольмана): «…писать “прагматически” – значит рас-
крывать причинно-следственную связь» [Fohrmann 1989: 19]. Но-
вое воззрение на задачи историографа формулирует Августин 
Шелле: историк не просто излагает события, но «связывает их как 
причины и следствия», из фактов «создает целое»; «такова фило-
софская, прагматическая история, которая по праву может требо-
вать себе имя науки» [Schelle 1780: 7]. Принцип «связывания» 
причин и следствий, впрочем, для исторического повествования не 
специфичен: Фридрих фон Бланкенбург в «Опыте о романе» при-
меняет его к повествованию романному, которое, по его мнению, 
не должно быть простым рассказом, но выявлением «ряда связан-
ных между собой причин и следствий», «связи внутреннего и 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 69

внешнего бытия персонажей». Подход романиста к событию – гене- 
тический: он «должен заставить нас увидеть, как на самом деле 
возникло данное событие» [Blanckenburg 1999: 191–192]. 

Итак, история литературы должна представить свой предмет 
не как совокупность разрозненных фактов, но как связную целост-
ность. Это требование весьма отчетливо формулирует медиевист 
Бернхард Доцен. Свою цель он видит не в «неопределенном лите-
ратурном полигистерстве», но в «истории литературы, достойной 
этого имени»; под такой историей он понимает «не ряд фактов, 
расположенных в хронологическом порядке», сопровождаемых 
«случайными суждениями», но «законченное изображение ступене- 
образно развивающегося предмета»; в таком изображении «изме-
няющееся во времени обретает форму (gestaltet wird) целого, орга-
нического тела (Leibe)», которое оживляется «духом» историографа 
[Docen 1807: XII–XIII]. 

«Новая» история литературы осмысляет себя в противопос-
тавлении принципу внешнего агрегатного накопления как «внут-
ренняя». Определение «внутренняя история литературы» – «innere 
Litteraturgeschichte» – появляется у Готфрида Бернарди в примене-
нии к римской литературе [Bernhardy 1830: 58]. По наблюдению 
Ю. Формана, понятие «внутреннего» (в сочетаниях «внутреннее 
развитие», «внутренняя история» и т.п.) многократно повторяется 
в самоопределениях новых историографов литературы, отделяю-
щих таким образом свой метод от агрегатности и дурной «атоми-
стики» (К. Розенкранц) прежних историков [Fohrmann 1989: 44]. 
Поиски внутреннего принципа литературной истории, которые 
велись уже с конца XVIII в., в середине – второй половине XIX в. 
подхватываются позитивистской методологией с ее принципами 
детерминизма и восхождения от частного к общему. Рассуждения 
Вильгельма Шерера кажутся вполне естественным продолжением 
аналогичных рассуждений его предшественников. «Истинный ме-
тод литературно-исторического исследования», по Шереру, состоит 
в том, чтобы от единичных сущностей (от «судеб», от «анализа 
духовных содержаний индивидуумов», «влияний», формирующих 
творческие личности, и т.п.) восходить, посредством «объедине-
ния родственного», к «реально всеобщему» как истинной «движу-
щей силе» исторического развития [Scherer 1975: 68]. 

 



А.Е. Махов 70

1.2. История литературы как реализация идеи 
 
Но в чем же состоит «реально всеобщее», которое якобы 

придает единство («внутреннее» единство) истории национальной 
литературы? Это единство могло обуславливаться скрытой в на-
циональной поэзии (или в «духе народа»), но постепенно и драма-
тично (с этапами забвения и помрачения чужеродными силами) 
реализующей себя – наподобие аристотелевской энтелехии или 
гегелевского духа – идеей. Такую схему можно проследить у мно-
гих авторов – хотя саму базовую идею, организующую изнутри 
историю литературы, они понимали по-разному. 

Георг Гервинус – создатель самой влиятельной и известной 
истории национальной литературы, сохранявшей этот статус до 
выхода истории Шерера, – выдвинул понятие «идеи» в центр своей 
методологии в теоретической работе «Основы исторической нау-
ки» (1837). Чтобы не впасть «в манеру бесконечной хроники», ис-
торик должен постичь «чистый образ происходящего» – подобно 
тому как художник постигает «праформу тела», а поэт – «идеаль-
ный тип характера». Из бесчисленных случайностей историк дол-
жен «смело и уверенно выбрать истинно важные»; «важным же  
в истории является то, что примыкает к исторической идее». Итак, 
«чистый образ» происходящего и «идея» практически тождествен-
ны (как родственны понятия «эйдос» и «идея»). Идеи – истинная 
основа истории: «эти идеи невидимо сопровождают события», они 
«внутренне организовывают (gestalten) всю историю» [Gervinus 
1962 a: 84–85]. Работу историка Гервинус описывает в почти мис-
тических метафорах: он должен «предчувствовать планы мирового 
правления», улавливать «знаки судьбы». По справедливому заме-
чанию Ю. Формана, историк у Гервинуса превращается в герме-
невта: он не описывает и не анализирует, но скорее толкует исто-
рию – «история превращается в откровение, а историк – в пророка 
энтелехии» [Fohrmann 1989: 55]. 

Эту мысль Гервинус реализует и в практическом плане –  
в своей истории немецкой литературы. Он полагает, что в немец-
кой поэзии существует «потаенно действующая идея – а именно, 
идея возврата к формированию очищенного вкуса и действенности 
искусства (Kunstwirksamkeit)». Речь идет, по сути, о возврате к ху-
дожественным идеалам Античности, которые были помрачены 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 71

Средневековьем: «Средние века вошли в резкое противоречие  
с временами Античности. Зрелое и полное формирование (Bildung) 
духа было утрачено…» XVIII век в Германии производит «духов-
ную революцию»: в нем произошел «переворот, очевиднейшим 
плодом которого для нас был возврат из уродливейшего варварства 
к истинному здоровому вкусу в искусстве и жизни…» [Gervinus 
1871: 4–6]. 

У Гервинуса идея национальной поэзии лежит в прошлом – 
эволюция парадоксальным образом движется назад, развитие  
состоит в возврате вкуса, утраченного в эпоху Средних веков.  
У Йозефа Эйхендорфа в «Истории поэтической литературы Гер-
мании» (1857) представление об идее, руководящей литературной 
эволюцией, сохраняется, но сама идея понимается иначе. Эта идея – 
религиозная: «История поэтической литературы, подобная круго-
обороту крови, движущейся от сердца и снова к нему, представляет 
собой не что иное, как пульсацию удаления от религиозного  
центра и возвращения к нему. Все революции в поэзии произво-
дятся религией». Вера пронизывает всю жизнь народа и для  
Эйхендорфа фактически совпадает с народным духом – по край-
ней мере в те моменты, когда народный дух близок к «религиоз-
ному центру»: «Там, где религиозная вера действительно живо 
пронизывает душевную глубину народа, она не будет удовлетво-
ряться церковным благочестием, но будет определять, как душа 
тело, весь облик жизненного устройства и одновременно стре-
миться художественно изобразить его [народа] любовь, устремле-
ние, страх и надежды также и в поэзии, которая повсюду служит 
зеркалом душевной жизни нации» [Eichendorff 1976: 541]. Этот 
идеальный союз веры, поэзии и народной «души» для Эйхендорфа 
был реализован именно в Средние века, которые представляются 
ему высшей точкой в истории немецкой поэзии, – полная противо-
положность Гервинусу! В пределах Средневековья как вершины 
немецкой поэзии есть еще одна вершина – творчество Вольфрама 
фон Эшенбаха, величайшего немецкого поэта, который очистил и 
просветлил старую языческую героику, придав ей христианский 
смысл. У Вольфрама «старое, грубое, еще полуязыческое геройство 
дерзкой силы, алчности, ненависти и мести преобразилось в героизм 
самопреодоления, отречения и небесной любви» [Eichendorff 1976: 



А.Е. Махов 72

571]. В «Парцифале» Вольфрам непосредственно «связал рыцарст-
во с вечным», соединив рыцарский дух и христианство. 

Так – у католика Эйхендорфа. Иначе национальную идею 
видели историки-протестанты. Йозеф Хиллебранд полагает, что 
немецкая нация рождается из духа «протестантской свободы», ко-
торая идеально соответствует народному немецкому самосознанию  
[Hillebrand 1845: 46]. Идею свободы выдвигает на первый план и 
Роберт Пруц; он усматривает в истории немецкой поэзии обрете-
ние трех свобод: свободной религии (в Реформации), свободного 
искусства (в творчестве Гёте) и свободного государства (на его 
возможность указал своим творчеством Шиллер) [Prutz 1981]. 

В «Истории немецкой литературы» Вильгельма Шерера 
представление о руководящей и реализуемой идее не выражено 
эксплицитно; однако мы можем все-таки утверждать (по крайней 
мере, на материале обширного раздела о средневековой литерату-
ре), что для светски настроенного Шерера главным фактором раз-
вития является отнюдь не религиозная идея, но скорее движение 
ко всё большей «гуманности» и «толерантности», – движение, ко-
торое отнюдь не было прямолинейным, но осложнялось моментами 
возврата к прежним состояниям. Эти ключевые для него понятия 
всплывают в его истории многократно. Шерер, например, обращает 
внимание на то, как одни и те же персонажи, исторические или 
легендарные, меняют свой характер в более поздних текстах, трак-
тующих связанные с ними сюжеты: «Теодорих, предательски уби-
вающий своего противника, становится толерантным властите-
лем»; страшные деяния Кримхильды получают моральное 
оправдание – она совершает их «во имя верности, она исполняет 
долг мести ради прекраснейшего из героев» [Scherer 1884: 26]. 
Низкие страсти начинают вызывать отвращение, всё чаще поощ-
ряется милосердие и т.п. 

 
1.3. Мания стадиальности 

 
Литературная история должна быть структурирована, а имен-

но: структурирована посредством деления; она должна делиться на 
стадии. Таково общее убеждение историков литературы, которые 
проявили исключительную изобретательность в порождении все- 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 73

возможных схем – по сути, инструментов диахронного деления ли-
тературы. 

Самой простой и глобальной из них было, пожалуй, деление 
поэзии на природную (естественную) и искусственную – Natur- 
poesie и Kunstpoesie. Оно всплывает уже у иенских романтиков – 
например, в следующем фрагменте Новалиса: «Истинное начало – 
природная поэзия. Конец – это второе начало – искусственная  
поэзия» [Novalis 1965: 536]. У гейдельбергских романтиков и фи-
лологов, связанных с их кругом (прежде всего у Якоба Гримма), это 
деление используется для идеализации народной поэзии, которая 
представляется не «созданным», а «природным», органическим фе-
номеном и на этом основании противопоставляется искусству как 
таковому. Именно такую конструкцию находим у Йозефа Гёрреса 
в предисловии к изданному им исследованию о немецких  
народных книгах. Гёррес рассуждает о «поэзии», живущей «в на-
роде» и проявляющейся двояко: в народных песнях (Volkslied), 
которые «ни в коей мере не являются произведениями искусства 
(Kunstwerke), но произведениями природы (Naturwerke), как рас-
тения», и в «народных преданиях» (Volkssagen), возникших в эпо-
ху, когда народ «ни в чем не находил безжизненности (Lebloses), 
но повсюду видел героическую жизнь, великую, гигантскую  
силу…» [Görres 1807: 15–16]. 

Однако наибольшую ясность эта конструкция приобрела  
в трудах Якоба Гримма. Оппозиция Naturpoesie и Kunstpoesie, сфор- 
мулированная в статье «Мысли о том, как предания соотносятся  
с поэзией и историей» (1808), а также в других работах и в пись-
мах, напоминает шиллеровское разделение поэзии на наивную и 
сентиментальную; однако, в отличие от Шиллера, Гримм реши-
тельно разводит естественную и искусственную поэзию историче-
ски: «…как различными представляются они внутренне, так с не-
обходимостью они должны быть разделены и во времени; они не 
могут существовать одновременно» [Grimm 1864: 399–400]. Есте-
ственная поэзия имперсональна, не имеет индивидуального автора: 
предание само себя высказывает и распространяет (die Sage sich 
selber ausspricht und verbreitet). Искусственная поэзия, напротив, 
индивидуальна и субъективна: в ней «человеческая душа воспро-
изводит свое внутреннее содержание (sein Inneres)...» [Grimm 1864: 
399]. Переход от естественной к искусственной поэзии Гримм  



А.Е. Махов 74

понимает как исторический закон, общий для всех литератур: 
«…всякая поэзия, как только она покидает свою объективность, 
обычно переходит в кричащую субъективность, которая проявля-
ется в склонности к лирическому, а затем и в пристрастии к искус-
ственным формам…» [Grimm 1869: 13]. В немецкой литературе 
такой переход, по Гримму, происходит в конце XII в. 

Итак, схема Гримма предполагала лишь один разрыв в исто-
рии поэзии – однако разрыв фатальный, имеющий необратимые 
следствия. Поэзия, вступившая на путь «индивидуального творче-
ства», уже никогда не станет Naturpoesie. Более сложные схемы 
выделяли в истории немецкой поэзии чередующиеся стадии рас-
цвета и упадка, который допускал возможность нового «возрожде-
ния». Доминирует схема, согласно которой после расцвета в эпоху 
миннезингеров следует упадок, затем возрождение (связанное  
с Лютером, а потом и с Опицем), затем вновь упадок и новая реге-
нерация во второй трети XVIII в. В пределах этой схемы, однако, 
предлагаются разные периодизации: Иоганн Адольф Нассер 
[Nasser 1798–1800] оперирует пятью периодами; Георг Август фон 
Брейтенбаух [Breitenbauch 1811] – четырьмя. Особенно впечатляет 
попытка Кристиана Генриха Шмида выделить (в «Skizzen einer 
Geschichte der teutschen Dichtkunst», 1780–1784, публиковавшихся 
в журнале «Olia Potrida» с 1780 по 1791 г.) целых четырнадцать 
«эпох» в истории немецкой литературы, каждая из которых отме-
чена преобладанием той или иной манеры и жанра [Beise 2016: 688]. 

В историко-литературной концепции Эйхендорфа чередова-
ние эпох расцвета и упадка определялось уже отмеченным нами 
фактором – «пульсацией удаления от религиозного центра и воз-
вращения к нему». Эпохи, составляющие историю немецкой  
словесности, так или иначе связаны с религиозным развитием на-
ции: ядро первой эпохи («древнего национального язычества») – 
идея «сверхчувственного»; во вторую эпоху – борьбы язычества  
с христианством – эта идея приобрела специфически германский 
характер; в третью эпоху (хронологически соответствующую эпохе 
Штауфенов) возникает «христианская поэзия». После этого средне- 
верхненемецкого «расцвета» следует четвертая эпоха – упадка  
(сатирическая народная поэзия, чуждая подлинной религиозности, 
и т.п.); он продолжается в пятую эпоху – эпоху протестантизма, 
который делает своим принципом «эмансипацию субъективности» 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 75

[Eichendorff 1976: 607]. Реформация, которая от сверхъестествен-
ного возвращается к природе, «от фантазии к разуму» [Eichendorff 
1976: 637], разрывает «золотую нить традиции» [Eichendorff 1976: 
607], создает губительную иллюзию нового начала истории поэзии.  
Протестантизм для Эйхендорфа – опаснейшая духовная болезнь. 
Он порождает и «ученую поэзию», мертвую и непонятную народу. 
Лишь с середины XVIII в. начинается шестой период – «поэзии 
современной религиозной философии», порывающей с «реформа-
торским просвещением» и готовящей почву для «нового роман-
тизма», седьмого периода немецкой поэзии, который представляет 
собой своего рода «возрождение» средневекового расцвета. 

Схему, предполагающую чередование периодов расцвета и 
упадка, разрабатывает и Вильгельм Шерер, но на совершенно 
ином основании. Его идея деления литературных эпох на «муж-
ские» и «женские» была сформулирована уже в его «Истории не-
мецкой поэзии в XI и XII веках» [Scherer 1875], где эти эпохи  
названы «männisch» и «frauenhaft». В более поздней «Истории не-
мецкой литературы» эта идея не выражена явно и структурно  
(например, в оглавлении), но постоянно ощутима при чтении кни-
ги: свидетельства облагораживающего влияния женщин в эпохи 
расцвета отмечаются Шерером постоянно. 

Эпохи расцвета Шерер позиционирует приблизительно, око-
ло трех хронологических «точек» – 600, 1200 и 1800 гг.: «Высшие 
точки подобны гребням волны (Wellenberge), и гребням должны 
соответствовать ложбины» [Scherer 1884: 19], т.е. периоды упадка. 
Нетрудно заметить, что периоды расцвета отстоят друг от друга на 
примерно одинаковые временные промежутки – их разделяет по 
шесть веков. По поводу этой удивительной равномерности Шерер 
замечает: «Ход нашей литературной истории можно свести к пора-
зительно простой схеме: три большие волны, гребень и впадина 
(Berg und Tal) в регулярном чередовании» [Scherer 1884: 20]. 

Первый период расцвета, несмотря на отсутствие сохранив-
шихся от него памятников, Шерер объявляет самым «богатым на 
изобретение (erfindungsreich)»: именно в этот период, по его мне-
нию, были созданы образы и сюжеты героического эпоса (прежде 
всего легенд о Нибелунгах), которые нашли известную нам разра-
ботку уже во второй период. Характерно, что в третий период 
«старые героические эпосы (Heldenlieder) воскресают; песнь  



А.Е. Махов 76

о Нибелунгах получает новую известность…» [Scherer 1884: 19]. 
Но второй и третий периоды отмечены также творческим и 
синтезиpующим усвоением иностранных моделей – французского 
куртуазного романа и т.п. В эти счастливые моменты националь-
ной литературной истории на помощь немцам приходят не только 
романские литературные тексты, но и свойственное романским 
народам «чувство формы», у немцев развитое слабо [Scherer 1884: 
21]. Точки упадка характеризуются, напротив, тем, что в них «от-
сутствует волшебство формы (Zauber der Form)» [Scherer 1884: 19]. 

Мысль о форме у Шерера соседствует с мыслью о женщинах – 
об облагораживающем женском влиянии. Любопытна, однако, сама 
риторическая техника, которую он использует, чтобы от проблемы 
благотворных чужеземных влияний (в том числе и дарующих нем-
цам форму) перейти к благотворному влиянию женщин (речь,  
разумеется, о вышеупомянутых периодах расцвета). Словом-
шифтером, переключающим с первого на второе, служит любимая 
шереровская «толерантность»: «С толерантностью национальной 
идет рука об руку толерантность религиозная и освобождение  
от косных законов жизни». Толерантность означает и переход  
к «благородной человечности» (вновь появляется не раз повто-
ряющийся у Шерера образ победителя, милующего поверженного 
врага). Властитель хочет вызывать не страх, но любовь; «многих 
воодушевляет желание видеть радостные, довольные, благодарные 
лица»; и наконец – столь естественный для Шерера переход: воз-
никает настоящий культ женщины, под влиянием которого не 
только утончаются мужские нравы, но и шлифуется «форма» 
[Scherer 1884: 21–22]. 

Что, однако, позволяет Шереру сделать вывод о доминиро-
вании в первом, весьма гипотетическом периоде «расцвета» жен-
ского начала? Анализ (Шерер, впрочем, приводит лишь его  
результаты) традиционных германских имен. Имена женщин рас-
падаются на две группы. Первая «связывает природу и красоту, 
стремится обозначить милое, привлекательное, благотворное и 
радующее. Имена этой группы говорят о любви, верности, наслаж- 
дении и мире; о святости и божественности…». Имена второй 
группы выражают идею борьбы и битвы; они соответствуют 
«идеалу амазонки» [Scherer 1884: 10–11]. Именно имена первой 
группы свидетельствуют о существовании в германской древности 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 77

эпохи женственности. «На основании германских женских имен 
мы указываем на древнейшую эпоху чистой женственности 
(Weiblichkeit), в противоположность другой, где имели значение 
лишь мужское начало и военные ценности; мы верим, что в пер-
вый период расцвета нашей поэзии, о котором источники свиде-
тельствуют столь скудно, мы найдем некоторые черты, которые 
будут общими со вторым и третьим периодом…» [Scherer 1884: 
10–11]. 

Эти черты – «уважение к женщине и гуманность» – Шерер 
вынужден находить в первый период расцвета, собственно в период 
зарождения героической песни (Heldengesang) «у готов», лишь по 
косвенным свидетельствам. Вот свидетельство гуманности: «Не-
кий готский король Испании после победоносной битвы был вы-
нужден воскликнуть: “О как несчастен я, что в мое время должно 
пролиться так много человеческой крови”!» А вот свидетельство 
почитания женщины: согласно «народному праву», за убийство 
женщины нужно было заплатить вдвое больше, чем за убийство 
мужчины; «срывание с головы юной женщины диадемы <…>  
в баварском праве наказывалось столь же строго, как попытка от-
равления свободного человека». Только в этой обстановке «гуман-
ности» «женственного» VI (приблизительно) века и мог появиться 
героический эпос, давший пищу всей позднейшей немецкой лите-
ратуре: «Только в этом более мягком воздухе героическая песнь 
могла вырасти нравственно, только в нем могли развиться широта 
эпоса, удовольствие от изысканного поведения, от выразительной 
речи, короче: от украшенного бытия» [Scherer 1884: 27]. И напро-
тив, упадок немецкой словесности в пору позднего Средневековья 
выразился и в резком изменении отношения к женщине; эстетизи-
рованные нравы эпохи Штауфенов, замечает Шерер, далеко: тогда 
женщин почитали, теперь их сжигают на костре как ведьм [Scherer 
1884: 244]. 

Итак, мужское и женское начала взаимодействуют в истории 
немецкой литературы, но в целом моменты расцвета связаны  
с усилением женского начала, облагораживающего вкус; полная 
гармония этих начал достигается в «мудрости классического Гёте». 
Но, конечно, «вечная женственность» – далеко не единственный 
фактор, обусловливающий стадиальность немецкой литературы. 
Выделение периодов расцвета связано у Шерера, как и у многих 



А.Е. Махов 78

его предшественников, с развитием самой немецкой нации: пер-
вый расцвет совпадает с «основанием (Begründung)», второй –  
с «достижением единства (Vereinheitlichung)», третий – с «расши-
рением (Ausbreitung)». Все три периода определяются не только 
достижениями словесности, но и «монархическим моментом» 
[Fohrmann 1989: 223] – наличием великого государя, выступающего 
в роли катализатора культурного прогресса: за первым расцветом 
последовала эпоха Карла Великого; второй расцвет связан со 
Штауфенами, третий – с Фридрихом Великим. По мнению Шерера, 
«имперская идея», заложенная политикой Карла Великого, «стала 
стержнем немецкой истории и остается таковой» [Scherer 1864: 3]. 

Последняя стадиальная схема, которую необходимо упомя-
нуть, – разделение на периоды по доминирующим в литературе 
сословиям. Ее намечает Август Вильгельм Шлегель, когда прово-
дит деление на четыре эпохи: монашескую, рыцарскую, бюргер-
скую и ученую (gelehrte) [Schlegel 1884]. Однако детальную про-
работку эта схема получила у Гервинуса, для которого 
чередование литературных периодов обусловлено чередованием 
«носителей» литературы – сословий, в чьих руках находится  
поэтическое творчество в данный исторический момент; при этом 
участие народа в развитии поэзии становится все шире (от узкого 
круга клириков до весьма обширного бюргерского сословия). Из-
начально народная поэзия попадает «в руки духовенства»: под 
влиянием латинской римско-католической культуры народное 
творчество оскудело. Далее носителем поэзии оказывается рыцар-
ство; наступает «расцвет рыцарской лирики и эпопеи». Поэзия 
этого периода, однако, не представляется Гервинусу однородной:  
в ней сосуществуют героическая эпика народного склада, «субъек-
тивный» лирический миннезанг и идеализированная искусствен-
ная поэзия (Kunstpoesie) артуровского эпоса; при этом Гервинус 
отдает предпочтение героической эпике, находя миннезанг недос-
таточно мужественным: «…ибо когда любовь надолго завладевает 
всем существом мужчины <...>, он изменяет своей мужской при-
роде» [Gervinus 1835: 345]. Шерер нашел бы это скорее достоин- 
ством, чем недостатком… 

После этого расцвета наступает «упадок рыцарской поэзии и 
переход к народной поэзии». Упадок рыцарства приводит к доми-
нированию в поэзии «бесхарактерных героев»; героическое  



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 79

мужское начало приобретает черты грубости. Упадок поэзии обу-
словлен не только вырождением рыцарского сословия, но и мед-
ленностью формирования нового «носителя» поэзии – бюргерства, 
которое должно отныне стать очередным «хранителем» поэзии. 
Бюргерство начинает с неловкого подражания образцам рыцар-
ской поэзии (в мейстерзанге), но подлинного расцвета достигает 
лишь спустя столетия, в творчестве Гёте и Шиллера. 

Представляя историю немецкой поэзии как передачу поэзии 
от сословия к сословию, как бы из рук в руки, Гервинус не забывает 
и мысль о народе как единственном истинном созидателе поэзии. 
По сути, наряду с исторически конкретными сословиями в его 
«Истории» постоянно присутствует и «народ», исторически нело-
кализованный, «вечный». Характерно, что после главы об упадке 
рыцарства следует глава «Усвоение народной поэзии», где гово-
рится о «распространении поэтических занятий в народе» уже со 
времен императора Максимилиана: народ создает (в частности,  
в народных книгах) свои поэтические миры в противовес аристо-
кратической и ученой традициям. Соотношение рыцарского, бюр-
герского и нового периода, в который немецкая литература только 
вступает, Гервинус связывает с доминированием определенных 
родовых начал: «В рыцарские времена господствовало эпическое и 
повествовательное начало; в бюргерские – дидактическое и сати-
рическое; в период, которого мы теперь достигли, главным будет 
драматическое и изобразительное (Darstellende); сначала дело шло 
о материале (Stoff), затем о суждении (Meinung), теперь – о форме» 
[Gervinus 1838: 166]. Как и у Шерера, «форма» выступает в каче-
стве своего рода телоса, к которому немецкая поэзия стремится; но 
если Шерер совершенное владение формой связывает с периодами 
преобладания женского начала, то Гервинус «откладывает»  
проблему формы на самый конец немецкой поэтической истории. 

 
1.4. Агональность 

 
История литературы разделена не только диахронно – на 

стадии и периоды, но и синхронно – на борющиеся в ней силы 
(иногда противостоящие силы разнесены по разным периодам,  
и в этом случае смена периодов предстает как результат борьбы). 
На это свойство немецкой литературной историографии XIX в., 



А.Е. Махов 80

постоянно обнаруживающей в тот или иной момент истории про-
тивоположные, враждебные друг другу начала, обратил внимание 
Юрген Форман, назвавший его «агональностью». Так, по мнению 
Формана, Гервинус-историк в целом «мыслит агонально» 
[Fohrmann 1989: 151]. В самом деле, начальные пассажи истории 
Гервинуса, в которых он формулирует предмет своего повествова-
ния, свидетельствуют о намерении рассказать историю борьбы 
национальной поэзии с некими враждебными и чужеродными си-
лами, – историю, которая в то же время имеет хороший конец. 
Моя цель, говорит Гервинус, рассказать (erzählen) историю немец-
кой поэзии от ее возникновения до момента, когда она после раз-
нообразных «превратностей (Schicksalen) в наибольшей мере и 
определеннейшим образом приблизилась к самому общему и чис-
тому характеру поэзии и любого искусства вообще». Он просле-
живает историю поэзии и там, «где она то лежала под игом мона-
шества, то приняла опасное направление заботами односторонне 
образованного рыцарства, то была заключена в оковы местными 
ремесленными сословиями или покорена напирающими чужака-
ми», – до того момента, когда она «стала своим собственным гос-
подином и быстро отплатила за <…> порабощение мстительными 
завоеваниями» [Gervinus 1871: 1]. 

Уже из этой вводной фразы видно, что повествование будет 
иметь сюжет – а именно: сюжет о борьбе поэзии с «антагониста-
ми», которыми в этом рассуждении представлены и собственные 
сословия – монашество, рыцарство, «ремесленники», – но также и 
инородные «чужаки». Принятая Гервинусом агональная схема  
заставляет говорить об этих чужаках как об акторах, носителях 
действия: не немецкая поэзия усваивает чужеродное, но чужерод-
ное захватывает и покоряет немецкую поэзию. Всех этих антаго-
нистов немецкая поэзия в конце концов побеждает и сама стано-
вится «актором»: иноязычные влияния, которые она испытывает 
начиная с продуктивной для нее эпохи Просвещения, переданы 
как ее активные действия, «завоевания». 

Кто же эти «чужаки», о которых говорит Гервинус? В период 
«перехода к рыцарской поэзии времен Штауфенов» национальный 
дух, не без благотворного влияния крестовых походов, вступает  
в борьбу с «латинской» культурой. Опасным было и французское 
влияние, навязывающее свою гегемонию (лучше Гервинус отно-



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 81

сится к английскому влиянию: именно у англичан немцы во мно-
гом научились быть самостоятельными). Но, помимо агона с чу-
жаками, в истории немецкой поэзии были и другие агоны: ученое 
начало входило в конфликт с народным; рациональное – с чувст-
венным: чувственное начало было подавлено рассудочным XVII в., 
но стало воскрешаться с начала XVIII в. (у Брокеса и Хагедорна), 
достигнув расцвета в культуре чувствительности (Empfindsamkeit). 

Сходную, в меньшей или большей степени драматичную 
картину рисуют и другие историографы: Вильгельм Циммерман, 
Иоганн Шерр, Йозеф фон Эйхендорф, отчасти (но явно в меньшей 
мере) и Шерер. Вильгельм Циммерман [Zimmermann 1846] пред-
ставляет развитие поэзии как разворачивание народного духа 
(Volksgeist), затрудняемое чужеродными явлениями (латинизиро-
ванное христианство и даже гуманизм Реформации, также пред-
ставленный как «ложная» латинская культура), но все-таки дости-
гающее полной реализации – сначала в «первом расцвете 
классической и национальной литературы» (Клопшток, Виланд, 
Винкельман, Лессинг), а затем в «золотом веке немецкой мысли  
и поэзии» (Гёте и Шиллер). 

Драматичнее агон немецкой литературной истории выглядит 
у Иоганна Шерра. Народное начало насильственно подавлялось 
уже «жестоким деспотом» Карлом Великим и его священниками, 
«которые не хотели иметь иной родины, кроме церкви» [Scherr 
1854: 7]. Это народное начало связывается в первую очередь с на-
родной песней, которая отчасти и готовит Реформацию, понимае-
мую Шерром как антифеодальное и антисхоластическое движение. 
Творчество Лютера и Гуттена могло положить начало «нацио-
нальному возрождению Германии», но ему воспрепятствовали 
раздробленность страны и Тридцатилетняя война (которой, по 
мнению Шерра, дали ход иезуиты). Однако «немецкий дух» спо-
радически проявлял себя и в эту эпоху – например, в романе Грим-
мельсгаузена, «насквозь здоровом и немецком» [Scherr 1854: 54]. 
Одобрен Шерром и пиетизм – за его борьбу с ортодоксией, дале-
кой от народности. Однако настоящее «победное шествие» немец-
кой литературы начинается с Брокеса, Халлера и Хагедорна; к нему 
затем присоединяются Клопшток, Виланд, Лессинг, «открывший 
своим соотечественникам истинную сущность поэзии и всякого 
искусства» [Scherr 1854: 82]. Триада Клопшток – Виланд – Лессинг 



А.Е. Махов 82

знаменует у Шерра процесс эмансипации от чужеродных начал и 
получает название Просвещения (Aufklärung), понимаемого как 
«освобождение немецкого сознания от средневеково-романтиче- 
ского варварства и рабства <...>, от вампиризма теологического 
мировоззрения» [Scherr 1854: 71]. 

Герман Гетнер в «Истории немецкой литературы в XVIII 
столетии» (составляющей третью часть его «Истории литературы 
XVIII столетия» [Hettner 1856–1870]) историю немецкой поэзии 
представляет как борьбу народной души (Volksgemüt), стремящей-
ся к «художественному» выражению, с разнообразными чужерод-
ными началами. Эта борьба на протяжении истории принимала 
разные формы; последнее ее проявление – полемика Готшеда со 
«швейцарцами» (Бодмером и Брейтингером). Генрих Лаубе [Laube 
1839–1840] изображает историю немецкой литературы как посто-
янную борьбу «благородной немецкой национальности» с внеш-
ними влияниями католического «универсализма». Борьба эта шла 
с переменным успехом, но национальная идея все же восторжест-
вовала в «повороте к классике» (к классической литературе и фи-
лософии в их единстве – к Гёте и Гегелю). Как видим, во всех  
вышеназванных агонах борьба имеет счастливый конец. 

Пожалуй, особое место в этом ряду занимает Эйхендорф, 
который в самом факте борьбы, постоянно ведущейся в немецкой 
литературе, усматривает ее характерное и даже национальное на-
чало. «Нигде, за исключением, пожалуй, Испании, народный эле-
мент не боролся столь длительно и смело с искусственной поэзией 
ученых, ученая поэзия, со своей стороны, – с церковью, романтизм – 
с непоэтическим рассудком, как в Германии, где вся почва покрыта 
обломками от чередующихся поражений, а души убитых и разроз-
ненные обозные солдаты все еще блуждают среди победителей, 
которые скоро сами снова станут побежденными»; в Германии 
«ратование само по себе (das Ringen selbst), постоянно возобнов-
ляющаяся борьба <…> и составляют характеристическое и нацио-
нальное» [Eichendorff 1976: 530, 540–541]. «Акторов» борьбы  
у Эйхендорфа немало. На уровне языка это противостоящие друг 
другу латынь и немецкий – их «дуализм», по мнению Эйхендорфа, 
до сих пор не изжит в немецкой литературе [Eichendorff 1976: 553].  
На уровне мировоззрения он обнаруживает оппозицию аристоте-
лизма и платонизма, якобы пронизывающую всё Средневековье. 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 83

На эту исходную оппозицию нанизывается ряд производных:  
аристотелизму соответствует схематичность, разум, механическое, 
схоластическое; платонизму – фантазия, чувство, органическая 
целостность, мистическое. Аристотелизм и платонизм – а вернее, 
ряды связанных с ними оппозиций, – породили два соответствую-
щих направления в средневековой поэзии. «Дух Аристотеля про-
явил себя в порой совершенно сухом схоластическом направле-
нии» – в «казуистике переусложненного (überkünstlichen) 
миннезанга» или в «диалектической рассудочной поэзии знамени-
той варбургской войны». «Платонический тип мировоззрения» 
породил «мистико-аллегорическую символику», которой пронизаны 
произведения, связанные с темой двора короля Артура и Святого 
Грааля. С аристотелевской линией связана и «математическая фи-
лософия» XVII–XVIII вв. (Эйхендорф имеет в виду Лейбница и 
Вольфа), пагубное влияние которой на литературу привело к тому, 
что «свободный поэтический лес превратился в диковинный фран-
цузский парк с геометрически очерченными деревьями, стриже-
ными аллеями и грядками…» [Eichendorff 1976: 531–534]. Логика 
нанизывания аналогий приводит Эйхендорфа к тому, что аристо-
телевская философия сравнивается с французским парком! 

Помимо «чопорной математической поэзии, которая пред-
ставляла всю жизнь как торжественный менуэт с геометрически 
отмеренными турами и симметричными поклонами» [Eichendorff 
1976: 538], антагонистом подлинной национальной поэзии оказа-
лась еще и «поэзия филологическая» [Eichendorff 1976: 536]. Ее 
создали протестанты, порвавшие со средневековой традицией и 
поставившие классическую филологию на неподобающее ей при-
вилегированное место; в «филологической поэзии» «рабское под-
ражание древним» соединилось с «глупым презрением к нашему 
Средневековью и его великим поэтическим произведениям». 

В гораздо детальнее проработанной истории Шерера аго-
нальная схема не выполняет существенной роли. Постоянно отме-
чается, впрочем, «борьба духовного сословия против рыцарства», 
которая к началу крестовых походов кончается плохо для первого: 
«…в вековой борьбе духовного сословия против мира триумф сни-
скал мир» [Scherer 1884: 81]; однако на закате Средних веков си-
туация изменилась. В конце раздела об этой эпохе Шерер конста-
тирует: «Около 1300 года было решено, что красота должна 



А.Е. Махов 84

покинуть свой трон», а вместо нее правление примут другие начала, 
среди которых – «благочестие (Frömmigkeit)» [Scherer 1884: 231]. 
Другой тип агона, которого изредка касается Шерер, – «нацио-
нально-патриотическая борьба с посягательствами Рима», т.е. 
борьба с папизмом, к участникам которой Шерер относит Архи-
пииту и Вальтера фон дер Фогельвейде [Scherer 1884: 197]. 

Весь агон немецкой поэзии находит, однако, успокоенное 
завершение в фигурах Гёте и Шиллера, чья «мифическая конвер-
генция» составляет, по мнению Юргена Линка, «конститутивный 
принцип» всей немецкой литературной историографии XIX в. 
[Link 1983]. Эти «братья Диоскуры» немецкой литературы как бы 
снимают проводимые через всю историю оппозиции – такие, как 
оппозиции природы и искусства, природы и свободы, реального и 
идеального. По Гервинусу, они символизируют «две разделенные 
половины всей человеческой природы», «великий союз объекта  
и субъекта, природы и свободы» [Gervinus 1844: 440]; Гёте вопло-
щает природу и реальное, Шиллер – свободу и идеальное. Мысль 
(и отчасти миф) о Гёте и Шиллере как двух половинках немецкого 
духа будет многократно повторена другими историками немецкой 
литературы. Так, Кристиан Георг Фридрих Бредерлов, говоря  
о них как о «манифестации немецкого духа в двух дополняющих и 
уравновешивающих друг друга субъектах», добавляет: «Ничего 
подобного не явила никакая другая нация» [Brederlow 1844: 242]. 
Сходным образом и в истории Шерра венчают развитие немецкой 
литературы опять-таки Гёте – Шиллер, каждый в собственной 
функции: первый – «как абсолютно свободный художник, завер-
шая эстетическую фазу развития немецкой и европейской культу-
ры»; второй – «начав переход от идеи красоты к идее свободы, от 
свободного искусства к свободному государству» [Scherr 1854: 94]. 

 
 

2. Внелитературные инстанции литературной истории 
 
Описывая историю и устройство немецких «Literaturgeschi- 

chten», мы уже столкнулись с парадоксом: нахождение и выделе-
ние историей литературы собственного предмета – «национальной 
поэзии немцев» – происходит на основе и при помощи инстанций 
по природе своей внелитературных. И далее история литературы 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 85

управляется и направляется в своем развитии из инстанций, нахо-
дящихся за пределами собственно литературы, которая для них 
служит лишь одним из способов «материализации», одним из воз-
можных воплощений. Главная из таких инстанций, безусловно, 
нация, а точнее, душа народа в ее гердеровском понимании. Опи-
сание литературной истории зиждется на тех или иных представ-
лениях об этой народной душе: так обстоит дело в «Literaturgeschi- 
chten» Гервинуса, Эйхендорфа и многих других историков.  
В гораздо меньшей степени «национализм» проявляется у Шерера, 
но и у него эволюция литературы во многом сводится к развитию 
человека и «утончению» чувств, усилению гуманности и «толе-
рантности». Можно сказать, что «человек» и «чувства / моральные 
качества» – еще две внелитературные инстанции истории литера-
туры, дополняющие инстанцию «души народа». 

 
2.1. Душа народа 

 
Понимание истории литературы как самораскрытия народ-

ной души – итог длительного развития национальной идеи, кото-
рое в Германии началось на рубеже XVI–XVII вв. (стимулом к этому 
развитию послужило открытие текста «Германии» Тацита, давше-
го повод для идеализации немецкой древности). В поэтиках, начи-
ная с М. Опица, разрабатывается представление о самостоятельной 
ценности и самобытности немецкой словесности (так, Готшед  
полагал, что именно немцы изобрели рифму: «…древние немцы 
научили всю Европу рифмовать» [Gottsched 1989: 21]). Разворачи-
вается и литературный «спор наций»; патриоты немецкой само-
бытности полемизируют со скептиками, полагающими, что немцы 
слишком рабски подражают иноземным образцам, что немецкая 
словесность бедна, немецкий язык скуден и т.п. (точка зрения Фрид-
риха II в его «De la littérature allemand», 1780); чаще всего полемика  
в этой области ограничивается сравнением Германии с Францией. 

Так или иначе, но для многих историографов именно «дух» 
немецкого народа – истинный субъект истории национальной  
поэзии; это представление чрезвычайно ясно выражено у Гервинуса: 
из «быстрого обзора» (как он называет свою историю) «дух народа 
встает как живой и обращается тысячью красноречивых голосов  
к нашему сердцу, душе и разуму…» [Gervinus 1871: 12]. Создания 



А.Е. Махов 86

поэтов – «голоса» одного и того же народного духа; метафора «го-
лос народного духа» восходит, возможно, к названию гердеров-
ского сборника песен разных народов, который во второй, по-
смертно изданной редакции носил название «Голоса народов  
в песнях». Но именно Гердер ввел в представления о литературе 
«ценность принадлежности к группе (Value of belonging to a group)», 
по известному выражению Исайи Берлина [Berlin 2013: 218]. Пи-
сатель способен выражать мироощущение своей «группы», т.е. 
народа; эту идею и подхватывают «Literaturgeschichten», превращая 
всю историю национальной поэзии в симфонию голосов «народ-
ного духа». 

 
2.1.1. Теория национальной литературы:  

Гердер и романтики 
 
Обоснование идеи нации и национального, которая и легла  

в основу немецкой литературной историографии, дает Гердер, ос-
мысливший нацию как «субъект энтелехии» [Fohrmann 1989: 95]. 
Нации трактованы им как индивидуальности, обладающие харак-
терными чертами; у немцев таковыми являются (упоминания черт 
немецкого характера разбросаны по разным работам Гердера) чисто- 
сердечность, способность к учению [Herder 1885: 328], «чувство 
справедливого порядка», «терпеливое прилежание» [Herder 1880: 
303] и т.п. Позднейшие истории немецкой литературы будут раз-
вивать восходящий к Гердеру мотив особого нравственного чувст-
ва, присущего народу (в данном случае германцам). Так, Бредер-
лов полагает, что древним германцам, «при всей необузданной 
природной силе», присуще «глубокое, простое чувство, просто-
душная (kindlich) нравственная жизнь, величайшая дисциплина и 
незапятнанное целомудрие» [Brederlow 1844: 3–4]. 

Следующий шаг в развитии национальной идеи делают ро-
мантики. Они подхватывают гердеровскую корреляцию между 
писателем и нацией; убежденность в том, что в центре истории 
литературы должны будут стоять не отдельные писатели, но на-
циональная идея, проявляется в конце «Венских лекций» Ф. Шле- 
геля: «Возможно, недалек тот момент, когда от отдельных писате-
лей будет зависеть меньше, чем от развития всей нации» [Schlegel 
1961: 407]. Идея нации проецируется и на стадиальные построения 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 87

романтиков, превращающие Германию в центр современной «ро-
мантической» эпохи. В «Разговоре о поэзии» Ф. Шлегеля содер-
жится прямой призыв к немцам осуществить свою миссию – ис-
следовать «художественные формы искусства вплоть до их корней 
ради возможности вновь оживить или по-новому сочетать их» 
[Шлегель 1983 b: 381]. 

Историю «новейшей литературы» Ф. Шлегель представляет 
(в «Истории европейской литературы») как чередование нацио-
нальных этапов: «Новейшая история литературы начинается <...>  
с христианско-латинской; затем следует старофранцузская – источ-
ник для итальянской и испано-португальской; северная (nordische) 
как промежуточный источник всех этих литератур; английская  
и, наконец, немецкая, которая охватывает все эти литературы, по-
глощает их все; она – единственная, которая еще продолжает цве-
сти в самой свободной живой силе, от нее одной еще можно ожи-
дать значительной и плодотворной эпохи» [Schlegel 1958: 140]. 
Народы «вступают» в историю европейской литературы пооче-
редно, как голоса в фуге; вступление немцев оказывается самым 
весомым. В таком же духе трактована «новейшая история» евро-
пейской литературы уже у Боутервека, который рассматривает на-
циональные литературы поочередно: начинает с итальянской, затем 
переходит к испанской и португальской, французской, английской, 
а завершает свой обзор немецкой литературой, которая обладает 
особой «универсальностью» и потому знаменует кульминацию 
всей литературной истории. 

 
2.1.2. «Немецкий дух» – самый универсальный? 

 
Начиная с этой точки, теория национальных стадий приоб-

ретает опасную оценочность. Сравнение наций неминуемо пред-
полагает иерархию – попросту говоря, вопрос: а кто здесь лучший? 
Лучшими, конечно, оказываются немцы. «Немецкий этап» стано-
вится результирующим и обобщающим в истории «европейской 
литературы»; причем завершающая и обобщающая роль немецкой 
нации в европейском литературном процессе обусловлена и ду-
ховными свойствами народа: немцы, как пишет А.В. Шлегель  
в «Истории романтической литературы» (1803–1804), нацелены на 
то, чтобы «соединить лучшие черты различных национальностей, 



А.Е. Махов 88

вдуматься и вчувствоваться (hinein zu denken und hinein zu fühlen) 
во все [эти национальности] и тем самым создать космополитиче-
ское средоточие для человеческого духа. Универсальность, космо-
политизм – в них истинное немецкое своеобразие». Если культура 
человечества зародилась на Востоке, то «Германию нужно рас-
сматривать как Восток Европы» [Schlegel 1884: 33–34]. Ф. Шлегель 
наделяет «немецкий дух» особой способностью к синтезу: 
«...немецкий дух глубоко устремляется в скрытые начала внутрен-
ней жизни, где элементарные силы (которыми другие нации вла-
деют лишь частично. – А. М.) являются уже не разъединенными, 
но исходящими из общего корня...» [Schlegel 1961: 419]. 

 
2.1.3. Немецкие добродетели и немецкая собственность 
 
С большим размахом тема немецких национальных  

достоинств проведена Эйхендорфом. Свою «Историю поэтической 
литературы Германии» он и начинает не с поэзии, а с характери-
стики «немецкой нации», «самой основательной, углубленной  
в себя (gründlichste, innerlichste), а соответственно, и самой созер-
цательной из европейских наций»; немцы – «народ скорее мысли, 
чем дела». Три прилагательных в превосходной степени подразу-
мевают ценностную иерархию – но она пока неочевидна: немцы – 
«самая созерцательная» нация; значит, они отлучены от «дела»? 
Из продолжения следует, что это не так: «Если, однако, дело – ни-
что без порождающей его мысли и лишь благодаря мысли получает 
свое всемирно-историческое значение, то мы вправе сказать, что 
эта созерцательная нация тем не менее и создала всемирную исто-
рию». Для немецкого народа «идея была мечом, литература – по-
лем битвы» [Eichendorff 1976: 529]. Антитеза дела и мысли, как 
видим, снята – в пользу немецкой нации. 

Из других немецких достоинств, упоминания которых раз-
бросаны по тексту, назовем лишь основные: чувство свободы 
(Freiheitsgefühl); верность (Treue), которая может стать причиной 
«трагической катастрофы», – ведь «ужасный Хаген убивает Зиг-
фрида из верности своей королеве Брунгильде»; представление  
о знатности как о нравственном качестве («превосходство знати 
было скорее нравственного, чем материального свойства»); «глу-
бокое чувство природы (das tiefe Naturgefühl)», имевшее религиозный  



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 89

оттенок, – древние немцы поклонялись природе, «их храмом был 
лес»; соединение «универсальности и индивидуального многооб-
разия» [Eichendorff 1976: 529, 546, 548, 550]. Наконец, особо надо 
упомянуть «постоянное стремление к мировому гражданству 
(Weltbürgertum), даже в ущерб патриотизму и национальному  
чувству». Притязание на «Weltbürgertum» объясняется тем, что 
«мы [немцы] хотим обладать всей истиной, и естественно, что  
когда мы не находим ее достаточно ясно выраженной у себя либо 
у родственных нам народов, мы проникаем туда, где хотя бы ка-
кой-нибудь луч света освещает прошлое, чужое…»; «из всякого 
подобного вторжения в чужеземные области и в самые различные 
эпохи нам всегда доставалась какая-то добыча, и мы, без сомне-
ния, постепенно завоевали в искусстве и науке такое обширное 
достояние и такой универсальный кругозор, какими не обладает 
ни один из существующих одновременно с нами народов. Мы – 
духовные наследники почти всех образованных наций» 
[Eichendorff 1976: 529]. 

Однако роль «наследника» Эйхендорфу кажется недоста-
точно значительной, и поэтому он в конечном итоге возвращает 
немца – после полетов по другим странам – к самому себе, чтобы 
дать ему возможность обогащать собственную индивидуальность, 
превращая чужое в свое. Истинно немецким оказывается и «стрем- 
ление всегда возвращаться от обзора всеобщего домой, в нас  
самих, чтобы внутренне переработать приобретенное и как можно 
своеобычнее сформировать собственную особую природу» 
[Eichendorff 1976: 529]. 

Эйхендорфу важно подчеркнуть, что немцы не только ус-
ваивали чужое, но и давали миру свое, – он не считает лишним 
напомнить, что именно немцы изобрели порох и книгопечатание, 
свое «идеальное оружие»; они же фактически подарили Европе 
христианство, хиревшее при византийском дворе: они «признали его 
в его полном достоинстве и наделили его всемирно-исторической 
действенностью» [Eichendorff 1976: 529]. Неудивительно, что ряд 
литературных категорий – казалось бы, по сути своих всеобщих – 
объявляются немецкой собственностью, которой немцы вправе 
делиться с другими народами. Так, немецкой собственностью объ-
явлена лирика. В рассуждении о ней сплетаются общие места из 
«теории литературных родов» и уже знакомого нам «дискурса  



А.Е. Махов 90

немецкости». Лирику отличает «субъективная природа» – однако 
под субъектом Эйхендорф понимает не отдельную личность,  
а «индивидуальность народа»; оказывается, что благодаря своей 
субъективности именно лирика «показывает особый характер вся-
кого народа отчетливее, чем другие отрасли поэзии» [Eichendorff 
1976: 579]. Казалось бы, все народы как «характеры» должны вы-
ражать себя в лирике в равной мере. Однако это не так: самый  
«углубленный в себя» народ именно в силу присущей лирики 
«субъективности» может притязать на лирику как на свою собст-
венность: «Да, мы может назвать ее [лирику] <…> преимущест-
венно немецким искусством, вследствие большей проникновенно-
сти (Innigkeit)…» [Eichendorff 1976: 579]. 

Романтическое (das Romantische) – тоже немецкая собствен-
ность. Рассуждая об этом, Эйхендорф противопоставляет конкрет-
ное происхождение (которое может быть случайным) и «сущност-
ный» генезис. Безразлично, «откуда мы получили романтическое; 
оно, во всяком случае, представляет собой совершенно особый 
дух, отличный и от классической Античности, и от северно-
языческого мировидения, который был усвоен и углублен именно 
в Германии и потому является по сути немецким» [Eichendorff 
1976: 564]. Вместе с романтизмом – по Эйхендорфу, порожденным 
Средневековьем, христианским и рыцарским одновременно, – не-
мецким достоянием оказывается и любовь, высокая и рыцарствен-
ная. «Напрасно будем мы искать в других языках выражение для 
нашей немецкой любви (für unsere deutsche Minne), для этой более 
высокой любви…» [Eichendorff 1976: 582]. Но как быть с куртуаз-
ностью романских народов, не менее, казалось бы, «высокой»? На 
помощь приходит простое сравнение-иерархия: в эпоху Средневе-
ковья «куртуазные дворы (Minnehöfe) цвели в Германии в мень-
шей степени [чем в романских странах]», «но любовь при них была 
серьезней и целомудренней, чем при романских куртуазных дво-
рах» [Eichendorff 1976: 529]. 

 
2.1.4. Воплощение на практике: национальная идея  

в истории немецкой литературы 
 
Представления о «народной душе» немцев, об их «нацио-

нальном характере» и т.п. встраиваются в «Literaturgeschichten»: 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 91

идея немецкой нации и ее природных свойств (чаще всего универ-
сализм), по мнению Ю. Формана [Fohrmann 1989: 116], становится 
основой историко-литературных трудов с конца 1820-х годов. 
Уничижительные суждения о немцах в духе Лессинга, писавшего, 
«что мы, немцы, еще и не нация» [Лессинг 1936: 368, 101–104],  
в контексте этого нового движения уже невозможны. Утверждается 
представление о национальном духе и характере как движущей 
силе истории поэзии. Так, Гервинус свою задачу видит в раскры-
тии именно национального начала – в том, чтобы «изобразить на-
циональный характер в его развертывании» [Gervinus 1962 a: 93]. 
Нация для Гервинуса не только предмет исследования, но и адре-
сат: он отмечает в начале своего труда, что пишет не для ценителей, 
не для определенного класса читателей, но «для нации» [Gervinus 
1871: 3]. Для Гервинуса, как ранее для Гердера, именно в народе 
как целом сосредоточено творческое начало; но на эту мысль уже 
совсем не по-гердеровски наслаивается представление о немецкой 
особости. Гервинус, в частности, резко разводит немецкую и скан-
динавскую поэтические традиции. Немецкая поэзия была свободна 
от мифологической тематики, она «пела о простых человеческих 
деяниях скорее в эпической, чем в лирической манере»; но глав-
ное: если, например, в Исландии «мог существовать лишь неболь-
шой круг одаренных и владеющих рунами мирян, которым были 
известны значение темных мифологических загадок, глубокомыс-
ленная символика <…> этой [т.е. древнеисландской] лирики, то  
в Германии, напротив, при случае пел всякий, кто чувствовал себя 
к этому призванным». Иначе говоря: скандинавские певцы состав-
ляли узкую касту и были далеки от народа, в Германии же поэзия 
принадлежала всему народу. Тут пел ремесленник, порой пел и 
король, «но подлинным носителем и хранителем пения был народ» 
[Gervinus 1871: 48–49]. 

Пение как функция народной души присутствует, во всяком 
случае, не у всех народов, но определенно имеется у немцев; на 
представление об этой немецкой особости накладывается и уже 
знакомая нам идея немецкого превосходства. Развитие новой  
(постантичной) поэзии представляется Гервинусу, как мы уже от-
мечали, возвращением к «чистому вкусу» античности – собственно, 
к античности греческой, «винкельмановской». В этом «великом 
шествии к истоку всякого чистого искусства» участвовали «все 



А.Е. Махов 92

нации Европы», но все они постепенно отстали от немцев, застряв 
на стадии «греко-римского или александрийского образования». 
Лишь немцы в этом шествии назад достигли подлинных истоков – 
«прекраснейшей эпохи расцвета греческого искусства и мудрости. 
Гёте и Шиллер вели назад (sic! – А. М.), к художественному идеа-
лу, которого со времен греков никто больше не стремился достичь, 
никто даже не имел о нем представления». Впрочем, Гервинус не 
хочет сказать, что Гёте и Шиллер «подражали» античному идеалу: 
речь идет не о подражании, но о синтезе нового содержания и ста-
рой совершенной формы – «соединении нового в чувствах и мыс-
лях с формой древних» [Gervinus 1871: 6]. 

У Эйхендорфа соединение национальной идеи с идеей не-
мецкого превосходства доходит до логического предела – до ут-
верждения, что «подлинной народной поэзии (Volkspoesie) в таком 
всеобъемлющем смысле никогда не было у других народов про-
шлого» [Eichendorff 1976: 548]. В качестве примеров отсутствия 
«народной поэзии» приводятся Италия, издавна приверженная 
классическим художественным формам, которые после наступле-
ния христианства уже не могли быть подлинно национальными;  
а также Англия, где «влияние самых гетерогенных, порой просто 
противоречащих друг другу народных элементов» также мешало 
полноценному проявлению национального начала [Eichendorff 
1976: 540]. К тому же в Германии пел весь народ – здесь Эйхен-
дорф полностью разделяет мнение Гервинуса: у немцев не было 
«ни друидов, ни бардов», не было «поэтических ремесленных це-
хов, зависимых от священников»; «поэтической школой (Dichters- 
chule)» немцев «была жизнь, а их поэзия – радостью и душой этой 
жизни. Герои сами были поэтами, они действовали, как пели,  
и пели о том, как действовали…». В этом поэтическом раю «на-
родной души» все были равны: «…мы видим здесь князей и васса-
лов одинаково причастными к радостному искусству пения…» 
[Eichendorff 1976: 549]. 

Мысль о превосходстве немецкой культурной традиции  
(и вместе с тем поэзии) варьируется и у других историков в много-
образных формулах, нередко предвосхищающих «империалисти-
ческую семантику кайзеровской империи» [Fohrmann 1989: 124]: 
немецкий народ – «учитель народов (Lehrer der Völker)» [Rinne 
1842: 14], он призван осуществить «миссию немецкого духа» 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 93

[Gelzer 1841: 4], ему присуща «гордость его прирожденного миро-
вого господства (Weltherrschaft)» [Vilmar 1873: IV], Германия 
«благодаря Лессингу и Канту, Гёте и Шиллеру приняла духовное 
лидерство (geistige Führerschaft) в Европе» [Carriére 1874: V] и т.п. 
В то же время в самой значительной из рассматриваемых нами 
«Literaturgeschichte» – в труде Шерера – мифология немецкой уни-
кальности и превосходства практически отсутствует; однако и 
Шерер отмечает связь истории литературы с формированием нации. 
«Художественные произведения, обладающие благородством со-
держания и чистотой формы, влияют на нации»; «Божественная ко-
медия» Данте помогла заложить основу для «единой итальянской 
национальности» – для немцев ту же функцию выполнила средне-
верхненемецкая поэзия [Scherer 1884: 230]. 

В ряде работ уникальность немецкой «народной души» ус-
матривается в ее универсализме – в своего рода «всемирной  
отзывчивости»1. Карл Фортлаге, полагающий, как и многие, что  
в поэзии в целом проявляется «организация народа» [Fortlage 1839: 
XIII], приписывает немцам способность особой восприимчивости, 
которая позволяет им наследовать различные поэтические тради-
ции. Мысль об отсутствии у немцев собственного характера (зву-
чащая у Лессинга и других просветителей) оборачивается в свою 
противоположность: недостаток идентичности, пустота предстает 
теперь «неисследимой глубиной, охватывающей все прочие  
нации» [Fohrmann 1989: 118]. Вольфганг Менцель пишет о немцах: 
«Природа наделила нас способностью понимания всего (Sinn für 
alles) и наш дух <....> проникает в потаеннейшие глубины всех 
мистерий природы, жизни, души. Нет другой нации, обладающей 
столь универсальным духом, как немецкая...» [Menzel 1828: 23]. 

Мотив универсализма идет рука об руку с мотивом углуб-
ленного проникновения в «душу собственного народа», присущего 
немецкой поэзии в наивысшей степени. Универсальность и само-
бытность взаимосвязаны: «Ни одна литературная история любой 
иной нации не познает так собственный народ [как немецкая лите-
ратурная история], ни одна не обращает такого глубокого и верно-
го взора в великое и богатое народное сердце <...>, потому что ни 
                                                 

1 Высказывания на эту тему отчасти собрал и сопоставил с известными 
словами Достоевского А.В. Михайлов [Михайлов 2006: 53–54]. 



А.Е. Махов 94

одна литература не столь универсальна, как наша» [Brederlow 
1844: VIII]. Этот ход мысли позволяет представить череду влияний 
иных национальных литератур на немецкую как историю посте-
пенного расширения немецкого духа до всеохватности, по крайней 
мере, общеевропейской. 

 
2.2. Человек 

 
Другой инстанцией, на которую ориентировалась «Literatur- 

geschichte», был человек в его личной характерности – будь то  
сам поэт или его герои. Требование воссоздавать «внутреннюю 
историю» литературы, которым, казалось бы, вдохновлялась 
«Literaturgeschichte», совсем не предполагало сосредоточения на 
произведениях и их имманентной поэтике – скорее наоборот: суж-
дения о поэтике редки и явно отступают на второй план в сравне-
нии с аналитикой личностей. Ю. Форман показал, сколь важное 
значение в истории Гервинуса имеет реконструкция личности пи-
сателя. Так, в разделе о Лессинге Гервинус подробно останавлива-
ется на особенностях его характера и жизненной позиции (рацио-
нализм, антитрадиционализм, склонность к духовному поиску  
и т.п.); его литературное творчество выводится из личности или 
даже трактуется как ее составляющая. «То, что Гервинус стремит-
ся развернуть, – это характер, который проявляется в поступках и 
находит свой результат в произведениях» [Fohrmann 1989: 61]. 

Вплоть до середины XIX в., когда биографические работы 
начинают отделяться от собственно литературной истории, био-
графическая составляющая остается обязательным компонентом 
историко-литературных исследований; при этом анализируется 
«характер» писателя, который «имеет связующую функцию между 
биографией и текстом» [Fohrmann 1989: 66]. Сохраняются традиции 
характеризации, заложенные в последней трети XVIII в. много-
численными сборниками биографий писателей, в которых харак-
теристика доходила порой до мелких и курьезных деталей. Так, 
Карл Генрих Йoрденс в разделе об Иоганне Якобе Энгеле расска-
зывает о цвете его волос, фигуре (в том числе о развившейся с воз-
растом тучности), «дурной привычке почти никогда не покидать 
комнату», любви ко сну и т.п. [Jördens 1812: 22]. В трудах 1830–
1840-х годов тенденция к характеристике личности сохраняется, 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 95

хотя уже не впадает в физиологизм, а касается в основном духов-
ных особенностей. Показательно умозаключение Мельхиора Мейра 
о Гейне: Гейне, несмотря на свою одаренность, лишен «духа исти-
ны (Geist der Wahrheit)», а потому его лирические стихотворения 
не складываются в «единый образ духовного становления (Durch- 
bildung) автора», но передают лишь «индивидуальные состояния» 
и не содержат «какой-либо общей значимой мысли, которая могла 
бы сделать их интересными и для читателя» [Meyr 1838: 28–29]. 
«Недостаток» в личности поэта фатально сказывается на его твор-
честве. 

Разговор об отдельных поэтах также в значительной степени 
сводится к характеристике их личности. Для Шерера одна из вер-
шин средневерхненемецкой словесности – лирика Вальтера фон 
дер Фогельвейде. В разделе о нем Шерер определяет и некоторые 
его поэтические приемы: выражение «душевных процессов через 
телесные симптомы», сведение «общих истин» к «индивидуаль-
ному опыту», предпочтение статичному описанию «сцены и дей-
ствия» [Scherer 1884: 200, 208]; однако и эти приемы оказываются 
в конечном итоге отражениями его личности, динамичной, полной 
жизни, преданной земной любви и той «Frau Welt», служение  
которой он оставил лишь на пороге смерти [Scherer 1884: 199]. 
«Лучшее, что он изобразил, – это он сам: человек, которого хочет-
ся взять в друзья, такой светлый во всем своем существе, такой 
добрый, такой серьезный и твердый в своей глубине при легкой, 
дружественной (liebenswürdig) форме…» [Scherer 1884: 209]. Ха-
рактеристики человека и поэзии здесь переплетены неразрывно: 
эпитет «liebenswürdig» – любезный, дружественный – естественнее 
было бы применить к человеку, но он применен к «форме». Для 
Шерера сама поэтическая форма – часть человека. Как видим, вос-
хищенный Шерер поет Вальтеру настоящий историко-литератур- 
ный дифирамб: он «истинный патриот, благочестивый человек, 
враг папства»; бездомный странствующий шпильман, ставший 
«просвещенным апостолом гуманности и толерантности»; «c нрав-
ственной серьезностью проникал он в истинную меру всех вещей» 
[Scherer 1884: 198–199] и т.д. Вся эта смешанная, синкретическая 
характеристика то человека, то поэзии (а то и человека и поэзии 
одновременно) содержит и национальный компонент. «Живой, 
пластичный (anschaulich – человек или поэзия? – А. М.), порой 



А.Е. Махов 96

грубый, гневающийся и проклинающий, он умеет действовать по-
средством эпических и драматических приемов и показывает себя 
во всех этих чертах настоящим сыном баварской расы» [Scherer 
1884: 202]. Вальтер, помимо прочего, – истинный, просто совер-
шенный баварец. Или еще и совершенный немец? 

Герман Гетнер в «Литературной истории восемнадцатого ве-
ка» (1856–1870) определяет свой предмет как «историю идей и их 
научных и художественных форм» [Hettner 1856–1870; предисло-
вие к 1-му тому]. Такое определение заставляет нас не ждать от 
Гетнера характеристики личностей – и напрасно. Высшие дости-
жения Просвещения предстают персонифицированными: все интер- 
национальное просветительское движение, которое Гетнер в пре-
дисловии сравнивает с грандиозной трехголосной фугой (голоса 
трех народов – англичан, французов и немцев – передают друг 
другу тему: «один народ продолжает тему, там где другой ее об-
рывает»), вполне телеологически идет к своей цели – к Гёте, его 
творчеству, но не в меньшей степени и к его личности. Гёте –  
«телос» Просвещения. «В Гёте осуществилось и завершилось то, 
что составляло внутреннее ядро и движущую силу великой про-
светительской борьбы XVIII столетия»; от Гёте мир узнал, «что 
значит быть высоким и чистым человеком». Личность Гёте обра-
щена к современности, поскольку ставит задачу «сделать собст-
венностью и жизненным элементом каждого ту эмансипацию сво-
бодной индивидуальности, чистой человечности, которую Гёте 
осуществил субъективно, в своем собственном воспитании»; «вы-
сокий идеал человечности», достигнутый в отдельной личности, 
теперь должен быть претворен на уровне всего общества – в «об-
разовании и морали, в государстве и обществе» [Hettner 1872: 580]. 
Поскольку Гёте у Гетнера оказывается неосознанной целью, к ко-
торой стремится вся эпоха, то неудивительно, что многие герои 
его истории в той или иной степени трактованы как предшествен-
ники Гёте, «предвосхитившие» его мысли. Так, идея Шефтсбери  
о жизни как искусстве предвосхищает то, что «позднее так пре-
красно и полно разработает Гёте в “Вильгельме Мейстере”: что 
жизнь – это искусство, что каждый должен стать художником своей 
собственной жизни» [Hettner 1872: 193]. Идеал гуманности и чело-
вечности, который Гёте выработал в своей личности, далее был 
передан всему народу, и верность этому идеалу сделала немцев 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 97

«самым образованным и духовно свободным народом мира» 
[Hettner 1856–1870: 4, 486]. Личность и нация трактованы, вполне 
по-гердеровски, как сообщающиеся сосуды; но их взаимодействие 
подпитывает уже знакомую нам идею немецкого превосходства, 
которую Гердер едва ли бы принял. 

 
2.3. Чувства / моральные качества 

 
Эта инстанция чрезвычайно важна для «Истории…» Шере-

ра, который композицию произведения нередко представляет как 
конфигурацию чувств или моральных качеств, а эволюцию поэзии 
в целом – как движение (далеко не прямолинейное, но имеющее 
свои вершины и падения) ко всё большей утонченности и «чело-
вечности» чувств. При обсуждении героического эпоса Шерер со-
чувственно цитирует Людвига Уланда, разделившего его героев на 
две группы: «верных (Treuen)» и «неверных» [Scherer 1884: 107]. 
Персонажи образуют антитезу по принадлежности к определенно-
му кругу эмоций и / или моральных ценностей – в такой антитезе 
Шерер нередко усматривает ключ к композиции произведения. 
Так, в «Песни о смерти Альбхарта» «на одной стороне велико- 
душие, на другой – низость; там – сила и мужество, тут – трусость 
и слабость; за благородным побежденным следует слава, за убогим 
победителем – вечный позор». Базовые понятия всей «Песни…» – 
также моральные: это «честь и верность» [Scherer 1884: 127]. За-
метим, что в этом анализе конкретные герои вообще не названы: 
антитетическую систему образуют именно моральные качества,  
а не характеры как таковые (что и позволяет нам говорить об эмо-
ционально-моральной системе как об особой инстанции «Literatur- 
geschichte»). Сходным образом, как моральная антитеза, представ-
лена основа сказания о Вольфдитрихе: «Тирания и справедливость, 
неверность и верность противостоят друг другу; жестокий пре-
ступный род уступает место более мягкому, лучшему, и христиан-
ство оказывается связанным с благородным умонастроением» 
[Scherer 1884: 130]. Антитезу – но уже не моральных качеств,  
а чувств – Шерер усматривает в «Песни о Нибелунгах» и «Кудру-
не». В обоих памятниках радость (Freude) противопоставлена горю 
(Leid), но проведена антитеза по-разному: «Если в “Песни о Нибе-
лунгах” радость переходит в горе, то поэта “Кудруны”, кажется, 



А.Е. Махов 98

особенно привлекает смешение горя и радости, скрещение проти-
воположных чувств» [Scherer 1884: 135]. Тот же прием выделения 
центральной моральной и / или эмоциональной антитезы Шерер 
использует и в анализе «придворного эпоса». Так, романы «Эрек» 
и «Ивейн» Гартмана фон Ауэ объединяет сходство лежащих в их 
основе антитез: «оба разрабатывают противоположность между 
героизмом и любовью, между преданностью рыцарскому долгу и 
радостью бездеятельного домашнего счастья» [Scherer 1884: 157]. 

Эволюция поэзии отражает изменения в моральном и эмо-
циональном мире человека – это представление, последовательно 
проводимое Шерером, кажется весьма актуальным в контексте 
нынешнего интереса к «исторической психологии эмоций». Однако 
Шерера, как мы уже говорили, интересует прежде всего гуманиза-
ция чувств: он отмечает, например, как в героях легенды о Нибе-
лунгах постепенно ослабляется жестокость, а автор «Песни о Ни-
белунгах» наделяет «героев древности более мягкими чувствами», 
даже «тоской по миру», которая не могла быть известна их исто-
рическим прототипам. Даже зловещий Хаген приобретает челове-
ческие черты [Scherer 1884: 121]. Проявления столь любимых  
Шерером толерантности и гуманности отмечаются постоянно: со-
чувствие даже к врагам-персам в «Песни об Александре» [Scherer 
1884: 92]; «религиозная толерантность» в «Парцифале» и «Вилле-
хальме» Вольфрама фон Эшенбаха [Scherer 1884: 183] и т.д. Фик-
сируются и мелочи, в которых проявляются иные «тонкие» чувст-
ва – например, удовольствие от природы: в разделе о «Битве при 
Равенне» Шерер особо отмечает, что королева Хельха вышла в сад,  
«чтобы насладиться прекрасными цветами» [Scherer 1884: 126]. 

Ближе к концу посвященной Средневековью части своей 
«Истории…» Шерер выделяет «основные понятия учения о добро-
детели (Tugendlehre)», характерные для куртуазной поэзии. Ими 
оказываются верность, честь, умеренность, щедрость, постоянство 
(Beständigkeit). Центральная категория этой системы – видимо, вер- 
ность, значение которой подчеркивалось Шерером и ранее, в анали-
зе отдельных памятников: так, в сказании о Вольфдитрихе верность 
подобна «звезде, чей свет направляет сказание по его пути»; «Куд-
руна» – «высокая песня верности» [Scherer 1884: 132] и т.д. Как 
быть, однако, с толерантностью и гуманностью? «Обязанности гу-
манности» – забота о больных, милосердие и т.п. – сосредоточены, 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 99

по мнению Шерера, в категории щедрости («Freigebigkeit» в широ-
ком смысле – готовность давать, жертвовать другим; так Шерер  
интерпретирует средневерхненемецкое «milde»). А категория толе-
рантности, не менее важная для Шерера, не находит эквивалента  
в средневековой системе: между воззрением на куртуазную куль-
туру извне и ее имманентной системой образуется разрыв. 

 
 
 

Лессинг 1936 – Лессинг Г.Э. Гамбургская драматургия / Пер. И.П. Рассадина. М.; 
Л.: Academia, 1936. 

Михайлов 2006 – Михайлов А.В. Проблемы исторической поэтики в истории не-
мецкой культуры // Михайлов А.В. Избранное. Историческая поэтика и герме-
невтика. СПб.: Изд-во С.-Петерб. ун-та, 2006. 

Шлегель 1983 a – Шлегель Ф. История европейской литературы // Шлегель Ф. 
Эстетика. Философия. Критика / Вступ. статья, составление, перевод 
Ю.Н. Попова. Т. 2. М.: Искусство, 1983. 

Шлегель 1983 b – Шлегель Ф. Разговор о поэзии // Шлегель Ф. Эстетика. Филосо-
фия. Критика / Вступ. статья, составление, перевод Ю.Н. Попова. Т. 1. М.: 
Искусство, 1983. 

Яусс 1995 – Яусс Х.Р. История литературы как провокация для литературоведе-
ния / Пер. Н. Зоркой // Новое литературное обозрение. 1995. № 12. 

Alberti 1890 – Alberti C. Die Zukunft der deutschen Literaturgeschichte // Alberti С. 
Natur und Kunst. Beiträge zur Untersuchung ihres gegenseitigen Verhältnisses. 
Lpz., 1890. 

Bartels 1900 – Bartels A. Ein Berliner Litteraturhistoriker: Dr. Richard M. Meyer und 
seine «deutsche Litteratur». Lpz.; B., 1900. 

Bartels 1901–1902 – Bartels A. Geschichte der deutschen Litteratur. 2 Bde. Lpz., 1901–
1902. 

Baumann 1762 – Baumann L.A. Kurzer Entwurf einer Historie der Gelehrsamkeit. 
Brandenburg; Lpz., 1762. 

Beise 2016 – Beise A. Schmid Ch.G. // The Bloomsbury Dictionary of Eighteenth-
Century German Philosophers. L.; Oxf. etc.: Bloomsbury, 2016. 

Berlin 2013 – Berlin I. Three Critics of the Enlightenment: Vico, Hamann, Herder. 
Second Edition. Princeton; Oxf., 2013. 

Bernhardy 1830 – Bernhardy G. Grundriss der Römischen Litteratur. Halle, 1830. 
Blanckenburg 1999 – Blanckenburg F. von. Versuch über den Roman // Romantheorie. 

Texte vom Barock bis zur Gegenwart. Stuttgart, 1999. 
Bouterwek 1801 – Bouterwek F. Geschichte der Poesie und Beredsamkeit seit dem 

Ende des dreizehnten Jahrhunderts. 12 Bde. Bd 1. Göttingen, 1801. 
Brederlow 1844 – Brederlow Ch.G.F. Vorlesungen über die Geschichte der deutschen 

Literatur. 2 Tle. Tl 1. Lpz., 1844. 



А.Е. Махов 100

Breitenbauch 1811 – Breitenbauch G.A. von. Geschichte und Annalen der deutschen 
Dichtkunst. Lpz., 1811. 

Brenning 1886 – Brenning E. Geschichte der deutschen Literatur. Lahr, 1886. 
Carriére 1874 – Carriére M. Die Kunst im Zusammenhang der Culturentwicklung und 

die Ideale der Menschheit. 5 Bde. 2 Aufl. Bd 5. Lpz., 1874. 
Curtius 1941 – Curtius E.R. Beiträge zur Topik der mittellateinischen Literatur //  

Corona Quernea. Festgabe Karl Strecker zum 80. Geburtstag. Lpz., 1941. 
Curtius 1972 – Curtius E.R. Begriff einer historischen Topik (1938–1949) // Toposfor-

schung. Eine Dokumentation / Hrsg. von Jehn P. Frankfurt a. M., 1972. 
Curtius 1973 – Curtius E.R. Europäische Literatur und lateinische Mittelalter. 8 Aufl. 

Bern; München, 1973. 
Docen 1807 – Docen B.J. Vorrede / Miscellaneen zur Geschichte der teutschen Literatur...  

Bd 2. München, 1807. 
Eichendorff 1976 – Eichendorff J. von. Geschichte der poetischen Literatur Deutsch-

lands // Eichendorff J. von. Werke. In 5 Bdn. Bd 3. München, 1976. 
Eichhorn 1812 – Eichhorn J.G. Litterärgeschichte. 2 Aufl. Göttingen, 1812. 
Elster 1894 – Elster E. Die Aufgaben der Litteraturgeschichte. Halle, 1894. 
Fohrmann 1989 – Fohrmann J. Das Projekt der deutschen Literaturgeschichte. Entste-

hung und Scheitern einer nationalen Poesiegeschichtsschreibung zwischen  
Humanismus und Deutschen Kaiserreich. Stuttgart, 1989. 

Fortlage 1839 – Fortlage C. Vorlesungen über die Geschichte der Poesie, gehalten in 
Dresden und Berlin im Jahre 1837. Stuttgart; Tübingen, 1839. 

Gelzer 1841 – Gelzer H. Die deutsche poetische Literatur seit Klopstock und Lessing. 
Lpz., 1841. 

Gervinus 1835 – Gervinus G. Geschichte der Poetischen National-Literatur der 
Deutschen. 5 Bde. Bd 1. Lpz., 1835. 

Gervinus 1838 – Gervinus G. Geschichte der Poetischen National-Literatur der 
Deutschen. 5 Bde. Bd 3. Lpz., 1835. 

Gervinus 1842 – Gervinus G. Geschichte der poetischen National-Literatur der 
Deutschen. 5 Bde. Bd 5. Lpz., 1842. 

Gervinus 1844 – Gervinus G. Geschichte der poetischen National-Literatur der 
Deutschen. 2 Aufl. 5 Teil. Lpz., 1844. 

Gervinus 1871 – Gervinus G. Geschichte der deutschen Dichtung. 5 Aufl. Bd 1.  
Lpz., 1871. 

Gervinus 1962 a – Gervinus G. Grundzüge der Historik // Gervinus G. Schriften zur 
Literatur. B., 1962. 

Gervinus 1962 b – Gervinus G. Prinzipien einer deutschen Literaturgeschichtss-
chreibung // Gervinus G. Schriften zur Literatur. B., 1962. 

Görres 1807 – Görres J. (hrsg). Die teutschen Volksbücher. Heidelberg, 1807. 
Gottschall 1860 – Gottschall R. Die deutsche Nationalliteratur der ersten Hälfte des 

neunzehnten Jahrhunderts. 2 vermehrte Aufl. Bd 1. Breslau, 1860. 
Gottsched 1989 – Gottsched J.Chr. Versuch einer Critischen Dichtkunst vor die 

Deutschen // Gottsched J.Chr. Schriften zur Literatur. Stuttgart, 1989. 



От национальных «Literaturgeschichten» к «науке о европейской  
литературе»: эпизод из истории немецкой филологии. Ч. 1; Ч. 2 101

Grimm 1864 – Grimm J. Gedanken wie sich die Sagen zur Poesie und Geschichte ver-
halten // Grimm J. Kleinere Schriften. Bd 1. B., 1864. 

Grimm 1869 – Grimm J. Beweis dasz der Minnesang Meistersang ist (1807) // 
Grimm J. Kleinere Schriften. Bd IV. B., 1869. 

Grimm 1875 – Grimm J. Deutsche Mythologie. 4 Ausg. B., 1875. 
Herder 1880 – Herder J.G. Rezension zu A.L. Schlözers «Geschichte der Deutschen in 

Siebenbürgen» // Herder J.G. Sämmtliche Werke. Bd 20. B., 1880. 
Herder 1885 – Herder J.G. Volkslieder [предисловие ко второй части] // Herder J.G. 

Sämmtliche Werke. Bd 25. B., 1885. 
Hettner 1856–1870 – Hettner Н. Literaturgeschichte des achtzehnten Jahrhunderts. 

6 Bdn. Braunschweig, 1856–1870. 
Hettner 1872 – Hettner Н. Geschichte der deutschen Literatur im achtzehnten Jahrhun-

dert. Buch 3: Das klassische Zeitalter der deutschen Literatur. Abt. 2: Das Ideal der 
Humanität. 2. umgearb. Aufl. Braunschweig, 1872. 

Hettner 1959 – Hettner Н. Schillers Anthologie (1850) // Hettner H. Schriften zur  
Literatur. B., 1959. 

Hillebrand 1845 – Hillebrand J. Die deutsche Nationalliteratur seit dem Anfange des 
achtzehnten Jahrhunderts, besonders seit Lessing, bis auf die Gegenwart. 3 Thle. 
Hamburg und Gotha, Tl 1. 1845. 

Jördens 1812 – Jördens K.H. Denkwürdigkeiten, Charakterzüge und Anekdoten aus 
dem Leben der vorzüglichsten deutschen Dichter und Prosaisten. 2 Bde. Bd 1. Lpz., 
1812. 

Laube 1839–1840 – Laube H. Geschichte der deutschen Literatur. 4 Bde. Stuttgart 
1839–1840. 

Link 1983 – Link J. Die mythische Konvergenz Goethe-Schiller als diskurskonstitutives 
Prinzip deutscher Literaturgeschichtsschreibung im 19. Jahrhundert // Der Diskurs 
der Literatur- und Sprachhistorie / Hrsg. von H.U. Gumbrecht und B. Cerquiglini. 
Frankfurt a. M., 1983. S. 225–242. 

Menzel 1828 – Menzel W. Die deutsche Literatur. 2 Thle. Tl 1. Stuttgart, 1828. 
Meusel 1799 – Meusel J.G. Leitfaden zur Geschichte der Gelehrsamkeit. Lpz.: 

Fleischer, 1799. 
Meyr 1838 – Meyr M. Ueber die poetischen Richtungen unserer Zeit. Erlangen, 1838. 
Nasser 1798–1800 – Nasser J.A. Vorlesungen über die Geschichte der deutschen  

Poesie. Bde. 1–2. Altona und Lpz., 1798–1800. 
Novalis 1965 – Novalis. Logologische Fragmente // Novalis. Schriften. Bd 2: Das  

philosophische Werk. 1. Stuttgart: Kohlhammer, 1965. 
Prutz 1981 – Prutz R. Einleitung zur Geschichte des deutschen Journalismus (1845) // 

Prutz R. Zu Theorie und Geschichte der Literatur. B., 1981. 
Raumer 1870 – Raumer R. von. Geschichte der Germanischen Philologie vorzugsweise 

in Deutschald. München, 1870. 
Rinne 1842 – Rinne K.-F. Innere Geschichte der Entwickelung der deutschen National-

Litteratur. Lpz., 1842. 
Schelle 1780 – Schelle A. Abriss der Universalhistorie zum Gebrauch der akademischen 

Vorlesungen. Theil l. Salzburg, 1780. 



А.Е. Махов 102

Scherer 1864 – Scherer W. Ueber den Ursprung der deutschen Literatur. Vortrag. B., 1864. 
Scherer 1875 – Scherer W. Geschichte der Deutschen Dichtung im 11. und 12. Jahr-

hundert. Straßburg: Trübner, 1875. 
Scherer 1877 – Scherer W. Goethe-Philologie // Im neuen Reich. 7, Heft 1. 1877. 
Scherer 1884 – Scherer W. Geschichte der deutschen Litteratur. 2 Ausg. B., 1884. 
Scherer 1975 – Scherer W.H. Hettners Litteraturgeschichte des 18 Jahrhunderts (1865) // 

Literaturwissenschaft und Literaturgeschichte. Ein Lesebuch zur Fachgeschichte 
der Germanistik. München, 1975. 

Scherr 1854 – Scherr J. Geschichte der deutschen Literatur. 2 verbesserte Ausg. Lpz., 1854. 
Schlegel 1798 – Schlegel F. Fragmente // Athenaeum. Ersten Bandes zweytes Stück // 

Athenaeum. 1798–1800. Facsimile Edition. Stuttgart, 1960. Bd 1. 
Schlegel 1884 – Schlegel A.W. Vorlesungen über schöne Litteratur und Kunst. 3 Teile 

in 2 Bdn. T. 3. Heilbronn, 1884. 
Schlegel 1958 – Schlegel F. Geschichte der europäischen Literatur // Schlegel F.  

Kritische Ausgabe seiner Werke. Bd 11. Paderborn; München; Wien, 1958. 
Schlegel 1960 – Schlegel F. Vorlesungen über Universalgeschichte // Schlegel F.  

Kritische Ausgabe seiner Werke. Bd 14. Paderborn, 1960. 
Schlegel 1961 – Schlegel F. Geschichte der alten und neuen Literatur (Wiener Vorle-

sungen) // Schlegel F. Kritische Ausgabe seiner Werke. I Abt., Bd 6. München; 
Paderborn; Wien, 1961. 

Schmid 1781 – Schmid Ch.H. Anweisung der vornehmsten Bücher in allen Theilen der 
Dichtkunst. Lpz., 1781. 

Schmidt 1853 – Schmidt J. Geschichte der deutschen Nationalliteratur im neunzehnten 
Jahrhundert. 2 Bde. Lpz., 1853. 

Stolle 1718 – Stolle G. Anleitung zur Historie der Gelahrtheit. Halle, 1718. 
Strich 1922 – Strich F. Deutsche Klassik und Romantik oder Vollendung und  

Unendlichkeit. Vergleich. München, 1922. 
Szondi 1961 – Szondi P. Versuch über das Tragische. Frankfurt am Main, 1961. 
Turner 2014 – Turner J. Philology. The Forgotten Origins of the Modern Humanitites. 

Princeton; Oxf., 2014. 
Vilmar 1873 – Vilmar A.F. Geschichte der deutschen National-Literatur. 15 Aufl.  

Marburg; Lpz., 1873. 
Weimar 1989 – Weimar K. Geschichte der deutschen Literaturwissenschaft bis zum 

Ende des 19. Jahrhunderts. München, 1989. 
Wellek 1966 – Wellek R. A History of Modern Criticism. 1750–1950. In 5 vol. Vol. 3. 

L., 1966. 
Wetz 1891 – Wetz W. Über Litteraturgeschichte. Worms, 1891. 
Żbikowska-Migoń 1994 – Żbikowska-Migoń A. Anfänge buchwissenschaftlicher  

Forschung in Europa: dargestellt am Beispiel der Buchgeschichtsschreibung des 18. 
Jahrhunderts / Übersetzt von A. Fleischer. Wiesbaden: Otto Harrassowitz Verlag, 1994. 

Zimmermann 1846 – Zimmermann W. Geschichte der prosaischen und poetischen 
deutschen Nationalliteratur. Stuttgart, 1846. 

 



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /Description <<
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000500044004600206587686353ef901a8fc7684c976262535370673a548c002000700072006f006f00660065007200208fdb884c9ad88d2891cf62535370300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef653ef5728684c9762537088686a5f548c002000700072006f006f00660065007200204e0a73725f979ad854c18cea7684521753706548679c300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002000740069006c0020006b00760061006c00690074006500740073007500640073006b007200690076006e0069006e006700200065006c006c006500720020006b006f007200720065006b007400750072006c00e60073006e0069006e0067002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f00630068007700650072007400690067006500200044007200750063006b006500200061007500660020004400650073006b0074006f0070002d0044007200750063006b00650072006e00200075006e0064002000500072006f006f0066002d00470065007200e400740065006e002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000640065002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200063006f006e00730065006700750069007200200069006d0070007200650073006900f3006e002000640065002000630061006c006900640061006400200065006e00200069006d0070007200650073006f0072006100730020006400650020006500730063007200690074006f00720069006f00200079002000680065007200720061006d00690065006e00740061007300200064006500200063006f00720072006500630063006900f3006e002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f007500720020006400650073002000e90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006d007000720065007300730069006f006e00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006c0069007400e90020007300750072002000640065007300200069006d007000720069006d0061006e0074006500730020006400650020006200750072006500610075002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f006200650020005000440046002000700065007200200075006e00610020007300740061006d007000610020006400690020007100750061006c0069007400e00020007300750020007300740061006d00700061006e0074006900200065002000700072006f006f0066006500720020006400650073006b0074006f0070002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea51fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e30593002537052376642306e753b8cea3092670059279650306b4fdd306430533068304c3067304d307e3059300230c730b930af30c830c330d730d730ea30f330bf3067306e53705237307e305f306f30d730eb30fc30d57528306b9069305730663044307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e30593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020b370c2a4d06cd0d10020d504b9b0d1300020bc0f0020ad50c815ae30c5d0c11c0020ace0d488c9c8b85c0020c778c1c4d560002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken voor kwaliteitsafdrukken op desktopprinters en proofers. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200066006f00720020007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c00690074006500740020007000e500200062006f007200640073006b0072006900760065007200200065006c006c00650072002000700072006f006f006600650072002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200069006d0070007200650073007300f5006500730020006400650020007100750061006c0069006400610064006500200065006d00200069006d00700072006500730073006f0072006100730020006400650073006b0074006f00700020006500200064006900730070006f00730069007400690076006f0073002000640065002000700072006f00760061002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f0074002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a00610020006c0061006100640075006b006100730074006100200074007900f6007000f60079007400e400740075006c006f0073007400750073007400610020006a00610020007600650064006f007300740075007300740061002000760061007200740065006e002e00200020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006600f600720020006b00760061006c00690074006500740073007500740073006b0072006900660074006500720020007000e5002000760061006e006c00690067006100200073006b0072006900760061007200650020006f006300680020006600f600720020006b006f007200720065006b007400750072002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents for quality printing on desktop printers and proofers.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles true
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


