
 

 181 

 
 
 
 

УДК: 003    DOI: 10.31249/hoc/2020.03.12 
 
 
 

Харитонов О.С.  

 
О РОЛИ ЗНАМЕННОГО РАСПЕВА В КУЛЬТУРЕ 

ДРЕВНЕЙ РУСИ ПЕРИОДА МОСКОВСКОГО ЦАРСТВА 
 

МБОУ СОШ № 9, город Лобня, Россия, 
xaritonovolegmail@mail.ru 

 
Аннотация. В статье анализируется значение церковного знамен-

ного пения в культуре Московской Руси. Выявляются его основные 
стилистические черты и художественные средства, а также круг обра-
зов и идей, выражаемых ими. Рассматривается влияние сакрализации 
семиотической системы знаменного распева на культуру и сознание 
древнерусского человека. 

Ключевые слова: знаменный распев; церковное пение; семиотиче-
ская система; сакрализация. 

 
Поступила: 06.04.20  Принята к печати: 20.04.20 
 

Kharitonov O.S. 
About the role of the banner chant in the culture  
of Ancient Russia during the Moscow tsardom 

GESS N 9, Lobnya, Russian, 
xaritonovolegmail@mail.ru 

 

                                                             
Харитонов О.С., 2020 



Харитонов О.С.  

 182 

Abstract. The article investigates the significance of echoes chant (the 
Znamenny chant) in the culture of Muscovy, the emphasis is maid on it’s 
style features and artistic device and the group of images and ideas, which 
are expressed by echoes chant. The influence of sacralization of system of 
sighs of the echoes chant on the culture and consciousness of old Russian is 
also considered in the article. 

Keywords: the Znamenny chant; chirch chant; sacralization; system of 
sighs. 

 
Received: 06.04.20     Accepted: 20.04.20 

 
 

С принятием христианства Киевской Русью в конце X в. на сла-
вянскую почву пришла и восточная византийская культура. Обычно, 
говоря об этом периоде восточного влияния на славян, обращают 
внимание на развитие литературы и архитектуры, но редко упомина-
ется заимствованное из Византии богослужебное церковное пение, в 
дальнейшем развивавшееся на территории Руси своеобразным путем и 
получившее название знаменного распева. 

Древнерусское знаменное пение, просуществовавшее до середины 
XVII в., имело множество отличительных черт. Во-первых, это ее од-
ноголосый строй. Знаменный распев находился за пределами ладо-
гармонической музыкальной системы, имел свои характерные ритми-
ческие и мелодические рисунки. Во-вторых, его отличала особенная 
система записи – невменное письмо. Древнерусское знаменное пение 
записывалось безлинейной нотацией, «знаменами», чаще всего обо-
значавшими не высоту звука, как в итальянской нотной системе, а 
направление мелодии. В-третьих, у каждого знамени было свое назва-
ние, свое сакральное значение. Именно в знаменном пении многие 
мыслители и ученые [Денисенко, 2009, с. 10] видят музыкальное, ме-
лодическое воплощение православного богословия. Часто отмечаются 
аскетизм, сдержанность и благолепие знаменного распева, призванного 
настраивать душу человека на молитву, покаяние и переживание празд-
нуемого события, на созерцание Божественной красоты и гармонии. 

В протоколе Стоглавого собора, бывшего при царе Иване IV в 
1551 г., сказано: «…От разумнаго бо и благочестиваго божественнаго 



О роли знаменного распева в культуре Древней Руси  

 183 

пения приходит всякому человеку умиление, и покаяние, и слезы. 
<…> И того ради подобает пети и чести… чинно и безмятежно безо 
всякаго зазору церковна» [Стоглавъ, 2014, с. 61]. 

Один из исследователей знаменного распева Ю.А. Денисенко пи-
сала: «Знаменное пение – неотъемлемая часть духовной культуры 
Древней Руси, несущая в себе огромный духовно-нравственный по-
тенциал. Это – парадигма духовной культуры русского средневековья, 
реальный феномен, определявший движение различных сфер сознания 
древнерусского человека, духовная “идея”, воплощавшаяся в реаль-
ных образцах» [Денисенко, 2009, с. 8]. 

Четвёртая важнейшая черта знаменного распева – четкая опреде-
ленность его структуры канонами церковного искусства. Как и в ико-
нографии, в древнерусском богослужебном пении, помимо правил, 
исходящих из понимания церковного благочестия и духовной аскезы, 
есть закономерности построения мелодии. Знаменный распев обладал 
стройной семиотической системой и конкретным набором художе-
ственных элементов (знамен, лиц, попевок, ритмических рисунков, 
фит и т.д.), из которых строилась мелодия того или иного духовного 
песнопения. 

Основой знаменного пения было «осмогласие» – пение духовных 
песен на восемь «гласов», пришедшее из греческой церковно-
певческой культуры. Однако, если в греческой традиции, как писал 
один из исследователей XIX в. прот. В. Металлов, под гласами пони-
мались «мелодические звукоряды и поступенные звукоряды разной 
высоты с различным расположением тоновых и полутоновых диато-
нических интервалов, составляемые из тетрахордов, имевшие различ-
ные господствующие и конечные звуки» [Металлов, 1899, с. 1], то в 
русской традиции, как отмечал он же, были восприняты только харак-
терные попевки и мелодические рисунки, на основе которых в первые 
века существования христианства на северных славянских землях 
распевали песнопения, в частности русским святым: преподобному 
Феодосию Печерскому, мученикам Борису и Глебу и др. На первых 
порах делалось это скорее механически, по образцам греческих пес-
нопений, однако впоследствии древнерусское церковное пение стало 
развиваться по своим законам, приобретая специфические черты и 



Харитонов О.С.  

 184 

развиваясь как самостоятельное искусство. Тем не менее осмогласие 
как тоническая система было разрушено. 

Система древнерусского знаменного пения достаточно богата и 
разнообразна как по своим мелодическим элементам, так и по стили-
стике и характеру воплощения идеи, по широкому диапазону эмоцио-
нальных оттенков благочестивого переживания: от торжества, светло-
го ликования, созерцания тайны Божией, рассуждения о богословских 
глубинах вероучения, покоя и тишины до покаяния, скорби и сокру-
шения о грехах. Мелодия песнопения организовывалась по принципу 
звуковой волны, расширяющей амплитуду в начале и затухающей к 
концу. При этом отсутствовало тактовое деление, так как ритмические 
особенности мелодии передавались в каждом знамени киноварными 
пометами: «покойно», «борзо», «постояти», «подержати» и т.д. Оста-
навливаться более подробно на системе знаменного распева не имеет 
смысла, так как на эту тему есть много исследований, а также теоре-
тических и практических пособий, составленных распевщиками со-
временности. 

В данной статье рассматривается роль знаменного распева в куль-
туре Московской Руси как значимого культурного компонента того 
времени. 

Ко второй половине XV в., когда завершился процесс объедине-
ния русских земель вокруг Москвы и формирования единого русского 
государства, православная христианская традиция, в частности обря-
довая, стала определяющим и практически единственным вектором 
развития официальной культуры. 

Со становлением Московского государства свое развитие получи-
ло и искусство церковного пения. Именно в XVI – первой половине 
XVII в. наблюдается его расцвет, а вместе с этим и особое влияние на 
культуру и быт российского общества, особенно царского двора. 

К XVII в. уровень церковной грамотности русского народа, осо-
бенно знати, стал довольно высоким. Архидиакон Павел Алеппский, 
сопровождавший своего отца, антиохийского патриарха Макария во 
время путешествия в Россию в середине XVII в., писал: «…Певчие… 
как бы из одних уст пели стихиры приятным напевом. <…> Начиная с 
этого города (Ращкова. – О. Х.) и по всей земле русских, т.е. казаков, 
мы заметили возбудившую наше удивление прекрасную черту: все 



О роли знаменного распева в культуре Древней Руси  

 185 

они, за исключением немногих, даже большинство их жен и дочерей, 
умеют читать и знают порядок церковных служб и церковные напе-
вы…» [Павел Алеппский, 2016]. Далее автор много раз отмечает, что 
молитвы пелись «как бы из одних уст», вероятно, для иностранного 
гостя унисонное знаменное пение было не вполне привычным. И дей-
ствительно, как отмечает исследователь знаменного пения В.И. Мар-
тынов [Мартынов, 1994, с. 119], Русь, перенимая из Византии церков-
ное пение, усвоила лишь эпизод из истории формирования его нота-
ции – так называемый палеовизантийский период, характеризующий-
ся отсутствием диастематического, интервального принципа в изоб-
ражении мелодии. 

Впоследствии это сыграло огромную роль в сакральной интерпре-
тации знаменного пения. В.И. Мартынов писал: «Подобная невоспри-
имчивость к повышению точности фиксации звуковысотного уровня 
была отнюдь не случайна, ибо присущая русскому сознанию ревность 
к чистоте богослужебного пения заставляла видеть в этом уточнении 
сползание богослужебной певческой системы в систему музыкальную. 
В теории небесного ангельского пения, образом которого являлось 
православное пение, невозможно было допустить мышления и опери-
рования вещественными, земными параметрами, каковыми являются 
высота и продолжительность звука, ибо ангельское пение, будучи не-
вещественным по своей природе, не могло быть и описано откровенно 
вещественным способом» [там же, с. 119–120]. 

У русского человека той эпохи формируется противопоставление 
богослужебного пения как священного, ангельского, небесного и му-
зыки (мусикии) как бесовской, богомерзкой забавы. В одном из Азбу-
ковников XVII в. говорится: «Мусикия – гудение рекше игра гусель-
ная и киноваров… Мусикия – в ней пишутся песни и кошуны бесов-
ския, их же латины припевают к мусикийских орган согласию, сиречь 
гудебных сосуд» [Рогов, 1973, с. 153]. 

Именно в этот период крепла идея о России как о главном столпе 
и оплоте мирового Православия. Возникает идея Москвы как Третьего 
и последнего Рима и канонизируется практически каждая «йота» в 
богослужебных и священных текстах. Знаменное пение получает ста-
тус абсолютного сакрального авторитета. 



Харитонов О.С.  

 186 

К XVII в. на Руси существовало несколько традиций знаменного 
пения: московская, новгородская, усольская, чудовская, школа Трои-
це-Сергиевой лавры, «Крестьянинов перевод». В этот период знамен-
ный распев расширяется, распеваются многие песнопения: Триоди 
постной, Триоди цветной, некоторые тексты Октоиха, новые службы 
русским святым. Появляется очень богатая, разветвленная, но доста-
точно целостная система знаменного пения. Явно выделились некото-
рые его разновидности: столповой распев, демественный распев, пу-
тевой распев, кондакарное пение и большой знаменный распев. 

С XVI в. в Москве существовало два главных знаменных хора – 
царский и патриарший (митрополичий). В царском хоре состояло 
27 певцов – специально обученных дьяков, получавших приличное по 
тем временам жалованье (от 5 до 10 рублей в год) и содержание от 
государя пищей и одеждой. При этом хоре была своя школа пения. 
Знаменитыми распевщиками XVI в. были братья Потаповы, Савлук 
Михайлов, Третьяк Зверинцев, Иван Демидов и др. К этому времени 
относится деятельность известного распевщика Фоедора (Федора) 
Христианина (Християнина, Крестьянина), составившего мелодии на 
множество богослужебных текстов. 

Часто со своим хором пел царь Иван Васильевич Грозный. На 
плите в Никитском монастыре Переславля-Залесского, вделанной в 
стену южной стороны паперти храма преподобного Никиты Столпника, 
освященного в 1564 г., сказано: «Благочестивый Государь… всенощное 
бдение слушал, и первую статию сам царь пел и божественную литур-
гию слушал, и красным пением со своею станицею (хором. – О. Х.) сам 
же Государь пел на заутрени и на литургии» [Кавелин Леонид, 1886, 
с. 3]. И это не удивительно, так как обучение церковному пению вхо-
дило в программу воспитания царских детей. Царь Иван IV сам был 
автором гимнографических текстов. Им, например, была написана 
служба на день Сретения Владимирской иконы Божией матери [Каве-
лин Леонид, 1886]. 

Особого внимания заслуживает внебогослужебное использование 
знаменного пения, в частности так называемый чин «заздравных 
чаш», который представлял собой последовательное испитие чаш вина 
в чью-либо честь в последовательности, зависящей от чина и сана то-
го, за кого пьют, по принципу нисходящей градации. Это действие 



О роли знаменного распева в культуре Древней Руси  

 187 

сопровождалось исполнением хором дьяков праздничных богослу-
жебных песнопений или возглашением многолетий и здравиц. Иссле-
дователь Б.П. Кутузов так описывает праздничный стол, бывший по 
случаю поставления митрополита Московского Иова в патриарха Все-
российского: «Как привило, стол завершался “заздравными чашами”. 
Первая чаша была в честь Богородицы и Московского чудотворца 
Петра, а “стих велели петь – славник 1-го гласа “Божетсвеннаго свы-
ше явления”. Потом – чаша государя царя Фёдора Ивановича… и стих 
велели патриархи петь (на празднике присутствовал константино-
польский патриарх Иеремия. – О. Х.) – “Пособивый, Господи, кротко-
му Давыду”. Многолетие большое да чаша государыни царицы Ири-
ны, а стих пели – славник 6-го гласа “Одесную Спаса предста Цари-
ца”, многолетие. И после тое чаши – Иева патриарха Московскаго и 
всеа Русии чаша да чаша Иеремия, патриарха вселенского» [Кутузов, 
2008, с. 88]. 

Хор дьяков на праздничные столы могли приглашать и бояре, 
правда, стоило это весьма недешево. 

Большой интерес представляют собой стихи, положенные на зна-
менные мелодии, но не имеющие никакого богослужебного примене-
ния. Интересны они потому, что именно в них, вольно или невольно, 
явственно проступают основные черты церковного художественного 
мышления Древней Руси. Их немного, и, как правило, они использо-
вались в азбуках знаменного пения как своего рода упражнения для 
запоминания знамен и лиц. Таков, например, один из духовных сти-
хов, часто используемых и в современной практике обучения знамен-
ному пению: 

 
Вот послушайте рассказ. 
Жил премудрый Китоврас. 
Знал он песни и псалмы, 
Толкований знал томы. 
Но вина напился он. 
Соломоном был пленен. 

[Крюковой букварь, «Дьячье око»] 
 
Очевидно, что в концептосферу религиозного мышления того 

времени входили не только канонические сюжеты священной исто-



Харитонов О.С.  

 188 

рии, но и апокрифические сказания. В этом тексте – явная реминис-
ценция к «Сказанию о Соломоне и Китоврасе». 

Ещё один своеобразный текст того времени – стихотворение, 
каждая строка которого распевается на начальные лица воскресных 
стихир знаменного распева. Как уже было сказано, система знаменно-
го распева основывалась на осмогласии, системе мелодических напе-
вов, каждый из которых отражал какую-либо отдельную грань благо-
честивого переживания. Этот духовный стих был составлен для луч-
шего запоминания начальных гласовых попевок: 

 
1-й глас – Грядет чернец из монастыря. 
2-й глас – Встречу ему вторый чернец. 
3-й глас – Откуду ты, брате, грядеши? 
4-й глас – Из Константина-града гряду. 
5-й глас – Сядем мы, брате, побеседуем. 
6-й глас – Жива ли тамо, брате, мати моя? 
7-й глас – Мати твоя давно умерла. 
8-й глас – Увы мне, увы мне, мати моя!  

[Владышевская, инт.-портал «Слово»] 
 
В этом тексте хорошо видны характерные особенности церковно-

религиозного художественного мышления того времени. 
1. Упоминание Константинополя (Константина-града), отсылка к 

византийской культуре, из которой и вышла православная русская 
культура, в том числе знаменное пение. 

2. Действующие лица – монахи. Это немаловажно, так как цер-
ковная средневековая культура была по преимуществу обращена к 
монашеству и монастырскому укладу жизни. И это не удивительно, 
так как главным центрами культуры и школами были монастыри, а 
монашеское «житие» мыслилось человеком Древней Руси как идеал 
христианской жизни и добродетели. Весь церковный богослужебный 
устав – порождение монашеского уклада жизни. Это видно и по свят-
цам той эпохи, в которых практически отсутствовали мирские люди, 
за исключением благоверных князей и княгинь. 

3. Драматизм сюжета. Одна из «идеологем» православного со-
знания – переживание грехопадения Адама и, как следствие, духовно-
го падения всего человечества и своего личного греховного состояния, 
а также надежда на обретение «потерянного рая». И знаменный распев 



О роли знаменного распева в культуре Древней Руси  

 189 

стремился в полной мере отразить эту экзистенциальную проблемати-
ку. По этому поводу православный духовный писатель XIX в. епископ 
Игнатий (Брянчанинов) писал: «Весьма справедливо святые отцы 
называют наше духовное ощущение “радостопечалием”. Это чувство 
вполне выражается знаменным напевом… <…> Христианин, прово-
дящий жизнь в страданиях, борющийся непрестанно с различными 
трудностями жизни, услышав знаменный распев, тотчас находит в нем 
гармонию со своим душевным состоянием» [Симфония по творениям 
святителя Игнатия (Брянчанинова), 2008, с. 423]. 

В первой половине XVII в. явно намечается кризис знаменного 
пения, который заключался преимущественно в его избыточности, 
тяготении к пышности и расплывчатости мелодического рисунка. 
Особенно это характерно для путевого и демественного распевов, 
считавшихся более торжественными и праздничными. Как отмечал 
В. Металлов [Металлов, 1899, с. 5–6], многочисленные фиты (длин-
ные мелодические слоговые вставки) и ритмические недостатки часто 
затуманивали смысл текста и разрушали его целостное восприятие. 

Вместе с этим в церковном сознании нарастала догматичность 
мышления, впоследствии послужившая одной из внутренних причин 
церковного раскола середины XVII в. Важнейшее расхождение ре-
форм патриарха Никона и ревнителей старого обряда – церковное пе-
ние. Наряду с троеперстием, редактированием текстов и другими из-
менениями обрядовой жизни, было введено партесное пение, имевшее 
ладогармонический строй и разделение голосов на партии. Протопоп 
Аввакум в письмах так говорил о партесном пении: «Зело богу гнусно 
нынешное пение» [Житие протопопа Аввакума, 1960, с. 240]. До сего-
дняшнего дня старообрядцы истово хранят искусство знаменного пе-
ния, хотя и в кругу православных канонической Церкви в наши дни 
есть попытки к возвращению древнего церковного пения как наиболее 
адекватного духу православного богослужения. 

Таким образом, можно сделать вывод, что знаменное пение было 
одной из ключевых культурных форм Древней Руси периода Москов-
ского царства, которая вобрала в себя многие черты церковно-
религиозной стороны русской ментальности и эстетически формиро-
вала сознание древнерусского человека. 

 



Харитонов О.С.  

 190 

Список литературы 
 

Владышевская Т.Ф. Самогласны малого знаменного распева [Электронный 
ресурс] // Интернет-портал «Слово». – URL: https://www.portal-slovo.ru/art/36109.php. – 
Дата обращения: 03.04.2020. 

Владышевская Т.Ф. Музыкальная культура Древней Руси. – М.: Знак, 2006. – 
472 с. 

Денисенко Ю.А. Знаменное пение как парадигма духовной культуры Древней Ру-
си: автореф. дис. на соискание уч. степ. канд. культурологии. – Краснодар, 2009. – 
26 с. 

Житие протопопа Аввакума. – М.: Государственное издательство художествен-
ной литературы, 1960. – 479 с. 

Кавелин Леонид, архимандрит. Стихиры, положенные на крюковые ноты. Творе-
ние царя Иоанна Деспота Российского. – М.: Издательские архивы, 1886. – 64 с. 

Каушан Ю.А. Знаменное пение в контексте культурологического исследования // 
Культурная жизнь юга России. – Краснодар, 2008. – № 1 (26). – С. 139–140. 

Комарова А.Н. Богослужебное пение Древней Руси // Вестник КГУ им. 
Н.А. Некрасова. – Кострома, 2007. – № 2. – С. 214–216. 

Красова М.В., Скотникова Г.В. Проблематика изучения византийской и древне-
русской певческой культуры в современном гуманитарном образовании // Вестник 
СПбГУКИ. – СПб., 2017. – № 2 (31), июнь. – С. 174–177. 

Крюковой букварь [Электронный ресурс] // Интернет-портал «Дьячье око». – 
URL: http://dyak-oko.mrezha.ru/bukvar/lesson1.html. – Дата обращения: 03.04.2020. 

Кутузов Б.П. Русское знаменное пение. – Изд. 2-е. – М.: Издатель Андрей Руб-
лёв, 2008. – 304 с. 

Мартынов В.И. История богослужебного пения: учебное пособие. – М.: РИО Фе-
деральных архивов: Русские огни, 1994. – 240 с. 

Металлов В. Осмогласие знаменного распева. – М.: Синодальная типография, 
1899. – 92 с. 

Павел Алеппский (архидиакон, XVII в.). Путешествие Антиохийского Патриарха 
Макария в Россию в половине XVII в., описанное его сыном, архидиаконом Павлом 
Алеппским / пер. с арабского Г. Муркоса. – Изд. 3-е. – М.: Общество сохранения ли-
тературного наследия, 2016. – 728 стр. 

Рогов А.И. Музыкальная эстетика России XI–XVIII веков. – М.: Музыка, 1973. – 
244 с. 

Симфония по творениям святителя Игнатия (Брянчанинова). – М.: ДАРЪ, 
2008. – 776 с. 

Стоглавъ. – Изд. 4-е. – СПб.: Воскресение, 2014. – 273 с. 
Хрякова А.С. Из истории русского церковно-певческого искусства (Древнерус-

ское церковное пение. Древнерусские распевы) // Вестник КГУ им. Н.А. Некрасова. – 
Кострома, 2006. – № 2. – С. 207–215. 

Gardner J,. Koschmieder E. Ein Handschriftliches Lehrbuch der alt-russischen 
Neumen-Schrift. – München: Bayerischen Akademie der Wissenschaften Philosophisch-
historische Klasse, 1963. – Tell 1. – 330 S. 

https://www.portal-slovo.ru/art/36109.php
http://dyak-oko.mrezha.ru/bukvar/lesson1.html


О роли знаменного распева в культуре Древней Руси  

 191 

Welles E. A history of Byzantine music and hymnography. – Oxford: At the Clarendon 
press, 1962. – 461 c. + ill. 

References 
 
Vladyshevskaya, T.F. Samoglasny malogo znamennogo raspeva // Internet-portal 

«Slovo». Retrieved from: https://www.portal-slovo.ru/art/36109.php. (Data obrashcheniya: 
03.04.2020). 

Vladyshevskaya, T.F. (2006). Muzykal'naya kul'tura Drevnej Rusi. Moscow: Znak. 
Denisenko, Yu.A. (2009). Znamennoe penie kak paradigma duhovnoj kul'tury Drevnej 

Rusi. Avtoref. diss. na soiskanie uch. step. kand. kul'turologii. Krasnodar. 
Zhitie protopopa Avvakuma (1960). Moscow: Gosudarstvennoe izdatel'stvo 

hudozhestvennoj literatury. 
Kavelin, Leonid, arhimandrit. (1886). Stihiry, polozhennye na kryukovye noty. Tvorenie 

carya Ioanna Despota Rossijskogo. Moscow: Izdatel'skie arhivy. 
Kaushan, Yu.A. (2008). Znamennoe penie v kontekste kul'turologicheskogo issledo-

vaniya. In «Kul'turnaya zhizn' yuga Rossii». (1) (26), 139–140. 
Komarova, A.N. (2007). Bogosluzhebnoe penie Drevnej Rusi. In Vestnik KGU im. 

N.A. Nekrasova. (2), 214–216. 
Krasova, M.V., Skotnikova, G.V. (2017) Problematika izucheniya vizantijskoj i 

drevnerusskoj pevcheskoj kul'tury v sovremennom gumanitarnom obrazovanii. In Vestnik 
SPbGUKI, (2) (31) iyun', 174–177. 

Kryukovoj bukvar'. Internet-portal «D'yach'e oko». Retrierved from: http://dyak-
oko.mrezha.ru/bukvar/lesson1.html. (Data obrashcheniya: 03.04.2020). 

Kutuzov, B.P. (2008). Russkoe znamennoe penie (2 nd ed.). Moscow: Izdatel' Andrej 
Rublyov. 

Martynov, V.I. (1994). Istoriya bogosluzhebnogo peniya: Uchebnoe posobie. Moscow: 
RIO Federal'nyh arhivov; «Russkie ogni». 

Metallov, V. (1899). Osmoglasie znamennogo raspeva. Moscow: Sinodal'naya tipo-
grafiya. 

Pavel Aleppskij (arhidiakon, XVII v.) (2016). Puteshestvie Antiohijskogo Patriarha 
Makariya v Rossiyu v polovine XVII v., opisannoe ego synom, arhidiakonom Pavlom 
Aleppskim (3 rd. ed.). Moscow: Obshchestvo sohraneniya literaturnogo naslediya. 

Rogov, A.I. (1973). Muzykal'naya estetika Rossii XI–XVIII vekov. Moscow: Muzyka. 
Simfoniya po tvoreniyam svyatitelya Ignatiya (Bryanchaninova) (2008). Moscow: 

«DAR». 
Stoglav" (4 th. ed.) (2014). Saint Petersburg: Voskresenie. 
Hryakova, A.S. (2006). Iz istorii russkogo cerkovno-pevcheskogo iskusstva (Drevne-

russkoe cerkovnoe penie. Drevnerusskie raspevy). In Vestnik KGU im. N.A. Nekrasova, (2), 
207–215. 

Gardner J. und Koschmieder E. (1963). Ein Handschriftliches Lehrbuch der alt-
russischen Neumen-Schrift. Tell I. – München: Bayerischen Akademie der Wissenschaften 
Philosophisch-historische Klasse. 

Welles, E. (1962). A history of Byzantine music and hymnography. Oxford: At the 
Clarendon press. + ill. 


	Uther, H.-J. (2008). Handbuch zu den Kinder- und Hausmärchen der Brüder Grimm: Entstehung–Wirkung–Interpretation. Berlin: Walter de Gruyter.
	Фетисова Т.А.
	О РОЛИ ЗНАМЕННОГО РАСПЕВА В КУЛЬТУРЕ ДРЕВНЕЙ РУСИ ПЕРИОДА МОСКОВСКОГО ЦАРСТВА
	Владышевская Т.Ф. Самогласны малого знаменного распева [Электронный ресурс] // Интернет-портал «Слово». – URL: https://www.portal-slovo.ru/art/36109.php. – Дата обращения: 03.04.2020.



