
 

 1

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 2 

 
УДК 008 
ББК 71.0 
В 38 

 
 

Учредитель: 
Федеральное государственное бюджетное учреждение науки 

Российская академия наук 
Институт научной информации по общественным наукам 

Центр гуманитарных научно-информационных исследований 
 

Отдел культурологии 
 

Редакция «Вестника культурологии»: 
Гл. ред. О.В. Кулешова – кандидат филологических наук 

Редакционная коллегия: 
А.В. Дроздова – доктор культурологии,  
И.А. Едошина – доктор культурологии, 

Д.Н. Замятин – доктор культурологии, А.В. Костина – доктор 
культурологии, доктор философии, И.И. Лисович – доктор 

культурологии, кандидат филологических наук,  
И.В. Леонов – доктор культурологии, Е.В. Сальникова – доктор 
культурологии, Л.В. Скворцов – доктор философских наук, 

А.И. Шмаина-Великанова – доктор культурологии,  
С.Я. Левит – кандидат философских наук, И.И. Ремезова – 
кандидат философских наук, Т.Н. Гончарова, Т.А. Фетисова 

Ответственный редактор и составитель выпуска 
С.Я. Левит 

Ответственный за выпуск – 
Т.Н. Гончарова 

 
Издание включено в Российский индекс  

научного цитирования (РИНЦ) 
 
ISSN 2658–3291  DOI: 10.31249/hoc/2021.01.00 

© С.Я. Левит, составитель выпуска, 2021 
© «Вестник культурологии», 2021 
© ФГБУН «Институт научной информации 
по общественным наукам РАН», 2021 

 
  



 

 3

 
 
 
 
 

 
СОДЕРЖАНИЕ 

 
ПРОБЛЕМЫ ГУМАНИТАРНОГО ЗНАНИЯ 

 
Левит С.Я. Гуманитарное знание: генезис и предназначение ............. 7 
 

КОСМОС КУЛЬТУРЫ 
 
Скворцова Е.Л. К вопросу о мировоззренческих основаниях традици-
онной японской культуры ...................................................................... 36 
Перельштейн Р.М. Метафизика киноискусства .................................. 57 
Махлин В.Л. Филология как опыт чтения  

(Вспоминая С.Г. Бочарова) .................................................................... 80 
 

ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ 
 
Бонецкая Н.К. Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист ..... 105 
Твердислова Е.С. Владимир Соловьёв. Мессианство: идея – модель –  
завет – символ........................................................................................ 140 
 

МАГИЯ СЛОВА 
 
Визгин В.П. Поэзия и философия......................................................... 163 
Левит С.Я. Поэтические интуиции и философские мотивы  
поэзии мысли ......................................................................................... 185 

 
 
 
 
 
 



 

 4 

Federal State Budgetary Institution of Science 
Institute of Scientific Information for Social Sciences 

of the Russian Academy of Sciences, INION RAN 
 
 
 

Herald of Culturology 
 

Scientific journal 
 
 

N 1 (96) 
2021 

 
 
 
 
Published since 1992 
4 Issues per year 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Moscow 
2021 



 

 5

УДК 008 
ББК 71.0 
В 38 
 

Founder: 
Federal State Budgetary Institution of Science 

Russian Academy of Sciences 
Institute of Scientific Information for Social Sciences 

Center оf Humanitarian Research and Information 
 

The Department of Culturology 
 

The editor of the Herald: 
Chief editor Olga Kuleshova – PhD in Philology 

 
Editorial board: 

Alla Drozdovа – DSn in Culturology, I. Edoshina –  
DSn in Culturology, Dmitriy Zamyatin – DSn in Culturology,  

Anna Kostina – DSn in Culturology, DSn in Philosophy,  
Inna Lisovich – DSn in Culturology, PhD in Philology,  

Ivan Leonov – DSn in Culturology, Ekaterina Salnikova – DSn in 
Culturology, Lev Skvortsov – DSn in Philosophy, chairman,  

Anna Shmain-Velikanova – DSn in  
Culturology, Svetlana Levit – PhD in Philosophy,  

Irina Remezova – PhD in Philosophy, 
Tatyana Goncharova, Tatyana Fetisova 

Executive editor and originator of the issue 
Svetlana Levit 

 
Responsible for the release 

Tatyana Goncharova 
 

The publication is included In the Russian science citation index 
(RSCI) 

 
ISSN 2658–3291  DOI: 10.31249/hoc/2021.01.00 

© Svetlana Levit, originator of the issue, 2021 
© Herald of Culturology, 2021 
© FSBIS «Institute of Scientific Information for Social Sciences  
of the Russion Academy of Sciences, INION RAN», 2021 



 

 6 

 
CONTENT 

 
 

PROBLEMS OF HUMANITARIAN KNOWLEDGE 
 

Levit S.Ya. Humanitarian knowledge: Genesis and purpose……………...7 
 

SPACE OF CULTURE 
 
Skvortsova E.L. On the question of the ideological foundations of 
traditional Japanese culture……………………………………………..…..…36 
Perelshtein R.M. Metaphysics of cinema art …………… ………………..57 
Mahlin V. Philology as an Experience of Reading……………………….80 
 

PHILOSOPHY OF CULTURE 
 
 

Bonetskaya N.K. N.A. Berdyaev: mystic, Gnostic, existentialist ………105 
Tverdislowa Elena. Vladimir Solovyov. Messianism: idea – model – 
testament – symbol……………………….............................................. 140 
 

MAGIC OF WORD 
 

Vizgin V.P. Poetry and philosophy….......................................................163 
Levit S. Ya. Poetic intuition and philosophical motifs of the poetry of 
thought… ................................................................................................ 185 

 
 
 
 



 

 7

ПРОБЛЕМЫ ГУМАНИТАРНОГО ЗНАНИЯ 
 

 
 
 

УДК: 168.522 130.2  DOI: 10.31249/hoc/2021.01.01 
 
 
 
 

Левит С.Я. 

 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ:  

ГЕНЕЗИС И ПРЕДНАЗНАЧЕНИЕ 
 
Аннотация. В статье рассматривается комплекс проблем гумани-

тарных наук, нашедших свое отражение в книгах, представленных в 
издательских проектах. Освещается вклад этих изданий в становле-
ние культурологии – науки XXI в., в информационное обеспечение 
фундаментальных исследований в сфере гуманитарного знания, обра-
зовательных процессов, в возрождение интереса к гуманитарным и 
социальным наукам. 

Ключевые слова: культурология; философия; социология; исто-
рия культуры; междисциплинарность; мир науки; мир жизни; человек 
и культура; философия жизни; историческая антропология; социаль-
ная история; социальная мысль; интеллектуальная история. 

 
Поступила: 01.10.20  Принята к печати: 17.10.20 
 

                                                            
 Левит Светлана Яковлевна – кандидат философских наук, ведущий научный 

сотрудник Института научной информации по общественным наукам РАН. Москва, 
Россия, levit44@, mail.ru 

Levit Svetlana Yakovlevna – PhD in Philosophy, culturologist, leading scientific em-
ployee of the Institute of Scientific Information in Social Sciences of the Russian Academy 
of Sciences, Moscow, Russia, levit44@, mail.ru 



Левит С.Я.  

 8 

Levit S. Ya. 
Humanitarian knowledge: Genesis and purpose 

 
Abstract. The article deals with challenges and issues of humanitarian 

science, which are reflected in books released in publishing projects. The 
article highlights the contribution of these publications to the formation of 
culturology – the science of the XXI century, to the information support of 
fundamental research in the field of Humanities, to educational processes, 
and to the revival of interest in the Humanities and social Sciences. 

Keywords: culturology; philosophy; sociology; cultural history; inter-
disciplinarity; world of science; world of life; man and culture; philosophy 
of life; historical anthropology; social history; social thought; intellectual 
history. 

 
Received: 01.10.20    Accepted: 17.10.20 
 
 
В 90-е годы ХХ в. возникла потребность в целенаправленной из-

дательской политике в сфере общественных наук. ИНИОН не остался 
в стороне от этого процесса. В течение долгих лет, с момента основа-
ния в 1992 г. серии «Лики культуры», ИНИОН выполнял следующие 
функции: 

– информационное обеспéчение фундаментальных исследований 
в сфере гуманитарного знания; 

– информационное обеспéчение гуманитарных вузов моногра-
фиями, словарями, энциклопедиями по культурологии, философии, 
социологии, истории, т.е. по всем наукам о человеке, обществе, куль-
туре; 

– объединение всех творческих сил академических институтов и 
вузов, участвующих в наших издательских проектах; 

– вклад в становление культурологии как науки XXI в. 
Все серии – «Лики культуры» (основана в 1992 г.), «Книга света» 

(основана в 1997 г.), Summa culturologiae (основана в 1999 г.), «Рос-
сийские Пропилеи» (основана в 1998 г.), Humanitas (основана в 
1999 г.), «Культурология. ХХ век» (основана в 1998 г.), «Зерно вечно-
сти» (основана в 2000 г.), «Письмена времени» (основана в 2004 г.) – 
активно участвовали в информационном обеспечении наук и образо-



Гуманитарное знание 

 9

вательных процессов, а главное – в становлении и развитии культу-
рологии. 

Эта работа ИНИОН была отмечена научной общественностью – 
книги серий, согласно рейтингам, публикуемым еженедельником 
«Книжное обозрение», неизменно становились «бестселлерами для 
интеллектуалов». В 2007 г. в Президиуме РАН по инициативе акаде-
мика В.А. Виноградова была открыта выставка книг, изданных в этих 
сериях. С докладом выступил директор ИНИОН академик Ю.С. Пи-
воваров, который обосновал важность осуществления культурологи-
ческих исследований и раскрыл основные направления информаци-
онно-аналитической работы ИНИОН в этой области. Подводя итоги 
обсуждения доклада, в котором принимали участие академики 
А.Д. Некипелов, Г.М. Бонгард-Левин, А.О. Чубарьян, С.Л. Тихвин-
ский, Е.П. Челышев, А.П. Деревянко, президент РАН академик Оси-
пов высоко оценил вклад ИНИОН в информационно-аналитическую 
работу в области культурологии и философии, подчеркнул, что изда-
ние трудов выдающихся западных и российских ученых в сериях 
ИНИОН имеет не только общеакадемическое, но и общероссийское 
значение, а издание в 1998 г. не имевшей аналогов в отечественной и 
зарубежной науке энциклопедии «Культурология. ХХ век» было при-
знано выдающимся достижением [Левит, 2014, с. 8]. 

Огромную роль в становлении культурологии как принципиально 
новой науки сыграл словарь «Культурология. ХХ век», вышедший в 
1997 г. Это была первая попытка создания фундаментального словаря 
по этой науке. Определению предметной области культурологии, ос-
новных понятий, школ, направлений и ведущих исследовательских 
подходов и методов изучения культуры способствовало издание в 
серии «Культурология. ХХ век» антологий по культурфилософии, 
культурной и социальной антропологии, переводов выдающихся ан-
тропологов К. Гирца, А. Крёбера, Л. Уайта, У. Уорнера и др., моно-
графий российских ученых, посвященных проблемам культуры, а 
также издание альманаха «Звучащие смыслы», освещающего пробле-
мы гуманитарного мышления, разъясняющего основные дефиниции 
этой науки, историю ее понятий, концептов и идей. 

Особое место среди издательских проектов, участвующих в ста-
новлении культурологии, занимает серия Summa culturologiae. В этой 
серии вышли в свет следующие издания, укрепившие позиции куль-



Левит С.Я.  

 10 

турологии: «Словарь средневековой культуры» (2003), подготовлен-
ный выдающимся ученым А.Я. Гуревичем; словарь «Портреты исто-
риков: Время и судьбы» (2000) под редакцией замечательных ученых 
Г.Н. Севостьянова и Л.Т. Мильской; уникальный исследовательский 
проект В.В. Бычкова «Лексикон нонклассики. Художественно-
эстетическая культура ХХ века» (2003); «Словарь персонажей рус-
ской литературы» (2000), подготовленный Г. Гудимовой и 
С. Гудимовой; издание в 2007 г. большой энциклопедии «Культуро-
логия: Энциклопедия», которая была замыслена и осуществлена как 
исследовательское издание, включающее все культурные эпохи (Ан-
тичность, Средневековье, Возрождение и т.д.), культурные миры – 
исторически возникшие типы культуры, обусловленные специфиче-
скими представлениями о мироздании, человеке, условиях его суще-
ствования. 

Предполагалось издать 500 а. л. в 5 томах, но издательство при-
дало ей ныне существующую форму. Эта новая энциклопедия стала 
лауреатом 2008 г. в номинации «лучшее словарно-энциклопедическое 
издание». И как сказал в своей рецензии А.Л. Доброхотов, с появле-
нием этой культурологической энциклопедии подошла к концу пре-
дыстория этой науки и просматриваются контуры той территории, 
которую культурология сможет назвать своим доменом [Доброхотов, 
2008, с. 185–188]. 

Значительный вклад в информационное обеспечение как фунда-
ментальных исследований в сфере общественных наук, так и учебных 
процессов в вузах внесли серии Humanitas, «Книга света», «Письмена 
времени». 

В серии Humanitas в течение долгих лет выходили монографии 
российских ученых, которые были включены в списки обязательной 
литературы в курсах лекций по философии, социологии, культуроло-
гии, философии культуры, истории философии, истории культуры. 
Вместе с монографиями, антологиями, сборниками эссе и статей в 
этой серии были изданы также словари. 

«Словарь по психоанализу» Ж. Лапланша и Ж.-Б. Понталиса в 
переводе и под редакцией Н.С. Автономовой выходил в 2010 и в 
2016 гг. в этой серии. По сравнению с первым изданием в 1996 г., 
этот вариант словаря значительно переработан и расширен: фактиче-
ски это другая книга, учитывающая новый опыт, накопленный за 



Гуманитарное знание 

 11

прошедшее время, многообразные переводные издания, предлагаю-
щие и уточняющие различные варианты русскоязычных психоанали-
тических понятий. Поскольку современный российский психоанализ 
вновь возник после долгого перерыва, а европейские традиции психо-
аналитической мысли успели значительно укрепиться за время нор-
мального научного развития, возникла необходимость в процессе вы-
работки собственных терминов и понятий принимать во внимание 
реальное психоаналитическое многоязычие [Автономова, 2016, с. 8]. 

В этой серии издан Словарь «Философы Франции»; руководите-
лем проекта была И.С. Вдовина, а научным редактором – 
И.И. Блауберг. Это оригинальная работа энциклопедического харак-
тера, дающая представление о многовековой истории французской 
философии, о ее разнообразных направлениях, идеях и проблемах, о 
концепциях, сыгравших важную роль в истории идей. Словарь слу-
жит путеводителем в сфере истории французской философии. В нем 
представлена широкая панорама концепций французских философов, 
как известных российским исследователям, так и находившихся вне 
их поля зрения. Таким образом Словарь восполняет пробелы, сущест-
вовавшие в освещении истории философской мысли во Франции. 

Вышли в свет авторские словари: энциклопедический словарь 
О.А. Кривцуна «Основные понятия теории искусства» и словарь 
К.Г. Исупова «Космос русского самосознания». Словарь О.А. Крив-
цуна, как отмечает сам автор, является не столько классическо-
академическим, сколько поисковым, исследовательским; академиче-
ская строгость формулировок сочетается с увлекательным стилем из-
ложения, и как исследовательский проект словарь активизирует само-
стоятельную мысль читателя, озадачивает его нерешенными вопро-
сами, высвечивает лакуны недостаточно проясненных тем и проблем, 
дает адекватный инструментарий современной теории искусства. 

Этот словарь имеет междисциплинарный характер, акцентирует 
антропологическое истолкование вопросов теории искусства, форми-
рует мыслительное пространство современной теории искусствозна-
ния, «включает в себя не только готовые формулировки и выводы, но 
и демонстрирует трудный, часто противоречивый путь восхождения к 
ним» [Кривцун, 2018, с. 6]. 

В словаре К.Г. Исупова «Космос русского самосознания», над ко-
торым автор трудился много лет, представлены органичные для рус-



Левит С.Я.  

 12 

ской культуры концептуальные миры мыслителей, художников, писа-
телей, вся «диалогическая фактура» внутреннего пространства твор-
ческой России. Этот словарь, полагает Исупов, призван сохранить 
преемство «русской философско-культурной самобытной традиции в 
ее диалогической открытости животворным влияниям Запада и Вос-
тока» [Исупов, 2020, с. 8], прояснить опыт и способы диалога много-
образных мировоззренческих позиций, создать своего рода «энцик-
лопедию русской жизни» в формате авторского проекта. 

Как отмечает автор, в работе над словарем он преследовал не 
только академические, но и учебно-просветительские цели. 

Анализ изданных работ позволяет сделать вывод, что достижения 
академической науки непосредственно служат учебному процессу, 
обеспечивают повышение качества образования, выполняют просве-
тительские функции. 

В 2020 г. продолжилась работа в издательских проектах. В сериях 
Humanitas, «Письмена времени» вышли в свет книги российских ав-
торов – Н.К. Бонецкой, В.П. Визгина, Е.А. Гуревич, А.Я. Гуревича, 
З.А. Миркиной, В.Н. Новикова, Р.М. Перельштейна, В.В. Сапова, 
Л.В. Скворцова, С.С. Ступина, А. Чернявского, А.М. Шишкова, а в 
серии «Книга света» – переводы книг М. Шелера, К. Занфи. 

В данной статье представлены многие книги, вышедшие в 2020 г. 
Прежде всего хочу остановиться на исследовании «Социальная мысль 
России», написанной талантливым исследователем В.В. Саповым, 
работающим в Институте социологии (ныне Федеральном научно-
исследовательском социологическом центре РАН). Круг научных ин-
тересов автора обширен – история западноевропейской и отечествен-
ной социально-философской мысли. В книге опубликованы публици-
стические, научные и критические статьи, в которых автор размыш-
ляет об истории и будущем социальной мысли России, отношениях 
между властью и наукой, о природе зла в человеке. Темы этих статей 
разнообразны – от Достоевского до «Вех». В.В. Сапов пишет о том, 
что история социальной мысли России – огромное интеллектуальное 
богатство, доставшееся нам от наших предков, и им надо дорожить и 
дополнять новыми идеями, исследованиями. Он опровергает точку 
зрения западных и некоторых российских исследователей, считав-
ших, что в России никогда не было ни социологии, ни социальных 
исследований, ни соответствующих интеллектуальных традиций. Ав-



Гуманитарное знание 

 13

тор оценивает эту позицию как заблуждение или невежество. Он по-
казывает, что Россия наряду с Францией, Англией, Германией, США, 
Италией принимала активное участие в научной жизни мирового со-
общества. Российская социальная мысль впитывала в себя лучшие 
достижения всех стран, подтверждая мысль Достоевского о всемир-
ной отзывчивости русского национального характера. В России вы-
ходили переводы Г. Спенсера, А. Бергсона, Ф. Гиддингса и многих 
других западных мыслителей, а также труды выдающихся россий-
ских умов С.Н. Трубецкого, С.Н. Булгакова, В.И. Вернадского, 
В.С. Соловьёва, П.А. Сорокина, Б.А. Кистяковского, Н.Д. Кондратье-
ва, Б.П. Вышеславцева, С.А. Левицкого и др. 

Огромная травма науке была нанесена высылкой в 1922 г. на 
«философском пароходе» большой группы ученых – около 300 чело-
век. Среди них были философы: Н. Бердяев, С. Франк, Н. Лосский, 
С. Булгаков, Ф. Степун, Б. Вышеславцев, И. Лапшин, И. Ильин, 
Л. Карсавин, С. Трубецкой, А. Изгоев и многие другие. В.В. Сапов 
говорит о необходимости возвращения в контекст российской соци-
альной мысли выдающихся мыслителей России, переиздания их про-
изведений. Огромную ценность представляют его словарные и эн-
циклопедические статьи о российских философах, а также рецензии 
на книги Н.Д. Кондратьева, П. Сорокина, опубликованные в данном 
труде. Автор говорит в своей книге о необходимости осмысления и 
объективного исследования собственного прошлого страны сейчас, 
когда Россия ищет свой путь в неведомое будущее [Сапов, 2020, 
с. 59]. 

В книгах историка русской философии Н.К. Бонецкой «Сестры 
Герцык как феномен Серебряного века» и писательницы Серебряного 
века Е.К. Герцык «Испепеляющие годы» даны духовные портреты 
сестер, в биографиях и творчестве которых отразились главные тен-
денции исканий Серебряного века, – поэта и эссеиста Аделаиды, бла-
годаря литературному таланту занимавшей значительное место среди 
выдающихся современников, и писательницы, мыслителя Евгении, 
которую Н. Бердяев назвал одной из самых замечательных женщин 
ХХ в., незамутненным зеркалом той драмы духа (и одновременно че-
ловеческой комедии), которая ныне именуется русским Ренессансом. 
Серебряный век сформировал этих женщин, судьба ввела их в круг 
тогдашней культурной элиты. Они общались с выдающимися людьми 



Левит С.Я.  

 14 

своего времени – философами и поэтами. К дружескому кругу Евге-
нии Герцык и ее старшей сестры, поэтессы Аделаиды, принадлежали 
Вяч. Иванов, С. Булгаков, Л. Шестов, М. Гершензон, В. Эрн, М. Воло-
шин, Андрей Белый и многие другие талантливые люди начала XX в. 

В книге Е.К. Герцык «Испепеляющие годы» передается атмосфе-
ра революционных и военных «испепеляющих лет», воссоздаются 
образы друзей – творцов культуры Серебряного века – Н. Бердяева, 
Вяч. Иванова, С. Булгакова и др. Созданные Е. Герцык образы в вос-
поминаниях относятся к шедеврам мемуаристики Серебряного века. 
Огромный вклад в подготовку этой книги внесла внучатая племянни-
ца Герцык Т.Н. Жуковская, хранительница архива семьи Герцык-
Жуковских. Она создала обширный комментарий к произведениям 
Е. Герцык и ее письмам, охватывающим большой временной период – 
1914–1944 гг. 

Книга известного философа, историка философии, науки и куль-
туры В.П. Визгина «От пирамид к сельве: западная мысль в поисках 
идентичности» посвящена поискам человеком Запада метафизиче-
ской опоры для ориентирования в земных странствиях. Идея такого 
названия книги возникла у автора после написания работы об Ортеге-
и-Гассете, в название которой автор включил антитезы пирамид и 
сельвы как нерукотворного леса. В своем исследовании автор обра-
щается к западным философам, практиковавшим художественно-
экзистенциальную манеру мысли, – Кьеркегору, Бергсону, Марселю 
и др. Поясняя замысел книги, В.П. Визгин концентрирует свое вни-
мание на вызывающем у него огромный интерес фундаментальном 
повороте западной философии – переходе от мира науки с ее рацио-
нальностью, символизируемой «пирамидами», к миру жизни, к вдох-
новенному исследованию «леса» жизни, что неизбежно расширяет 
кругозор философского взгляда, ставит вопрос о языке, на котором 
можно выразить мысль, включает в качестве неотъемлемого элемента 
художественное начало, художественное измерение мысли, язык ис-
кусства. 

Все персоналии этой книги, замечает автор, в какой-то мере об-
ладают «экзистенциально-литературным шармом мысли» [Визгин, 
2020, с. 8]. 

Автор обращается к «философам жизни», романтикам, экзистен-
циалистам, писателям-мыслителям, не чуждающимся религиозности, 



Гуманитарное знание 

 15

ко всем представителям западной культуры, открытым для незапад-
ного мира и охваченным поиском «не общечеловеческой, а всечело-
веческой конкретной универсальности» [Визгин, 2020, с. 9]. Во всех 
статьях и эссе этой книги, объединенных сквозным смыслом, карте-
зиански ориентированные философы рассматриваются на фоне оппо-
нирующих им философов жизни, экзистенции и личности. Автор ак-
центирует свое внимание на стремлении западной мысли, осознавшей 
пределы рационализма, превзойти их «с помощью обращения к анти-
тетическому по отношению к рациональности концепту жизни» [Виз-
гин, 2020, с. 10]. Противопоставление картезианской рациональности 
жизненному историческому познанию является центром, соединяю-
щим все статьи и эссе книги в одно сюжетно-проблемное целое. Эту 
базовую оппозицию мышления и жизни Хёйзинга применил для диаг-
ностики кризиса западной культуры в ХХ в.; основную причину 
упадка Запада он увидел в «массовом обществе», принесшем новое 
варварство, в падении критической мысли как способности самостоя-
тельно оценивать происходящее, в появлении «людей массы», ли-
шенных культурных корней, духовной идентичности. В книге «Тени 
завтрашнего дня. Человек и культура. Затемненный мир» Хёйзинга 
говорит о том, что поворот от знания и постижения к непосредствен-
ному переживанию является сущностью культурного кризиса, ведет к 
деградации, упадку культуры, лишенной стремления к истине, обора-
чивается «новым варварством» [Хёйзинга, 2010, с. 108]. 

Рационализм как веру в верховенство разума европейской куль-
туре завещало греко-римское наследие. Мир природы и мир социума 
управлялся разумным законодательством. «Круг “разум – космос – 
закон – судьба” воспринимался эллином-язычником как непреодоли-
мый, как истинное бытие, властвующее над всем сущим, в том числе 
и над человеком» [Визгин, 2020, с. 564]. Но когда в эпоху глубокого 
кризиса Римской империи прозвучала Благая Весть, в казавшийся не-
рушимым вечный порядок проникло другое начало – начало вечной 
жизни; атрибут вечности перешел от мира к жизни. «Спор Афин и 
Иерусалима – базисный для европейской культуры – русский мысли-
тель Лев Шестов интерпретирует как борьбу греческого рационализ-
ма с иудеохристианской верой в вечную жизнь по ту сторону зримого 
вещного мира и разума» [Визгин, 2020, с. 565]. 



Левит С.Я.  

 16 

Этот поворот в духовной ориентации человека осмысливался 
многими мыслителями, подчеркивавшими его фундаментальное зна-
чение для культуры. Преодоление апорий картезианства было совер-
шено в XIX в. такими представителями философии жизни, как 
К. Маркс, Ф. Ницше, А. Бергсон, а в экзистенциализме – от Кьеркего-
ра до Шестова и Сартра. Абсолютно господствующим становится 
факт жизни. Бессмертная человеческая жизнь сменила неуничтожи-
мость космоса. У М. Анри мир – небытие, а бытие – это жизнь, кото-
рая от Бога и неким образом и есть Бог в его самооткровении, само-
выявлении себя себе же самому [Визгин, 2020, с. 566]. 

Сопоставляя богословскую феноменологию Анри с русской мыс-
лью, В.П. Визгин отмечает контрастность этих явлений при видимом 
сходстве, так как у Анри мир определен как антижизнь, а в русской 
духовной традиции мир и жизнь имеют внутреннее родство, а не про-
тивопоставление; русская мысль стремится к гармонии, в ней отсут-
ствуют резкие контрасты, «она мягче тоном, человечнее, теплее, сер-
дечнее» [Визгин, 2020, с. 566]. 

В заключение книги В.П. Визгин констатирует, что «западная 
мысль в поисках истины и своей идентичности» вращается между 
понятиями разума и жизни, пытается их согласовать, но этому пре-
пятствует непреодоленный рационализм. 

Занимаясь западными мыслителями, автор книги не абстрагиру-
ется от своей включенности в русскую философскую традицию и в 
русскую культуру. Отмечая значительное влияние западной культуры 
и цивилизации на философскую мысль России, он считает, что судьба 
и призвание русской философской мысли, сохраняющей свою иден-
тичность, заключается в том, чтобы быть полноценной ветвью всеев-
ропейской культуры. 

Значительным событием явился выход очередного тома очерков 
известного автора работ по истории средневековой западноевропей-
ской культуры А.М. Шишкова «На плечах гигантов. Очерки интел-
лектуальной культуры западноевропейского Средневековья: XIII–
XV вв.». 

В 2016 г. был издан том очерков истории интеллектуальной куль-
туры Средневековья, отразившейся в трудах философов, богословов, 
естествоиспытателей и энциклопедистов латинского Запада V–
XIV вв., а в 2017 г. – том очерков трудов мыслителей XIII–XIV вв. 



Гуманитарное знание 

 17

В этих книгах автор ставил перед собой цель не только очертить круг 
интеллектуальных интересов средневековых мыслителей, прояснить 
особенности их жизненного пути, но и стремился дать информацию о 
характере средневекового образования в целом, о монастырских и 
кафедральных школах как очагах средневековой ученой традиции, об 
университетской культуре зрелого и позднего Средневековья. Как 
пишет автор, он надеется, что его труд пробудит у читателей интерес 
к самостоятельной работе, послужит справочным подспорьем и от-
правным пунктом в научных исследованиях. Он ставит перед собой 
также просветительскую и систематизаторскую цель и адресует свой 
многолетний фундаментальный труд всем изучающим историю куль-
туры и историю философской, религиозной и политической мысли 
Средних веков. В этом издании собрана богатейшая информация, по-
священная теологам, знатокам свободных искусств, естествоиспыта-
телям и другим представителям средневековой учености. Книга вво-
дит в оборот современного философского дискурса многие сочине-
ния, идеи, забытые имена и пробуждает интерес к исследовательской 
работе в сфере российской медиевистики. 

Вышла в свет книга российского филолога-скандинависта Елены 
Ароновны Гуревич – признанного в мире специалиста по литературе 
и культуре древней Скандинавии, переводчика произведений древне-
исландской прозы и поэзии. В сборник «Поэзия и проза средневеко-
вой Исландии. Избранные статьи» включены работы разных лет. 
В своих статьях Е.А. Гуревич освещает различные аспекты бытова-
ния древнеисландской поэзии и прозы, эволюцию жанров и стилей, 
соотношение устной и письменной, фольклорной и ученой традиций, 
самосознание древних исландцев, отраженное в их литературе. 

В предисловии к этой книге Ф.Б. Успенский пишет о том, что в 
современном обществе интерес к древнескандинавской культуре не 
угасает, а вклад Е.А. Гуревич огромен. Он отмечает широту интере-
сов, осведомленность обо всем, что происходило за пределами ее ос-
новных исследований. Главные объекты ее изучения – авторская по-
эзия скальдов и беспристрастный нарратив саговой прозы. 
Е.А. Гуревич – автор более ста публикаций, в том числе монографий 
«Поэзия скальдов» (с И.Г. Матюшиной, 2000), «Древнескандинавская 
новелла: Поэтика “прядей об исландцах”» (2004), научного издания 
древнеисландской новеллы на русском языке («Исландские пряди», 



Левит С.Я.  

 18 

серия «Литературные памятники», 2016) и др. Благодаря этим трудам 
ученые обрели возможность увидеть все многообразие древнесевер-
ной авторской поэзии, особенности ее бытования в средневековой 
культуре. Ф.Б. Успенский особо отмечает книгу «Поэзия скальдов», 
дающую целостное описание этого явления. Он полагает, что благо-
даря этой книге «читатель получил в свое распоряжение исследова-
ние, аналогов которому практически не было не только в нашей фи-
лологической традиции, но и в скандинавистике в целом» [Успен-
ский, 2020, с. 8]. 

На протяжении всей жизни Е.А. Гуревич в центре ее интересов 
оставались исландские родовые и королевские саги. Раздел «Проза» в 
книге «Поэзия и проза средневековой Исландии» открывается ее 
статьей «Структура и функция описания внешности героев исланд-
ских саг», написанной в 1970-е годы. Эта работа, по словам Ф.Б. Ус-
пенского, заново обретает актуальность, так как «исследователи 
вновь пустились в погоню за теми едва уловимыми намеками и наме-
ренными проговорками, которые рассказчик саги расставляет для 
своих заинтересованных слушателей и позднейших читателей» [Ус-
пенский, 2020, с. 9]. 

Данную книгу выдающегося исследователя Ф.Б. Успенский 
предлагает рассматривать как пролог, так и как заключение к знаком-
ству с талантливыми трудами Е.А. Гуревич, «во многом определив-
шими пути и направления скандинавской медиевистики в России» 
[Успенский, 2020, с. 8]. 

Огромный вклад в подготовку этой книги Е.А. Гуревич и переиз-
дание трудов А.Я. Гуревича внес внук Арона Яковлевича и сын Еле-
ны Ароновны Петр Михайлович Аркадьев. 

В 2020 г. в серии «Письмена времени» вышли в свет четыре тома 
исследований А.Я. Гуревича: «Избранные труды. Древние германцы. 
Викинги», «Избранные труды. “Эдда” и сага», «Избранные труды. 
История и сага», «Избранные труды. Средневековый мир». 

Творческое наследие А.Я. Гуревича – одного из самых замеча-
тельных историков ХХ в. – поражает многообразием сюжетов и про-
блем. В сериях «Российские Пропилеи», Humanitas, «Письмена вре-
мени», «Зерно вечности» нам посчастливилось в течение долгих лет 
издавать и переиздавать его сочинения. Вышло 20 томов избранных 
трудов этого выдающегося ученого. А в 2003 г. в серии Summa 



Гуманитарное знание 

 19

culturologiae был издан «Словарь средневековой культуры», в кото-
ром представлена новая концепция развития средневекового общест-
ва, соединяющая проблемы культурной и социальной истории. Это 
издание имеет междисциплинарный характер, охватывает методы и 
проблематику различных областей гуманитарного знания. 

Подобного словаря по медиевистике не существовало в отечест-
венной и зарубежной науке. Изданием, наиболее близким к словарю 
А.Я. Гуревича, был только словарь под редакцией Жака Ле Гоффа и 
Жан-Клода Шмитта, который подготавливался в то же время, что и 
книга А.Я. Гуревича. 

В своих исследованиях А.Я. Гуревич пришел к человеческому 
измерению истории – «к историческому синтезу, к целостному взгля-
ду на общество, к рассмотрению культуры как целостности» [Лучиц-
кая, 2011, с. 15]. 

Средневековье рассматривается им как целостная система. Соци-
альная история наполняется новым содержанием, социальный строй и 
отношения собственности предстают как факты общественного соз-
нания. Изучая социальные институты скандинавов, автор привлекает 
исландские саги, поэтические произведения древнескандинавских 
поэтов-скальдов, песни. Таким образом, для постижения сути отно-
шений собственности исследователь не абстрагируется от запечат-
ленных в сагах, песнях древних скандинавов их религиозных верова-
ний, миросозерцания; он охватывает и социально-экономические, аг-
рарно-материальные порядки, а также – право, ментальность, мифо-
логию, поэзию. 

В этом новом направлении мысли, получившем название «исто-
рическая антропология», изучение экономики, политических, юриди-
ческих институтов происходит без отвлечения от духовной жизни, 
так как все эти сферы представляют аспекты человеческого сознания 
и не могут быть поняты вне этого контекста. Во всех этих институтах, 
отмечает С.И. Лучицкая, А.Я. Гуревич обнаружил общую основу – 
индивида [Лучицкая, 2011, с. 15]. 

Предмет этой новой науки – исторической антропологии – Арон 
Яковлевич определил как науку о человеке в истории. В центре его 
исследований стоит человеческая личность, на протяжении всей ис-
тории так или иначе осознающая себя. Он часто говорил о том, что 
этот новый взгляд на историю – понимание того, что культурное и 



Левит С.Я.  

 20 

социальное образуют некое смысловое единство, – возник в результа-
те судьбоносного обращения к древнескандинавским источникам, 
сагам об исландцах и норвежских конунгах, рассказывающих о чело-
веке, его верованиях и поступках. 

В вышедших в 2020 г. томах «Избранные труды. История и сага» 
и «Избранные труды. “Эдда” и сага» раскрываются разные аспекты 
социальной истории Скандинавии в Средневековье. 

В том «Избранные труды. История и сага» вошли монографии, 
тесно связанные между собой: «История и сага» (1972) и «Свободное 
крестьянство феодальной Норвегии» (1967). Если в первой моногра-
фии трактуются вопросы источниковедения, повествовательных па-
мятников, то в другой автор исследует социально-исторический про-
цесс, который нашел свое выражение в этих нарративных источниках. 
Своеобразие социального строя средневековой Норвегии – централь-
ная тема обеих монографий, входящих в данный том. 

Основная тема другого тома «Избранные труды. “Эдда” и сага» – 
своеобразие средневековой Норвегии. Книга «“Эдда” и сага» откры-
вает нам мир древнескандинавского мифа и эпоса; на материале па-
мятников литературы и права средневековой Исландии и Норвегии 
раскрывается тема социальных отношений в эпоху, отделяющую до-
классовое общество от общества раннефеодального. В предисловии к 
этому тому Арон Яковлевич отмечает, что изучение проблем власти и 
собственности постоянно возвращало его «к человеческому измере-
нию истории» [Гуревич, 2020 в, с. 11], а переход на позиции истори-
ческой антропологии облегчило изучение трудов школы «Анналов». 
Однако наиболее мощные импульсы, полагает автор, шли именно от 
древнескандинавских текстов: «Саги об исландцах и норвежских ко-
нунгах, песни “Старшей Эдды” и поэзия скальдов – все на свой лад 
говорит о человеке, об его идеалах и фантазиях, об его верованиях и 
нормах поведения, проявляющихся в поступках и деяниях» [Гуревич, 
2020 в, с. 11]. И адекватное проникновение в смысл этих памятников, 
постижение их сути стало возможным, по словам А.Я. Гуревича, 
только когда выяснилось, что «социальное и культурное представля-
ют собой смысловое единство» [Гуревич, 2020 в, с. 11]. 

А.Я. Гуревич рассматривал древнюю Скандинавию и Исландию с 
их уникальным богатством текстов как исследовательскую лаборато-
рию по разработке новых подходов к изучению Средневековья, по-



Гуманитарное знание 

 21

стижению самосознания человека, запечатленного в текстах исланд-
ских памятников, открывающих новые возможности для реконструк-
ции истории личности в Средние века. 

Размышляя о человеческой личности в контексте исторической 
антропологии, А.Я. Гуревич отмечает, что тезис Я. Буркхардта об от-
крытии мира и человека в эпоху Ренессанса противоречит выводам, к 
которым приходят историки, изучая процесс осознания человеческим 
индивидом самого себя на протяжении всего Средневековья, а анализ 
древнескандинавских источников дает основания для умозаключения 
о сменяемости в историческом процессе различных типов личности 
[Гуревич, 2020 в, с. 12]. 

Обращение А.Я. Гуревича к скандинавским источникам позволи-
ло совершенно по-новому понять и историю древних германцев. 
В 2020 г. вышло четвертое издание книги «Избранные труды. Древ-
ние германцы. Викинги», в которой объединены работы, освещающие 
предпосылки и начальный этап генезиса феодализма в Западной Ев-
ропе: «Аграрный строй варваров», «Походы викингов» и «Проблемы 
генезиса феодализма», подводящей итог многолетним исследованиям 
раннего Средневековья. Как отмечает С.И. Лучицкая, в этой книге 
А.Я. Гуревич создал новую концепцию происхождения феодализма, 
возникновение которого он связывает с крахом традиционной соци-
альной системы германцев, основанной на родовых отношениях, и 
формированием новых территориальных связей. Феодализм А.Я. Гу-
ревич рассматривал «как конкретный исторический феномен, воз-
никший из встречи германской и римской социальных систем» [Лу-
чицкая, 2011, с. 18]. Он полагал, что в основании феодализма нахо-
дятся не вещные, экономические, а межличные договорные отноше-
ния – отношения между феодалом и зависимым от него крестьяни-
ном, принимающим на себя определенные обязательства и исполне-
ние закона. Эти отношения не были отношениями безусловного под-
чинения, «поскольку обладателями определенных прав (в совокупно-
сти с обязанностями) выступали не только господа, но и их поддан-
ные [Лучицкая, 2011, с. 19]. 

Переход от варварского общества к феодальному сопровождался, 
по мнению А.Я. Гуревича, сменой типов индивидов. По мере углуб-
ления общественного разделения труда индивид все в большей мере 
срастался со своей социальной ролью, он мог быть «либо только зем-



Левит С.Я.  

 22 

ледельцем, либо исключительно воином, либо духовным лицом» [Гу-
ревич, 2020 а, с. 338], т.е. тип индивида соответствовал роду занятий, 
индивидуальность индивида, его самосознание определялись его об-
щественной ролью, принадлежностью к определенному классу и со-
циальной группе, моральным требованиям и правовым нормам кото-
рых он подчинялся, но, как отмечает С.И. Лучицкая, характеризуя 
концепцию средневекового индивида А.Я. Гуревича, индивид не был 
полностью растворен в группе и «наряду с чертами социального кон-
формизма обнаруживал и симптомы нестандартного поведения» [Лу-
чицкая, 2011, с. 20]. 

С книгой «Проблемы генезиса феодализма» связана другая рабо-
та А.Я. Гуревича «Категории средневековой культуры», вошедшая в 
переизданный в 2020 г. том «Избранные труды. Средневековый мир», 
в который включена также работа «Средневековый мир: культура 
безмолвствующего большинства». 

В работе «Категории средневековой культуры» автор стремится 
представить культурное и социальное, идеальное и материальное как 
сложный синтез, дать целостный взгляд на Средневековье, прибли-
зиться к подлинному историческому синтезу. Он стремился понять 
культуру общества как некое единство. В центре его внимания фено-
мен средневековой культуры как предмет историко-
антропологического познания. Изучение человеческой личности свя-
зано у него с осмыслением и соединением культурных и социальных 
аспектов его деятельности. 

Характеризуя особенности человеческой личности в Средние ве-
ка, А.Я. Гуревич отмечает, что при сопоставлении этой личности с 
личностью Нового времени трудно избежать негативных определе-
ний. Но это не означает, что в Средние века не было личности. Нужно 
выявить специфику человеческой личности в средневековую эпоху, 
определить сущность средневекового человека, ищущего интеграцию 
в группе и способного осознать себя лишь в рамках коллектива. Эту 
сущность можно определить через его общественное положение, со-
словный статус, а не исходя из его индивидуальных качеств. 

Но при этом не следует концентрировать внимание на отсутствии 
ряда признаков, характерных для личности в Новое время. Ограни-
ченность средневековой личности была вместе с тем и проявлением 
особых качеств человека, утраченных впоследствии. Средневековой 



Гуманитарное знание 

 23

личности было присуще чувство полноты бытия, еще не разъятое 
человеческим опытом и рефлексией на составные компоненты. Время 
ощущалось им как неотъемлемое качество бытия, человек был нераз-
рывно связан с природой, ему было присуще непосредственное пере-
живание жизни; труд, богатство, собственность не выступали для 
средневекового человека в виде самоцели, а были лишь средством 
«для поддержания его жизни, для его утверждения в качестве полно-
ценного члена коллектива или сословия» [Гуревич, 2020 г, с. 244]. 

Средневековому индивиду, отмечает А.Я. Гуревич, «присуща та-
кая мера цельности и нерасчлененности его общественной практики, 
которая утрачивается при переходе к более развитому и дифференци-
рованному буржуазному обществу» [Гуревич, 2020 г, с. 244], а за 
прогресс общество расплачивается утратой ценностей, воплощавших 
более непосредственное отношение к жизни. 

Автор стремится увидеть человека далекой эпохи «изнутри», по-
нять, как люди Средневековья ощущали свой мир, какими жизнен-
ными ориентирами они руководствовались, как человек осознавал 
себя, представлял ли он собой в какой-то мере индивидуальность. 
Концентрируя свое внимание на средневековой идее человеческой 
личности, Арон Яковлевич выступал против точки зрения, согласно 
которой до Возрождения не существовало человеческой личности и 
индивид был поглощен социумом. Он полагал, что личность осознает 
себя на протяжении всей истории и человек никогда не был безликой 
особью. Исследуя средневековое миросозерцание человека, А.Я. Гу-
ревич приходит к выводу, что типы личности соответствуют опреде-
ленному типу культуры, являющейся самовыражением общественно-
го человека, его сущностной характеристикой. 

Реконструируя картины мира средневекового человека, который 
по-своему, не так, как в Новое время, осознавал и переживал соци-
альную и природную действительность и строил свое поведение в 
соответствии с этим пониманием, А.Я. Гуревич отмечает, что пред-
ставление о времени и пространстве, понимание права как выражения 
сути межличных отношений, восприятие истории и природы, оценка 
экономической деятельности – все это рассматривалось им как свя-
занные аспекты средневековой картины мира, определяющей струк-
туру человеческой личности и ее социальное поведение. Но, как по-
лагал исследователь, такая попытка воссоздания средневековой кар-



Левит С.Я.  

 24 

тины мира, общей модели средневековой культуры не учитывала в 
должной мере особенностей мировосприятия простолюдинов. 

И в книге «Средневековый мир: культура безмолвствующего 
большинства» он делает основной акцент на изучении «народной 
культуры». Исследование народной культуры подвело автора к про-
блеме взаимодействия различных уровней культуры эпохи, исследо-
ванию многоплановости сознания, его потаенных пластов, иррацио-
нальных уровней, коллективного «подсознания». Один из методов, 
позволяющих приблизиться к коллективному «подсознанию», состо-
ит, по его мнению, «в выявлении образа пространства – времени, им-
плицитно заложенного в том или ином памятнике письменности» 
[Гуревич, 2020 г, с. 535]. Он обращается в своем исследовании к ма-
териалам исландских саг о конунгах, произведениям средневековой 
немецкой литературы, сочинениям немецких проповедников, памят-
никам фольклора, к рассказам о странствиях души по иному миру, к 
мифологическим глубинам, которые открываются при изучении эпо-
са. И речь идет не об осколках фольклора, «а о мифе как формообра-
зующей и смыслообразующей основе миросозерцания человека той 
эпохи», мифе, который остается содержанием человеческого созна-
ния и в позднейшие времена и является, по словам Гуревича, живым 
соучастником нового культурного творчества [Гуревич, 2020 г, 
с. 535]. 

Изучение картины мира средневекового индивида – центральная 
тема многих его книг, написанных в 1970–1980-е годы. В книге 
«Средневековый мир: культура безмолвствующего большинства» 
А.Я. Гуревич изучает «картину мира» средневекового «простеца»: 
представления средневековых людей о мире, социальном устройстве, 
их отношение к семье и браку, к иноверцам, магические ритуалы и 
обряды, их представления о времени и пространстве, их образ Друго-
го, их понимание взаимоотношения между миром земным и потусто-
ронним. 

В своих исследованиях он привлекал сочинения, обращенные к 
необразованным слоям, – короткие нравоучительные «примеры», ис-
пользовавшиеся клириками в проповедях, так как в этих «примерах» 
самосознание средневекового человека раскрывало неизведанные 
глубины. «Изучая жанр “примеров”, сталкивавших горний и дольный 
миры и низводящих мир горний к повседневности, А.Я. Гуревич 



Гуманитарное знание 

 25

впервые отметил такую важную черту средневекового миропонима-
ния, как амбивалентность отношений духа и материи, их постоянное 
взаимопроникновение» [Лучицкая, 2011, с. 27]. 

В своих исследованиях А.Я. Гуревич стремился представить со-
циальное и культурное, материальное и идеальное в сложном синтезе. 
Он считал, что историк социальных отношений, понимающий обще-
ство как сверхсложную систему, не должен абстрагироваться от ду-
ховной жизни, от исследования различных типов ментальности и кар-
тин мира, существующих в сознании людей, и должен изучать все 
пласты духовной жизни – не только на уровне «высших достижений 
культуры», но и «на уровне ее повседневных, бытовых проявлений» 
[Гуревич, 2020 г, с. 536]. В своих работах, отмечает С.И. Лучицкая, 
он завещал нам целостный взгляд на Средневековье. 

В серии «Книга света» в 2020 г. вышло исследование Катерины 
Занфи – президента Общества друзей А. Бергсона, объединяющего 
историков философии из разных стран, исследователя творчества 
А. Бергсона, которому она посвятила многие свои труды. 

В книге «Бергсон и немецкая философия (1907–1932)» итальян-
ская исследовательница философии Бергсона и франко-немецких ин-
теллектуальных контактов первой трети ХХ в. показывает, что диало-
ги Бергсона с немецкими философами, а также опыт Первой мировой 
войны повлияли на эволюцию его взглядов. Автор опирается на мате-
риалы и документы, в том числе архивные, прослеживает историю 
философских диалогов Бергсона и немецких мыслителей в первой 
трети ХХ в. – Р. Ойкеном, Г. Зиммелем, Х. Дришем, Э. Трёльчем, 
В. Виндельбандом, Г. Риккертом, Э. Кассирером, М. Шелером. 

Эта книга вносит существенный вклад в изучение данной темы, 
обновляет перспективы европейской интеллектуальной истории. Ка-
терина Занфи воссоздает особенности центров особых философских 
традиций – Йены, Берлина, Гейдельберга, Гёттингена, выявляет «об-
ратное воздействие» на творчество Бергсона его многочисленных 
контактов с немецкими мыслителями, их влияние на создание в 
1932 г. книги «Два источника морали и религии», последовавшей 
через 25 лет за выдающимся трудом А. Бергсона – «Творческая эво-
люция» (1907), в котором он изложил свою концепцию философии 
жизни. 



Левит С.Я.  

 26 

Как отмечает Ф. Вормс, Бергсон – это не только «жизненный по-
рыв», но и «“два источника”: “закрытая” и “открытая” мораль; “мис-
тицизм”, обретающий свой критерий только в открытой морали; фи-
лософия жизни, которая обновляется и ведет к демократии; тенден-
циозное или поляризированное мышление об истории – в тот самый 
момент, когда последняя стала более закрытой, чем когда-либо» 
[Вормс, 2020, с. 10]. 

К. Занфи показывает, как «немецкий» спор по вопросам войны и 
«жизни», философии жизни в испытаниях войной находит отклик в 
книге Бергсона «Два источника морали и религии», в которой нашли 
отражение явления, вызванные войной, – «витализм» в идеологии, 
националистическая военная мобилизация, участие самих философов 
в этом процессе. Но философию жизни не поглотили идеологические 
трактовки; развернулись дискуссии Зиммеля и Бергсона о моральном 
значении свободного действия, интеллектуальный спор о жизни, 
столь необходимый и в современных условиях. 

Анализ контактов Бергсона с немецкими философами, осуществ-
ленный в книге Занфи, позволяет воссоздать историческую глубину и 
значимость его творчества, понять роль философии жизни. 

В книге «Два источника морали и религии» Бергсон исследует 
такие проблемы, как социальная жизнь, мистицизм, религия, мораль, 
история, и приходит к новому пониманию основных аспектов своей 
философии. Многие ключевые темы этой книги Бергсона были об-
щими в то время для немецкой философии, участвовавшей в развитии 
Lebensphilosophie. Как отмечает Занфи, ее интерес направлен глав-
ным образом на Бергсона; она стремится выяснить, насколько он был 
в курсе дискуссий и реакций, вызванных в Германии его философией, 
а также прослеживает обратное воздействие немецкой культуры на 
его творчество. 

Учитывая многообразие немецких философских школ, традиций 
конкретных университетов и многообразие их реакций на бергсо-
низм, Занфи создает «геофилософский атлас» рецепции бергсонов-
ской философии в Германии. Она дает описание наиболее значимых 
этапов пути Бергсона через Германию, проникает в университетские, 
издательские и литературные микрокосмы городов Йены, Берлина, 
Гейдельберга, Гёттингена, реконструирует различные контексты ре-
цепции бергсонизма. И завершает книгу глава, посвященная Первой 



Гуманитарное знание 

 27

мировой войне, ключевой для франко-немецких отношений и в фило-
софском плане, так как проблемы войны стали предметом глубоких 
философских размышлений и конфронтаций; в частности, Бергсон 
отмечает отличие своей концепции от ницшевского учения о воле к 
власти. Размышления о проблемах Первой мировой войны позволили 
продемонстрировать последствия разрыва франко-германских отно-
шений, повлиявшего на восприятие Бергсоном немецкой философии. 

Рецепция идей Бергсона в немецкой культуре началась в Йене. 
На восприятие его идей значительное влияние оказали антикантиан-
ские установки Ойкена и его учеников, неоидеализм которых опирал-
ся на идею духовной жизни (Geistesleben), противостоящей безжиз-
ненности Zivilisation. Ойкен стремился к политическому, культурно-
му и религиозному возрождению, призванному «преодолеть бесплод-
ные внешние выражения христианства той эпохи» [Занфи, 2020, 
с. 286]. 

Бергсоновская философия привлекала особое внимание Ойкена, 
его учеников и теологов, находившихся в контакте с его окружением, 
«вследствие ее возможных религиозных и мистических импликаций» 
[Занфи, 2020, с. 286]. Брегсон также увлекся идеями Ойкена: для от-
крытия им моральной тематики в лекции «Сознание и жизнь» (1911) 
огромное значение имел активизм духовной жизни, а в предпочтении 
христианскому мистицизму в работе «Два источника морали и рели-
гии» прослеживается сходство Бергсона с философией религии Ой-
кена. 

Взаимосвязи Бергсона с культурной средой Берлина выстраива-
лись вокруг антикантианства. Зиммель и поэты круга Стефана Георге 
видели в его философии противоядие от бесплодного интеллектуа-
лизма. Особый интерес у них вызывал интуитивизм философии 
Бергсона, и на этом строилась их оппозиция кантианству. 

Занфи отмечает влияние бергсоновской философии жизни на 
размышления Г. Зиммеля о конфликте между жизнью и формами ин-
теллекта, хотя, по словам Занфи, Зиммель никогда полностью не 
примыкал к его философии жизни, критиковал Бергсона за невоспри-
имчивость к трагическому, за неспособность «постичь в напряжении 
жизни между имманенцией и трансценденцией черты, свойственные 
трагическому, которые поглощаются его метафизикой полной пози-
тивности и позицией гераклитеанского типа» [Занфи, 2020, с. 287]. 



Левит С.Я.  

 28 

И эта дистанция между «атрагической» философией жизни Бергсона 
и концепцией Зиммеля сохранялась. Как полагает Занфи, эти аспекты 
критики, известные Бергсону, сыграли определенную роль в генезисе 
основных идей книги «Два источника морали и религии», где наряду 
с метафизикой, утверждающей позитивность жизни, он доказывает 
безусловную укорененность конечности в сфере имманентного. 

Философия Бергсона привлекала внимание также биологов, фи-
лософов и теологов Гейдельбергского университета, где спор о твор-
честве Бергсона дополнялся дискуссией о натурализме, о специфике 
истории и философии и об их отличии от естественных наук. 

Возражая неокантианцам, Дриш, ссылаясь на бергсоновскую фи-
лософию длительности и проводя аналогию между сферой человече-
ского и социального становления и областью биологических явлений, 
стремился скорректировать его видение истории и морали с позиций 
натурализма. Э. Трёльч, опираясь на размышления Дриша, также вы-
являл у Бергсона философию истории, основанную на преемственно-
сти между человеческой и естественной историей. Их трактовки кон-
цепции Бергсона стимулировали дальнейшее уточнение его взглядов. 

И в книге «Два источника морали и религии» он дистанцируется 
от натурализма, отсылая в своей философии истории и морали к жиз-
ни в двояком смысле – научном и метафизическом, а не к натурализ-
му. Не выходя за рамки философии жизни, он, по словам Кассирера, 
отказался от биологизма, оргиастического, дионисийского витализма 
и осуществил новый прорыв, ведущий из области жизни к религии 
свободы, сделал возможным переход «от мира бытия к миру должен-
ствования, от мира природы к миру свободы» [Cassirer, 1933, S. 20]. 
Как отмечает Занфи, Кассирер признает в бергсоновской философии 
религии ту «трансценденцию жизни» и то стремление жизни выхо-
дить за свои пределы, о котором размышлял Г. Зиммель в «Созерца-
нии жизни» [Зиммель, 2014]. 

И в этой поздней работе Бергсона сознание достигает имманент-
ной трансценденции по отношению к природе, но, полагает 
Э. Кассирер, Бергсон в работе «Два источника морали и религии» ос-
тается связанным со сферой морали принуждения и неспособен по-
стичь идеальный смысл долга. 

На завершающем этапе контактов Бергсона с немецкими мысли-
телями большой интерес к его учению проявил М. Шелер, который, 



Гуманитарное знание 

 29

сопоставляя концепцию Бергсона с учением Ницше и прагматизмом, 
повторяет критику психологизма и биологизма, адресованную фило-
софии жизни и типичную для членов феноменологического круга 
Гёттингена. Внимание Шелера привлекли бергсоновские теории дли-
тельности и восприятия, а также темы связи жизни и сознания чело-
века, размышления Бергсона, запечатленные в книге «Творческая 
эволюция», которую Шелер считал самым оригинальным «метафизи-
ческим шедевром». 

Занфи считает, что данное Бергсоном в книге «Два источника 
морали и религии» определение не следует сводить к «натуралист-
скому биологизму» и «спиритуалистскому витализму», как невоз-
можно его интерпретировать через традиционную дихотомию Kultur 
и Zivilisation, или через дихотомию природы и культуры: «Именно в 
этом смысле проект Бергсона раскрывает сегодня, как и в его эпоху, 
свою уникальность и плодотворность в панораме философий жизни» 
[Занфи, 2020, с. 293]. 

Издания, представленные в данной статье, проливают свет на 
многие проблемы, которые привлекают внимание как российских, так 
и зарубежных исследователей, а также способствуют активизации 
научных исследований в широкой гуманитарной сфере, повышению 
качества образования, служат учебному процессу и могут быть ис-
пользованы в курсах лекций по культурологии, социологии, филосо-
фии культуры, истории философии, а также выполняют просвети-
тельские функции. 

Реализация этих проектов стала возможной благодаря участию в 
них авторов и переводчиков ведущих академических институтов. 

 
Список литературы 

 
Автономова Н.С. Предисловие переводчика ко второму русскому изданию // 

Лапланш Ж., Понталис Ж.-Б. Словарь по психоанализу / пер. с франц. и науч. ред. 
Н.С. Автономовой. Репринтное воспроизведение текста издания 2010. – М. ; СПб. : 
Центр гуманитарных инициатив, 2016. – С. 7–17. 

Бергсон А. Творческая эволюция / пер. В.А. Флёровой. – М. : Канон-Пресс ; 
Кучково поле, 1998. – 194 с. 

Бергсон А. Два источника морали и религии / пер. А.Б. Гофмана. – 2-е изд., 
испр. – М. : КДУ, 2010. – 288 с. 



Левит С.Я.  

 30 

Бонецкая Н.К. Женщина-мыслитель // Герцык Е.К. Испепеляющие годы / сост. 
Т.Н. Жуковская. – М. ; СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2020. – С. 5–30. 

Бонецкая Н.К. Сестры Герцык как феномен Серебряного века. – М. ; СПб. : 
Центр гуманитарных инициатив, 2020. – 768 с. – (Humanitas). 

Визгин В.П. От пирамид к сельве : западная мысль в поисках идентичности. – М. ; 
СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2020. – 592 с. – (Humanitas). 

Вормс Ф. Предисловие // Занфи К. Бергсон и немецкая философия. 1907–1932 / 
пер. с франц. И.И. Блауберг. – М. : Центр гуманитарных инициатив, 2020. – С. 9–11. 

Герцык Е. Испепеляющие годы / сост. Т.Н. Жуковская. – М. ; СПб. : Центр гу-
манитарных инициатив, 2020. – 560 с. – (Письмена времени). 

Гуревич Е.А. Поэзия и проза средневековой Исландии. Избранные статьи. – М. ; 
СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2020. – 452 с. – (Humanitas). 

Гуревич Е.А., Матюшина И.Г. Поэзия скальдов. – М. : РГГУ, 2000. – 751 с. 
Гуревич Е.А. Древнескандинавская новелла : поэтика «прядей об исландцах». – 

М. : Наука, 2004. – 424 с. 
Гуревич А.Я. Избранные труды. Древние германцы. Викинги. – 4-е изд. – М. ; 

СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2020 а. – 352 с. – (Письмена времени). 
Гуревич А.Я. Избранные труды. История и сага. – 4-е изд. – М. ; СПб. : Центр 

гуманитарных инициатив, 2020 б. – 368 с. – (Письмена времени). 
Гуревич А.Я. Избранные труды. «Эдда» и сага. – 4-е изд. – М. ; СПб. : Центр гу-

манитарных инициатив, 2020 в. – 470 с. – (Письмена времени). 
Гуревич А.Я. Избранные труды. Средневековый мир. – 4-е изд. – М. ; СПб. : 

Центр гуманитарных инициатив, 2020 г. – 560 с. – (Письмена времени). 
Доброхотов А.Л. Алфавит культуры. [Рец. на кн. : Культурология : Энциклопе-

дия : в 2 т. / гл. ред. и автор проекта С.Я. Левит. – М. : Российская политическая эн-
циклопедия (РОССПЭН), 2007. – Т. 1. – 1392 с.; Т. 2. – 1184 с. – (Summa 
culturologiae)] // Новый мир. – М., 2008. – № 7. – С. 185–188. 

Занфи К. Бергсон и немецкая философия. 1907–1932 / пер. с. франц. 
И.И. Блауберг. – М. : Центр гуманитарных инициатив, 2020. – 352 с. – (Книга света). 

Звучащие смыслы: Космос культуры : Культурологический альманах / отв. ред. 
и сост. С.Я. Левит. – М. ; СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2019. – 528 с. 

Звучащие смыслы: Творческое самосознание : Культурологический альманах / 
отв. ред. и сост. С.Я. Левит. – М. ; СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2019. – 
496 с. 

Зиммель Г. Избранное. Созерцание жизни / сост. С.Я. Левит. – М. ; СПб. : Центр 
гуманитарных инициатив : Университетская книга, 2014. – 392 с. 



Гуманитарное знание 

 31

Исупов К.Г. Космос русского самосознания : словарь. – М. ; СПб. : Центр гума-
нитарных инициатив, 2020. – 400 с. – (Humanitas). 

Исландские пряди / изд. подгот. Е.А. Гуревич. – М. : Наука : Литературные па-
мятники, 2016. – 1008 с. 

Культурология ХХ век : Словарь / гл. ред., сост. и автор проекта С.Я. Левит. – 
СПб. : Университетская книга, 1997. – 640 с. 

Культурология ХХ век : Энциклопедия / гл. ред., сост. и автор проекта 
С.Я. Левит. – СПб. : Университетская книга, 1997. – Т. 1. – 447 с. 

Культурология ХХ век : Энциклопедия / гл. ред., сост. и автор проекта 
С.Я. Левит. – СПб. : Университетская книга, 1997. – Т. 2. – 447 с. 

Культурология. Энциклопедия : в 2 т. / гл. ред., сост. и автор проекта 
С.Я. Левит. – М. : Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2007. – 
Т. 1. – 1392 с. 

Культурология. Энциклопедия : в 2 т. / гл. ред., сост. и автор проекта 
С.Я. Левит. – М. : Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2007. – 
Т. 2. – 1184 с. 

Кривцун О.А. Основные понятия теории искусства : Энциклопедический сло-
варь. – М. ; СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2018. – 448 с. 

Лапланш Ж., Понталис Ж.-Б. Словарь по психоанализу / пер. с франц. и науч. 
ред. Н.С. Автономовой. – 2-е изд. – СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2010. – 
751 с. – (2016. – 751 с.). 

Левит С.Я. Гуманитарное знание : генезис, итоги и перспективы (К 20-летию 
выхода сериальных изданий ИНИОН РАН) // Гуманитарное знание и вызовы време-
ни / отв. ред. и сост. тома С.Я. Левит. – М. ; СПб. : Центр гуманитарных инициатив : 
Университетская книга, 2014. – С. 7–42. 

Лексикон нонклассики. Художественно-эстетическая культура ХХ века / под 
ред. В.В. Бычкова. – М. : Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 
2003. – 607 с. 

Лучицкая С.И. Очерк жизни и творчества А.Я. Гуревича (1924–2006) // Образы 
прошлого : Сборник памяти А.Я. Гуревича. – СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 
2011. – С. 7–36. 

Портреты историков : Время и судьбы : в 2 т. / сост. Г.Н. Севостьянов, 
Л.Т. Мильская. – М. : Иерусалим : Университетская книга ; Gesharim, 2000. – Т. 1 : 
Отечественная история. – 432 с. 

Портреты историков : Время и судьбы : в 2 т. / сост. Г.Н. Севостьянов, 
Л.Т. Мильская. – М. : Иерусалим : Университетская книга ; Gesharim, 2000. – Т. 2 : 
Всеобщая история. – 464 с. 



Левит С.Я.  

 32 

Сапов В.В. Социальная мысль России : прошлое, настоящее и будущее. – М. ; 
СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2020. – 304 с. – (Humanitas). 

Словарь персонажей русской литературы : Вторая половина XVIII – XIX в. / 
сост. Г.А. Гудимова. – М. ; СПб. : Университетская книга, 2020. – 362 с. 

Словарь средневековой культуры / под ред. А.Я. Гуревича. – М. : Российская 
политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2003. – 632 с. – (2007. – 624 с.). 

Успенский Ф.Б. Предисловие // Гуревич Е.А. Поэзия и проза средневековой Ис-
ландии. Избранные статьи. – М. ; СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2020. – 
С. 7–10. 

Философы Франции : Словарь. – Изд. 2-е, доп., перераб. – М. ; СПб. : Центр гу-
манитарных инициатив, 2016. – 464 с. 

Хёйзинга Й. Тени завтрашнего дня. Человек и культура. Затемненный мир. – 
СПб. : Изд-во Ивана Лимбаха, 2010. – 456 с. 

Шишков А.М. На плечах гигантов. Очерки интеллектуальной культуры западно-
европейского Средневековья (XIII–XV вв.). – М. ; СПб. : Центр гуманитарных ини-
циатив (ЦГИ Принт), 2020. – 496 с. – (Humanitas). 

Henry M. C’est moi la Vérité. Pour une philosophie du christianisme. – Paris : Le 
Seuil, 1996. 

Cassirer E. Henri Bergsons Ethik und Religionsphilosophie // Der Morgen. – 1933. – 
Jg. 9, Heft 1. – S. 20–29; Heft 2. – S. 138–151. 

 
References 

 
Avtonomova, N.S. (2016). Predislovie perevodchika ko vtoromu russkomu izdaniyu. 

In Laplansh Zh., Pontalis Zh.-B. Slovar' po psihoanalizu, N.S. Avtonomova (trnsl. from 
franc. & scientific ed.). [Reprintnoe vosproizvedenie teksta izdaniya 2010], (pp. 7–17). 
Moscow ; Saint Petersburg. : Centr gumanitarnyh iniciativ. 

Bergson, A. (1998). Tvorcheskaya evolyuciya, V.A. Flyorova (transl.). Moscow : Ka-
non-Press, Kuchkovo pole. 

Bergson, A. (2010). Dva istochnika morali i religii, A.B. Gofman (transl.). 2-e izd., 
ispr. Moscow : KDU. 

Boneckaya, N.K. (2020). Zhenshchina-myslitel'. In Gercyk E.K. Ispepelyayushchie 
gody, T.N. Zhukovskaya (comp.), (pp. 5–30). Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumani-
tarnyh iniciativ. 

Boneckaya, N.K. (2020). Sestry Gercyk kak fenomen Serebryanogo veka. Moscow ; 
Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. (Seriya «Humanitas»). 



Гуманитарное знание 

 33

Vizgin, V.P. (2020). Ot piramid k sel've: zapadnaya mysl' v poiskah identichnosti. 
Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. (Seriya «Humanitas»). 

Vorms, F. (2020). Predislovie. In Zanfi K. Bergson i nemeckaya filosofiya. 1907–
1932, I.I. Blauberg (transl. from franc.) (pp. 9–11). Moscow : Centr gumanitarnyh iniciativ. 

Gercyk, E. (2020). Ispepelyayushchie gody, T.N. Zhukovskaya (comp.). Moscow ; 
Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. (Seriya «Pis'mena vremeni»). 

Gurevich, E.A. (2020). Poeziya i proza srednevekovoj Islandii. Izbrannye stat'i. Mos-
cow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. (Seriya «Humanitas»). 

Gurevich, E.A., Matyushina, I.G. (2000). Poeziya skal'dov. Moscow : RGGU. 
Gurevich, E.A. (2004). Drevneskandinavskaya novella: Poetika «pryadej ob island-

cah». Moscow : Nauka. 
Gurevich, A. Ya. (2020 a). Izbrannye trudy. Drevnie germancy. Vikingi. – 4-e izd. 

Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. (Seriya «Pis'mena vremeni»). 
Gurevich, A. Ya. (2020 b). Izbrannye trudy. Istoriya i saga. – 4-e izd. Moscow ; Saint 

Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. (Seriya «Pis'mena vremeni»). 
Gurevich, A. Ya. (2020 v). Izbrannye trudy. «Edda» i saga. – 4-e izd. Moscow ; Saint 

Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. (Seriya «Pis'mena vremeni»). 
Gurevich, A. Ya. (2020 g). Izbrannye trudy. Srednevekovyj mir. – 4-e izd. Moscow ; 

Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. (Seriya «Pis'mena vremeni»). 
Dobrohotov, A.L. Alfavit kul'tury. [Rec. na kn. : Kul'turologiya : Enciklopediya : v 

2 t. / gl. red. i avtor proekta S. Ya. Levit. – M. : Rossijskaya politicheskaya enciklopediya 
(ROSSPEN), 2007. – T. 1. – 1392 s.; T. 2. – 1184 s. («Summa culturologiae»)]. In Novyj 
mir, (7), 185–188. Moscow. 

Zanfi, K. (2020). Bergson i nemeckaya filosofiya. 1907–1932, I.I. Blauberg (transl. 
from franc.). Moscow : Centr gumanitarnyh iniciativ. (Seriya «Kniga sveta»). 

Levit, S. Ya. (ed. & comp.) (2019). Zvuchashchie smysly: Kosmos kul'tury. Kul'tur-
ologicheskij al'manah. Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. 

Levit, S. Ya. (ed. & comp.) (2019). Zvuchashchie smysly: Tvorcheskoe samosoznanie. 
Kul'turologicheskij al'manah. Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. 

Zimmel', G. (2014). Izbrannoe. Sozercanie zhizni, S. Ya. Levit (comp.). Moscow ; 
Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ : Universitetskaya kniga. 

Isupov, K.G. (2020). Kosmos russkogo samosoznaniya: slovar'. Moscow ; Saint Pe-
tersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. (Seriya «Humanitas»). 

Gurevich, E.A. (prepared publication). (2016). Islandskie pryadi. Moscow : Nauka : 
Literaturnye pamyatniki. 

Levit, S. Ya. (ed., comp. & project author). (1997). Kul'turologiya XX vek : Slovar'. 
Saint Petersburg : Universitetskaya kniga. 



Левит С.Я.  

 34 

Levit, S. Ya. (ed., comp. & project author). (1997). Kul'turologiya XX vek : Encik-
lopediya. T. 1. Saint Petersburg : Universitetskaya kniga. 

Levit, S. Ya. (ed., comp. & project author). (1997). Kul'turologiya XX vek : Encik-
lopediya. T. 2. Saint Petersburg : Universitetskaya kniga. 

Levit, S. Ya. (ed., comp. & project author). (2007). Kul'turologiya. Enciklopediya: v 
2 t. T. 1. Moscow : Rossijskaya politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN). 

Levit, S. Ya. (ed., comp. & project author). (2007). Kul'turologiya. Enciklopediya: v 
2 t. T. 2. Moscow : Rossijskaya politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN). 

Krivcun, O.A. (2018). Osnovnye ponyatiya teorii iskusstva: Enciklopedicheskij 
slovar'. Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. 

Laplansh, Zh., Pontalis, Zh.-B. (2010, 2016). Slovar' po psihoanalizu, 
N.S. Avtonomova (trnsl. from franc. & scientific ed.). – 2-e izd. – Saint Petersburg : Centr 
gumanitarnyh iniciativ. 

Levit, S. Ya. (2014). Gumanitarnoe znanie: genezis, itogi i perspektivy (K 20-letiyu 
vyhoda serial'nyh izdanij INION RAN). In S. Ya. Levit (ed. & comp.). Gumanitarnoe 
znanie i vyzovy vremeni, (pp. 7–42). Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh ini-
ciativ : Universitetskaya kniga. 

Bychkova V.V. (under ed.) (2003). Leksikon nonklassiki. Hudozhestvenno-
esteticheskaya kul'tura XX veka. Moscow : Rossijskaya politicheskaya enciklopediya 
(ROSSPEN). 

Luchickaya, S.I. (2011). Ocherk zhizni i tvorchestva A. Ya. Gurevicha (1924–2006)/ 
In Obrazy proshlogo : Sbornik pamyati A. Ya. Gurevicha, (pp. 7–36). Saint Petersburg. : 
Centr gumanitarnyh iniciativ. 

Sevost'yanov, G.N. & Mil'skaya, L.T. (comp.). (2000). Portrety istorikov: Vremya i 
sud'by: v 2 t. T. 1 : Otechestvennaya istoriya. Moscow : Ierusalim : Universitetskaya kniga; 
Gesharim. 

Sevost'yanov, G.N. & Mil'skaya, L.T. (comp.). (2000). Portrety istorikov: Vremya i 
sud'by: v 2 t. T. 2 : Vseobshchaya istoriya. Moscow : Ierusalim : Universitetskaya kniga; 
Gesharim. 

Sapov, V.V. (2020). Social'naya mysl' Rossii: proshloe, nastoyashchee i budushchee. 
Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. (Seriya «Humanitas»). 

Gudimova, G.A. (comp.). (2020). Slovar' personazhej russkoj literatury: Vtoraya 
polovina XVIII–XIX v. Moscow ; Saint Petersburg : Universitetskaya kniga. 

Gurevich, A. Ya. (under ed.). (2003, 2007). Slovar' srednevekovoj kul'tury. Moscow : 
Rossijskaya politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN). 



Гуманитарное знание 

 35

Uspenskij, F.B. (2020). Predislovie. In Gurevich E.A. Poeziya i proza srednevekovoj 
Islandii. Izbrannye stat'I, (pp. 7–10). Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh ini-
ciativ. 

(Anonymous) (2016). Filosofy Francii. Slovar'. – Izd. 2-e, dop., pererab. Moscow ; 
Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. 

Hyojzinga, J. (2010). Teni zavtrashnego dnya. Chelovek i kul'tura. Zatemnennyj mir. 
Saint Petersburg : Izd-vo Ivana Limbaha. 

Shishkov, A.M. (2020). Na plechah gigantov. Ocherki intellektual'noj kul'tury zapad-
noevropejskogo Srednevekov'ya (XIII–XV vv.). Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumani-
tarnyh iniciativ (CGI Print). (Seriya «Humanitas»). 

Henry, M. (1996). C’est moi la Vérité. Pour une philosophie du christianisme. Paris, 
Le Seuil. 

Cassirer, E. (1933). Henri Bergsons Ethik und Religionsphilosophie. Philosophische 
Bibliothek. Band. Der Morgen, Heft 1. S. 20–29; Heft 2. S. 138–151. (Berlin). 

 



 

 36 

КОСМОС КУЛЬТУРЫ 
 

 
 
 

УДК: 130.2   DOI: 10.31249/hoc/2021.01.02 
 
 
 
 

Скворцова Е.Л. 

 
К ВОПРОСУ О МИРОВОЗЗРЕНЧЕСКИХ ОСНОВАНИЯХ 

ТРАДИЦИОННОЙ ЯПОНСКОЙ КУЛЬТУРЫ 
 

Аннотация. В работе рассмотрен феномен чайной церемонии и ее 
главной категории – ваби, без которой нельзя понять мировоззренче-
ские основания культуры Японии. При этом основные понятия, в ко-
торых осознается и описывается чайная церемония, ведут к предель-
ному понятию всей дальневосточной культуры – Ничто (Пустоте, 
Небытию) (яп.: ку, му), являющемуся определяющим для понимания 
японской общественной, религиозно-философской и эстетической 
мысли и фактически лежащим в ее основании. В статье предложен 
краткий анализ метакатегории Ничто и ее различных интерпретаций 
японскими философами ХХ в. 

Ключевые слова: японская культура; Ничто; Пустота; Бытие; 
ваби; муга; чайная церемония; Нисида Китаро; Ниситани Кэйдзи; Хи-
самацу Синъити; Судзуки Дайсэцу; Идзуцу Тосихико и Идзуцу Тоё. 

 
Получена: 11.04.20  Принята к печати: 25.04.20 

                                                            
 Скворцова Елена Львовна – доктор философских наук, ведущий научный со-

трудник Института востоковедения РАН, Москва, Россия, squo0202@mail.ru 
Skvortsova Elena Lvovna – doctor of philosophy, leading researcher at the Institute 

of Oriental Studies of Russian Academy of Sciences, Moscow, Russia, squo0202@mail.ru 
 Скворцова Е.Л., 2021 



К вопросу о мировоззренческих основаниях традиционной японской культуры  

 37

Skvortsova E.L. 
On the question of the ideological foundations  

of traditional Japanese culture 
 

Abstract. The article is devoted to the analysis of the phenomenon of 
the tea ceremony and its main concept of wabi, without which it is impos-
sible to understand the ideological foundations of Japanese spiritual cul-
ture. At the same time, the basic concept in which the tea ceremony is 
recognized and described leads to the ultimate category of the entire Far 
Eastern culture – Nothingness (Emptiness, nonexistence), which is crucial 
for understanding Japanese religions, philosophical and aesthetic thought. 
The article discusses the views of the founder of the Kyoto school of phi-
losophy Nishida Kitaro (1870–1945) and some of his students on the na-
ture of the categories of wabi and Nothingness. Also, an analysis of these 
categories by researchers of the second half of the 20th century, Izutsu To-
shihiko and Izutsu Toyoko is given. 

Keywords: Japanese culture; Nothingness; Emptiness; Being; Wabi; 
Muga; tea ceremony; Nishida Kitaro; Nishitani Keiji; Hisamatsu Sin’ichi; 
Suzuki Daisetsu; Izutsu Toshihiko; Izutsu Toyoko. 

 
Received: 11.04.20    Accepted: 25.04.20 
 
 
Если говорить о мировоззренческих основаниях культуры Япо-

нии, в частности эстетики, то главной задачей последней было выяв-
ление сущности Ничто – праосновы Бытия, которая бы не скрывала, 
а, наоборот, обнажала непрерывную текучесть, зыбкость жизни, ее 
вечный круговорот. Тесная взаимосвязь в первую очередь с традици-
онными эстетическими представлениями народа обусловила особен-
ность становления и философской мысли Японии [см.: Скворцова, 
2011, с. 5–19; Скворцова, Луцкий 2018, с. 299–311]. Эстетические ка-
тегории в ходе столетий претерпевали определенные изменения и по-
степенно обретали философский смысл. Одной из них является кате-
гория ваби, генетически связанная с искусством чайной церемонии 
тяною. Она обрела свою каноническую форму в результате усилий 
таких известных средневековых мастеров, как Мурата Сюко (1432–
1502), Такэно Дзёо (1502–1555) и Сэн (Сэн-но) Рикю (1522–1591). 



Скворцова Е.Л.  

 38 

Вабитя сформировалась на основе взаимодействия ряда чувственных 
ощущений и образов, вобравшего в себя целый «пучок» разных ис-
кусств, каждое из которых само по себе является высокоорганизован-
ным, но их сплав дает новое качество, становится самостоятельным 
видом синтетического искусства. 

Особо отметим, что весь процесс чайной церемонии подчинен 
строгому алгоритму, в результате чего достигается состояние про-
светления, знаменующее утрату иллюзий и преодоление неведения, 
т.е. придание сущностного статуса отдельным единичностям (в том 
числе – собственному я). Главная задача – осознание пустотной ос-
новы всего сущего, символом которой является физическая и мен-
тальная чистота, гармония разного. Это гармония пяти стихий, со-
ставляющих динамическую основу мироздания: огня (пламени очага), 
воды (кипящей в котелке), металла (из которого сделан котелок), де-
рева (утвари, используемой в церемонии) и земли (золы в очаге). Это 
также гармония отношений хозяина и гостей с такой динамической 
основой. 

Российский японовед, историк и философ А.Н. Игнатович указы-
вал: «Безусловно, легко заметить, что основополагающий эстетиче-
ский принцип чайного действа (ваби) вобрал в себя значения таких 
категорий, как “скрытое и тайное” (ю: гэн), “замерзшее-высохшее” 
(хиэкарэтару), “замерзшее-тощее” (хиэясэтару), “блеклое” (сиора-
сий), игравших ключевую роль в эстетике чаепитий Мурата Сюко и 
Такэно Дзёо» [Игнатович, 1997, с. 131]. Все основные понятия, в ко-
торых осознается и описывается чайная церемония, ведут к предель-
ному понятию японской и всей дальневосточной культуры – Ничто 
(Пустоте, Небытию) (яп.: ку, му). Эта небытийственная основа ни-
как не может быть выражена ни в каких явленных формах, однако 
она может быть «навеяна» либо при помощи канонических действий 
непосредственно в процессе чайного действа, либо при помощи поня-
тий-символов в текстах, описывающих это действо. 

Игнатовичу вторит известный буддолог Д.Т. Судзуки: «Мы мо-
жем видеть, насколько глубоко дух чая укоренен в философии Пус-
тоты. <…> Вот почему для японцев выпивание чая имеет такое ог-
ромное значение – они словно таинственным образом касаются само-
го основания реальности; нет, даже не “словно”, а на самом деле. 



К вопросу о мировоззренческих основаниях традиционной японской культуры  

 39

И именно благодаря искусству чая мы можем проникнуть в сущность 
восточной культуры» [Судзуки, 2003, с. 336, 330]. 

Видные философы-эстетики, представители культурологической 
компаративистики Идзуцу Тосихико и его жена Идзуцу Тоё связыва-
ют возникновение и развитие подобного синтетического вида искус-
ства с коренным поворотом в японском эстетическом вкусе. Он про-
изошел в эпоху первых сёгунатов Камакура и Муромати (1192–1573), 
сменившую благодатную эпоху Хэйан (794–1192), где главную роль 
играла блестяще образованная и утонченная родовая аристократия. 
Жестокий мир межклановых распрей и кровопролитных междоусо-
биц, когда каждый человек практически постоянно подвергался смер-
тельной опасности, выдвинул на авансцену исторической арены во-
инственных самураев и аскетов-монахов, т.е. тех групп населения, 
чья жизнь связана с аскетизмом, риском, ограничениями, упорным 
трудом, выдержкой, терпением с присущими им этическими и эсте-
тическими идеями. В эстетических вкусах японского общества слу-
чился кардинальный сдвиг. 

Именно тогда в поле японской культуры сложилось представле-
ние о красоте как благородной простоте и родилось стремление к ми-
нимализму выразительной формы при богатстве подразумеваемого 
содержания. Ваби – этико-эстетическая категория, смысл которой 
можно коротко охарактеризовать лозунгом «излишнее – уродливо!». 
Впрочем, изначально она содержала в основном отрицательные кон-
нотации: скудость, бедность, лишения, неустройство. Как указывают 
Идзуцу, «то, что до сих пор расценивалось как позитивные ценности, 
обернулось негативом и наоборот – то, что считалось негативным, 
стало позитивным. Бок о бок с восприятием насыщенности и живого 
изобилия цвета, блестящего глянца и великолепия золотой парчи, 
многоцветия атласных узорчатых тканей – того вкуса, который ярче 
всего проявился в одежде придворных, в стихарях монахов, в сцени-
ческих театральных нарядах хэйанского периода, – наряду с этим 
возникло пристрастие к ахроматическим и глухим, странно-тусклым 
тонам увядшего монохрома, таким, например, как угольно-серый, пе-
пельно-зеленый, коричнево-зелено-пепельный и т.п. Что же касается 
форм, то здесь, по контрасту с мягкими, утонченными сочетаниями, 
симметрией, безупречностью, впервые стали высоко цениться в каче-
стве эстетических достоинств такие внешние аспекты целостного фе-



Скворцова Е.Л.  

 40 

номена, как асимметрия, незавершенность, несовершенство, бесфор-
менность и грубая простота. Такие веские перемены и нововведения 
стали типично японскими чертами в разных сферах эстетической 
жизни и повседневного опыта в целом. Эти перемены – прямо или 
косвенно – были обязаны своим происхождением Пути чая и его идее 
ваби. Путь чая – это сложносоставное искусство, гармонизирующее в 
единое целое такие разные художественные области, как архитектура, 
ландшафтные сады, аранжировка цветов, искусство составления аро-
матов, гончарное искусство, каллиграфия, живопись и т.д. Каждая из 
них подразумевает выражение своим собственным методом, но со-
единяет их один-единственный дух Пути чая – эстетико-
метафизическая идея ваби» [Izutsu Toshihiko, Izutsu Toyo, 1981, p. 46–
47]. 

Идзуцу обозначают два возможных подхода к изучению катего-
рии ваби. Первый, которому следует подавляющее большинство ис-
кусствоведов, – путь индуктивный, подразумевающий подробный 
анализ всех вышеперечисленных составляющих. Это элементарная 
трактовка чайной церемонии как синкретического искусства, по мне-
нию ученых, ничего принципиально не объясняющая и являющаяся 
по сути простым описанием вещественного измерения эстетического 
вкуса в стиле ваби. Настоящее же понимание ваби возможно только 
на основе метафизического подхода, т.е. дедуктивного следования от 
общего – к частному. (Заметим, что именно такой подход к искусству 
чайного ритуала применил А.Н. Игнатович.) 

Прежде чем определить метафизический фундамент категории 
ваби, Идзуцу напоминают о двух важных исторических моментах ее 
формирования. Первый – появление самого слова «ваби» в поэзии 
вака1, где оно носило субъективный характер и применялось в описа-
нии «утраты, бедности, чахлости, печали, одиночества и т.п. <…> с 
возможным оттенком поэтической элегантности» [Izutsu Toshihiko, 
Izutsu Toyo, 1981, p. 48]. Второй – напоминание о как бы двойнике 
ваби – понятии суки; хотя оба утверждали непрагматические ценно-
сти чайной церемонии, но обозначали взаимно противоречивые на-
правления в искусстве чая. «Одно – ведущее к наслаждению изобили-

                                                            
1 Вака – аутентичная японская поэзия (танка, рэнга, хайку), в отличие от канси – 

китайской поэзии. 



К вопросу о мировоззренческих основаниях традиционной японской культуры  

 41

ем и яркостью внешних выражений. Другое – ведущее к эстетическо-
му идеализму, имеющему существенное сходство с метафизически-
этическим аскетизмом отшельника» [Izutsu Toshihiko, Izutsu Toyo, 
1981, p. 49]. 

Направление суки Идзуцу характеризуют как тип «эстетического 
баловства», весьма распространенный в ХV–ХVI вв. среди коллек-
ционеров редких и ценных экспонатов чайной утвари. Сторонники же 
ваби понимали его не в плане оценки обыденных обстоятельств чело-
века (нищеты, утрат, одиночества, отчуждения), но трактовали его 
как некую экзистенциальную реальность, являющуюся источником 
этико-эстетического удовольствия. 

Искусство чайного ритуала и его главная идея – ваби создало 
систему эстетико-этических смыслов, поднимающих ее над обыден-
ной жизнью. Питие чая «под знаком ваби» не было ни просто повсе-
дневным занятием, ни даже эстетизированной практикой типа суки. 
Оно превратилось в серьезное искусство, имевшее свое метафизиче-
ское основание. И таким основанием стал Абсолют (Ничто, Пустота), 
подобно ваби содержащий отрицательные коннотации. 

Анализирующий принципы чайного действа в стиле ваби – ва – 
кэй – сэй – дзяку А.Н. Игнатович замечает, что почти все они (и гар-
мония-ва, и чистота-сэй, и покой-дзяку) восходят к буддийской идее 
пустотности Абсолюта. Чайный ритуал, таким образом, становится 
Путём (садо) постижения и достижения на практике Истинной реаль-
ности [Игнатович, 1997, с. 133, 135]. Как замечают в связи с этим об-
стоятельством Идзуцу, «в Пути чая стиля ваби была не только идея, 
указывающая на эстетический аскетизм. Скорее ваби на вершине сво-
его развития превратилась в высшую эстетико-этическую ценность, 
наделив тем самым Путь чая твердым метафизическим основанием. 
<…> Метафизике ваби, согласно учению мастеров чая, было дано 
поэтическое выражение в следующих двух знаменитых стихах вака: 
первое принадлежит Тэйка, второе – Иэтака1. Эти два стихотворения 
были процитированы в тексте трактата Намбороку с сопровождением 

                                                            
1 Фудзивара-но Тэйка (1162–1241) и Фудзивара-но Иэтака (1159–1237), одни из 

самых знаменитых поэтов своего времени. 



Скворцова Е.Л.  

 42 

краткого комментария Рикю1, считавшего, что они символически де-
монстрируют два разных структурных аспекта метафизически-
эстетического духа ваби: 

 
Никаких цветов кругом, 
Ни ярких листьев клена. 
Одна лишь хижина рыбака 
Виднеется в сумерках на берегу 
Осенним вечером. 
 
Страждущим искателям цветов 
Я гордо предложу 
Наслаждение для глаз – 
Зелёную травку из-под снега 
В горной деревне весной. 

[Izutsu Toshihiko, Izutsu Toyo, 1981, p. 50] 
 
В такой поэтической форме Сэн Рикю представил свое ви́дение 

смыслов искусства чайного ритуала при постижении Истинной ре-
альности. Мастер полагал это искусство одним из Путей просветле-
ния в буддийском смысле. 

По мнению ученых, в первом стихотворении, по всей вероятно-
сти, отражен процесс следования феноменально артикулированных 
«дел и вещей» по направлению к Ничто, т.е. к не оформленному Це-
лому. Здесь мы можем наблюдать в символической форме ландшафт 
внутреннего мира созерцающего субъекта, жаждущего познать, при-
коснуться к сфере Ничто. «Дела и вещи», будучи однажды феноме-
нально оформлены, по словам Идзуцу, продолжают стираться одни за 
другими из поля созерцания, постепенно растворяя феноменальное 
измерение бытия в дофеноменальное состояние Ничто. Красота неж-
ных цветов сакуры и алых листьев клена-момидзи, почитаемая за од-

                                                            
1 Трактат «Намбороку» («Записки Намбо») предположительно был написан в 

Японии в 80-х годах XVII в. и на протяжении всего последующего времени являлся 
(и является до сих пор) основополагающим каноническим текстом, записанным, как 
полагают некоторые исследователи, со слов патриарха чайной церемонии Сэн-но 
Рикю (1522–1591) его учениками и последователями. 



К вопросу о мировоззренческих основаниях традиционной японской культуры  

 43

ну из эстетических вершин в эпоху Хэйан, в данном стихотворении 
блекнет и по сути дела отрицается, а в качестве объекта эстетическо-
го восхищения выступает убогая рыбацкая хижина, еле различимая в 
осеннем сумеречном свете. Сэн Рикю, комментируя это стихотворе-
ние, считал его наиболее точно отражающим дух чайного действа. 
Метафизический смысл второго стихотворения раскрывается только 
при сопоставлении с первым. Если в первом стихотворении утвер-
ждается истина мудзе – непостоянства всего сущего и его растворе-
ния в Ничто, то второе в столь же метафорической форме описывает 
обратное движение: из Ничто в феноменальный мир. Идзуцу подчер-
кивают содержащиеся в стихах два противоположных момента: свер-
тывания и развертывания, исчезновения и возникновения, негативно-
го и позитивного, антиэкспрессивного и экспрессивного, темно-
глухого, безжизненного и ярко-жизненного. «Это бросающиеся в гла-
за контрастирующие черты: серое пятно хижины рыбака в прости-
рающемся пространстве осенних сумерек и жизнерадостно-зеленые 
пятна весенних ростков из-под покрывшего всю землю снега. Однако 
свертывающий аспект ваби, как он представлен в первом стихотворе-
нии, считается более основополагающим, нежели развертывающий» 
[Izutsu Toshihiko, Izutsu Toyo, 1981, р. 53]. 

С точки зрения ваби, неразрывно связанной с Ничто, феноме-
нальные «дела и вещи» сочетают в себе динамическое, темпоральное 
и одновременно статически-вечное (от Ничто) измерения. Особое 
внимание уделяется мельчайшим, внешне неразличимым, невидимым 
переменам, таким как постепенный рост ребенка или наращивание 
деревом годовых колец. «Этим объясняется факт соблазнительной 
очарованности, которую испытывают чувствительные люди к прояв-
лениям ваби, к таким, например, вещам, как выветренная скала, по-
трепанный стихией кусок дерева со своим природным рисунком, об-
рывок старой, когда-то цветной, а теперь выцветшей парчи, древний 
межевой знак – ныне совершенно бесполезный, заброшенный, обре-
ченный на скорое исчезновение, и т.п.» [ibid, р. 52], – заключают Ид-
зуцу. 

Теперь сделаем небольшой, но важный для нас экскурс, вернув-
шись в эпоху Тайсё (1911–1925). Предшествовавшая ей революцион-
ная эпоха Мэйдзи (1868–1911) была отмечена ветрами перемен, при-
несшими мощное техническое и интеллектуальное перевооружение 



Скворцова Е.Л.  

 44 

страны. В кратчайшие по историческим меркам сроки Япония была 
поставлена в ряд наиболее развитых держав мира, что ярко проде-
монстрировала победная Русско-японская война 1904–1905 гг. Вместе 
с тем японцы ощутили фрустрацию, вызванную широким знакомст-
вом с культурными ценностями и достижениями европейской циви-
лизации. Видный интеллектуал, искусствовед Окакура Какудзо (Тэн-
син, 1862–1913), уязвленный западной недооценкой его родной куль-
туры, положил начало переосмыслению роли Японии в Азии и мире, 
назвав ее «музеем азиатского искусства», драгоценным хранилищем 
того, что в соседних странах было забыто или вовсе утрачено. Он, как 
и другие деятели культуры своего времени, полагал, однако, что ог-
раничиваться музейным статусом Стране восходящего солнца не сле-
дует. Требуется доказать высокую мировоззренческую состоятель-
ность нации, для чего глубоко изучить историю западной мысли и, 
сравнив ее с японской, аргументированно представить все достоинст-
ва и преимущества последней. Показать, что духовная традиция Вос-
тока, имеющая иное, отличное от европейского, представление об 
истинной реальности и сущности человека, заслуживает самого при-
стального внимания прежде всего самих японцев, поскольку даст 
возможность продемонстрировать их интеллектуальный паритет с 
Западом. 

К началу ХХ в. усилиями японских ученых-гуманитариев был 
создан корпус новой лексики, позволяющей адекватно описывать фе-
номены западной культуры [Скворцова, 2020, с. 7–23]. В император-
ских университетах Токио и Киото, в частных вузах Васэда и Кэйо 
преподавались важные с точки зрения постижения культурных смы-
слов обществоведческие дисциплины, такие как история западной 
философии, социология, юриспруденция, филология, а также история 
китайского мировоззренческого корпуса, позволяющая проводить 
культурологическую компаративистику. Духовная жизнь самой Япо-
нии подверглась пристальному анализу в терминах новоизобретенно-
го философского лексикона. 

Первые шаги в данном направлении были сделаны основателем 
так называемой Киотской философской школы, самым известным 
философом-теоретиком Японии Нисидой Китаро (1870–1945). Сво-
бодно владеющий понятийным аппаратом западной философии, но 
отстаивавший при этом точку зрения Востока на природу реальности 



К вопросу о мировоззренческих основаниях традиционной японской культуры  

 45

и человека, Нисида опирался на многовековое наследие Индии, Китая 
и Японии, которое здесь было принято называть «мыслью» (яп.: си-
со:). Идеи Нисиды Китаро во многом определили проблематику и ме-
тодологию философствования в Японии ХХ в. 

Одна из его первых теоретико-эстетических работ – «Объяснение 
красоты» (Би-но сэцумэй, 1900). Это красноречивая попытка предста-
вить читателю красоту по-японски в терминах нового философского 
языка. Причем ученый сделал упор на анализе не внешних парамет-
ров объекта прекрасного, а на этическом и психологическом измере-
ниях субъекта творчества, его восприятия, отсутствия у него каких-
либо эгоистических интенций, меркантильных интересов. Вплоть до 
саморастворения в охватившем его вдохновенном творческом или 
воспринимающем порыве, когда при соприкосновении с «трансцен-
денцией» достигается состояние не-я (яп.: муга). Таким образом, Ни-
сида помещает буддийскую идею анатмана1 в центр своей мировоз-
зренческой системы. При этом он берет в союзники И. Канта с его 
идеей незаинтересованности эстетического чувства: «Если следовать 
за рассуждениями немецкой идеалистической школы, начиная с Кан-
та, то понятно, что эстетическое чувство – это наслаждение, возни-
кающее в условиях забвения личной пользы или вреда, прибыли или 
утраты. И действительно, необходимым условием появления эстети-
ческого чувства является состояние не-я (муга); если же такое усло-
вие отсутствует, наслаждение не способно подняться до эстетическо-
го уровня. <…> По этой причине, если человек жаждет испытать на-
стоящее эстетическое чувство, ему следует ко всему относиться с по-
зиции высокого самоотречения (муга). Только при этом условии и 
рождается в искусстве так называемое “божественное вдохновение”» 
[Нисида Китаро, 1965, с. 78]. 

В данной небольшой работе уже содержатся семена будущих 
трудов ученого, в которых эстетическое отношение к миру выступает 
основным. Отличие этой статьи – в качестве аргументации: как бы не 
замечая отличия своего понимания природы эстетического от кантов-
ского, он обращается к традиции восточной мысли. А именно: к кон-
фуцианскому совершенному человеку кунси (кит.: цзюнцзы), а также 

                                                            
1Ана́тман – один из важнейших догматов буддизма, постулирующий отсутст-

вие атмана – «я», самости индивида или его души. 



Скворцова Е.Л.  

 46 

к благородному персонажу «Записок от скуки» (Цурэдзурэгуса) сред-
невекового писателя Кэнко Хоси (1283–1352), сосланному без вины 
вследствие придворных интриг. На примере этих культурных героев 
Нисида постулирует важный тезис о неразрывном единстве этическо-
го и эстетического: «Исстари было так, что каким бы выдающимся 
талантом ни обладал деятель искусства, ему никогда не удалось бы 
стать великим мастером без соблюдения моральных норм» [Нисида 
Китаро, 1965, с. 79]. 

В этой же работе проводится еще одно важное утверждение: по-
нимание общей истины мироздания, мира как Единого, носит глав-
ным образом целостный, квазиэстетический, квазирелигиозный ха-
рактер. Истины же науки и основанной на ней философии второсте-
пенны, носят частный характер: «Мы осознаем, что истина, достижи-
мая путем самозабвения, отхода от эго, делает возможным отождест-
вление со всем вещным миром, а именно позволяет познать глубин-
ную суть вещей, истину глазами Бога и таким образом проникнуть в 
глубинные тайны вселенной (утю:-но химицу). По сравнению с этим 
истина, полученная путем внешних аналитических предположений и 
рассуждений, является более мелкой» [там же]. Здесь мы видим, как 
философ неуклонно сближает эстетическое и религиозное чувство, и 
подобная тенденция прослеживается вплоть до конца его жизни. В 
маленькой трехстраничной работе Нисида практически создает схему 
всех своих будущих исследований и формулирует первые основопо-
лагающие понятия своей будущей философской системы: не-я (муга) 
и эстетическое чувство (бикан). 

Еще одна принципиальная идея Нисиды Китаро, заявленная 
здесь, это признание отличия истины науки («внешне-
аналитической», рациональной) от истины Целого, постигаемой пу-
тем сверхрационального знания – интуиции. Такая истина постигает-
ся философией, метафизический фундамент которой требует к себе 
религиозно-эстетического подхода. Понятие муга, главное в данной 
работе, впоследствии оборачивается в больших принципиальных фи-
лософских трудах «чистым опытом» (дзюнсуй кэнкэй) – амальгамой, 
фактической тождественностью субъекта и объекта или «постижени-
ем истины реальности как она есть (дзидзицусоно мама-ни сиру)» 
[Ниситани, 1985, с. 135]. Однако сам киотский мыслитель прекрасно 
понимал, что эстетический опыт не может выступать объективно-



К вопросу о мировоззренческих основаниях традиционной японской культуры  

 47

всеобщим (что доказал И. Кант). Его нельзя подвести под общие по-
нятия, и, соответственно, нельзя подвергнуть строго теоретическому 
анализу. 

В «Объяснении красоты» философ пытается положить в основа-
ние универсально-трансцендентального чувства красоты-истины тра-
диционную категорию дальневосточной мысли – Дао (яп.: до): «Чув-
ство красоты – это чувство не-я (муга кандзе). Красота как таковая 
есть непосредственно-интуитивно постигаемая истина, превосходя-
щая (выходящая за пределы) рациональной истины разума, соеди-
няющаяся с великим Дао путем самозабвения (муга-но дайдо); это 
можно истолковать как эстетический опыт, относящийся к разряду 
религиозного переживания. Единственное различие между ними – это 
различие глубокого и мелкого, великого и малого. Муга прекрасного 
есть муга мгновенное, тогда как религиозное муга – вечно» [Нисида, 
1965, с. 80]. 

Впоследствии Дао замещается на Абсолютную волю (Дзэттай-
тэки иси), определяющую направление развития исторического мира 
в результате взаимодействия и взаимоопределения «абсолютных про-
тиворечий» (дзэттайтэки мудзюн). Такое замещение производится в 
объемном труде «Искусство и мораль» (Гэйдзюцу тодо: току, 1923) 
[Нисида, 1965, т. 3, с. 239–546], где именно Абсолютная воля высту-
пает в качестве единого основания, формирующего как противоречи-
вое тождество конкретного субъекта и объекта, так и всеобщий фун-
дамент природного мира в целом. Абсолютная воля составляет некую 
общую платформу, объединяющую все индивидуальные свободные 
воли. Она определяет единство самосознания индивидуума и всего 
социума. Природный мир также есть результат ментальных актов: 
«Природный мир, возникающий в результате бесчисленных действий 
и актов сознания, является миром когнитивных объектов; “объектив-
ный мир”, также возникающий из сознания, может мыслиться как 
мир вероятностной (неопределенной) реальности по контрасту с тем, 
что называется миром необходимости. Глубины нашей воли совер-
шенно непостижимы, но воля есть конечный пункт всякого действия. 
Вся наша уверенность основана на Абсолютной воле» [Нисида, 1965, 
т. 3, с. 250]. 

Выше было отмечено стремление Нисиды доказать равноцен-
ность японского ментального подхода к реальности западному. Ви-



Скворцова Е.Л.  

 48 

димо, поэтому его понятие Абсолютной воли, очевидно навеянное 
трудами А. Шопенгауэра и Эд. Гартмана, было в результате заменено 
на более подходящее для восточного читателя понятие Ничто (Пус-
тоты, Небытия), которое ассоциируется с даосско-буддийской тради-
цией, постулирующей пустотность Абсолюта. 

В своей весьма значимой работе «Основные вопросы филосо-
фии» (Тэцугаку-нокихон мондай, 1934) ученый подробно останавли-
вается на проблеме мировоззренческого фундамента понимания при-
роды истинной реальности. Мир человека, полагает Нисида, это мир 
культуры, или исторический мир, соприкасающийся своим интелли-
гибельным измерением с его высшими ценностями истины, красоты и 
добра, с абсолютным Ничто. Нисида со всей определенностью заяв-
ляет о корневом отличии культур Востока и Запада, обусловившем их 
материальные и духовные формы. «О формах культуры можно рас-
суждать по-разному, глядя на них с разных точек зрения. Я предпочи-
таю рассматривать сущностные различия форм культур Востока и 
Запада с метафизической точки зрения, – читаем мы у японского фи-
лософа. – Под такой точкой зрения я понимаю позицию, с которой 
культуры рассматривают проблему истинной реальности. Конечно, 
можно сказать, что в Китае, а особенно в Японии, вопрос о реально-
сти не рассматривался с точки зрения науки; можно сказать, что и 
метафизика не была особенно развита. Но тот факт, что на Востоке не 
было отдельной сферы метафизики, не обязательно означает, что не 
было никакой метафизической мысли. Коль скоро та или иная куль-
тура развивается до определенной степени, ее можно рассматривать в 
терминах метафизики. Каждая культура по-своему смотрит на жизнь. 
В основании мировоззрения необходимо присутствует своего рода 
метафизическая мысль, даже если она не вполне осознанна. Каковы 
же в таком случае отличия форм культуры Востока и Запада с мета-
физической точки зрения? Думаю, что Запад в основание реальности 
помещал Бытие (у / ю:); Восток же в качестве такого основания пола-
гал Ничто (му). Я называю эти позиции “форма” и “бесформенное” 
соответственно» [Нисида, 1949, с. 429]. 

Но такое уж ли принципиальное значение имеет та идея, которая 
лежит в основании культуры? Оказывается, огромное. И прежде всего 
это касается приоритета тех или иных форм постижения реальности – 
преимущественно рациональной либо преимущественно интуитивно-



К вопросу о мировоззренческих основаниях традиционной японской культуры  

 49

эмоциональной. Представление о реальности как предпочтительно 
статической, оформленной или, наоборот, динамической определяет 
специфику отношения к языку либо как к средству дискурса, переда-
чи информации, либо как к поэтически-метафорической «игре смыс-
лами». Это также влияет на понимание человеческой природы: либо 
как определенного в пространстве и времени cogito, либо как процес-
суального участника противоречивого потока текучих непостоянных 
форм – «текучего в текучем». 

Джеймс Хейзиг, американский исследователь творчества Нисиды 
Китаро, пишет о сугубой сложности понимания философии японско-
го мыслителя и Киотской школы вообще. В своей книге «Много шу-
ма из Ничто» он заявляет: «Это факт – все философии мира содержат 
одни и те же вещи, но только в разных пропорциях и разных конфи-
гурациях. <…> Я не знаю ни одной идеи из японской философии, ко-
торой не мог бы найти пусть и приблизительного эквивалента в за-
падной интеллектуальной истории (даже если она не обязательно 
имеет философскую форму)» [Heisig, 2016, р. 7]. И хотя на первый 
взгляд глубинное сходство идей должно бы способствовать взаимо-
пониманию Востока и Запада, однако вопрос не так прост. В частно-
сти, считает Хейзиг, исследователь постоянно сталкивается с трудно-
стями перевода, когда перед ним встают не просто лингвистические 
проблемы. Ему обязательно приходится учитывать социокультурный 
контекст и принципиальную разницу менталитетов. Поясняя свою 
мысль на примере перевода категорий Ничто и Бытие, ученый пи-
шет: «Определение понятия Ничто – это отнюдь не проблема лин-
гвистики по той простой причине, что ее смысл и синтаксическая 
конструкция текучи и зависят от контекста. Это вовсе не удивитель-
но. То же может быть сказано и о понятии Бытие, которое всегда 
также требует контекста» [ibid, p. 8]. 

Данная проблема, кстати, прекрасно освещена в книге 
Д. Хауленда «Перевод с западного» [Хауленд, 2020], в которой рас-
сказывается, с какими трудностями столкнулись японские интеллек-
туалы эпохи Мэйдзи, внедряя новый понятийный аппарат для пере-
вода научной, философской и политической литературы Запада; как 
им приходилось преодолевать «когнитивное сопротивление» тради-
ционной культуры. Хауленд убедительно продемонстрировал невоз-



Скворцова Е.Л.  

 50 

можность «прямой» передачи смысла сложных понятий одного языка 
другому. 

Хейзиг фактически пишет о тех же проблемах: «Разум не может 
работать вне языка и культуры, и нам не пришло бы в голову вопро-
шать о том, какой язык или какая культура истиннее. <…> Сначала 
надо правильно прочувствовать слово. В западных языках Ничто и 
его компаньон Пустота– это термины отрицания, и мы мало что мо-
жем здесь изменить. Их японские аналоги – му и ку: – представляют 
совсем иной тип негации. <…> Японский эквивалент понятия Бытие 
(ю:) означает что-то вроде “иметь под рукой” или “быть очевидным”, 
т.е. нечто осязаемое. Его противоположность, Ничто, означает “что-
то присутствующее, но не осязаемое”. Подобно этому, термин для 
бесчисленного разнообразия вещей, для которого используется ки-
тайский иероглиф “иро” – цвет, имеет противоположностью “небо” 
или “великое зеро”, обнимающее великое разнообразие вещей, со-
ставляющее этот мир. <…> Короче говоря, Ничто означает присутст-
вие, которое не идентифицируется; Ничто, которое “где-то там”, то, 
что неосязаемо. Это нечто неуправляемое, в отличие от других вещей 
нашего мира» [Heisig, 2016, p. 10]. 

О значимости понимания метафизического фундамента восточ-
ного философствования много размышляла в своих работах круп-
нейший отечественный исследователь японской духовной традиции 
Т.П. Григорьева. В частности, в своей интереснейшей книге «Дао и 
логос (встреча культур)» она пишет: «Учение о Пустоте идет от 
“Праджня парамита сутры” и широко распространилось в Китае и 
Японии, свидетельствуя о несубстанциональности мира. <…> Всё в 
этом мире непрочно, непостоянно (мудзе), все есть вспышка дхарм 
(что не помешало японцам опоэтизировать непостоянство, воспеть 
его красоту – мудзе-но-би). <…> Изначально все уже есть: и формы, и 
вещи, и образы – все пребывает в Небытии в неявленной форме. Не-
явленное и есть истинно-сущее (ибо “явленное дао” не есть “посто-
янное” дао). В Небытии все пребывает в истинном виде, не искажен-
ном человеческими пристрастиями – представлениями о прекрасном 
или полезном. Значит, задача – научиться проникать в это невидимое, 
“считывать информацию с Неба”. В этом назначение учений и всех 
видов искусства, выросших на их основе» [Григорьева, 1992, с. 183–
184]. 



К вопросу о мировоззренческих основаниях традиционной японской культуры  

 51

Уже в этом небольшом отрывке посеяны семена целого ряда 
следствий, вытекающих из Пустотного основоположения дальнево-
сточных культур. Во-первых, это изначальная заданность Пустотного 
(бесформенного) Абсолюта, (требующего, заметим, для соединения с 
ним определенных практик: медитации, ремесла, воинских умений, 
любых видов искусства – т.е. того, что передается не только словами, 
но и эмоциональными состояниями). Сюда же добавляется невоз-
можность адекватного словесного постижения Ничто, нуждающегося 
в создании особой лексики, особого понятийного круга, который ука-
зывает на этот Абсолют. Некоторые понятия данного круга нам уже 
известны: это Дао (яп.: до:), Великий предел (тайкеку), истинная 
природа Будды, Нирвана и, разумеется, Пустота. В итоге возникает 
важная мысль, мысль о равноценности учений (доктрин), с одной 
стороны, и сугубо практических умений – с другой, на пути к истин-
ному знанию о мире. Любая практика самоотверженного самозабвен-
ного труда, «растворяющая» индивидуума в мире, ослабляющая его 
самость, – верная дорога к Абсолюту. Отсюда же следует еще один 
вывод: любая подобная практика, будь она осуществлена подлинным 
мастером своего дела, – это и есть Дао (истинный Путь художника, 
воина, торговца, крестьянина). 

Обоснование фундаментальной позиции Ничто в онтологии и 
способа достижения единства с ним – в гносеологии было сформули-
ровано представителями Киотской школы, такими учениками Ниси-
ды Китаро, как Танабэ Хадзимэ (1885–1962), Хисамацу Синъити 
(1889–1980), Ниситани Кэйдзи (1900–1990) и Имамити Томонобу 
(1922–2012). Поскольку метафизические положения восточной мысли 
были изначально заданы прочно укорененной в общественном созна-
нии даосско-буддийской традицией, и Нисида, и его ученики в целях 
утверждения ее универсального значения выдвинули задачу научно-
теоретической интерпретации этой традиции языком европейской 
философии. Эти ученые осознавали проблему Ничто как основопола-
гающую при определении специфики восточной культуры по отно-
шению к западной. 

Например, тот же Хисамацу сделал Ничто темой своей диплом-
ной работы в Киотском императорском университете. В ней он рас-
смотрел два измерения Ничто. С одной стороны, отрицательное, ха-
рактерное для западной его трактовки (т.е. воплощение негатива, от-



Скворцова Е.Л.  

 52 

рицания Бытия, утраты, бессознательности, абстрактности). С другой 
стороны, восточное измерение Ничто, которое Хисамацу характери-
зует как «положительное»: его отличает не отрицание Бытия или ка-
кой-либо его части; это не абстракция, как у Парменида и Гегеля; это 
не воображаемое Ничто, не субъективное созерцательное состояние. 
Ученый отмечает, что Ничто часто отождествляется с Пустотой, но 
они не тождественны. Пустота обладает, согласно Хисамацу, сле-
дующими признаками: не имеет преград, вездесуща, не имеет частей, 
беспредельна, бесформенна, постоянна и чиста, неизмерима, беспре-
дельна, не привязана даже к собственной пустотности, не может быть 
привязана вообще ни к чему [Хисамацу, 1969, с. 33–66]. Ничто же, 
полагает философ, это Сознание, Разум, истинное я, т.е. это нечто 
живое, в отличие от Пустоты. 

Для иллюстрации отношения сознания человека к Разуму Ничто 
философ приводит аналогию океана и волны. Волна не имеет собст-
венной природы, но, исчезая, возвращается к своей сущности. Так и 
человеческий разум неотделим от своей истинной природы – от Ни-
что, суть которого нельзя выразить в словах. Путь к истинной приро-
де реальности лежит через индивидуальное сознание, через особое 
его сверхрациональное состояние (просветление). 

Другой ученик Нисиды Китаро и его биограф, Ниситани Кэйдзи, 
посвятил теме Ничто несколько своих работ. В частности, в статье 
«Икебана» он размышляет о метафизическом смысле данного искус-
ства аранжировки цветов: «Икебана – это разрыв природной жизни. 
<…> Отсечение корней цветов возвращает их к изначальному со-
стоянию сущностной неукорененности: жизнь цветка прервана; 
смерть цветка, чей экзистенциальный потенциал перерезан, – это и 
есть Ничто» [Nishiitani, 2011, p. 1199–1200]. 

Первая половина ХХ в. ознаменовалась повышенным интересом 
крупнейших западных мыслителей к проблеме Ничто. М. Хайдеггер 
и Ж.-П. Сартр подняли тему Ничто как фактора, определяющего ка-
чество человеческого существования. Произошло, так сказать, «оче-
ловечивание» категории Ничто: «Поскольку Ничто гуманизируется, 
оно становится носителем самого человеческого в человеке. Речь 
идет о способности человека быть существом: 1) сознающим (знать 
мир как сущее можно, только приходя к нему из не-сущего); 2) дейст-
вующим (человеческая активность отрицает наличность мира, прив-



К вопросу о мировоззренческих основаниях традиционной японской культуры  

 53

нося в него новое); 3) свободным (человек совершает поступок в си-
туации фундаментальной неопределенности, в буквальном смысле 
творит из Ничто, поскольку любое его действие возможно)» [Гаспа-
рян, 2019, с. 24–25]. 

Чем же был вызван жгучий интерес философов Запада к пробле-
ме Ничто? Можно, разумеется, указать на некие внутрифилософские 
и внешние социокультурные основания такого сдвига. Однако весьма 
существенной причиной, на наш взгляд, стало личное знакомство и 
широкий обмен мнениями Хайдеггера и Сартра с изучавшим под их 
руководством европейскую философию в 1921–1929 гг. видным 
японским эстетиком Куки Сюдзо (1888–1941). Ученые активно обсу-
ждали, в частности, взгляды Нисиды Китаро на природу истинной 
реальности и природу человека. Скорее всего, именно новизна (для 
неискушенных европейцев) позиции восточной метафизики с ее апо-
логетикой Ничто спровоцировала нешуточный академический инте-
рес Хайдеггера и Сартра к этой теме. 

Феномен Ничто, будучи метафизическим основанием японской 
традиционной культуры, определил ее главные духовные смыслы. 
«Хоровод» преимущественно буддийских по характеру понятий, к 
числу которых принадлежит этико-эстетическая категория ваби, не-
изменно приводит сознание человека к «черной дыре» Ничто. По-
следнее отличается тем, что, в отличие от своей «космической сест-
ры», все же отпускает на свободу многочисленные формы жизни. Ни-
что, будь то в западной или восточной трактовке, всегда подразуме-
вает ограничение, отрицание, лишение, оборачивающиеся для чело-
веческой жизни неизбежным концом – смертью [Скворцова, 2019, 
с. 130–142]. 

В заключение еще раз подчеркнем, что понять мировоззренче-
ские основания культуры Японии невозможно без учета феномена 
чайной церемонии и ее главной категории – ваби. Все основные поня-
тия, в которых осознается и описывается чайная церемония, ведут к 
предельному понятию всей дальневосточной культуры – Ничто 
(Пустоте, Небытию) (яп.: ку, му), являющемуся определяющим для 
понимания японской общественной, религиозно-философской мысли 
и фактически лежащему в ее основании. 

 
 



Скворцова Е.Л.  

 54 

Список литературы 
 

Гаспарян Д.Э. Человек в бытии: программа гуманизации Ничто в философии 
ХХ века // Человек. – М., 2019. – № 5. – С. 24–40. 

Григорьева Т.П. Дао и логос (встреча культур). – М. : Наука. Главная редакция 
восточной литературы, 1992. – 423 c. 

Игнатович А.Н. Чайное действо. Философские, исторические и эпистемологи-
ческие аспекты синкретизма (на примере «чайного действа»). – М. : Русское феноме-
нологическое общество, 1997. – 286 c. 

Нисида Китаро. Би-но сэцумэй (Объяснение красоты) // Нисида Китаро. Дзэн-
сю (Полное собрание сочинений). – Токио : Иванами сетэн, 1965. – Т. 13. – С. 78–80. 

Нисида Китаро. Гэйдзюцу то дотоку (Искусство и мораль) // Нисида Китаро. 
Дзэнсю (Полное собрание сочинений) – Токио : Иаванами сетэн, 1965. – Т. 3 – 
С. 237–546. 

Нисида Китаро. Тэцугаку-но кихон мондай (Основные вопросы философии) // 
Тёсакусю (Собрание сочинений). – Токио : Иванами сетэн, 1949. – Т. 7. – C. 1–458. 

Ниситани Кэйдзи. Нисида Китаро: соно хито то сисо: (Нисида Китаро: человек 
и мыслитель). – Токио : Тикума себо, 1985. – 285 c. 

Скворцова Е.Л. О танатологии японского мыслителя Имамити Томонобу // 
Вестник института востоковедения. – М., 2019. – № 2. – С. 130–142. 

Скворцова Е.Л. Язык культуры и культура языка // Дуглас Хауленд. Перевод с 
западного. Формирование политического языка и политической мысли в Японии 
ХIХ века. – М. ; Челябинск : Социум, 2020. – С. 7–23. 

Скворцова Е.Л. Японская эстетика : от традиции к философии // Филология : на-
учные исследования. – М., 2011. – № 4. – С. 5–19. 

Скворцова Е.Л., Луцкий А.Л. Пути японской культуры. – М. ; СПб. : Центр гу-
манитарных инициатив, 2018. – 610 с. 

Судзуки Д.Т. Дзэн и японская культура. – СПб. : Наука, 2003. – 522 с. 
Хауленд Дуглас. Перевод с западного. Формирование политического языка и по-

литической мысли в Японии ХIХ века. – М. ; Челябинск : Социум, 2020. – 377 c. 
Хисамацу Синъити. Тоётэки му-но сэйкаку (Характер восточного Ничто) // Хи-

самацу Синъити. Тёсакусю (Собрание сочинений). – Токио : Рисося, 1969. – Т. 1. – 
С. 33–66. 

Izutsu Toshihiko, Izutsu Toyo. The Theory of Beauty in Classical Aesthetics of Japan. – 
The Hague ; Boston ; London : Martinus Nijhoff Publishers, 1981. – 174 p. 

Heisig. W. James. Much Ado About Nothingness. Essays on Nishida and Tanabe. – 
Nagoya : Chisokudo Publications, 2016. – 460 p. 



К вопросу о мировоззренческих основаниях традиционной японской культуры  

 55

Nishiitani Keiji. Ikebana // Japanese Philosophy a sourcebook. – Honolulu : Univer-
sity of Hawai’i Press, 2011. – P. 1199–1200. 
 

References 
 

Gasparyan, D.E. (2019). Chelovek v bytii: programma gumanizacii Nichto v filosofii 
XX veka. In Chelovek, (5) 24–40. Moscow. 

Grigor'eva, T.P. (1992). Dao i logos (vstrecha kul'tur). Moscow : Nauka. Glavnaya 
redakciya vostochnoj literatury. 

Ignatovich, A.N. (1997). Chajnoe dejstvo. Filosofskie, istoricheskie i epistemologiches-
kie aspekty sinkretizma (na primere «chajnogo dejstva»). Moscow : Russkoe fenome-
nologicheskoe obshchestvo. 

Nisida, Kitaro. (1965). Bi-no secumej (Obʼyasnenie krasoty). In Nisida Kitaro. Dzen-
syu (Polnoe sobranie sochinenij). T. 13, (pp. 78–80). Tokio : Ivanami syoten. 

Nisida, Kitaro. (1965). Gejdzyucu to dotoku (Iskusstvo i moralʼ) In Nisida Kitaro. 
Dzensyu (Polnoe sobranie sochinenij). T. 3, (pp. 237–546). Tokio : Ivanami syoten. 

Nisida, Kitaro. (1949). Tecugaku-no kihon mondaj (Osnovnye voprosy filosofii). In 
Tyosakusyu (Sobranie sochinenij). T. 7, (pp. 1–458). Tokio : Ivanami syoten. 

Nisitani, Kejdzi. (1985). Nisida Kitaro: sono hito to siso: (Nisida Kitaro: chelovek i 
myslitelʼ). Tokio : Tikuma syobo. 

Skvorcova, E.L. (2019). O tanatologii yaponskogo myslitelya Imamiti Tomonobu. In 
Vestnik instituta vostokovedeniya. (2) 130–142. Moscow. 

Skvorcova, E.L. (2020). Yazyk kul'tury i kul'tura yazyka. In Duglas Haulend. Perevod 
s zapadnogo. Formirovanie politicheskogo yazyka i politicheskoj mysli v Yaponii XIX veka, 
(pp. 7–23). Moscow ; Chelyabinsk : Socium. 

Skvorcova, E.L. (2011). Yaponskaya estetika: ot tradicii k filosofii. In Filologiya: 
nauchnye issledovaniya, (4) 5–19. Moscow. 

Skvorcova, E.L. & Luckij, A.L. (2018). Puti yaponskoj kul'tury. Moscow ; Saint Pe-
tersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. 

Sudzuki, D.T. Dzen i yaponskaya kul'tura. Saint Petersburg : Nauka. 
Haulend, Duglas. (2020). Perevod s zapadnogo. Formirovanie politicheskogo yazyka i 

politicheskoj mysli v Yaponii XIX veka. Moscow ; Chelyabinsk : Socium. 
Hisamacu, Sin"iti. (1969). Toyoteki mu-no sejkaku (Harakter vostochnogo Nichto). In 

Hisamacu Sin"iti. Tyosakusyu (Sobranie sochinenij). T. 1, (pp. 33–66). Tokio : Risosya. 
Heisig, W. James. (2016). Much Ado About Nothingness. Essays on Nishida and Ta-

nabe. Nagoya : Chisokudo Publications. 



Скворцова Е.Л.  

 56 

Izutsu, Toshihiko & Izutsu, Toyo. (1981). The Theory of Beauty in Classical Aesthetics 
of Japan. The Hague ; Boston ; London : Martinus Nijhoff Publishers. 

Nishiitani, Keiji. (2011). Ikebana. In Japanese Philosophy a sourcebook, (pp. 1199–
1200). Honolulu : University of Hawai’i Press. 

 



 

 57

 
 
 
УДК: 791.43.01   DOI: 10.31249/hoc/2021.01.03 

 
 
 
 

Перельштейн Р.М. 

 
МЕТАФИЗИКА КИНОИСКУССТВА 

 
Аннотация. Автор статьи исследует киноискусство как некую 

мировоззренческую модель, в основе которой лежит трагический миф 
Аристотеля. Широко известное учение о трагедии является частью 
учения о трагическом мифе. И трагедия, и драма стремятся к катарси-
су, т.е. – к очищению и исцелению души. Разговор о драме как о ду-
ховном учении становится в связи с этим чрезвычайно актуальным. 
Герой драмы (шире – кинофильма с драматическим сюжетом) от-
правляется в путешествие, чтобы встретить свое вечное Я, а значит, – 
стать самим собой. Герой может потерпеть и неудачу, однако другой 
цели у путешествия или инициации не существует. 

Ключевые слова: метафизика; киноискусство; вечное Я; ложное 
«я»; инициация; драма; трагический миф. 

 
Поступила: 24.03.20  Принята к печати: 07.04.20 

 
 
 
 

                                                            
 Перельштейн Роман Максович – доктор искусствоведения, Всероссийский 

государственный институт кинематографии им. С.А. Герасимова, Москва, Россия, 
taigga@yandex.ru 

Perelshtein Roman Maksovich – doctor of Art History, The Gerasimov Institute of 
Cinematography, Moscow, Russia, taigga@yandex.ru 

 Перельштейн Р.М., 2021 



Перельштейн Р.М.  

 58 

Perelshtein R.M. 
Metaphysics of cinema art 

 
Abstract. The author of the article explores cinema art as a kind of 

worldview model, based on the tragic myth of Aristotle. The well-known 
doctrine of tragedy is the part of the doctrine of tragic myth. Both tragedy 
and drama strive for catharsis, that is, to purify and heal the soul. The dis-
cussion of drama as a spiritual teaching becomes extremely relevant in this 
regard. The hero of the drama (wider than a movie with a dramatic plot) 
goes on a journey to meet his eternal "I", and, therefore, to become him-
self. The hero may fail, but there is no other purpose for the journey or ini-
tiation. 

Keywords: metaphysics; cinema art; the eternal «I»; the false «I»; ini-
tiation; drama; tragic myth. 

 
Received: 24.03.20    Accepted: 07.04.20 

 
 

1 
 

Если метафизика исследует фундаментальные свойства реально-
сти, то метафизика киноискусства проливает свет на экранное бытие 
классического героя драмы. Таково ключевое допущение. На нем ос-
новываются все наши дальнейшие рассуждения. А что собою пред-
ставляет исследование незыблемых основ реальности? Высшее твор-
чество, высшую форму «заботы о себе», попечение о своей душе, по-
иск внутренней родины, а значит, исповедание определенного образа 
жизни. По крайней мере, именно так понимали задачу философии 
Сократ, Платон и Плотин. Вот и герой называется классическим, по-
тому что ищет смысл жизни. И не только своей жизни, в которой сле-
дование инстинкту «низшей части души» сменяется движением в 
фарватере «бесстрастности нашей высшей души» [Плотин, 2019, 
с. 76]. Если герой поднимается после очередного падения и реши-
тельно идет дальше, то поиск приводит его в обитель высшего смыс-
ла всех вещей. 

Метафизика может стать отвлеченным знанием, и это худшее, 
что с нею может произойти. То же самое относится и к кинематогра-



Метафизика киноискусства  

 59

фу: в качестве развлечения и только – он обречен. Конечно, трудно 
снять картину исключительно развлекательную, но очень легко от-
влечь зрителя от таинства превращения шелковичного червя в крыла-
того мотылька. Сосредоточить внимание на чуде вообще тяжело, вот 
почему сама способность сосредоточения, собирания себя уже – чудо. 

Превращение гусеницы в бабочку – устойчивая аллегория духов-
ной трансформации классического героя. Кинематограф может либо 
делать шаг навстречу тому, что за этой аллегорией скрывается, либо 
удаляться от нее. Сколь бы широко мы ни трактовали «ритуал пере-
хода», исходный смысл инициации остается неизменен. Максимально 
сжато его можно выразить на языке индийско-буддийской традиции 
так: переход от невежества к знанию, от знания – к просветлению. 
В терминах христианской культуры инициация имеет следующий 
вид: переход от существования – к жизни, от жизни – к бытию или к 
вечной жизни… 

Существует ли контекст, в котором говорить о драме вообще как 
о духовном учении вообще представляется возможным? Безусловно, 
и время для подобного разговора снова пришло. Самой постановкой 
вопроса мы обязаны Аристотелю. Призыв к восстановлению целост-
ности как бытия, так и человека является сердцем его учения о траги-
ческом мифе. 

Русский философ, антиковед А. Лосев в «Очерках античного 
символизма и мифологии» дает обстоятельный анализ аристотелев-
ской «Поэтики». Согласно Лосеву общеизвестное, но поверхностно 
понятное учение о трагедии входит в состав учения Аристотеля о тра-
гическом мифе. Последнее же Лосев выводит из первоосновы всей 
аристотелевской философии, которую называет учением об умной 
энергии Перводвигателя. Но Лосев оговаривается: «Аристотель не 
дает в цельной системе всех моментов трагического мифа, так чтобы 
вполне ясна была их связь и взаимозависимость на почве учения о 
первоуме…» [Лосев, 1993, с. 733]. Следуя за Лосевым, мы разовьем 
его конгениальную концепцию, приложив ее к специфике киноискус-
ства. Начнем же мы со всестороннего освещения феномена драмы. 

Итак, под драмой мы вправе понимать все что угодно. 
Драма – это род литературного произведения, смысл которого 

раскрывается через действия характеров, а еще правильней было бы 



Перельштейн Р.М.  

 60 

сказать – через их противодействие. Ведь именно в действиях, при-
чем состязательных, и проявляются характеры. 

Драма – это особая жанровая форма с ее воспитательной функ-
цией, которую Аристотель в учении о трагедии называет катарсисом. 

В переводе с древнегреческого катарсис означает возвышение, 
очищение, выздоровление. Существует более тысячи различных тол-
кований этого термина античной философии. Но если мы назовем 
катарсис инструментом гармонизации бытия, то не погрешим против 
истины. В трагедии, как замечает автор «Поэтики», изображаются 
люди лучшие чем мы, тогда как героями жанра драмы являемся мы с 
вами. Вот почему катарсис трагедии отличается от катарсиса драмы. 
И тем не менее представить себе полноценную драму без «потрясе-
ния чувств» и «очищения страстей» невозможно. 

Драма – это метод психотерапии с ее инструментом драматиче-
ской импровизации. В психоанализе это называют «разрядкой пато-
генных аффектов». Возвращаясь в прошлое и переживая его заново, 
мы идем навстречу своим страхам и узнаем о них достаточно, чтобы 
они больше не манипулировали нами столь беззастенчиво. 

Ну и, конечно, о самой жизни со всеми ее кризисами и разочаро-
ваниями принято говорить как о драме или, с легкой руки американ-
ского гуру Рам Дасса, как о мелодраме, если у тебя хватит мужества и 
мудрости пробудиться к новой жизни и перестать упиваться жало-
стью к самому себе. Когда у тебя драма, ты загипнотизирован собст-
венными страданиями. Когда все, что с тобой происходит, больше 
напоминает мелодраму, ты находишься на пути к исцелению, потому 
что перестаешь относиться слишком серьезно к сотням ролей, кото-
рые играешь, и к тысячам поведенческих паттернов, которые усвоил 
бессознательно. Словом, выражения «личная драма», «семейная дра-
ма» являются устойчивыми. 

Но можно и по-другому трактовать феномен драмы. Есть такой 
уровень сознания, на котором различия в понимании драмы ровным 
счетом ничего не значат: неважно к чему приковано наше внимание – 
к произведению искусства, которое ориентировано на сценическое 
или экранное воплощение, или к нашему собственному существова-
нию. Вот почему среди синонимов слова «драма» рядом будут стоять 
«зрелище» и «злосчастие», «драматургия» и «беда». И герой жанра 
драмы, и я в негероических обстоятельствах моей повседневной жиз-



Метафизика киноискусства  

 61

ни имеем дело с весьма непростой ситуацией выбора. И кроме героя 
или кроме меня выбор сделать некому. 

Но вопрос не в том, что я выберу, а в том, кто этот выбор будет 
осуществлять во мне – моя истинная природа или мое ложное «я»? 
Если выбирать будет Бог, «высшая душа», мое истинное «я», то вы-
бор окажется единственно возможным, т.е., как это парадоксально ни 
прозвучит, выбора и не будет. Не было выбора у рыцаря веры Авраа-
ма – отдать Исаака Богу или нет. Он, как и любой отец, призван в му-
ках родить сына глубоким сердцем, умертвив свое поверхностное по-
нимание отцовства. Не было выбора у Сократа – отречься от Истины 
или нет. Не было выбора у Христа – взойти на Голгофу или избежать 
ее. Не было выбора у Януша Корчака – выйти невредимым из Вар-
шавского гетто или остаться со своими воспитанниками и умереть. 
Мы говорим не было выбора, хотя трудно, да и невозможно предста-
вить себе людей более свободных. 

А вот если выбор осуществляет мое ложное «я», т.е. тот, кем я не 
являюсь, но кто пытается выдать себя за меня, то, что бы ложное «я» 
ни выбрало, оно ошибется. Вот поэтому, когда мы говорим о феноме-
не драмы, речь прежде всего идет о некоем беспрецедентном экзи-
стенциальном опыте. Причем каким бы этот опыт ни был – положи-
тельным или отрицательным, он является этапом духовного пути. 

Упомянутый нами Рам Дасс сказал: «Все, что происходит с вами, 
есть учение, созданное, чтобы выжечь ваши моменты, ваши привя-
занности». И добавил: «Ваши человеческие качества и все ваши же-
лания – не какая-то там ошибка. Они неотъемлемая часть путешест-
вия» [Рам Дасс, 2014, с. 89]. А католический священник и писатель 
Энтони де Мелло именует наши желания и привязанности «удачным 
промахом». Промах удачен именно потому, что он неотъемлемая 
часть путешествия. 

Назвать духовный путь путешествием вполне правомерно. Это 
может быть духовный путь героя пьесы или фильма. Это может быть 
наш собственный путь. Если драма, в которой поневоле присутству-
ют те или иные религиозные мотивы, разрешается катарсисом, т.е. 
очищением души, прошедшей сквозь огонь страдания и сострадания, 
то тогда сама драма, ее внутренний строй, ее писаные и неписаные 
законы становятся неким духовным учением, «выжигающим наши 
моменты», причем самым понятным и доступным из всех мировых 



Перельштейн Р.М.  

 62 

духовных учений. Katharsis – сердце этого межконтинентального 
учения. Катарсис есть переживание исцеления: раздробленное стано-
вится целым; то, что отпало от жизни, возвращается к ее Источнику. 

В исторической кинодраме Андрея Тарковского «Андрей Руб-
лев» (1966) колокольных дел мастер Бориска и иконописец Рублев 
твердо встают на путь служения. Мы оказываемся свидетелями их 
преображения. Оно происходит здесь и сейчас. Возможно, что имен-
но драматическое действие, законы композиционного построения 
фильма и ограждают нас от буквального понимания положений того 
вероучения, в русле которого авторы картины ведут с нами разговор. 
Там, где есть подлинное искусство, нет места начетничеству. Безус-
ловно, между Анатолием Солоницыным, сыгравшим главного героя 
ленты «Андрей Рублев», и русским иконописцем преподобным Анд-
реем Рублевым пролегает пропасть. Однако возможность пусть и 
опосредованно, пусть и в первом приближении прикоснуться к образу 
святого – через работу актера, через режиссерский замысел – кино-
драма предоставляет нам в полной мере. 

Рассмотрим и другую ситуацию. Если благодаря катарсису исце-
ляется только зритель, а с героем духовной трансформации не проис-
ходит, то тогда мы снова имеем дело с духовной практикой. 

В финале трилогии Фрэнсиса Форда Копполы «Крестный отец» 
(1990) глава мафиозного клана Майкл Корлеоне душераздирающе 
кричит, потеряв дочь, погибшую по его вине. Если для Майкла доро-
ги назад уже нет, то зрителю ничто не мешает осознать, в какой тупик 
завели героя Аль Пачино его «желания», его «привязанности», его 
«моменты». 

Этическая составляющая любого духовного учения одна и та же – 
если ты представляешь угрозу для окружающих, ты совершаешь на-
силие над своей собственной душой. А когда духовное учение призы-
вает тебя к жестокой борьбе во имя великой идеи, тогда оно превра-
щается в идеологию. Так случалось в истории не раз, и продолжается 
до сих пор. Но к духовному учению подобные сценарии человеческо-
го поведения не имеют никакого отношения… 

У каждого события есть две стороны – само событие и наше час-
то весьма предвзятое к нему отношение. Что составляет драму нашей 
жизни? Ментальный комментарий к происходящему. Там, где нет 
комментария, нет и драмы. Под комментарием подразумеваются 



Метафизика киноискусства  

 63

страстная односторонность, подмена понятий, навешивание ярлыков. 
Мы все время принимаем себя за кого-то другого. Этот другой есть 
не что иное, как голос в нашей голове или ментальный комментарий. 
Словом, мы отождествляемся с крайне ненадежным рассказчиком, а 
именно с комментатором всевозможных происходящих с нами собы-
тий – прекрасных или ужасных в зависимости от мнения «внутренне-
го репортера», даже и не пытаясь постичь их истинную природу. Вот 
почему делать из мухи слона или смотреть сквозь пальцы, недооце-
нивая реальную опасность сложившегося положения, с точки зрения 
ментального комментария одно и тоже. Ускользает само событие. 
Попав в прокрустово ложе наших поспешных оценок, событие не де-
лает нас мудрее, а снова и снова загоняет в состояние надувшего губы 
ребенка или брюзжащего старика. Мы то обвиняем себя, то оправды-
ваемся, то берем последнее слово, за которым, вероятно, должен по-
следовать вердикт, но при этом мы никогда не приговорим к высшей 
мере ненадежного рассказчика наших историй, неумолкающего ком-
ментатора, который утопил нас в своей болтовне. 

Комментатор не хочет принимать жизнь такой, какова она есть. 
Он стоит на страже всех поворотов судьбы, и тут же регистрирует 
любые отклонения от заданного курса, хотя имеет весьма смутные 
представления о цели путешествия. Когда одного мудреца спросили, 
в чем секрет его спокойствия, он ответил: «В полном принятии неиз-
бежного». Если же чего-то можно избежать, и необходимы действия, 
то нужно действовать, а не опускать руки. Вместо того чтобы драма-
тизировать ситуацию и демонизировать естественный ход событий, 
необходимо войти в резонанс со Вселенной и предпринять необходи-
мые шаги. Если мы не подменяем эти шаги ментальным комментари-
ем, то мы выбиваем почву из-под ног драмы нашей жизни. Всё это 
относится и к герою драмы как жанра, которому присущ катарсис. 
Именно катарсис обнаруживает, подобно прорезающему темноту лу-
чу, блуждающего комментатора, ненадежного рассказчика нашей 
внутренней истории, или уже не нашей истории, а истории Антигоны, 
Гамлета, Дон Кихота, князя Мышкина, Егора Полушкина по прозви-
щу Бедоносец. После чего происходит самая удивительная из всех 
возможных метаморфоз. Комментатор вспыхивает в луче исцеленно-
го разума и сгорает, а точнее, обнаруживает всю свою нереальность. 
И тот, другой, за которого я ошибочно принимал себя, исчезает. Оста-



Перельштейн Р.М.  

 64 

ется только то, что было, есть и пребудет во веки – наше вечное Я или 
вечное Я героя. И Егор Бедоносец из романа Бориса Васильева «Не 
стреляйте в белых лебедей» (1973) превращается в Георгия Победо-
носца. Феномен драмы, рассмотренной под таким углом, может быть 
только духовной практикой и не чем иным. 

Сколько бы традиционные духовные учения ни отличались друг 
от друга, есть цель, которая их объединяет, – обнаружение нашего 
ментального двойника, голоса в голове, комментатора, который не 
существует, но делает все для того, чтобы закрыть от нас, подобно 
туче, солнце Жизни. Все великие религии мира сходятся в одном – 
неважно, что с нами происходит, важно, как мы к этому относимся. 
Если испытания, которые выпадают каждому из нас, приходят от Бо-
га, то Бог и помогает пройти через них. А ощущать Бога, слышать 
Его, говорить с Ним означает увидеть в ярком свете искусства или 
духовной практики наше ложное «я», этот голос в голове. Достаточно 
осознания того, что я не есть этот голос. Только это сможет отрезвить 
ментального двойника. Попав в поле нашего зрения, он становится 
безопасен как для окружающих, так и для нас самих, потому что при-
вык действовать только исподтишка. Он всегда наносит удар в спину. 
Вот с чем или с кем придется столкнуться герою – со своим менталь-
ным двойником, со своим постоянным принудительным мышлением, 
с тем, кто застит свет. 

Если двойника не существует, не существует как онтологической 
сущности, то как же он может заслонить собою солнце Жизни? Мо-
жет, и еще как, когда мы смотрим на мир глазами ненаблюдаемого 
ума. Тогда наш взгляд направлен вовне, а не в собственную душу. 
И. Кант назвал бы ненаблюдаемый ум «дискурсивным рассудком», 
которому он противопоставлял рассудок созерцающий, интуитив-
ный, находящийся на страже Целого… 

Испокон веков человек задавался вопросом: «Кто я?» Я – тот го-
лос, который звучит в голове, или я – то пространство осознанно-
сти, в котором возникает этот голос? Если я есть пространство, при-
чем такое пространство, которое не имеет границ, то голос, звучащий 
в голове, – это иллюзия, которую я принимаю за нечто существую-
щее, более того – за самого себя. По-настоящему существует что-то 
одно – либо пространство, либо голос. Если голос, звучащий в голо-
ве, или мои мысли, принимающие ту или иную форму, – это то, чем я 



Метафизика киноискусства  

 65

являюсь на самом деле, то пространство осознанности, в котором эти 
мысли возникают, есть нечто мне глубоко чуждое и даже пугающее 
меня своей беспредельностью и бесформенностью. 

Обращаясь к образу вечного «я» как символу подлинного бытия, 
мы выводим на авансцену классического героя. Его генезис нельзя 
представить себе вне сюжета успешно пройденной инициации. Под 
нею подразумевается духовное рождение героя. Сюжет второго рож-
дения неизменно разворачивается под знаком нравственных максим. 
В нем постоянно воспроизводится одна и та же драматическая ситуа-
ция, которую американский исследователь мифологии Джозеф Кэм-
пбелл называл путем героя или мономифом. Путешествие заканчива-
ется возвращением, за которым следует преображение. Чтобы ро-
диться для жизни в духе, нужно умереть для мира, а затем снова ро-
диться, но уже как существо духовное. Не умерев, зерно не даст 
всходов. Герой, подобно ослепленному в Дамаске Савлу, не просто 
снова начинает видеть, он обретает дар внутреннего зрения. Или, по-
добно Будде, отказывается уходить в нирвану, пока на свете остается 
хотя бы одно страдающее существо. Только готовность героя к само-
пожертвованию без тени самоутверждения позволяет отличать вечное 
от преходящего, реальное от нереального. 

Взросление – позитивная ценность, и призыв Христа уподобиться 
ребенку: будьте «как дети» (Мф. 18:3), «ибо таковых есть Царствие 
Божие» (Мк. 10:14) – прежде всего означает возвращение к истоку 
нашей личности. Но именно это и является целью путешествия героя. 
Нельзя обрести изначальную целостность взгляда на вещи «впав в 
детство». Назад дороги нет. Нужно двигаться вперед, а точнее, в сто-
рону сердца, и вехами на пути взросления сердца, его углубления, 
становятся катарсические переживания. Миссия искусства в том и 
состоит, чтобы упорядочивать душу, разгонять туман невежества. 
Катарсис как инструмент гармонизации бытия подобен камертону, по 
которому со времен Эсхила и Софокла настраивается классическое 
произведение. Не научившись отличать реальное от нереального, Эдип 
останется игрушкой в руках рока, Антигона предпочтет писаный закон 
неписаному, а Гамлет не соединит порвавшуюся цепь времен. 

Потаенная цель главного героя фильма с ярко выраженным ка-
тарсисом всегда одна и та же – узнать, кто ты есть на самом деле, а 
это значит – встретиться со своим вечным «я». Но вечное Я находит-



Перельштейн Р.М.  

 66 

ся под масками. Ложная личность героя представляет собою верени-
цу подобных масок. Выполняя функцию защитного механизма на со-
циальном уровне, маски могут сыграть злую шутку с их обладателем 
на духовном. Отождествив себя с социальной ролью или с неким вы-
мышленным образом, тем, что на языке трансперсональной психоло-
гии называется концептуальным «я», герой утрачивает связь с глу-
бинными пластами своей личности. Подобная метаморфоза является 
краеугольным камнем экзистенциальной философии. 

Поначалу главный герой едва ли догадывается о потаенной цели. 
Он не рассчитывает на встречу с самим собой. Цель вырисовывается 
постепенно, и она напрямую связана с метаморфозой взросления. Ка-
кова суть этой метаморфозы? Для того чтобы ответить на этот во-
прос, нам придется без предвзятости и тенденциозности почерпнуть 
из кладезя человеческой мудрости, позволяя вступить в диалог раз-
ным духовным традициям. 

Благодаря укреплению позиций вечного «я» героя или, как ино-
гда говорят, благодаря стабилизации в «вечном теперь» ощущение 
героем самого себя как отдельного существа постепенно сводится на 
нет. Английский учитель недвойственности Руперт Спайра заметил, 
что любовь – это переживание того, что нет других. Как это пони-
мать? Другой – тот же я, но в ином обличье. Вот почему основопола-
гающий мировой этический принцип гласит: «Относись к людям так, 
как хочешь, чтобы они относились к тебе». Как автономные персоны 
другие, безусловно, существуют, не говоря уже о том, что личностное 
начало представляет собою наивысшую ценность. Именно этот прин-
цип лежит в основе такого философского направления как персона-
лизм. Однако другие больше не воспринимаются героем, завершив-
шим свое путешествие, как враждебные существа. У каждого инди-
вида своя правда, но истина – одна: познавший подлинную любовь 
видит в другом человеке прежде всего творение Божье, а уже потом 
то, что этот образ замутняет. 

На языке христианской традиции задачу, поставленную перед ге-
роем, можно было бы сформулировать так: выяви в себе «ветхого», 
«внешнего» человека и, превозмогая его, восстанови связь со своим 
«сокровенным», «внутренним» человеком. Индийские мудрецы гово-
рят, что наше вечное Я – это алмаз Кохинор, облепленный грязью, а 
значит, задача героя – очистить Кохинор. Последователи Будды при-



Метафизика киноискусства  

 67

зывают прекратить страдания, вызванные нашим невежеством, через 
приобщение к истинному знанию. Но к какой бы духовной традиции 
мы ни апеллировали, речь всегда будет идти о двух берегах недели-
мой личности. От одного берега главный герой отталкивается, к дру-
гому направляется. Однако другого берега достигают не все. Почему? 
Потому что герой отождествляет себя с ложным «я», предав забве-
нию свою истинную природу. 

В духовной автобиографии «Записки гадкого утенка» (1998) фи-
лософ и культуролог Г. Померанц писал, что я в глубине нас оказыва-
ется заливом океанского Я. Философ не раз обращался к образу зали-
ва вечности или океанического залива. «Без открытости залива океа-
ну, без опоры на Бога, стоящего над всеми земными системами, по-
строенными из обломков Целого, человек становится рабом дела и 
системы, созданной для торжества дела…» [Померанц, 2018, с. 613–
614]. Другими словами, без осознания своего вечного «я» человек 
превращается в сложно организованную машину, составленную из 
деталей. Приободрённые своим новым статусом, детали могут начать 
жить самостоятельной жизнью, беспредельно самоутверждаясь в ка-
честве разных аспектов личности. К таким аспектам относятся: тело, 
чувства, ум, наконец – способность отождествляться с объектами 
наших бесконечных желаний. 

Своей жизнью живут гоголевские Нос и Шинель; прячущийся за 
креслом черт Ивана Карамазова, кафкианское насекомое, в которое 
превратился коммивояжер Грегор Замза; шварцевская Тень; уайль-
довский портрет Дориана Грея; шагреневая кожа, или «Кожа печали», 
которой обзаводится бальзаковский Рафаэль; отражение в зеркале – 
двойник студента Балдуина из «Пражского студента» Вегенера – Га-
леена – Робисона. Речь идет о трех экранизациях «Пражского студен-
та». Первая предпринята Стелланом Рюэ и Паулем Вегенером в 
1913 г., вторая – Хенриком Галееном в 1926-м, а третья – Артуром 
Робисоном в 1935-м. 

Разумеется, человек не может полностью отказаться от желаний, 
мы не можем жить и не желать, вопрос лишь в том, кто желает? Же-
лает принудительное мышление, или – пространство осознанности? 
Желает отколовшаяся от Целого часть или – Целое? 

Порою ответить на этот вопрос чрезвычайно трудно. Не потому 
ли Писатель из фильма Андрея Тарковского «Сталкер» (1979) зами-



Перельштейн Р.М.  

 68 

рает на пороге «комнаты желаний»? Он не знает, чье желание испол-
нит Комната – желание его «высшей души» или «низшей». Где заро-
дится это заветное, сокровенное желание? Колыбелью желания ста-
нет принудительное мышление, или – пространство осознанности? 
Мы все стоим на пороге Комнаты. И если мы – зрители, трагический 
поэт, создающий драматическое произведение, сам герой драмы – 
все мы не будем этот вопрос ставить, то наши «чувства», «страсти», 
«аффекты» не обретут вторую жизнь, не обновятся, не очистятся, не 
исцелятся. Они так и останутся разъятыми на части и раздробленны-
ми на куски. И тогда все созданное для жизни и призванное в жизнь 
погибнет в вихре вселенского хаоса. А это значит, что путешествие в 
центр самого себя окажется незаконченным. 

 
2 

 
В мировом кинематографе мы найдем немало примеров последо-

вательной нравственной деградации главного героя. Назовем ее пре-
рванным путешествием. Героев, терпящих духовную катастрофу, 
великое множество. 

Таков мистер Хайд английского писателя Роберта Стивенсона: 
существует более 60 экранизаций «Странной истории доктора Дже-
кила и мистера Хайда» (1886). Таков уже упомянутый нами молодой 
человек Балдуин из «Пражского студента», продавший дьяволу свое 
отражение в зеркале. Немецкий киносимволизм, а затем и экспрес-
сионизм крепко держались за Балдуина, не уставая возвращаться к 
интриге «Пражского студента». Как замечает немецкий теоретик ки-
нематографа Зигфрид Кракауэр, сюжеты, в которых личность погло-
щалась пучиной бессознательного и гибла, в какой-то мере определи-
ли ход самой истории. 

Нравственно деградирует или прерывает путешествие гангстер 
Тони Камонте из «Лица со шрамом» (1932) Ховарда Хокуса и газет-
ный магнат Чарльз Кейн из «Гражданина Кейна» (1941) Орсона Уэл-
лса. Не в силах удержаться на высотах духа праведники Луиса Буню-
эля и продолжившая ряд неудавшихся святых монахиня из фильма 
«Муравейник» (1971) Золтана Фабри. В подлинных чудовищ посте-
пенно превращаются скучающий буржуа Главк из «Диллинджер 
мертв» (1969) Марко Феррери, аристократ Марчелло Клеричи из 



Метафизика киноискусства  

 69

«Конформиста» (1970) Бернардо Бертолуччи, молодчик Алекс из ан-
тиутопии «Заводной апельсин» (1971) Стенли Кубрика. Немногим от 
них отличаются голкипер Блох из «Страха вратаря перед одиннадца-
тиметровым» (1971) Вима Вендерса и мусорщик Кит из «Опустошен-
ных земель» (1973) Терренса Малика, подхватившего тему «дорож-
ных лент» Нового Голливуда, в которых новоиспеченные Бонни и 
Клайд пускаются в бега. Становится жертвой собственной страсти 
композитор Густав фон Ашенбах из «Смерти в Венеции» (1971) Лу-
кино Висконти и нравственно гибнет актер Хендрик Хофген из «Ме-
фисто» (1981) Иштвана Сабо. Мы не знаем, что станет с героями впо-
следствии, потому что фильм заканчивается или жизнь персонажа 
обрывается. Но если бы она продолжилась, если бы история перешла 
на свой новый виток, то неизвестно – отдалился бы герой еще дальше 
от источника жизни или продолжил путешествие в центр самого 
себя. 

Гораздо более, чем бунтари 1960-х, циничны и жестоки персона-
жи новейшего времени: Микки и Мэллори из «Прирожденных 
убийц» (1994) Оливера Стоуна; школьники, расстрелявшие своих од-
ноклассников в психологических драмах «Слон» (2003) Гас Ван Сен-
та и «Класс» (2007) эстонского режиссера Ильмара Раага. Терпят ду-
ховный крах заглавная героиня фильма «Елена» (2011) и Лиля с Ко-
лей из «Левиафана» (2014) режиссера Андрея Звягинцева. В этом же 
ряду стоит Света из Норильска, хладнокровно на глазах у вечно пья-
ных друзей утопившая свою подругу-соперницу. Хотя картина Ната-
льи Мещаниновой и называется «Комбинат “Надежда”» (2014), наде-
жды на то, что Светино поколение повзрослеет, почти нет. Расписы-
вается в полном бессилии нефтедобытчик Дэниел Плейнвью из эпи-
ческой драмы «Нефть» (2007) Пола Томаса Андерсена. Мутирует 
преподаватель химии Уайт Уолтер, герой нашумевшего сериала «Во 
все тяжкие» (2008–2013), превращаясь по замыслу создателя сериала 
из безобидного мистера Чипса в гангстера Тони Монтана. А серий-
ный убийца Ларса фон Триера, реализующий метафору «построено 
на костях», развеивает всякие сомнения в том, может ли герой быть 
идеальным воплощением зла. Да, отвечает киноэкран, может. В кар-
тине «Дом, который построил Джек» (2018) режиссер не столько кри-
тикует современную цивилизацию, сколько дает выход патологиче-
ским состояниям своей психики. Джек попадает в ад, ему воздается 



Перельштейн Р.М.  

 70 

по заслугам, но это вовсе не означает, что герой завершил путешест-
вие. Серийный убийца по имени Джек так ничего и не понял. Ад по-
требовался датскому режиссеру лишь для того, чтобы отвести от себя 
подозрения в сочувствии изуверу, но, кажется, Триеру это не удалось. 

Конечно, протагонист «отрицательного» типа, именуемый анти-
героем, не является нормой. И все-таки ситуацию отложенного 
взросления или прерванного путешествия, связанную с утверждени-
ем теневых сторон личности главного героя, можно рассматривать 
как одну из устойчивых тенденций кинематографа. 

Мы упомянули картины, в которых герой нравственно дегради-
рует, но почти не коснулись жанра нуар и его производных, а ведь 
именно в «черном фильме» протагонист либо примеряет амплуа ан-
тигероя, как Ричард Блейн из «Касабланки» (1942) Майкла Кёртиса, 
либо становится антигероем, как ветеран вьетнамской войны Трэвис 
Бикл из «Таксиста» (1976) Мартина Скорсезе. Для того чтобы побе-
дить зло, главному действующему лицу криминальной драмы прихо-
дится самому стать преступником с замашками садиста, пусть даже и 
вынужденно. В дождливой стране нуара адское пламя пробивается из 
всех щелей. 

Драма только тогда становится духовным учением, когда она по-
казывает либо нравственную победу героя, либо его нравственное 
поражение. В первом случае катарсис испытывает не только зритель, 
очищается и дух самого героя. Во втором случае герой не доходит до 
измерения вечного «я» в себе, путешествие прекращается, оно преры-
вается подобно беременности, символической беременности самим 
собой, и рождения в духе не происходит. Однако зритель, т.е. мы с 
вами, ставшие свидетелями катастрофы героя, проходим школу пе-
реживаний и выносим урок… 

Среди киногероев, успешно прошедших инициацию и не поже-
лавших, подобно Будде, остаться в нирване, мы найдем не только ад-
воката, учителя, врача, подвижника, юродивого, но и слесаря, солда-
та, политика. Будда Ша́кьямуни не делает вида, что мира, полного 
страданий, источником которых является человеческое невежество, 
не существует. Пройдя инициацию, т.е. доглядев призрачность мира 
до самого ее корня, и там, у корня наших желаний встретившись со 
своим истинным «я», Сиддхартха Гаутама в этот мир возвращается. 
Будде уподобляется каждый герой кэмпбелловского мономифа. Вот 



Метафизика киноискусства  

 71

только дары, которые он приносит, люди, а точнее, их погруженное в 
невежество ложное «я» принять не может. Ментальному двойнику не 
нужен смиренный, кроткий Бог, любящий всех и всех прощающий. 
Нашему двойнику нужен Могущественный Судья. 

Наша ложная личность не видит за внешним поражением князя 
Мышкина его внутреннюю победу. Экранизация романа Ф. Достоев-
ского «Идиот», предпринятая Иваном Пырьевым в 1958 г., на наш 
взгляд, до сих пор остается непревзойденной. Ложному «я» непоня-
тен адвокат Аттикус из драмы «Убить пересмешника» (1992) Роберта 
Маллигана. Всегда будет под подозрением ненаблюдаемого ума учи-
тель истории Илья Семенович из «Доживем до понедельника» (1968) 
Станислава Ростоцкого. Нет места на этой земле целителю Джону 
Коффи из «Зеленой мили» (1999) Фрэнка Дарабонта и французским 
монахам-траппистам из драмы «Люди и боги» (2010) Ксавье Бовуа. 
Растерзан не ведающими, что творят, слесарь Дмитрий из драмы 
«Дурак» (2014) Юрия Быкова. Не в силах изменить мир, но готов от-
дать ему себя целиком неаполитанский врач-гуманист Джузеппе 
Москати из «Исцеляющей любви» (2007) Джакомо Кампиотти. И ока-
зывается в силах изменить мир заглавный герой фильма «Ганди» 
(1982) Ричарда Аттенборо, но философу ненасилия, как называли 
Махатму Ганди, не по силам изменить человека. Впрочем, возможно, 
эти изменения происходят и неприметным образом, важно, чтобы не 
гасли маяки. 

Таким маяком является святой Франциск Ассизский. Итальян-
ский режиссер Франко Дзеффирелли снял о своем великом соотече-
ственнике биографическую ленту «Брат Солнце, сестра Луна» (1972). 
Маяком является отец Пио из одноименного фильма Карла Карлеи, 
вышедшего на экран в 2000 г. Но в этом же ряду стоит и Василий Гу-
банов из картины «Коммунист» (1957) Юлия Райзмана. Фильм, кото-
рый произвел сильнейшее впечатление на Иоанна Павла II. Папа рим-
ский увидел в персонаже Евгения Урбанского рыцаря веры. И разве 
не остается для нас нравственным ориентиром, образцом чистоты и 
открытости Алеша Скворцов из «Баллады о солдате» (1959) Григория 
Чухрая. Или лирический герой автобиографической картины «Зерка-
ло» (1974) Андрея Тарковского, который проходит не только через 
огонь, воду и медные трубы истории, но и всходит на свою личную 
Голгофу. 



Перельштейн Р.М.  

 72 

Младший лейтенант Лазарев из картины Алексея Германа «Про-
верка на дорогах» (1971), поддавшись страху, переметнулся на сторо-
ну врага. Лазарев страдает, потому что не прошел инициацию, не вы-
держал испытания. Но персонаж Владимира Заманского знает, чувст-
вует, что путешествие должно быть завершено, и поэтому разыскива-
ет партизанский отряд. Вернуться к своим непросто, однако командир 
отряда Локотков дает перебежчику второй шанс. Лазарев снова стра-
дает, но это страдание уже другого рода. Оно способно исцелить. 
Партизан Соломин выбивает котелок из рук Лазарева, и тот, не сдер-
жавшись, бросается на Соломина, давая выход своему гневу. Однако 
на гнев, как и на страх, права у Лазарева уже нет. Герой, прошедший 
инициацию до конца, освобождается от гнева и страха. Победить в 
войне трудно, но еще тяжелее победить войну. Картина Германа 
именно об этом. 

Эволюционируя, советский жертвенный герой на новом истори-
ческом этапе все глубже укореняется в христианской традиции. Зама-
ливает грех отец Анатолий из «Острова» (2006) Павла Лунгина. Пре-
дает себя в руки Божии святитель Алексий из «Орды» (2012) Андрея 
Прошкина. Перечисленные выше сюжеты есть не что иное, как исто-
рия взросления души, а значит, мы имеем дело с ситуацией завер-
шенного путешествия в рамках рассказанной истории. Но и персона-
жи, не помышляющие о духовном подвиге, проживая, на первый 
взгляд, ничем не примечательную жизнь, проходят свой крестный 
путь, чтобы умереть в качестве отдельного существа и воссоединить-
ся с жизнью в качестве Мировой Души. Именно это происходит с 
Жюли Виньон из картины «Три цвета. Синий» (1993) Кшиштофа 
Кесьлёвского. Потеряв в автокатастрофе семью, Жюли находит в себе 
силы принять потерю навсегда и услышать зов своего вечного «я». 

И в сюжетах успешно пройденной инициации, и в случае пре-
рванного путешествия присутствует катарсис, если мы, повторимся, 
имеем дело с драмой как духовным учением. Если преображения, со-
бирания себя не произойдет, то, образно выражаясь, трещина в бытии 
расширится и деструктивные силы человеческой психики продолжат 
раскалывать фундамент Жизни. Именно катарсический характер пе-
реживаний, как вре́менное состояние очищения ума и исцеления ду-
ши не позволяет метафизической трещине расти. Но на страже Цело-
го все-таки стоят сюжеты, в которых на кульминационный вопрос, 



Метафизика киноискусства  

 73

что в герое берет верх – его высшая душа или инстинкты низшей 
части души, герой в развязке истории отвечает конкретным поступ-
ком: «Я есть высшая душа». Он отвечает именно поступком, выбо-
ром, за который ему, как и нам, обязательно придется расплачиваться. 
Драматической ситуации не избежать, но если выбрать вечное Я, а не 
ложное «я», то можно обойтись и без излишнего драматизма. Бла-
женный Августин сказал, что на глубине бытия зла нет. Нет на глу-
бине бытия и драмы жизни. А вот путь в глубину обязательно имеет 
свою драматургию… 

«Духовное средоточие» – вот ключ к учению о трагическом мифе 
Аристотеля. Почему трагическом? Да потому, что «всеблагая умная 
первоэнергия», как и мы с вами, переходит из состояния «высшей 
души» к «низшей», тем самым разделив с нами наш опыт отпадения 
от Целого. Но мы уверены, что в своей потаенной глубине первоэнер-
гия остается самою собой, как остается Самим Собой Христос, со-
шедший во ад наших погибельных представлений о жизни и вызван-
ных ими последствий. А. Лосев пишет: «Ведь трагедия как раз тогда 
и начинается, когда данная умная субстанция устремляется в матери-
альную беспредельность инобытия и приходит к саморасщеплению и 
самораздроблению» [Лосев, 1993, с. 745]. Мы уверены, что непод-
вижное пребывание блаженного Ума в одной точке ни на один миг не 
ставится самим этим Умом под сомнение. Но чтобы нам напомнить о 
высшем смысле жизни, сам этот смысл допускает возможность сво-
его отдаления от нас. Разыгрывается целое представление, в котором 
показан мир, утративший свою ось. Это ровно то, что происходит с 
нами, когда мы оказываемся перед лицом серьезных испытаний, ко-
гда проверяется на прочность наш духовный стержень. Г. Померанц 
пишет: «Бог, скрытый в глубине, не страхует нас от несчастий, но он 
дает силу переносить несчастия и, потеряв все, начинать жизнь зано-
во. Продолжая путь, мы опять должны войти в темное ущелье, но 
знаем, что выйдем снова на свет и обрадуемся свету, и эту радость 
будем нести сквозь тьму – до следующего взрыва света» [Померанц, 
2004, с. 55]. Высший смысл, допускающий ситуацию, в которой он 
утрачен, не создает противоположность самому себе. Однако наш не-
наблюдаемый ум или плотский ум способен оперировать только 
крайностями, только противоположностями. Не случайно Гёте заме-
тил, что Бог – в деталях, а дьявол – в крайностях. 



Перельштейн Р.М.  

 74 

Итак, противоположности Единому, высшему смыслу не сущест-
вует, у нее нет онтологического статуса, как нет его у нашего ложно-
го «я», однако наши погибельные представления о жизни то и дело 
поднимают голову. Миссия драмы – срубить эту голову острым ме-
чом катарсиса. И пусть отрастет новая, но ведь и меч не знает устали. 
Именно так «взрывы света» постоянно разгоняют тьму. Под катарси-
сом Аристотель понимает возвращение умной первоэнергии к самой 
себе. А мы бы сказали – возвращение героя к своему безначальному 
состоянию, завершение самого процесса возвращения. Вот почему 
действие, которому подражает трагический поэт, Аристотель называ-
ет не только «важным», но и «законченным». «Трагедия есть подра-
жание действию важному и законченному (…), совершающее посред-
ством сострадания и страха очищение (katharsis) подобных страстей» 
[Аристотель, 1984, с. 651]. На этом заканчивается и драма. Причем во 
всех возможных смыслах. Лосев подводит следующий итог: «Всерьез 
были затронуты самые основы нашего бытия, и вот, они – невреди-
мы» [Лосев, 1993, с. 745]. 

Вернемся к исходной точке драмы. Блаженный Ум материально 
воплощается; парменидовское Единое, которое есть, превращается 
во многое, которого не существует; вечное облекается во вре́менное. 

На языке индийской философии то же самое прозвучало бы так. 
Океан единого Сознания спонтанно решает посмотреть на самого се-
бя глазами волны, причем такой волны, которая забыла о том, что она 
есть Океан. А когда волна вспомнит об этом, путешествие закончит-
ся. Волна просто вернется домой, как героиня сказки Лаймена Фрэнка 
Баума «Удивительный волшебник из страны Оз» (1900) Элли вернет-
ся в Канзас или как старуха из «Сказки о золотой рыбке» – к своей 
«ветхой землянке». 

Когда пушкинская старуха требует, чтобы золотая рыбка сделала 
ее владычицей морскою, а сама была у старухи на посылках, то золо-
тая рыбка возвращает ложное «я» на его законное место. Отдельно 
взятая волна в слепоте своих желаний решила подчинить себе Океан. 
Волна и есть Океан, само бессмертие, но этого ей мало. Она хочет 
повелевать Океаном. Можно выразиться и по-другому. Волна хочет 
быть бессмертной, но при этом не меняться. А бессмертие без преоб-
ражения оборачивается разбитым корытом. Трагический миф может 



Метафизика киноискусства  

 75

принимать и такие формы: высший порядок в мире был нарушен, и 
вот он снова восстановлен. 

Индийский мудрец Рамеш Балсекар, исповедующий учение о не-
двойственности, сказал так: «Сознание создало этот спектакль. Соз-
нание написало сценарий. Сознание играет роли всех персонажей. 
И Сознание же наблюдает за этой пьесой. Это шоу Одного Актера» 
[Балсекар Р. Справочник для просветленных]. Слово «шоу» имеет 
отрицательную коннотацию в отечественной культуре, поэтому мож-
но заменить его на слово «представление» или «действие». Это дей-
ствие Одного Актера. Напомним, что в переводе с древнегреческого 
драма (δρᾶμα)  означает «деяние», «действие». Сонет «Двойственное 
“я”» индийский философ и поэт Шри Ауробиндо заканчивает сле-
дующим двустишием: «Всеведущий, как в танце вдохновенном, / В 
Неведенье играет прикровенно» [Шри Ауробиндо. Избранные соне-
ты]. При подобном взгляде на вещи личность, какой она предстает в 
христианском персонализме, не утрачивается, а высвечивается. Фи-
лософ и эстетик Н. Маньковская следующим образом характеризует 
религиозную поэзию Поля Клоделя: «Следование (…) христианским 
заповедям, моральному закону позволяет человеку почувствовать се-
бя актером вечно новой драмы, созданной Богом, чей высший драма-
тизм заключен в жертве, самопожертвовании» [Бычков, Маньковская, 
Иванов, 2017, с. 466]. И далее: «Творческий акт динамичен: поэт – не 
просто свидетель, он “актер (действующее лицо) в спектакле, выяв-
ляющий его смысл”, – подчеркивал Клодель» [там же, с. 467]. 

Когда мы подключены к океану единого Сознания, то Океан во-
влекает нас в танец своих энергий. Захваченный вселенскими ритма-
ми, я уже не могу отличить, где заканчивается Океан и начинаюсь я, 
потому что Он, как и наше вечное Я, нигде не начинается и нигде не 
заканчивается. Однако существует уровень, на котором нам дано 
осознать себя и в качестве волны, но не отдельной от Океана, а таин-
ственно с ним соединенной семью миллиардами нитей, семижды 
семьюдесятью миллиардами через всех живых существ, через весь 
одухотворяемый нами мир. 

Когда Лосев констатирует, что «очищение есть состояние духа, 
который поднялся выше волевых актов» [Лосев, 1993, с. 744], то не-
вольно вспоминается призыв Блаженного Августина: «Люби Бога и 
делай, что хочешь». Если ты действительно возлюбил Бога, а это зна-



Перельштейн Р.М.  

 76 

чит до конца позволил пролиться Любви на тебя и на всю тварь Бо-
жью, то тогда твоя воля не будет нуждаться в моральных ограничени-
ях, потому что она просто исчезнет, слившись с Высшей волей. Вот 
почему «очищение» как кульминационную точку аристотелевской 
трагедии не стоит соотносить с «моральным удовлетворением». Об-
ластью этических оценок катарсис не исчерпывается, хотя они в нем 
и присутствуют. «Очищение есть не моральное, но умное состояние» 
[Лосев, 1993, с. 744], – отмечает Лосев. И далее пишет: «В очищении 
есть слезы любви и прощения, сострадания и тихого участия, в то 
время как мораль никого не любит и никому не прощает, никому не 
сострадает и ни в ком не участвует» [там же]. Не оставляет он и кам-
ня на камне от трактовки «очищения» как чисто эстетического удов-
летворения. Эстетизация преступления, порока, распада не совмести-
ма с восстановлением в правах «всеобщей умной Сущности». И в 
этом отношении Аристотель полностью солидарен с Платоном, кото-
рый брал под подозрение любое искусство, входящее в обстоятельст-
ва ложного «я». Автор утопического проекта идеального государства 
Платон считал допустимым в искусстве подражание только нашему 
вечному «Я», и его прославление в религиозных гимнах. 

Аристотель был бо́льшим реалистом, как сказали бы мы сегодня. 
Он понимал, что пока существует человек, существует и трагический 
миф. А пока существует трагический миф, невозможно идеальное 
государство. Христос скажет: «Свет пришел в мир; но люди более 
возлюбили тьму, нежели свет» (Ин. 3:19). Трагический миф Аристо-
теля начинается с приверженности человека тьме, а завершается ее 
рассеиванием и торжеством неотмирного Света, который не может 
потерпеть поражения, потому что он ни с кем не воюет. Но об одер-
жанной без боя тихой победе Света знает только герой, достигший 
цели своего странствия. Выдающийся ливанский и американский пи-
сатель Халиль Джебран сказал о Христе, что будучи побежденным, 
Он знал, что Он – победитель. 

Когда трагический миф Аристотеля достигает своей наивысшей 
точки, последнее слово остается за Жизнью. А это значит, что траги-
ческий поэт, драматург, режиссер-постановщик драмы представил 
нам человеческий опыт во всей его внутренней полноте и внешней 
завершенности. За преступлением следует наказание, за грехом – по-
каяние, за осквернением святыни – очищение и прозрение. Первоум 



Метафизика киноискусства  

 77

«взмывает» к сфере неподвижных звезд, воссоединяясь с самим со-
бой, и гармония в природе, в мире, в человеческой душе восстанавли-
вается. 

Подведем итог. 
Трагический миф Аристотеля разрешается катарсисом, а это зна-

чит, что прошедшее тысячу миль ложное «я», достигнув берега веч-
ного «Я», вступает в него, словно соляная кукла – в Океан, и раство-
ряется без остатка. Таков путь классического героя. Но путешествие 
может оказаться и прерванным. Кукла из соли по какой-либо причине 
не решится войти в Океан. Может быть, к подобному шагу не готов 
герой, а возможно, что и автор. Но и здесь мы имеем дело с катарси-
сом. Мы сострадаем кукле, которая причиняет себе боль, но сама не 
понимает этого. Присутствует и страх. Нам страшно оказаться на 
месте куклы. Ведь пока соляная кукла не войдет в Океан и не раство-
рится в нем, она не узнает, кто она. Мы не можем понять значение 
нашей жизни, пока не соединимся с той силой, которая нас создала. 
Соляную куклу создал Океан, но она забыла об этом. Драма – искус-
ство припоминания нашей высшей, океанической души. 

Существует два рода страданий, или страстей. Страдание, кото-
рое претерпевает герой, проходя инициацию, и страдание, связанное с 
сюжетом прерванного путешествия, а значит, незавершенной ини-
циации. На огне первого страдания сгорает все неподлинное, все то, 
что нарушает равновесие жизни. Благодаря священному огню ини-
циации рождается новая Личность. В огне второго страдания корчит-
ся в конвульсиях, но не умирает ложное «я» героя. Именно эти муки 
и называются адскими. Этот род страданий связан с увязанием героя 
в собственном невежестве. Часто мы, а значит, и герой путаем эти два 
рода страданий, легкомысленно смешивая их. Но для героя трагиче-
ского мифа, после того как опустился занавес, подобное недопусти-
мо: либо он завершает инициацию, либо нет. Милосердие трагическо-
го мифа состоит в том, что неразрешимым этот вопрос остаться не 
может: либо герой заканчивает путешествие, либо прерывает его. 

Мы повели речь о метафизике киноискусства в контексте высше-
го творчества Жизни. А последнее есть не что иное, как исповедь, 
как широко понятое молитвенное состояние души. Именно так душа 
в состоянии своей причастности Мировой Душе творит себя. Она 
творит не те или иные формы поклонения самой себе, она творит 



Перельштейн Р.М.  

 78 

свою смерть как отдельной сущности и воссоединяется в этой выс-
шей смерти со всею жизнью, с самим корнем жизни. В этом и состоит 
залог ее бессмертия. Под бессмертием мы понимаем не временну́ю 
протяженность, не имеющую предела, а состояние всецелости жиз-
ни, которое не имеет ни начала, ни конца. 

Киноискусство на пике своих духовных устремлений позволяет 
нам прикоснуться не только к экранному бытию героя драмы, но и 
причаститься бытию как таковому. 

 
Список литературы 

 
Аристотель. Сочинения : в 4 т. – М. : Мысль, 1984. – Т. 4. – 830 с. 
Балсекар Р. Справочник для просветленных. – Режим доступа : http://esoteric-

land.ru/publ/uchenija_doktriny/soznanie_napisalo_ehtot_scenarij_i_igraet_roli_vsekh_pers
onazhej/15-1-0-166 

Бычков В.В., Маньковская Н.Б., Иванов В.В. Триалог 2. Искусство в пространст-
ве эстетического опыта. Книга первая. – М. : Прогресс-Традиция, 2017. – 920 с. 

Лосев А.Ф. Очерки античного символизма и мифологии / сост. А.А. Тахо-Годи; 
общ. ред. А.А. Тахо-Годи и И.И. Маханькова. – М. : Мысль, 1993. – 959 с. 

Плотин. Первая эннеада. – СПб. : Изд-во Олега Абышко, 2019. – 320 с. 
Померанц Г.С. Записки гадкого утенка. – М. : Текст, 2018. – 655 с. 
Померанц Г., Миркина З. В тени Вавилонской башни. – М. : РОССПЭН, 2004. – 

368 с. 
Рам Дасс. Полировка зеркала. Как жить из своего духовного сердца. – СПб. : 

Афина, 2014. – 256 с. 
Шри Ауробиндо. Избранные сонеты. – Режим доступа : 
http://www.aditi.ru/pdf/Sonnets.pdf 
 

References 
 

Aristotle. (1984). Soch.: v 4 t. (T. 4). Moscow : Mysl. 
Balsekar, R. Spravochnik dlya prosvetlennyh. Retrieved from: http://esoteric-

land.ru/publ/uchenija_doktriny/soznanie_napisalo_ehtot_scenarij_i_igraet_roli_vsekh_pers
onazhej/15-1-0-166 

Bychkov, V.V., Mankovskaya N.B. & Ivanov V.V. (2017). Trialogue 2. Art in the 
Space of Aesthetic Experience. Book one. Moscow : Progress-Tradition. 



Метафизика киноискусства  

 79

Losev, A.F. (1993). Ocherki antichnogo simvolizma i mifologii. A.A. Taho-Godi; 
A.A. Taho-Godi i I.I. Mahan'kova (ed., comp.). Moscow : Mysl'. 

Plotin. (2019). Pervaya enneada. Saint Petersburg : Izd-vo Olega Abyshko. 
Pomerants, G. (2018). Notes of an Ugly Duckling. Moscow : Text. 
Pomerants, G. & Mirkina, Z. (2004). V teni Vavilonskoj bashni. Moscow : ROSSPEN. 
Ram, Dass. (2014). Polirovka zerkala. Kak zhit' iz svoego duhovnogo serdca. Saint 

Petersburg : Afina. 
Shri, Aurobindo. Izbrannye sonety. Retrieved from : 

http://www.aditi.ru/pdf/Sonnets.pdf 
 
 



 

 80 

 
 
 
УДК: 168. 522   DOI: 10.31249/hoc/2021.01.04 

 
 
 
 

Махлин В.Л. 

 
ФИЛОЛОГИЯ КАК ОПЫТ ЧТЕНИЯ 

(Вспоминая С.Г. Бочарова)1 
 

Аннотация. В статье сделана попытка понять и оценить литера-
турно-критическую деятельность выдающегося критика и филолога 
С.Г. Бочарова с точки зрения таких особенностей, которые отвечают 
некоторым современным проблемам и задачам гуманитарно-
филологического познания. Работами Бочарова легче восхищаться, 
чем охарактеризовать его способ подхода к художественному тексту. 
Этот подход не «концептуальный», но и не «позитивистский». Начи-
ная с первой своей книжечки о «Войне и мире» Л. Толстого, Бочаров 
сочетает научное исследование с опытом конкретного чтения; иссле-
дователь остается «читателем», избегая общих слов и теоретических 
положений и сохраняя непосредственную связь с фактичностью «ми-
ра мысли» автора и в то же время с практической идеей филологии. 
Такой подход, как представляется, актуален и продуктивен для со-
временного литературоведения, культурологии и литературной кри-
тики, которые сегодня оказываются между двумя методологическими 

                                                            
 Махлин Виталий Львович – доктор философских наук, профессор, Москов-

ский педагогический гуманитарный университет, Москва, Россия, vitmahlinmail.ru 
Mahlin Vitalij Lvovich – doctor of Philosophy, Professor, Moscow pedagogical Uni-

versity for the Humanities, Moscow, Russia, vitmahlinmail.ru 
 Махлин В.Л., 2021 
1 В основу статьи положен текст выступления на секции, посвященной памяти 

С.Г. Бочарова (ИМЛИ, «Михайловские чтения», декабрь 2017 г.). 



Филология как опыт чтения  

 81

крайностями – между абстракциями теоретизированных схем и абст-
ракциями позитивистской «научности», равно чуждыми событию 
текста и, соответственно, опыту чтения. 

Ключевые слова: опыт чтения; филология; читатель; проникнове-
ние; наследие-как-обращение. 

 
Поступила: 27.02.20  Принята к печати: 27.03.20 
 

Mahlin V. 
Philology as an Experience of Reading 

(Remembering S.G. Bocharov) 
 

Abstract. The article is an attempt to understand and evaluate Sergey 
Bocharov’s critical activities and heritage from the point of view of some 
contemporary problems in human and philological studies. What was and 
comparatively is quite original in Bocharov’s articles and books, it is, 
I believe, his approach to a literary text, beginning with his early little 
book about Tolstoy’s «War and Peace», where this scholar tried to com-
bine his research with his concrete experience of a «common reader». This 
approach, it seems, allowed him to avoid the two extremes in recent liter-
ary studies, namely, abstract theoretism, on one hand, and abstract positiv-
ism, on the other. In this sense, Bocharov’s heritage may help us today to 
return to some «pre-scientific», but scholarly forms of textual analysis in 
philology based on the reading experience itself. 

Keywords: the reading experience; philology; interpenetration; heri-
tage-as addressivity. 

 
Received: 27.02.20    Accepted: 27.03.2020 
 
 

Введение 
 

Наследие, которое оставляет после себя значительный автор – 
литератор, мыслитель или ученый, – это не только «наследие», кото-
рое можно почитать или игнорировать, но еще и некоторое «завеща-
ние», молчаливо, одними текстами, обращенное к тем и только тем, 
кто захочет и сможет ответить на это обращение. Наследие-как-



Махлин В.Л.  

 82 

обращение ожидает от постсовременников ответного понимания 
сказанного и понятого «другими» уже в новой социокультурной си-
туации, а значит, в перспективе и в вере, что наследие будет услыша-
но и понято новой современностью как нечто для нее, современности, 
важное, как свое, но в качестве не столько своего слова, сколько сло-
ва другого. 

Вспоминая Сергея Георгиевича Бочарова (1929–2017), уместно 
поставить вопрос о преобладающем импульсе, или доминанте, его 
историко-литературных, филологических исследований. Такой доми-
нантой, или установкой, скорее всего, нужно признать чтение. Чте-
ние не как предварительное и вспомогательное, но как принципиаль-
ное качество гуманитарно-филологического мышления и познания. 
Опыт чтения как дело чтения – вот, может быть, отличительная чер-
та всех без исключения работ С. Бочарова на протяжении завидно 
долгой творческой жизни. Бочаровской филологии нельзя научить, но 
можно учиться – тезис, актуальность которого я постараюсь обосно-
вать в нижеследующих фрагментах. 

 
Уясняющее прочтение 

 
У С. Бочарова мы не найдем ни теории чтения, ни вообще какой-

либо теории в расхожем значении этого слова. Восхищаясь его ис-
следованиями, затруднительно перевести наши впечатления на язык 
общезначимых суждений, теоретических обобщений. А между тем 
какой-то перевод все же необходим, если наши впечатления и наша 
память хотят как-то отвечать наследию, понятому как завещание. 

Точнее всех, наверно, высказался о С. Бочарове его коллега по 
ИМЛИ Аверинцев в одном из интервью в самом начале гласности1. 
Замечательная аверинцевская характеристика, правда, лишь косвенно 
затрагивает нашу проблему. Попробуем уловить и зафиксировать ос-
новное устойчивое свойство работ С.Г. Бочарова, руководствуясь его 
собственными высказываниями. 

Вот поздняя статья С.Г. Бочарова «Достоевский – гениальный 
читатель» [Бочаров, 2014, с. 106–113]; название заимствовано у высо-
ко ценимого им А. Бёма [Бём, 2001, с. 35–37]. Бочаровская статья не 
только о Достоевском и Пушкине, у которых, действительно, как ни у 
кого из русских классиков, чтение становилось творческим импуль-



Филология как опыт чтения  

 83

сом. Писатель как читатель, но также и герой как читатель (Дон 
Кихот как читатель рыцарских романов, Макар Девушкин как чита-
тель Пушкина и Гоголя) – для Бочарова это важно в связи с практиче-
ской работой филолога. Уже в первой своей книге (о «Войне и мире» 
Л.Н. Толстого) С. Бочаров подчеркнул роль читателя в истории ли-
тературы: 

Книги характеризуются тем, как они живут в читательском вос-
приятии [Бочаров, 1987, с. 19]. 

Через 40 лет, в рецензии на книгу А. Битова, С.Г. Бочаров свяжет 
общечитательский опыт со специфической задачей читателя – ис-
следователя литературы. 

Кто такой филолог? Это читатель, особым образом просвещен-
ный, квалифицированный и, по идее, лучший читатель текстов лите-
ратуры – уже потом исследователь, а прежде читатель [Бочаров, 2002, 
с. 176]. 

А, скажем, в юбилейной статье о М.М. Бахтине (1995), дистанци-
руясь и от тогдашнего тренда – бахтинологии, и в особенности от 
бахтинского масскульта, он писал: 

«Я – читатель Бахтина, и есть у меня в его сочинениях любимые 
места» [Бочаров, 1999 а, с. 511]. 

Конечно, Бахтин – это особый случай, и о причинах упомянутого 
дистанцирования я скажу в своем месте, сейчас речь о другом. Острое 
пожизненное недоверие Бочарова к общим оценкам, общим словам и 
понятиям, к тому, что можно назвать навыком опережающего обоб-
щения в суждениях о литературе (и не только о литературе), и что он 
сам однажды назвал дурным импрессионизмом, – вот, пожалуй, на что 
стоит обратить внимание, если мы хотим разглядеть творческое лицо 
С. Бочарова как филолога-исследователя. Дело здесь не в отрицании 
обобщений или теорий. В позднем крупном исследовании Бочарова о 
«генетической памяти» в литературе об упомянутом выше А.Л. Бёме 
читаем: 

«Бём был скромный теоретик. Он не объявлял теоретической 
программы, как рядом с ним новые формалисты, он хотел уяснять 
уже существующие в науке понятия (курсив в тексте мой. – В. М.)» 
[Бочаров, 2012 б, с. 59]. 

Но что значит «уяснять уже существующие понятия»? 



Махлин В.Л.  

 84 

Для Бочарова уяснение или прояснение исторически сложивших-
ся в науке понятий означало в конечном счете не столько теоретиче-
ский, сколько практический интерес и вопрос: в какой мере эти поня-
тия работают? Ответить на этот вопрос, очевидно, филолог (и – ши-
ре – гуманитарий) может одним-единственным образом – путем чте-
ния (Бочаров, как можно заметить, предпочитал более специальное и 
более активное слово – прочтение). Уясняющее прочтение – так еще 
можно определить исходный и пожизненный творческий импульс 
С. Бочарова, его исследовательскую установку. 

 
Лицо и фон 

 
Всякое творческое лицо открывается не в своем уединении, а на 

историко-систематическом фоне, подчас даже независимо от тех или 
иных влияний. Этот объективный (но не объектный) проблемный фон 
опосредует своеобразие данного автора и в искусстве, и в науке. 

«Ничего не ищите за феноменами, они сами теория» – это выска-
зывание Гёте Бочаров мог бы перефразировать примерно так: ничего 
не ищите за текстом; в опыте чтения текст сам обнаруживает (сооб-
щает) всеобщность воплощенных в нем смыслов (феноменов). Этим 
прочтения отличаются от теоретизированных обобщений. Историко-
филологическое исследование, понятое как чтение и прочтение, соб-
ственно, и было пожизненным делом С. Бочарова. Но это внешне до-
вольно уединенное, персональное дело и опыт актуально входили в 
большой событийный контекст научной культуры прошлого столетия. 

Новое философское мышление ХХ в., уходя, по словам 
М.М. Бахтина из книги о Достоевском (1929, 1963), от всего европей-
ского утопизма и поставив под вопрос основания всей идеологиче-
ской культуры Нового времени, обратилось – по ту сторону традици-
онных бинарных оппозиций: эмпиризм – рационализм, материализм – 
идеализм, индивидуальное – социальное т.п. – к исследованию того, 
что молодой М. Хайдеггер называл герменевтикой фактичности, а 
молодой М.М. Бахтин – исторической фактичностью мира жизни. 
Аналогичные тенденции на свой особый лад происходили и в фило-
логическом мышлении. Не общее лицо С. Бочарова в нашем литера-
туроведении понятнее как раз на общем фоне процессов, происхо-



Филология как опыт чтения  

 85

дивших в научно-гуманитарном мышлении в конце Нового времени 
(в прошлом столетии). 

Ведь филология начиная с 1920-х годов, даже полемически от-
талкиваясь от философии (от ихнего гейста, как выражались между 
собой русские формалисты), по-своему тоже стремилась уйти от того, 
что оба упомянутых выше мыслителя называли одинаково: немецкий – 
theoretische Einstellung (теоретическая установка), а русский – теоре-
тизмом, абстрактным объективизмом и монологизмом. Дело опять-
таки не в тех или иных влияниях (их могло и не быть), – дело в ради-
кальных изменениях в мировосприятии, в объективном общественно-
историческом опыте мира жизни. Этот новый опыт, отраженный в 
модернистской литературе начала ХХ в., С. Бочаров проникновенно 
исследовал в статье о романе М. Пруста. Вопреки претензиям теории, 
Бочаров почти с самого начала сделал своим предметом именно зна-
чимую историко-герменевтическую фактичность текста. Текста, 
культ которого в эпоху литературной теории (начиная в особенности 
с 1960-х годов) возрастал по мере того, как в образовании и в науч-
ном исследовании способность анализа и понимания текста скорее 
падала – тенденция, которую уже в середине прошлого столетия под-
метил в литературоведении и проанализировал выдающийся немец-
кий филолог Эрих Ауэрбах2. 

Современник Ауэрбаха Ю.Н. Тынянов писал в автобиографии: 
«Я стал изучать Грибоедова – и испугался, как его не понимают и как 
не похоже все, что написано Грибоедовым, на все, что написано о нем 
историками литературы» [Тынянов, 1966, с. 19]. Это расхождение 
(«…как не похоже…») относится не к текстам, а к их читателям, в 
разные эпохи восприятия того или иного автора: наш, по выражению 
М.М. Бахтина, понимающий глаз может по-разному видеть, казалось 
бы, один и тот же текст в разные времена, и новые прочтения коррек-
тируют и обогащают, а порой и обедняют, прежние оценки и пред-
ставления. Мир литературы, как и мир жизни, по-новому открывается 
в тексте, в особенности на переломах, или перепадах, эпох, и мы еще 
увидим, как исторический фон сказывался на исследованиях 
С. Бочарова. Во всяком случае, я думаю, у него может поучиться вся-
кий, кто даже и в наши по-новому продвинутые времена сохраняет и 
культивирует склонность к чтению и кому как раз в такие времена 
хочется отдать себе отчет в том, что это значит – читать. 



Махлин В.Л.  

 86 

Связать личный опыт чтения с донаучным читательским воспри-
ятием, с common reader (обычным читателем), по выражению 
В. Вульф, с одной стороны, а с другой – соединить опыт чтения с за-
дачами филологического исследования – в этом, по всей вероятности, 
заключался способ подхода С. Бочарова к тексту как миру мысли во 
всех сферах его профессиональной деятельности – историка литера-
туры, литературного критика, научного комментатора, мемуариста. 
И если мы хотим лучше понять историко-литературную доминанту 
исследований Бочарова, нужно попробовать осознать объективные 
проблемы, которые ему приходилось решать как филологически луч-
шему читателю. 

 
Проблема 

 
За последние полвека все твердо усвоили слово текст как собст-

венно предмет гуманитарно-филологической деятельности. Куда 
труднее говорить о самой этой деятельности, о чтении, которое 
Г.О. Винокур определял (с опорой на герменевтическую традицию) 
как «особое искусство <…> извлекать содержание из соответствую-
щего сообщения» [Винокур, 2000, с. 54]. Чтение не только направле-
но на текст как свой предмет, – чтение – внутренний, субъективный 
процесс, который трудно осуществлять по каким-либо правилам и 
еще труднее оценивать по объективным критериям. Поэтому Винокур 
называет чтение искусством, и Бочаров явно думает так же. В своем 
выступлении по случаю вручения ему Солженицынской премии 
(2007) Бочаров говорил о двусмысленности места литературоведа 
внутри научной культуры: 

«Место филолога, литературоведа во всяком случае – между ли-
тературой и наукой, и в обе стороны ему приходится оправдываться» 
[Бочаров, 2007 а, с. 46]. 

Оправдываться приходится скорее за искусство чтения, чем за 
отсутствие такого искусства. Так называемое точное литературоведе-
ние – это, конечно, тоже прочтение, но обработанное так, чтобы за 
него не приходилось оправдываться. В цитируемом выступлении Бо-
чаров уточняет: 

«Филолог тоже читатель, но странность его положения в том, что 
такое необязательное и праздное занятие, как чтение, он превращает в 



Филология как опыт чтения  

 87

профессиональное дело. Он должен считаться ученым, оставаясь чи-
тателем, а это не так-то просто – литературоведу остаться читате-
лем, не так-то многим удается» [Бочаров, 2007 а, с. 46]. 

Проблема в том, что чтение субъективно постольку, поскольку 
предполагает активность читателя, которую он или она далеко не все-
гда или не вполне осознает и учитывает. Немая, внешне уединенная 
деятельность чтения, однако, у читателя-филолога не остается чем-то 
только внутренним (знаменитая Innerlichkeit немецкого идеализма и 
романтизма), но именно выражается («овнешняется», по слову 
Г.Г. Шпета и М.М. Бахтина начала 1920-х годов) во всяком поступке 
и творческом акте, включая, конечно, и деятельность филолога. Не в 
чтении про себя, но в передаче воспринятого, пережитого и понятого 
сообщения другим – вот в чем, судя по всему, кроется искусство чте-
ния и проблема прочтения. 

Иначе говоря, между тем, чтó мы высказываем и пишем по пово-
ду прочитанного, и тем, чтó и как мы воспринимаем и переживаем в 
опыте чтения, обнаруживается расхождение, зазор, люфт. Трудность, 
по-видимому, не в том, что текст объективен, а наше читательское 
восприятие текста субъективно, но, скорее, наоборот: читательское 
восприятие объективно, т.е. ближе к значимой фактичности текста, но 
не имеет языка, адекватного восприятию текста; приходится доволь-
ствоваться некоторым как бы общепонятным языком теоретических, 
риторических, моральных, общественно-политических суждений-
обобщений, имеющих вид познания произведения или текста. (В со-
временном «информационном» обществе этот разрыв, похоже, дости-
гает своего предела, и не только в СМИ: для того чтобы подчас неиз-
вестный адресат (аудитория) моего сообщения меня понял, мне при-
ходится выражать свою мысль и эмоции на готовом и как бы обще-
понятном языке виртуального общения, и почти неизбежно это язык 
клише.) 

Для историка литературы, для филолога как лучшего читателя, 
ответственного за свое высказывание, – наибольшим препятствием в 
опыте чтения и исследования, как это ни парадоксально, подчас ока-
зывается сама традиционная наука, точнее – язык науки, все то, что 
Томас Кун в своей знаменитой книге о научных революциях назвал 
«идеологией науки как профессии», имея в виду не действительное 
прошлое научных прорывов и открытий, но готовые результаты, или 



Махлин В.Л.  

 88 

«пенки», этих событий, воспринятых задним числом3 [Кун, 2001, 
с. 182]. 

Таким образом, за объективной проблемой текста скрывается по-
особому историчная проблема читателя текста. И это, конечно, не та 
произвольная субъективность, которую С. Бочаров, ужаснувшись на-
ступившей в 90-е годы свободе интерпретации, назвал самоутвер-
ждающимся пониманием, более или менее пренебрегающим предме-
том понимания [Бочаров, 1999 а, с. 11] и защищенным пресловутым 
аргументом: А я так вижу!.. Субъективность читателя (и – шире – 
слушателя, зрителя, «реципиента») социальна, но не в памятном нам 
советском, публично-риторическом смысле, а в существенно ином, 
ответственном перед предметом понимания как другим для отве-
чающего этому другому читателя-филолога. В противоположность 
самоутверждающимся интерпретациям (вполне понятным историче-
ски и психологически в посттоталитарном социуме) Бочаров настаи-
вает на приоритете понимающего прочтения, которое не отказывает-
ся от себя, но и не предает текст и его автора ради самоутверждения 
интерпретатора, – и постольку при удаче может претендовать на объ-
ективность, оставаясь в то же время ограниченным пределами своей 
объективной же персональной, социальной, профессиональной опре-
деленности, называемой в современной герменевтике конечностью 
(Endlichkeit) нашей мысли, нашей жизни, нашего духа. 

Иначе это можно выразить так: в историко-филологическом 
мышлении и познании историчен не только исследуемый мною 
текст, историчен я сам как исследователь в своем, по-хайдеггеровски 
выражаясь, «вот-здесь-бытии» (Dasein) унаследованной истории, со 
всем грузом научных и духовно-идеологических предпосылок, пред-
рассудков, предубеждений, предвзятостей и горизонтом ожиданий. 
В этом смысле чтение, тем более интерпретация, правильно понятая, 
требует не самоутверждения, но скорее скромности. С.Г. Бочаров пи-
сал в связи с этим: «Литературоведению подобает скромность: оно 
литературе служит, литературоведческая речь это косвенная речь по 
определению; и именно как таковая она имеет свои особые возмож-
ности в мире мысли (и, очевидно, в этом ее характере заключается 
также ее особая этика)» [Бочаров, 1999 а, с. 12]. 

Этика скромности, самоограничение, не есть, конечно, что-то но-
вое, напротив, это исконное самосознание филолога, отчасти подза-



Филология как опыт чтения  

 89

бытое за последние десятилетия. Границы и ограниченность литера-
туроведения, его не изначальный, а вторичный («косвенный») харак-
тер – герменевтическая этика познания познанного (Erkenntnis des Er-
kannten), согласно знаменитой (из XIX в.) формуле филологии Авгу-
ста Бека, – заключают в себе как раз специфические возможности 
чтения и исследования – возможности служения [Бёк, 2013, c. 208]. 

 
Служба понимания 

 
Любое теоретическое построение, или концепция, представляет 

собой переработанный в систему дискурсивных понятий опыт чте-
ния – даже если концепция пытается воспарить над этим опытом и 
«снять» его в теории, в теоретически общезначимых понятиях. То, 
что мы извлекаем из значительного художественного произведения в 
форме суждения о нем, всегда меньше того, что мы восприняли при 
чтении значительного произведения; теоретическое обобщение, даже 
глубокое, черпает из текста, но не исчерпывает его. И этот проблема-
тизируемый здесь разрыв между конкретным опытом чтения и обоб-
щениями этого опыта в наших суждениях, конечно, имеет место не 
только при восприятии художественной литературы, но и при вос-
приятии всякого текста, всякой содержательной речи (например, по-
вседневной или философской). Но в особенности это касается произ-
ведений искусства; как писал создатель современной философской 
герменевтики Ганс-Георг Гадамер в своей автобиографии (переве-
денной у нас А.В. Михайловым), художественное произведение «не 
уступает истину понятию» [Гадамер, 1991, с. 11] – мысль, которая, 
разумеется, не есть аргумент против истины и мышления в понятиях, 
против «ихнего гейста». В опыте искусства, как и в опыте чтения, на-
учно-гуманитарное мышление ХХ в. преодолевало утопизм, свойст-
венный не просто той или иной идеологии, но традиционному рацио-
нализму Нового времени, и открывало конкретную рациональность 
мира жизни и мира искусства, осмысленную фактичность и овнеш-
ненность всякой (в том числе эстетической) деятельности. Этот по-
ворот к повседневной рациональности и конкретной историчности 
мира жизни не стоит смешивать с популярными представлениями о 
бессознательном, так повлиявшими на гуманитарные науки в истори-



Махлин В.Л.  

 90 

ческий момент краха классического рационализма на исходе Нового 
времени. 

Сегодня борьба с искушениями утопического мышления проис-
ходит во всех ответственных областях мира жизни, не исключая, ра-
зумеется, гуманитарные науки; причем в серьезных случаях это борь-
ба – не против, а за науку, философию и даже теорию. С. Бочаров 
был скромным, но принципиальным борцом против двух основных 
утопических зол в современной гуманитарно-филологической теории 
и практике: против утопии чистой позитивистской научности [Аве-
ринцев, 1969, с. 102], с одной стороны, и утопии чистой идеалистиче-
ской духовности – с другой. Этот сюжет настолько серьезен и актуа-
лен, что достоин самостоятельного рассмотрения, от которого здесь 
придется отказаться4. 

Искусство чтения как дело филологии, литературоведения – во 
всяком случае, имеет, кажется, одно оправдание: это – попытка огра-
дить и оправдать текст (а значит, и реальный затекст мира жизни) 
перед лицом более или менее пренебрегающих предметом самоут-
верждающихся интерпретаций. В этом смысле полвека назад 
С.С. Аверинцев в «Похвале филологии» писал, что для филолога 
текст важнее «концепции» [там же]. С. Бочаров понимал дело фило-
логии аналогичным образом. В рецензии на книгу Синявского-Терца 
о Гоголе (2009) он выделяет как особое достоинство рецензируемого 
сочинения россыпь подробностей [Бочаров, 2012 а, с. 85], не усту-
пающих свою истину обобщающему понятию. И такой же дифферен-
цирующий, конкретизирующий подход к предмету находим в его 
поздних воспоминаниях о старших коллегах или ушедших товарищах 
в своем поколении. Так, вспоминая разговоры с наследниками – об-
ломками пореволюционной эпохи – М.М. Бахтиным и Л.Я. Гинзбург, 
Бочаров россыпью подробностей дает понять, насколько поколение 
на повороте (Л. Гинзбург) было многослойным как в научном, так и в 
политическом и персональном аспектах, причем линия размежевания 
внутри одного и того же времени, одного и того же поколения, что 
характерно, связана с отношением к Достоевскому [Бочаров, 2014, 
с. 410–418). 

Свое понимание чтения как первоэлемента филологии Бочаров, 
полемически дистанцируясь от масскульта самоутверждающихся ин-
терпретаций, законно сближал с академической традицией, отвечав-



Филология как опыт чтения  

 91

шей за само понятие интерпретации. В выступлении по случаю при-
суждения ему Солженицынской премии он не случайно вспомнил 
толкование филологии как «службы понимания» в знаменитой аве-
ринцевской энциклопедической статье [Аверинцев, 1972, с. 973–979]: 

«Это было, собственно, слово о том, что на более специальном 
языке называется герменевтикой: понимающее прочтение как главное 
в нашем деле» [Бочаров, 2007 а, с. 43–49]. 

Как же возможно понимающее прочтение? Объяснить это почти 
невозможно, разве что показать на конкретных примерах тех фило-
логов, философов, критиков, которым такие прочтения удавались. 
С. Бочаров – один из таких. 

 
Прямо через текст 

 
В своих уясняющих дело, понимающих прочтениях русской ли-

тературной классики, от Пушкина до Пастернака и А. Платонова, 
Сергею Бочарову было дано передавать почти непередаваемое в по-
нятиях, но уловляемое нами при чтении, т.е. в процессе восприятия 
художественного произведения, которое не уступает истину понятию. 
На церемонии вручения Бочарову Солженицынской премии Д.П. Бак 
остроумно назвал это умение, или искусство, «литературови́дением» 
Бочарова [Бак, 2007, с. 35–42]. Установку на прямой читательский 
анализ литературного текста Бочаров сформулировал в первой, не-
большой своей книжечке о «Войне и мире» Л.Н. Толстого (1963). 
Здесь читаем: 

«Мы раскрываем “Войну и мир” и смотрим знакомый текст. Мо-
жет быть, минуя предварительные “общие слова”, попытаться прямо 
через текст войти в мир сцеплений романа Толстого? Может быть, 
та или эта страница, тот или другой эпизод вернее и непосредствен-
нее введут нас в книгу, во внутреннюю связь ее, чем предваритель-
ные общие рассуждения?» [Бочаров, 1987, с. 6]. 

Общеизвестная мысль Л. Толстого о сцеплениях здесь понята все-
рьез, т.е. стала делом молодого филолога. «Прямо через текст войти в 
мир сцеплений» – это значит: в опыте чтения разомкнуть и развер-
нуть внутреннюю связь художественного произведения, филологиче-
ски «овнешнить» ее. Прочитать текст, произведение – значит, по 
Бочарову, «овнешнить» так называемый внутренний мир художест-



Махлин В.Л.  

 92 

венного произведения изнутри его. Поразительно, с какой последова-
тельностью С. Бочаров следовал этому своему принципу – «прямо 
через текст» – на протяжении полувека. 

В этом отношении характерно употребление Бочаровым цитат. 
Цитата, вообще говоря, может быть оправданием филолога, а может – 
признаком неквалифицированности, некомпетентности: все дело в 
умении-искусстве понимать и овнешнять опыт чтения. Литературо-
веды (и не только литературоведы) нередко приводят цитату и этим 
довольствуются, как если бы чужая речь говорила сама за себя, без 
обрамляющего ее контекста, без комментария. Это, можно сказать, 
антифилологическое прочтение текста. Не следует забывать, что фи-
лология исторически возникла из комментария, и сегодня, после кон-
ца Нового времени, вновь обращается к своему первоисточнику в 
стремлении по возможности отмежеваться от самоутверждающихся 
интерпретаций [Махлин, 2009, с. 546–564]. Так вот: цитат в исследо-
ваниях С. Бочарова всегда много, но все они говорящие, как бы зано-
во заговорившие благодаря искусству читателя-комментатора. 

Книжечка молодого автора о «Войне и мире», изданная в попу-
лярной серии, может быть, потому и осталась самой читаемой рабо-
той Бочарова, что в ней ему удался некий синтез филологически ква-
лифицированного и обычного чтения. Это была, конечно, персональ-
ная удача, но для нее в начале 1960-х годов, помимо великого пред-
мета исследования, сложились объективные предпосылки. 

 
Сквозь (нашу) историю 

 
Повторимся: необщее лицо бочаровского литературоведения и 

филологии можно разглядеть и оценить как раз на общем историче-
ском фоне. Бочаров в новом столетии и сам рассматривал филологию 
и друзей-филологов сквозь (нашу) историю: у него было не такое уж 
частое среди филологов острое чувство времени, в особенности, как 
он говорил, перепадов эпох. Не удивительно, ведь С. Бочаров прожил 
не одну, а как минимум четыре эпохи нашей истории, если начинать 
отсчет от нашего поколения, только что вышедшего из ХХ съезда и 
своей комсомольско-марксистской невинности [Бочаров, 1999 а, 
с. 504] и вплоть до первых десятилетий нового века и тысячелетия. 
«Аверинцев в нашей истории» – одна из замечательных поздних ра-



Филология как опыт чтения  

 93

бот Бочарова [Бочаров, 2012 а, с. 269–275]. А чем был сам С.Г. Боча-
ровв нашей истории, и как он сам понимал эту историю? 

Советский духовно-идеологический «котлован», о котором писал 
А. Платонов в 1920-е годы, кажется, только сейчас открывается 
взгляду новых поколений постольку, поскольку советское прошлое не 
только отделено от нашей современности политическими и идеоло-
гическими изменениями, но и сохраняет с прошлым определенные 
связи – как в положительном, так и в отрицательном аспекте. Опыт 
нескольких советских и постсоветских поколений С. Бочаров описы-
вал в поздних своих работах как свидетель и участник, и для него эта 
история начинается как бы с нуля, с переживания словно бы оста-
новленного исторического времени. Вспоминая Л.Я. Гинзбург и ее 
понятие поколение на повороте, Бочаров писал о своем поколении, 
начинавшем в конце 1950-х – начале 1960-х годов, на очередном кру-
том повороте-перепаде российской духовно-идеологической истории: 
«Мы выходили из внеисторического состояния (особый опыт как бы 
переживания вечности в послевоенное сталинское восьмилетие, когда 
время в воздухе стояло, и основное чувство было, что никогда ничего 
другого не будет, всегда будет то, что теперь) к переживанию дви-
нувшейся истории»5. 

Подобно другим молодым участникам знаменитого в свое время 
ИМЛИйского трехтомника «Теория литературы» (1962–1965) Боча-
ров должен был начинать с историцистских, квазигегельянских схем, 
дистанцируясь и от МГУшной схоластики в духе Г.Н. Поспелова, и от 
восходившего вокруг 1960 года структурализма с его заманчивой, 
остроумной, но обедняющей предмет научностью. Эти теоретизиро-
ванные схемы для многих уже во второй половине 1960-х годов, по 
выражению из Достоевского, погасли в уме, и каждый из великолеп-
ной четверки на известной ныне фотографии друзей-аспирантов в 
садике ИМЛИ (С. Бочаров, Г. Гачев, В. Кожинов, П. Палиевский) 
пошел своим особенным путем жизни и мысли. На этом пути, надо 
полагать, постепенно сложилась особая позиция С. Бочарова в отече-
ственном литературоведении, его позиция чтения. В этом контексте 
прочитывается мысль Бочарова в его поминальном слове о 
Г.Д. Гачеве: 



Махлин В.Л.  

 94 

«Ведь все мы чем-то интересным занимались, а ограничения были 
внутренними, причем не политические и идеологические, а профес-
сиональные» [Бочаров, 2011, с. 160]. 

И вот, кажется, никто, кроме Бочарова, в том поколении россий-
ских филологов и историков литературы с такой последовательно-
стью не сделал принцип и дело чтения своим пожизненным исследо-
вательским методом в буквальном смысле слова methodos («путь сле-
дования») – в обходительном, но твердом размежевании с теорети-
зированными подходами к литературе и миру. Не общие рассуждения, 
но конкретные проникновения, извлечения сообщений из опыта чте-
ния и – шире. – из опыта мира – так еще можно определить способ 
подхода С.Г. Бочарова к феноменам литературно-художественного 
творчества. 

Замечательно, что в постсоветские времена С. Бочаров, в отличие 
от многих, не изменил своему филологическому делу, не ушел в пуб-
лицистику или в свободное русское мыслительство (М.М. Бахтин). 
Наоборот, его книга «Сюжеты русской литературы» (1999) открыла 
новый продуктивный этап прочтений русской литературной классики 
XIX–XX вв., куда органически вошли теперь и тексты русских мыс-
лителей. 

Вместе с тем на новом рубеже двух столетий для Бочарова явно 
наступил период известного переосмысления и расширения своей 
позиции чтения в условиях новой современности и ее вызовов. Пом-
ню, как на праздновании 70-летия Бочарова в ИМЛИ (май 1999 г.) я 
было поднял тост за «замечательного литературоведа», но юбиляр 
мягко прервал меня: «Литературовед – что здесь такого уж хороше-
го?». Похоже, то, что было продуктивным ограничением литературо-
ведения в советские десятилетия, в постсоветские стало восприни-
маться как ограниченность, и для С. Бочарова проблема, по-
видимому, заключалась не в отказе от границ историко-
филологической деятельности, но в расширении и углублении исход-
ной исследовательской доминанты. Во всяком случае, и теперь, на 
новом перепаде истории, ограничения были не политические и не 
идеологические, а профессиональные. В поминальной тоже статье об 
А.П. Чудакове читаем: 



Филология как опыт чтения  

 95

«А.П. чувствовал себя человеком академическим – но что это 
значит? Он хотел держать традицию не только отцов – филологиче-
ских дедов» [Бочаров, 2013, с. 329]. 

Держать традицию – сильное практическое определение не 
столько так называемого академизма, сколько задачи филологии как 
«познания познанного». В этом смысле Бочаров в постсоветские годы 
новаторски продолжал все то, что он делал раньше: литературоведе-
ние теперь стало частью филологии при неизменном стремлении: ме-
тодом так называемого пристального чтения (close reading) – «дер-
жать традицию». 

 
Наследие Бахтина 

 
В разговоре о наследии С.Г. Бочарова невозможно обойти вопрос 

о наследии М.М. Бахтина. То, что сделал Бочаров в этом отношении – 
и как душеприказчик, и как автор бесценного мемуара «Об одном 
разговоре и вокруг него» (1992), и как издатель и комментатор Соб-
рания сочинений Бахтина (1996–2012), – все это когда-нибудь, хочет-
ся верить, удостоится бóльшего внимания, чем в наступившие теперь 
времена, дожив до которых Бочаров, с понятным для всякого пишу-
щего человека эмоциональным преувеличением, ронял в разговоре: 
«Никто никого не читает…». Выделим и прокомментируем здесь в 
упомянутом тексте «Об одном разговоре и вокруг него» [Бочаров, 
1999 б, с. 472–502] ряд наблюдений, которые открывают в «читателе 
Бахтина» незаменимого свидетеля и собеседника, а в наследии Бах-
тина – пути будущих понимающих прочтений. 

1. Бочаровский «мемуар» начинается с наблюдения, которое, как 
представляется, проливает свет на объективное духовно-историческое 
обстоятельство, предопределившее условия рецепции наследия Бахти-
на, на родине и за рубежом, вплоть до нашего времени: 

«Уже когда это стало непоправимо, я понял, что мало разговари-
вал с Бахтиным. <…> Мы, конечно, новые знакомцы, были начитан-
ные и достаточно словесные. Но чувство, что нет ему среди нас собе-
седника, было. И на общении это сказывалось» [Бочаров, 1999 б, 
с. 472]. 

Речь идет о разрыве исторического преемства, происшедшем в 
советский век. Отсюда, вероятно, скептическое отношение Бочарова 



Махлин В.Л.  

 96 

к так называемой бахтинистике. И сегодня его непубличный скепсис 
понятнее, чем в 1960-е годы с их энтузиазмом и даже еще в 1990-е 
годы с их эйфорией6. 

2. Исторический разрыв между наследием М.М. Бахтина и ре-
цепцией этого наследия (начиная с 1960-х годов) Бочаров связывает с 
судьбами русской религиозной философии: 

«Унаследовав ее проблематику, Бахтин сменил язык философст-
вования. Параллелей между ранними трактатами Бахтина и положе-
ниями Бердяева и Карсавина можно собрать немало, но надо устано-
вить решающий факт: он отклонился от основного русла русской 
философии начала века <…> свернул с пути религиозной философии 
как магистральной традиции, на фоне которой он начинал. И вся ори-
гинальность Бахтина-мыслителя с этим основным фактом связана, им 
обусловлена» [Бочаров, 1999 б, с. 487, 489]. 

«Решающий факт» не был изменой традиции, а смена языка фи-
лософствования (уже в ранний период) была мотивирована решаю-
щим научно-философским событием ХХ в., которое в советские вре-
мена, в отличие от Европы, «быть не возмогло» ни в советском науч-
но-материалистическом, ни в религиозно-идеалистическом мечта-
тельстве о главном. Упоминавшийся Г.-Г. Гадамер в своем опоздав-
шем на советский век обращении «К русским читателям» определяет 
это событие как «переход от мира науки к миру жизни» в самом на-
учно-гуманитарном мышлении [Гадамер, 1991, с. 7] – поворот-
переход, который русский современник Гадамера осуществил в 1920-е 
годы как философ, а в последующие десятилетия как единственный в 
своем роде филолог. 

3. Эта не общая особенность пути М.М. Бахтина на общем евро-
пейском фоне его современности наводит С. Бочарова на довольно 
смелую догадку: 

«Может быть, несвобода прямо философствовать “о главном” по-
зволила совершить поворот проблематики» [Бочаров, 1999 б, с. 491]. 

Поворот проблематики, в сущности, обусловил начиная с 1960-х 
годов неслыханную мировую известность М.М. Бахтина, но также и 
то, что можно назвать черным квадратом всей истории рецепции его 
наследия, на родине и на Западе, вплоть до нашего времени. В самом 
деле: для современных философов М.М. Бахтин подчас – слишком 



Филология как опыт чтения  

 97

филолог, а для филологов – слишком философ; для читателей на За-
паде он слишком русский, а для российских – слишком европеец. 

4. Не случайно в центре разговора с М.М. Бахтиным 9 июня 
1970 г. оказалась книга о Достоевском. Бочаров утверждает: 

«…я считал (и считаю), что тот поворот от философской критики 
начала века к структурно-эйдетическому рассмотрению Достоевско-
го, какой осуществил Бахтин в своей книге, был глубоко плодотво-
рен, он и позволил сказать “новое слово”» [Бочаров, 1999 б, с. 475]. 

Позволительно добавить, что этот поворот и это новое слово о 
Достоевском, при всей уникальности М.М. Бахтина, можно объек-
тивно понять и оценить в историко-систематической ретроспективе, 
на фоне отмеченных выше парадигматических сдвигов. Известная 
драма русской мысли в советский век состоит в том, что политико-
идеологическая революция 1917 г. сделала невозможным осмысление 
одновременных революционных поворотов в гуманитарном мышле-
нии XX в. и, соответственно, сделала невозможной современную 
ориентацию в истории мышления (в отличие от «идеологии науки как 
профессии», по Т. Куну). М.М. Бахтин описал эти поворотные собы-
тия не где-нибудь, а в книгах и статьях, опубликованных во второй 
половине 1920-х годов под именами его друзей7. 

4. Проблема так называемых спорных текстов (disputed texts) в 
мемуаре Бочарова образует, с одной стороны, исходный пункт и ком-
позиционный центр, а с другой – периферию того, что располагается 
вокруг этого центра и что гораздо важнее надуманной проблемы. За 
спорными текстами, куда, как это ни странно на первый взгляд, почти 
вовсе еще не ступала нога человека (исследователя), – свидетельство 
С. Бочарова открывает затекст той конкретно-исторической ситуа-
ции, которая сделала возможной единственное в своем роде авторст-
во – авторство марксиста, которого не было (и не будет). В тот 
июньский день 1970 г. в доме для престарелых на станции Грив-
но М.М. Бахтин сказал Бочарову (а С.Г. Бочаров записал в тот же ве-
чер): 

«– Видите ли, я считал, что могу это сделать для своих друзей, а 
мне это ничего не стоило, я ведь думал, что напишу еще свои книги. 
<…> Я ведь не знал, что все так сложится. А потом, какое все это 
имеет значение – авторство, имя? Все, что было создано за эти полве-



Махлин В.Л.  

 98 

ка на этой безблагодатной почве, под этим несвободным небом, все в 
той или иной степени порочно» [Бочаров, 1999 б, с. 474–475]. 

Пореволюционная советская эпоха, которая многим (особенно на 
Западе) ретроспективно представлялась и представляется «золотыми 
20-ми годами», М.М. Бахтин так охарактеризовал в другом разговоре 
с С. Бочаровым (21. XI. 1974): 

«Вообще тогда разложение было в полном ходу, царило презре-
ние к нравственным устоям, все это казалось смешно, казалось, что 
все это рухнуло. – “М.М., и вам тоже?” – “Ммда, отчасти и мне тоже. 
Мы ведь все предали – родину, культуру”. – “А как можно было не 
предать?” – “Погибнуть. Я тогда же начал писать статью “О непо-
гибших”. Статью ненаучную. Конечно, не кончил и, конечно, потом 
уничтожил”» [Бочаров, 1999 б, с. 492]. 

Таким был «затекст» не только спорных текстов, но и всех бес-
спорных. С. Бочаров, в сущности, единственный, кто своим мемуар-
ным свидетельством, так сказать, прочитал, на примере одного мыс-
лителя и ученого, катастрофический разрыв внутри русской духовно-
исторической культуры – разрыв, который более или менее подспуд-
но действует в современном научно-гуманитарном и общественном 
сознании. 

 
* * * 

 
В заключение вернемся к началу и попробуем ответить на во-

прос: если творческое наследие С. Бочарова заключает в себе некото-
рое обращение-завещание – не политическое и идеологическое, а 
внутреннее и профессиональное, – то в чем оно заключается? 

Мне кажется, в наше время между великой литературой прошло-
го (отечественной и зарубежной) и тем, что и как говорится и пишет-
ся о ней, – все увеличивающееся «зияние», или, научно выражаясь, 
несоизмеримость. Такая несоизмеримость, как говорилось выше, 
имеет место всегда, но сегодня, похоже, она заметно усилилась в гу-
манитарных науках за счет ослабления исторического чувства и так-
та, известной дезориентации общественного сознания. Лучшую лите-
ратуру прошлого, странно сказать, бывает как-то жаль, хотя она сама 
в этом не виновата. Искусство чтения, похоже, уходит, его не заменят 
никакие теоретические выкладки, тем более – псевдонаучные имита-



Филология как опыт чтения  

 99

ции. Своими понимающими прочтениями С. Бочаров оставил нам в 
наследство напоминание о том и, может быть, залог того, что какой-
то диалог современности с прошлым еще возможен, и что филология, 
несмотря ни на что, сохранит верность своему изначальному, подлин-
ному ядру – опыту и делу чтения, способность «держать традицию». 

 
Примечания 

 
1 На вопрос о его предпочтениях среди коллег-филологов С. Аверинцев выделил 

исследования С. Бочарова о русской литературе – работы, «стоящие далеко от науч-
ной моды и суеты», привлекательные «своей тихой, незаносчивой самостоятельно-
стью, своей трезвостью и правдивостью, сосредоточенностью мысли, терпеливой 
ясностью изложения. <…>. Свойство работ Бочарова принадлежать традиции отече-
ственной гуманитарии, шире – русской культуре, очень органично и не имеет ни ма-
лейшего отношения к сомнительной сфере деклараций, фразеологии и притязаний. 
Такой честной “русскости” подделать нельзя». – Аверинцев С. Не утратить вкус к 
подлинности (1986) // Аверинцев С.С. Попытки объясниться. – М. : Правда, 1988. – 
С. 34. 

2 Э. Ауэрбах в переведенной у нас статье «Филология мировой литературы» 
подметил, среди прочего, «искушение, к которому и без того имеют склонность мно-
гие начинающие и не только начинающие исследователи; искушение это состоит в 
том, чтобы путем гипостазирования абстрактно упорядочивающих понятий как бы 
сразу овладеть всею конкретною полнотою предлежащего материала, что приводит к 
стиранию предмета, к подмене его в дискуссиях по поводу мнимых проблем и нако-
нец к полному ничто (ins bare Nichts). См. : Ауэрбах Э. Филология мировой литерату-
ры (1952) // Вопросы литературы. – М., 2004 (сентябрь / октябрь). – С. 131–132. 

3 Т. Кун характеризует здесь инерцию научных традиций с их профессиональ-
ным языком, все то, что создает заслон между «нормальной» наукой и новым исто-
рическим опытом. Под «идеологией науки как профессии» Кун понимает тенденцию 
среди ученых-естественников – «искушение переписать историю» ретроспективно, 
«представить историю науки в линейном и кумулятивном виде», вследствие чего 
многие значимые факты науки прошлого и современности выпадают из такой «про-
фессиональной» истории (там же). Насколько же «антиисторический дух научного 
сообщества», подмеченный Т. Куном (там же)? должен быть сильнее в общественно-
исторических (гуманитарных) науках! 

4 Поздний С. Бочаров полемизирует, с одной стороны, с нео- или постструкту-
ралистскими подходами к литературе как материальной «текстуре» и «интертексту-



Махлин В.Л.  

 100 

альности», в духе Р. Барта и Ю. Кристевой, а с другой – спорит с произвольными 
попытками вернуться, на развалинах советского века, к отвлеченной «духовности», 
неисторичной и конъюнктурной См. в связи c этим редкую для него по резкости кри-
тику самопровозглашенной «религиозной филологии»: Бочаров С.Г. Сюжеты рус-
ской литературы. С. 574–600. 

5 Бочаров С. Вещество существования. Цит. изд. С. 414. В удивительно напи-
санном мемуаре о смерти Сталина «Март 53-го» (2003) С.Г. Бочаров воссоздает пе-
реживание вдруг сразу «двинувшейся истории»: «И вот в те дни похорон и почувст-
вовалось это уже – что время двинулось, часы пошли. Это сразу почувствовалось, и я 
тогда на улице это увидел <…> – я не увидел особой скорби, а было – на лицах прямо 
– что-то другое, что я опять же позже, задним числом почувствовал-осознал-увидел 
как ожидание – ожидание перемен. То самое чувство, что кончилась вечность и часы 
пошли (и пошли так быстро, как невозможно было себе представить, и дальше шли 
уже без остановки, хотя и с замедлениями, с аритмией, как у тяжелого сердечника, до 
середины 80-х)». – Бочаров С. Там же. С. 423. 

6 В год 100-летия со дня рождения М.М. Бахтина С. Бочаров резонно вопрошал 
в юбилейной статье: «Бахтин – в авангарде, литература о нем уже необъятна, но где 
продолжатели его дела?» (см.: Бочаров С. Сюжеты русской литературы. С. 508). Се-
годня, после «бума» и после конца Нового времени, стало понятнее, чем в предшест-
вовавшие десятилетия, что «продолжатели дела» уже или еще были невозможными, 
и само «дело» еще только предстоит определить будущим исследователям. 

7 Ср., в частности, в «Формальном методе в литературоведении» (1928) при из-
ложении кризиса и поворота в гуманитарном мышлении начала ХХ в.: «Философия и 
гуманитарные науки слишком любили заниматься чисто смысловыми анализами 
идеологических явлений, интерпретаций их отвлеченных значений и недооценивали 
вопросов, связанных с их непосредственной реальной действительностью в вещах и 
их подлинным осуществлением в процессах социального общения. <…> “Смысл” и 
“сознание” – вот два основных термина всех буржуазных теорий и философий куль-
туры» [Бахтин (под маской), 2000, c. 190]. То, что многим на Западе и особо продви-
нутым в нашей стране представлялось (и представляется) «марксизмом» если уж не 
М.М. Бахтина, то хотя бы «кружка Бахтина в отсутствии учителя», есть только пере-
вод на официальный язык (можно сказать, продуктивное обеднение раннего фило-
софского проекта начала 20-х годов с его критикой «теоретизма» и «гносеологизма 
всей философской культуры XIX и XX века». 

 
 
 



Филология как опыт чтения  

 101

Список литературы 
 

Аверинцев С. Похвала филологии // Юность. – М., 1969. – № 12. – С. 98–102. 
Аверинцев С. Филология // Краткая литературная энциклопедия : в 9 т. – М. : 

Советская энциклопедия, 1972. – Т. 7. – Стб. 973–979. 
Аверинцев С. Не утратить вкус к подлинности (1986) // Аверинцев С. Попытки 

объясниться. – М. : Правда, 1988. – С. 25–36. 
Ауэрбах Э. Филология мировой литературы (1952) // Вопросы литературы. – М., 

2004. – (сентябрь / октябрь). – С. 123–139. 
Бак Д.П. Литературови́дение Сергея Бочарова // Похвала филологии : Литера-

турная премия Александра Солженицына (1998–2007). – М. : Русский путь, 2007. – 
С. 35–41. 

Бахтин М.М. Проблемы поэтики Достоевского // Бахтин М. Избранное. – М. ; 
СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2017. – Т. 2 : Поэтика Достоевского. – С. 15–
288. 

Бахтин М.М. Проблемы творчества Достоевского // Бахтин М. Избранное. – М. ; 
СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2017. – Т. 2 : Поэтика Достоевского. – 
С. 289–444. 

Бахтин М.М. (под маской). Фрейдизм. Формальный метод в литературоведении. 
Марксизм и философия. Статьи (2000). – М. : Лабиринт, 2000. – 640 с. 

Бём А.Л. Достоевский – гениальный читатель (1931) // Бём А.Л. Исследования. 
Письма о литературе. – М. : Языки славянских культур, 2001. – С. 35–57. 

Бёк Август. Энциклопедия и методология филологических наук [Текст] / в из-
ложении П.И. Аландского ; пер. с нем. А. Кузнецова. – 2-е изд. – М. : URSS : Либро-
ком, 2013. – 208 с. – (Школа классической филологии). 

Бочаров С. Роман Л. Толстого «Война и мир» (1963). – 4-е изд. – М. : Художест-
венная литература, 1987. – 160 с. 

Бочаров С.Г. Пруст и «поток сознания» // Критический реализм ХХ века и мо-
дернизм : Сб. статей / ред. кол. Жегалов Н.Н., Мясников А.С., Самарин Р.М., Эльс-
берг Я.Е. – М. : Наука, 1967. – С. 194–234 

Бочаров С.Г. Сюжеты русской литературы. – М. : Языки русской культуры, 
1999 а. – 628 с. 

Бочаров С.Г. Об одном разговоре и вокруг него (1992) // Бочаров С.Г. Сюжеты 
русской литературы. – М. : Языки русской культуры, 1999 б. – С. 472–502. 

Бочаров С. Лирика ума, или Пятое измерение после четвертой прозы // Новый 
мир. – М., 2002. – № 11. – С. 174–178. 



Махлин В.Л.  

 102 

Бочаров С. Слово лауреата // Похвала филологии. Литературная премия 
А. Солженицына. – М. : Русский путь, 2007 а. – С. 43–49. 

Бочаров С.Г. Филологические сюжеты. – М. : Языки славянских культур, 
2007 б. – 656 с. 

Бочаров С. Памяти Георгия Дмитриевича Гачева // Прогулки с Андреем Синяв-
ским : Вторые международные историко-литературные чтения, посвященные жизни 
и творчеству Андрея Синявского (Абрама Терца). – М. : Центр книги Рудомино, 
2011. – С. 157–161. 

Бочаров С. Генетическая память литературы. – М. : РГГУ, 2012 а. – 341 с. 
Бочаров С. О кровеносной системе литературы и ее генетической памяти // Во-

просы чтения : Сб. ст. в честь Ирины Бенционовны Роднянской. – М. : РГГУ, 2012 б. – 
С. 55–94. 

Бочаров С. Синяя птица Александра Чудакова // Александр Павлович Чудаков : 
Сборник памяти. – М. : Знак, 2013. – С. 322–331. 

Бочаров С. Вещество существования: Филологические этюды. – М. : Русский 
мiр, 2014. – 462 с. 

Винокур Г.О. Введение в изучение филологических наук. – М. : Лабиринт, 
2000. – 192 с. 

Гадамер Г.-Г. К русским читателям // Гадамер Г.-Г. Актуальность прекрасного. – 
М. : Искусство, 1991. – С. 7–8. 

Гадамер Г.-Г. Философия и герменевтика (1976) // Гадамер Г.-Г. Актуальность 
прекрасного. – М. : Искусство, 1991. – С. 9–15. 

Кун Т. Структура научных революций (1962). – М. : АСТ, 2001. – 608 с. 
Махлин В.Л. После интерпретации // Махлин В.Л. Второе сознание. Подступы к 

гуманитарной эпистемологии. – М. : Знак, 2009. – С. 546–564. 
Тынянов Ю.Н. Автобиография (1939) // Тынянов-писатель и ученый : Воспоми-

нания. Размышления. Встречи. – М. : Молодая гвардия, 1966. – С. 9–20. 
 

References 
 

Averincev, S. (1969). Pohvala filologii. Yunost', (12), 98–102. 
Averincev, S. (1972). Filologiya. In Kratkaya literaturnaya enciklopediya: v 9 t. 

(Vol. 7) (Stb. 973–979). Moscow : Sovetskaya enciklopediya. 
Averincev, S. (1988). Ne utratit' vkus k podlinnosti (1986). In Averincev S. Popytki 

ob"yasnit'sya (pp. 25–336). Moscow : Pravda. 
Auerbah, E. (2004, sentyabr'/oktyabr'). Filologiya mirovoj literatury (1952). Voprosy 

literatury, pp. 123–139. 



Филология как опыт чтения  

 103

Bak, D.P. (2007). Literaturovidenie Sergeya Bocharova. In Pohvala filologii: Lite- 
raturnaya premiya Aleksandra Solzhenicyna (1998–2007), (pp. 35–41). Moscow : 
Russkij put'. 

Bahtin, M.M. (2017). Problemy poetiki Dostoevskogo. In Bahtin M. Izbrannoe. 
(Vol. 2) Poetika Dostoevskogo (pp. 15–288). Moscow ; Saint Peterburg : Centr gumani-
tarnyh iniciativ. 

Bahtin, M.M. (2017). Problemy tvorchestva Dostoevskogo. In Bahtin M. Izbrannoe. 
(Vol. 2) Poetika Dostoevskogo (pp. 289–444). Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumani-
tarnyh iniciativ. 

Bahtin, M.M. (2000). Bahtin M.M. (pod maskoj) – Frejdizm. Formal'nyj metod v litera-
turovedenii. Marksizm i filosofiya. Stat'i (2000). Moscow : Labirint. 

Byom, A.L. (2001). Dostoevskij – genial'nyj chitatel' (1931). In 
Byom A.L. Issledovaniya. Pis'ma o literature (pp. 35–57). Moscow : Yazyki slavyanskih 
kul'tur. 

Byok, Avgust. (2013). Enciklopediya i metodologiya filologicheskih nauk [Tekst]: 
In P.I. Alandskogo & A. Kuznecova (Eds.). 2-e izd. Moscow : URSS : Librokom. 

Bocharov, S. (1987). Roman L. Tolstogo «Vojna i mir» (1963). 4-e izd. Moscow : 
Hudozhestvennaya literatura. 

Bocharov, S.G. (1967). Prust i «potok soznaniya». Zhegalov N.N., Myasnikov A.S., 
Samarin R.M. & El'sberg Ya.E. (Eds.). In Kriticheskij realizm XX veka i modernizm: Sb. 
statej (pp. 194–234). Moscow : Nauka. 

Bocharov, S.G. (1999 a). Syuzhety russkoj literatury. Moscow : Yazyki russkoj 
kul'tury. 

Bocharov, S.G. (1999 b). Ob odnom razgovore i vokrug nego (1992). In Bo-
charov S.G. Syuzhety russkoj literatury (pp. 472–502). Moscow : Yazyki russkoj kul'tury. 

Bocharov, S. (2002). Lirika uma, ili Pyatoe izmerenie posle chetvertoj prozy. Novyj 
mir, (11), 174–178. 

Bocharov, S. (2007 a). Slovo laureata. In Pohvala filologii. Literaturnaya premiya 
A. Solzhenicyna pp. 43–49). Moscow : Russkij put'. 

Bocharov, S.G. (2007 b). Filologicheskie syuzhety. Moscow : Yazyki slavyanskih 
kul'tur. 

Bocharov, S. (2011). Pamyati Georgiya Dmitrievicha Gacheva. In Progulki s An-
dreem Sinyavskim: Vtorye mezhdunarodnye istoriko-literaturnye chteniya, posvyashchen-
nye zhizni i tvorchestvu Andreya Sinyavskogo (Abrama Terca) (pp. 157–161). Moscow : 
Centr knigi Rudomino. 

Bocharov, S. (2012 a). Geneticheskaya pamyat' literatury. Moscow : RGGU. 



Махлин В.Л.  

 104 

Bocharov, S. (2012 b). O krovenosnoj sisteme literatury i ee geneticheskoj pamyati. 
In Voprosy chteniya: Sb. st. v chest' Iriny Bencionovny Rodnyanskoj (pp. 55–94). Moscow : 
RGGU. 

Bocharov, S. (2013). Sinyaya ptica Aleksandra Chudakova. In Aleksandr Pavlovich 
Chudakov. Sbornik pamyati (pp. 322–331). Moscow : Znak. 

Bocharov, S. (2014). Veshchestvo sushchestvovaniya: Filologicheskie etyudy. Mos-
cow : Russkij mir. 

Vinokur, G.O. (2000). Vvedenie v izuchenie filologicheskih nauk. Moscow : Labirint. 
Gadamer, G.-G. (1991). K russkim chitatelyam. In Gadamer G.-G. Aktual'nost' prek-

rasnogo (pp. 7–8). Moscow : Iskusstvo. 
Gadamer, G.-G. (1991). Filosofiya i germenevtika (1976). In Gadamer G.-G. Aktu-

al'nost' prekrasnogo (pp. 9–15). Moscow : Iskusstvo. 
Kun, T. (2001). Struktura nauchnyh revolyucij (1962). Moscow : AST. 
Mahlin, V.L. (2009). Posle interpretacii. In Mahlin V.L. Vtoroe soznanie. Podstupy k 

gumanitarnoj epistemologii (pp. 546–564). Moscow : Znak. 
Tynyanov, Yu.N. (1966). Avtobiografiya (1939). In Tynyanov-pisatel' i uchenyj: 

Vospominaniya. Razmyshleniya. Vstrechi (pp. 9–20). Moscow : Molodaya gvardiya. 

 



 

 105

ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ 
 

 
 
 

УДК: 130.2, 168.522  DOI: 10.31249/hoc/2021.01.05 
 
 
 

Бонецкая Н.К. 

 
Н.А. БЕРДЯЕВ: МИСТИК, ГНОСТИК,  

ЭКЗИСТЕНЦИАЛИСТ 

 
Аннотация. В статье сделана попытка представить философскую 

идею Н. Бердяева в ее внутренней логике. Выявлены гносеологиче-
ские истоки экзистенциализма Бердяева, изначально задавшегося це-
лью преодолеть кантовский феноменализм и агностицизм через со-
единение философского мышления с религиозным опытом. Н. Бонец-
кая показывает, что Бердяев, как автор книги «Философия свободы» 
(1911), в поисках условий свободы для познающего субъекта исполь-
зовал представления неогностика Р. Штайнера, развитые им, в част-
ности, в труде «Философия свободы» (1894). Вместе с тем гностиче-
ская мысль Бердяева имела своим истоком его спонтанный внутрен-
ний опыт, который сам мыслитель считал откровением «творчества». 
Экзистенциализм Бердяева развивался как рефлексия его философ-
ского творчества и в данном смысле был самопознанием. 

Ключевые слова: субъект; объект; «объективация»; экстаз; мис-
тический свет; Бог; богочеловечество; эсхатология; грехопадение; 
Церковь; Третий Завет; антропософия; антроподицея. 
                                                            

 Бонецкая Наталья Константиновна – историк русской философии, перево-
дчик, культуролог, Москва, Россия, e-mail: nataljabonezkaya@ mail.ru 

Bonetskaya Natalja Konstantinovna – historian of Russian philosophy, translator, 
culturologist, Moscow, Russia, e-mail: nataljabonezkaya@ mail.ru 

 Бонецкая Н.К., 2021 



Бонецкая Н.К.  

 106 

Поступила: 03.03.20  Принята к печати: 17.03.20 
 

Bonetskaya N.K. 
N.A. Berdyaev: mystic, gnostic, existentialist 

 
Abstract. The article presents the philosophical idea of N. Berdyaev in 

its internal logic. The author of the article determines the gnoseological 
origins of Berdyaev’s existentialism, that was initially aiming to overcome 
Kant's phenomenalism and agnosticism through the connection of philoso-
phical thinking with religious experience. On one hand N. Bonetskaya 
shows that Berdyaev, the author of the book «Philosophy of freedom» 
(1911), in search of the freedom conditions for the cognizing person used 
the conception by R. Steiner, developed for example in his work «Philoso-
phy of freedom» (1894). On the other hand, Berdyaevʼs gnostic thought 
had its source in his own spontaneous inner experience, which the thinker 
himself considered as a revelation of «creativity». Berdyaevʼs existentialism 
developed as a reflection of his philosophical creativity and in this sense, it 
can be interpreted as selfknowledge. 

Keywords: subject; object; «objectification»; ecstasy; mystical light; 
God; God-manhood; eschatology; the fall; the Church; the Third Testa-
ment; anthroposophy; anthropodicy. 

 
Received: 03.03.20    Accepted: 17.03.20 
 
 
Мы ныне получили возможность свободно рассуждать о русской 

философии. Однако проблематично само понятие «русская филосо-
фия». От западных коллег мне известно, что русская философия в их 
университетах считается чем-то экзотическим, а кое-кто утверждает, 
что этой традиции вообще не существует. В таком отношении есть 
резон: как правило, наши мыслители избегали философской систем-
ности (хотя учились у Гегеля, Шеллинга, Фихте) и в своих дискурсах 
стремились вырваться из пут «отвлеченных начал». Правда, и на За-
паде системность и отвлеченность в конце ХIХ в. были отвергнуты в 
пользу философии жизни, которой своим существованием отчасти 
обязан экзистенциализм ХХ в. Русская философия изначально шла от 
жизни и опыта; «русские мальчики» Достоевского «разрешали 



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 107

мысль» о человеке и мире, рассуждали о бытии Божием не в кабине-
тах, а по петербургским трактирам. В частности, для мыслителей Се-
ребряного века – сплошь дилетантов – философствование было не 
профессиональным занятием, но жизненным делом – средоточием 
внутреннего существования. Практически вся философия Серебряно-
го века – это философия жизни, экзистенциализм и персонализм, 
лишь в разной степени различными мыслителями отрефлексирован-
ные. И это требует от нас особого подхода к их творческому насле-
дию. Описать конкретное философское учение с помощью единого 
набора категорий невозможно. Правомерно назвать, к примеру, Бер-
дяева философом свободы и экзистенциалистом, но эти определения 
относятся и к Льву Шестову. А. Камю – абсурдист, как и Л. Шестов, – 
писал, что последний отвергнул разум, предпочтя ему иррациональ-
ность. Однако разум-то Шестов отвергнул, но предпочел разуму жи-
вого Бога библейских праотцев, – категорией же иррационального он 
вообще не оперировал. 

У русской философии нет единого языка: всякое понятие ради-
кально обновляется, попадая в контекст другого воззрения. И нет ни 
одного учения, которое можно было бы понять без обращения к био-
графии – не только внешней, но и духовной – его создателя. Особен-
но велика здесь роль истока философской концепции. Скучно читать 
рассуждения о философии Вл. Соловьёва, всерьез не учитывающие 
того, что его сочинения суть беседы с Софией, что источник «Чтений 
о Богочеловечестве» [Соловьёв, 1989], «Философских начал цельного 
знания» [Соловьёв, 1988] и всех прочих трудов Соловьёва – его мис-
тические встречи с «подругой вечной», описанные в стихотворении 
«Три свидания» [Соловьёв, 2012, с. 26]. Скучно и даже противно 
слушать лекцию о связи богословия Флоренского с наукой: видите 
ли, Флоренский ученый, а верует, – с нарочитым восхищенным при-
дыханием повторяет лектор, не разобравшийся в том, что такое, соб-
ственно, наука и богословие в контексте воззрения Флоренского, не 
понимающий того, что ни науки, ни богословия в общепринятом 
смысле на самом-то деле у Флоренского вообще нет. Короче говоря, 
интерпретация феноменов русской философии – это искусство, кото-
рое не терпит школьного подхода. Кстати, сами наши мыслители за-
ложили основы герменевтической методологии и дали нам ее велико-
лепные образцы. Флоренский учил гётеанскому всматриванию в фе-



Бонецкая Н.К.  

 108 

номен: надо распознать его бытийное начало, и тогда, ухватившись за 
этот кончик нити, несложно размотать весь клубок [Флоренский, 
2012]. А вот Бердяев блестяще владел герменевтической практикой: к 
его духовным портретам Флоренского, Мережковского, Льва Шесто-
ва, Вяч. Иванова, Андрея Белого исследователю и сегодня мало что 
можно добавить. 

Эти предварительные замечания призваны оправдать мою тему, 
указанную в заголовке. Бердяев – сугубый дилетант в философии – в 
качестве экзистенциалиста осознал себя весьма поздно и сделался им 
как бы невольно для себя. У него великолепный по точности форму-
лировок, мощный дискурс, философию он хочет свести к философст-
вованию как творческому процессу, дабы передать само существова-
ние философа. Но движут им мотивы, более глубокие и важные для 
него, чем собственно философские. Бердяев, не слишком жаловавший 
Соловьёва и вряд ли веривший, что тому являлась сама София Пре-
мудрость Божия1, тем не менее вдохновлялся соловьевским проектом 
цельного – софийного знания, знания ноуменального, а не кантиан-
ского феноменального, знания, добываемого не позитивно-
экспериментальным, но мистическим путем, знания, если угодно, аб-
солютного. Таким было изначальное стремление Бердяева, сделавше-
го его мистиком и гностиком. Но мистицизм и гностицизм Бердяева 
нимало не похожи на таковые же Соловьёва, они сугубо бердяевские 
и отражают его духовный путь, тайну его личности и судьбы. В бер-
дяевском творческом наследии мистицизм и гностицизм подчинены 
его философии – алхимически трансмутируют в бердяевский экзи-
стенциализм. Разобраться в этих первичных мотивах его мышления и 
их трасмутации означает уже понять многое в феномене Бердяева. 
Этому я и посвящу свое небольшое исследование. 

 
О мистицизме Бердяева 

 
«Моя первая и последняя мысль – неизменная мысль о личности, 

об освобождении», – писал Бердяев в начале творческого пути; в ито-
говой книге он это подтверждает: «Я основал дело своей жизни на 
свободе». [Бердяев, 1907, с. 15; Бердяев, 1990, с. 313]. Но интуиция 
свободы у Бердяева была окрашена не социально-политически и не 
этически (как у раннего Шестова), а гносеологически: свобода – в 



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 109

эпоху, когда в философии царил гносеологизм, – изначально понима-
лась Бердяевым как свобода познающего субъекта. Бердяев, несо-
мненно, знал многочисленные неокантианские учения, которые, как 
правило, были весьма остроумными попытками решения проблемы 
познания, как ее поставил Кант. И Бердяев видел, что эта задача ре-
шения не имеет, что в рамках кантовского критицизма обосновать 
бытийственное познание – примирить неизбежный субъект-
объектный дуализм невозможно. Бердяев никогда не проблематизи-
ровал – не оправдывал, выражаясь его языком, принципов естествен-
ных наук. Он откровенно не любил бурно развивающейся на их осно-
ве техники, прозорливо поняв, что она стремится подчинить себе че-
ловека. Странно, но он не любил культуры, оплотнившейся в ее цен-
ностях: даже в полотнах великих мастеров Возрождения он дорожил 
лишь творческим порывом, их породившим. Интерес Бердяева был 
устремлен к вещам более высоким и тонким, запредельным для опыта 
позитивного – чувственно-рационального, кантовского опыта естест-
вознания Нового времени. 

По природе Бердяев не был человеком своей современности, но 
он не выглядит и архаистом, каким ныне представляется его друг Лев 
Шестов. Есть основания предполагать, что Бердяев, подобно его 
идейному супостату, но и тайному союзнику Р. Штайнеру – прише-
лец из отдаленного будущего. Так или иначе, изначально Бердяев ут-
вердил проблему познания на фундаменте мистики и религии, задав-
шись вопросом о совершенно ином, нежели естественно-научный, 
опыте – опыте мистическом,2. В 1900-х годах он осознавал себя в 
качестве мистического реалиста: в книге 1907 г. «Sub specie aeternita-
tis» [Бердяев, 1907] в центр собственной гносеологии он поставил 
«реальное знание», связывая с понятием реальность смысл реалий 
средневековых, т.е. запредельных сущностей вещей, а отнюдь не 
предметность, данную в ощущениях. В «Философии свободы» (1911) 
[Бердяев, 1989 а, с. 12–253] в связи с интуитивизмом Н. Лосского он 
рассуждает об онтологической гносеологии. Бердяев искал опыта, не 
противопоставляющего в познавательной ситуации полюсов субъекта 
и объекта. Таким опытом он считал непосредственное переживание 
человеком бытия до рационализации сознанием этой первичной ин-
туиции. Бытие дано до рационалистического рассечения духа (отсе-
чения разума от цельной жизни духа. – Н. Б.) и до раздвоения на 



Бонецкая Н.К.  

 110 

субъект и объект» [Бердяев, 1989 а, с. 99, 100]. Бердяев имеет при 
этом в виду не детское восприятие окружающего мира, недалеко 
ушедшее от животности, но восприятие высшего порядка в религиоз-
ном, мистическом опыте. Эти ранние рассуждения Бердяева об орга-
ническом мышлении как функции жизни, о совпадении тайны позна-
ния и тайны бытия, о необходимости преодолеть разрыв между субъ-
ектом и объектом и т.п. носят чисто декларативный характер. Вообще 
декларативность – это хроническая болезнь стиля мысли Бердяева: 
сама афористическая – безапелляционная форма его дискурса как бы 
требует беспрекословной веры и послушания, словно речь идет о ве-
щах абсолютных или общезначимых. Но все же рассуждения Бердяе-
ва о мистическом опыте, в котором человек обретает ноуменальное 
знание, не были беспочвенны. В этом мы убеждаемся, прослеживая 
от труда к труду развитие бердяевской философской идеи. О позна-
нии и мистике говорится во всех его книгах. Можно попытаться соз-
дать некий компендиум этих суждений – сделать набросок к портрету 
Бердяева-мистика. 

Бердяев имел вкус к изучению мистических учений – к их клас-
сификациям и оценкам. Он рано понял, что мистика мистике рознь, 
что мистический опыт требует критики не в меньшей мере, чем опыт 
позитивный. Апологет человека, веривший в его высшее призвание, 
Бердяев искал мистики богочеловеческой – такого опыта, такого экс-
таза (т.е. выхода из себя), в котором человеческая личность не рас-
творяется ни в божестве (как в индусской мистике), ни в космосе, т.е. 
природе (как в оргиазме, о котором, благодаря участию в собраниях 
на Башне Вяч. Иванова, Бердяев знал не понаслышке), но обожеств-
ляется, каким-то образом приобщается к божественной жизни. Вме-
сте со всем Серебряным веком Бердяев хотел держаться религии от-
цов: «Сохранение личности возможно лишь во Христе и через Хри-
ста, – заявлял он с неприятной категоричностью. – <…> С этим свя-
зано своеобразие христианской мистики. Человек не тождествен с 
космосом и не тождествен с Богом, но человек есть микрокосм и 
микротеос. Человеческая личность может вмещать в себя универ-
сальное содержание» [Бердяев, 1994 а, с. 437]. 

Однако и область христианской мистики пестрит множеством от-
тенков, в ней выработаны самые разные духовные пути. Бердяев, 
почти в духе дуалистических схем Мережковского, противопоставля-



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 111

ет мистику христианского Востока западнохристианской мистике – 
как педалирующую Божественную природу Христа той, которая ак-
центирует Его человечество. И хотя ему самому импонирует трезвая 
сознательность мистики Востока, в последней его не устраивает сла-
бость выражения человеческого начала. «Мистика Востока есть по 
преимуществу мистика Воскресения. Мистика Запада – по преиму-
ществу мистика Распятия» [Бердяев, 1994 а, с. 441], – чисто рациона-
листически рассуждает Бердяев, словно забыв о подвигах отцов-
пустынников, о многомесячном стоянии на камне-столпе св. Серафи-
ма: интеллигенты Серебряного века легкомысленно относили саров-
ского преподобного к гипотетическому белому монашеству, умаляя 
исступленную аскетичность его натуры3. Бердяев сопрягает мистику 
с теологией, соотносит ее с магией и как бы со знанием дела – с про-
фетизмом: он всегда намекал, что знает в себе дух пророчества. Не-
изменно он признавал себя членом православной церкви – в Москве 
считал «своим» храм Успения в Большом Власьевском переулке, в 
Париже был прихожанином Сергиевского подворья. Но неотмирность 
исихазма, который является основанием церковной молитвенности, 
это то самое, против чего восставал пророк Третьего Завета Бердяев. 
По поводу суждений Бердяева о «мистике литургической и сакрамен-
тальной» [Бердяев, 1994 а, с. 442] я хочу высказаться особо. Раз он 
участвовал в церковной литургии – исповедовался и причащался, – 
очевидно, он верил в таинства Церкви, и в частности, в пресуществ-
ление хлеба и вина в Евхаристии. Каким-то образом Бердяев, по-
видимому, осмыслял – оправдывал свою церковность. Но его выска-
зывания об этих вещах – самых главных для христианина – крайне 
скупы. Здесь бердяевский экзистенциализм, основанный на глубоко 
искреннем самосознании, дает сбой, терпит фиаско. Мыслитель не 
хочет касаться ни своих, несомненно, важнейших упований, ни со-
мнений. Мы многое узнаем о нем из «Самопознания» [Бердяев, 1990] 
и прочих книг, но как и на фотографиях, так и в философских авто-
портретах взгляд Бердяева уклончив. В книге 1937 г. «Дух и реаль-
ность» [Бердяев, 1994 а] в литургической мистике Бердяев усматри-
вает магический элемент, т.е. элемент в его глазах недолжный – не-
духовный, космический, не упраздняющий мировой каузальности, 
т.е. заколдованности мира. Но «мир нужно духовно расколдовать» 
[Бердяев, 1994 а, с. 442] – и эту задачу Бердяев возлагает на персо-



Бонецкая Н.К.  

 112 

нальный профетизм4. Думается, к литургии Бердяев относился с не-
преодоленным сомнением, так что его церковная практика мыслью 
подкреплена не была. Он всегда ощущал себя человеком малоблаго-
датным, – его духовность имела индивидуальный характер и лишь 
моментами сближалась с церковностью. Всё дело в том, что Церковь 
Второго Завета, как считал Бердяев, ради спасения человека уводила 
его от мира, тогда как наш философ радел о спасении мировом и по-
лагал, что ныне оно совершается усилиями христиан в самой земной 
жизни, а не в храмовом делании. 

Богочеловечной Бердяев считал германскую мистику. При этом 
мистика Майстера Экхарта, которого Бердяев хотя и считал глубоким 
гением, но своим предшественником не признавал, по его мнению, 
созвучна индийской, ибо растворяет личность в Божестве, «отрицает 
человека и творчество» [Бердяев, 1989 б, с. 507], т.е. сами столпы 
бердяевского воззрения. В духовной поэзии Ангелуса Силезиуса Бер-
дяев обнаружил миф, который положил в основу собственного бого-
словия. 

 
Я знаю: без меня 
Бог жить не в состоянье. 
Исчезну коли я – 
Лишится Он дыханья5 [цит. по: Бердяев, 1989 б, с. 253]. 
 
Это четверостишие Ангелуса Силезиуса Бердяев сделал эпигра-

фом к своей главной, из ранних, и первой программной книге «Смысл 
творчества» [Бердяев, 1989 б, с. 253] (1914–1916). Бог в этих стихах 
представлен равновеликим человеку существом, – мистик уподобляет 
Его пылкому влюбленному. Думается, правда, смысл четверостишия 
скорее феноменологический, и речь там идет о необходимости для 
субъекта сохранения в мистическом экстазе обостренного самосозна-
ния: если я, как самосознающий, исчезну, то и Бог оставит область 
моего духовного опыта, ибо Он нуждается в высшем «я» мистика как 
среде Своего явления6. Так или иначе, Бог и человек для Ангелуса 
Силезиуса – личности, где-то соразмерные одна другой. И суть ан-
тропологии Бердяева, основанной на опыте мистиков, заключена в 
тезисе о божественности творческой человеческой природы, которо-
му соответствует тезис теологический: «Сам человек есть лик Бога» 



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 113

[Бердяев, 1989 б, с. 519]. Если Второе Лицо Святой Троицы Никей-
ским традиционным богословием признается за Божественный Логос, 
то Бердяев с дерзновением ересиарха заявляет, что это Человек. Бер-
дяеву важно вознести в недра Св. Троицы всего человека, поскольку 
это «оправдает» его собственный мистический опыт и духовный путь. 

В феномене Я. Бёме [Бёме, 2016] Бердяеву были дороги два мо-
мента. Гёрлицкий башмачник, со всей простотой и пылкостью лю-
бивший Христа, имел видения, как он полагал, духовного универсу-
ма, наблюдал внутренним зрением движение стихий и мировых на-
чал, борьбу противоположных сил, их примирение и пр. Это свиде-
тельствовало об изоморфности микро- и макрокосма, человека и Все-
ленной: Бёме не смог бы воспринять ноуменальное динамичное ядро 
мира, не имей он его подобие в собственном существе. Тезис о глу-
бинном – на духовном плане – сходстве человека и Вселенной – столь 
же важный столп метафизики и мистики Бердяева, как и «догмат» о 
Человеке как Второй Тройческой Ипостаси7. Вместе с тем Бёме учил 
о Софии как «Деве» человека – не затронутом грехом сокровенном 
образе Бога в нем [Бёме, 2016]. Бердяеву импонировала софиология 
Бёме, которой отвечала мистика, лишенная сексуальности: эротиче-
ское прельщение, которое Бердяев находил в духовности Соловьёва, 
Флоренского, Иванова, исключалось установкой на духовное восста-
новление утраченной человеком девственности, исканием им своей 
«Небесной Девы». Всеми этими мифологемами, взятыми у герман-
ских мистиков, Бердяев хотел обогатить свою церковность и оправ-
дать творчество именно как мистику. Ведь творчество было для 
Бердяева действием мистическим и религиозным, а отнюдь не секу-
лярной культурной деятельностью. Не признав этого, адекватно по-
нять наследие Бердяева невозможно. 

От Бердяева – историка мистики – я перехожу к Бердяеву-
мистику. Свой мистический опыт – а это основа его экзистенциализ-
ма – Бердяев описал в книге «Самопознание» [Бердяев, 1990]. Собы-
тие, которое стало для него озарением (Бердяев не употребляет клю-
чевого для Серебряного века слова посвящение), случилось, видимо, 
или в конце 1900-х, или в первой половине 1910-х годов. Действи-
тельно, в книге 1911 г. «Философия свободы» [Бердяев, 1989 а] Бер-
дяев еще делает своим лозунгом церковную мистику, хотя и требует 
от нее радикальной дерзновенности8. Но уже труд «Смысл творчест-



Бонецкая Н.К.  

 114 

ва» [Бердяев, 1989 б], начатый в 1913 г. (когда Бердяев, во время по-
ездки в Италию, стоя в музеях Флоренции и Рима перед полотнами 
художников Возрождения, задумался о трагедии творчества), про-
блематизирует новое откровение творчества. Как и всякий мистиче-
ский опыт, бердяевское «откровение» до конца прозрачным для дру-
гого в принципе быть не может. Поэтому я приведу здесь собствен-
ный рассказ философа об этом решающем для него событии. 

Бердяев тогда напряженно стремился к глубокому воцерковле-
нию, предавался покаянию. И самопознание, к которому он всегда 
был склонен, сводилось у него к стремлению распознать и обозначить 
свои греховные страсти. Вот как он повествует о своей покаянной 
жизни и об отходе от нее – фактически отдалении от Церкви. «Я пе-
режил период сознания подавленности грехом. От нарастания этого 
сознания не возгорался свет, а увеличивалась тьма. В конце концов 
человек приучается созерцать не Бога, а грех, медитировать над 
тьмой, а не над светом <…>, в то время как цель религиозной жизни 
есть преодоление подавленности» [Бердяев, 1990, с. 196]. Конечно, 
это рассуждение церковного неофита и легко может быть оспорено с 
позиции церковного разума. Однако сохрани в тот роковой момент 
Бердяев верность Церкви, мы не имели бы нашего русского экзистен-
циалиста, автора книг, которые не могут не вдохновлять. Бердяев шел 
своим путем, тайной тропой судьбы, и в этом его оправдание9. Вот 
продолжение описания им великого для него события. «И вот я пре-
одолел состояние подавленности, испытал состояние большого подъ-
ема. Это было настоящим внутренним потрясением и озарением» 
[Бердяев, 1990, с. 196]. И дальше Бердяев рассказывает о летнем утре 
в деревне, когда он еще находился в постели и пребывал, как он, ка-
жется, намекает, в том тонком сне, когда мистикам бывают видéния. 
«Уже под утро вдруг все мое существо было потрясено творческим 
подъемом и сильный свет озарил меня. Я перешел от подавленности 
грехом к творческому подъему» [там же]. Бердяев уточняет: «Под 
творчеством я все время понимаю не создание культурных продук-
тов, а потрясение и подъем всего человеческого существа, направ-
ленного к иной, высшей жизни, к новому бытию <…> это – обращен-
ность к преображению мира, к новому небу и новой земле, которые 
должен уготовлять человек». Творчество для Бердяева – это «всегда 
есть выход из себя», т.е. экстаз [Бердяев, 1990, с. 196–197]. 



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 115

Образ Бердяева-экстатика, как и образ Соловьёва – избранника и 
мистического возлюбленного Софии, бесконечно далек от школьных 
образов ученых, создающих философские схемы. Вообще, в образах 
мыслителей Серебряного века, как правило, есть нечто шокирующее, 
порой непристойное (гомосексуализм Флоренского, дионисизм как 
эвфемизм эротомании Иванова и пр.). Но без внимания к этим психо-
аналитическим моментам невозможно подлинное понимание их на-
следия. И сам Бердяев ценил книгу «Смысл творчества» [Бердяев, 
1989 б] как раз за то, что в ней ему удалось выразить на языке заро-
дившегося именно тогда экзистенциализма пережитое им откровение 
творчества, которое есть «откровение человека, а не Бога». «В нее 
(данную книгу. – Н. Б.) вложена моя основная тема, моя первородная 
интуиция о человеке»10: Бердяев однозначно позиционирует себя как 
мистика, и наша задача – лишь в уточнении и комментировании его 
философского самосознания и опыта. 

Новое богословие Бердяева было призвано обосновать открыв-
шийся ему духовный путь – мистику творчества. И вот бердяевское 
умозрение, облеченное в форму апокалипсического мифа. Бердяев 
исходит из эпатирующего положения Ницше о смерти Бога и пони-
мает его так, что Бог ушел из мира, предоставил человека самому се-
бе, дабы человек сам совершил откровение антропологическое – 
третье откровение – свободным творческим актом. Тем самым рас-
кроется творческая тайна человека, она же – его христология, которая 
не сводится к его богоподобию, но означает божественность самой 
человеческой природы. Ведь Вторая Ипостась Св. Троицы, по Бер-
дяеву – это Абсолютный Человек, Христос, которого во Втором Заве-
те знают лишь в образе жертвенного Искупителя, в Третьем Завете 
откроют в творческом образе Царя, сильного и прославленного [Бер-
дяев, 1989 б, с. 337]. Так вот, творчество, коли человек предпочтет его 
аскезе спасения, как это сделал сам Бердяев, есть подражание Христу, 
Грядущему в силе и славе Абсолютного Человека, – Христу не Еван-
гелия, а Апокалипсиса [Бердяев, 1989 б, с. 336]. Потому творчество 
есть религия и единящая с Богом мистика. «Божье творение не закон-
чилось. <…> Но Бог творит уже вместе с человечеством, богочелове-
ческим путем творится новый мир» [Бердяев, 1989 а, с. 225]: ведь Бог 
покинул человека, чтобы разбудить в нем творца – разбудить Бога. 
Но все творчество нового – осознавшего свое призвание человека в 



Бонецкая Н.К.  

 116 

грядущую и уже наступающую религиозную эпоху будет не создани-
ем культурных ценностей, а творением нового бытия, нового космо-
са – апокалипсических нового неба и новой земли. Бог в действитель-
ности не умер, но Свою творческую в мире деятельность ведет изнут-
ри человека и совместно с человеком – человеком-творцом. Так Бер-
дяев предлагает понимать существо грядущей творческой эпохи. 
Именно тогда станет раскрываться и Вселенская Церковь – Церковь 
Третьего Завета, провозглашенная Вл. Соловьёвым, чаемая русскими 
апокалиптиками следующего поколения. Членами мистического цер-
ковного Тела (превечно существующего как София в Боге) сделаются 
достигшие теозиса творческие личности, экстатически вставшие над 
собой и соединившиеся в мистический светоносный организм. Всю-
ду, где Бердяев говорит о Церкви, он подразумевает не Церковь на-
личную, но мистическую третьезаветную, предполагающую уже пре-
ображенный мир, новую догматику и мистику творчества. Таково 
новое религиозное сознание в версии Бердяева, и в своих основных 
чертах оно представлено уже в «Философии свободы» и особенно 
рельефно в «Смысле творчества» [Бердяев, 1989 б]. 

С самого начала Бердяев рассматривал мистику как инструмент 
познания, как метод своей гносеологии. «Философия свободы» [Бер-
дяев, 1989 а] – книга по преимуществу гносеологическая, и знание в 
бердяевской онтологической гносеологии подчиняется вере, мало-
помалу заменяясь верой и мистикой. Понятно, почему Бердяев пози-
тивную науку – питательную почву гносеологии кантианства – по-
степенно вытесняет философией: в ХХ в. утверждать, что природу 
возможно познавать средствами веры и мистики, было бы по мень-
шей мере странно. «В русской философии, – пишет Бердяев на рубе-
же 1900–1910 гг., предваряя совершившуюся уже в конце 1910-х ана-
логичную метаморфозу воззрения Флоренского, – совершается пере-
ход от отвлеченного идеализма к идеализму конкретному. Рациона-
лизм переходит в мистицизм. <…> Конкретный идеализм имеет свое 
питание в мистическом опыте и воссоединяет знание с верой» [Бер-
дяев, 1989 а, с. 68]. Соловьёв получил импульс для своего проекта 
свободной теософии – системы цельного знания мира как всеединства 
(знания, разумеется, мистического) – в опыте, который он считал лю-
бовным союзом с Софией; Бердяев надеялся обрести подобное же 
знание через творчество. Гносеологическая проблема ставилась Бер-



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 117

дяевым в ее простейшей формулировке, подготовленной длинной це-
почкой неокантианских учений: почему возможно познание, как про-
исходит выход субъекта в объект? Ответ Бердяева столь же лапида-
рен: «В творчестве будет найден выход субъекта в объект, восстанов-
лено тождество субъекта и объекта» [Бердяев, 1989 б, с. 348]. Такой 
оптимизм проистекает из учения о микро- и макрокосме. Первород-
ный грех скрыл от человека его космичность, но грех, по Бердяеву, 
побеждается именно творчеством. «Микрокосм в своем творчески-
динамическом отношении к макрокосму не знает рокового разрыва и 
противоположности. <…> Творческий акт человека имеет бытийст-
венное и космическое значение» [Бердяев, 1989 б, с. 353] – он ноуме-
нален, а не феноменален, как познание в кантовской традиции. По-
знание-творчество у Бердяева означает творение нового бытия, ре-
альное преображение мира. Обóженный человек, которого Бог сделал 
Своим со-творцом, «человек-микрокосм <…> властен творить бытие» 
[там же] – новые небо и землю, о которых пророчествует Иоанн в 
«Откровении». Всё это совершается во Вселенской церкви и означает 
великий переворот [Бердяев, 1989 б, с. 348] – одухотворение мира и 
превращение его в Церковь. В данном смысле гносеология Бердяева 
церковна, и зрелый Бердяев всегда остается верен своему раннему 
убеждению: «Только соборная церковная мистика <…> обладает тай-
ной связи <…> с преображением мира как сущего» [Бердяев, 1989 а, 
с. 207]. Но не надо думать, что Бердяев имеет в виду православную 
молитву, православные таинства: его мистическая гносеология подра-
зумевает третьезаветные догматы, Церковь, веру, человека; она 
требует признания нового Бога – гипотетического апокалипсического 
Христа. «Онтологическая гносеология» Бердяева имеет скорее про-
роческую, чем императивную интонацию, так как в полной мере 
раскроется лишь в чаемую мыслителем творческую эпоху. 

 
От мистики к гнозису  

(философская идея Бердяева в становлении) 
 

Бердяев-мыслитель – философ свободы, антрополог-персоналист, 
экзистенциалист – вышел из опыта мистических подъемов – виде́ний 
света. Аналогично метафизик и создатель свободной теософии Со-
ловьёв вдохновляющие импульсы получал от тех переживаний 



Бонецкая Н.К.  

 118 

сверхъестественного порядка, которые опознавал как встречи с биб-
лейской Софией11. Между тем мистический экстаз, который Бердяев 
испытал летним утром в деревне, не был сам по себе познанием в си-
лу своей беспредметности12. Подобное мистическое переживание 
трансформировалось в познание только тогда, когда наш мыслитель 
оказывался перед требующей разрешения проблемой умозрительного 
свойства: в подобных ситуациях умный свет озарял тьму неведения, и 
в пространстве своего сознания Бердяев находил отчетливый ответ на 
свое вопрошание. Разрозненные замечания Бердяева о познаватель-
ном акте собираются примерно в такую картину. Всё событие проис-
ходит в уме субъекта, является неким внутрьпребыванием, как выра-
жался русский исихаст ХIХ в. святитель Феофан Затворник13, – по-
знание потому оказывается некоей рефлексией – самопознанием. 
Главное в представлении Бердяева о творческом познании заключено 
в том, что в познавательном событии нет внеположного субъекту 
объекта и единственный его участник – субъект, деятельный и стра-
дательный одновременно. Мистическое познание, по Бердяеву, есть 
вместе с тем рефлексия, а потому оно вправе именоваться древним 
термином гнозис, применявшимся к знанию аутентичному, метафизи-
ческому, ноуменальному. 

Главный собственно гносеологический труд Бердяева – это книга 
1934 г. «Я и мир объектов» [Бердяев, 1994 б, с. 230–316], в которой 
наиболее детально гнозис обоснован во II разделе «Субъект и объек-
тивация». В бердяевском гнозисе радикализирован разрыв между 
сущностью и явлением. В феномене, согласно Бердяеву, вещи-в-себе 
вообще нет, пропасть между ними непреодолима. Так русский мыс-
литель по сути свел к нулю усилия неокантианцев Риккерта, Когена, 
Фолькельта, Липпса и пр., – всех, кто пытался выстроить мост над 
гносеологической бездной. Если Кант произвел коперниковский пе-
реворот в метафизике, перенеся в ней центр тяжести с Бога и мира на 
познающего субъекта, то Бердяев довершил его в самой радикальной 
форме – упразднил Бога и мир в их самостоянии, вобрав их в лич-
ность гностика. В познании – вообще в осознанном восприятии мира – 
человек, согласно Бердяеву, делает некое интуитивное допущение – 
объективацию: он предполагает, что познаваемый предмет существу-
ет вне его сознания. Такая интуиция есть следствие грехопадения – 
по Бердяеву, утраты миром его единства в Боге. «Мир объективации 



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 119

есть мир падший, мир заколдованный, мир явлений, а не существую-
щих существ»14, – утверждает Бердяев, весьма близко подходя здесь 
ко Льву Шестову [Шестов, 1993 а; Шестов, 1993 б]. Если я ищу 
смысла мира, то я должен иметь в виду, что объективно мне не может 
раскрыться смысл, который всегда духовен: «Смысл раскрывается во 
мне, в человеке, и соизмерим со мной» [Бердяев, 1994 б, с. 246]. Вся-
кая объективация – например, интенция феноменологии – Бердяевым 
исключена из искомого им познавательного акта. «Истина в субъекте, 
но не в субъекте, противополагающем себя объективации и потому 
выделяющемся из бытия, а в субъекте как существующем» [Бердяев, 
1994 б, с. 247]. Путь к этой экзистенциальной истине – мышление 
внутри бытия, «творческий акт в бытии, т.е. самовозгорание света в 
бытии» [Бердяев, 1994 б, с. 253]. 

Здесь мы имеем дело с тем эзотеризмом философии Бердяева, в 
котором он признавался в «Самопознании» [Бердяев, 1990]. Речь идет 
об индивидуальности и новизне его опыта, затрудняющих его верба-
лизацию. Это непростой для нас момент бердяевского воззрения. По-
нимая это, Бердяев старается максимально подробно описать гности-
ческое событие: «Моя мысль первоначально чувствует себя стоящей 
как бы перед хаосом. Но она должна быть ясной и светоносной во 
тьме, должна внести смысл в бессмыслицу. Когда я познаю тьму и 
бессмыслицу, то я вношу свет и смысл. Познание по существу актив-
но» [Бердяев, 1990, с. 247]. Свой гнозис Бердяев утверждает на пара-
доксальном богословии смерти Бога – ухода Его из мира с перело-
жением Им роли творца на познающего человека-гностика. «В дейст-
вительности мир не сотворен субъектом, – так Бердяев защищается от 
обвинения в солипсизме, – мир сотворен Богом, но он не закончен, 
окончание передано человеку. И человек во все должен внести свою 
творческую свободу и в самом познании продолжать миротворение» 
[там же]. Миротворение, подчеркну, т.е. творение бытия, а не культу-
ры, как склонны ныне снижать и упрощать мысль Серебряного века. 
«Царство культуры есть еще царство объективации. <…> Культуру 
ждет конец и страшный суд» [Бердяев, 1990, с. 256]. На самом деле 
Бердяев говорит о вещах отнюдь не тривиальных и заостряет свою 
концепцию, утверждая, что о результатах гнозиса нельзя сообщить на 
языке понятий – «образование понятий есть объективация» [там же]. 
Скорее поэзия и религия содержат гностические интуиции: «Только 



Бонецкая Н.К.  

 120 

символы и образы приближают к тайне бытия», ибо бытие иррацио-
нально [Бердяев, 1990, с. 256]. В перспективе Бердяев устремлен к 
гипотетической теургии – богоделанию, синтезу всех видов творче-
ства, который осуществится в «творческую» – апокалипсическую 
эпоху. Бердяев называл себя человеком мечты, и в его гностицизме 
не так легко разделить реально пережитое и фантазию. Определенно 
одно: в бердяевском гнозисе объектом познания выступает сам же 
познающий субъект, интенция «я» обращена внутрь сферы «я». Речь 
у Бердяева идет о самосознании мыслящего субъекта, для чего требу-
ется некое особое состояние экстаза – выступления субъекта за свои 
пределы. Всякий знает, что опыт самонаблюдения в принципе труден, 
и примечательно, что в Церкви исповедь является таинством – требу-
ет присутствия благодати, обеспечивающей также своего рода экс-
таз, некое необходимое раздвоение внутри самой личности христиа-
нина. 

Личность Бердяева отвечала гностическому канону: стремление к 
ноуменальному знанию в нем естественно сочеталась с ненавистью к 
плоти (Е. Герцык), с волей к дематериализации мира. Острый инте-
рес Бердяева к учениям неогностическим – теософии и особенно ан-
тропософии – был притяжением к явлениям родственным. 
Р. Штайнера Бердяев называл замечательнейшим современным тео-
софом-оккультистом [Бердяев, 1989 a, с. 219]. В 1913 г. был слушате-
лем гельсингфорсских лекций о Бхагават-гите и обсуждал феномен 
Доктора едва ли не во всех своих книгах. Моя гипотеза заключается 
в том, что бердяевский гностицизм сформировался под сильным 
влиянием гносеологии раннего Штайнера, если и не был копией этой 
последней с точностью до терминологии. Подробно это предположе-
ние мною обосновано в другом месте15, так что здесь я не стану при-
бегать к цитатам и подробным доказательствам. В 1880-е годы начи-
нающий философ Штайнер задался той же самой целью, что и рус-
ские мыслители Серебряного века – пресечь дурно-бесконечную цепь 
неокантианских учений дерзким выступлением против самого кан-
товского феноменализма. Быть может, Бердяев задумался о возмож-
ности мистического реализма – знания сущностного, познакомив-
шись с проектом как раз Штайнера. Об этом говорит и название кни-
ги Бердяева 1911 г.: бердяевская «Философия свободы» прочитывает-
ся как реплика в адрес «Философии свободы» Штайнера (1894) 



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 121

[Штайнер, 2018 a] и содержит при этом множество заимствований из 
последней. 

Но в своем истоке, а также в методе творческий гнозис Бердяева 
принципиально отличался от гётеанства Штайнера. От Канта Штай-
нер хотел оторваться, переориентировав свою гносеологию с пози-
тивного естествознания (восходящего к Ньютону) на науку гётевско-
го типа: Гёте, как известно, отвергал инструментальный опыт Ньюто-
на, взамен него выдвигая медитативное наблюдение природных явле-
ний16. Гносеология Штайнера изложена им в книгах «Очерк теории 
познания гётевского мировоззрения» (1886), [Штайнер, 2019] «Исти-
на и наука» (1891) [Штайнер, 2018 а] и «Философия свободы» 
[Штайнер, 2018 а]. Бердяев с особенным пристрастием относился к 
«Философии свободы» – главному дотеософскому сочинению Штай-
нера. 

Ранние работы Штайнера выдержаны в традиционном гносеоло-
гическом дискурсе. В акте познания им выделены стадии восприятия 
непосредственно данного образа мира и последующего мышления с 
помощью понятий и идей, – тем самым ставится привычный для нео-
кантианцев вопрос о возможности проникновения познающего субъ-
екта в объект. Штайнер пока еще открыто не обращается к вещам 
сверхъестественным и не пользуется языком теософии. Учение моло-
дого Штайнера – это философская гносеология, а не оккультизм. Од-
нако даром сверхъестественного восприятия – гностического ви́дения – 
Штейнер, по его признанию, обладал с детства, и в основе «Филосо-
фии свободы» на самом деле лежит опыт оккультный, а не позитив-
ный. Дотеософскую гносеологию Штайнера обосновывает следую-
щее метафизическое представление. Штайнер признавал особенную 
реальность идей вещей, однако был в этом отношении не платоником, 
но перипатетиком нового типа. Вместе с Аристотелем настаивая на 
присутствии идей исключительно в самих вещах (а не в занебесном 
мире, как утверждал Платон), Штайнер полагал, что свое актуальное 
существование идеи получают только в человеческом мышлении. Ко-
го-то может шокировать то, что Доктор, идентифицируя свою карму, 
признавал себя реинкарнацией Аристотеля. Однако я использую дан-
ное обстоятельство для исследования его ранней гносеологии: «Ари-
стотель», живший после Канта, не мог элиминировать из учения об 
идеях фактора познающего субъекта. Этот последний, по Штайнеру, 



Бонецкая Н.К.  

 122 

окружен миром идей, который Штайнер представлял в виде единого 
организма мировых мыслей. Стоит ли особо доказывать, что Штайне-
ров «Логос» очень похож на «Софию» Соловьёва, а также на «Все-
ленскую Церковь» гносеологии Бердяева! Если субъект находится 
вне духовного Космоса, то для него недостижимо абсолютное – но-
уменальное познание мирового всеединства. 

Согласно Штайнеру, познающий субъект способен своим разу-
мом воспринимать мировые мысли – аристотелевские идеи познавае-
мых предметов – в точности так же, как он глазами воспринимает 
форму вещей, а, скажем, слухом – их звучание. Те мысли о предмете, 
которые возникают в сознании познающего, утверждает Штайнер, 
отнюдь не произвольные продукты его субъективности, но суть сами 
предметные идеи, улавливаемые познающим при восприятии предме-
та. Понятно, что речь идет о встрече в духовном мире – дух человека 
сливается с духом же, с идеей предмета. Такое познание имеет твор-
ческий характер, и это вызывало особенное восхищение Бердяева. 

В «Смысле творчества» [Бердяев, 1989 б, с. 537–538] Бердяев, 
ссылаясь на произведение Штайнера «Истины и науки» [Штайнер, 
2018 а], заявляет, что «истина <…> есть свободное порождение чело-
веческого духа», задача познания – это создание совершенно новой 
области в бытии и «человек <…> является деятельным сотворцом 
мирового процесса» [Бердяев, 1989 б, с. 537–538]. В своей гносеоло-
гии Бердяев педалирует именно этот – субъективно-творческий – ас-
пект познания, между тем как для Штайнера еще более важен его 
объективный аспект, связанный с существованием познаваемого 
предмета. Но вот как раз эту объективность Бердяев считает объек-
тивацией и из своего гнозиса исключает. Для молодого Штайнера 
познание есть вживание в основание мира17, тогда как для Бердяева – 
некое творчески-светоносное эманирование «я» субъекта как микро-
косма, являющее при этом макрокосмическую реальность в силу изо-
морфности на духовном плане микро- и макрокосма. На ранней ста-
дии становления двух гностиков – Штайнера и Бердяева, их метафи-
зика – исходные мифы – демонстрируют удивительную близость (при 
разнице разве что в категориальном языке). Повторю, что допускаю 
здесь заимствование Бердяевым у Штайнера обусловливающей гно-
сеологию онтологии. Но в онтологической гносеологии Бердяева ак-
цент сделан на субъекте, Штайнер же выступает как реалист – сто-



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 123

ронник знания оккультного, но при этом совершенно объективного, 
общезначимого. Именно поэтому гнозис Бердяева впоследствии за-
шел в тупик самопознания, тогда как объективные сферы приложения 
гнозиса Штайнера умножались от книги к книге, от цикла лекций к 
циклу же: результаты его духовных исследований множились лавино-
образно. Предметом антропософского гнозиса могла стать любая 
проблема, – вообще всякая без исключения реальность. В книге 
1905 г. «Как достигнуть познания высших миров?» [Штайнер, 2018 б] 
Штайнер продемонстрировал то, что его гносеологические принципы 
на самом деле обосновывают его оккультизм. Кстати, эту книгу Бер-
дяев считал лучшей у Штайнера. Но сам он как гностик до уровня 
Штайнера дотянуться не мог18. Его развитие осталось в пределах фи-
лософии, вылившись в несколько эзотерический (в отличие от версий 
Сартра, Камю, даже Хайдеггера) экзистенциализм. 

Гнозис Бердяева – это радикальный персонализм, познание, объ-
ектом которого является сам познающий субъект. Именно о гнозисе 
книга Бердяева «Я и мир объектов» [Бердяев, 1994 б]. В солипсизм 
такой гнозис теоретически не превращается благодаря бердяевской 
метафизической аксиоме: субъект – это микрокосм, т.е. универсум в 
его духовном существе, так что познавательная направленность субъ-
екта на самого себя одновременно есть и обращенность на мир. Но в 
точности о том же – о наблюдении мыслящим своего мыслительного 
процесса – речь идет в книге Штайнера «Философия свободы» 
[Штайнер, 2018 а]. Свободен человек Штайнера прежде всего как по-
знающий, и лишь во вторую очередь – как моральный субъект. По-
знавательная свобода, как и для Бердяева, означает для Штайнера не-
зависимость от всего того, что внеположно субъекту познания. Необ-
ходимость для последнего, ради сохранения своей свободы, уйти в 
собственные душевные недра (где и совершится познавательное со-
бытие), как мне представляется, есть то самое суждение, которое 
Бердяев заимствовал у Штайнера и утвердил на этом камне свой соб-
ственный гностицизм. Однако мыслить свою мысль так же невоз-
можно, как вытащить себя из болота за волосы. Потому Штайнер 
признавал за своим познавательным опытом особый характер. 

В книге Штайнера «Философия свободы» [Штайнер, 2018 а] есть 
глава, посвященная взглядам Фихте. Там Штайнер ссылается на Фих-
те, который утверждает, что началом философии является самона-



Бонецкая Н.К.  

 124 

блюдение, развивающее у его субъекта новый высший орган духов-
ного восприятия. Я это понимаю так, что усилие увидеть себя со сто-
роны субъекта раздваивает – выводит его (по Бердяеву) в экстаз, под-
нимает над самим собой. У познающего оказывается два субъектных 
центра, и из высшего он наблюдает то содержание сознания, которое 
осталось как бы внизу, – прослеживает собственную мысль. Штайнер 
использует воззрение Фихте [Фихте, 1993], дабы подкрепить свое 
учение об идеях – мировых мыслях, логосах вещей, аффицирующих 
сознание гностика. Гнозис Штайнера в принципе объективен, и это 
подчеркивает симпатизант Штайнера и знаток его воззрений 
К. Свасьян: «Познание (для Штайнера. – Н. Б.) <…> есть не что иное, 
как опознание мыслью ее собственной объективности»; «живя в мыс-
ли, мы живем во Вселенной» [Свасьян, 2006, с. 443, 442, 424]. Таким 
образом, у раннего Штайнера мы находим то же самое представление 
о микро- и макрокосме, что и в гностицизме Бердяева. 

Я веду свое рассуждение к тому, что основной гностический миф, 
заявленный ранним Бердяевым (в книгах первой половины 1910-х 
годов), совпадает с мифологическим же представлением Штайнера 
дотеософского периода, обосновывающим возможность мышления в 
бытии; различие касается одних терминов. Согласно Бердяеву, чело-
век является членом организма мистической Вселенской церкви, ох-
ватывающей собою весь тварный универсум. Речь идет о мире духов-
ном: познающий – дух, равно и предметы познания духовны в их су-
ществе. Потому между познающим и познаваемым нет рокового гно-
сеологического средостения. Но в точности то, что Бердяев называет 
Церковью, Штайнер именует мировым Логосом и понимает под ним 
органическое единство предметных идей или мировых мыслей. 
Опять-таки, эти мысли воспринимаются разумом человека так же не-
посредственно, как орган слуха воспринимает звук, а орган зрения – 
свет. Ближе эти два воззрения к платонизму или аристотелизму – не 
столь уж важно: их цель – обосновать метафизическое стояние по-
знающего человека в бытии, дабы обнаружилась глубинная ошибоч-
ность кантовского представления о разделяющей их непреодолимой 
стене. Конечно, Бердяев и Штайнер бесконечно далеки от ви́дения 
Канта «столпом злобы богопротивной»: эту нелепую, прямо скажу, 
формулу Флоренский выдвинул в своем «Столпе…», по-видимому, в 
«стилизаторском» раже19. Кант создал абсолютно адекватную фило-



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 125

софию естествознания Нового времени, но знание ноуменальное 
предполагает иной – не позитивный опыт. Штайнер и Бердяев отнюдь 
не скрывали своих способностей к «озарениям», «инспирации» – к 
восприятиям сверхчувственным, и «опровергая» Канта (точнее, ставя 
пределы гносеологии кантовского типа), предложили теории позна-
ния гностического толка. Эти теории оказались весьма близкими в их 
основе. То, что религиозный мыслитель Бердяев считает Церковь Те-
лом Христовым, а неоязычник Штайнер организм идей возводит к 
дохристианскому Логосу, пока нам не так важно, поскольку мы об-
суждаем раннюю стадию развития обоих. «Философия свободы» 
Штайнера стала ответом на вопрос о возможности оккультного зна-
ния в условиях повсеместно господствующих форм естественно-
научного мировоззрения» [Свасьян, 2006, с. 424]: это сказано иссле-
дователем «книги-мистерии» Штейнера начала 1890-х годов. Однако 
данную характеристику с тем же самым правом можно отнести и к 
«Философии свободы» [Бердяев, 1989 а] Бердяева – его первому, 
1911 г., программному труду. 

Гностицизм Бердяева имеет по преимуществу теоретический ха-
рактер: это размышления о возможности сверхчувственного опыта, 
но не демонстрация его плодов. Гётеанское созерцание – а это метод 
Штайнерова гнозиса, – напротив, направлено на конкретные объекты, 
тогда как мир объектов – именно то, что из бердяевского гнозиса в 
принципе исключено (ибо там сделана ставка на самого субъекта). 
Действительно, творчество – а это слово Бердяев сделал собствен-
ным именем гностического пути, предложенного им, – предполагает 
творца, субъекта, но не нуждается, будучи действием спонтанным, 
во внеположном объекте. Бердяев учил об универсальном гнозисе – о 
познании макрокосма, но на деле познал лишь легко обозримое коли-
чество гуманитарных предметов (познал, замечу, весьма адекватно). 
Это художественные и философские отдельные сочинения, затем 
корпусы произведений одного автора – Бердяев был мастером духов-
ного портрета20, – наконец, это характеры конкретных лиц (тот же 
Штайнер – и Андрей Белый, Вяч. Иванов, православные старцы, ок-
культисты, например, А. Минцлова). В книге «Я и мир объектов» 
[Бердяев, 1994 б] Бердяев по сути свел гнозис к общению, диалогу21. 
В ней лишь допускается возможность общения с минералами, расте-
ниями и животными [Бердяев, 1994 б, с. 309]. Сентиментальное от-



Бонецкая Н.К.  

 126 

ношение Бердяева к коту Мури и песику Томке – это никак не ок-
культическое созерцание аур и тонких тел. 

Однако гнозис Бердяева отличается от Штайнерова не одним ве-
ликим обеднением – элиминированием объектности. Штайнер дейст-
вует в русле духовной эволюции человечества, как она описана тео-
софией и затем представлена, например, в книге Штайнера «Очерк 
тайноведения» [Штайнер, 1916]. Преподавая своим адептам медита-
тивный тренинг, Доктор радел в первую очередь об ускорении эво-
люционного процесса. В противоположность этому «духовность» 
Бердяева революционна, апокалипсична. По Штайнеру, мир одухо-
творяется, переходит в новую фазу развития в ходе эволюции; со-
гласно Бердяеву, мир должен кончиться, история должна кончиться 
через персоналистическую революцию, в которой «мир объективный 
должен угаснуть и замениться миром существования, миром подлин-
ных реальностей, миром свободы» [Бердяев, 1994 а, с. 393]. Это про-
изойдет, по Бердяеву, таким образом, что бытие человека станет все-
цело субъектным, существование уйдет внутрь личности, – универ-
сум как бы вывернется наизнанку и обнажит свои духовные недра. 
Но, быть может, Штайнер имеет в виду примерно то же самое? Ведь с 
развитием органов духовного восприятия для человека станет досту-
пен, в его невероятном богатстве, мир духа, – и, кстати, предметы, 
одухотворившись, окажутся друг для друга проницаемыми – субъект-
объектность попутно исчезнет! Определенного ответа на этот счет у 
меня нет. Здесь, как и в других ситуациях сопоставления версий гно-
стицизма Штайнера и Бердяева, вполне может оказаться, что разли-
чие существует лишь между языком Штайнера (теософским) и языком 
Бердяева (метафизическим и религиозным), но оба они – об одном. 

Всё же Бердяев настаивает на одномоментности мировой мета-
морфозы, на «прерывности» – конце истории, на прорыве духа в мир, 
на том, что истина есть взрыв мира и т.п. [Бердяев, 1994 а, c. 390, 
393, 401]. Бердяев-гностик, переживающий творческие экстазы, на-
строен бунтарски, воинственно, тогда как доктор Штайнер учит 
мирной духовной работе, сам практикует духовные исследования и 
внедряет антропософию в наличную культуру. Бердяев, наследник 
гностиков древности, ненавидит плоть, вегетарианствует и тоскует по 
утраченной девственности. Штайнер же призывает выявлять духов-
ность плоти (в этом – феноменологическом – смысле одухотворять 



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 127

ее) и безусловно принимает (по крайней мере ex cathedra) сущест-
вующие формы жизни. Бердяев – апокалиптик; Штайнер видит впе-
реди (дурную) бесконечность существования Вселенной во времени: 
за «Землей» последуют «Юпитер», «Венера» и т.д. – уходящая во 
тьму неизвестности (даже для оккультных ясновидцев!) цепь плане-
тарных перевоплощений. Человек Бердяева, спасению дерзко предпо-
четший творчество – духовный вождь и пророк по природе, лич-
ность редкая, гениально-пассионарная. А вот Штайнер – сам загадоч-
нейший гений – обращается к среднему человеку, который возьмет 
упорством, послушливой верой, методичностью делания. Именно по-
этому заложенная Штайнером традиция худо-бедно, но существует и 
поныне, тогда как яркий и вдохновенный, блестящий мыслитель Бер-
дяев учеников и последователей не имел. Творческий гнозис не пред-
полагает методологии. Потому в своей эзотеричности он остается не-
понятным и недоступным. Но кто же не знает, что такое творчество?! 
И ныне под лозунгом креативности спешит заявить о себе всякое 
ничтожество, выставляя напоказ свое невежество и хамство. 

 
Экзистенциализм как самопознание 

 
«Я задаюсь целью совершить акт экзистенциального философ-

ского познания о себе» [Бердяев, 1990, с. 300]. 
«Я стремился не к изоляции своей личности, <…> а к размыка-

нию в универсум. <…> Я хотел быть микрокосмом. <…> Солнце 
должно быть во мне» [там же, с. 302–303]. 

«Сам познающий философ – существующий, и его существова-
ние выражается в его философии» [Бердяев, 1994 б, с. 249]. 

Называя Бердяева мистиком, гностиком, экзистенциалистом, я 
не имею в виду трех его «специальностей» – не хочу приписать Бер-
дяеву некую триипостасность: вот он переживает творческий экстаз, 
теперь он познает реальность, а вот сейчас – размышляет о человече-
ском существовании. В феномене Бердяева эти три деятельности пе-
ресекаются, а порой и совпадают. Экзистенциализм Бердяева – это 
своеобразный гностицизм22. Бердяевская философия существования 
позиционирует себя как учение о человеке, как антропология или ан-
троподицея, не прибегающая к психологии и чуждая рационализма: 
афористичность бердяевского дискурса призвана свидетельствовать 



Бонецкая Н.К.  

 128 

как раз о самопроизвольности и непосредственности его узрений. Те-
зисы, максимы Бердяева не требуют обоснования и стремятся похо-
дить на спонтанные световые вспышки, рассеивающие тьму неведе-
ния. Такой стиль характерен для тех, кто философствует от собствен-
ного опыта – нового опыта бытия: именно создатели версий первой 
философии формулируют аксиомы, посредством которых, с большим 
или меньшим искусством, стремятся сообщить о своих мистических 
открытиях. Безапелляционность такого дискурса призвана свидетель-
ствовать об адекватности познания, несомненной для мистика. В по-
добном духе писал, к примеру, Ницше, и за ним пошли философы 
Серебряного века, уверовавшие в него и канонизировавшие его сви-
детельство о смерти Бога. Но вот уже афористические книги Льва 
Шестова [Шестов, 1993 а; Шестов, 1993 б], подражавшего иногда ма-
нере Ницше, относятся к самым слабым его сочинениям: авторская 
претензия на абсолютность суждения в них не оправданна. Роль чут-
кости читателя и исследователя здесь велика. Соловьёв к афоризмам 
не прибегал, стиль его философствования – это стиль германского 
идеализма. Но когда Соловьёв заявляет о возможности цельного зна-
ния единого универсума, мы вправе спросить: а ведомы ли (мистиче-
ские) пути к этому (оккультному) знанию ему самому? Соловьёв от-
вечает на наше вопрошание своими признаниями в близости к Софии – 
воипостазированному духовному универсуму, ставя нас перед новой 
проблемой доверия, требующей уже способности к различению ду-
хов… И понятно, что Соловьёв для нас остается (и, видимо, навсегда 
останется) фигурой неразгаданной, увы, не безусловной. 

Рассказ Бердяева в «Самопознании» [Бердяев, 1990] о потрясшем 
его светоносном экстазе, на мой взгляд, более реалистичен и адеква-
тен, чем явления Соловьёву девочки с цветком в лазурно-золотистой 
ауре или Вселенной в образе женской красоты. В сочинениях Бердяе-
ва часто упоминается мистический свет: мысль для него была свето-
носной, познание переживалось как освещение темного пространства 
сознания. Я допускаю, что свет в дискурсе Бердяева – не просто ме-
тафора. То, что наш язык связывает с мыслью свет (например, в вы-
ражениях «сверкнула мысль», «блеснула догадка» и т.п.), может ука-
зывать на предельный светоносный опыт реалистического мышления. 
Бердяев, лежащий утром в кровати и пребывающий в тонком сне, ко-
гда ему явился умный свет, – мистик по преимуществу: он в тот мо-



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 129

мент ничего не познавал, ни о чем вообще думать не мог и был пас-
сивным медиумом озарения. Но свет, как он свидетельствует, сразу 
же вызвал у него творческий подъем – дал импульс к творчеству, 
точнее – к философскому размышлению. Видимо, мистических све-
тов немало, или же единый свет по-разному проявляется в разных 
человеческих средах. Если исихасты, переживая просветление, вос-
пламенялись любовью к явившемуся им Христу и вступали с Ним в 
молитвенный диалог, то стихийного мистика Бердяева свет подвигал 
к философствованию. С той же достоверностью, какая была у под-
вижников-монахов, Бердяев знал в тот момент, что перед ним вот 
сейчас раскрываются тайны бытия. 

Беспредметный мистицизм – тот первоначальный духовный 
подъем, который, кстати, Бердяев ценил превыше всего, почти тотчас 
же обретал качество предметности: мистик находил в своем созна-
нии некое другое. Тем самым мистика трансформировалась в гнозис, 
подъем сменялся спуском. И лишь краткий промежуток внутреннего 
времени отделял познание от его вербализации: когда Бердяев обре-
тал слова для описания своего творческого опыта – мистического 
подъема и гностического спуска, он становился философом-
экзистенциалистом. 

Предметом познания гностика Бердяева был человек в его экзи-
стенции – как творческий, опять-таки познающий субъект. Вся про-
чая реальность из бердяевского экзистенциализма исключена: позна-
ние, скажем, природы без объективации невозможно, но такое позна-
ние, иллюзорное в глазах Бердяева, не экзистенциально. Концы экзи-
стенциализма Бердяева связаны с его началами. В «Философии сво-
боды» (1911) [Бердяев, 1989 а] Бердяев рассуждает о посвящении в 
тайны бытия, но это посвящение во вселенскую жизнь исключает 
объективирование предметов23: «Лишь углублением в микрокосм по-
знается макрокосм» [Бердяев, 1989 а, с. 95]. Ниже Бердяев утвержда-
ет, что реализма, объективизма, универсализма в познании достигает 
лишь разум вселенский, церковный, так что на долю разума индиви-
дуального остается одно усилие самоуглубления. И поскольку третье-
заветный церковный разум (подразумеваемый Бердяевым) остается 
гипотетическим, как и сама Церковь Третьего Завета, то гнозис Бер-
дяева был изначально обречен на субъективизм – обречен остаться 
неким самопознанием. Мистический выход в универсум изнутри 



Бонецкая Н.К.  

 130 

субъекта Бердяеву не было дано совершить на опыте. И вот в книге 
«Самопознание» 1940-х годов мы находим итог развития бердяевско-
го гностицизма. «В “я” акт познания и предмет познания – одно и то 
же. <…> В отношении ко мне самому, как познаваемому, исчезает 
объективация, отчуждение <…>, и это великое преимущество, кото-
рое дает надежду, что познание будет экзистенциальным. Я сам, по-
знающий, экзистенциален, и экзистенциальность есть вместе с тем не 
объективируемый предмет моего познания» [Бердяев, 1990, с. 297, 
298]. Поздний Бердяев, как видно, проектируемое им ноуменальное 
познание откровенно сводит к самопознанию – о макрокосме всерьез 
он давно не говорит. В старом церковном разуме – гаранте и среде 
Истины – Бердяев разуверился, новая третьезаветная Церковь оста-
лась мечтой. А вот путь гнозиса индивидуального – индивидуальный 
духовный тренинг – Бердяев теоретически не принимал изначально и 
впоследствии отвергнул в лице Штайнера, абсолютно безблагодат-
ного человека: «Ни одного луча, падающего сверху. Всё хотел он до-
быть снизу, страстным усилием прорваться к духовному миру» [Бер-
дяев, 1990, с. 178]. Таким образом Бердяев остался при экзистенци-
альной философии, опирающейся на опыт самопознания, в которое 
выродился его гнозис. Конечно, это была все же индивидуальная ду-
ховная практика, но Бердяев верил в свою причастность третьезавет-
ной и незримой, вселенской Церкви Святого Духа и, более того, счи-
тал себя выразителем ее разума. 

Русский экзистенциализм в варианте Льва Шестова – заумен 
(С. Булгаков), в версии Бердяева – эзотеричен. Дело здесь в том, что 
оба, в своем восстании против оснований мироустройства, задавались 
фантастическими на сегодняшний день целями. Шестов боролся с 
падшим разумом средствами того же разума и жил идеалом потерян-
ного рая; Бердяев также искал иного мира, но в «экзистенциальной 
субъективности» [Бердяев, 1990, с. 288], куда его вносил экстаз. Об 
эзотерическом экзистенциализме Бердяева мы в состоянии говорить 
только посредством неизбежно экзотерического языка – овнешняя его 
интимный опыт, соответственно – обедняя и упрощая его мысль. Фи-
лософия Бердяева существует во времени, как поток мысли, – это не 
статичный результат, но процесс, – не столько философия, сколько 
философствование. Бердяевский гностический экзистенциализм си-
туативен, событиен; также в мыслительном процессе непрестанно 



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 131

меняются как познаваемое, так и совпадающее с последним в акте 
познания познающее «я». Как видно, ничего устойчивого в такой фи-
лософии нет. Потому, как признается Бердяев, есть мучительное не-
соответствие между мыслью и ее словесным выражением – хотя бы 
потому, что мысль динамична, а слова ее останавливают и объекти-
вируют. Тем более мы имеем дело прежде всего с выражением, замо-
раживающим поток сознания – познаваемую экзистенцию. Бердяев 
имеет в виду себя самого в момент творчества – философствования, 
когда пишет о творческом человеке – о его назначении, рабстве и 
свободе, судьбе в современном мире и пр.24 Потому его тексты суть не 
только плоды его самопознания: в процессе чтения мы все же приоб-
щаемся к бердяевскому самопознанию как действию – будучи сами 
«я», мы сближаемся с «я» Бердяева. Десубстанциализация личности – 
превращение ее в акт и процесс – у Бердяева не абсолютна, до конца 
не доходит: Бердяев видел человека в Боге, признавал его вечность. 
Но акцент в экзистенциальной философии – философствовании – 
сделан на динамике «я», которую мыслитель часто отождествлял с 
духовной природой последнего: «“я” есть, прежде всего, акт» [Бердя-
ев, 1990, с. 297]. В творческий процесс бердяевского мышления 
должно вовлекаться и читательское «я» – экзистенциальная филосо-
фия, работающая над тайной «я», своим заданием имеет реальную 
встречу философа со своим читателем в едином событии бытия. 

То, что экзистенциализм Бердяева есть в указанном смысле его 
самопознание, составляет эзотерический аспект этого воззрения. Но 
тексты Бердяева можно читать и профанно – ничтоже сумняшеся из-
влекать из них богословское и антропологическое положение о сво-
боде человека, императив творчества (без понимания того, что озна-
чает это понятие для самого Бердяева), учение о порабощающей че-
ловека объективации и т.д. Обычно так и происходит: даже Андрей 
Белый, при всей его чуткости к знанию особенному и высшему, не 
заметил эзотеризма Бердяева и в статье «Центральная станция» [Бе-
лый, 1994, с. 53–61] намекнул на эклектизм бердяевской мысли. Од-
нако изначально Бердяев двигался в том же направлении, что и учи-
тель Белого – сугубый эзотерик Штайнер, – искал выхода в духовный 
мир через познание, философски мечтал о преображении человека и 
одухотворении мира вплоть до исчезновения материи. Эзотеризм 
Бердяева обнаруживает себя, когда философ задается недостижимой 



Бонецкая Н.К.  

 132 

ныне целью: она состоит в преодолении объективации, как у Бердяева 
условно обозначена падшесть мира. Обретение человеком свободы, 
пробуждение в нем богоподобного творчества, победа над падшим 
временем, переход от «общности» к «общению» и т.д. – все это бер-
дяевские развороты единой проблемы, обозначения аспектов апока-
липсического преображения мира, в котором призван участвовать 
человек. Этого возможно достигнуть, по Бердяеву, лишь уйдя в субъ-
ектность, всерьез возненавидев мир объектов. Если экзистенциальная 
философия есть познание вне объективации [Бердяев, 1994 б, с. 250], 
то у Бердяева она имеет предварительный – проективный характер: 
Бердяев не достигнул бытия в свободе, но сделал свободу заданием; 
не обрел он способности и к богоподобному творчеству – созданию 
не ценностей, но бытийственных реальностей, хотя и дал на это ус-
тановку. Вообще, о Царстве Божием, телеологически определяющем 
философию Бердяева, нам трудно составить себе представление на 
основе его текстов, преимущественно полемических и декларатив-
ных. Экзистенциализм Бердяева – это проект апокалипсической 
«творческой эпохи»25 и (несколько сумбурный) завет своим адептам, 
взявшим курс на творчество. Он не дал им (в отличие от Штайнера) 
методики внутреннего делания, хотя прикровенно признал, что твор-
чество для него самого – это духовный путь. Единственное, на чем 
он неукоснительно настаивал, это внутрьпребывание: путь к миру и 
Богу – это интериоризация, погружение субъекта в свои душевные 
недра, а не экстериоризация – не обращение вовне, к реальности вне-
положной. В экзистенциализме Бердяева мир в субъекте выворачива-
ется наизнанку, субъект мало-помалу начинает воспринимать его 
скрытую дотоле духовную изнанку. 

И самая последняя ступень бердяевской эзотерики (та, которую я 
в состоянии распознать в текстах Бердяева) – это поглощение мира 
объектов экспансией набирающего силу творчески-познающего 
субъекта. Каким-то невероятным образом мир у Бердяева развопло-
щается и вбирается в ширящееся пространство микрокосма. «Прорыв 
духа, т.е. свободы, может менять состояние мира», «мир объективный 
должен угаснуть и замениться миром существования» [Бердяев, 
1994 а, с. 401, 393]. При этом исчезнет мировая множественность и 
плоть одухотворится: «Царство духа есть внутреннее царство субъек-
тивности, царство свободы и любви, не знающее внеположности и 



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 133

отчужденности, т.е. каузальных отношений и отношений властвова-
ния» [Бердяев, 1994 а, с. 457]. Идет ли здесь речь о некоей теургии – 
коллективной магии; или это воображение – поэтическая мечта, при-
нявшая обличье философского дискурса; или же Бердяев негласно 
вовлекает в свой апокалипсический проект антропософские концеп-
ты – отождествляет антропософское представление об эволюционном 
одухотворении Земли с собственной целью субъективизации челове-
ческого мировосприятия? И только ли феноменологическое событие 
имеет в виду мыслитель, или же прорыв духа затронет и мир объек-
тов?.. Желая слыть эзотериком, всех своих карт – прежде всего сво-
его бессилия и беспомощности перед мировой Тайной – Бердяев не 
раскрывает. 

Все же Бердяев вправе сказать, что на пути самопознания ему от-
части удалось достичь искомого – «понять все происшедшее с миром 
как происшедшее со мной» [Бердяев, 1990, с. 7]. Свидетельство тому – 
книга «Самопознание», в советскую эпоху бывшая для нас неким от-
кровением: через свою глубину – экзистенцию – Бердяев доносит до 
читателя эпоху русских революций. Она представлена им в лицах 
творцов культуры Серебряного века. Бердяев – один из лучших и до 
сих пор не превзойденный ее историк, – созданные им духовные 
портреты поражают нас своей точностью и адекватностью. Кажется, 
именно здесь лучше всего работают принципы его онтологической 
гносеологии – познание как общение, познание вне объективации. 
В расширенном виде статей и трактатов 1915–1922 гг. эти портреты 
присутствуют в культурологическом сборнике «Мутные лики»26. 
Герменевтика Бердяева – это его экзистенциализм в действии. 

 
Примечания 

 
1 «София была прельщением Вл. Соловьёва», – писал Бердяев в 1923 г. в статье 

«Мутные лики», имея в виду острую земную эротичность соловьёвских виде́ний: 
«София Соловьёва – это Женщина, в которой небо слишком смешалось с пучиною 
вод, с земной стихией». Но все же на фоне «софиан» – Андрея Белого и Блока – Со-
ловьёв видится Бердяеву «христианином», ибо он «прежде всего верил в Христа, а 
потом уже в Софию». См. : Бердяев Н.А. Мутные лики. – М. : Канон+, 2004. – С. 326, 
325. 



Бонецкая Н.К.  

 134 

2 Для сравнения замечу, что Флоренский, также противник кантианской тради-
ции в гносеологии и позитивного естествознания, противопоставил им натурфилосо-
фию Гёте – опыт медитативного созерцания, плодом которого, как предполагалось, в 
некоторых случаях оказываются природные первоявления. Хотя Флоренский сделал-
ся священником, сторонником субъективной мистики, в отличие от Бердяева, он не 
был. Миром первоявлений был для него церковный культ, а путь к их постижению 
пролегал через разум. Гётеанец Флоренский близок гётеанцу же Штайнеру, но в сво-
ем гнозисе не пошел так далеко, как основатель антропософии, ограничив свои «ду-
ховные исследования» сферой церковного разума. 

3 Феномен св. Серафима был осмыслен с антропософских позиций (в поэме и 
трактате соответственно) супругами Максимилианом и Маргаритой Волошиными и 
очень рискованно проблематизирован Мережковским (см. его очерк «Последний 
святой»). 

4 В противоположность Бердяеву, Флоренский, размышляя о превращении уни-
версума в Царство Божие (что Бердяев, вслед за Шестовым, считает его «расколдова-
нием»), уповает как раз на церковные таинства, понятые магически. В этих послед-
них освящается мировое вещество и универсум, вместе с христианским народом, 
воцерковляясь, преобразуется в Христово Тело. См. об этом главу «Homo faber и 
homo liturgus» моей книги «Между Логосом и Софией». 

5 «Ich weiss, dass ohne mich Gott nicht ein Nu kann leben, Werd ich zu nicht, er muss 
von Noth den Geistaufgeben». Angelus Silesius [Бердяев, 1989, с. 253]. Существует пе-
ревод Л. Гинзбурга: 

Бог жив, пока я жив, в себе его храня. 
Я без Него ничто, но что Он без меня? 
(Изречение Ангелуса Силезиуса) режим доступа : wayter.wordpress. 

com>2011/06/04 
В сборнике «Херувимский странник» Ангелуса Силезиуса опубликован перевод 

Жаната Баймухаметова: 
Ничто как Я и Ты: если исчезнем мы, 
То Бог уже не Бог и небеса немы. 
6 «Дыхание», «дух» (der Geist), на мой взгляд, здесь это Бог в Его присутствии в 

опыте, в Его явлении человеку. 
7 В действительности под Человеком Бердяев подразумевает Адама Кадмона 

Каббалы. Бердяевские мистика и теология имеют мощную каббалистическую при-
вивку, хотя и выражены посредством дискурса христианского. 

8 «Радикальная церковная мистика, мистика дерзающая – вот лозунг». См.: Бер-
дяев Н.А. Философия свободы. С. 212. 



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 135

9 Я нередко обращаюсь к этому слову, фактически ставшему категорией фило-
софии Серебряного века (к именам Шестова и Бердяева, активно им пользовавшимся, 
можно добавить и Флоренского с его теодицеей и антроподицеей). Наши мыслите-
ли-апокалиптики жили в ожидании (отчасти наигранном) Страшного суда, и здесь 
одна из причин того, что они мыслили в категориях судопроизводства. 

10 Бердяев Н.А. Смысл творчества. С. 197. Правда, мысль о творчестве как «бо-
гообщении», «религиозном делании» и «экстазе», в котором «Бог сходит к человеку 
и участвует в делах его», уже присутствует в книге 1911 г. «Философия свободы». 
См. указ. изд., с. 226. 

11 Соловьёв Вл. Стихотворения. Поэма «Три свидания»: Художественная литера-
тура. – М. : Директ-Медиа, 2012. – 247 с. 

Как встречи с Софией в случае Соловьёва не сводились к «трем свиданиям», 
описанным им в одноименной поэме, но имели регулярный характер, так же и свето-
носные экстазы Бердяева были для него привычными. Экстаз, описанный в «Самопо-
знании», это, по-видимому, первое отчетливо осознанное и особенно яркое событие 
такого рода. 

12 О том, что этот «внутренний подъем» и «озарение» как-то связаны с «творче-
ством», дано судить лишь самому Бердяеву изнутри: смысл этих понятий восходит к 
его переживаниям и для нас недоступен. Христианские исихасты в светоносных ви-
дениях созерцали нечто совсем другое, ибо конципировали их как явления им Христа 
в Фаворском свете. Имел ли свет, которым вдохновлялся Бердяев, ту же самую – 
«фаворскую» – природу или же был с церковной точки зрения прельщением – еще 
большой вопрос. 

13 Я вспоминаю святителя Феофана в связи с Бердяевым, поскольку последний 
был знаком с его трудами и упоминал их, критикуя историческое христианство. 
(Наиболее значительные труды Феофана Затворника (1815–1894) – «Письма о хри-
стианской жизни», «Добротолюбие» (перевод), «Начертание христианского нраво-
учения».) 

14 Бердяев Н.А. Я и мир объектов // Бердяев Н.А. Философия свободного духа. 
Указ. изд. С. 254. Ниже серию ссылок на данный труд я привожу в основном тексте в 
скобках. 

15 См. мою статью «Русский экзистенциализм и антропософия» в журнале 
«Звезда» (№ 1 за 2020 г.). 

16 «Природа с красоты своей / Покрова снять не позволяет. / И ты машинами не 
вынудишь у ней, / Чего твой дух не угадает». Цитирую «Фауста» в переводе 
Б. Пастернака. 



Бонецкая Н.К.  

 136 

17 Бердяев Н.А. Смысл творчества. С. 538. (Бердяев цитирует здесь книгу Штай-
нера «Истина и наука».) 

18 Я, понятно, не берусь судить об адекватности и духовном качестве опытов 
Бердяева и Штайнера. Но в размахе и доскональности гностической мысли Штайнер, 
разумеется, намного превосходит Бердяева. 

19 Я имею в виду то «стилизованное православие», которое в диссертации Фло-
ренского усмотрел Бердяев. 

20 Таковы трактаты о Леонтьеве, Достоевском, Мережковском, Флоренском 
и т.д. 

21 В духе уже возникшей диалогической философии (М. Бубер) Бердяев прида-
вал диалогу онтологический характер. 

22 Здесь – учение о познании, претендующее на ноуменальность. 
23 Здесь, повторю, главное отличие гнозиса Бердяева от Штайнерова: в антропо-

софских медитациях предмет, напротив, ставится перед созерцателем. Конечно, «ду-
ховное исследование» происходит внутри сознания субъекта, но между «я» и пред-
метным миром сохраняется бытийственная дистанция. Аристотелевы идеи входят в 
сознание гностика, но и там удерживают свою объектность. 

24 Я перечисляю здесь названия книг Бердяева. 
25 Точнее говорить о проекте хилиастическом – установке на тысячелетнее цар-

ство святых (Откр. 20, 4). Когда затем, по его окончании, начнется сам Страшный 
суд, думается, людям будет не до «творчества». Впрочем, у Бердяева здесь двусмыс-
ленность, и неясно, имеет ли он в виду конечное Царство или это предварительное 
социальное образование. 

26 В России впервые эти работы собраны в изд.: Бердяев Н.А. Мутные лики (Ти-
пы религиозной мысли в России). – М. : Канон+, 2004. 

 
Список литературы 

 
Белый А. Центральная станция // Н.А. Бердяев: pro et contra. – СПб. : Изд-во 

Русского христианского гуманитарного института, 1994. – С. 53–61. 
Бёме  Я.  Аврора или Утренняя заря в восхождении. – СПб. : Пальмира, 2016. – 

507 с. 
Бердяев Н.А. Мутные лики. Типы религиозной мысли в России. – М. : Канон+, 

2004, – 445 с. 
Бердяев Н.А. Sub specie aeternitatis. Опыты философские, социальные и литера-

турные (1900–1906). – СПб. : Издание М.В. Пирожкова, 1907. – 446 с. 



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 137

Бердяев Н.А. Самопознание (опыт философской автобиографии). – М. : Между-
народные отношения, 1990. – 336 с. 

Бердяев Н.А. Философия свободы // Бердяев Н.А. Философия свободы. Смысл 
творчества. – М. : Правда, 1989 а. – С. 12–253. 

Бердяев Н.А. Дух и реальность [1937]. Основы богочеловеческой духовности // 
Бердяев Н.А. Философия свободного духа. – М. : Республика, 1994 а. – С. 364–462. 

Бердяев Н.А. Дух и реальность. Основы богочеловеческой духовности. – Париж : 
Ymca-Press s.d., 1937. – 175 c. 

Бердяев Н.А. Смысл творчества // Бердяев Н.А. Философия свободы. Смысл 
творчества. – М. : Правда, 1989 б. – С. 253–538. 

Бердяев Н.А. Я и мир объектов. Опыт философии одиночества и общения // Бер-
дяев Н.А. Философия свободного духа. – М. : Республика, 1994 б. – С. 230–316. 

Свасьян К.А. Растождествления. – М. : Evidentis (Эвидентис), 2006. – 532 с. 
Соловьёв Вл. Сочинения : в 2 т. – М. : Правда, 1989. – Т. 2 : Чтения о Богочело-

вечестве. Философская публицистика. – 274 с. 
Соловьёв Вл. Стихотворения. Поэма «Три свидания»: художественная литерату-

ра. – М. : Директ-Медиа, 2012. – 247 с. 
Соловьёв Вл. Философские начала цельного знания // Соловьёв Вл. Сочинения : в 

2 т. – М. : Мысль, 1988. – Т. 2. – С. 140–288. 
Фихте И.Г. Сочинения : в 2 т. – СПб. : Муфрил, 1993. – 1485 с. 
Флоренский П. Столп и утверждение истины : Опыт православной теодицеи в 

двенадцати письмах. – М. : Академический проект, 2012. – 912 с. 
Шестов Л. Афины и Иерусалим // Шестов Л. Сочинения : в 2 т. – М. : Наука, 

1993 а. – Т. 1, ч. 4. – С. 609–664. 
Шестов Л. Potestas clavium (Власть ключей) // Шестов Л. Сочинения: в 2 т. – 

М. : Наука, 1993 б. – Т. 1, ч. 2. – С. 117–187. 
Штайнер Р. Истина и наука. Философия свободы / пер. с нем. Б. Григорова. – 

СПб. : Деметра. 2018 а. – 336 с. 
Штайнер Р. Как достигнуть познания высших миров. Путь посвящения. – СПб. : 

Деметра, 2018 б. – 208 с. 
Штайнер Р. Очерки теории познания гетевского мировоззрения. – СПб. : Эниг-

ма, 2019. – 152 с. 
Штайнер Р. Очерк тайноведения. – Репринтное издание. 1916. – СПб. : Альфа-

рет, 2014. – 440 с. 
 
 
 



Бонецкая Н.К.  

 138 

References 
 

Belyj, A. (1994). Central'naya stanciya. In N.A. Berdyaev: pro et contra (pp. 53–61). – 
Saint Petersburg : Izd-vo Russkogo hristianskogo gumanitarnogo instituta. 

Byome, Yakob. (2016). Avrora ili Utrennyaya zarya v voskhozhdenii. Saint Peters-
burg : Pal'mira. 

Berdyaev, N.A. (2004). Mutnye liki. Tipy religioznoj mysli v Rossii. Moscow : Ka-
non+. 

Berdyaev, N.A. (1907). Sub specie aeternitatis. Opyty filosofskie, social'nye i lit-
eraturnye (1900–1906 g.). Saint Petersburg : Izdanie M.V. Pirozhkova. 

Berdyaev, N.A. (1990). Samopoznanie (opyt filosofskoj avtobiografii). Moscow : 
Mezhdunarodnye otnosheniya. 

Berdyaev, N.A. (1989 a). Filosofiya svobody. In Berdyaev N.A. Filosofiya svobody. 
Smysl tvorchestva (pp. 12–253). Moscow : Izd-vo «Pravda». 

Berdyaev, N.A. (1994 a). Duh i real'nost' [1937]. Osnovy bogochelovecheskoj duhov-
nosti. In Berdyaev N.A. Filosofiya svobodnogo duha (pp. 364–462). Moscow : Respublika. 

Berdyaev, N.A. (1937). Duh i real'nost'. Osnovy bogochelovecheskoj duhovnosti. 
Parizh : Ymca-Press s.d. 

Berdyaev, N.A. (1989 b). Smysl tvorchestva. In Berdyaev N.A. Filosofiya svobody. 
Smysl tvorchestva (pp. 253–538). Moscow : Izd-vo «Pravda». 

Berdyaev, N.A. (1994 b). Ya i mir ob"ektov. Opyt filosofii odinochestva i ob-
shcheniya. In Berdyaev N.A. Filosofiya svobodnogo duha (pp. 230–316). Moscow : Re-
spublika. 

Svas'yan, K.A. (2006). Rastozhdestvleniya. Moscow : «Evidentis» (Evidentis). 
Solov'yov, Vl. (1989). Sochineniya: v 2 t. Tom 2. Chteniya o Bogochelovechestve. 

Filosofskaya publicistika. Moscow : Pravda. 
Solov'yov, Vl. (2012). Stihotvoreniya. Poema «Tri svidaniya»: hudozhestvennaya litera-

tura. Moscow : Direkt-Media. 
Solov'yov, Vl. (1988). Filosofskie nachala cel'nogo znaniya. In Solov'ev Vl. Sochi-

neniya: v 2 t. – T. 2. (pp. 140–288). Moscow : Mysl'. 
Fihte, I.G. (1993). Sochineniya: v 2 t. Saint Petersburg : Mufril. 
Florenskij, P. (2012). Stolp i utverzhdenie istiny: Opyt pravoslavnoj teodicei v dve-

nadcati pis'mah. Moscow : Akademicheskij proekt. 
Shestov, L. (1993 a). Afiny i Ierusalim. Ch. 4. In Shestov L. Sochineniya: v 2 t. T. 1. 

(pp. 609–664). Moscow : Nauka. 
Shestov, L. (1993 b). Potestas clavium (Vlast' klyuchej). Ch. 2. In 

Shestov L. Sochineniya: v 2 t. T. 1 (pp. 117–187). Moscow : Nauka. 



Н.А. Бердяев: мистик, гностик, экзистенциалист 

 139

Shtajner, R. (2018 a). Istina i nauka. Filosofiya svobody. Saint Petersburg : Demetra. 
Shtajner, R. (2018 b). Kak dostignut' poznaniya vysshih mirov. Put' posvyashcheniya. 

Saint Petersburg : Demetra. 
Shtajner, R. (2019). Ocherki teorii poznaniya gyotevskogo mirovozzreniya. Saint Pe-

tersburg : Enigma. 
Shtajner, R. (2014). Ocherk tajnovedeniya. – Reprintnoe izdanie. 1916. Saint Peters-

burg : Alʼfaret. 



 

 140 

 
 
 
 
УДК: 168.522; 130.2  DOI: 10.31249/hoc/2021.01.06 
 
 
 

Твердислова Е.С. 

 
ВЛАДИМИР СОЛОВЬЁВ. МЕССИАНСТВО: 
ИДЕЯ – МОДЕЛЬ – ЗАВЕТ – СИМВОЛ 

 
Аннотация. Проблема мессианства – одна из наиболее актуаль-

ных и запутанных. Неотъемлемый компонент проекта всеединства 
Соловьёва, мессианство, рассматривается как связующая нить его 
религиозных структур в рамках истории идей: Богочеловечество как 
факт и процесс всеединства, еврейство и христианство, Церковь как 
творящая сила в воссоединении Церквей, построение теократическо-
го государства, славянофильство как путь к взаимодействию восточ-
ного и западного христианства и т.п. Соловьёвское мессианство – по-
ливариантная и полисемантическая система, она позволяет классифи-
цировать ее составляющие согласно характеристикам, которые дает 
ученый, специально их не обозначая: «идея», «модель», «завет», 
«символ». Идея подразумевает все системы и подсистемы как одно 
целое. Внутри идеи различаются модель (еврейская, польская, рус-
ская – не по национальному признаку, а согласно опыту народа), за-
вет (договор личности с Богом: народа с Богом, народов между со-
бой), символ – креативный образ единения обществ, государств, 

                                                            
 Твердислова Елена Сергеевна – кандидат филологических наук, писатель, 

литературовед, Иерусалимская Русская городская библиотека: Иерусалим, Израиль, 
e-mail: izirenajerusalem.muni.il 

Tverdislowa Elena Sergeevna – PhD in Philology, writer, literary critic, The Jerusa-
lem Russian city library, Jerusalem, Israel, e-mail: izirenajerusalem.muni.il  

 Твердислова Е.С., 2021 



Владимир Соловьёв. Мессианство 

141

Церквей, народов с Богом, наконец – иудейской и христианской ре-
лигий. На основе анализа можно сделать вывод о мессианстве как 
сквозном понятии доктрины всеединства, в котором нашла развитие 
мысль философа. 

Ключевые слова: история идей; мессианство; идея; модель нацио-
нального опыта; завет; символ; единение; всеединство; Богочеловече-
ство; иудейство; христианство; экуменизм; православие; католичест-
во. 

Поступила: 27.02.20 Принята к печати: 07.03.20 

Tverdislowa Elena 
Vladimir Solovyov. Messianism: 

idea – model – testament – symbol 

Abstract. The problem of messianism is one of the most relevant and 
confusing. An integral component of Soloviev’s project of unity, 
messianism is considered as a connecting thread of his religious structures 
within the framework of the history of ideas: God-manhood as a fact and 
process of unity, Judaism and Christianity, the Church as a creative force 
in the reunification of Churches, the construction of a theocratic state, 
Slavophilism as a way to the interaction of Eastern and Western Christian-
ity, etc. Soloviev’s messianism is a multivariant and polysemantic system, 
it allows you to classify its components according to the characteristics 
that the scientist gives, without specifically designating them: idea, model, 
testament, symbol. The idea implies all systems and subsystems as one. 
Inside the idea, a model is distinguished (Jewish, Polish, Russian – not 
according to nationality, but according to the experience of the people), 
covenant (personal agreement with God: people with God, peoples among 
themselves), symbol – a creative image of the unity of societies, states, 
Churches, peoples with God, finally – the Jewish and Christian religions. 
Based on the analysis, it can be concluded that Soloviev’s messianism is a 
cross-cutting concept of the doctrine of all-unity, in which the 
philosopher’s thought found evolution and development. 

Keywords: history of ideas; messianism; idea; model of national ex-
perience; testament; symbol; unity; all-unity; God-manhood; Judaism; 
Christianity; ecumenism; Orthodoxy; Catholicism. 



Твердислова В.С.  

 142 

Received: 27.02.20 Accepted: 07.03.20 

Мессианство у Владимира Соловьёва – проблема, присутствую-
щая во всех его концепциях, связующая нить его идейных структур: 
Богочеловечество как факт и процесс всеединства; еврейство и хри-
стианство, Церковь как творящая сила и отсюда воссоединение Церк-
вей, построение теократического государства, славянофильство как 
путь к взаимодействию восточного и западного христианства и т.п. 
Следуя обоснованиям Соловьёва, попытаемся выявить и классифици-
ровать мессианство по тем понятиям, которые ученый исследует, но 
специально не обозначает: идея, модель, завет, символ. Семантиче-
ское многообразие мессианства и определенная запутанность термина 
объясняются его актуальностью: до сего дня мессианство продолжает 
быть и развиваться1. 

*** 

Отсюда поливариативность мессианства у Соловьёва c его слож-
ным эволюционным путем, отчасти обусловленным открытостью 
ученого и его готовностью к пересмотру выработанной концепции, 
метода, взгляда. И хотя мессианство существовало до Соловьёва, в 
его учении оно возникло в русле истории идей, характерной для его 
философии в целом. На этом уровне он показал суть человеческого 
прогресса в его всеединстве, принцип которого человек «в себе самом 
имеет как свой разум» [Соловьёв, 2001, с. 250]2. Разум – не просто 
выделяющая его особенность, а «становящийся разум самой истины» 
[Соловьёв, 1988, с. 830], или иначе: «разумная вера в абсолютное 
Добро» [Соловьёв, 1996, с. 403]. Мысль Соловьёва подразумевает от-
ветственность человека за происходящее и собственные действия. 

XIX век в истории прославился формированием и развитием сис-
темного мышления как цельности знания. Он был назван «золотым». 
И не случайно первая научная работа Владимира Соловьёва вышла с 
титулом «Философские начала цельного знания» (1877) [Соловьёв, 
1990 б, с. 140–288]. Понимание всеединства Соловьёв выстраивал как 
взаимодействие отдельных пластов систем единства, из чего склады-
вается всеединство, его выражает абсолют, он «является всеединст-



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 143

вом, которое есть, а мир – всеединство в состоянии становления» 
[Лосский, 1991, c. 119]. 

Множественность систем составляющих (система теократическо-
го государства; вселенскость Церкви как мистического единения ре-
лигиозных вер и конфессий; высший уровень системы – Богочелове-
чество с центральной фигурой Христа) между собой пересекаются, 
наслаиваются друг на друга, объединяясь в систему всеединства как 
систему «становящуюся». Ей подчиняются все предыдущие системы, 
складываясь между собой наподобие матрешки. Но напрашивается и 
другой образ – иконостас, где каждая икона – идея, расположенная 
согласно определенному канону. Соловьёвская система антропоцен-
трична: статус человека и есть смысл жизни в религиозном плане. 
Вера способствовала объединению людей в некое целое: общество, 
народ, нацию; мессианство стало одной из важнейших идей Соловьё-
ва как сквозное обобщающее понятие, мобильное и объемное. Стоит 
иметь в виду существовавшую параллельно с учением философа сла-
вянофильскую трактовку мессианства с его пропагандой православ-
ной религии, культом народа-богоносца и изоляционизмом. 

Идея мессианства в философии Соловьёва реализует себя как 
система в живых и подвижных формах модели, завета, символа. 
Первый и ярчайший пример модели мессианства – еврейский опыт. 
У Соловьёва речь не идет о национальных моделях мессианства (ев-
рейская, польская или русская). В учении Соловьёва мессианство до-
минирует как религиозно-философское, а не как национально-
патриотическое понятие. 

Иудейская вера для него представляла, наряду с религией, еврей-
скую историю, философию, богословие, с учетом еврейской менталь-
ности и отношения к ней со стороны евреев (как и неевреев), наконец 
язык. Иврит он освоил профессионально и читал еврейские книги в 
подлинниках. Еврейская модель мессианства отражала степень ин-
дивидуальной, личной вовлеченности отдельного иудея во взаимоот-
ношения с Богом и, соответственно, служение Ему. «Весь Ветхий За-
вет, – пишет он, – представляет историю личных отношений являю-
щегося Бога (Логоса или Иеговы) с представителями иудейского на-
рода – его патриархами, вождями и пророками. В этих личных отно-
шениях, характеризующих религию Ветхого Завета, замечается по-
следовательность трех степеней. Первые посредники между еврей-



Твердислова В.С.  

 144 

ским народом и его Богом, древние патриархи Авраам, Исаак и Иаков, 
верят в личного Бога и лично живут этой верой; следующие за ними 
представители иудейства: Боговидец Моисей, Давид, “муж по сердцу 
Иеговы”, и Соломон, создатель великого храма, получая ощутитель-
ные откровения личного Бога, стараются провести смысл этих откро-
вений в общественную жизнь и религиозный культ своего народа; в 
их лице Иегова заключает внешний завет или договор с Израилем, 
как лицо с лицом. Последний ряд представителей иудейства, пророки, 
сознавая недостаточность этого внешнего союза, предчувствуют и 
возвещают другое внутреннее соединение Божества с душою челове-
ческой в лице Мессии, сына Давида и сына Божия3, и этого Мессию 
они предчувствуют и возвещают не как высшего представителя иу-
действа, а и как “знамя языков”, как представителя и главу всего воз-
рожденного человечества» [Владимир Соловьёв, 1953 (1982), c. 84]. 

Мессия для Соловьёва – это Христос и никто другой (в отличие 
от иудеев). В Нем, по его мнению, восторжествовала мессианская 
идея. Вопрос о Христе с точки зрения истории еврейского народа яв-
ляется принципиальным: Он – ось учения о Богочеловечестве и – ши-
ре – всеединстве. Здесь ключ к избранности еврейского народа, тай-
ный смысл его существования, ибо с мессианской идеей связана идея 
христианская [Соловьёв, 1989 б, c. 222]. «Если же мы признаем Хри-
ста Богом, то и в иудеях должно признать народ богорождающий» 
[Соловьёв, 1989 а, с. 211], – исходный посыл Соловьёва и вывод: 
«Рождество Его принадлежит лишь Богу и Израилю» [Соловьёв, 
1989 а, с. 211]4. 

Знаменитым сделало его заступничество за Талмуд, вокруг кото-
рого в 80-е годы ХIХ в. в Австрии и Германии разгорелась антисе-
митская полемика. Его выступление в печати [Соловьёв, 1886] по-
трясло прежде всего самих евреев: знанием материала, истории, язы-
ка, бесспорным уважением, которое выражал нееврей. Не зря его на-
зывали юдофилом. Эта сторона его жизни на долгие годы была прак-
тически забыта, но только не в Израиле: «При антирелигиозном ком-
мунистическом режиме Соловьёв, – пишет израильский исследова-
тель его творчества Ури Фузайлов (Паз), – был объявлен вне закона, 
но его мессианские идеи соборности, отказа от себялюбия, самопо-
жертвования ради общего дела и слияния с природой, возможно, по-
служили идеологической основой как для коллективистских идей 



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 145

большевиков, так и для самосознания участников кибуцного движе-
ния в Земле Израиля» [Фузайлов, 2008]. 

Русский философ проповедовал идеи того, что потом сформиро-
валось в мессианский завет коллективной жизни – договор всех со 
всеми: только способность одного народа понимать другой, служить 
не себе как самоцели, а высшим и всеобщим идеальным благам по-
может каждому выявить свою собственную идентичность. А потому, 
считал он, русские должны посмотреть на свою историю и нынешнее 
состояние сквозь призму судьбы еврейского народа: условия, сде-
лавшие евреев избранным народом, кроются в их национальном ха-
рактере. Евреи – «народ закона и пророков, мучеников и апостолов» 
[Соловьёв, 1989 а, c. 213], отсюда их глубокая религиозность и пре-
данность Богу. Это первая ступень мессианства, его модели. 

Средоточие еврейской религии составляет завет (т.е. договор) 
Бога с Израилем, это явление – единственное во всемирной истории. 
Ни у какого другого народа религия не принимала этой формы союза 
между Богом и человеком «как двумя существами, хотя и не равно-
сильными, но нравственно однородными» [Соловьёв, 1989 а, c. 215]. 
Специфику еврейской ментальности Соловьёв распространяет на со-
временный иудейский народ. Он избегает термина иудаизм, исполь-
зуя только иудейская вера, поскольку иудаизм как религия оформился 
к I–II в. н.э. в связи с расколом в иудейской общине, вызванном обра-
зованием христианской общины, и получил свое последующее разви-
тие во времена рассеяния с абсолютным и все растущим упованием 
на Мессию, отрицающим Христа. Сведения о различении иудаизма и 
иудейства я нашла у о. Меня [Мень, 2002, c. 595] – главного наслед-
ника Соловьёва в России, если говорить о практике. Соловьёва инте-
ресовала иудейская вера именно как вера, еще не отринувшая Христа. 
Он ее воспринимал более чистой и цельной. И народ, проживавший 
тогда на землях Палестины, он называет исключительно народом Из-
раиля – согласно прежде всего Торе. 

В понимании Соловьёва мессианство – как идея, модель и завет – 
путь к воссоединению вер, Церквей (соответственно, конфессий) и 
народов на основе единения человека и Бога через Христа. Ибо через 
Христа осуществимо единение иудейства с христианством и внут-
ренне конфликтующих христианских ответвлений на пути достиже-
ния христианского универсализма. Возникшее и сложившееся до Со-



Твердислова В.С.  

 146 

ловьёва славянофильство в последующем смешалось с славянофиль-
ским национализмом, против которого выступал Соловьёв. «Если 
Вл. Соловьёв никогда не был славянофилом, то он никогда не был и 
западником, потому что его западнические идеи всегда были направ-
лены против западного рационализма, субъективизма и некритиче-
ского прогрессизма» [Лосев, 2000, c. 509]. Для славянофилов месси-
анство было идеологией, политикой и мифотворческой заразой, для 
Соловьёва – связующим звеном его концепции всеединства; мессиан-
ство для него – фактор объединяющий, а не разделяющий (как было у 
славянофилов), и он пронизывает буквально все его системы. 

Мессианство Соловьёва было выявлено и прочитано современ-
ным польским философом и историком идей Анджеем Валицким, от-
мечавшим разносторонность творчества Вл. Соловьёва – философа, 
поэта, публициста, мессианского визионера, теоретика права, теокра-
та, либерала и сторонника экуменической идеи и считавшего его са-
мым крупным философом XIX в. [Валицкий, 2012, с. 236]. И, доба-
вим, по существу, первым, кто обосновал идею воссоединения всего 
со всем – человека и мира через Христа с Богом (надо учитывать и 
его отношение к авраамическому мусульманству). Соловьёв был уче-
ным, который обратился к системному и структурному анализу как 
научному методу, сформулировал обоснование экуменических идей – 
одного из самых больших завоеваний ХХ в. [Трубецкой, 1995, c. 300]. 
Его религиозная идея предполагала народность и национальный пат-
риотизм, у которого в России была своя специфика. «Нельзя считать 
простой случайностью, что национальное направление в нашей лите-
ратуре и общественной жизни получило название не русского или 
русофильского, даже не восточного, а славянофильского» [Соловьёв, 
1989 в, с. 311]. Он дает этому явлению свое толкование: «Всемирно-
исторические задачи России теснейшим образом связаны с славянст-
вом, и русское направление должно быть славянофильским» [там 
же]. А жизненный вопрос для славянства – это духовное соединение 
греко-славянского и латино-славянского миров. Призыв его подхва-
чен был спустя столетие польским Папой. Именно Иоанн Павел II, 
взойдя на престол (1978), стал тем понтификом, кто, опираясь на уче-
ние Соловьёва, протянул руку православному Патриарху и мусуль-
манскому Халифу и принес от лица католичества извинение еврей-
скому народу5. С позиций сегодняшнего дня видно, что самое боль-



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 147

шое влияние идеи Соловьёва оказали не только на Иоанна Павла II, 
но на католичество в целом – Второй Ватиканский собор (1962–1965) 
проникнут экуменическими, а по сути – мессианскими идеями рус-
ского философа. 

Но и польские деятели оказывали на Соловьёва заметное воздей-
ствие. Одним из них был Мицкевич, памяти которого в связи с его 
100-летним юбилеем он посвятил речь. (Впервые была опубликована 
в 1899 г.) Характеризуя его высокую деятельность, он говорил: «Важ-
но не то, что Мицкевич объявил Польшу народом-мессией, а то, что 
он преклонился перед нею, как перед мессией не торжествующим, а 
страждущим, понял, что торжество не дается даром и не добывается 
одною внешнею силою, а требует тяжелой внутренней борьбы, долж-
но быть выстрадано. <…> Важен этот со времен еврейских пророков 
небывалый подъем национального сознания в области высшего нрав-
ственного порядка» [Соловьёв, 1990 в, с. 205, 212]. Интересно, что 
здесь данная им характеристика личности и деятельности Мицкевича 
очень точно передает его собственную трактовку мессианства: под-
чинение национального мессианства, все еще партикулярного (вопре-
ки всемирным целям), мессианству религиозному, общехристианско-
му, требовавшему от народа «нравственной жертвы». По словам Ва-
лицкого, «для русского мыслителя самым важным было главное 
сходство его собственной мысли с ведущей идеей мессианства Миц-
кевича: идеей религиозного прогресса, который неминуемо приведет 
к христианству все еще языческие политические и социальные отно-
шения. К этому можно добавить веру обоих мыслителей в великое 
предназначение славянских народов, а также свойственное обоим 
представление о провиденциальной роли евреев как классически мес-
сианского народа» [Валицкий, 2012, c. 325]. И это отдаляло Соловьёва 
от славянофилов, в среде которых бурлили антипольские настроения. 

Польша, лишенная своей государственности почти на 150 лет, 
была единственной нацией, которая действительно повторяла судьбу 
Израиля, и мессианский опыт евреев, проживавших на ее землях едва 
ли не 1000 лет, очень ей пригодился. Тут мы имеем дело с польской 
моделью мессианства. 

«Польша – Иов в истории», – сказал о ней Иоанн Павел Воронич 
(1759–1814), польский поэт, проповедник, архиепископ Варшавский. 
Именно Воронич одним из первых обратил внимание на иудейское 



Твердислова В.С.  

 148 

происхождение польского мессианства с провиденциальным характе-
ром его истории [Jarecki, 1904, s. 414–420]. И действительно, Польша 
с ее тремя разделами (последний – 1795 г., когда расчлененная она 
вошла в состав царской России, Австрии и Пруссии, отсюда и ее об-
раз «распятой») – пожалуй, единственный пример, повторивший поч-
ти буквально еврейский опыт ожидания грядущего спасителя. Есть 
даже такая мистическая теория, согласно которой Бог именно потому 
и селил евреев на территории Польши, чтобы в тяжелую минуту по-
ляки могли воспользоваться знанием их опыта испытаний. Со време-
нем польское мессианство обрело вид стройной трехчастной конст-
рукции («необходимость жертвы», «польское христианство как при-
звание» и «распространение мессианства») – отчасти под влиянием 
философа и богослова Анджея Товяньского (1799–1878)6, учение ко-
торого современный польский философ Павел Ройек называет пара-
дигматическим, что нашло отражение в интегральном мессианстве 
Мицкевича: «распятая» Польша предстала «Христом Европы». Идею 
мессии в Польше он сформулировал как «окончательную унию фило-
софии и богословия» [цит. по: Rojek, 2016, s. 42–43, 28]. Благодаря 
Юзефу Хёне-Вроньскому (1776–1853)7 – философу-мистику и мате-
матику, в польский философский дискурс вошло понятие мессианст-
ва, о котором Мицкевич в своих лекциях по славянским литературам, 
прочитанным им в Коллеж де Франц (1840–1844)8, говорил как о «за-
ре нового дня» и «всеобщем обновлении» [цит. по: Rojek, 2016, s. 29]. 
Вроньский особо ценил Мицкевича именно потому, что понятие мес-
сии он перевоплотил в понятие Польши. Следовательно, упования 
поляков не случайно покоились на приходе Спасителя (на иврите  
 Машиах, по-древнегречески означало Χριστός, Христос). Как и ,  מָשִׁיחַ 
евреи, поляки ждали своего Помазанника: не забудем, Христу перед 
распятием повесили табличку с надписью «Царь иудейский» (в Из-
раиле было принято елеем возводить царей на престол). 

Соловьёв по-своему видел мессианскую роль Польши: не в реше-
нии ее внутренних задач – спасения народа как нации, страны как го-
сударства – по еврейской модели, а в ее посредничестве. По его мне-
нию, ее модель радикально отличалась от еврейской: «Наступит 
день, и исцеленная от долгого безумия Польша станет живым мостом 
между святыней Востока и Запада» [Соловьёв, 1989 а, с. 253] – и даже 
не скрывал своих предостережений: «Поляки должны понять (и луч-



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 149

шие между ними уже начинают понимать), что это стремление част-
ного органа (Соловьёв имеет тут в виду шляхту. – Е. Т.) стать в своей 
отдельности целым организмом есть стремление и безумное и без-
нравственное. <…> Что если истинная суть и значение этой нации не 
в ней самой и не в том, чем она представляется, т.е. не в шляхте, а в 
том, что она представляет, т.е. в римском католичестве?» [Соловьёв, 
1989 а, с. 252]. Польша была для него идеальным исполнителем его 
теократического замысла: «Служить католичеству – вот высшее на-
значение польской нации. И первая и величайшая служба – воссоеди-
нение католичества с православием, примирительное посредничество 
между папой и царем, – первое начало новой христианской теокра-
тии» [Соловьёв, 1989 а, c. 253]. Надо отметить, что во многом, правда, 
совершенно по-своему, Польша оправдала возложенные на нее наде-
жды. 

Касаясь воссоединения еврейской и христианской вер, философ 
полагал, что они были связаны с тремя решающими историческими 
фактами: христианство вышло из иудейства, большая часть иудей-
ского народа отвергла Христа, и факт, который ученый считал опре-
деляющим, – «главная масса еврейского народа и религиозный центр 
новейшего иудейства находятся <…> в двух славянских странах – 
России и Польше» [Лосский, 1991, c. 210]. Здесь свою роль играла 
географическая близость. А потому именно Израиль, Польша и Рос-
сия как выразители мессианской идеи представляли ее каждый в сво-
их моделях, став исполнителями авторского проекта теократического 
торжества. 

Решение этой проблемы в плане русской модели Соловьёв связы-
вал с участием России в создании великого синтеза духовной и свет-
ской властей, во всемирной теократии на основе союза русского царя 
и Римского Папы в единении с иными народами в лице разных об-
ществ. Отводя ведущую роль России и ее православию в решении 
вопроса Богочеловечества, воссоединения Церквей внутри себя и иу-
дейской веры с христианской, философ отнюдь не предполагал их 
поглощения или уничтожения Россией, вследствие чего отчасти сама 
его мысль о всеединстве представлялась сторонникам славянофиль-
ских идей утопической. В таких условиях мессианство у Соловьёва 
получало статус символа – образного обобщающего выражения еди-
нения. Со временем теократический тезис был не столько подвергнут 



Твердислова В.С.  

 150 

пересмотру, сколько, я бы сказала, заморожен и отодвинут. Его заме-
нила новая концепция: ученый переосмыслил связующую роль мес-
сианства в завещательном сочинении «Три разговора о войне, про-
грессе и конце всемирной истории» (1900) [Соловьёв, 1988], где мес-
сианство стало олицетворять единение всех народов. За мессианством 
по-прежнему сохранялся статус символа, тогда как русскому народу 
отводилась уже иная роль: осуществлять на земле, что Трубецкой вы-
делял особо, «мистическое христианство» [Трубецкой, 1995, c. 322]. 
В данном случае мы имеем дело с пересозданием русской модели 
мессианства, а следовательно, – наличием еще одного ее варианта. 
Показательно, что мистик Соловьёв проводником мистического хри-
стианства избирает именно русский народ. В силу какой причины, 
если учесть, что русский народ не был воспитан в мистическом духе, 
более того, православная церковь никогда не поддерживала мистиче-
ских увлечений верующих и мистику уничтожала на корню? Доста-
точно вспомнить движение имяславия, возникшее не без мистическо-
го уклона, причем именно в среде русских монахов на Афоне, и то, 
как с ним расправилcя Синод. Доходили ли до Соловьёва оттуда вея-
ния, успел ли он что-либо узнать об имяславцах конкретно или руко-
водствовался издавна сложившейся и известной в православии аске-
тической практикой Иисусовой молитвы и «умного делания»? Не 
может быть, чтобы мимо него прошла деятельность схимонаха Ила-
риона, одного из бывших афонских монахов, автора книги «На горах 
Кавказа» [Иларион, 2018], которая, как считается, и стала неким сти-
мулом для расцвета имяславия. Но появилась она уже после смерти 
Соловьёва, в 1907 г. (Эта сторона биографии философа нуждается в 
прояснении и уточнении.) 

Если, по мнению Е. Трубецкого, в разработанной прежде Соловь-
ёвым идее построения теократического государства нашла исход и 
одновременно конец старая националистическая, а следовательно, – 
славянофильская традиция [Трубецкой, т. 2(Б), 1913, c. 324], то у Ло-
сева была иная точка зрения – Соловьёв оставался для него профес-
сиональным философом, мыслившим в систематически продуманных 
категориях, что не было свойственно славянофилам» [Лосев, 2000, 
c. 251]. Hе было причин усматривать y Соловьёва с его привычно 
критическим отношением к славянофилам некий альянс на том осно-
вании, что он вновь обратился к мессианской идее. Он ее никогда не 



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 151

оставлял, и его высказывания на эту тему лишь усиливали разногла-
сия между ними. 

Между тем Е.Н. Трубецкой настаивал, что сама задача великого 
синтеза была, несомненно, предвосхищена славянофилами. Но вместе 
с тем он полагал, что «Не будучи соловьёвцем, сам Соловьёв отно-
сился к своему учению гораздо свободнее» [Трубецкой, т. 2(Б), 1913, 
с. 388], и это снимает с него все предъявляемые претензии: он нис-
колько не подгонял мессианство под еврейское, хотя и за это его уп-
рекали. Трубецкой, который как никто вдумчиво прослеживает мес-
сианство у Соловьёва, считает, что «ветхозаветный элемент тесней-
шим образом связан с представлением Соловьёва о национальном 
мессианстве России. Сущность этого воззрения выражается в убеж-
дении, что среди других народов Россия должна осуществить земное 
царство Мессии» [Трубецкой, т. 1(А) 1913, с. 505], – сводя тем самым 
понимание Соловьёвым русского мессианства к библейскому. Однако 
русское мессианство в понимании Соловьёва обладает более трудной 
и сложной судьбой, чем еврейское. И главное – в отличие от еврей-
ского оно к тому времени не завершилось, еще не состоялось как уче-
ние и не сложилось как вера, ибо к этому не готова сама Россия. 
И если еврейский народ был избран, то русский народ – призван. 
Причем своего истинного призвания он пока не осознал. Соловьёв 
как бы подводит черту под старым славянофильским мессианством с 
его чувством особой святости и духовной чистоты, идеей коллектив-
ного мессии, политическим мессианством и призывом защищать сла-
вянские страны (Балканы), наконец Третьим Римом – 

 
И третий Рим лежит во прахе, 
А уж четвертому не быть. 

[Соловьёв, 1974, c. 105] 
 
Мессианские идеи Соловьёва обращены даже не столько к право-

славной церкви, сколько через Россию и Польшу ко всему славянст-
ву, причем исключительно в теократическом дискурсе – и здесь тоже 
есть своя модель, что его резко разводит не только со славянофила-
ми, но и с антикатолическим Достоевским, Г. Данилевским, причис-
лявшимся к русофилам, не говоря о Л. Толстом с его антицерковными 
выступлениями. И эта позиция сближает Соловьёва с Мицкевичем, 



Твердислова В.С.  

 152 

который в своих парижских лекциях в Коллеж де Франс смотрел на 
Россию и ее культуру как на фактор, способный повести за собой весь 
славянский мир, чем едва ли не возмутил своих земляков: «На фоне 
французской русофобии идеи Мицкевича вполне могли сойти за ру-
софильские» [Валицкий, 2012, с. 495], – пишет Валицкий, и поясняет: 
«Его вера в искупительную роль страданий Польши сливалась с иде-
ей будущего возрождения России и всего славянского мира» [Валиц-
кий, 2012, с. 512]. Соловьёв рассматривал Русскую церковь как ак-
тивного участника в деле Воссоединения Церквей – в соответствии со 
своим учением Богочеловечества в рамках единой философской сис-
темы как проекта религиозного всеединства. Oн видел Церковь не 
такой, какой она была на самом деле. Hесколькими десятилетиями 
ранее веру в пророческий дар России высказывал и Герцен: «Уже в 
сороковые годы, познакомившись с мессианскими идеями Мицкевича 
из его парижских лекций, он пришел к мысли, что Польша слишком 
привязана к феодально-католическому прошлому и что подлинная 
будущность – не в ее мессианстве: настоящий пророческий дар может 
быть лишь уделом России (дословно: «не поляк предвидит будущ-
ность») [Валицкий, 2012, c. 142]. 

К роли России Соловьёв подходил вполне практично, полагая, 
что в том виде, в каком находился на тот момент русский народ, при 
отсутствии необходимых условий истинного прогресса, ему нечего 
терять. Он не скрывал своего, можно сказать, мистического предо-
щущения перерождения страны: «Великие преимущества нашего на-
ционально-исторического строя являются лишь как добрые задатки 
или возможности, которые ждут иных условий и новых элементов 
для своего благотворного действия» [Соловьёв, 1989 а, с. 249], – убе-
дительная аргументация Соловьёва провидчески точная: вместо по-
строения теократического государства Россия кинулась в объятия ре-
волюции, по сути дела подтвердив и даже реализовав предсказание 
Соловьёва о грядущем правлении Антихриста. Соловьёв пророчески 
предвкушал катастрофический опыт, в то время как вся философия и 
религиозная проповедь ранних периодов его творчества есть «фило-
софия и проповедь докатастрофическая» [Трубецкой, т. 2(Б), 1913, 
с. 388]. 

Трубецкой, юрист по образованию, все исторические явления 
(сколь бы современными они ни были) и общественные процессы из-



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 153

мерял правовым сознанием. Революции он не пережил, осознавая 
масштаб катастрофы, ощущение которой уловил у Соловьёва. И не 
обманывался в своих предчувствиях, коль скоро философ начал «Три 
разговора» [Соловьёв, 1988] с исследования природы зла и его места 
в истории человечества. В последние годы своей жизни Соловьёв 
словно сконцентрировал в своей системе все источники того, что ме-
шает состояться добру. Статьи и письма, объединенные одной темой, 
где действительно подводится итог целому историческому периоду, 
есть предостережение, которое он высказывал в литературно-
философской форме. Здесь его мистика упиралась в системный ана-
лиз. Предвидение не измеряется доказательствами. 

Из всех идей Соловьёва именно мессианство – самая, пожалуй, 
разрушительная, и, по меткому определению Трубецкого, она низвела 
с пьедестала Россию, что стало для нее огромным выигрышем [Тру-
бецкой, т. 2(Б), 1913, с. 311–312]. Когда Соловьёв обратился к месси-
анству как пути, предначертанному славянскому народу во главе с 
русским, т.е. к мессианской русской модели, то утверждение русско-
го национального мессианства у него вполне последовательно пере-
шло в отрицание всяких особенных черт русской народности. И это 
сближает Соловьёва с антиподом славянофильства – Чаадаевым. Со-
поставляя воззрения Соловьёва – славянофильские и чаадаевские, 
Е. Трубецкой отмечает: «Мы имеем здесь не внешнее, механическое, 
а внутреннее, органическое объединение противоположностей. Ибо 
славянофильская точка зрения естественно в силу внутреннего своего 
логического развития должна перейти в тот христианский универса-
лизм, в котором для узконационалистической точки зрения нет места» 
[Трубецкой, т. 1(А), 1913, с. 71]. Иными словами, для самого Трубец-
кого мессианство как русская идея далеко еще не сложилось. Как по-
лагает Валицкий, еще Герцен писал, что так называемый «неокатоли-
цизм» Чаадаева ассоциировался у него с мессианством польских по-
этов Зыгмунта Красиньского и Адама Мицкевича [Валицкий, 2012, 
c. 52], следовательно, был близок соловьёвскому. 

Лосский был радикальнее: «Славянофильское мессианство Со-
ловьёва никогда не вырождалось в узкий национализм» [Лосский, 
1991, c. 133], противником которого тот был всегда, дав националь-
ному мессианству свою характеристику в статье с примечательным 
названием «Идолы и идеалы» (1891) [Соловьёв, 1989 а]. Прежде всего 



Твердислова В.С.  

 154 

он отметил, что существует два взгляда на русский народ: крепостни-
ческий и народопоклоннический. Оба – противоположные друг другу 
и во многом сходящиеся между собой, – их он квалифицирует как 
антиисторические. Все представители такого рода взглядов – после-
дователи национального лжемессианства, они просто забывают о 
«нравственно-религиозном содержании мессианской идеи» [Соловь-
ёв, 1989 д, с. 628]. 

Любопытно, каким последующим трансформациям подверглось 
мессианство, изначально подчинившее себя ожиданию Спасителя, 
Мессии (Машиаха). Оно стало заметно и кардинально менять не 
только свой смысл объединения нации через сохранение традиций, 
веры и языка, но и назначение – возвращение утраченного государст-
ва. Мессианство стало пониматься как некий особый, избранный путь 
для народа (в этом смысле «избранность» еврейского народа стано-
вилась едва ли не кодом), по-своему трактуя, а в результате искажая 
его главный императив: избранность переродилась в призвание, бла-
годаря чему и другие народы стали претендовать на этот путь, путая 
мессианство с миссией. 

Последующая полемика вокруг мессианства (или мессианизма – 
показательна даже его тогда еще не устоявшаяся терминология) сви-
детельствует о смысловой динамике слова и отсутствии выработан-
ного научного понятия мессианства. Соловьёв, при всей утопичности 
своих теократических построений, пытался воссоздать систему бу-
дущего, которая проложит дорогу всеединству. И мессианство в этом 
контексте было одним из факторов, на который можно опираться. 
Говоря иначе, в дискурсе Соловьёва мессианство занимало вполне 
определенное место, и трактовка мессианства как модели, вариатив-
ность которой углубляет символ, мало с кем из идеологов мессианст-
ва соприкасалась, в том числе и с Е. Трубецким, давшим соловьёв-
скому мессианству свою характеристику буквально по свежим сле-
дам: в России, считал он, «национальный мессианизм всегда выра-
жался в утверждении русского Христа, в более или менее тонкой ру-
сификации Евангелия» [Трубецкой, 1995, с. 300]. Сделанный вывод 
не мешает ему, однако, разглядеть истоки национального мессианиз-
ма, скрывающиеся в отдаленном прошлом русской жизни. Но сам же 
он и заявляет: «Этой иллюзией дышала допетровская Русь» [Трубец-
кой, 1995, c. 301]. Именно здесь, пожалуй, пролегает водораздел в 



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 155

понимании мессианства у Трубецкого и Соловьёва: у одного взгляд 
направлен исключительно на прошлое, у другого – только на буду-
щее. Но этот взгляд в прошлое не менее беспощаден у Трубецкого, 
чем у Соловьёва, и надо отдать должное Трубецкому, он умел в четко 
ригористической манере делать свои выводы: «Отрешение от нацио-
нального мессианства для нас необходимое условие прозрения в наше 
действительное религиозное призвание», – и со всей юридической 
убедительностью добавляет: «Наглядное доказательство тому – по-
следний период творчества Соловьёва» [Трубецкой, 1995, c. 322] и 
его комментарий к «Трем разговорам»: «Я нaпиcaл этo, чтoбы 
oкoнчaтeльнo выcкaзaть мoй взгляд нa цepкoвный вoпpoc» [Соловьёв, 
1921]. Ничто, пожалуй, в русской истории не было так запутано в 
России, как представление о Церкви и отношении к ней народа. Но 
Церковь – еще не вера, однако именно ею наделяет Соловьёв свою 
Церковь. Без этого выразителя веры в Бога нет мессианства, которое 
соединяет в один дискурс историософию, философию, богословие, 
футурологию. 

В концептуальных поисках футурологических схем Соловьёв не 
был одинок – примером служили работы Федорова, в нем он видел 
своего Учителя и связывал спасение России с ее будущим. Примеча-
тельно, что Лосский уделяет футурологической концепции немало 
внимания, подкрепляя ее выводами Соловьёва, говорившего, что 
судьба России зависит от исхода внутренней нравственной борьбы 
светлого и темного начал в ней самой, считая, что Россия должна 
стать «христианским царством в полном смысле этого слова» [Лос-
ский, 1991, c. 135]. Соловьёв не идеализировал русский народ и не 
мифологизировал его прошлое, не смотрел на него как на единую, 
целую и монолитную общность, которой до бесконечности можно 
помыкать, а видел в нем открытую ментальность с присущей ей си-
лой духа, которой она пока еще не овладела. 

В этом контексте мессианство находит свое проявление как креа-
тивный символ единения обществ, народов, Церквей и царя, наконец – 
иудейской и христианской религий. В «Трех разговорах» Соловьёв 
наполняет символ иной семантикой, во многом обусловленной но-
вым смыслом русской мессианской модели – с упором на русский 
народ как носителя мистического христианства: «Оставлена дерзо-
стная мысль о том, что великий синтез вселенского христианства бу-



Твердислова В.С.  

 156 

дет делом одной России. Этот синтез в «Трех разговорах» осуществ-
ляется <…> всеми народами во Христе» [Трубецкой, 1995, c. 322]. По 
мнению Трубецкого, Соловьёв в конце жизни отводит России самую 
скромную роль, отказавшись от идеи народа-Мессии и народа-
богоносца. Но быть народом, причастным к мистическому христиан-
ству, – не такая уж скромная доля, эта трактовка свидетельствует о 
восприятии Соловьёвым русского народа как большой тайны и о его 
несокрушимой вере, вместе с тем о бесконечных способностях фило-
софа видоизменять свои воззрения, исходя из истины и в поисках ис-
тины. Все эти повороты и трансформации никак не упраздняют самой 
мессианской символики, необходимой ученому, чтобы найти ключ к 
объединению того, что существовало в разрозненном виде или только 
находилось на пути к осуществлению, отсюда намеренная схематич-
ность символа у Соловьёва, ибо он оставлял за собой право его пере-
создавать. 

 
*** 

Отношение к Соловьёву в России всегда было, по меткому заме-
чанию диакона Дмитрия Цыплакова, как к «заблудшей овце». Для 
«славянофилов» он – оголтелый западник, для западников – чересчур 
славянофил, да и вообще не верит в идею прогресса. Для борцов за 
чистоту православия – экуменист, даже больше – криптокатолик. 
А для интеллигенции – «чересчур религиозен в традиционном смыс-
ле» [Диакон Дмитрий Цыплаков. «Блудный сын» …, 2011]. В таком 
контексте привлекает особое внимание отклик на смерть Соловьёва 
со стороны евреев: «На смертном одре Соловьёв молился за еврей-
ский народ и читал псалом на иврите. Смерть Соловьёва вызвала глу-
бокое горе всего русского еврейства. В синагогах читались молитвы 
за упокой души Соловьёва – одного из “праведников народов мира” 
(см.: «Хасидей уммот ха-‘олам)»4. В Москве его отпевали «утром 
3 августа в университетской церкви Св. Татианы <…> Москва была 
совсем пуста, в церкви небольшая кучка народа» [Соловьёв С.М., 
1997, c. 379]. В этот день ни один православный колокол не дрогнул. 
Важнее был вопрос: а остался ли Соловьёв православным? Или пере-
шел в католичество? Даже своей смертью Соловьёв продемонстриро-
вал высоту человеческого духа, верного Богу. 

 



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 157

И до полуночи неробкими шагами 
Всё буду я идти к желанным берегам, 
Туда, где на горе, под новыми звезда́ми, 
Весь пламенеющий победными огнями, 
Меня дождется мой заветный храм. 
  [Соловьёв, 1974, c. 72] 

 
Так писал Владимир Соловьёв в 1884 г., доверяя свои потаенные 

мысли поэзии. Сохранилось множество портретов философа – от мо-
лодого человека до седовласого старца (а ведь он умер в сорок семь 
лет, жизнь не «пройдя до половины»!), с длинной и густой бородой, 
курчавыми, непослушными волосами, торчащими шапкой вокруг го-
ловы, будто согревая или оберегая ее. Взгляд всегда направлен по-
верх того, что перед ним, не на художника, его рисующего, и не на 
объектив фотоаппарата, устремлен вдаль (был близорук, следова-
тельно, даль была его собственная, видимая лишь им одним): то ли 
пытается разгадать будущее, которое вот-вот, по его мнению, наста-
нет, а он уже знает, каким оно должно быть, то ли уводит глаза в ни-
куда, в те неведомые просторы, где ждет его «заветный храм». Храм – 
не метафора, а подлинная реальность, но знакомая пока только одно-
му философу. И не символ обозначения Соловьёвым некоего всеохват-
ного пространства, пусть и аллегорического, если иметь в виду обяза-
тельную привязанность метафоры к действительности. Храм всеедин-
ства, в котором встречаются, воплощаясь, самые разные начала: ин-
туиция и рациональность, чувство и аналитичность ума, проница-
тельность и мистика, строгость мышления и объемность, широта зна-
ний, но главное – умение все воспринимать в едином пространстве 
Мироздания: иудейство с христианством, православие с католичест-
вом, поэзию с философией, человеческую жизнь и Небо. Соловьёв не 
нуждался в труде, чтобы такой храм построить, вознести, философ в 
любую минуту мог в него войти и тут остаться, храм всегда был с 
ним, рядом, однако чтобы и другим туда войти, необходимо было 
проникнуться подобной исполненностью идеей всечеловеческого, к 
которой человек, увы, был абсолютно не готов. Соловьёв разрабаты-
вал для него мессианские ступени – своего рода идея – завет – мо-
дель – символ – позволявшие каждому народу и человеку принять 



Твердислова В.С.  

 158 

участие в создании храма всеединства, чтобы подниматься в мир аб-
солютно новой цивилизации и творить там себя. 

 
Примечания 

 
1 Несколько лет назад в Польше вышла книга философа Павла Ройека «Бого-

служение истории. Иоанн Павел II и польское мессианство». См.: Paweł Rojek, 
Liturgia dziejów. Jan Paweł II i polski mesjanizm. – Kraków : Wydawnictwo M, 2016. – 
332 p. 

2 «Я называю истинным, или положительным всеединством такое, в котором 
единое существует не за счет всех или в ущерб им, а в пользу всех. Ложное, отрица-
тельное единство подавляет или поглощает входящие в него элементы и само оказы-
вается, таким образом, пустотою; истинное единство сохраняет и усиливает свои 
элементы, осуществляясь в них как полнота бытия». См.: Соловьёв В.С. Первый шаг 
к положительной эстетике // Соловьёв В.С. Литературная критика. – М. : Современ-
ник, 1990. – С. 59–66. 

3 Здесь у Соловьёва исключительно христианская трактовка, ибо согласно иу-
дейской вере, мессия должен был быть посланником, но не сыном Божиим. 

4 «Будучи глубоко верующим христианином, он не мог не стремиться к тому, 
чтобы евреи обратились в христианство, которое было для него неоспоримой исти-
ной и единственным путем к спасению мира; воссоединение еврейства с христианст-
вом было его заветной мечтой. Отвержение евреями Иисуса представлялось Соловь-
ёву величайшей трагедией, предопределившей всю будущую историю еврейского 
народа, однако философ возлагал вину за упорное неприятие евреями христианства 
не на евреев, а на самих христиан». См.: Владимир Сергеевич Соловьёв. Электронная 
еврейская энциклопедия. КЕЭ. 1996. – Т. 8. – С. 418–421. [Электрон. ресурс]. – Ре-
жим доступа: https://eleven.co.il/judaism/and-other-religions/13891/ 

5 «Во время воскресной молитвы 30 июля 2000 г. Папа заговорил о сотой го-
довщине со дня смерти Соловьёва – мыслителя, “который с огромной силой напом-
нил нам о драме разделения между собой христиан и указал на необходимость их 
единения”» [Валицкий, 2012, c. 373]. 

6 Анджей Товяньский (Andrzej Towiański) – польский религиозный философ-
мистик, визионер, пророк, мессианист. 

Товянизм (товианство) представляет собой противоречивую и эклектическую 
смесь разнородных религиозных, мистических и историософских воззрений. Суще-
ственную роль в нем играют представления о миссиях отдельных народов и о по-
сланцах Бога, через которых осуществляется Провидение. 



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 159

7 Вроньский Юзеф Мария, настоящая фамилия Хене (1776–1853) Wroński Jozef 
Maria (Hoene) известен также как Гене-Вроньский. Польский математик и философ-
мистик (каббалист). 

Исследования Вроньского посвящены основаниям математики, теории алгеб-
раических и дифференциальных уравнений. 

8 Мицкевич читал лекции в Collège de France в Париже в течение четы-
рех семестров 1840–1842 гг. На русский язык лекции переведены частично: Мицке-
вич А. Собр. соч.: в 5 т. – М., 1954. – Т. 4. – С. 441–501. По мнению О.Е. Ларионовой, 
этот курс лекций осуществлял мессианистские амбиции польского классика: он «по-
зволил бы понять и особый путь славян во всемирной истории и роль, возложенную 
на них Провидением. <...> Исходной точкой всех этих идейных течений был тезис о 
кризисном состоянии западноевропейской цивилизации. Достигнув предела в своем 
развитии, в торжестве своего рационализма и индивидуалистических представлений 
о свободе личности, она охвачена хаосом и идейным брожением и необходимо долж-
на обогатиться новыми духовными началами. Эти-Бто начала и может дать Европе 
славянский мир». (Ларионова Е.О. Курс лекций Адама Мицкевича в Collège de 
France: «Русская идея» в зеркале польского мессианизма // К истории идей на Западе: 
«Русская идея». – СПб., 2010. – С. 184–205). 

 
Список литературы 

 
Валицкий А. Россия, католичество и польский вопрос / пер. и послеслов. 

Е. Твердисловой. – М. : Издательство Московского университета, 2012. – 624 с. – 
(Книга мысли). 

Диакон Дмитрий Цыплаков. «Блудный сын» русской философии // Портал Пра-
вославие. РЦ. Статья опубликована 13 августа 2011 года, в сто одиннадцатую годов-
щину со дня смерти философа [электрон. ресурс]. – Режим доступа : 
https://pravoslavie.ru/48086.html 

Иларион С. На горах Кавказа : роман / Схимонах Иларион. – М. : Карамзин, 
2018. – 382 с. 

Лосев А.Ф. Владимир Соловьёв и его время / предисл. А.А. Тахо-Годи. – М. : 
Молодая гвардия, 2000. – 613 с. – (Жизнь замечат. людей; Сер. биогр. ; Вып. 782). 

Лосский Н.О. История русской философии. – М. : Советский писатель, 1991. – 
474 с. 

Мень А. Библиологический словарь: в 3 т. – М. : Фонд имени Александра Меня, 
2002. – Т. 1–605 с.; т. 2–558 с.; т. 3–526 с. 



Твердислова В.С.  

 160 

Соловьёв В.С. Критика отвлеченных начал // Соловьёв В.С. Сочинения. – М. : 
Наука, 2001. – Т. 3. – С. 7–366. 

Соловьёв В.С. Теоретическая философия // Соловьев. В.С. Соч.: в 2 т. – М. : 
Мысль, 1988. – Т. 1. – С. 757–831. 

Соловьёв В.С. Оправдание Добра: Нравственная философия / вступ. ст. 
А.Н. Голубева и Л.В. Коноваловой. – М. : Республика, 1996. – 479 с. – (Б-ка этиче-
ской мысли). 

Владимир Соловьёв. Духовные основы жизни (Fundaments of Life) 1882–1884. – 
Брюссель : Жизнь с Богом, 1953, (1982). – 143 с. 

Соловьёв В.С. Еврейство и христианский вопрос // Соловьёв В.С. Сочинения в 
двух томах. – М. : Правда, 1989 а. – Т. 1. – С. 206–258. 

Соловьёв В.С. Русская идея // Соловьёв В.С. Сочинения в двух томах / пер. с 
франц. Г.А. Рачинского. – М. : Правда, 1989 б. – Т. 2. – С. 219–246. 

Соловьёв В.С. Талмуд и новейшая полемическая литература о нем в Австрии и 
Германии // Русское Обозрение. 1886. [электрон. ресурс]. – Режим доступа : 
http://khazarzar.skeptik.net/books/jud/thal_sol.htm 

Соловьёв В.С. Три разговора о войне, прогрессе и конце всемирной истории // 
Соловьев В.С. Сочинения: в 2 т. / общ. ред. и сост. А.В. Гулыги, А.Ф. Лосева; примеч. 
С.Л. Кравца и др. – М. : Мысль, 1990 а. – Т. 2. – С. 635–762. 

Соловьёв В.С.  Философские начала цельного знания // Соловь-
ев В.С. Сочинения: в 2 т. / общ. ред. и сост. А.В. Гулыги, А.Ф. Лосева; примеч. 
С.Л. Кравца и др. – М. : Мысль, 1990 б. – Т. 2 – С. 140–288. 

Соловьёв В.С. Славянский вопрос // Соловьёв В.С. Сочинения в двух томах. – М. : 
Правда, 1989 в. – Т. 1 : Философская публицистика. – С. 311–327. 

Соловьёв В.С. Речь на обеде в память Мицкевича 27 декабря 1898 г. // Соловь-
ёв В.С. Литературная критика. – М. : Современник, 1990 в. – С. 205–212. 

Соловьёв В. Стихотворения и шуточные пьесы // Библиотека поэта. (Большая серия). 
Второе издание. – Л. : Советский писатель. Ленинградское отделение, 1974. – 352 с. 

Соловьёв В.С. Национальный вопрос в России // Соловьёв В.С. Сочинения в двух 
томах. – М. : Правда, 1989. – Т. 1, вып. 1. – С. 259–410; вып. 2. – С. 411–639. 

Соловьёв В.С. Идолы и идеалы // Соловьёв В.С. Сочинения в двух томах. – М. : 
Правда, 1989 д. – Т. 1. – С. 604–637. 

Coлoвьёв В. Cтиxoтвopeния. – M.: Типография Иванова при О.Н.О (Сергиев По-
сад), 1921. – 368 с. 

Соловьев С.М. Жизнь и творческая эволюция / послесл. П.П. Гайденко; подгот. 
текста И.Г. Вишневецкого. – М. : Республика, 1997. – 431 с. 



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 161

Трубецкой Е. Старый и новый национальный мессионизм // Трубец-
кой Е. Избранное. – М. : Канон, 1995. – С. 299–323. 

Трубецкой Е., князь. Миросозерцание Вл. С. Соловьёва. – М. : Товарищество 
тип. А.И. Мамонтова, 1913. – Т. 1 (А). – 653 с.; т. 2 (Б). – 420 с. 

Фузайлов У. (Паз). София и Талмуд : Владимир Соловьёв в еврейском контексте // 
«Лехаим». – М., 2008. – Январь. Тебет 5768–1(189). [Электрон. ресурс]. – Режим дос-
тупа : https://lechaim.ru/ARHIV/189/paz.htm 

Jarecki K. Idee historiozoficzne Woronicza a mesjanizm polski / Pamiętnik Literacki. 
Czasopismo kwartalne we Lwowie. Nakładem Tow. Lit. im A. Mickiewicza z 
Drukarni E. Winiarza. – 1904. – R. 3, Z. 1–4. – S. 414–420. 

Rojek P. Liturgia dziejów. Jan Paweł II i polski mesjanizm. – Kraków: Wydawnictwo, 
2016. – 322 p. 

 
References 

 
Valickij, A. (2012). Rossiya, katolichestvo i pol'skij vopros. E. Tverdislovoj (transl. & 

afterword). Moscow : Izdatel'stvo Moskovskogo universiteta. (Seriya «Kniga mysli»). 
Diakon Dmitrij, Cyplakov. (2011). «Bludnyj syn» russkoj filosofii. In Portal Pra-

voslavie. RC. Stat'ya opublikovana 13 avgusta 2011 goda, v sto odinnadcatuyu 
godovshchinu so dnya smerti filosofa [elektron. resurs]. Retrieved from : 
https://pravoslavie.ru/48086.html 

Ilarion, S. (2018). Na gorah Kavkaza: Roman. Skhimonah Ilarion. Moscow : Karamzin. 
Losev, A.F. (2000). Vladimir Solov'yov i ego vremya. A.A. Taho-Godi (preambl). 

Moscow : Molodaya gvardiya. (Zhizn' zamechat. lyudej; Ser. biogr. Vyp. 782). 
Losskij, N.O. (1991). Istoriya russkoj filosofii. Moscow : Sovetskij pisatel'. 
Men', A. (2002). Bibliologicheskij slovar': v 3 t. Moscow : Fond imeni Aleksandra Menya. 
Solov'yov, V.S. (2001). Kritika otvlechennyh nachal. In Solov'yov V.S. Sochineniya. 

(T. 3), (pp. 7–366). Moscow : Nauka. 
Solov'yov, V.S. (1988). Teoreticheskaya filosofiya. In Solov'ev V.S. Soch.: v 2 t. 

(T. 1), (pp. 757–831. Moscow : Mysl'. 
Solov'yov, V.S. (1996). Opravdanie Dobra: Nravstvennaya filosofiya. A.N. Golubeva 

i L.V. Konovalovoj (introd. articl.). Moscow : Respublika. (B-ka eticheskoj mysli). 
Vladimir, Solov'ev. (1953). Duhovnye osnovy zhizni (Fundaments of Life) 1882–1884. 

Bryusselʼ : Zhizn' s Bogom. 
Solov'yov, V.S. (1989 a). Evrejstvo i hristianskij vopros. In Solov'yov 

V.S. Sochineniya v dvuh tomah. (T. 1), (pp. 206–258). Moscow : Pravda. 



Твердислова В.С.  

 162 

Solov'yov, V.S. (1989 b). Russkaya ideya. G.A. Rachinskogo (transl. fr. franc.). In 
Solov'yov V.S. Sochineniya v dvuh tomah. (T. 2), (pp. 219–246). Moscow : Pravda. 

Solov'yov, V.S. (1886). Talmud i novejshaya polemicheskaya literatura o nem v 
Avstrii i Germanii. In Russkoe Obozrenie. 1886. Retrieved from : 
http://khazarzar.skeptik.net/books/jud/thal_sol.htm 

Solov'yov, V.S. (1990 a). Tri razgovora o vojne, progresse i konce vsemirnoj istorii. 
A.V. Gulygi, A.F. Loseva; S.L. Kravca & dr. (Eds., notes). In Solov'ev V.S. Sochineniya: v 
2 t. (T. 2), (pp. 635–762). Moscow : Mysl'. 

Solov'yov, V.S. (1990 b). Filosofskie nachala cel'nogo znaniya. A.V. Gulygi, 
A.F. Loseva; S.L. Kravca i dr. (Eds., notes). In Solov'ev V.S. Sochineniya: v 2 t. (T. 2), 
(pp. 140–288). Moscow : Mysl'. 

Solov'yov, V.S. (1989 v). Slavyanskij vopros. In Solov'yov V.S. Sochineniya v dvuh 
tomah. (T. 1), Filosofskaya publicistika, (pp. 311–327). Moscow : Pravda. 

Solov'yov, V.S. (1990 v). Rech' na obede v pamyat' Mickevicha 27 dekabrya 1898 g. 
In Solov'yov V.S. Literaturnaya kritika (pp. 205–212). Moscow : Sovremennik. 

Vladimir, Solov'yov. (1974). Stihotvoreniya i shutochnye p'esy / Biblioteka poeta. 
(Bol'shaya seriya). Vtoroe izdanie. Leningrad : Sovetskij pisatel'. Leningradskoe otdelenie. 

Solov'yov, V.S. (1989 g). Nacional'nyj vopros v Rossii. In Solov'yov V.S. Sochi-
neniya v dvuh tomah. (T. 1), (vyp. 1), (pp. 259–410); (vyp. 2), (pp. 411–639). Moscow : 
Pravda. 

Solov'yov, V.S. (1989 d). Idoly i ideally. In Solov'yov V.S. Sochineniya v dvuh 
tomah. (T 1), (pp. 604–637). Moscow : Pravda. 

Vladimir, Colov'yov. (1921). Stihotvopeniya. Moscow: Tipografiya Ivanova pri 
O.N.O (Sergiev Posad). 

Solov'ev, S.M. (1997). Zhizn' i tvorcheskaya evolyuciya. P.P. Gajdenko (aferwords); 
I.G. Vishneveckogo (preportn of the text). Moscow : Respublika. 

Trubeckoj, E. (1995). Staryj i novyj nacional'nyj messionizm. In Trubeckoj E. Izbran-
noe (pp. 299–323). Moscow : Kanon. 

Kn. Evgenij, Trubeckoj. (1913). Mirosozercanie Vl. S. Solov'yova. T. 1 (A); t. 2 (B). 
Moscow : Tovarishchestvo tip. A.I. Mamontova. 

Uri, Fuzajlov (Paz). (2008). Sofiya i Talmud: Vladimir Solov'yov v evrejskom kon-
tekste. In «Lekhaim», Moskva. Yanvar'. 2008. Tebet 5768–1(189). Retrieved from : 
https://lechaim.ru/ARHIV/189/paz.htm 

Jarecki, K. (1904). Idee historiozoficzne Woronicza a mesjanizm polski / Pamiętnik 
Literacki. Czasopismo kwartalne we Lwowie. Nakładem Tow. Lit. im A. Mickiewicza z 
Drukarni E. (R. 3. Z. 1–4) (pp. 414–420). Winiarza. 

Rojek, P. (2016). Liturgia dziejów. Jan Paweł II i polski mesjanizm. Kraków : 
Wydawnictwo. 



 

 163

МАГИЯ СЛОВА 
 

 
 

УДК: 7.01 169.522   DOI: 10.31249/hoc/2021.01.07 
 
 
 
 

Визгин В.П. 

 
ПОЭЗИЯ И ФИЛОСОФИЯ1 

 
Аннотация. В статье рассматривается соотношение поэзии и фи-

лософии. В основу ее положены, во-первых, исследование Вейдле 
«Эмбриология поэзии» и, во-вторых, сопоставление Полем Рикёром 
нефилософских корней философии у Жана Валя, философа и поэта, и 
Габриэля Марселя, драматурга и музыканта. Опираясь на исследова-
ния культуры античной Греции, автор показывает первичность мифо-
поэтического мышления по отношению к научно-философской мыс-
ли. Творческая реакция на удивление перед лицом необычного в 
обыденной реальности характерна и для поэзии, и для философии. 
Сравнение этих реакций позволяет раскрыть как те характеристики, 
которые сближают поэзию и философию, так и те, которыми они от-
личаются друг от друга. Действительно, если принять формулу Вейд-
ле о сущности поэзии как «брака ономатопеи с оксимороном», то в 
философии аналоги оксиморона входят в состав ее средств и приемов 

                                                            
 Визгин Виктор Павлович – доктор философских наук, главный научный со-

трудник Института философии РАН, Москва, Россия, e-mail: vizgin.viktor@yandex.ru 
Vizgin Viktor Pavlovich – doctor of Philosophy, chief scientist at the Institute of phi-

losophy of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russia, e-mail: 
vizgin.viktor@yandex.ru 

1 Расширенный текст выступления на презентации книги «Чистые тетради. Сти-
хи» (СПб. , 2019) в Доме А.Ф. Лосева 5 декабря 2019 г. 

 Визгин В.П., 2021 



Визгин В.П.  

 164 

мысли, но ономатопея как «звукоподражание» оказывается несовмес-
тимой с канонами философского дискурса. Автор показывает, что 
общность поэзии и философии как реакция на экстатическое удивле-
ние была осознана и сформулирована Платоном, Аристотелем и не-
оплатониками, подведшими итоги всему долгому развитию взаимо-
связи поэзии и философии в античной культуре. 

Ключевые слова: мифопоэтическое мышление; удивление; поэзия 
и философия; ономатопея; оксиморон; Вейдле; Рикёр; Аристотель; 
Платон; неоплатоники. 

 
Поступила: 11.04.20  Принята к печати: 25.04.20 
 

Vizgin V.P. 
Poetry and philosophy 

 
Abstract. The article is devoted to the analysis of relations between the 

poetry and philosophy. The author based his argumentation on the brilliant 
Vladimir Veidle`s essay «The Embryology of Poetry», on the one hand, 
and the Paul Ricoeur`s article «Entre Gabriel Marcel et Jean Wahl», on the 
other hand. According to Veidle`s conception an embryo of poetry is a union 
of the onomatopoeie and the oximoron. The author of this article concludes 
that oximoron in the large sense occurs in the philosophical thinking but in 
the case of the onomatopoeie in is not possible. The common source of 
poetry and philosophy, according to Aristotle in his «Metaphysics», is an 
astonishment in front of the mystery of the world. The author argues the 
thesis that Platonism makes concordance between poetry and philosophy 
inevitable in spite of the furious attacks against the poets and poetry in the 
Plato`s dialogue «On the State». 

Keywords: myth and poetry; philosophy; astonishment; onomatopoeie; 
oximoron; Veidle; Ricoeur; Aristotle and Plato; Neoplatonism 

 
Received: 11.04.20    Accepted: 25.04.20 
 
 
В своих рассуждениях и выводах я буду опираться не только на 

работы философов, филологов, историков, среди которых отмечу 
блестящее эссе Владимира Вейдле, проницательную статью Поля Ри-



Поэзия и философия 

 165

кёра, но и подспудно на личный опыт встречи поэтического «лепета» 
и философской рефлексии. 

«Если я иду по Парижу, – говорит Борис Зайцев, – и меня пресле-
дуют (волнуя, пронзая) стихи, и я их всегда помню, значит это по-
эзия. И настоящая» [Зайцев, 2018, с. 534]. Он констатирует известный 
многим критерий присутствия поэтического начала в созданиях сти-
хотворцев. Здесь напрашивается такая ремарка: духовный уровень 
человека, переживающего эмоцию возобновляемой взволнованной 
памятливости на какие-то стихи, задает высоту регистра соответст-
вующих этому критерию стихов. 

На первый взгляд кажется, что поэзия и философия могут внеш-
ним образом сополагаться, практически не задевая одна другую. Ну, 
скажем, по образцу, данному Маяковским: «Попашет – попишет сти-
хи». Так, мол, и философ, пофилософствует, напишет статью и, оста-
вив ее, предаст себя капризам поэзии. Это нулевое приближение к 
решению проблемы связи поэзии и философии, оправданное только в 
том случае, если и поэзия, и философия деградируют до невозможно-
сти их продуктивного симбиоза, становясь механически сополагае-
мыми функциями. В функционализированном социуме это возможно. 
Но в таком мире уже не будет ни настоящей поэзии, ни подлинной 
философии. Поэтому поищем другие, более содержательные форму-
лы связи поэзии и философии. 

Слово «поэзия» происходит от греческого «пойесис», означаю-
щего «делание», «созидание». В более узком смысле «пойесис» озна-
чает стихотворчество, сочинение стихов. В античной Греции сначала 
возникают миф и поэзия, и только потом – философия. Если поэт в 
ранней греческой культуре, по слову В.Н. Топорова, «это персонифи-
цированный образ сверхобычного явления… демиург в слове и рит-
ме» [Топоров, 2014, с. 111], то поэзия – само это необычное явление в 
слове и ритме, свидетельствующее о пережитом прикосновении поэта 
к миру сверхрассудочному, что сближает ее и с религиозной практи-
кой и, пусть и по-другому, с философией. Как говорит Т.А. Миллер, 
«эпический поэт ощущал словесное творчество, пение или рассказ, 
прежде всего как “небудничное”: великое по своему содержанию, та-
инственное (иррациональное) по происхождению и чарующее, усла-
ждающее по своему действию» [Миллер, 1978, с. 25]. Некоторые дру-
гие характеристики поэта в мифологическую эпоху здесь для упро-



Визгин В.П.  

 166 

щения ситуации мы упустили. Обычно обращают внимание на кол-
лективную память, которую в ее обожествленном или, по крайней 
мере, торжественно приподнятом виде репрезентирует поэт, а также 
на создаваемую им традицию, скрепляющую воедино культурное на-
следие народа. Это тоже существенные моменты, которые нужно 
иметь в виду для раскрытия смысла поэзии. В частности, функция 
поддержания народной памяти связана с образом музы, без которой 
поэт и поэзия немыслимы [Топоров, 2014, с. 115]. 

Итак, поэтическое в деятельности людей предполагает преодоле-
ние рассудочной утилитарной повседневности, будничной обыденно-
сти. Величайший поэт-философ не только античного мира, но и всей 
европейской культуры говорит, что если поэта коснутся боги, то 
«творения здравомыслящих затмятся творениями неистовых» (Федр, 
244 а-с). Платону по-своему вторит и Аристотель, определяя поэзию 
как «область одаренности или вдохновения». Такое ее понимание до-
ходит до наших дней. Марина Цветаева так рисует образ поэта: 

 
В поте пишущий, в поте пашущий! 
Нам знакомо иное рвение: 
Легкий огнь, над кудрями пляшущий, – 
Дуновение вдохновения! 

[Цветаева, 1980, с. 110] 
 
Несравненно большую роль, чем в философствовании, в поэзии 

играет язык, причем в двух своих ипостасях (по Соссюру): как исто-
рический резервуар средств коммуникации (язык как лингвистиче-
ская система народа – langue) и как индивидуально окрашенная си-
туативная речь (язык как живая речь – parole, langage). Язык в поэзии 
как ее предпосылка и действующий фактор существует не в застыв-
шем, а в текучем виде, в подвижной форме. Поэтическая речь всегда 
вершится в слове и словом так, что его выразительные возможности 
по отношению к его смыслу используются по ту сторону их логико-
грамматического измерения. Важнейшей особенностью поэтического 
языка, с помощью которой это достигается, является ономатопея. 

Ономатопея (от «ономатос», или «имя» и «пойесис») означает на-
зывание вещей такими именами, которые своим звучанием отсылают 
к соответствующим «вещам». Объяснение происхождения имен через 



Поэзия и философия 

 167

звукоподражание именуемым ими «вещам» называют ономатопеей. 
Например, слово «кряква» происходит от «кря-кря-кря» кряковой ут-
ки, подающей свой голос. Итак, сама «вещь» подсказывает нам, как 
надо естественным образом ее именовать. Но ономатопейная гипо-
теза о происхождении имен не выдерживает контраргумента, указы-
вающего на факт различного по звучанию называния одной и той же 
«вещи» в разных языках. Например, Вейдле в качестве примера при-
водит обозначения воробья в России, Германии и Франции – воробей, 
шперлинг, муане [Вейдле, 2019, с. 214]. 

За ономатопеей в более широком смысле скрывается и такая су-
щественная особенность поэтического слова, как музыкальная огла-
совка его смысла. «Звукосмысленная» компонента поэтической речи 
отсутствует в философии. Поэтому стихи, создаваемые внутри кон-
кретной национальной культуры, вообще говоря, непереводимы на 
другой язык, чего нельзя, по крайней мере в такой степени, утвер-
ждать о плодах философского творчества. 

Остановлюсь на этом моменте подробнее. Итак, «звук со смыс-
лом… вступает, по слову Пушкина, в союз и тем самым образуется 
зародыш… поэтического произведения» [Вейдле, 2019, с. 257–258]. 
Интонация – только одно из измерений поэтического слова, задаю-
щих его звуковую структуру. Г. Марсель, французский философ, 
мысль которого рождалась из союза музыки и драмы, обратил внима-
ние на то, что и в философии важна смыслонесущая тональность ее 
речи. Причем интонационное значение философского тезиса и целой 
системы, которую он может представлять, обычно не улавливается, 
не замечается как самим философом, так и его публикой. Например, 
центральное для Декарта утверждение cogito ergo sum, высказанное 
им в определенной смысловой окраске или тональности, может быть 
высказано и в других тонах, ведущих по сути дела к другой филосо-
фии, чем декартовская. Подобную тональность можно представить 
как смысловое ударение на одном или другом слове главного тезиса 
или как эмоционально-моральную его окраску (гордость или смире-
ние, например) или как то и другое вместе. Эмоционально-волевые 
ударения на образующих важный тезис словах могут различаться. 
Например, если смысловое ударение с cogito («я мыслю», что ведет к 
субъективному идеализму) перенести на sum («есмь»), то возникнет 
тезис sum ergo cogito. В результате гносеологически мотивированный 



Визгин В.П.  

 168 

декартовский идеализм обернется экзистенциальной онтологией. Это 
позволяет лучше понять, почему основанный Декартом идеализм стал 
преградой на пути возникновения экзистенциальной философии. 
В отличие от Декарта, в своей реформе знания ориентировавшегося 
на математику, философия для музыкально и драматургически воспи-
танного Марселя звучит и значит не только своими логическими, ин-
вариантными к эмоционально-речевым модальностям словами-
смыслами, но и тональностью своих слов и драматизмом «концепту-
альных персонажей» (выражение Делёза). А это означает, что она 
сближается или даже в этом плане уподобляется поэзии. Абстрагиро-
ваться от этого внутренне «музыкального» измерения философии оз-
начает ее обеднять, сводя к одной лишь логически выверенной науч-
ности или, что чаще, околонаучности или даже псевдонаучности. 

Итак, союз звучания слова с его эмоциональной окраской, музы-
кой и смыслом – вот живой «зародыш» поэзии, вовсе не отталкиваю-
щий от нее нацело философию. Союза «волшебных звуков, чувств и 
дум» [Пушкин, 1960, с. 34] искал не только автор «Онегина»1. Так 
или иначе его ищут все поэты, даже если у них другие взгляды на по-
эзию. Эпитет «волшебные» у автора «Онегина» можно по правилам 
грамматики отнести и к чувствам, и к думам. Но приоритет поэт от-
дал звукам. И это не случайно. Слова, а с ними все сущее в мире, 
прежде всего звучат. Звучание речевого потока очаровывает душу 
поэта, зовет вслушиваться еще и еще в эти чародейные звуки, чтобы 
соединить с ними ясные смыслы и ввести их, если угодно, в прозу 
нашей жизни, но на правах, подобных правам праздника в череде 
будней. Для поэта звучат и чувства, и думы, но они звучат лишь по-
средством слов, в которых он угадывает их душу. 

Союз этот не похож на безмятежный брак из сериала. Скорее он 
подобен борьбе любящих друг друга и сходящихся в самой несходи-
мости сил. Зародышевая «клеточка» поэзии в своем окончательном 
происхождении покрыта тайной, ускользая от утверждений рацио-
нальной теории поэзии. В этом неотъемлемое условие поэзии, сама ее 
суть – быть прорывом в измерение, трансцендентное логическому 
рассудку с его принципиальной атонией, беззвучностью, укорочен-

                                                            
1 «Прошла любовь, явилась муза, // И прояснился темный ум. // Свободен, вновь 

ищу союза // Волшебных звуков, чувств и дум» (Егений Онегин. Гл. I, LIX). 



Поэзия и философия 

 169

ным смыслом, урезанным в результате следования лишь нормам 
грамматики и логики. 

Преодоление непраздничной обыденности в поэтическом слове 
совершается не только посредством ономатопеи, но и с помощью 
словосочетания, называемого окси́мороном (букв.: «остроумно-
глупое»). Сфера его широка и разнообразна. В метро, когда я ехал в 
Дом Лосева, на моргающем клипами экране мелькнуло: «Совместить 
несовместимое, чтобы взорвать Интернет!». «Совмещение несовмес-
тимого» – это оксиморон, как и «сладкая скорбь» или «непроницае-
мая ясность». Суть такого типа словосочетаний как одного из начал 
поэзии – состыковать по канонам рассудка противоречащие друг дру-
гу слова так, чтобы они, не «схлопнувшись» в непродуктиную бес-
смысленность нарочитого алогизма, приоткрыли «окно» в сокрытую 
реальность как невыразимую средствами одной лишь логики и грам-
матики. 

Оксиморон проводит нас в дополняющее рассудочно-обыденное 
измерение сокрытое и закрытое для него пространство смыслов, дос-
тупных лишь поэзии в широком значении этого слова: «Не бессмыс-
лица нежно ненавидеть. Не бессмыслица весело грустить. Всякий 
рассудочный анализ поэтическому их смыслу только бы навредил» 
[Вейдле, 2019, с. 210–211]. В широком смысле такую особенность 
поэзии В. Шкловский обозначал как «остранение», т.е. делание слов 
странными, но не бессмысленными. Вот еще пример подобного раз-
рыва с обыденной рассудочной логикой на волне оксиморона: 

 
Молчать крикливо, вдохновенно, 
Молчать назойливо, навзрыд, 
Молчать в обнимку со вселенной 
В ответ на боль и на разрыв. 
Молчать и днем и в полночь, 
Не разжимать уста. 
Молчать... Какая помощь, 
Когда от слов устал! 
 
Название книги («Чистые тетради»), из которой взяты эти стихи 

[Визгин, 2019, с. 49], само содержит в себе оксиморон. Вообще не-
редко названия литературных произведений, не обязательно стихо-



Визгин В.П.  

 170 

творных, используют оксиморон: «Мертвые души», «Без вины вино-
ватые», «Живой труп», «Воспоминание о будущем» и т.п. Даже бод-
леровские «Цветы зла» звучат как окрашенная оксимороном антитеза 
«Цветочкам» св. Франциска Ассизского. «Божественная комедия» 
тоже оксиморон, ибо комедия – низкий плебейский жанр, ни с чем 
божественным не соотносящийся. Совмещение, казалось бы, несо-
вместимого по канонам обыденного рассудка может быть оправдан-
ным или нет. Искусство поэта как созидающего в слове, если даже 
это прозаик или философ, в том и состоит, чтобы находить такие ок-
симороны, которые обогащают возможности обычной осмысленной 
речи. 

Постижение непостижимого, знающее незнание – вот оксимо-
ронно заданные темы и смыслы уже философии. Поскольку в них та-
кую значимую роль играет именно оксиморон, то так артикулирую-
щую себя мысль следует считать поэзии не чуждой. В философии как 
искусстве понятийного познания, обращенного рефлексивно на себя, 
термин «оксиморон» не используется. Но зато здесь применяются 
близкие к нему понятия антиномии, парадокса и некоторые другие 
того же ряда. Оксиморон античного атомизма (по отношению к нача-
лу пустоты) звучит примерно так: есть то, чего нет. Есть по-
настоящему то, что есть всегда как неизменное одно и то же. Таковы 
в атомизме атомы и пустота. Оксиморон существует и в неоплато-
низме, в апофатическом богословии, на нем основанном. В этой осо-
бенности философского познания можно видеть его родственность 
поэтическому мышлению. На вершинах своих философия и поэзия 
действительно плодотворно сходятся. Рождается поэтическая фило-
софия или философская поэзия. У некоторых досократиков, особенно 
Гераклита и Эмпедокла, у Платона, неоплатоников и других мысли-
телей подобный синтез поэзии и философии предстает в самых раз-
нообразных обличиях. Доксография досократиков полна энигматиче-
скими притчеобразными высказываниями. Ту же формацию мысли, 
не расчлененной на поэзию и философию, но в новых условиях, вос-
произвел и поздний Хайдеггер. Кстати, не случайно, что платоники-
метафизики не так уж редко были поэтами в прямом смысле слова, 
как, например, Кольридж или его учитель в философии Шеллинг, ис-
ключительно творческий по темпераменту мыслитель, не чуравшийся 
поэзии. Одним из характерных средств взаимного проникновения по-



Поэзия и философия 

 171

эзии и философии выступает диалог, жанр, развитый Платоном. Он 
давно вошел в копилку уже собственно философских жанров, полу-
чив сертификат философского диалога. Бруно, Шеллинг успешно 
продолжили эту традицию. А у нас Вл. Соловьёв предпочел его к 
концу жизни обычному трактату. Оксиморон дорог философам тем, 
что по существу своему принадлежит не словам как словам, а мысли 
и смыслам. 

Если звукоподражательные возможности поэтического языка не-
доступны философии, то именно оксиморон в разных его вариантах и 
в близких к нему приемах столкновения противоположностей сбли-
жает поэзию и философию, которая, начиная с Античности, поняла 
принципиальное значение противоположностей не только в космоло-
гии и онтологии, но и в эпистемологии. Показателен здесь пример 
Жана Валя, современного французского философа, историка филосо-
фии и поэта. На него глубоко повлиял Кьеркегор с его экзистенци-
альной диалектикой парадокса как альтернативой гегелевской логике 
категориального синтеза. Не идущий вперед к абсолютной идее син-
тетизм Гегеля очаровал Валя, а кьеркегоровский парадокс сознания, 
«подвешенного» в ситуации предельного экзистенциального выбора. 
Христианскую ноту у датского мыслителя-романтика он отбросил, 
оставив только безразличие чистой напряженности в равновесии ме-
жду верхом и низом, между землей и небом. Для поэта, говорит Валь, 
неважно, что он выберет – ангела или демона. Ценностной иерархии 
для него не существует. Валю важно поставить «на одну доску» хто-
ническое и ураническое, метафизику и физику, трансцендентное и 
имманентное, выстроив в одном ряду Уитмена и Данте, Новалиса и 
Ницше. По сути дела, Валь застревает на эстетической стадии кьерке-
горовской феноменологии духа. Эта философия, уравнивающая 
трансцендендирование ввысь (духовное восхождение) и трансценди-
рование вниз (духовное падение), выступает у него как оправдание и 
метафизическое основание поэзии. Важно в обеих сферах трансцен-
дировать. А сам акт транцендирования, по Валю, неизбежно дву-
смыслен. В этом состоит центральный пункт его рассуждений о сход-
стве поэзии и философии. 

Итак, общее основание метафизики и поэзии Валь видит в выходе 
за пределы средних онтологических слоев реальности, лежащих меж-
ду самым высоким уровнем бытия и предельно низким, в трансцен-



Визгин В.П.  

 172 

дировании их «вверх» или «вниз». Тайное и высшее стремление фи-
лософии недостижимо, говорит он, на путях логически осмысленной 
речи, являясь достоянием и прерогативой одной лишь поэзии: «То, 
силу чего философ ощущает, может быть обозначено только чем-то 
иным, чем сам дискурс, и это “иное” может быть лишь поэзией» 
[Wahl, 1948; цит. по: Ricoeur, 1976, p. 75]. Анализируя валевское ис-
толкование связи поэзии и философии, Рикёр обращает внимание на 
то, что у него, в противовес восходящей диалектике Марселя, наблю-
дается утонченная попытка «стереть» диалектику диалектикой, по-
вернувшись тем самым к изначальной неразличимости поэзии и ме-
тафизики. Главным в концепции соотношения поэзии и философии у 
Валя выступает требование достижения ими обеими метафизического 
уровня реальности без всякого диалектического, дискурсивного и 
рефлексивного опосредования. 

Если поэтов очаровывают звуки слов, имен, ритмизированных 
фраз и их сочетаний, то ученых волнуют понятия и термины, их ло-
гические смыслы, идеи и гипотезы, связанные с ними, теоретические 
системы для описаний объектов мира, способы их верификации. Фи-
лософы же располагаются между ними. Итак, вот какая шкала у нас 
получается, если выстроить ее по признаку падения роли звука в еди-
ном явлении звукосмысла: музыка – поэзия – философия – наука. Ес-
ли музыка и поэзия ближе всего к воплощению красоты как аспекта 
Божественного присутствия, то философия и наука претендуют 
больше на истину, правда, скорее, на истину частичную, специаль-
ную, чем универсальную. Но и они, как свидетельствует опыт, дости-
гают подлинной высоты только тогда, когда способствуют пробужде-
нию в человеке деятельного добронравия («И долго буду я любезен 
тем народу, что чувства добрые я лирой пробуждал»). 

 
* 

Философию можно определить не только как религию разума, но 
и как его искусство. В ней присутствует и то и другое. Своим худо-
жественным измерением, какое бы место в ее архитектонике оно ни 
занимало, философия не может не сближаться с поэзией. Пожалуй, 
наилучшим образом это демонстрирует Платон. Крупные философы, 
бывшие в той или иной степени поэтами, почти все были платоника-
ми (Бруно, Шеллинг, Владимир Соловьёв, Флоренский), если не счи-



Поэзия и философия 

 173

тать высокой поэзией ее чисто дидактическую ветвь, ярко и не без 
своеобразной художественности проявившуюся, например, у Лукре-
ция Кара. Если несколько расширить смысл слова «поэзия», истолко-
вав его почти как синоним художественности, самой мысли прису-
щей, то приведенный выше список расширится и в него войдут такие 
имена, как, например, Шопенгауэр, Бергсон и другие, быть может, 
философски менее значительные. Вообще, поэтическое начало в по-
следние столетия живет, питаясь традицией романтизма, который в 
ходе времени, несмотря на его неоправданно негативную оценку, 
возрождается, подобно легендарному фениксу. Неудивительно, что 
философски эта традиция во многом совпадает с платонизмом. Поче-
му это так? Ответ лежит на поверхности: высшее благо находится, 
как считали платоники, по ту сторону сущего как такового. Иными 
словами, оно трансцендентно по отношению к нашему миру. В док-
тринально-овеществленной, натурализированной форме об этом учит 
и Аристотель в своей космологии и метафизике. Наследие поэта-
философа Платона научно ориентированный Аристотель рациональ-
но упорядочил, превратил в систему наук, в которой все, как говорят, 
расписано по полочкам – категориям. Поэтому если Платон – родона-
чальник поэтической философии, то Аристотель такой же по масшта-
бу основоположник научной философии, в которой господствует ра-
циональность и умная осторожность в суждениях. 

Достойно внимания то, что корни поэзии и философии являются 
едиными для них обеих. Чтобы понять, что именно имеется в виду, 
обратимся к Аристотелю. Начало и мифопоэтического мышления и 
философского Стагирит видел в изумлении или удивлении. Вот это 
место его «Метафизики»: «Тот, кто испытывает недоумение и изум-
ление (απορων και θαυμαξων, т.е. озадачивается, впадая в затруднен-
ное положение, и удивляется или изумляется. – В. В.), считает себя 
незнающим (поэтому и человек, который любит мифы, является до 
некоторой степени философом, ибо миф слагается из вещей, вызы-
вающих удивление» (Mét. I, 2, 982 b 10–20) [Аристотель, 1934, с. 22]1. 
Удивление и озадачивающее недоумение перед космосом с его пре-

                                                            
1 Французский переводчик А. Перрон передает указанные греческие слова как 

«douter et s`étonner», т.е. «сомневаться и удивляться» [Aristote, 1840, p. 8–9]. На наш 
взгляд, перевод Кубицкого («недоумение») предпочтительнее «сомнения». 



Визгин В.П.  

 174 

красным порядком, перед порождающим началом в нем (фюсис) с его 
изменчивостью и устойчивостью служит истоком, корнем и филосо-
фии как стремления к высшему и полному знанию, а также, с осто-
рожностью говорит Аристотель, мифа и поэзии. Итак, удивление, со-
провождаемое чувством незнания, служит побудительным мотивом 
его преодолеть или в философском (или научном – по Аристотелю, 
это одно и то же) познании, или в мифе и поэзии. Состояние духа, 
переживаемое человеком в чувстве удивления, можно сказать, одно и 
то же и в случае философии, и в случае поэзии. Различны лишь спо-
собы творческого обращения с ним. 

Общий корень поэзии и философии не означает их тождества. 
Действительно, если любопытствующее любознание, вызываемое 
удивлением, и оказывается началом любви к мудрости (знанию), ко-
торая и есть философия, то в случае мифопоэтического мышления 
речь не идет о стремлении знать ради того, чтобы знать, о нацеленно-
сти на самоценную науку. Поэтическая правда другая, чем научная 
или философская. Ее эстетика неотделима от этики. Ограничусь от-
сылкой к Пушкину: поэзия ценна тем, что гармонией и красотой соз-
даваемой ею речи она способна вызвать «чувства добрые», будучи 
деятельным союзом «волшебных звуков, чувств и дум». 

Другое отличие поэзии от философии состоит в том, что в фило-
софской речи отсутствует звукоподражательная функция, «ономато-
пейность». Звуком своих вокабул философ не стремится дать истин-
ные («естественные») имена своим «предметам» или средствам – ка-
тегориям, логическим универсалиям и т.п. А для поэта обойтись ми-
нимумом логики и максимумом семантически значимой звучащей 
словесной ткани остается всегда актуальной задачей. Без игры звука-
ми, без их аккордов и диссонансов, аллитераций, рифм и ритма по-
эзии нет. Послушаем одного немецкого поэта: 

 
Lass dich nicht kirren, lass dich nicht wirren 
Durch goldne Äpfel in deinem Lauf! 
Die Schwerter klirren, die Pfeile schwirren, 
Doch halten sie nicht den Helden auf. 

[Heine, 1956, S. 55] 
 



Поэзия и философия 

 175

Прозаический перевод: «Не позволяй себя приручить, не позво-
ляй смутить // Золотым яблоком в твоем беге! // Мечи звенят, стрелы 
свистят, // Но они не остановят героя». Эти логически корректные 
слова не передают нагруженной смыслами звукописи поэта. У него 
стрелы (Pfeile) свистят не словами о свисте их, а самими звуками со-
ответствующих глаголов, которые мы выделили (schwirren). Точно 
так же и мечи (Schwerter) звенят соответствующим глаголом (klirren). 
А вдобавок эти чудесные глаголы перекликаются своим звучанием с 
глаголами первой строки, фонетически почти с ними нацело совпадая 
(за исключением одного звука). В результате возникает гармонически 
взаимосвязанная в одно целое картина боя. В него смело ввязывается 
юный герой, к которому и обращено стихотворение. Даже неплохой 
русский перевод П. Вейнберга [Гейне, 1957, с. 89] не может передать 
то, что дает нам Гейне: 

 
Пусть не смущают, пусть не прельщают 
Плоды гесперидских садов в пути, 
Пусть стрелы летают, мечи сверкают – 
Герой бесстрашно должен идти. 
 
Философскую речь можно передать на другом языке. По крайней 

мере, в том случае это сделать легче, чем меньше философ прибегает 
к игре с языком как языком, т.е. чем меньше у него к философии 
примешивается поэзия. 

Итак, в философии, в отличие от поэзии, нет ономатопеи с ее 
звукописью. Максимум что в ней в этом роде встречается, так это 
«этимологизирование» ключевых слов, игра с морфологическими 
структурами терминов, обнаружение их фонетико-семантических 
«перекличек» (например, истина – естина, быт – бытие и т.п.). Фило-
соф, использующий эти и подобные приемы, прибегает к философ-
скому потенциалу национального языка, на котором он философству-
ет. Особенно известен своими опытами в таком плане стал поздний 
М. Хайдеггер. К такой эвристически значимой оглядке на язык как 
таковой в первую очередь склонны философы с филологическим 
складом ума (например, Г. Гачев). Философы, ориентирующиеся на 
точные науки, увлеченные логическим анализом философских выска-
зываний и целых текстов, этого, напротив, избегают. 



Визгин В.П.  

 176 

Общий исток поэтической речи и речи философской можно про-
следить на ряде слов с корнем «ум». Ум как реальность и ум как кон-
цепт, можно смело сказать, занимает центральное место в филосо-
фии. Но не в поэзии. Ведь поэзия, по слову Пушкина, «должна быть 
глуповата»1. По крайней мере, ее ум другой, чем в философии. Но не 
менее он отличается и от ума, циркулирующего в обыденной жизни. 
Причем на фоне ума обыденно-рассудочного ум поэзии сближается с 
умом философии. Но не до такой степени, чтобы совпасть с ним. Это 
не позволяет окончательно отличить поэзию от философии, сказав, 
мол, в поэзии «ума» меньше, чем в философии. Ибо суть дела в каче-
стве «умов». 

От темы ума трудно оторваться. От поэзии перебросим внимание 
к философии. Проблема ума афористически и загадочно задана фило-
софом-поэтом Гераклитом. Сопоставим два изречения мудреца из 
Эфеса: 1) «Многознание не научает быть умным» и 2) «Очень много 
должны знать мужи-философы» [Фрагменты Гераклита, 1955, с. 39–
52]. Первое и второе утверждения противоречат друг другу. Для того 
чтобы определить необходимую связь ума и философии, надо со-
вместить несовместимое в акте творческого инсайта. В способности к 
такому акту и состоит достоинство философа, по ней проверяется 
подлинность философа как философа. 

Что такое творческий инсайт? Два несовместимых между собой 
тезиса Гераклита вызывают изумление, заставляя обычный ум как бы 
выйти из себя (из ума), что и означает из-умиться. Но так выйти, что-
бы, без-умие исключив, сохранить ум пре-ображенный. Задача инсай-
та именно в том, чтобы выйти к новому уровню ума, к его более вы-
сокому качеству. Данная в утверждении указанных утверждений ге-
раклитовская апория количества ума, понимаемого как совокупность 
знаний, решается на путях перевода ее в план качества и творчества 
(пойесис), т.е. в план, если угодно, пойетический (поэтический). 
Творческий ресурс философии немыслим без обращения к поэтиче-
скому началу. 

Гераклит говорит нам: многознание – да, очень нужно для фило-
софа, но все равно уму философскому оно не научит, его не создаст. 

                                                            
1 Комментарий к этим словам Пушкина из письма к П. Вяземскому см.: [Хода-

севич, 1927]. 



Поэзия и философия 

 177

Поэтому философия – это практика и теория ума, действующего в 
«зазоре» между без-умием и из-умлением. Итак, апория ума как за-
фиксированное Гераклитом затруднение, явленное в изумлении и не-
доумении, решается через прорыв в новое качество ума без его срыва 
в безумие. Можно сказать, что философия – это умоперемена, мета-
нойа (обращение ума). А поэзия? Мы уже указали один пункт, где 
они сходятся – в творческом преодолении подобных апорий. Поэти-
ческая речь, как и философская мысль, развивается из изумления 
(удивления). Но ее существенное отличие от философской в том, что 
в ней важное место занимает не только ум как умно-смысловое (ло-
гическое) измерение реальности, но и музыка, звукоподражатель-
ность, ономатопейность ее речи. В философии подобного музыкаль-
но-речевого явления нет, и она в нем не нуждается для того, чтобы 
быть самой собой. Но нечто отдаленно подобное есть и в ней. Мы 
уже говорили об интонировании философской речи философом как 
мыслящей личностью. Философ не логическая машина. Если обыден-
ный ум-рассудок обозначить как рациональность, то философии нет 
не только без нее, но и без сверхрациональности. Если рассудок 
«прям», «линеен», то философский ум способен и к «косому» (нели-
нейному, неплоскому) зрению, обозначаемому как «интуиция». 

Поэзия и философия, как мы видели, возникают из трансцензуса, 
или скачкообразного выхода за пределы обыденной рассудочности. 
При этом возникает особое экстатическое состояние субъекта. Его, на 
наш взгляд, можно описать набором трех возможных форм. Во-
первых, это удивление или изумление, откуда, по Аристотелю, возни-
кают мифопоэтическое мышление и, на что он особенно обращает 
внимание, философия (etоnnement). Во-вторых, это то, что можно на-
звать, прежде всего, моральным потрясением, шоком от соударения с 
чем-то экстраординарным (ébranlement). У чешского феноменолога 
Яна Паточки состояние потрясенности служит пусковым механизмом 
для создания «этики потрясенных» [Новая этика… (беседа с Глюкс-
маном), 1991, с. 84–90]1. Наконец, в-третьих, это состояние бесчувст-

                                                            
1 Эту тему Глюксман развивал, будучи шокированным эпопеей Солженицына 

«Архипелаг ГУЛАГ». В конце 1980-х годов он приезжал с гуманитарной помощью 
для пострадавших от Чернобыльской аварии и был потрясен ею. Я с ним беседовал в 
ИФ РАН.  



Визгин В.П.  

 178 

венности, растерянности, онемения ума и воли (perplexité), которое 
Жан Валь положил в основу своей поэзии. 

Первые два состояния способны быть стимулами творческого 
поиска и созидания и в философии, и в поэзии. А вот третье назван-
ное нами состояние (perplexité) по этой части если и не совсем сте-
рильно, то в поэзии оно ведет к откровенной зауми, к полному разры-
ву с разумом, со сферой смысла. То, что Валь считает истоком по-
эзии, ближе всего к этому состоянию. Он его иногда называет «чудо-
вищным оцепенением» (une torpeur enorme), охватывающим человека 
перед лицом природы или его внутреннего мира. В нем, считает 
французский философ-поэт, вместе сходятся истоки поэзии и фило-
софии. В таких ситуациях осмысленная речь неизбежно умолкает. 
Игра антитезами внутри поэта-мыслителя это как бы короткое замы-
кание тока – осмысленная цепь рвется, сгорает. Ситуация застывает в 
неразрешимом парадоксе, представленном Валем в его стихотворе-
нии «Утром» (Matin): «И в отвязанности от всего / Я был так крепко 
связан / С тем, достовернее чего нет ничего, / Что я не мог был ни на-
звать его, / Ни когда-либо забыть / Все утро» (Et dans le deliement de 
tout, /J`étais si fortement lié / A ce qui est le plus certain / Que je ne 
pouvais le nommer, / Ni jamais l`oublier, / Tout un matin) [Wahl, 1948, 
p. 233; цит. по: Ricoeur, 1976, p. 59]. Дух философствующего поэта 
каталепсически застывает в констатации несказанности полной. Этот 
феномен, разработанный Валем философски и поэтически, Рикёр на-
зывает «лирическим замешательством (perplexité)». Если сравнить это 
с теорией поэзии, с блеском набросанной Вейдле, то следует «пер-
плексию» Валя поставить под знак оксиморона, под его эгиду. Под 
этот же знак, понимаемый в широком смысле, допустимо поставить и 
поэзию, и философию, в отличие от ономатопеи, требование которой 
исполнимо только в поэзии. Феноменологическое исследование этих 
состояний, возникающих при встрече с чем-то поразительным, ока-
жется, на наш взгляд, полезным для понимания соотношения поэзии 
и философии. В частности, такие исследования позволят связать та-
кие состояния с типами поэзии и философии, которые на их основе 
могут возникать. 

Вот начало поэзии глазами Бориса Пастернака, учившегося и му-
зыке, и философии: 

 



Поэзия и философия 

 179

Так начинают. Года в два 
От мамки рвутся в тьму мелодий, 
Щебечут, свищут, – а слова 
Являются о третьем годе. 
Так начинают понимать. 
И в шуме пущенной турбины 
Мерещится, что мать – не мать. 
Что ты – не ты, что дом – чужбина. 

[Пастернак, 1930, с. 170] 
 
Из «тьмы мелодий» рождается и поэзия, и философия. Ведь 

мысль о том, что мать не мать, а дом – чужбина, не что иное, как зна-
менитая «негативность» философской позиции, ищущей истину не 
здесь, не в обыденном опыте, а за его пределами, где-то в ином мире. 
От Фалеса, Парменида и Платона до Гегеля отказ от обыденного чув-
ственного опыта как от мира неистинного становится маркером под-
линно философского мышления. «Все вода» – это ли не вызов здра-
вому смыслу и обыденному опыту! Мудрец, изрекающий подобные 
суждения, ходит по твердой земле, на текучую жидкость ничуть не 
похожую. Но осмеливается наперекор очевидности утверждать, да 
еще с апломбом, что все есть вода, или что все течет (панта рэй). 

Тот разрыв с обыденным опытом, о котором говорит Пастернак, 
можно расценить как изначальный байронизм поэзии. Неузнавание 
своей страны как своей, отказ от нее, от своей семьи, даже неузнава-
ние себя в себе самом, вечное недовольство собой и всем миром – 
если все это действительно непременное условие поэзии, то англий-
ский лорд Байрон и русский дворянин Лермонтов оказываются пара-
дигмальными фигурами поэта par excellence. Но было бы, пожалуй, 
точнее такой глубокий, как бы врожденный байронизм поэзии понять 
как ее изначальный платонизм. И вот здесь действительно поэзия и 
философия прочно и серьезно сходятся. 

Платон особенно важен для понимания внутреннего родства по-
эзии и философии, а когда они вроде бы и разошлись, то их сходства. 
Их соединяет символизм, присущий им обеим, практика косвенного 
дискурса, непрямого говорения о главном. Символ неисчерпаем ни в 
какой рациональной системе представлений. Это не означает его чис-
то негативной иррациональности. Он скорее сверхрационален, репре-



Визгин В.П.  

 180 

зентируя неисчерпаемую реальность. Из онтологической неисчерпае-
мости символа следует его эпистемологическая неисчерпаемость. На 
греческой почве характерным жанром словесности, в котором поэти-
ческое начало содержит в себе и философский элемент, является ор-
фический гимн. Первая поэзия и первые формы философии зарожда-
ются в одном «первобытном бульоне» священного слова в мифе и 
религии. Путь культуры проходит от мифотворца-поэта к мифотвор-
цу-философу, от Гесиода и Гомера к Платону. 

Неоплатонизм оказался особенно питательной почвой для сим-
биоза поэзии и философии. Почему? Да потому что в нем представ-
лена попытка реабилитировать мир религиозной мифопоэзии как 
творческое начало греческой культуры как таковой. Неоплатонизм 
дал тонкое, диалектически изощренное оправдание восстановления 
религии, мифа и поэзии в их прежних властных правах. Философско-
теоретическое обоснование автономности мистического начала как 
умозрения высшей реальности, развитое неоплатонизмом, освободи-
ло интуицию от дискурсии логики с ее рациональностью как непре-
менностью. Подобную апологию интуитивного познания неоплато-
ники выстраивали через апелляцию к Природе, которая, по слову Ге-
раклита, «любит скрываться». Прокл, в частности, стремился пред-
ставить платоновское умозрение конструктивно сосуществующим с 
гомеровской мифологий. Есть все основания предположить, что по-
добная реабилитация мифорелигиозных корней греческой культуры 
возникает как ее ответ на вызов со стороны явившегося в мир по-
стклассической Античности христианства. 

Рассматривая комментарии Прокла к Платону, Аверинцев пишет: 
«Испуг, изумление, душевное потрясение, вызываемые парадоксами 
“божественно-неистовствующих” мифов, открывают дорогу таинст-
венным силам “симпатии, связующей человеческую душу с энергия-
ми священных символов”» [Аверинцев, 1979, с. 96]1. Таков самый 
высокий разряд мифов, ставящий их на один уровень с религиозной 
практикой. Ниже располагаются мифы дидактические, прагматиче-
ские. Такими «здравыми, трезвенными рационально-утилитарными 
иносказаниями философского свойства» являются как раз мифы Пла-
тона. Учительско-философская интенция перевешивает в них божест-

                                                            
1 Цитаты внутри цитаты – перевод слов Прокла. 



Поэзия и философия 

 181

венное вдохновение жрецов и оракулов. Если в этом сниженном мире 
использования поэзии как средства царствует аллегория, то в мире 
«божественно-неистовствующих» – символ. Прокл отстаивает рели-
гиозно-реалистическое понимание символа, которое так или иначе 
вслед за неоплатониками усваивают неоромантики вплоть до Фло-
ренского, Лосева и Вяч. Иванова. 

Платон как пропуск-пароль в философию радикально амбивален-
тен по отношению к поэзии. Как мастер притчеобразной философ-
ской речи Платон, сам писавший стихи, был поэтом в своей филосо-
фии. Но в позднем Платоне просыпается идеологический противник 
поэзии, безжалостно изгоняющий поэтов и поэзию вместе с ними из 
своего идеального государства. В диалоге «Государство» он говорит 
о поэзии с точки зрения ее онтологического статуса как о третьесорт-
ном виде творчества. Создатель трагедий, говорит Платон, «раз он 
подражатель, естественно стоит на третьем месте от царя и от исти-
ны» (Гос. X, 598). Платон в этом диалоге имеет в виду последова-
тельность трех онтологических степеней. Первой степени соответст-
вует первообраз вещи, созданный демиургом по природе, далее сле-
дует вещь второй степени, созданная ремесленником, и, наконец, по-
следнюю позицию занимает вещь третьей степени, изображенная жи-
вописцем. Автора трагедии, поэта он уподобляет третьему сорту соз-
дателей рядом с живописцем. Платон как радикальный рационалист-
утопист отсюда делает вывод, что поэзию, поскольку она подража-
тельна в своей сущности, никак нельзя допускать в государство. 
Правда, делает это он несколько с неохотой, ибо, как и все культур-
ные греки, был воспитан на Гомере. Но, говорит он, истина ему до-
роже. Поэзию Платон отодвигает на задний план, оправдываясь исти-
ной, которую он, мол, знает. И это делает диалектик, ученик Сократа! 
Вместе с поэзией Платоном изгоняется из государства всякое худо-
жество вообще. Эти страницы Платона утвердили мнение об искон-
ном первородном расхождении между философией и поэзией. 

Кстати, в связи с темой ономатопеи как сущностном признаке по-
эзии обратим внимание на само имя «Платон» (настоящее имя грече-
ского мыслителя было Аристокл), которое означает «широкий». Его 
можно рассматривать как ономатопею в широком смысле слова: имя 
это «говорящее», ибо своей семантикой оно характеризует его носи-
теля. Такие говорящие имена, как в случае с Платоном, говорят о 



Визгин В.П.  

 182 

своих денотатах то, что ими как простыми конвенциональными зна-
ками не раскрывается. «Говорящие» имена высказывают порой самое 
главное о носителе имени через присутствующие в них смыслы или 
даже их звучание. Так, у философа-образца, каким является Платон, 
«говорящее» имя уже указывает на то, что в нем глубоко живет по-
этическое начало, с каким бы неистовством он ни стремился его из-
гнать из близкого его мечте идеального государства. 

Верное слово об этом парадоксе афинского мыслителя сказал 
Сергей Аверинцев: «Ни Платону, ни Сократу не чуждо вакхическое 
безумие (βακχικη μανία), а поэтому не Платону декретировать “трез-
вость” рассудочности» [Аверинцев, 1979, с. 95]. Художественность 
платоновской мысли очевидна: «Написанное плохо, – говорит он, – 
причинило бы мне сильнейшее огорчение» (Письмо 7). Его философ-
ский универсализм и эйдологический трансцендентизм остаются ар-
тистическими, т.е. поэтическими, несмотря на все его диатрибы про-
тив поэтов и поэзии. Яркий тому пример – известный миф о пещере, 
кстати, в том же «Государстве» (седьмая книга). Уподобление («эй-
кон»), широко применяемое Платоном, является инструментом раз-
вития базовой философской интуиции, направленной на выражение 
невыразимой первоосновы вещей. Это происходит у него потому, го-
ворит Татьяна Васильева, что «чисто аналитические рассуждения 
применимы лишь к узкоспециальным философским проблемам» [Ва-
сильева, 1999, с. 179]. Платон же как смотревший «в корень» мысли-
тель-поэт ставил универсальные метафизические проблемы. 

 
Список литературы 

 
Аверинцев С.С. Неоплатонизм перед лицом платоновской критики мифопоэти-

ческого мышления // Платон и его эпоха : сборник / АН. Ин-тут. философии ; отв. 
ред. Ф.Х. Кессиди. – М. : Наука, 1979. – С. 83–97. 

Аристотель. Метафизика / пер. и прим. А.В. Кубицкого. – М. ; Л. : Гос. соц.-
эконом. издательство. 1934. – 348 c. 

Васильева Т.В. Путь к Платону. Любовь к мудрости, или Мудрость любви. – М. : 
Логос : Прогресс-Традиция, 1999. – 208 c. 

Вейдле В. Эмбриология поэзии // Звучащие смыслы : Творческое самосознание : 
Культурологический альманах / отв. ред. и сост. С.Я. Левит. – М. ; СПб. : Центр гу-
манитарных инициатив, 2019. – С. 203–285. 



Поэзия и философия 

 183

Визгин В.П. Чистые тетради. Стихи. – СПб. : Центр гуманитарных инициатив. 
2019. – 528 c. 

Гейне Г. Собрание сочинений в десяти томах. – М. : Государственное издатель-
ство художественной литературы, 1957. – Т. 3. – 355 c. 

Зайцев Б.К. Отблески вечного. Неизвестные рассказы, эссе, воспоминания, ин-
тервью. – СПб. : Росток, 2018. – 736 c. 

Миллер Т.А. Аристотель и античная литературная теория. – М. : Наука, 1978. – 
230 c. 

Новая этика: солидарность «потрясенных» (Беседа с А. Глюксманом) // Вопросы 
философии. – М., 1991. – № 3. – С. 84–90. 

Пастернак Б. Две книги. Стихи. – М. ; Л. : Государственное издательство, 
1930. – 208 c. 

Пушкин А.С. Собрание сочинений в десяти томах. – М. : Государственное изда-
тельство художественной литературы, 1960. – Т. 4. – 599 c. 

Топоров В.Н. Мифология. Статьи для мифологических энциклопедий. – М. : 
Языки славянской культуры, 2014. – Т. 2. – 536 c. 

Фрагменты Гераклита // Материалисты Древней Греции. Собрание текстов Ге-
раклита, Демокрита и Эпикура / пер. с древнегреческого, общ. ред. и вступ. ст.  Дын-
ника М.А. – М. : Госполитиздат, 1955. – С. 39–52. 

Ходасевич В.Ф. Глуповатость поэзии // Современные записки. – Париж, 1927. – 
20 янв., кн. 30. – С. 278–285. 

Цветаева М. Сочинения в двух томах. – М. : Художественная литература. 1980. – 
Т. 1. – 576 c. 

Aristote. La Métaphysique. – P. : Ladrange, 1840. – 240 p. 
Heine H. Ein Lesebuch fūr unsere Zeit. – Weimar : Volksverlag, 1956. – 462 S. 
Ricoeur P. Entre Gabriel Marcel et Jean Wahl // Levinas E., Tillette X., 

Ricoeur P. Jean Wahl et Gabriel Marcel. – P. : Editions Beauchesne, 1976. – P. 57–88. 
Wahl J. Poesie, Pensée, Perception. – P. : Calmann-Levy, 1948. – 288 p. 
Wahl J. Existence humaine et transcendence. – Neuchâtel : La Baconniere, 2017. – 

212 p. 
 

References 
 

Averincev, S.S. (1979). Neoplatonizm pered licom platonovskoj kritiki mifopo-
eticheskogo myshleniya. F.H. Kessidi (ed.). In Platon i ego epoha. Sbornik AN in-tut 
filosofii, (pp. 83–97). Moscow : Izdatel'stvo «Nauka». 



Визгин В.П.  

 184 

Aristotel'. (1934). Metafizika. A.V. Kubickij (trnsl. & note). Moscow ; Leningrad : 
Gos. soc.-ekonomicheskoe izdatel'stvo. 

Vasil'eva, T.V. (1999). Put' k Platonu. Lyubov' k mudrosti, ili mudrost' lyubvi. Mos-
cow : Izdatel'stvo «Logos»: izdatel'stvo «Progress-Tradiciya». 

Vejdle, V. (2019). Embriologiya poezii. S. Ya. Levit (ed. & comp.). In Zvuchashchie 
smysly: Tvorcheskoe samosoznanie. Kul'turologicheskij al'manah (pp. 203–285). Moscow ; 
Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. 

Vizgin, V.P. (2019). Chistye tetradi. Stihi. Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh ini-
ciativ. 

Gejne, G. (1957). Sobranie sochinenij v desyati tomah. T. 3. Moscow : Gosudarstven-
noe izdatel'stvo hudozhestvennoj literatury. 

Zajcev, B.K. (2018). Otbleski vechnogo. Neizvestnye rasskazy, esse, vospominaniya, 
interv'yu. Saint Petersburg : OOO «Izdatel'stvo “Rostok”». 

Miller, T.A. (1978). Aristotel' i antichnaya literaturnaya teoriya. Moscow : Iz-
datel'stvo «Nauka». 

(A. Glyuksman, beseda, 1991). Novaya etika: solidarnost' «potryasennyh». In Vo-
prosy filosofii, (3), 84–90. 

Pasternak, B. (1930). Dve knigi. Stihi. Moscow ; Leningrad : Gosudarstvennoe iz-
datel'stvo. 

Pushkin, A.S. (1960). Sobranie sochinenij v desyati tomah. T. 4. Moscow : Gosu-
darstvennoe izdatel'stvo hudozhestvennoj literatury. 

Toporov, V.N. (2014). Mifologiya. Stat'i dlya mifologicheskih enciklopedij. T. 2. 
Moscow : Yazyki slavyanskoj kul'tury. 

Dynnik, M.A. (transl., ed. & introductory art.) (1955). Fragmenty Geraklita. In Mate-
rialisty drevnej Grecii. Sobranie tekstov Geraklita, Demokrita i Epikura (pp. 39–52). Mos-
cow : Gospolitizdat. 

Hodasevich, V.F. (1927, 20 jan.). Glupovatost' poezii. In Sovremennye zapiski. (Kn. 
XXX), 278–285. Parizh. 

Cvetaeva, M. (1980). Sochineniya v dvuh tomah. T. 1. Moscow : Hudozhestvennaya 
literatura. 

Aristote. (1840). La Métaphysique. Paris : Ladrange. 
Heine, H. (1956). Ein Lesebuch fūr unsere Zeit. Weimar : Volksverlag. 
Ricoeur, P. (1976). Entre Gabriel Marcel et Jean Wahl. In Levinas E., Tillette X. & 

Ricoeur P. Jean Wahl et Gabriel Marcel (pp. 57–88). Paris : Editions Beauchesne. 
Wahl, J. (1948). Poesie, Pensée, Perception. Paris : Calmann-Levy. 
Wahl, J. (1944). Existence humaine et transcendence. Neuchâtel : La Baconniere. 



 

 185

 
 
 
 
УДК: 168522, 130.2 7.01  DOI: 10.31249/hoc/2021.01.08 
 
 
 

Левит С.Я. 

 
ПОЭТИЧЕСКИЕ ИНТУИЦИИ  

И ФИЛОСОФСКИЕ МОТИВЫ ПОЭЗИИ МЫСЛИ 
 

Аннотация. В статье отражен опыт анализа связи русской фило-
софии с поэзией мысли, философской поэзией, представленный твор-
чеством Ю. Айхенвальда, В. Зеньковского, Б. Никольского, Вл. Со-
ловьёва, С. Франка. 

Ключевые слова: философия; поэзия; предметное мышление; ис-
тина; добро; красота; святыня; творчество; мудрость; вдохновение; 
мистицизм; магия; слово; гармония; человек и время; дух; душа; 
жизнь; смерть; вера; уединенность; невыразимое; сверхчувственное; 
сверхсознательное; трансцендентность; миронаблюдение; смысл су-
ществования. 

 
Поступила: 20.06.20  Принята к печати: 04.07.20 
 
 
 
 

                                                            
 Левит Светлана Яковлевна – кандидат философских наук, ведущий научный 

сотрудник Института научной информации по общественным наукам РАН, Москва, 
Россия, levit44@, mail.ru  

Levit Svetlana Yakovlevna – PhD in Philosophy, culturologist, leading scientific em-
ployee of the Institute of Scientific Information in Social Sciences of the Russian Academy 
of Sciences, Moscow, Russia, levit44@, mail.ru 



Левит С.Я.  

 186 

Levit S. Ya. 
Poetic intuition and philosophical motifs of the poetry of thought 

 
Abstract. The article reflects the experience of analyzing the connec-

tion of Russian philosophy with the poetry of thought, philosophical po-
etry, presented by the works of Yu. Aichenwald, V. Zenkovsky, B. Nikol-
sky, V. Solovyov, S. Frank. 

Keywords: philosophy; poetry; objective thinking; truth; goodness; 
beauty; sanctity; creativity; wisdom; inspiration; mysticism; magic; word; 
harmony; man and time; spirit; soul; life; death; faith; solitude; the 
inexpressible; supersensible; superconscious; transcendence; world 
observation; meaning of existence. 

 
Received: 20.06.20    Accepted: 04.07.20 
 
 
Проблема взаимоотношения, связи философии и поэзии привле-

кала внимание философов, культурфилософов, поэтов. То, что фило-
софия и поэзия внутренне связаны между собой, признается многими 
исследователями, полагающими, что философия и поэзия прозревают 
высшие закономерности вселенной. Философы полагали, что поэзия 
открывает живую основу мироздания. 

Близость философии и поэзии, по словам И.Н. Сиземской, может 
принимать различные формы: взаимодополнительности (если фило-
соф и поэт совпадают в одном лице – М. Ломоносов, Вл. Соловьёв) 
или интенции (если философская рефлексия присутствует в поэтиче-
ском творчестве в качестве существенного элемента – Е. Баратын-
ский, Ф. Тютчев, А. Фет). Размышляя о формах осмысления высших 
закономерностей бытия, Сиземская отмечает, что в сфере философии 
оно осуществляется средствами логического анализа, а в сфере по-
эзии – образностью поэтического вдохновения, не подменяющего 
конкретную реальность отвлеченными мыслительными конструкция-
ми. 

Как отмечает Сиземская, представления о мире в понятиях (фи-
лософия) и в «ощутительных образах» (поэзия) дополняют друг друга 
и «возникает особая форма миросозерцания – “философия-поэзия”, в 
которой сила мышления приумножается силой воображения» [Сизем-



Поэтические интуиции 

 187

ская, 2007, с. 10], а поэзия, обретая глубинное смысловое наполнение, 
подходит к границам «запредельного» [Сиземская, 2007, с. 5–10]. 

В данной статье находит отражение опыт анализа связи русской 
философии с поэзией мысли, философской поэзией, представленной 
творчеством известных исследователей – Ю. Айхенвальда, В. Зень-
ковского, Б. Никольского, Вл. Соловьёва, С. Франка. 

В. Зеньковский открывает философские мотивы в поэзии Пушки-
на, проникая в мир его непосредственных интуиций. Он отмечает 
универсальность его эстетической восприимчивости. Даже «мимо-
летные видения» дают поэту живое ощущение красоты, и это особен-
но поразительно, отмечает В. Зеньковский, при его меланхолическом 
складе души. Им часто овладевало уныние, но даже «унылая пора» 
своим «очей очарованьем» питала душу. Природа пробуждала в нем 
многообразные чувства и мысли; он в благоговении склонялся перед 
красотой, которая была для него откровением святыни, преображаю-
щей силой. Поэта звала красота моря, но «могучей страстью очаро-
ван», он оставался у берега. 

Вершиной своей поэтической задачи Пушкин считал служение 
Богу, «исполниться волей Божией» и стать пророком – «глаголом 
жечь сердца людей». Благоговение перед святыней красоты, глубокие 
эстетические переживания открывали перед ним тайну преображения 
поэта в пророка [Зеньковский, 2007, с. 41–42]. Поэт стремится понять 
смысл существования человека, антиномичность человеческой души, 
ее неизъяснимые наслаждения от встречи с явлениями, грозящими 
гибелью; ему присуще трагическое ощущение затерянности человека 
в бытии. И вместе с тем в его поэзии существует и другой лик чело-
века – «рыцарь бедный», прошедший свой путь без колебаний и ис-
кушений. 

Он желает понять смысл «ускользающего» времени на фоне 
«мышьей беготни», «бабьего лепетанья» Парки, наполняющих жизнь 
человека тревогой и смутными предчувствиями. Это, полагает Зень-
ковский, глубочайшая озабоченность философа в самом высоком 
значении этого слова – мыслителя, любовь которого «к родному пе-
пелищу, любовь к отеческим гробам» [Пушкин, 1948, т. 3, кн. 1, 
с. 242] – «больше, чем патриотизм», и является «интуитивным пере-
живанием неразрывной связи с родиной» [Зеньковский, 2007, с. 41]. 

 



Левит С.Я.  

 188 

Чистая поэзия Пушкина 
 

Другое восприятие Пушкина у В.С. Соловьёва. Он видел в Пуш-
кине не мыслителя в области умозрения, а поэта по преимуществу с 
живой открытой и отзывчивой ко всему душой, представителя чис-
той поэзии, наполненной служением своею красотою делу истины и 
добра на земле и получающей свое содержание от души поэта, вос-
приимчивой к воздействиям из «надсознательной области» [Соловь-
ёв, 1991, с. 326]. 

Поэта тяготило смятение чувств весной и летом; его душа рас-
цветала с увяданием природы – поэзия пробуждалась в нем как осо-
бое состояние души. Все образы и звуки приходят к нему в состоя-
нии творческого уединения – когда душа, охваченная лирическим 
волнением, «трепещет, и звучит, и ищет, как во сне» свободно из-
литься. И в эти минуты она наполняется тем, что «приходит к ней из 
той надсознательной области, которую сама душа тут же признает 
иною, высшею и вместе с тем своею, родною» [там же, с. 329]. Иде-
альный образ истинного поэта, томимого духовной жаждой, возника-
ет в «Пророке» Пушкина. 

Шестикрылый Серафим явился поэту «на перепутье» между 
прошлыми мечтами и надеждами будущего, он открывает поэту все, 
что есть на небесах и земле, делает его духовно более зорким и чут-
ким, воспринимающим и постигающим то, что ускользает от грубого 
чувства, что для других неуловимо – все то вечное золото, которым у 
Бога горит все существующее. Шестикрылый гений открывает перед 
избранником мир вечной красоты, озаряющей своим сиянием бытие 
[там же, с. 347]. Согласно В.С. Соловьёву, действие Серафима в пуш-
кинском «Пророке» имеет внутренний смысл: вместо лукавого языка 
человеческих страстей Серафим вложил поэту жало сосредоточенно-
го и мудрого слова. В этом изображении перехода от горних ангелов 
и дольней лозы к лукавому языку заключена, по мнению Соловьёва, 
истинная гениальность Пушкина как чистого поэта, для которого ос-
новным предметом является чистая красота как «ощутительная 
форма истины и добра» [там же, с. 348]. Именно красота, просвет-
ляющая все существующее, делает его произведения сообразными 
истине. Входя в нравственную область, приступая к грешному, 
празднословному языку, истинная поэзия должна признать его, орган 



Поэтические интуиции 

 189

активного зла, подлежащим уничтожению. Ведь настоящий поэт, 
пишет Соловьёв, не может отвлечься от существующего противобор-
ства добра и зла. В муках совершается нравственное перерождение 
поэта – в минуту вдохновения его поэтическое сознание облеклось 
образом библейского пророка, творческого гения, каким Пушкин 
ощущал себя в этом состоянии. Но, отмечает Соловьёв, прямого ав-
тобиографического значения это у Пушкина не имело. Пушкинский 
«Пророк» [Пушкин, 1956, с. 338–339], полагает Соловьёв, не является 
образом конкретного поэта, а «есть чистый носитель того безуслов-
ного идеального существа поэзии, которое было присуще всякому 
истинному поэту, и прежде всего самому Пушкину в зрелую эпоху 
его творчества и в лучшие минуты его вдохновения» [там же, с. 352]. 
Это идеал поэтического призвания, сливающегося с призванием про-
роческим», и за пределами остаются «исторические – национальные и 
личностные – особенности всех пророков» [там же, с. 352] и поэтов. 
Шестикрылый Серафим открыл перед поэтом красоту мироздания, 
дал мудрое слово правды, осуществил перерождение грешного языка 
в чистое орудие Божьей правды. Это есть «значимое, но не оконча-
тельное действие Серафима, еще не высший его подвиг. Ибо центр 
существа человеческого в его сердце, а не языке. И для того, чтобы 
слово правды жгло сердца людей, нужен Божий огонь. И когда Сера-
фим рассекает грудь поэта и вынимает его трепетное сердце, а в грудь 
водвигает угль, пылающий огнем, избранник рождается для новой 
жизни и начинает действовать не от себя, а исполнясь волею посы-
лающего его Божества, обретает способность жечь сердца людей. 

Но в действительности процесс духовного перерождения, пишет 
Соловьёв, не завершен, истинное перерождение поэта с пророчески-
ми задатками будущего совершенства – еще впереди, так как не пре-
одолено «раздвоение между поэтической высотой и житейским ни-
чтожеством» [Соловьёв, 1991, с. 359–360]. 

Размышления В.С. Соловьёва о пушкинском «Пророке» – самые 
вдохновенные монологи философа, в которых он говорит о поэтиче-
ской одаренности как даре свыше, для приятия которого нужно пере-
родить чувства и очистить сердце, пережить страдания на грани 
смерти и обрести нравственную мудрость, космическое тайнозрение 
и власть «глаголом жечь сердца людей», пронзать сердца образом 
совершенства. 



Левит С.Я.  

 190 

Мудрость Пушкина 
 

С.Л. Франк полагает, что в эпоху упадка духовной жизни, гоне-
ния на нее необходимо обратиться к изучению наследия истинно ве-
ликого мыслителя А.С. Пушкина, выразителя русского мироощуще-
ния, пронизанного религиозностью и стремлением к конкретной и 
всеобъемлющей истине, совпадающей со справедливостью или свя-
тостью. Все великие русские поэты были одновременно и религиоз-
ными мыслителями – Лермонтов, Тютчев, писатели Достоевский и 
Толстой. И даже «русский Гёте», гениальный Пушкин – внутренне 
спокойный и эстетически просветленный дух – являет в своих поэти-
ческих творениях религиозный трагизм и горячую веру [Франк, 1992, 
с. 492]. 

Основной сферой размышлений Пушкина является духовная 
жизнь человека, «а истинное существо его мысли… выражается в 
том, что он – не мыслитель, как мастер отвлеченного познания, а 
мыслитель – мудрец» [Франк, 2007, с. 105]. Ему чуждо оторванное от 
конкретности философствование, его идеи – «простые фиксации ин-
туиции, жизненных узрений» [там же, с. 107]. Все его размышления 
примыкают к его проницательным наблюдениям над человеком, а 
религиозные и этические идеи входят в сокровищницу философской 
мысли. 

При характеристике его мысли С.Л. Франк использует термин 
Гёте – «предметное мышление», т.е. мышление, не подменяющее 
конкретную реальность упрощенными схемами. В его поэзии нет 
«теорий» и «рассуждений», но в ней много интуитивных мыслей, 
нравственных и религиозных раздумий, жизненной мудрости. По 
словам Франка, Пушкин мыслит «жизненно-имманентно». Поэзия и 
мысль для него составляют неразрывное единство: «лирическое вол-
нение» творческой души стремится «как во сне», «излиться свобод-
ным проявлением» и разрешается встречей мыслей с рифмами, бегу-
щими навстречу мыслям. Франк ставит перед собой задачу исследо-
вать «целостный дух поэта», его «жизненную мудрость», сосредото-
ченную в его размышлениях о духовной жизни человека. Его внима-
ние сосредоточено на гениально-наивном символизме пушкинской 
поэзии, на невыразимой магии его искусства. Согласно Франку, 
Пушкин занят простым «миронаблюдением», исповедью своей ду-



Поэтические интуиции 

 191

ховной жизни; «он – чистое “эхо” мирового бытия, внешнего и внут-
реннего», выразитель «мудрого откровения» [Франк, 2007, с. 112]. 

Франк считает, что существуют два типа поэтов: 
– субъективных (Лермонтов, Блок, Есенин), поэзия которых пре-

имущественно носит исповедальный характер, в центре ее – личные 
душевные переживания поэта; 

– объективных (Баратынский, Тютчев), открывающих преимуще-
ственно объективные тайны бытия; в поэзии Баратынского Франк 
отмечает тяжеловесно-угрюмую философскую рефлексию, а у Тют-
чева – напряженную страстность метафизических умозрений. 

Вместе с тем Франк полагает, что всякая поэзия – единство субъ-
ективного и объективного: Лермонтов – субъективен настолько, что 
не в силах поведать нам, от чего он страдает; содержание его поэзии 
и поэзии Блока – чистое настроение; а Баратынский, Тютчев – по-
эты-философы, их размышления – об «обреченности человеческого 
духа», о бессмысленности жизни, о борьбе хаоса и света; лирика Фета – 
и субъективна, и «философична», «сосредоточена на переживаниях, 
которые находятся на пороге между субъективным настроением и 
объективным восприятием» [там же, с. 112–113]. 

Франк полагает, что безнадежны все попытки исследователей 
отыскать у Пушкина «миросозерцание», основанное на каком-то од-
ном принципе, так как Пушкин – «наивный мудрец, ведатель жизни» 
[там же, с. 113], его познание объективного бытия всегда «имманент-
но явлениям жизни», его проникновение в конкретное существо яв-
лений глубже философствования, а его исповедание личной жизни и 
судьбы преображено мудростью. Мудрость Пушкина направлена на 
всю полноту и целостность бытия и жизни; она «есть откровение бы-
тия – сама реальность, обретшая голос и повествующая о самой себе» 
[там же, с. 114]. Он открыт для гармонии и дисгармонии, одиночества 
и общения, гордости и смирения, для свободы и «мудрого понимания 
смысла власти и подчинения» [там же, с. 115]. В этом Франк видит 
универсализм пушкинского духа и его поэзии. 

 
Философская поэзия Баратынского 

 
Баратынский известен как поэт мысли – дума всегда преобладала 

в его произведениях над непосредственным творчеством; насыщен-



Левит С.Я.  

 192 

ность мыслью, «необщее выражение» на интеллигентном лице его 
музы, гармоничное воплощение сконцентрированной думы в сосре-
доточенном слове характеризуют его поэзию; его мысли просторно в 
строгом кольце нещедрых слов. Слово приобретает у него особую 
выразительность – раскрывает глубину своего смысла и аристокра-
тичность звучания. Слово неразрывно связано с мыслью и это не пре-
пятствует музыкальности его стихов, не умаляет поэтическую силу и 
магию его произведений, в которых вдохновенная сила сближает да-
лекие друг от друга слова. И покуда в мире звучит мистическая и 
утешительная рифма, этому миру, полагает Баратынский, можно до-
вериться, «ибо рифма – внешний знак глубокой музыкальности бы-
тия… Рифма – звучащее проявление и доказательство истины» [Ай-
хенвальд, 2019, с. 253]. 

Поэзия не только умиротворяет дух поэта своими лирными стру-
нами, врачует песнопеньями болящий дух, укрощает бунтующие 
страсти, она учит бескорыстию, «ручается ему за смысл и строй ми-
ра» [там же], несущего в себе гармонию и порядок. 

По слову Айхенвальда, лиризм Баратынского включает метафи-
зический элемент; поэт обречен размышлять о тайне смерти, все 
глубже проникая в непроницаемую сущность явлений, устремляясь 
по ту сторону реального мира: 

 
Все мысль да мысль! Художник бедный слова! 
 
И если Баратынский полагает, что мысль является «родной сти-

хией всех поэтов», то Айхенвальд считает, что он прав только отчас-
ти, так как поэзия не ограничивается только сверхчувственным, а 
изображает реальную жизнь во всем ее многообразии; «только по от-
ношению к Баратынскому верно то, что страстное чувство и чувст-
венность остались за пределами его творчества. От эмоционального, 
поскольку оно бурно и пылко, сохранилось почти одно лишь воспо-
минание» [там же, с. 242]. 

Баратынский возвышается над явлениями, живет во внутреннем 
мире, он только вспоминает страстную любовь, его душа наполнена 
«священной тишиной», в ней царят покой и безнадежность, энергия 
ищущей мысли и сладкое усыпление. Но он понимает, что человек не 
может довольствоваться покоем – ведь «жизнь для волненья дана: 



Поэтические интуиции 

 193

жизнь и волненье – одно»; мы из ничтожества вызваны «творчества 
словом тревожным» [Баратынский, 1971, с. 258]. 

Айхенвальд раскрывает трагическое мироощущение Баратынско-
го. Он пишет о том, что центральная мысль его поэзии – это фаталь-
ная неприспособленность человека к счастью наряду с вечной тоской 
по счастию, вечным стремлением к нему, так как «желанье счастия» в 
человека «вложили боги». Но «небесные боги» не хотят делиться 
блаженством с «земными детьми Прометея»: «дети Прометея», «чада 
святотатства» осуждены «питаться болезненной жизнью», «любить и 
лелеять недуг бытия» и «смерти отрадной страшиться» – так пишет 
Баратынский, обращаясь к Дельвигу [Баратынский, 1971, с. 62]. Про-
метеева искра не гаснет в человеке, но человек осужден быть несча-
стным, обречен на эту муку вечного противоречия, так как он мал и 
сир для этого огромного мира. Айхенвальд упоминает и о другой ан-
тиномии мироощущения Баратынского – о противоречии между при-
кованностью человека к этому миру, его оседлостью и высоким паре-
нием его духа. Это противоречие порождает безнадежную борьбу 
между судьбой и сердцем. 

Человек у Баратынского оказывается «недоноском», т.е. мертво-
рожденным, не воплотившимся, мечущимся, подобно «крылатому 
вздоху» между землей и небесами и «отбывающим без бытия» из это-
го мира. Размышляя о судьбе человека в поэзии Баратынского, Ай-
хенвальд замечает: божественное пламя тяготит человека и, на мгно-
венье низвергнутый в вечность, причастный к ней душой, он мучает-
ся ею и вместе с тем жаждет ее, сражается из-за нее с богами. И его 
терзает роковое противоречие – для вечного мира он, робкий челове-
ческий недоносок, еще не дозрел [Айхенвальд, 2019, с. 246–247]. 

Стихотворение Баратынского «Осень» наполнено обидой беско-
нечного одиночества человека, в особенности творца, созидателя – 
чей голос «земное перешел»: 

 
  Садись один и тризну соверши 
  По радостям земным твоей души! 
     [Баратынский, 1971, с. 276] 
 
Человек – «оратай жизненного поля», некогда всех увлечений 

друг, сочувствий пламенный искатель – остается один в «вечер года», 



Левит С.Я.  

 194 

он становится одиноким созерцателем бесплодных дебрей, его прони-
зывает «мертвящий душу хлад», «его смертный стон едва гордыней 
приглушен» [Баратынский, 1971, с. 276]. Он – один, так как пахари, 
возделавшие жизненное поле, не сойдутся на общую панихиду по ут-
раченным иллюзиям, по разрушенным идеалам, исчезнувшим земным 
радостям. 

Плоды жизненного урожая человека, собранного в «зернах дум», 
его опыт непередаваемы; каждый начинает заново и каждый остается 
один. И лишь немногим откроются тайны бытия – «то, что в мире 
есть великого и редкого, проходит незамеченно для погруженных в 
“потустороннюю суету” <…> но все равно, горела ли человеческая 
душа небесной звездой, была ли она тусклым огоньком земли, – она 
все равно погаснет, и за осенью, вечером года, наступит его белая 
снежная ночь» [Айхенвальд, 2019, с. 248]. 

Поэзия мысли Баратынского по преимуществу поэзия философ-
ская. «Источником поэтического вдохновения было для него не “на-
пряженное мечтанье”, а подлинное душевное переживание, “судороги 
сердца”. Под правдой чувства он разумел не чувство в его непосред-
ственном выражении, но чувство осознанное и выверенное рассуд-
ком» [Пигарев, 1971, с. 11]. 

В философских элегиях он претворяет свои ощущения, пережи-
вания, чувства глубоко растерзанного сердца в размышления, неожи-
данные обобщения человеческого опыта, открывающего смысл в яв-
лениях мировой жизни. Он обращается в своих произведениях к ве-
ковечным вопросам бытия – человек и время, человеческое счастье и 
невозможность его для нас, человек и «закон уничтоженья», человек 
и «самовластный рок», человек и поиски истины. Размышляя о судь-
бах мира, он набрасывает картину дальнейшего развития человечест-
ва, говорит о невозможности гармонического взаимодействия техни-
ческого прогресса и духовного расцвета человечества. В поэтические 
строфы облекаются не только чувства, страсти, но и размышления о 
мире, осмысление судьбы человечества. 

Ю. Айхенвальд определяет это как особую лирику мысли, утра-
тившую «значительную долю “здешних чувственных примет”» [Ай-
хенвальд, 2019, с. 239], но зато дарящую «трепетную радость понима-
ния и приобщения к замыслу Вселенной» [там же]. И в этом отноше-



Поэтические интуиции 

 195

нии, полагает Айхенвальд, Баратынский похож на Гёте, которому он 
посвятил глубокие стихи «На смерть Гёте»: 

 
…Погас! но ничто не оставлено им 
 Под солнцем живым без привета; 
На все отозвался он сердцем своим, 
 Что просит у сердца ответа; 
Крылатою мыслью он мир облетел, 
В одном беспредельном нашел ей предел. 
  [Баратынский, 1971, с. 217–218] 
 
Дух Гёте вобрал в себя и труды мудрецов, и предания минувших 

веков, и вдохновенные созданья искусств; им был изведан и понят 
человек в его многообразных проявлениях; в своем творчестве он 
сполна отдал все дольное долу. В этом стихотворении, отмечает Вяч. 
Иванов, присутствует почти дословная цитата из пушкинского «Про-
рока» – поэт, с природою одною жизнью дышащий, внемлет росту 
растений, чувствует трав прозябанье, понимает говор древесных лис-
тов, с ним говорит морская волна, ему открыта таинственная звездная 
книга. В основе этого глубокого по мысли стихотворения лежит 
«идея человеческого духа, способного силой своего творчески сочув-
ственного познания перейти грани личного сознания и вновь обрести 
свое я в средоточии вселенной» [Иванов, 1987, с. 164]. 

В этом стихотворении Баратынский говорит о двух возможно-
стях: или век человека ограничен земною жизнью и «за миром явле-
ний, не ждет ничего, – творца оправдает могила его», или нам дана и 
загробная жизнь, и тогда человек «к предвечному легкой душой возле-
тит, и в небе земное его не смутит» [Баратынский, 1971, с. 217–218]. 

Это стихотворение – гимн смерти – последнему закону бытия. 
Баратынский славит смерть, сохраняющую мир в равновесии, осво-
бождающую «одряхлевшую Вселенную» от буйства бытия, от избыт-
ка жизни, осуществляющую конечное равенство бытия, так как она 
тою же рукою ласкает и властелина, и раба. Но, замечает Айхенвальд, 
Баратынский берет у смерти то, «что есть в ней справедливого», но 
ничего не говорит о трагедии, которую она несет в мир человека, так 
как он берет ее под защиту и пытается найти «добрый смысл в общем 



Левит С.Я.  

 196 

строе жизни, и он часто говорит об оправдании творца» [Айхенвальд, 
2019, с. 250]. 

Вяч. Иванов полагает, что подобное умозрение «приводит нас к 
своеобразной теодицее: даже если бы Творец лишил человеческую 
душу личного бессмертия, приговор его был бы оправдан тем, что 
душа, как видно на примере Гёте, способна вложить вечное содержа-
ние в свое преходящее существование. Но если ей дана жизнь по-
смертная, она тем легче очистится от изъянов земной жизни, чем су-
меет творчески всецело и плодотворно ответить дарами своей любви 
дарам мира преходящего» [Иванов, 1987, с. 164]. 

Теодицея – религиозно-философское учение, оправдывающее Бо-
га за зло на земле, – занимает Баратынского. Ю. Айхенвальд полагает, 
что именно в этом вопросе сказывается слабость мыслителя; «у него 
недостает гения и пафоса ни для проклятия, ни для благословения» 
[Айхенвальд, 2019, с. 250]. Истина ускользает от него, по отношению 
к ней он остается «робким недоноском», готовым смиренно «пасть 
ниц пред Промыслом оправданным», но для того чтобы верить, Бара-
тынскому нужно было убедить себя в этом: 

 
Есть бытие и за могилой, 
Нам обещал его Творец. 
Спокойны будем: нет сомненья, 
Мы в жизнь другую перейдем… 
............................. 
Ах, как любить без этой веры! 
  [Баратынский, 1989, с. 155] 
 
В «Отрывке из поэмы «“Вера и неверие”», впоследствии перепе-

чатанном как «Отрывок», Баратынский говорит о вере, о том, что не 
нам дано исследовать премудрость Творца, нужно в смиренье сердца 
верить в существование другого бытия, верить в то, что «за могиль-
ным рубежом сияет день незаходимый», и терпеливо ждать конца. 

В этом «Отрывке» Айхенвальд видит декартовскую veracitas Dei, 
а также защиту правдивости Бога Баратынским, полагающим, что не-
зримый оправдается перед нами. Но, замечает Айхенвальд, Баратын-

                                                            
Правдивость Бога (лат.).  



Поэтические интуиции 

 197

ский не убежден в этом, и он готов, как и подобает человеку, ответить 
на зов «к давно желанной брани» и принять свою кончину в борьбе со 
злобным духом, а не раболепно ждать кончины от «медленной отра-
вы бытия» [Баратынский, 1971, с. 126]. Баратынский мечется между 
смирением и протестом, но, по словам Айхенвальда, у него нет муче-
ничества веры и безверия, он охвачен глубокой печалью, понимани-
ем, что для всех один закон – «закон уничтоженья». И он приветству-
ет смерть, говоря о ней как о дочери верховного Эфира, о светозарной 
красе, несущей в руках не губящую косу, а оливу мира [там же, 
с. 174]. И это своеобразное чувство смерти не избавляет поэта от пе-
чали, а делает его чуждым красоте мира. 

Отрешенность от мира он, по словам Вяч. Иванова, «укрыл дос-
пехами стоического равнодушия», а свой агностицизм облек в муже-
ственно-суровое спокойствие [Иванов, 1987, с. 163–164]. Поэта раз-
дражают успехи «цивилизации». В его восприятии современности 
преобладает интуиция всеобщего умирания, его дух обнимает «все 
порывы человеческой жизни как единую мрачную драму» [там же, 
с. 164]: 

 
Все шествует путем своим железным, 
В сердцах корысть, и общая мечта 
Час от часу насущным и полезным 
Отчетливей, бесстыдней занята. 
  [Баратынский, 1971, с. 246] 
 
Эпоха окрашена в трагические тона, усиливаются ориентации 

общества на «насущное и полезное», все преданы промышленным 
заботам, в мире не слышны звуки лиры, исчезают «ребяческие сны 
поэзии», над всем царит сухая проза. Уверенность в несовместимости 
чисто материальных интересов общества с духовными интересами 
нашла свое выражение в стихотворении «Последний поэт», в котором 
«питомец Аполлона», не понятый современниками, бросается со ска-
лы в море и погребает в его волнах «свои мечты, свой бесполезный 
дар!» [Баратынский, 1971, с. 247]. В прозаическом мире судьба по-
следнего поэта, последнего доверенного природы – трагична. Приро-
да, измученная изысканиями человека, закрыла свои вещие уста, а 
пение поэта о чувствах, вере, страстях уже не получает отзвука в ду-



Левит С.Я.  

 198 

шах людей, занятых «насущным и полезным». Истерзанная земля не 
может быть пристанищем для поэта, ищущего уединения, и он обра-
щает свой взор на море, не покорившееся человеку и сохранившее 
свою первозданную космичность. 

Баратынский разделил участь последнего поэта – он погрузился в 
уединение, и его уединенность особенная, «она больше уединенности 
других поэтов именно потому, что мысль вообще уединяет» [Айхен-
вальд, 2019, с. 255], уносит в иной мир – в прохладу и сумрак поэти-
ческого леса, очаровывает прекрасными рифмами и мыслями его 
произведений. 

 
А. Фет – «поэт философов» 

 
Интересное исследование посвящено поэту философов – А. Фету. 

Философскую сущность его произведений раскрывает Б.В. Николь-
ский, проясняя поэтические предчувствия философски просветлен-
ных созерцаний поэта, запечатленных в «Вечерних огнях». 

Если в раннем произведении Фета – «Я долго стоял неподвижно» – 
поэт прямо «хватает на лету и закрепляет вдруг и темный бред души, 
и трав неясный запах» [Никольский, 2019, с. 287], то, пишет 
Б.В. Никольский, в его стихотворении «Среди звезд» [Фет, 1956, 
с. 19] перед нами не бред, не тень от облака летучего, которую «не 
прибьешь гвоздем к сырой земле», «но живой луч, выхваченный из 
мироздания и навеки сияющий светом пантеистического мировоз-
зрения» [Никольский, 2019, с. 287]. Как многие художники, Фет – 
пантеист. Природу он воспринимает как таковую, и она раскрывает 
ему свои тайны и крастоту. И она представляет для него объект эсте-
тического наслаждения, отрешенного от мысли о связи ее с человече-
скими нуждами. Фета, как импрессиониста, волнует прежде всего 
впечатление от созерцания природы, и он способен отрешиться от 
«царственно-духовного» начала в этом созерцании. Он очеловечивает 
природу, одушевляет этот огромный мир, единый в многообразии 
своих проявлений, он ощущает себя не деспотом-преобразователем, а 
ее сыном и потому его чувство находит отклик в природе. Он вступа-
ет в царство природы, «где воздух, степь и думы заодно», подобно 
расцветающему цветку или вспархивающей птичке. 



Поэтические интуиции 

 199

Никольский проясняет основные философские элементы поэзии 
Фета, его эстетическую методологию, выявляет основные черты его 
поэтического миросозерцания: отношение к миру, к людям, нравст-
венные воззрения. Особенность миросозерцания поэта, его микро-
космоса, Никольский видит в гармоничном сосуществовании его по-
этического и жаждущего любви человеческого начала, в единении 
поэта и мыслителя. Фет, сумевший усвоить «чисто философский дух» 
остался ислючительно поэтом – золотым звеном, связующим, по 
мысли Никольского, «красоту с истиной, золотым мостом между 
философией и поэзией» [Никольский, 2019, с. 289]. 

Истина открывается ему в состоянии поэтического восторга. Об-
ращаясь к поэтам, он пишет: 

 
В ваших чертогах мой дух окрылился, 
Правду провидит он с высей творенья; 
Этот листок, что иссох и свалился, 
Золотом вечным горит в песнопенье. 
   [Фет, 1956, с. 37] 
 
Он постигает истину не как мыслитель, обосновывающий ее на 

предпосылках, а как художник – красотой выводов. Поэт чувствует 
мысль, переживает ее, вступает в страну познания через ворота Кра-
соты (Шиллер), а к истине приближается через чувство, он «дочувст-
вывается до истины» [Никольский, 2019, с. 290]. 

Фет, полагает Никольский, ближе к философам, но поэтическое 
вдохновение не позволяет ему погрузиться в сферу чистого умозре-
ния. Ему свойственна духовная двойственность – жажда сверхъесте-
ственного, потустороннего познания и вместе с тем страсть к фило-
софским размышлениям о муках бытия, об исцелении от этих мук, о 
назначении человека в мире, задачах искусства, о добре и зле. И все 
его размышления вырастают из жизненного опыта не в виде принци-
пов, а в виде ассоциированных выводов, отражающих характер ху-
дожника, содержание поэзии. Никольский определяет поэзию как 
«прикладную философию» и отмечает, что поэты столь же самобыт-
ны и зависимы от философии, как инженеры и техники от теоретиче-
ской физики [там же, с. 299]. 



Левит С.Я.  

 200 

Красота – средство и цель поэтов при увековечении в образах и 
слове творческих комбинаций жизненной стороны философских 
умозрений. Поэт, по образному выражению Никольского, стремится 
угадать сущность вещей сквозь покрывало Майи, сквозь текущую 
ложь бытия; найти в вечном потоке преходящих явлений отражения 
вечно сущего бытия. Если познающий дух рвется из мира, то красота 
возвращает его. Художник мирит человека с миром, душу с телом, но 
в нем самом коренится глубокий разлад, понимание которого состав-
ляет основную мысль художника. 

Разлад между человеком и художником доходит у Фета до прямо-
го неприятия читателей, которые за красотой поэтического произве-
дения не видят живой боли, трагедии, не страдают от исчезновения 
того огня, «что просиял над целым мирозданьем, и в ночь идет, и 
плачет, уходя» [Фет, 1956, с. 165–166]. 

Эти страдания поэта, получившие поэтическое выражение, не 
встречают живого отклика в сердце читателя, воспринимаются фор-
мально; так красота полночного неба, охваченного заревом, притяги-
вает взоры, но не возникает чувство, что в этом зареве пожара сгорел 
человек. 

Глубоко переживая разлад поэта с человеком, Фет оставался по-
этом, воздающим кесарево кесарю, а Божие – Богу. Никольский от-
мечает у «поэта философов» изумительное равновесие человека с ху-
дожником, в основе которого – внутренняя, волевая энергия и эсте-
тичность природы Фета. Поэт – искатель красоты в мире – «в его до-
бре и зле, в его светлых и мрачных областях, совершенно независимо 
от их нравственного содержания» [Никольский, 2019, с. 303]. По сло-
вам Никольского, поэт находит красоту как таковую и не оправдыва-
ет ею зла, а только тот мир, в котором это зло существует как один из 
элементов явлений, но не их сущность (это не безусловное зло), а 
«зло безусловное, чистое зло есть невозможность» [там же]. Поэтиче-
ское примирение с этим нечистым злом допустимо, по мнению Ни-
кольского, только для художника, человек же не может с ним ми-
риться. «Созерцать мир можно с полным безразличием; но действо-
вать безразлично – это чистый non sens, понятие, себе самому проти-
воречащее» [Никольский, 2019, с. 304]. 

Согласно Никольскому, в поэзии Фета этот нравственный кон-
фликт получил разрешение в стихотворении «Добро и зло»: 



Поэтические интуиции 

 201

Два мира властвуют от века, 
Два равноправных бытия: 
Один объемлет человека, 
Другой – душа и мысль моя. 
  [Фет, 2012, с. 122–123] 
 
Два равноправных бытия образуют у Фета мироздание – макро-

косм и микрокосм, мир и я человека. Каждое из них включает полно-
ту бытия, но эти сферы не совпадают, хотя соприкасаются друг с 
другом: божественное познание не включает в себя добра и зла; 
«добро и зло знает только наша земная воля, та воля, которая была 
изгнана в мир из блаженства умозрения, дабы, в поте лица своего 
снедая хлеб свой, человек сознал, что не в познании добра и зла ле-
жит сущность божественного разума» [Никольский, 2019, с. 305]. 

Окончательный вывод, вытекающий из размышлений Фета, запе-
чатленных в этом стихотворении, полагает Никольский, таков: добро 
и зло для человека, а красота – для художника. Оба мира равноправ-
ны, но в них действуют разные законы. И человек «быть не мысли 
божеством» [Фет, 1956, с. 22], он должен различать добро и зло, «как 
сын земли, понимая даже небесное лишь в пределах этих моральных 
категорий» [Никольский, 2019, с. 305]. И пусть красота зла и порока, 
открытая художником, не гасит в человеке стремление бороться со 
злом, а узкие требования «невольничьей» морали не ограничивают 
вольные воззрения творческого духа [там же]. 

В неразрывную цепь мироздания Фет вводит самый дух челове-
ческий: «в блистающем первообразе “солнца мира” для него слива-
лись дух и тело, “плотские и бесплотные лучи”, роднились мир и 
вдохновение» [Никольский, 2019, с. 307]. 

Никольский, говоря об умозрительной сущности художественно-
го творчества Фета, особо подчеркивает его мистицизм, устремлен-
ность к единому сверхчувственному началу, воплощенному в мире; 
«можно даже сказать, что бессмертие и вечность мира в его целом, 
недолговечность и призрачность отдельных преходящих явлений, 
причастных однако же мировому бессмертию, как неотъемлемых 
звеньев “в цепи непрерывной творенья” – основная идея Фета» [Ни-
кольский, 2019, с. 308]. 



Левит С.Я.  

 202 

Но это бессмертие, отмечает Никольский, свойственно лишь 
«солнцу мира», объединяющему дух и материю, и человеческому я, 
творческому духу. Это равенство духа и мира (и даже превосходство 
духа над миром) представляется поэту чудом. Глубоко чувствуя при-
сущее духу человеческому стремление к трансцендентности, Фет, 
которому свойствен культ красоты, воспринимал все явления мира с 
эстетической точки зрения. Никольский сравнивает Фета с Мидасом, 
получившим свою способность от бога поэзии – Аполлона; Фет, как 
Мидас, одним своим упоминанием превращает пылинки земного ми-
ра в чистое золото поэзии, – иссохший листок горит вечным золо-
том в его песнопенье; он открывает нам возможность почувствовать 
бессмертность поэтического порыва. 

Нередко Фет забывает о величии человеческого духа, его силе и 
превосходстве или равноправности миру, принижая свое вдохновение 
перед полнотой земного бытия: 

 
Не я, мой друг, а Божий мир богат, 
В пылинке он лелеет жизнь и множит, 
И что один твой выражает взгляд, 
Того поэт пересказать не может. 
  [Фет, 1956, с. 215] 
 
В стихотворении «Только встречу улыбку твою» он пишет: 
 
Только песне нужна красота, 
Красоте же и песен не надо. 
  [Фет, 1956, с. 218] 
 
Но проходила минута восхищения Божиим миром, и вдохновение 

вступало в свои права, звучал жизнерадостный гимн художника-
пантеиста бессмертному поэтическому порыву, человеческому твор-
ческому духу, красотою умиленному, зажигающему вечерние огни. 

Но каково его отношение к загадке небытия? 
Далекий от культа смерти, он бестрепетно спокойно готов встре-

тить ее появление и с улыбкой перейти «на лоно вечности» [там же, 
с. 15–16]. 



Поэтические интуиции 

 203

В стихотворении «Никогда» Фет взял на себя эстетическое оп-
равдание смерти. Это стихотворение Никольский считает величай-
шим из всех лирических произведений по философской глубине за-
мысла и убедительному реализму. Иное освещение проблемы смерти, 
небытия в стихотворении «Смерти» [Фет, 1956, с. 23]. 

В этом стихотворении поэт без страха ожидает ночь безрассвет-
ную и вечную постель. Торжество над смертью потрясает своей не-
поддельной искренностью: 

 
Пусть головы моей рука твоя коснется 
И ты сотрешь меня со списка бытия, 
Но пред моим судом, покуда сердце бьется, 
Мы силы равные, и торжествую я. 
 
Еще ты каждый миг моей покорна воле, 
Ты – тень у ног моих, безличный призрак ты; 
Покуда я дышу – ты мысль моя, не боле, 
Игрушка шаткая тоскующей мечты. 
    [Фет, 1956, с. 23] 
 
Поэт стоически встречает смерть, но земная оболочка его духа 

охвачена невольным ужасом. Это «смятенье великое» – лишь мгно-
венный переход: «смерть – мечта, пока я жив; смерть – “бессмертный 
храм Бога”, начальная граница моего участия во всемирном бессмер-
тии» [Никольский, 2019, с. 316]. 

 
* * * 

Творчество поэтов мысли Баратынского, Фета отражало свое 
время, но душой поэты не были с этим временем наступления века 
нарождающейся буржуазности, века «расшибания лбов о стену эко-
номических проблем», о котором А. Блок сказал: 

 
Век девятнадцатый, железный, 
Воистину жестокий век! 
  [Блок, 1980, с. 276] 
 



Левит С.Я.  

 204 

Своим творчеством они были связаны с Пушкинской эпохой, во-
шедшей в историю отечественной поэзии как ее золотой век. 

В сознании современников Баратынский-поэт был не просто 
спутником Пушкина, но одним из «самоцветных поэтов», которые, по 
словам Гоголя, зажглись, как свечки от поэтического огня Пушкина, 
но в ярких лучах «солнца русской поэзии» сумели сохранить «лица 
необщее выраженье». 

Разлад со временем отразился в творчестве поэтов, пронизанном 
трагическим мироощущением, интересом к «иному миру», размыш-
лениями о человеческом существовании как «заколдованном круге 
страданий». 

У Баратынского это выразилось в трагическом мироощущении, в 
чувстве бессилия перед круговоротом жизни, у Фета – в мистицизме, 
устремленности к единому сверхчувственному началу, воплощенно-
му в мире, в переживании недолговечности и призрачности преходя-
щих явлений, в освещении проблем небытия, в эстетическом оправ-
дании смерти. 

Проблемы смысла жизни, добра и зла, любви и ненависти, пред-
назначения человека, тайны бытия и небытия наполняют творчество 
и поэтов, и философов. Но, как отмечает И.Н. Сиземская, вселенная, 
которую невозможно постичь одной мыслью, охотнее открывается не 
философу, а поэту, оперирующему художественными образами как 
символами отвлеченной мысли, устремленной в глубины мироздания. 
Окрашивая мир страстностью вдохновения, поэт достигает более 
глубокого проникновения в тайны мирового бытия, охватывает мир 
во всем его многообразии. 

Близость поэзии («прикладной философии») и философии не 
подлежит сомнению: именно философские построения многое опре-
деляют в художественном творчестве, воплощающем «в ощутитель-
ных образах тот высший смысл жизни, которому философ дает опре-
деление в разумных понятиях» [Соловьёв, 2019, с. 327]; в форме 
ощутительной красоты художественному чувству непосредственно 
открывается то же совершенное содержание бытия, «которое фило-
софией добывается как истина мышления, а в нравственной деятель-
ности дает о себе знать как безусловное требование совести и долга» 
[Соловьёв, 2019, с. 328]. Чувственный опыт, который реализуется че-
рез переживания, интуицию, образное восприятие, разнообразные 



Поэтические интуиции 

 205

состояния души, является дополнением к категориальному отраже-
нию мира. С этих позиций меняется представление о возможностях 
достижения действительной истины, «им стало понятие опыта, но не 
как опыта чувственной очевидности, а как жизненно-интуитивного 
постижения бытия в сочувствии и переживании» [Франк, 1996, 
с. 155]. И «если вселенная имеет смысл», то, замечает Вл. Соловьёв, 
не может быть «двух противоречащих друг другу истин – поэтиче-
ской и научной», как и двух «исключающих друг друга целей суще-
ствования и “высших благ”» [Соловьёв, 2019, с. 328]. Постижение 
истины возможно на основе «эмоционально-ценностного восприятия 
мира» [Сиземская, 2007, с. 16], предполагающего органический син-
тез рационального мышления и чувственного восприятия. 

 
Список литературы 

 
Айхенвальд Ю. Литературные силуэты // Звучащие смыслы : Космос культуры : 

Культурологический альманах / отв. ред. и сост. С.Я. Левит. – М. ; СПб. : Центр гу-
манитарных инициатив, 2019. – С. 239–262. – (Культурология. ХХ век). 

Баратынский Е.А. Полн. собр. стихотворений. – Л. : Советский писатель, 
1989. – 476 с. 

Баратынский Е.А. Стихотворения и поэмы. – М. : Художественная литература, 
1971. – 399 с. 

Баратынский Е.А. Стихотворения. – М. : Гослитиздат, 1945. – 296 с. 
Блок А. Возмездие // Блок А. Собр. соч. : в 6 т. – Л. : Художественная литерату-

ра, 1980. – Т. 2. – 472 с. 
Зеньковский В.В. Философские мотивы в русской поэзии // Поэзия как жанр рус-

ской философии : Антология / сост. И.Н. Сиземская. – М. : ИФРАН, 2007. – С. 29–57. 
Иванов Вяч. Собр. соч. : в 4 т. – Брюссель : Жизнь с Богом, 1987. – Т. 4. – 796 с. 
Никольский Б.В. А.А. Фет // Звучащие смыслы : Творческое самосознание : 

Культурологический альманах / отв. ред. и сост. С.Я. Левит. – М. ; СПб. : Центр гу-
манитарных инициатив, 2019. – С. 286–322. 

Пигарев К.В. Е.А. Баратынский : Предисловие // Баратын-
ский Е.А. Стихотворения и поэмы. – М. : Художественная литература, 1971. – С. 3–16. 

Пушкин – Чаадаеву. Из письма А.С. Пушкина П.Я. Чаадаеву, 19 октября 1836 г. // 
Пушкин А.С. Собр. соч. : в 10 т. – М. : ГИХЛ, 1959–1962. – Т. 10 : Письма 1831–
1837. – С. 307–310. 



Левит С.Я.  

 206 

Пушкин А.С. Сочинения и письма : в 8 т. / под ред. П.О. Морозова. – СПб. : 
Просвещение, 1903–1906. – Т. 2 : Мелкие стихи, 1825–1836. – 635 с. 

Пушкин А.С. Полн. собр. соч. : в 16 т. – М. : Изд-во Академии наук СССР, 1948. – 
Т. 3, кн. 1. – 636 с. 

Пушкин А.С. Полн. собр. соч. : в 10 т. – М. : Изд-во Академии наук СССР, 1956. – 
Т. 2 : Стихотворения 1820–1826. – 462 с. 

Сиземская И.Н. Русская философия и лирическая поэзия : «Согласие ума и 
сердца» // Поэзия как жанр русской философии : Антология / сост. И.Н. Сиземская. – 
М. : ИФРАН, 2007. – С. 5–28. 

Соловьёв В.С. Значение поэзии в стихотворениях Пушкина // Соловь-
ёв В.С. Философия искусства и литературная критика. – М. : Искусство, 1991. – 
С. 316–370. 

Соловьёв В.С. Ф.И. Тютчев // Звучащие смыслы : Творческое самосознание : 
Культурологический альманах / отв. ред. и сост. С.Я. Левит. – М. ; СПб. : Центр гу-
манитарных инициатив, 2019. – С. 323–341. 

Фет А.А. Вечерние огни. – М. ; СПб. : Комсомольская правда : Амфора, 2012. – 
240 с. (Великие поэты). 

Фет А.А. Стихотворения. – М. : Художественная литература, 1956. – 380 с. 
Франк С.Л. Духовные основы общества. – М. : Республика, 1992. – 511 с. 
Франк С.Л. О задачах познания Пушкина // Поэзия как жанр русской филосо-

фии : Антология / сост. И.Н. Сиземская. – М. : ИФРАН, 2007. – С. 104–115. 
Франк С.Л. Сущность и ведущие мотивы русской философии // 

Франк С.Л. Русское мировозрение. – СПб. : Наука, 1996. – С. 150–159. 
 

References 
 

Ajhenval'd, Yu. (2019). Literaturnye siluety. S. Ya. Levit (comp. & ed.). In 
Zvuchashchie smysly: Kosmos kul'tury. Kul'turologicheskij al'manah (pp. 239–262). Mos-
cow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. (Seriya «Kul'turologiya. XX vek»). 

Baratynskij, E.A. (1989). Poln. sobr. stihotvorenij. Leningrad : Sovetskij pisatel'. 
Baratynskij, E.A. (1971). Stihotvoreniya i poemy. Moscow : Hudozhestvennaya litera-

tura. 
Baratynskij, E.A. (1945). Stihotvoreniya. Moscow : Goslitizdat. 
Blok A. (1980). Vozmezdie. In Blok A. Sobr. soch. : v 6 t. T. 2. Leningrad : 

Hudozhestvennaya literatura. 
Zen'kovskij, V.V. (2007). Filosofskie motivy v russkoj poezii. I.N. Sizemskaya 

(comp.). In Poeziya kak zhanr russkoj filosofii. Antologiya, (pp. 29–57). Moscow : IFRAN. 



Поэтические интуиции 

 207

Ivanov, Vyach. (1987). Sobr. soch.: v 4 t. T. 4. Bryussel' : Zhizn' s Bogom. 
Nikol'skij, B.V. (2019). A.A. Fet. S. Ya. Levit (comp. & ed.). In Zvuchashchie smysly : 

Tvorcheskoe samosoznanie. Kul'turologicheskij al'manah, (pp. 286–322). Moscow ; Saint 
Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. 

Pigarev, K.V. (1971). E.A. Baratynskij : Predislovie. In Baratyn-
skij E.A. Stihotvoreniya i poemy, (pp. 3–16). Moscow : Hudozhestvennaya litertura. 

Pushkin – Chaadaevu. Iz pis’ma A.S. Pushkina P. Ya. Chaazhaevu, 19 oktyabrya 
1836 g. (1959–1962). In Pushkin A.S. Sobr. soch.: v 10 t. T. 10. Pis'ma 1831–1837, 
(pp. 307–310). Moscow : GIHL. 

Pushkin, A.S. (1903–1906). Sochineniya i pis'ma : v 8 t. T. 2. Melkie stihi, 1825–
1836. P.O. Morozova (ed.). Saint Petersburg : «Prosveshchenie». 

Pushkin, A.S. (1948). Poln. sobr. soch. : v 16 t. T. 3. Kn. 1. Moscow ; Leningrad : 
Izd-vo ANSSSR. 

Pushkin, A.S. (1956). Poln. sobr. soch. : v 10 t. T. 2. Stihotvoreniya 1820–1826. Mos-
cow : Izd-vo Akademii nauk SSSR. 

Sizemskaya, I.N. (2007). Russkaya filosofiya i liricheskaya poeziya: «Soglasie uma i 
serdca». I.N. Sizemskaya (comp.) In Poeziya kak zhanr russkoj filosofii. Antologiya, (pp. 5–
28). Moscow : IFRAN. 

Solov'yov, V.S. (1991). Znachenie poezii v stihotvoreniyah Pushkina. In Solov'yov 
V.S. Filosofiya iskusstva i literaturnaya kritika, (pp. 316–370). Moscow : Iskusstvo. 

Solov'yov, V.S.F.I. Tyutchev. S. Ya. Levit (comp. & ed.). In Zvuchashchie smysly : 
Tvorcheskoe samosoznanie. Kul'turologicheskij al'manah, (pp. 323–341). Moscow ; Saint 
Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. 

Fet, A.A. (2012). Vechernie ogni. Moscow ; Saint Petersburg : Komsomol'skaya 
pravda, Amfora. (Seriya «Velikie poety»). 

Fet, A.A. (1956). Stihotvoreniya. Moscow : Hudozhestvennaya literatura. 
Frank, S.L. (1992). Duhovnye osnovy obshchestva. Moscow : Respublika. 
Frank, S.L. (2007). O zadachah poznaniya Pushkina. I.N. Sizemskaya (comp.). In 

Poeziya kak zhanr russkoj filosofii. Antologiya, (pp. 104–115). Moscow : IFRAN. 
Frank, S.L. (1996). Sushchnost' i vedushchie motivy russkoj filosofii. In 

Frank S.L. Russkoe mirovozrenie, (pp. 150–159). Saint Petersburg : Nauka. 



 

 208 

 
 

Сведения об авторах 
 
Бонецкая Наталья Константиновна – историк русской фило-

софии, переводчик, культуролог, получила естественно-научное и 
гуманитарное образование, с отличием окончила химический факуль-
тет МГУ и в 1979 г. – Литературный институт Союза писателей 
им. М. Горького. Защитив диссертацию по специальности «теория 
литературы», она работала в Институте мировой литературы РАН, а 
затем в системе РПЦ. 

Н.К. Бонецкой принадлежат около 200 научных публикаций. В их 
числе монографии по проблемам философской культуры Серебряного 
века: Русская Сивилла и ее современники. М.: Дом-музей Марины 
Цветаевой, 2006; Царь-Девица. Феномен Евгении Герцык на фоне 
эпохи. СПб.: Росток, 2012; Русский Фауст ХХ в. СПб.: Росток, 2015; 
Дух Серебряного века. Феноменология эпохи. М.; СПб.: Центр гума-
нитарных инициатив, 2016; Бахтин глазами метафизика. М.; СПб.: 
Центр гуманитарных инициатив, 2016; В поисках Неведомого Бога. 
Мережковский-мыслитель. М.; СПб.: Центр гуманитарных инициа-
тив, 2017; Сестры Герцык как феномен Серебряного века. М.; СПб.: 
Центр гуманитарных инициатив, 2020; является составителем двух-
томника философских трудов М. Бахтина (Избранное: в 2 т. М.; СПб.: 
Центр гуманитарных инициатив, 2017), а также переводчиком с не-
мецкого языка историко-философского труда М. Френча «Лик Пре-
мудрости» (СПб., 2015). 

Визгин Виктор Павлович, российский философ, историк фило-
софии, науки и культуры, переводчик Фуко и Марселя, доктор фило-
софских наук, главный научный сотрудник Института философии 
РАН. 

Окончил химический факультет МГУ, работал преподавателем 
философии в Московском государственном университете, с 1971 г. 
научный сотрудник Института истории естествознания и техники АН 
СССР, с 1988 г. – Института философии РАН. В 1991–1992 гг. читал 
лекции по истории науки и философии в университете Сарагосы (Ис-
пания). Широко известны его исследования учения Аристотеля о ка-
чествах, эпистемологии Башляра, герметизма и научной революции, а 



 

 209

также работы, посвященные анализу творчества Фуко и Марселя. 
В последние годы занимается исследованиями русской философии, 
включая ее соотношение с французской мыслью. В фокусе его вни-
мания экзистенциальное философствование персоналистическо-
художественного типа. Автор книг: Генезис и структура квалитати-
визма Аристотеля. М., 1982 (2016); Идея множественности миров: 
очерки истории. М., 1988 (2007); Человек и орудие. М., 1989; Божье-
коровские рассказы. М., 1993; Эпистемология Гастона Башляра и ис-
тория науки. М., 1996; На пути к Другому: от школы подозрения к 
философии доверия. М., 2004; Философия Габриэля Марселя: темы и 
вариации. СПб., 2008; Очерки истории французской мысли. М., 2013; 
Философия науки Гастона Башляра. М.; СПб., 2013; Пришвин и фило-
софия. М.; СПб., 2016; Лица и сюжеты русской мысли. М., 2016. От пи-
рамид к сельве: западная мысль в поисках о идентичности. М.; СПб., 
2020. В его переводе вышла в свет книга Марселя «Люди против чело-
веческого» (М.; СПб., 2018). 

Левит Светлана Яковлевна. Окончила философский факультет 
МГУ в 1968 г. и аспирантуру МГУ в 1971 г., философ и культуролог, 
ведущий научный сотрудник ИНИОН РАН. Автор проектов и глав-
ный редактор серий «Лики культуры», «Книга света», «Российские 
Пропилеи», Summa culturologiae, Humanitas «Культурология. 
ХХ век», «Письмена времени», «Зерно вечности», в которых пред-
ставлены труды выдающихся философов, социологов и культуроло-
гов. Автор проектов и главный редактор изданий: Культурология. 
ХХ век: Словарь. М., 1997; Культурология. ХХ: Энциклопедия: в 2 т. 
Т. 1. 1998 и Культурология: Энциклопедия. Summa culturologiae. М., 
2007. 

Составитель альманахов «Лики культуры», «Звучащие смыслы», 
антологий – «Логика культуры», «Культурология. ХХ век», а также 
трудов Т. Адорно, Г. Башляра, М. Бубера, А. Вебера, М. Вебера, 
В. Виндельбанда, Г. Зиммеля, Ж. Лакруа, Э. Касссирера, Э. Левинаса, 
Э. Фромма, М. Гершензона, А. Веселовского и др. Автор книг стихов 
«Эолова арфа» (М., 2013); «Сад нездешних песнопений» (М., 2018). 

Награждена дипломом конкурса 2008 г. за книгу «Культурология. 
Энциклопедия», включенную в номинацию «Лучшее словарно-
энциклопедическое издание», дипломом Института «Открытое обще-
ство» за серию переводов «Книга света», дипломом газеты «Музы-



 

 210 

кальное обозрение» «Книги – куратор года» (2014), бронзовой меда-
лью ВДНХ (1986), серебряной медалью Института философии РАН 
«За вклад в развитие философии» (2015). 

Махлин Виталий Львович. Окончил Институт иностранных 
языков (1970), защитил кандидатскую диссертацию на кафедре зару-
бежной литературы МГУ «Время и событие в творчестве 
Э. Хемингуэя» (1985). С 1989 г. по настоящее время работает на ка-
федре философии МПГУ. Доктор философских наук, профессор. Ав-
тор более 200 статей, а также книг: «Я и Другой: К истории диалоги-
ческого принципа в философии ХХ в.» (М., 1997), «Второе сознание: 
Подступы к гуманитарной эпистемологии» (М., 2009), «Большое вре-
мя: подступы к мышлению М.М. Бахтина» (Сидлце, Польша, 2015). 
Член-корр. Академии гуманитарных исследований при Институте 
философии РАН, член редколлегии журнала «Вопросы литературы». 

Перельштейн Роман Максович. Окончил Казанский инженер-
но-строительный институт. Работал архитектором, но вскоре сменил 
вид деятельности. Окончил заочное отделение Литературного институ-
та им. Горького и заочное отделение сценарного факультета ВГИКа. 
Прозаик, сценарист, доктор искусствоведения. Автор книг: Конфликт 
«внутреннего» и «внешнего» человека в киноискусстве. СПб.: Центр 
гуманитарных инициатив, 2012; Видимый и невидимый мир в кино-
искусстве. М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2015; Метафи-
зика киноискусства. М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2020; 
Костёр Померанца и Миркиной. М.; СПб.: Центр гуманитарных ини-
циатив, 2020. Проза Романа Перельштейна публиковалась в журналах 
«Новый мир», «Октябрь», «Юность». Участник философско-
поэтического семинара Григория Померанца и Зинаиды Миркиной. 
Исследователь и последователь их многогранного творчества и миро-
понимания. 

Скворцова Елена Львовна. Окончила философский факультет 
(1977) и аспирантуру МГУ им. М.В. Ломоносова, а также аспиранту-
ру Университета Тодай (Япония). Многие годы проработала в Инсти-
туте искусствознания Министерства культуры РФ. Доктор философ-
ских наук. Автор спецкурса «История японской эстетики», прочитан-
ного на философском и историческом факультетах МГУ, а также в 
Институте восточных культур и Античности РГГУ. Автор моногра-
фий: Современная японская эстетика: Философские очерки (1996), 



 

 211

Япония: Философия красоты (2010); Культурная традиция и японская 
эстетическая мысль, ХХ век (2012). Духовная традиция и обществен-
ная мысль в Японии ХХ в. (в соавторстве с А.Л. Луцким, 2014); Пути 
японской культуры. Статьи по истории общественной и художест-
венной мысли Страны восходящего солнца, 2018 (в соавторстве с 
А.Л. Луцким), а также десятков академических публикаций, посвя-
щенных японской культуре. В настоящее время – ведущий научный 
сотрудник Института востоковедения РАН. 

Твердислова Елена. Писатель, литературовед, переводчик с 
польского языка философии и поэзии (Иоанн Павел II, Р. Ингарден, 
Ю. Тишнер, А. Валицкий, Т. Оболевич и др.) – более 10 книг; автор 
трех книг стихов и пяти книг прозы, в том числе двух романов; более 
100 статей по проблемам истории и теории литературы, культуры, 
русской философии (о Мареке Хласко, Фридрихе Горенштейне, Вла-
димире Соловьёве, Иосифе Бродском и др.). 

Публикации в России, Израиле, Польше, Америке. 
Кандидат филологических наук. С 2013 г. живет в Израиле (Тцур-

Хадасса). 



 

 212 

 
 

Информация для авторов 
 
Научный журнал «Вестник культурологии» – рецензируемое на-

учное издание ИНИОН РАН. 
Журнал учрежден в 1992 г. Выходит с периодичностью четыре 

номера в год. 
Журнал индексируется в РИНЦ. 
Полнотекстовый архив журнала с 2000 г. размещен на платформе 

Научной электронной библиотеки: 
http://inion.ru/publishing/iournals/vestnik-kulturologii/ 

Рукописи направляются в адрес редакции посредством системы 
подачи рукописей на сайте журнала по адресу: 
http://inion.ru/publishing/iournals/vestnik-kulturologii/ 

– или на электронный адрес редакции журнала: gtn156@mail.ru в 
электронном виде в формате *. doc, *. docx или *. rtf. 

К рассмотрению принимаются ранее не опубликованные (и не на-
ходящиеся на рассмотрении в других журналах и сборниках) науч-
ные статьи и аналитические обзоры. 

Текст должен быть хорошо вычитан. Статьи, содержащие ошиб-
ки и опечатки, к рецензированию и публикации не принимаются. 

Рукопись проходит обязательное рецензирование по модели 
«двойное слепое рецензирование». О результатах рецензирования 
автору сообщается по электронной почте. 

Все поступившие в редакцию журнала научные статьи и анали-
тические обзоры проверяются на наличие плагиата. 

Редакция оставляет за собой право на научную и литературную 
правку рукописи. 

Право принятия решения о соответствии / несоответствии посту-
пивших в редакцию статей профилю, концепции и тематике журнала 
принадлежит главному редактору и ответственному редактору (ре-
дактору-составителю текущего номера). 

Об очередности опубликования статей, получивших положитель-
ные отзывы рецензентов, принимает решение редколлегия. 

Научные статьи и аналитические обзоры в журнале публикуются 
бесплатно. 



 

 213

Общий объем текста одной статьи / обзора (с учетом метаданных 
на русском и английском языках) не должен превышать 35 000 знаков. 

Подробное описание процедуры работы над статьей, требования, 
предъявляемые к рукописям, тематика журнала, состав редколлегии и 
редакционного совета представлены на странице журнала на офици-
альном сайте ИНИОН РАН по адресу: 
http://inion.ru/publishing/iournals/vestnik-kulturologii/ 

В соответствии с договором оферты автор статьи / обзора предос-
тавляет Издательству ИНИОН РАН на безвозмездной основе на срок 
действия авторского права, предусмотренного законодательством РФ, 
неисключительную лицензию на использование созданной автором 
статьи / обзора для опубликования в журнале. 

В подтверждение своего согласия на публикацию в журнале ав-
тор направляет на электронный адрес редакции журнала: 
gtn156@mail.ru скан подписанного акцепта в формате PDF. 

 



 

 214 

 
ВЕСТНИК КУЛЬТУРОЛОГИИ 

научный журнал 
2021 № 1 (96) 

 
Дизайн Л.А. Можаева 

Корректура, компьютерная верстка М.П. Крыжановская 
 

Свидетельство о регистрации СМИ: ПИ № ФС77–74023 
Дата регистрации 19.10.2018 

 
Гигиеническое заключение 

№ 77.99.6.953. П. 5008.8.99. от 23.08.1999 г. 
Подписано к печати 16. I. 2021. Формат 60 х84/16 

Бум. офсетная № 1. Печать офсетная. 
Усл. печ. л. 13,4.  Уч.-изд. л. 11,0 

Тираж 350 экз. (1–100 – 1-й завод). Заказ № 110 
 

Институт научной информации 
по общественным наукам Российской академии наук (ИНИОН РАН), 

Нахимовский проспект, д. 51/21, Москва, 117418 
http://inion.ru,  https://instagram.com/books_inion 

 
Отдел маркетинга и распространения 

информационных изданий 
Тел.: +7 (925) 517-36-91, +7 (499) 134-03-96 

e-mail: shop@inion.ru 
 

Отпечатано по гранкам ИНИОН РАН 
ООО «Амирит» 

410004, Саратовская обл., г. Саратов, 
ул. Чернышевского, д. 88, литера У 

 




