
 

 140 

 
 
 
 
УДК: 168.522; 130.2  DOI: 10.31249/hoc/2021.01.06 
 
 
 

Твердислова Е.С. 

 
ВЛАДИМИР СОЛОВЬЁВ. МЕССИАНСТВО: 
ИДЕЯ – МОДЕЛЬ – ЗАВЕТ – СИМВОЛ 

 
Аннотация. Проблема мессианства – одна из наиболее актуаль-

ных и запутанных. Неотъемлемый компонент проекта всеединства 
Соловьёва, мессианство, рассматривается как связующая нить его 
религиозных структур в рамках истории идей: Богочеловечество как 
факт и процесс всеединства, еврейство и христианство, Церковь как 
творящая сила в воссоединении Церквей, построение теократическо-
го государства, славянофильство как путь к взаимодействию восточ-
ного и западного христианства и т.п. Соловьёвское мессианство – по-
ливариантная и полисемантическая система, она позволяет классифи-
цировать ее составляющие согласно характеристикам, которые дает 
ученый, специально их не обозначая: «идея», «модель», «завет», 
«символ». Идея подразумевает все системы и подсистемы как одно 
целое. Внутри идеи различаются модель (еврейская, польская, рус-
ская – не по национальному признаку, а согласно опыту народа), за-
вет (договор личности с Богом: народа с Богом, народов между со-
бой), символ – креативный образ единения обществ, государств, 

                                                            
 Твердислова Елена Сергеевна – кандидат филологических наук, писатель, 

литературовед, Иерусалимская Русская городская библиотека: Иерусалим, Израиль, 
e-mail: izirenajerusalem.muni.il 

Tverdislowa Elena Sergeevna – PhD in Philology, writer, literary critic, The Jerusa-
lem Russian city library, Jerusalem, Israel, e-mail: izirenajerusalem.muni.il  

 Твердислова Е.С., 2021 



Владимир Соловьёв. Мессианство 

141

Церквей, народов с Богом, наконец – иудейской и христианской ре-
лигий. На основе анализа можно сделать вывод о мессианстве как 
сквозном понятии доктрины всеединства, в котором нашла развитие 
мысль философа. 

Ключевые слова: история идей; мессианство; идея; модель нацио-
нального опыта; завет; символ; единение; всеединство; Богочеловече-
ство; иудейство; христианство; экуменизм; православие; католичест-
во. 

Поступила: 27.02.20 Принята к печати: 07.03.20 

Tverdislowa Elena 
Vladimir Solovyov. Messianism: 

idea – model – testament – symbol 

Abstract. The problem of messianism is one of the most relevant and 
confusing. An integral component of Soloviev’s project of unity, 
messianism is considered as a connecting thread of his religious structures 
within the framework of the history of ideas: God-manhood as a fact and 
process of unity, Judaism and Christianity, the Church as a creative force 
in the reunification of Churches, the construction of a theocratic state, 
Slavophilism as a way to the interaction of Eastern and Western Christian-
ity, etc. Soloviev’s messianism is a multivariant and polysemantic system, 
it allows you to classify its components according to the characteristics 
that the scientist gives, without specifically designating them: idea, model, 
testament, symbol. The idea implies all systems and subsystems as one. 
Inside the idea, a model is distinguished (Jewish, Polish, Russian – not 
according to nationality, but according to the experience of the people), 
covenant (personal agreement with God: people with God, peoples among 
themselves), symbol – a creative image of the unity of societies, states, 
Churches, peoples with God, finally – the Jewish and Christian religions. 
Based on the analysis, it can be concluded that Soloviev’s messianism is a 
cross-cutting concept of the doctrine of all-unity, in which the 
philosopher’s thought found evolution and development. 

Keywords: history of ideas; messianism; idea; model of national ex-
perience; testament; symbol; unity; all-unity; God-manhood; Judaism; 
Christianity; ecumenism; Orthodoxy; Catholicism. 



Твердислова В.С.  

 142 

Received: 27.02.20 Accepted: 07.03.20 

Мессианство у Владимира Соловьёва – проблема, присутствую-
щая во всех его концепциях, связующая нить его идейных структур: 
Богочеловечество как факт и процесс всеединства; еврейство и хри-
стианство, Церковь как творящая сила и отсюда воссоединение Церк-
вей, построение теократического государства, славянофильство как 
путь к взаимодействию восточного и западного христианства и т.п. 
Следуя обоснованиям Соловьёва, попытаемся выявить и классифици-
ровать мессианство по тем понятиям, которые ученый исследует, но 
специально не обозначает: идея, модель, завет, символ. Семантиче-
ское многообразие мессианства и определенная запутанность термина 
объясняются его актуальностью: до сего дня мессианство продолжает 
быть и развиваться1. 

*** 

Отсюда поливариативность мессианства у Соловьёва c его слож-
ным эволюционным путем, отчасти обусловленным открытостью 
ученого и его готовностью к пересмотру выработанной концепции, 
метода, взгляда. И хотя мессианство существовало до Соловьёва, в 
его учении оно возникло в русле истории идей, характерной для его 
философии в целом. На этом уровне он показал суть человеческого 
прогресса в его всеединстве, принцип которого человек «в себе самом 
имеет как свой разум» [Соловьёв, 2001, с. 250]2. Разум – не просто 
выделяющая его особенность, а «становящийся разум самой истины» 
[Соловьёв, 1988, с. 830], или иначе: «разумная вера в абсолютное 
Добро» [Соловьёв, 1996, с. 403]. Мысль Соловьёва подразумевает от-
ветственность человека за происходящее и собственные действия. 

XIX век в истории прославился формированием и развитием сис-
темного мышления как цельности знания. Он был назван «золотым». 
И не случайно первая научная работа Владимира Соловьёва вышла с 
титулом «Философские начала цельного знания» (1877) [Соловьёв, 
1990 б, с. 140–288]. Понимание всеединства Соловьёв выстраивал как 
взаимодействие отдельных пластов систем единства, из чего склады-
вается всеединство, его выражает абсолют, он «является всеединст-



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 143

вом, которое есть, а мир – всеединство в состоянии становления» 
[Лосский, 1991, c. 119]. 

Множественность систем составляющих (система теократическо-
го государства; вселенскость Церкви как мистического единения ре-
лигиозных вер и конфессий; высший уровень системы – Богочелове-
чество с центральной фигурой Христа) между собой пересекаются, 
наслаиваются друг на друга, объединяясь в систему всеединства как 
систему «становящуюся». Ей подчиняются все предыдущие системы, 
складываясь между собой наподобие матрешки. Но напрашивается и 
другой образ – иконостас, где каждая икона – идея, расположенная 
согласно определенному канону. Соловьёвская система антропоцен-
трична: статус человека и есть смысл жизни в религиозном плане. 
Вера способствовала объединению людей в некое целое: общество, 
народ, нацию; мессианство стало одной из важнейших идей Соловьё-
ва как сквозное обобщающее понятие, мобильное и объемное. Стоит 
иметь в виду существовавшую параллельно с учением философа сла-
вянофильскую трактовку мессианства с его пропагандой православ-
ной религии, культом народа-богоносца и изоляционизмом. 

Идея мессианства в философии Соловьёва реализует себя как 
система в живых и подвижных формах модели, завета, символа. 
Первый и ярчайший пример модели мессианства – еврейский опыт. 
У Соловьёва речь не идет о национальных моделях мессианства (ев-
рейская, польская или русская). В учении Соловьёва мессианство до-
минирует как религиозно-философское, а не как национально-
патриотическое понятие. 

Иудейская вера для него представляла, наряду с религией, еврей-
скую историю, философию, богословие, с учетом еврейской менталь-
ности и отношения к ней со стороны евреев (как и неевреев), наконец 
язык. Иврит он освоил профессионально и читал еврейские книги в 
подлинниках. Еврейская модель мессианства отражала степень ин-
дивидуальной, личной вовлеченности отдельного иудея во взаимоот-
ношения с Богом и, соответственно, служение Ему. «Весь Ветхий За-
вет, – пишет он, – представляет историю личных отношений являю-
щегося Бога (Логоса или Иеговы) с представителями иудейского на-
рода – его патриархами, вождями и пророками. В этих личных отно-
шениях, характеризующих религию Ветхого Завета, замечается по-
следовательность трех степеней. Первые посредники между еврей-



Твердислова В.С.  

 144 

ским народом и его Богом, древние патриархи Авраам, Исаак и Иаков, 
верят в личного Бога и лично живут этой верой; следующие за ними 
представители иудейства: Боговидец Моисей, Давид, “муж по сердцу 
Иеговы”, и Соломон, создатель великого храма, получая ощутитель-
ные откровения личного Бога, стараются провести смысл этих откро-
вений в общественную жизнь и религиозный культ своего народа; в 
их лице Иегова заключает внешний завет или договор с Израилем, 
как лицо с лицом. Последний ряд представителей иудейства, пророки, 
сознавая недостаточность этого внешнего союза, предчувствуют и 
возвещают другое внутреннее соединение Божества с душою челове-
ческой в лице Мессии, сына Давида и сына Божия3, и этого Мессию 
они предчувствуют и возвещают не как высшего представителя иу-
действа, а и как “знамя языков”, как представителя и главу всего воз-
рожденного человечества» [Владимир Соловьёв, 1953 (1982), c. 84]. 

Мессия для Соловьёва – это Христос и никто другой (в отличие 
от иудеев). В Нем, по его мнению, восторжествовала мессианская 
идея. Вопрос о Христе с точки зрения истории еврейского народа яв-
ляется принципиальным: Он – ось учения о Богочеловечестве и – ши-
ре – всеединстве. Здесь ключ к избранности еврейского народа, тай-
ный смысл его существования, ибо с мессианской идеей связана идея 
христианская [Соловьёв, 1989 б, c. 222]. «Если же мы признаем Хри-
ста Богом, то и в иудеях должно признать народ богорождающий» 
[Соловьёв, 1989 а, с. 211], – исходный посыл Соловьёва и вывод: 
«Рождество Его принадлежит лишь Богу и Израилю» [Соловьёв, 
1989 а, с. 211]4. 

Знаменитым сделало его заступничество за Талмуд, вокруг кото-
рого в 80-е годы ХIХ в. в Австрии и Германии разгорелась антисе-
митская полемика. Его выступление в печати [Соловьёв, 1886] по-
трясло прежде всего самих евреев: знанием материала, истории, язы-
ка, бесспорным уважением, которое выражал нееврей. Не зря его на-
зывали юдофилом. Эта сторона его жизни на долгие годы была прак-
тически забыта, но только не в Израиле: «При антирелигиозном ком-
мунистическом режиме Соловьёв, – пишет израильский исследова-
тель его творчества Ури Фузайлов (Паз), – был объявлен вне закона, 
но его мессианские идеи соборности, отказа от себялюбия, самопо-
жертвования ради общего дела и слияния с природой, возможно, по-
служили идеологической основой как для коллективистских идей 



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 145

большевиков, так и для самосознания участников кибуцного движе-
ния в Земле Израиля» [Фузайлов, 2008]. 

Русский философ проповедовал идеи того, что потом сформиро-
валось в мессианский завет коллективной жизни – договор всех со 
всеми: только способность одного народа понимать другой, служить 
не себе как самоцели, а высшим и всеобщим идеальным благам по-
может каждому выявить свою собственную идентичность. А потому, 
считал он, русские должны посмотреть на свою историю и нынешнее 
состояние сквозь призму судьбы еврейского народа: условия, сде-
лавшие евреев избранным народом, кроются в их национальном ха-
рактере. Евреи – «народ закона и пророков, мучеников и апостолов» 
[Соловьёв, 1989 а, c. 213], отсюда их глубокая религиозность и пре-
данность Богу. Это первая ступень мессианства, его модели. 

Средоточие еврейской религии составляет завет (т.е. договор) 
Бога с Израилем, это явление – единственное во всемирной истории. 
Ни у какого другого народа религия не принимала этой формы союза 
между Богом и человеком «как двумя существами, хотя и не равно-
сильными, но нравственно однородными» [Соловьёв, 1989 а, c. 215]. 
Специфику еврейской ментальности Соловьёв распространяет на со-
временный иудейский народ. Он избегает термина иудаизм, исполь-
зуя только иудейская вера, поскольку иудаизм как религия оформился 
к I–II в. н.э. в связи с расколом в иудейской общине, вызванном обра-
зованием христианской общины, и получил свое последующее разви-
тие во времена рассеяния с абсолютным и все растущим упованием 
на Мессию, отрицающим Христа. Сведения о различении иудаизма и 
иудейства я нашла у о. Меня [Мень, 2002, c. 595] – главного наслед-
ника Соловьёва в России, если говорить о практике. Соловьёва инте-
ресовала иудейская вера именно как вера, еще не отринувшая Христа. 
Он ее воспринимал более чистой и цельной. И народ, проживавший 
тогда на землях Палестины, он называет исключительно народом Из-
раиля – согласно прежде всего Торе. 

В понимании Соловьёва мессианство – как идея, модель и завет – 
путь к воссоединению вер, Церквей (соответственно, конфессий) и 
народов на основе единения человека и Бога через Христа. Ибо через 
Христа осуществимо единение иудейства с христианством и внут-
ренне конфликтующих христианских ответвлений на пути достиже-
ния христианского универсализма. Возникшее и сложившееся до Со-



Твердислова В.С.  

 146 

ловьёва славянофильство в последующем смешалось с славянофиль-
ским национализмом, против которого выступал Соловьёв. «Если 
Вл. Соловьёв никогда не был славянофилом, то он никогда не был и 
западником, потому что его западнические идеи всегда были направ-
лены против западного рационализма, субъективизма и некритиче-
ского прогрессизма» [Лосев, 2000, c. 509]. Для славянофилов месси-
анство было идеологией, политикой и мифотворческой заразой, для 
Соловьёва – связующим звеном его концепции всеединства; мессиан-
ство для него – фактор объединяющий, а не разделяющий (как было у 
славянофилов), и он пронизывает буквально все его системы. 

Мессианство Соловьёва было выявлено и прочитано современ-
ным польским философом и историком идей Анджеем Валицким, от-
мечавшим разносторонность творчества Вл. Соловьёва – философа, 
поэта, публициста, мессианского визионера, теоретика права, теокра-
та, либерала и сторонника экуменической идеи и считавшего его са-
мым крупным философом XIX в. [Валицкий, 2012, с. 236]. И, доба-
вим, по существу, первым, кто обосновал идею воссоединения всего 
со всем – человека и мира через Христа с Богом (надо учитывать и 
его отношение к авраамическому мусульманству). Соловьёв был уче-
ным, который обратился к системному и структурному анализу как 
научному методу, сформулировал обоснование экуменических идей – 
одного из самых больших завоеваний ХХ в. [Трубецкой, 1995, c. 300]. 
Его религиозная идея предполагала народность и национальный пат-
риотизм, у которого в России была своя специфика. «Нельзя считать 
простой случайностью, что национальное направление в нашей лите-
ратуре и общественной жизни получило название не русского или 
русофильского, даже не восточного, а славянофильского» [Соловьёв, 
1989 в, с. 311]. Он дает этому явлению свое толкование: «Всемирно-
исторические задачи России теснейшим образом связаны с славянст-
вом, и русское направление должно быть славянофильским» [там 
же]. А жизненный вопрос для славянства – это духовное соединение 
греко-славянского и латино-славянского миров. Призыв его подхва-
чен был спустя столетие польским Папой. Именно Иоанн Павел II, 
взойдя на престол (1978), стал тем понтификом, кто, опираясь на уче-
ние Соловьёва, протянул руку православному Патриарху и мусуль-
манскому Халифу и принес от лица католичества извинение еврей-
скому народу5. С позиций сегодняшнего дня видно, что самое боль-



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 147

шое влияние идеи Соловьёва оказали не только на Иоанна Павла II, 
но на католичество в целом – Второй Ватиканский собор (1962–1965) 
проникнут экуменическими, а по сути – мессианскими идеями рус-
ского философа. 

Но и польские деятели оказывали на Соловьёва заметное воздей-
ствие. Одним из них был Мицкевич, памяти которого в связи с его 
100-летним юбилеем он посвятил речь. (Впервые была опубликована 
в 1899 г.) Характеризуя его высокую деятельность, он говорил: «Важ-
но не то, что Мицкевич объявил Польшу народом-мессией, а то, что 
он преклонился перед нею, как перед мессией не торжествующим, а 
страждущим, понял, что торжество не дается даром и не добывается 
одною внешнею силою, а требует тяжелой внутренней борьбы, долж-
но быть выстрадано. <…> Важен этот со времен еврейских пророков 
небывалый подъем национального сознания в области высшего нрав-
ственного порядка» [Соловьёв, 1990 в, с. 205, 212]. Интересно, что 
здесь данная им характеристика личности и деятельности Мицкевича 
очень точно передает его собственную трактовку мессианства: под-
чинение национального мессианства, все еще партикулярного (вопре-
ки всемирным целям), мессианству религиозному, общехристианско-
му, требовавшему от народа «нравственной жертвы». По словам Ва-
лицкого, «для русского мыслителя самым важным было главное 
сходство его собственной мысли с ведущей идеей мессианства Миц-
кевича: идеей религиозного прогресса, который неминуемо приведет 
к христианству все еще языческие политические и социальные отно-
шения. К этому можно добавить веру обоих мыслителей в великое 
предназначение славянских народов, а также свойственное обоим 
представление о провиденциальной роли евреев как классически мес-
сианского народа» [Валицкий, 2012, c. 325]. И это отдаляло Соловьёва 
от славянофилов, в среде которых бурлили антипольские настроения. 

Польша, лишенная своей государственности почти на 150 лет, 
была единственной нацией, которая действительно повторяла судьбу 
Израиля, и мессианский опыт евреев, проживавших на ее землях едва 
ли не 1000 лет, очень ей пригодился. Тут мы имеем дело с польской 
моделью мессианства. 

«Польша – Иов в истории», – сказал о ней Иоанн Павел Воронич 
(1759–1814), польский поэт, проповедник, архиепископ Варшавский. 
Именно Воронич одним из первых обратил внимание на иудейское 



Твердислова В.С.  

 148 

происхождение польского мессианства с провиденциальным характе-
ром его истории [Jarecki, 1904, s. 414–420]. И действительно, Польша 
с ее тремя разделами (последний – 1795 г., когда расчлененная она 
вошла в состав царской России, Австрии и Пруссии, отсюда и ее об-
раз «распятой») – пожалуй, единственный пример, повторивший поч-
ти буквально еврейский опыт ожидания грядущего спасителя. Есть 
даже такая мистическая теория, согласно которой Бог именно потому 
и селил евреев на территории Польши, чтобы в тяжелую минуту по-
ляки могли воспользоваться знанием их опыта испытаний. Со време-
нем польское мессианство обрело вид стройной трехчастной конст-
рукции («необходимость жертвы», «польское христианство как при-
звание» и «распространение мессианства») – отчасти под влиянием 
философа и богослова Анджея Товяньского (1799–1878)6, учение ко-
торого современный польский философ Павел Ройек называет пара-
дигматическим, что нашло отражение в интегральном мессианстве 
Мицкевича: «распятая» Польша предстала «Христом Европы». Идею 
мессии в Польше он сформулировал как «окончательную унию фило-
софии и богословия» [цит. по: Rojek, 2016, s. 42–43, 28]. Благодаря 
Юзефу Хёне-Вроньскому (1776–1853)7 – философу-мистику и мате-
матику, в польский философский дискурс вошло понятие мессианст-
ва, о котором Мицкевич в своих лекциях по славянским литературам, 
прочитанным им в Коллеж де Франц (1840–1844)8, говорил как о «за-
ре нового дня» и «всеобщем обновлении» [цит. по: Rojek, 2016, s. 29]. 
Вроньский особо ценил Мицкевича именно потому, что понятие мес-
сии он перевоплотил в понятие Польши. Следовательно, упования 
поляков не случайно покоились на приходе Спасителя (на иврите  
 Машиах, по-древнегречески означало Χριστός, Христос). Как и ,  מָשִׁיחַ 
евреи, поляки ждали своего Помазанника: не забудем, Христу перед 
распятием повесили табличку с надписью «Царь иудейский» (в Из-
раиле было принято елеем возводить царей на престол). 

Соловьёв по-своему видел мессианскую роль Польши: не в реше-
нии ее внутренних задач – спасения народа как нации, страны как го-
сударства – по еврейской модели, а в ее посредничестве. По его мне-
нию, ее модель радикально отличалась от еврейской: «Наступит 
день, и исцеленная от долгого безумия Польша станет живым мостом 
между святыней Востока и Запада» [Соловьёв, 1989 а, с. 253] – и даже 
не скрывал своих предостережений: «Поляки должны понять (и луч-



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 149

шие между ними уже начинают понимать), что это стремление част-
ного органа (Соловьёв имеет тут в виду шляхту. – Е. Т.) стать в своей 
отдельности целым организмом есть стремление и безумное и без-
нравственное. <…> Что если истинная суть и значение этой нации не 
в ней самой и не в том, чем она представляется, т.е. не в шляхте, а в 
том, что она представляет, т.е. в римском католичестве?» [Соловьёв, 
1989 а, с. 252]. Польша была для него идеальным исполнителем его 
теократического замысла: «Служить католичеству – вот высшее на-
значение польской нации. И первая и величайшая служба – воссоеди-
нение католичества с православием, примирительное посредничество 
между папой и царем, – первое начало новой христианской теокра-
тии» [Соловьёв, 1989 а, c. 253]. Надо отметить, что во многом, правда, 
совершенно по-своему, Польша оправдала возложенные на нее наде-
жды. 

Касаясь воссоединения еврейской и христианской вер, философ 
полагал, что они были связаны с тремя решающими историческими 
фактами: христианство вышло из иудейства, большая часть иудей-
ского народа отвергла Христа, и факт, который ученый считал опре-
деляющим, – «главная масса еврейского народа и религиозный центр 
новейшего иудейства находятся <…> в двух славянских странах – 
России и Польше» [Лосский, 1991, c. 210]. Здесь свою роль играла 
географическая близость. А потому именно Израиль, Польша и Рос-
сия как выразители мессианской идеи представляли ее каждый в сво-
их моделях, став исполнителями авторского проекта теократического 
торжества. 

Решение этой проблемы в плане русской модели Соловьёв связы-
вал с участием России в создании великого синтеза духовной и свет-
ской властей, во всемирной теократии на основе союза русского царя 
и Римского Папы в единении с иными народами в лице разных об-
ществ. Отводя ведущую роль России и ее православию в решении 
вопроса Богочеловечества, воссоединения Церквей внутри себя и иу-
дейской веры с христианской, философ отнюдь не предполагал их 
поглощения или уничтожения Россией, вследствие чего отчасти сама 
его мысль о всеединстве представлялась сторонникам славянофиль-
ских идей утопической. В таких условиях мессианство у Соловьёва 
получало статус символа – образного обобщающего выражения еди-
нения. Со временем теократический тезис был не столько подвергнут 



Твердислова В.С.  

 150 

пересмотру, сколько, я бы сказала, заморожен и отодвинут. Его заме-
нила новая концепция: ученый переосмыслил связующую роль мес-
сианства в завещательном сочинении «Три разговора о войне, про-
грессе и конце всемирной истории» (1900) [Соловьёв, 1988], где мес-
сианство стало олицетворять единение всех народов. За мессианством 
по-прежнему сохранялся статус символа, тогда как русскому народу 
отводилась уже иная роль: осуществлять на земле, что Трубецкой вы-
делял особо, «мистическое христианство» [Трубецкой, 1995, c. 322]. 
В данном случае мы имеем дело с пересозданием русской модели 
мессианства, а следовательно, – наличием еще одного ее варианта. 
Показательно, что мистик Соловьёв проводником мистического хри-
стианства избирает именно русский народ. В силу какой причины, 
если учесть, что русский народ не был воспитан в мистическом духе, 
более того, православная церковь никогда не поддерживала мистиче-
ских увлечений верующих и мистику уничтожала на корню? Доста-
точно вспомнить движение имяславия, возникшее не без мистическо-
го уклона, причем именно в среде русских монахов на Афоне, и то, 
как с ним расправилcя Синод. Доходили ли до Соловьёва оттуда вея-
ния, успел ли он что-либо узнать об имяславцах конкретно или руко-
водствовался издавна сложившейся и известной в православии аске-
тической практикой Иисусовой молитвы и «умного делания»? Не 
может быть, чтобы мимо него прошла деятельность схимонаха Ила-
риона, одного из бывших афонских монахов, автора книги «На горах 
Кавказа» [Иларион, 2018], которая, как считается, и стала неким сти-
мулом для расцвета имяславия. Но появилась она уже после смерти 
Соловьёва, в 1907 г. (Эта сторона биографии философа нуждается в 
прояснении и уточнении.) 

Если, по мнению Е. Трубецкого, в разработанной прежде Соловь-
ёвым идее построения теократического государства нашла исход и 
одновременно конец старая националистическая, а следовательно, – 
славянофильская традиция [Трубецкой, т. 2(Б), 1913, c. 324], то у Ло-
сева была иная точка зрения – Соловьёв оставался для него профес-
сиональным философом, мыслившим в систематически продуманных 
категориях, что не было свойственно славянофилам» [Лосев, 2000, 
c. 251]. Hе было причин усматривать y Соловьёва с его привычно 
критическим отношением к славянофилам некий альянс на том осно-
вании, что он вновь обратился к мессианской идее. Он ее никогда не 



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 151

оставлял, и его высказывания на эту тему лишь усиливали разногла-
сия между ними. 

Между тем Е.Н. Трубецкой настаивал, что сама задача великого 
синтеза была, несомненно, предвосхищена славянофилами. Но вместе 
с тем он полагал, что «Не будучи соловьёвцем, сам Соловьёв отно-
сился к своему учению гораздо свободнее» [Трубецкой, т. 2(Б), 1913, 
с. 388], и это снимает с него все предъявляемые претензии: он нис-
колько не подгонял мессианство под еврейское, хотя и за это его уп-
рекали. Трубецкой, который как никто вдумчиво прослеживает мес-
сианство у Соловьёва, считает, что «ветхозаветный элемент тесней-
шим образом связан с представлением Соловьёва о национальном 
мессианстве России. Сущность этого воззрения выражается в убеж-
дении, что среди других народов Россия должна осуществить земное 
царство Мессии» [Трубецкой, т. 1(А) 1913, с. 505], – сводя тем самым 
понимание Соловьёвым русского мессианства к библейскому. Однако 
русское мессианство в понимании Соловьёва обладает более трудной 
и сложной судьбой, чем еврейское. И главное – в отличие от еврей-
ского оно к тому времени не завершилось, еще не состоялось как уче-
ние и не сложилось как вера, ибо к этому не готова сама Россия. 
И если еврейский народ был избран, то русский народ – призван. 
Причем своего истинного призвания он пока не осознал. Соловьёв 
как бы подводит черту под старым славянофильским мессианством с 
его чувством особой святости и духовной чистоты, идеей коллектив-
ного мессии, политическим мессианством и призывом защищать сла-
вянские страны (Балканы), наконец Третьим Римом – 

 
И третий Рим лежит во прахе, 
А уж четвертому не быть. 

[Соловьёв, 1974, c. 105] 
 
Мессианские идеи Соловьёва обращены даже не столько к право-

славной церкви, сколько через Россию и Польшу ко всему славянст-
ву, причем исключительно в теократическом дискурсе – и здесь тоже 
есть своя модель, что его резко разводит не только со славянофила-
ми, но и с антикатолическим Достоевским, Г. Данилевским, причис-
лявшимся к русофилам, не говоря о Л. Толстом с его антицерковными 
выступлениями. И эта позиция сближает Соловьёва с Мицкевичем, 



Твердислова В.С.  

 152 

который в своих парижских лекциях в Коллеж де Франс смотрел на 
Россию и ее культуру как на фактор, способный повести за собой весь 
славянский мир, чем едва ли не возмутил своих земляков: «На фоне 
французской русофобии идеи Мицкевича вполне могли сойти за ру-
софильские» [Валицкий, 2012, с. 495], – пишет Валицкий, и поясняет: 
«Его вера в искупительную роль страданий Польши сливалась с иде-
ей будущего возрождения России и всего славянского мира» [Валиц-
кий, 2012, с. 512]. Соловьёв рассматривал Русскую церковь как ак-
тивного участника в деле Воссоединения Церквей – в соответствии со 
своим учением Богочеловечества в рамках единой философской сис-
темы как проекта религиозного всеединства. Oн видел Церковь не 
такой, какой она была на самом деле. Hесколькими десятилетиями 
ранее веру в пророческий дар России высказывал и Герцен: «Уже в 
сороковые годы, познакомившись с мессианскими идеями Мицкевича 
из его парижских лекций, он пришел к мысли, что Польша слишком 
привязана к феодально-католическому прошлому и что подлинная 
будущность – не в ее мессианстве: настоящий пророческий дар может 
быть лишь уделом России (дословно: «не поляк предвидит будущ-
ность») [Валицкий, 2012, c. 142]. 

К роли России Соловьёв подходил вполне практично, полагая, 
что в том виде, в каком находился на тот момент русский народ, при 
отсутствии необходимых условий истинного прогресса, ему нечего 
терять. Он не скрывал своего, можно сказать, мистического предо-
щущения перерождения страны: «Великие преимущества нашего на-
ционально-исторического строя являются лишь как добрые задатки 
или возможности, которые ждут иных условий и новых элементов 
для своего благотворного действия» [Соловьёв, 1989 а, с. 249], – убе-
дительная аргументация Соловьёва провидчески точная: вместо по-
строения теократического государства Россия кинулась в объятия ре-
волюции, по сути дела подтвердив и даже реализовав предсказание 
Соловьёва о грядущем правлении Антихриста. Соловьёв пророчески 
предвкушал катастрофический опыт, в то время как вся философия и 
религиозная проповедь ранних периодов его творчества есть «фило-
софия и проповедь докатастрофическая» [Трубецкой, т. 2(Б), 1913, 
с. 388]. 

Трубецкой, юрист по образованию, все исторические явления 
(сколь бы современными они ни были) и общественные процессы из-



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 153

мерял правовым сознанием. Революции он не пережил, осознавая 
масштаб катастрофы, ощущение которой уловил у Соловьёва. И не 
обманывался в своих предчувствиях, коль скоро философ начал «Три 
разговора» [Соловьёв, 1988] с исследования природы зла и его места 
в истории человечества. В последние годы своей жизни Соловьёв 
словно сконцентрировал в своей системе все источники того, что ме-
шает состояться добру. Статьи и письма, объединенные одной темой, 
где действительно подводится итог целому историческому периоду, 
есть предостережение, которое он высказывал в литературно-
философской форме. Здесь его мистика упиралась в системный ана-
лиз. Предвидение не измеряется доказательствами. 

Из всех идей Соловьёва именно мессианство – самая, пожалуй, 
разрушительная, и, по меткому определению Трубецкого, она низвела 
с пьедестала Россию, что стало для нее огромным выигрышем [Тру-
бецкой, т. 2(Б), 1913, с. 311–312]. Когда Соловьёв обратился к месси-
анству как пути, предначертанному славянскому народу во главе с 
русским, т.е. к мессианской русской модели, то утверждение русско-
го национального мессианства у него вполне последовательно пере-
шло в отрицание всяких особенных черт русской народности. И это 
сближает Соловьёва с антиподом славянофильства – Чаадаевым. Со-
поставляя воззрения Соловьёва – славянофильские и чаадаевские, 
Е. Трубецкой отмечает: «Мы имеем здесь не внешнее, механическое, 
а внутреннее, органическое объединение противоположностей. Ибо 
славянофильская точка зрения естественно в силу внутреннего своего 
логического развития должна перейти в тот христианский универса-
лизм, в котором для узконационалистической точки зрения нет места» 
[Трубецкой, т. 1(А), 1913, с. 71]. Иными словами, для самого Трубец-
кого мессианство как русская идея далеко еще не сложилось. Как по-
лагает Валицкий, еще Герцен писал, что так называемый «неокатоли-
цизм» Чаадаева ассоциировался у него с мессианством польских по-
этов Зыгмунта Красиньского и Адама Мицкевича [Валицкий, 2012, 
c. 52], следовательно, был близок соловьёвскому. 

Лосский был радикальнее: «Славянофильское мессианство Со-
ловьёва никогда не вырождалось в узкий национализм» [Лосский, 
1991, c. 133], противником которого тот был всегда, дав националь-
ному мессианству свою характеристику в статье с примечательным 
названием «Идолы и идеалы» (1891) [Соловьёв, 1989 а]. Прежде всего 



Твердислова В.С.  

 154 

он отметил, что существует два взгляда на русский народ: крепостни-
ческий и народопоклоннический. Оба – противоположные друг другу 
и во многом сходящиеся между собой, – их он квалифицирует как 
антиисторические. Все представители такого рода взглядов – после-
дователи национального лжемессианства, они просто забывают о 
«нравственно-религиозном содержании мессианской идеи» [Соловь-
ёв, 1989 д, с. 628]. 

Любопытно, каким последующим трансформациям подверглось 
мессианство, изначально подчинившее себя ожиданию Спасителя, 
Мессии (Машиаха). Оно стало заметно и кардинально менять не 
только свой смысл объединения нации через сохранение традиций, 
веры и языка, но и назначение – возвращение утраченного государст-
ва. Мессианство стало пониматься как некий особый, избранный путь 
для народа (в этом смысле «избранность» еврейского народа стано-
вилась едва ли не кодом), по-своему трактуя, а в результате искажая 
его главный императив: избранность переродилась в призвание, бла-
годаря чему и другие народы стали претендовать на этот путь, путая 
мессианство с миссией. 

Последующая полемика вокруг мессианства (или мессианизма – 
показательна даже его тогда еще не устоявшаяся терминология) сви-
детельствует о смысловой динамике слова и отсутствии выработан-
ного научного понятия мессианства. Соловьёв, при всей утопичности 
своих теократических построений, пытался воссоздать систему бу-
дущего, которая проложит дорогу всеединству. И мессианство в этом 
контексте было одним из факторов, на который можно опираться. 
Говоря иначе, в дискурсе Соловьёва мессианство занимало вполне 
определенное место, и трактовка мессианства как модели, вариатив-
ность которой углубляет символ, мало с кем из идеологов мессианст-
ва соприкасалась, в том числе и с Е. Трубецким, давшим соловьёв-
скому мессианству свою характеристику буквально по свежим сле-
дам: в России, считал он, «национальный мессианизм всегда выра-
жался в утверждении русского Христа, в более или менее тонкой ру-
сификации Евангелия» [Трубецкой, 1995, с. 300]. Сделанный вывод 
не мешает ему, однако, разглядеть истоки национального мессианиз-
ма, скрывающиеся в отдаленном прошлом русской жизни. Но сам же 
он и заявляет: «Этой иллюзией дышала допетровская Русь» [Трубец-
кой, 1995, c. 301]. Именно здесь, пожалуй, пролегает водораздел в 



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 155

понимании мессианства у Трубецкого и Соловьёва: у одного взгляд 
направлен исключительно на прошлое, у другого – только на буду-
щее. Но этот взгляд в прошлое не менее беспощаден у Трубецкого, 
чем у Соловьёва, и надо отдать должное Трубецкому, он умел в четко 
ригористической манере делать свои выводы: «Отрешение от нацио-
нального мессианства для нас необходимое условие прозрения в наше 
действительное религиозное призвание», – и со всей юридической 
убедительностью добавляет: «Наглядное доказательство тому – по-
следний период творчества Соловьёва» [Трубецкой, 1995, c. 322] и 
его комментарий к «Трем разговорам»: «Я нaпиcaл этo, чтoбы 
oкoнчaтeльнo выcкaзaть мoй взгляд нa цepкoвный вoпpoc» [Соловьёв, 
1921]. Ничто, пожалуй, в русской истории не было так запутано в 
России, как представление о Церкви и отношении к ней народа. Но 
Церковь – еще не вера, однако именно ею наделяет Соловьёв свою 
Церковь. Без этого выразителя веры в Бога нет мессианства, которое 
соединяет в один дискурс историософию, философию, богословие, 
футурологию. 

В концептуальных поисках футурологических схем Соловьёв не 
был одинок – примером служили работы Федорова, в нем он видел 
своего Учителя и связывал спасение России с ее будущим. Примеча-
тельно, что Лосский уделяет футурологической концепции немало 
внимания, подкрепляя ее выводами Соловьёва, говорившего, что 
судьба России зависит от исхода внутренней нравственной борьбы 
светлого и темного начал в ней самой, считая, что Россия должна 
стать «христианским царством в полном смысле этого слова» [Лос-
ский, 1991, c. 135]. Соловьёв не идеализировал русский народ и не 
мифологизировал его прошлое, не смотрел на него как на единую, 
целую и монолитную общность, которой до бесконечности можно 
помыкать, а видел в нем открытую ментальность с присущей ей си-
лой духа, которой она пока еще не овладела. 

В этом контексте мессианство находит свое проявление как креа-
тивный символ единения обществ, народов, Церквей и царя, наконец – 
иудейской и христианской религий. В «Трех разговорах» Соловьёв 
наполняет символ иной семантикой, во многом обусловленной но-
вым смыслом русской мессианской модели – с упором на русский 
народ как носителя мистического христианства: «Оставлена дерзо-
стная мысль о том, что великий синтез вселенского христианства бу-



Твердислова В.С.  

 156 

дет делом одной России. Этот синтез в «Трех разговорах» осуществ-
ляется <…> всеми народами во Христе» [Трубецкой, 1995, c. 322]. По 
мнению Трубецкого, Соловьёв в конце жизни отводит России самую 
скромную роль, отказавшись от идеи народа-Мессии и народа-
богоносца. Но быть народом, причастным к мистическому христиан-
ству, – не такая уж скромная доля, эта трактовка свидетельствует о 
восприятии Соловьёвым русского народа как большой тайны и о его 
несокрушимой вере, вместе с тем о бесконечных способностях фило-
софа видоизменять свои воззрения, исходя из истины и в поисках ис-
тины. Все эти повороты и трансформации никак не упраздняют самой 
мессианской символики, необходимой ученому, чтобы найти ключ к 
объединению того, что существовало в разрозненном виде или только 
находилось на пути к осуществлению, отсюда намеренная схематич-
ность символа у Соловьёва, ибо он оставлял за собой право его пере-
создавать. 

 
*** 

Отношение к Соловьёву в России всегда было, по меткому заме-
чанию диакона Дмитрия Цыплакова, как к «заблудшей овце». Для 
«славянофилов» он – оголтелый западник, для западников – чересчур 
славянофил, да и вообще не верит в идею прогресса. Для борцов за 
чистоту православия – экуменист, даже больше – криптокатолик. 
А для интеллигенции – «чересчур религиозен в традиционном смыс-
ле» [Диакон Дмитрий Цыплаков. «Блудный сын» …, 2011]. В таком 
контексте привлекает особое внимание отклик на смерть Соловьёва 
со стороны евреев: «На смертном одре Соловьёв молился за еврей-
ский народ и читал псалом на иврите. Смерть Соловьёва вызвала глу-
бокое горе всего русского еврейства. В синагогах читались молитвы 
за упокой души Соловьёва – одного из “праведников народов мира” 
(см.: «Хасидей уммот ха-‘олам)»4. В Москве его отпевали «утром 
3 августа в университетской церкви Св. Татианы <…> Москва была 
совсем пуста, в церкви небольшая кучка народа» [Соловьёв С.М., 
1997, c. 379]. В этот день ни один православный колокол не дрогнул. 
Важнее был вопрос: а остался ли Соловьёв православным? Или пере-
шел в католичество? Даже своей смертью Соловьёв продемонстриро-
вал высоту человеческого духа, верного Богу. 

 



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 157

И до полуночи неробкими шагами 
Всё буду я идти к желанным берегам, 
Туда, где на горе, под новыми звезда́ми, 
Весь пламенеющий победными огнями, 
Меня дождется мой заветный храм. 
  [Соловьёв, 1974, c. 72] 

 
Так писал Владимир Соловьёв в 1884 г., доверяя свои потаенные 

мысли поэзии. Сохранилось множество портретов философа – от мо-
лодого человека до седовласого старца (а ведь он умер в сорок семь 
лет, жизнь не «пройдя до половины»!), с длинной и густой бородой, 
курчавыми, непослушными волосами, торчащими шапкой вокруг го-
ловы, будто согревая или оберегая ее. Взгляд всегда направлен по-
верх того, что перед ним, не на художника, его рисующего, и не на 
объектив фотоаппарата, устремлен вдаль (был близорук, следова-
тельно, даль была его собственная, видимая лишь им одним): то ли 
пытается разгадать будущее, которое вот-вот, по его мнению, наста-
нет, а он уже знает, каким оно должно быть, то ли уводит глаза в ни-
куда, в те неведомые просторы, где ждет его «заветный храм». Храм – 
не метафора, а подлинная реальность, но знакомая пока только одно-
му философу. И не символ обозначения Соловьёвым некоего всеохват-
ного пространства, пусть и аллегорического, если иметь в виду обяза-
тельную привязанность метафоры к действительности. Храм всеедин-
ства, в котором встречаются, воплощаясь, самые разные начала: ин-
туиция и рациональность, чувство и аналитичность ума, проница-
тельность и мистика, строгость мышления и объемность, широта зна-
ний, но главное – умение все воспринимать в едином пространстве 
Мироздания: иудейство с христианством, православие с католичест-
вом, поэзию с философией, человеческую жизнь и Небо. Соловьёв не 
нуждался в труде, чтобы такой храм построить, вознести, философ в 
любую минуту мог в него войти и тут остаться, храм всегда был с 
ним, рядом, однако чтобы и другим туда войти, необходимо было 
проникнуться подобной исполненностью идеей всечеловеческого, к 
которой человек, увы, был абсолютно не готов. Соловьёв разрабаты-
вал для него мессианские ступени – своего рода идея – завет – мо-
дель – символ – позволявшие каждому народу и человеку принять 



Твердислова В.С.  

 158 

участие в создании храма всеединства, чтобы подниматься в мир аб-
солютно новой цивилизации и творить там себя. 

 
Примечания 

 
1 Несколько лет назад в Польше вышла книга философа Павла Ройека «Бого-

служение истории. Иоанн Павел II и польское мессианство». См.: Paweł Rojek, 
Liturgia dziejów. Jan Paweł II i polski mesjanizm. – Kraków : Wydawnictwo M, 2016. – 
332 p. 

2 «Я называю истинным, или положительным всеединством такое, в котором 
единое существует не за счет всех или в ущерб им, а в пользу всех. Ложное, отрица-
тельное единство подавляет или поглощает входящие в него элементы и само оказы-
вается, таким образом, пустотою; истинное единство сохраняет и усиливает свои 
элементы, осуществляясь в них как полнота бытия». См.: Соловьёв В.С. Первый шаг 
к положительной эстетике // Соловьёв В.С. Литературная критика. – М. : Современ-
ник, 1990. – С. 59–66. 

3 Здесь у Соловьёва исключительно христианская трактовка, ибо согласно иу-
дейской вере, мессия должен был быть посланником, но не сыном Божиим. 

4 «Будучи глубоко верующим христианином, он не мог не стремиться к тому, 
чтобы евреи обратились в христианство, которое было для него неоспоримой исти-
ной и единственным путем к спасению мира; воссоединение еврейства с христианст-
вом было его заветной мечтой. Отвержение евреями Иисуса представлялось Соловь-
ёву величайшей трагедией, предопределившей всю будущую историю еврейского 
народа, однако философ возлагал вину за упорное неприятие евреями христианства 
не на евреев, а на самих христиан». См.: Владимир Сергеевич Соловьёв. Электронная 
еврейская энциклопедия. КЕЭ. 1996. – Т. 8. – С. 418–421. [Электрон. ресурс]. – Ре-
жим доступа: https://eleven.co.il/judaism/and-other-religions/13891/ 

5 «Во время воскресной молитвы 30 июля 2000 г. Папа заговорил о сотой го-
довщине со дня смерти Соловьёва – мыслителя, “который с огромной силой напом-
нил нам о драме разделения между собой христиан и указал на необходимость их 
единения”» [Валицкий, 2012, c. 373]. 

6 Анджей Товяньский (Andrzej Towiański) – польский религиозный философ-
мистик, визионер, пророк, мессианист. 

Товянизм (товианство) представляет собой противоречивую и эклектическую 
смесь разнородных религиозных, мистических и историософских воззрений. Суще-
ственную роль в нем играют представления о миссиях отдельных народов и о по-
сланцах Бога, через которых осуществляется Провидение. 



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 159

7 Вроньский Юзеф Мария, настоящая фамилия Хене (1776–1853) Wroński Jozef 
Maria (Hoene) известен также как Гене-Вроньский. Польский математик и философ-
мистик (каббалист). 

Исследования Вроньского посвящены основаниям математики, теории алгеб-
раических и дифференциальных уравнений. 

8 Мицкевич читал лекции в Collège de France в Париже в течение четы-
рех семестров 1840–1842 гг. На русский язык лекции переведены частично: Мицке-
вич А. Собр. соч.: в 5 т. – М., 1954. – Т. 4. – С. 441–501. По мнению О.Е. Ларионовой, 
этот курс лекций осуществлял мессианистские амбиции польского классика: он «по-
зволил бы понять и особый путь славян во всемирной истории и роль, возложенную 
на них Провидением. <...> Исходной точкой всех этих идейных течений был тезис о 
кризисном состоянии западноевропейской цивилизации. Достигнув предела в своем 
развитии, в торжестве своего рационализма и индивидуалистических представлений 
о свободе личности, она охвачена хаосом и идейным брожением и необходимо долж-
на обогатиться новыми духовными началами. Эти-Бто начала и может дать Европе 
славянский мир». (Ларионова Е.О. Курс лекций Адама Мицкевича в Collège de 
France: «Русская идея» в зеркале польского мессианизма // К истории идей на Западе: 
«Русская идея». – СПб., 2010. – С. 184–205). 

 
Список литературы 

 
Валицкий А. Россия, католичество и польский вопрос / пер. и послеслов. 

Е. Твердисловой. – М. : Издательство Московского университета, 2012. – 624 с. – 
(Книга мысли). 

Диакон Дмитрий Цыплаков. «Блудный сын» русской философии // Портал Пра-
вославие. РЦ. Статья опубликована 13 августа 2011 года, в сто одиннадцатую годов-
щину со дня смерти философа [электрон. ресурс]. – Режим доступа : 
https://pravoslavie.ru/48086.html 

Иларион С. На горах Кавказа : роман / Схимонах Иларион. – М. : Карамзин, 
2018. – 382 с. 

Лосев А.Ф. Владимир Соловьёв и его время / предисл. А.А. Тахо-Годи. – М. : 
Молодая гвардия, 2000. – 613 с. – (Жизнь замечат. людей; Сер. биогр. ; Вып. 782). 

Лосский Н.О. История русской философии. – М. : Советский писатель, 1991. – 
474 с. 

Мень А. Библиологический словарь: в 3 т. – М. : Фонд имени Александра Меня, 
2002. – Т. 1–605 с.; т. 2–558 с.; т. 3–526 с. 



Твердислова В.С.  

 160 

Соловьёв В.С. Критика отвлеченных начал // Соловьёв В.С. Сочинения. – М. : 
Наука, 2001. – Т. 3. – С. 7–366. 

Соловьёв В.С. Теоретическая философия // Соловьев. В.С. Соч.: в 2 т. – М. : 
Мысль, 1988. – Т. 1. – С. 757–831. 

Соловьёв В.С. Оправдание Добра: Нравственная философия / вступ. ст. 
А.Н. Голубева и Л.В. Коноваловой. – М. : Республика, 1996. – 479 с. – (Б-ка этиче-
ской мысли). 

Владимир Соловьёв. Духовные основы жизни (Fundaments of Life) 1882–1884. – 
Брюссель : Жизнь с Богом, 1953, (1982). – 143 с. 

Соловьёв В.С. Еврейство и христианский вопрос // Соловьёв В.С. Сочинения в 
двух томах. – М. : Правда, 1989 а. – Т. 1. – С. 206–258. 

Соловьёв В.С. Русская идея // Соловьёв В.С. Сочинения в двух томах / пер. с 
франц. Г.А. Рачинского. – М. : Правда, 1989 б. – Т. 2. – С. 219–246. 

Соловьёв В.С. Талмуд и новейшая полемическая литература о нем в Австрии и 
Германии // Русское Обозрение. 1886. [электрон. ресурс]. – Режим доступа : 
http://khazarzar.skeptik.net/books/jud/thal_sol.htm 

Соловьёв В.С. Три разговора о войне, прогрессе и конце всемирной истории // 
Соловьев В.С. Сочинения: в 2 т. / общ. ред. и сост. А.В. Гулыги, А.Ф. Лосева; примеч. 
С.Л. Кравца и др. – М. : Мысль, 1990 а. – Т. 2. – С. 635–762. 

Соловьёв В.С.  Философские начала цельного знания // Соловь-
ев В.С. Сочинения: в 2 т. / общ. ред. и сост. А.В. Гулыги, А.Ф. Лосева; примеч. 
С.Л. Кравца и др. – М. : Мысль, 1990 б. – Т. 2 – С. 140–288. 

Соловьёв В.С. Славянский вопрос // Соловьёв В.С. Сочинения в двух томах. – М. : 
Правда, 1989 в. – Т. 1 : Философская публицистика. – С. 311–327. 

Соловьёв В.С. Речь на обеде в память Мицкевича 27 декабря 1898 г. // Соловь-
ёв В.С. Литературная критика. – М. : Современник, 1990 в. – С. 205–212. 

Соловьёв В. Стихотворения и шуточные пьесы // Библиотека поэта. (Большая серия). 
Второе издание. – Л. : Советский писатель. Ленинградское отделение, 1974. – 352 с. 

Соловьёв В.С. Национальный вопрос в России // Соловьёв В.С. Сочинения в двух 
томах. – М. : Правда, 1989. – Т. 1, вып. 1. – С. 259–410; вып. 2. – С. 411–639. 

Соловьёв В.С. Идолы и идеалы // Соловьёв В.С. Сочинения в двух томах. – М. : 
Правда, 1989 д. – Т. 1. – С. 604–637. 

Coлoвьёв В. Cтиxoтвopeния. – M.: Типография Иванова при О.Н.О (Сергиев По-
сад), 1921. – 368 с. 

Соловьев С.М. Жизнь и творческая эволюция / послесл. П.П. Гайденко; подгот. 
текста И.Г. Вишневецкого. – М. : Республика, 1997. – 431 с. 



Владимир Соловьёв. Мессианство 

 161

Трубецкой Е. Старый и новый национальный мессионизм // Трубец-
кой Е. Избранное. – М. : Канон, 1995. – С. 299–323. 

Трубецкой Е., князь. Миросозерцание Вл. С. Соловьёва. – М. : Товарищество 
тип. А.И. Мамонтова, 1913. – Т. 1 (А). – 653 с.; т. 2 (Б). – 420 с. 

Фузайлов У. (Паз). София и Талмуд : Владимир Соловьёв в еврейском контексте // 
«Лехаим». – М., 2008. – Январь. Тебет 5768–1(189). [Электрон. ресурс]. – Режим дос-
тупа : https://lechaim.ru/ARHIV/189/paz.htm 

Jarecki K. Idee historiozoficzne Woronicza a mesjanizm polski / Pamiętnik Literacki. 
Czasopismo kwartalne we Lwowie. Nakładem Tow. Lit. im A. Mickiewicza z 
Drukarni E. Winiarza. – 1904. – R. 3, Z. 1–4. – S. 414–420. 

Rojek P. Liturgia dziejów. Jan Paweł II i polski mesjanizm. – Kraków: Wydawnictwo, 
2016. – 322 p. 

 
References 

 
Valickij, A. (2012). Rossiya, katolichestvo i pol'skij vopros. E. Tverdislovoj (transl. & 

afterword). Moscow : Izdatel'stvo Moskovskogo universiteta. (Seriya «Kniga mysli»). 
Diakon Dmitrij, Cyplakov. (2011). «Bludnyj syn» russkoj filosofii. In Portal Pra-

voslavie. RC. Stat'ya opublikovana 13 avgusta 2011 goda, v sto odinnadcatuyu 
godovshchinu so dnya smerti filosofa [elektron. resurs]. Retrieved from : 
https://pravoslavie.ru/48086.html 

Ilarion, S. (2018). Na gorah Kavkaza: Roman. Skhimonah Ilarion. Moscow : Karamzin. 
Losev, A.F. (2000). Vladimir Solov'yov i ego vremya. A.A. Taho-Godi (preambl). 

Moscow : Molodaya gvardiya. (Zhizn' zamechat. lyudej; Ser. biogr. Vyp. 782). 
Losskij, N.O. (1991). Istoriya russkoj filosofii. Moscow : Sovetskij pisatel'. 
Men', A. (2002). Bibliologicheskij slovar': v 3 t. Moscow : Fond imeni Aleksandra Menya. 
Solov'yov, V.S. (2001). Kritika otvlechennyh nachal. In Solov'yov V.S. Sochineniya. 

(T. 3), (pp. 7–366). Moscow : Nauka. 
Solov'yov, V.S. (1988). Teoreticheskaya filosofiya. In Solov'ev V.S. Soch.: v 2 t. 

(T. 1), (pp. 757–831. Moscow : Mysl'. 
Solov'yov, V.S. (1996). Opravdanie Dobra: Nravstvennaya filosofiya. A.N. Golubeva 

i L.V. Konovalovoj (introd. articl.). Moscow : Respublika. (B-ka eticheskoj mysli). 
Vladimir, Solov'ev. (1953). Duhovnye osnovy zhizni (Fundaments of Life) 1882–1884. 

Bryusselʼ : Zhizn' s Bogom. 
Solov'yov, V.S. (1989 a). Evrejstvo i hristianskij vopros. In Solov'yov 

V.S. Sochineniya v dvuh tomah. (T. 1), (pp. 206–258). Moscow : Pravda. 



Твердислова В.С.  

 162 

Solov'yov, V.S. (1989 b). Russkaya ideya. G.A. Rachinskogo (transl. fr. franc.). In 
Solov'yov V.S. Sochineniya v dvuh tomah. (T. 2), (pp. 219–246). Moscow : Pravda. 

Solov'yov, V.S. (1886). Talmud i novejshaya polemicheskaya literatura o nem v 
Avstrii i Germanii. In Russkoe Obozrenie. 1886. Retrieved from : 
http://khazarzar.skeptik.net/books/jud/thal_sol.htm 

Solov'yov, V.S. (1990 a). Tri razgovora o vojne, progresse i konce vsemirnoj istorii. 
A.V. Gulygi, A.F. Loseva; S.L. Kravca & dr. (Eds., notes). In Solov'ev V.S. Sochineniya: v 
2 t. (T. 2), (pp. 635–762). Moscow : Mysl'. 

Solov'yov, V.S. (1990 b). Filosofskie nachala cel'nogo znaniya. A.V. Gulygi, 
A.F. Loseva; S.L. Kravca i dr. (Eds., notes). In Solov'ev V.S. Sochineniya: v 2 t. (T. 2), 
(pp. 140–288). Moscow : Mysl'. 

Solov'yov, V.S. (1989 v). Slavyanskij vopros. In Solov'yov V.S. Sochineniya v dvuh 
tomah. (T. 1), Filosofskaya publicistika, (pp. 311–327). Moscow : Pravda. 

Solov'yov, V.S. (1990 v). Rech' na obede v pamyat' Mickevicha 27 dekabrya 1898 g. 
In Solov'yov V.S. Literaturnaya kritika (pp. 205–212). Moscow : Sovremennik. 

Vladimir, Solov'yov. (1974). Stihotvoreniya i shutochnye p'esy / Biblioteka poeta. 
(Bol'shaya seriya). Vtoroe izdanie. Leningrad : Sovetskij pisatel'. Leningradskoe otdelenie. 

Solov'yov, V.S. (1989 g). Nacional'nyj vopros v Rossii. In Solov'yov V.S. Sochi-
neniya v dvuh tomah. (T. 1), (vyp. 1), (pp. 259–410); (vyp. 2), (pp. 411–639). Moscow : 
Pravda. 

Solov'yov, V.S. (1989 d). Idoly i ideally. In Solov'yov V.S. Sochineniya v dvuh 
tomah. (T 1), (pp. 604–637). Moscow : Pravda. 

Vladimir, Colov'yov. (1921). Stihotvopeniya. Moscow: Tipografiya Ivanova pri 
O.N.O (Sergiev Posad). 

Solov'ev, S.M. (1997). Zhizn' i tvorcheskaya evolyuciya. P.P. Gajdenko (aferwords); 
I.G. Vishneveckogo (preportn of the text). Moscow : Respublika. 

Trubeckoj, E. (1995). Staryj i novyj nacional'nyj messionizm. In Trubeckoj E. Izbran-
noe (pp. 299–323). Moscow : Kanon. 

Kn. Evgenij, Trubeckoj. (1913). Mirosozercanie Vl. S. Solov'yova. T. 1 (A); t. 2 (B). 
Moscow : Tovarishchestvo tip. A.I. Mamontova. 

Uri, Fuzajlov (Paz). (2008). Sofiya i Talmud: Vladimir Solov'yov v evrejskom kon-
tekste. In «Lekhaim», Moskva. Yanvar'. 2008. Tebet 5768–1(189). Retrieved from : 
https://lechaim.ru/ARHIV/189/paz.htm 

Jarecki, K. (1904). Idee historiozoficzne Woronicza a mesjanizm polski / Pamiętnik 
Literacki. Czasopismo kwartalne we Lwowie. Nakładem Tow. Lit. im A. Mickiewicza z 
Drukarni E. (R. 3. Z. 1–4) (pp. 414–420). Winiarza. 

Rojek, P. (2016). Liturgia dziejów. Jan Paweł II i polski mesjanizm. Kraków : 
Wydawnictwo. 


