
 

 185

 
 
 
 
УДК: 168522, 130.2 7.01  DOI: 10.31249/hoc/2021.01.08 
 
 
 

Левит С.Я. 

 
ПОЭТИЧЕСКИЕ ИНТУИЦИИ  

И ФИЛОСОФСКИЕ МОТИВЫ ПОЭЗИИ МЫСЛИ 
 

Аннотация. В статье отражен опыт анализа связи русской фило-
софии с поэзией мысли, философской поэзией, представленный твор-
чеством Ю. Айхенвальда, В. Зеньковского, Б. Никольского, Вл. Со-
ловьёва, С. Франка. 

Ключевые слова: философия; поэзия; предметное мышление; ис-
тина; добро; красота; святыня; творчество; мудрость; вдохновение; 
мистицизм; магия; слово; гармония; человек и время; дух; душа; 
жизнь; смерть; вера; уединенность; невыразимое; сверхчувственное; 
сверхсознательное; трансцендентность; миронаблюдение; смысл су-
ществования. 

 
Поступила: 20.06.20  Принята к печати: 04.07.20 
 
 
 
 

                                                            
 Левит Светлана Яковлевна – кандидат философских наук, ведущий научный 

сотрудник Института научной информации по общественным наукам РАН, Москва, 
Россия, levit44@, mail.ru  

Levit Svetlana Yakovlevna – PhD in Philosophy, culturologist, leading scientific em-
ployee of the Institute of Scientific Information in Social Sciences of the Russian Academy 
of Sciences, Moscow, Russia, levit44@, mail.ru 



Левит С.Я.  

 186 

Levit S. Ya. 
Poetic intuition and philosophical motifs of the poetry of thought 

 
Abstract. The article reflects the experience of analyzing the connec-

tion of Russian philosophy with the poetry of thought, philosophical po-
etry, presented by the works of Yu. Aichenwald, V. Zenkovsky, B. Nikol-
sky, V. Solovyov, S. Frank. 

Keywords: philosophy; poetry; objective thinking; truth; goodness; 
beauty; sanctity; creativity; wisdom; inspiration; mysticism; magic; word; 
harmony; man and time; spirit; soul; life; death; faith; solitude; the 
inexpressible; supersensible; superconscious; transcendence; world 
observation; meaning of existence. 

 
Received: 20.06.20    Accepted: 04.07.20 
 
 
Проблема взаимоотношения, связи философии и поэзии привле-

кала внимание философов, культурфилософов, поэтов. То, что фило-
софия и поэзия внутренне связаны между собой, признается многими 
исследователями, полагающими, что философия и поэзия прозревают 
высшие закономерности вселенной. Философы полагали, что поэзия 
открывает живую основу мироздания. 

Близость философии и поэзии, по словам И.Н. Сиземской, может 
принимать различные формы: взаимодополнительности (если фило-
соф и поэт совпадают в одном лице – М. Ломоносов, Вл. Соловьёв) 
или интенции (если философская рефлексия присутствует в поэтиче-
ском творчестве в качестве существенного элемента – Е. Баратын-
ский, Ф. Тютчев, А. Фет). Размышляя о формах осмысления высших 
закономерностей бытия, Сиземская отмечает, что в сфере философии 
оно осуществляется средствами логического анализа, а в сфере по-
эзии – образностью поэтического вдохновения, не подменяющего 
конкретную реальность отвлеченными мыслительными конструкция-
ми. 

Как отмечает Сиземская, представления о мире в понятиях (фи-
лософия) и в «ощутительных образах» (поэзия) дополняют друг друга 
и «возникает особая форма миросозерцания – “философия-поэзия”, в 
которой сила мышления приумножается силой воображения» [Сизем-



Поэтические интуиции 

 187

ская, 2007, с. 10], а поэзия, обретая глубинное смысловое наполнение, 
подходит к границам «запредельного» [Сиземская, 2007, с. 5–10]. 

В данной статье находит отражение опыт анализа связи русской 
философии с поэзией мысли, философской поэзией, представленной 
творчеством известных исследователей – Ю. Айхенвальда, В. Зень-
ковского, Б. Никольского, Вл. Соловьёва, С. Франка. 

В. Зеньковский открывает философские мотивы в поэзии Пушки-
на, проникая в мир его непосредственных интуиций. Он отмечает 
универсальность его эстетической восприимчивости. Даже «мимо-
летные видения» дают поэту живое ощущение красоты, и это особен-
но поразительно, отмечает В. Зеньковский, при его меланхолическом 
складе души. Им часто овладевало уныние, но даже «унылая пора» 
своим «очей очарованьем» питала душу. Природа пробуждала в нем 
многообразные чувства и мысли; он в благоговении склонялся перед 
красотой, которая была для него откровением святыни, преображаю-
щей силой. Поэта звала красота моря, но «могучей страстью очаро-
ван», он оставался у берега. 

Вершиной своей поэтической задачи Пушкин считал служение 
Богу, «исполниться волей Божией» и стать пророком – «глаголом 
жечь сердца людей». Благоговение перед святыней красоты, глубокие 
эстетические переживания открывали перед ним тайну преображения 
поэта в пророка [Зеньковский, 2007, с. 41–42]. Поэт стремится понять 
смысл существования человека, антиномичность человеческой души, 
ее неизъяснимые наслаждения от встречи с явлениями, грозящими 
гибелью; ему присуще трагическое ощущение затерянности человека 
в бытии. И вместе с тем в его поэзии существует и другой лик чело-
века – «рыцарь бедный», прошедший свой путь без колебаний и ис-
кушений. 

Он желает понять смысл «ускользающего» времени на фоне 
«мышьей беготни», «бабьего лепетанья» Парки, наполняющих жизнь 
человека тревогой и смутными предчувствиями. Это, полагает Зень-
ковский, глубочайшая озабоченность философа в самом высоком 
значении этого слова – мыслителя, любовь которого «к родному пе-
пелищу, любовь к отеческим гробам» [Пушкин, 1948, т. 3, кн. 1, 
с. 242] – «больше, чем патриотизм», и является «интуитивным пере-
живанием неразрывной связи с родиной» [Зеньковский, 2007, с. 41]. 

 



Левит С.Я.  

 188 

Чистая поэзия Пушкина 
 

Другое восприятие Пушкина у В.С. Соловьёва. Он видел в Пуш-
кине не мыслителя в области умозрения, а поэта по преимуществу с 
живой открытой и отзывчивой ко всему душой, представителя чис-
той поэзии, наполненной служением своею красотою делу истины и 
добра на земле и получающей свое содержание от души поэта, вос-
приимчивой к воздействиям из «надсознательной области» [Соловь-
ёв, 1991, с. 326]. 

Поэта тяготило смятение чувств весной и летом; его душа рас-
цветала с увяданием природы – поэзия пробуждалась в нем как осо-
бое состояние души. Все образы и звуки приходят к нему в состоя-
нии творческого уединения – когда душа, охваченная лирическим 
волнением, «трепещет, и звучит, и ищет, как во сне» свободно из-
литься. И в эти минуты она наполняется тем, что «приходит к ней из 
той надсознательной области, которую сама душа тут же признает 
иною, высшею и вместе с тем своею, родною» [там же, с. 329]. Иде-
альный образ истинного поэта, томимого духовной жаждой, возника-
ет в «Пророке» Пушкина. 

Шестикрылый Серафим явился поэту «на перепутье» между 
прошлыми мечтами и надеждами будущего, он открывает поэту все, 
что есть на небесах и земле, делает его духовно более зорким и чут-
ким, воспринимающим и постигающим то, что ускользает от грубого 
чувства, что для других неуловимо – все то вечное золото, которым у 
Бога горит все существующее. Шестикрылый гений открывает перед 
избранником мир вечной красоты, озаряющей своим сиянием бытие 
[там же, с. 347]. Согласно В.С. Соловьёву, действие Серафима в пуш-
кинском «Пророке» имеет внутренний смысл: вместо лукавого языка 
человеческих страстей Серафим вложил поэту жало сосредоточенно-
го и мудрого слова. В этом изображении перехода от горних ангелов 
и дольней лозы к лукавому языку заключена, по мнению Соловьёва, 
истинная гениальность Пушкина как чистого поэта, для которого ос-
новным предметом является чистая красота как «ощутительная 
форма истины и добра» [там же, с. 348]. Именно красота, просвет-
ляющая все существующее, делает его произведения сообразными 
истине. Входя в нравственную область, приступая к грешному, 
празднословному языку, истинная поэзия должна признать его, орган 



Поэтические интуиции 

 189

активного зла, подлежащим уничтожению. Ведь настоящий поэт, 
пишет Соловьёв, не может отвлечься от существующего противобор-
ства добра и зла. В муках совершается нравственное перерождение 
поэта – в минуту вдохновения его поэтическое сознание облеклось 
образом библейского пророка, творческого гения, каким Пушкин 
ощущал себя в этом состоянии. Но, отмечает Соловьёв, прямого ав-
тобиографического значения это у Пушкина не имело. Пушкинский 
«Пророк» [Пушкин, 1956, с. 338–339], полагает Соловьёв, не является 
образом конкретного поэта, а «есть чистый носитель того безуслов-
ного идеального существа поэзии, которое было присуще всякому 
истинному поэту, и прежде всего самому Пушкину в зрелую эпоху 
его творчества и в лучшие минуты его вдохновения» [там же, с. 352]. 
Это идеал поэтического призвания, сливающегося с призванием про-
роческим», и за пределами остаются «исторические – национальные и 
личностные – особенности всех пророков» [там же, с. 352] и поэтов. 
Шестикрылый Серафим открыл перед поэтом красоту мироздания, 
дал мудрое слово правды, осуществил перерождение грешного языка 
в чистое орудие Божьей правды. Это есть «значимое, но не оконча-
тельное действие Серафима, еще не высший его подвиг. Ибо центр 
существа человеческого в его сердце, а не языке. И для того, чтобы 
слово правды жгло сердца людей, нужен Божий огонь. И когда Сера-
фим рассекает грудь поэта и вынимает его трепетное сердце, а в грудь 
водвигает угль, пылающий огнем, избранник рождается для новой 
жизни и начинает действовать не от себя, а исполнясь волею посы-
лающего его Божества, обретает способность жечь сердца людей. 

Но в действительности процесс духовного перерождения, пишет 
Соловьёв, не завершен, истинное перерождение поэта с пророчески-
ми задатками будущего совершенства – еще впереди, так как не пре-
одолено «раздвоение между поэтической высотой и житейским ни-
чтожеством» [Соловьёв, 1991, с. 359–360]. 

Размышления В.С. Соловьёва о пушкинском «Пророке» – самые 
вдохновенные монологи философа, в которых он говорит о поэтиче-
ской одаренности как даре свыше, для приятия которого нужно пере-
родить чувства и очистить сердце, пережить страдания на грани 
смерти и обрести нравственную мудрость, космическое тайнозрение 
и власть «глаголом жечь сердца людей», пронзать сердца образом 
совершенства. 



Левит С.Я.  

 190 

Мудрость Пушкина 
 

С.Л. Франк полагает, что в эпоху упадка духовной жизни, гоне-
ния на нее необходимо обратиться к изучению наследия истинно ве-
ликого мыслителя А.С. Пушкина, выразителя русского мироощуще-
ния, пронизанного религиозностью и стремлением к конкретной и 
всеобъемлющей истине, совпадающей со справедливостью или свя-
тостью. Все великие русские поэты были одновременно и религиоз-
ными мыслителями – Лермонтов, Тютчев, писатели Достоевский и 
Толстой. И даже «русский Гёте», гениальный Пушкин – внутренне 
спокойный и эстетически просветленный дух – являет в своих поэти-
ческих творениях религиозный трагизм и горячую веру [Франк, 1992, 
с. 492]. 

Основной сферой размышлений Пушкина является духовная 
жизнь человека, «а истинное существо его мысли… выражается в 
том, что он – не мыслитель, как мастер отвлеченного познания, а 
мыслитель – мудрец» [Франк, 2007, с. 105]. Ему чуждо оторванное от 
конкретности философствование, его идеи – «простые фиксации ин-
туиции, жизненных узрений» [там же, с. 107]. Все его размышления 
примыкают к его проницательным наблюдениям над человеком, а 
религиозные и этические идеи входят в сокровищницу философской 
мысли. 

При характеристике его мысли С.Л. Франк использует термин 
Гёте – «предметное мышление», т.е. мышление, не подменяющее 
конкретную реальность упрощенными схемами. В его поэзии нет 
«теорий» и «рассуждений», но в ней много интуитивных мыслей, 
нравственных и религиозных раздумий, жизненной мудрости. По 
словам Франка, Пушкин мыслит «жизненно-имманентно». Поэзия и 
мысль для него составляют неразрывное единство: «лирическое вол-
нение» творческой души стремится «как во сне», «излиться свобод-
ным проявлением» и разрешается встречей мыслей с рифмами, бегу-
щими навстречу мыслям. Франк ставит перед собой задачу исследо-
вать «целостный дух поэта», его «жизненную мудрость», сосредото-
ченную в его размышлениях о духовной жизни человека. Его внима-
ние сосредоточено на гениально-наивном символизме пушкинской 
поэзии, на невыразимой магии его искусства. Согласно Франку, 
Пушкин занят простым «миронаблюдением», исповедью своей ду-



Поэтические интуиции 

 191

ховной жизни; «он – чистое “эхо” мирового бытия, внешнего и внут-
реннего», выразитель «мудрого откровения» [Франк, 2007, с. 112]. 

Франк считает, что существуют два типа поэтов: 
– субъективных (Лермонтов, Блок, Есенин), поэзия которых пре-

имущественно носит исповедальный характер, в центре ее – личные 
душевные переживания поэта; 

– объективных (Баратынский, Тютчев), открывающих преимуще-
ственно объективные тайны бытия; в поэзии Баратынского Франк 
отмечает тяжеловесно-угрюмую философскую рефлексию, а у Тют-
чева – напряженную страстность метафизических умозрений. 

Вместе с тем Франк полагает, что всякая поэзия – единство субъ-
ективного и объективного: Лермонтов – субъективен настолько, что 
не в силах поведать нам, от чего он страдает; содержание его поэзии 
и поэзии Блока – чистое настроение; а Баратынский, Тютчев – по-
эты-философы, их размышления – об «обреченности человеческого 
духа», о бессмысленности жизни, о борьбе хаоса и света; лирика Фета – 
и субъективна, и «философична», «сосредоточена на переживаниях, 
которые находятся на пороге между субъективным настроением и 
объективным восприятием» [там же, с. 112–113]. 

Франк полагает, что безнадежны все попытки исследователей 
отыскать у Пушкина «миросозерцание», основанное на каком-то од-
ном принципе, так как Пушкин – «наивный мудрец, ведатель жизни» 
[там же, с. 113], его познание объективного бытия всегда «имманент-
но явлениям жизни», его проникновение в конкретное существо яв-
лений глубже философствования, а его исповедание личной жизни и 
судьбы преображено мудростью. Мудрость Пушкина направлена на 
всю полноту и целостность бытия и жизни; она «есть откровение бы-
тия – сама реальность, обретшая голос и повествующая о самой себе» 
[там же, с. 114]. Он открыт для гармонии и дисгармонии, одиночества 
и общения, гордости и смирения, для свободы и «мудрого понимания 
смысла власти и подчинения» [там же, с. 115]. В этом Франк видит 
универсализм пушкинского духа и его поэзии. 

 
Философская поэзия Баратынского 

 
Баратынский известен как поэт мысли – дума всегда преобладала 

в его произведениях над непосредственным творчеством; насыщен-



Левит С.Я.  

 192 

ность мыслью, «необщее выражение» на интеллигентном лице его 
музы, гармоничное воплощение сконцентрированной думы в сосре-
доточенном слове характеризуют его поэзию; его мысли просторно в 
строгом кольце нещедрых слов. Слово приобретает у него особую 
выразительность – раскрывает глубину своего смысла и аристокра-
тичность звучания. Слово неразрывно связано с мыслью и это не пре-
пятствует музыкальности его стихов, не умаляет поэтическую силу и 
магию его произведений, в которых вдохновенная сила сближает да-
лекие друг от друга слова. И покуда в мире звучит мистическая и 
утешительная рифма, этому миру, полагает Баратынский, можно до-
вериться, «ибо рифма – внешний знак глубокой музыкальности бы-
тия… Рифма – звучащее проявление и доказательство истины» [Ай-
хенвальд, 2019, с. 253]. 

Поэзия не только умиротворяет дух поэта своими лирными стру-
нами, врачует песнопеньями болящий дух, укрощает бунтующие 
страсти, она учит бескорыстию, «ручается ему за смысл и строй ми-
ра» [там же], несущего в себе гармонию и порядок. 

По слову Айхенвальда, лиризм Баратынского включает метафи-
зический элемент; поэт обречен размышлять о тайне смерти, все 
глубже проникая в непроницаемую сущность явлений, устремляясь 
по ту сторону реального мира: 

 
Все мысль да мысль! Художник бедный слова! 
 
И если Баратынский полагает, что мысль является «родной сти-

хией всех поэтов», то Айхенвальд считает, что он прав только отчас-
ти, так как поэзия не ограничивается только сверхчувственным, а 
изображает реальную жизнь во всем ее многообразии; «только по от-
ношению к Баратынскому верно то, что страстное чувство и чувст-
венность остались за пределами его творчества. От эмоционального, 
поскольку оно бурно и пылко, сохранилось почти одно лишь воспо-
минание» [там же, с. 242]. 

Баратынский возвышается над явлениями, живет во внутреннем 
мире, он только вспоминает страстную любовь, его душа наполнена 
«священной тишиной», в ней царят покой и безнадежность, энергия 
ищущей мысли и сладкое усыпление. Но он понимает, что человек не 
может довольствоваться покоем – ведь «жизнь для волненья дана: 



Поэтические интуиции 

 193

жизнь и волненье – одно»; мы из ничтожества вызваны «творчества 
словом тревожным» [Баратынский, 1971, с. 258]. 

Айхенвальд раскрывает трагическое мироощущение Баратынско-
го. Он пишет о том, что центральная мысль его поэзии – это фаталь-
ная неприспособленность человека к счастью наряду с вечной тоской 
по счастию, вечным стремлением к нему, так как «желанье счастия» в 
человека «вложили боги». Но «небесные боги» не хотят делиться 
блаженством с «земными детьми Прометея»: «дети Прометея», «чада 
святотатства» осуждены «питаться болезненной жизнью», «любить и 
лелеять недуг бытия» и «смерти отрадной страшиться» – так пишет 
Баратынский, обращаясь к Дельвигу [Баратынский, 1971, с. 62]. Про-
метеева искра не гаснет в человеке, но человек осужден быть несча-
стным, обречен на эту муку вечного противоречия, так как он мал и 
сир для этого огромного мира. Айхенвальд упоминает и о другой ан-
тиномии мироощущения Баратынского – о противоречии между при-
кованностью человека к этому миру, его оседлостью и высоким паре-
нием его духа. Это противоречие порождает безнадежную борьбу 
между судьбой и сердцем. 

Человек у Баратынского оказывается «недоноском», т.е. мертво-
рожденным, не воплотившимся, мечущимся, подобно «крылатому 
вздоху» между землей и небесами и «отбывающим без бытия» из это-
го мира. Размышляя о судьбе человека в поэзии Баратынского, Ай-
хенвальд замечает: божественное пламя тяготит человека и, на мгно-
венье низвергнутый в вечность, причастный к ней душой, он мучает-
ся ею и вместе с тем жаждет ее, сражается из-за нее с богами. И его 
терзает роковое противоречие – для вечного мира он, робкий челове-
ческий недоносок, еще не дозрел [Айхенвальд, 2019, с. 246–247]. 

Стихотворение Баратынского «Осень» наполнено обидой беско-
нечного одиночества человека, в особенности творца, созидателя – 
чей голос «земное перешел»: 

 
  Садись один и тризну соверши 
  По радостям земным твоей души! 
     [Баратынский, 1971, с. 276] 
 
Человек – «оратай жизненного поля», некогда всех увлечений 

друг, сочувствий пламенный искатель – остается один в «вечер года», 



Левит С.Я.  

 194 

он становится одиноким созерцателем бесплодных дебрей, его прони-
зывает «мертвящий душу хлад», «его смертный стон едва гордыней 
приглушен» [Баратынский, 1971, с. 276]. Он – один, так как пахари, 
возделавшие жизненное поле, не сойдутся на общую панихиду по ут-
раченным иллюзиям, по разрушенным идеалам, исчезнувшим земным 
радостям. 

Плоды жизненного урожая человека, собранного в «зернах дум», 
его опыт непередаваемы; каждый начинает заново и каждый остается 
один. И лишь немногим откроются тайны бытия – «то, что в мире 
есть великого и редкого, проходит незамеченно для погруженных в 
“потустороннюю суету” <…> но все равно, горела ли человеческая 
душа небесной звездой, была ли она тусклым огоньком земли, – она 
все равно погаснет, и за осенью, вечером года, наступит его белая 
снежная ночь» [Айхенвальд, 2019, с. 248]. 

Поэзия мысли Баратынского по преимуществу поэзия философ-
ская. «Источником поэтического вдохновения было для него не “на-
пряженное мечтанье”, а подлинное душевное переживание, “судороги 
сердца”. Под правдой чувства он разумел не чувство в его непосред-
ственном выражении, но чувство осознанное и выверенное рассуд-
ком» [Пигарев, 1971, с. 11]. 

В философских элегиях он претворяет свои ощущения, пережи-
вания, чувства глубоко растерзанного сердца в размышления, неожи-
данные обобщения человеческого опыта, открывающего смысл в яв-
лениях мировой жизни. Он обращается в своих произведениях к ве-
ковечным вопросам бытия – человек и время, человеческое счастье и 
невозможность его для нас, человек и «закон уничтоженья», человек 
и «самовластный рок», человек и поиски истины. Размышляя о судь-
бах мира, он набрасывает картину дальнейшего развития человечест-
ва, говорит о невозможности гармонического взаимодействия техни-
ческого прогресса и духовного расцвета человечества. В поэтические 
строфы облекаются не только чувства, страсти, но и размышления о 
мире, осмысление судьбы человечества. 

Ю. Айхенвальд определяет это как особую лирику мысли, утра-
тившую «значительную долю “здешних чувственных примет”» [Ай-
хенвальд, 2019, с. 239], но зато дарящую «трепетную радость понима-
ния и приобщения к замыслу Вселенной» [там же]. И в этом отноше-



Поэтические интуиции 

 195

нии, полагает Айхенвальд, Баратынский похож на Гёте, которому он 
посвятил глубокие стихи «На смерть Гёте»: 

 
…Погас! но ничто не оставлено им 
 Под солнцем живым без привета; 
На все отозвался он сердцем своим, 
 Что просит у сердца ответа; 
Крылатою мыслью он мир облетел, 
В одном беспредельном нашел ей предел. 
  [Баратынский, 1971, с. 217–218] 
 
Дух Гёте вобрал в себя и труды мудрецов, и предания минувших 

веков, и вдохновенные созданья искусств; им был изведан и понят 
человек в его многообразных проявлениях; в своем творчестве он 
сполна отдал все дольное долу. В этом стихотворении, отмечает Вяч. 
Иванов, присутствует почти дословная цитата из пушкинского «Про-
рока» – поэт, с природою одною жизнью дышащий, внемлет росту 
растений, чувствует трав прозябанье, понимает говор древесных лис-
тов, с ним говорит морская волна, ему открыта таинственная звездная 
книга. В основе этого глубокого по мысли стихотворения лежит 
«идея человеческого духа, способного силой своего творчески сочув-
ственного познания перейти грани личного сознания и вновь обрести 
свое я в средоточии вселенной» [Иванов, 1987, с. 164]. 

В этом стихотворении Баратынский говорит о двух возможно-
стях: или век человека ограничен земною жизнью и «за миром явле-
ний, не ждет ничего, – творца оправдает могила его», или нам дана и 
загробная жизнь, и тогда человек «к предвечному легкой душой возле-
тит, и в небе земное его не смутит» [Баратынский, 1971, с. 217–218]. 

Это стихотворение – гимн смерти – последнему закону бытия. 
Баратынский славит смерть, сохраняющую мир в равновесии, осво-
бождающую «одряхлевшую Вселенную» от буйства бытия, от избыт-
ка жизни, осуществляющую конечное равенство бытия, так как она 
тою же рукою ласкает и властелина, и раба. Но, замечает Айхенвальд, 
Баратынский берет у смерти то, «что есть в ней справедливого», но 
ничего не говорит о трагедии, которую она несет в мир человека, так 
как он берет ее под защиту и пытается найти «добрый смысл в общем 



Левит С.Я.  

 196 

строе жизни, и он часто говорит об оправдании творца» [Айхенвальд, 
2019, с. 250]. 

Вяч. Иванов полагает, что подобное умозрение «приводит нас к 
своеобразной теодицее: даже если бы Творец лишил человеческую 
душу личного бессмертия, приговор его был бы оправдан тем, что 
душа, как видно на примере Гёте, способна вложить вечное содержа-
ние в свое преходящее существование. Но если ей дана жизнь по-
смертная, она тем легче очистится от изъянов земной жизни, чем су-
меет творчески всецело и плодотворно ответить дарами своей любви 
дарам мира преходящего» [Иванов, 1987, с. 164]. 

Теодицея – религиозно-философское учение, оправдывающее Бо-
га за зло на земле, – занимает Баратынского. Ю. Айхенвальд полагает, 
что именно в этом вопросе сказывается слабость мыслителя; «у него 
недостает гения и пафоса ни для проклятия, ни для благословения» 
[Айхенвальд, 2019, с. 250]. Истина ускользает от него, по отношению 
к ней он остается «робким недоноском», готовым смиренно «пасть 
ниц пред Промыслом оправданным», но для того чтобы верить, Бара-
тынскому нужно было убедить себя в этом: 

 
Есть бытие и за могилой, 
Нам обещал его Творец. 
Спокойны будем: нет сомненья, 
Мы в жизнь другую перейдем… 
............................. 
Ах, как любить без этой веры! 
  [Баратынский, 1989, с. 155] 
 
В «Отрывке из поэмы «“Вера и неверие”», впоследствии перепе-

чатанном как «Отрывок», Баратынский говорит о вере, о том, что не 
нам дано исследовать премудрость Творца, нужно в смиренье сердца 
верить в существование другого бытия, верить в то, что «за могиль-
ным рубежом сияет день незаходимый», и терпеливо ждать конца. 

В этом «Отрывке» Айхенвальд видит декартовскую veracitas Dei, 
а также защиту правдивости Бога Баратынским, полагающим, что не-
зримый оправдается перед нами. Но, замечает Айхенвальд, Баратын-

                                                            
Правдивость Бога (лат.).  



Поэтические интуиции 

 197

ский не убежден в этом, и он готов, как и подобает человеку, ответить 
на зов «к давно желанной брани» и принять свою кончину в борьбе со 
злобным духом, а не раболепно ждать кончины от «медленной отра-
вы бытия» [Баратынский, 1971, с. 126]. Баратынский мечется между 
смирением и протестом, но, по словам Айхенвальда, у него нет муче-
ничества веры и безверия, он охвачен глубокой печалью, понимани-
ем, что для всех один закон – «закон уничтоженья». И он приветству-
ет смерть, говоря о ней как о дочери верховного Эфира, о светозарной 
красе, несущей в руках не губящую косу, а оливу мира [там же, 
с. 174]. И это своеобразное чувство смерти не избавляет поэта от пе-
чали, а делает его чуждым красоте мира. 

Отрешенность от мира он, по словам Вяч. Иванова, «укрыл дос-
пехами стоического равнодушия», а свой агностицизм облек в муже-
ственно-суровое спокойствие [Иванов, 1987, с. 163–164]. Поэта раз-
дражают успехи «цивилизации». В его восприятии современности 
преобладает интуиция всеобщего умирания, его дух обнимает «все 
порывы человеческой жизни как единую мрачную драму» [там же, 
с. 164]: 

 
Все шествует путем своим железным, 
В сердцах корысть, и общая мечта 
Час от часу насущным и полезным 
Отчетливей, бесстыдней занята. 
  [Баратынский, 1971, с. 246] 
 
Эпоха окрашена в трагические тона, усиливаются ориентации 

общества на «насущное и полезное», все преданы промышленным 
заботам, в мире не слышны звуки лиры, исчезают «ребяческие сны 
поэзии», над всем царит сухая проза. Уверенность в несовместимости 
чисто материальных интересов общества с духовными интересами 
нашла свое выражение в стихотворении «Последний поэт», в котором 
«питомец Аполлона», не понятый современниками, бросается со ска-
лы в море и погребает в его волнах «свои мечты, свой бесполезный 
дар!» [Баратынский, 1971, с. 247]. В прозаическом мире судьба по-
следнего поэта, последнего доверенного природы – трагична. Приро-
да, измученная изысканиями человека, закрыла свои вещие уста, а 
пение поэта о чувствах, вере, страстях уже не получает отзвука в ду-



Левит С.Я.  

 198 

шах людей, занятых «насущным и полезным». Истерзанная земля не 
может быть пристанищем для поэта, ищущего уединения, и он обра-
щает свой взор на море, не покорившееся человеку и сохранившее 
свою первозданную космичность. 

Баратынский разделил участь последнего поэта – он погрузился в 
уединение, и его уединенность особенная, «она больше уединенности 
других поэтов именно потому, что мысль вообще уединяет» [Айхен-
вальд, 2019, с. 255], уносит в иной мир – в прохладу и сумрак поэти-
ческого леса, очаровывает прекрасными рифмами и мыслями его 
произведений. 

 
А. Фет – «поэт философов» 

 
Интересное исследование посвящено поэту философов – А. Фету. 

Философскую сущность его произведений раскрывает Б.В. Николь-
ский, проясняя поэтические предчувствия философски просветлен-
ных созерцаний поэта, запечатленных в «Вечерних огнях». 

Если в раннем произведении Фета – «Я долго стоял неподвижно» – 
поэт прямо «хватает на лету и закрепляет вдруг и темный бред души, 
и трав неясный запах» [Никольский, 2019, с. 287], то, пишет 
Б.В. Никольский, в его стихотворении «Среди звезд» [Фет, 1956, 
с. 19] перед нами не бред, не тень от облака летучего, которую «не 
прибьешь гвоздем к сырой земле», «но живой луч, выхваченный из 
мироздания и навеки сияющий светом пантеистического мировоз-
зрения» [Никольский, 2019, с. 287]. Как многие художники, Фет – 
пантеист. Природу он воспринимает как таковую, и она раскрывает 
ему свои тайны и крастоту. И она представляет для него объект эсте-
тического наслаждения, отрешенного от мысли о связи ее с человече-
скими нуждами. Фета, как импрессиониста, волнует прежде всего 
впечатление от созерцания природы, и он способен отрешиться от 
«царственно-духовного» начала в этом созерцании. Он очеловечивает 
природу, одушевляет этот огромный мир, единый в многообразии 
своих проявлений, он ощущает себя не деспотом-преобразователем, а 
ее сыном и потому его чувство находит отклик в природе. Он вступа-
ет в царство природы, «где воздух, степь и думы заодно», подобно 
расцветающему цветку или вспархивающей птичке. 



Поэтические интуиции 

 199

Никольский проясняет основные философские элементы поэзии 
Фета, его эстетическую методологию, выявляет основные черты его 
поэтического миросозерцания: отношение к миру, к людям, нравст-
венные воззрения. Особенность миросозерцания поэта, его микро-
космоса, Никольский видит в гармоничном сосуществовании его по-
этического и жаждущего любви человеческого начала, в единении 
поэта и мыслителя. Фет, сумевший усвоить «чисто философский дух» 
остался ислючительно поэтом – золотым звеном, связующим, по 
мысли Никольского, «красоту с истиной, золотым мостом между 
философией и поэзией» [Никольский, 2019, с. 289]. 

Истина открывается ему в состоянии поэтического восторга. Об-
ращаясь к поэтам, он пишет: 

 
В ваших чертогах мой дух окрылился, 
Правду провидит он с высей творенья; 
Этот листок, что иссох и свалился, 
Золотом вечным горит в песнопенье. 
   [Фет, 1956, с. 37] 
 
Он постигает истину не как мыслитель, обосновывающий ее на 

предпосылках, а как художник – красотой выводов. Поэт чувствует 
мысль, переживает ее, вступает в страну познания через ворота Кра-
соты (Шиллер), а к истине приближается через чувство, он «дочувст-
вывается до истины» [Никольский, 2019, с. 290]. 

Фет, полагает Никольский, ближе к философам, но поэтическое 
вдохновение не позволяет ему погрузиться в сферу чистого умозре-
ния. Ему свойственна духовная двойственность – жажда сверхъесте-
ственного, потустороннего познания и вместе с тем страсть к фило-
софским размышлениям о муках бытия, об исцелении от этих мук, о 
назначении человека в мире, задачах искусства, о добре и зле. И все 
его размышления вырастают из жизненного опыта не в виде принци-
пов, а в виде ассоциированных выводов, отражающих характер ху-
дожника, содержание поэзии. Никольский определяет поэзию как 
«прикладную философию» и отмечает, что поэты столь же самобыт-
ны и зависимы от философии, как инженеры и техники от теоретиче-
ской физики [там же, с. 299]. 



Левит С.Я.  

 200 

Красота – средство и цель поэтов при увековечении в образах и 
слове творческих комбинаций жизненной стороны философских 
умозрений. Поэт, по образному выражению Никольского, стремится 
угадать сущность вещей сквозь покрывало Майи, сквозь текущую 
ложь бытия; найти в вечном потоке преходящих явлений отражения 
вечно сущего бытия. Если познающий дух рвется из мира, то красота 
возвращает его. Художник мирит человека с миром, душу с телом, но 
в нем самом коренится глубокий разлад, понимание которого состав-
ляет основную мысль художника. 

Разлад между человеком и художником доходит у Фета до прямо-
го неприятия читателей, которые за красотой поэтического произве-
дения не видят живой боли, трагедии, не страдают от исчезновения 
того огня, «что просиял над целым мирозданьем, и в ночь идет, и 
плачет, уходя» [Фет, 1956, с. 165–166]. 

Эти страдания поэта, получившие поэтическое выражение, не 
встречают живого отклика в сердце читателя, воспринимаются фор-
мально; так красота полночного неба, охваченного заревом, притяги-
вает взоры, но не возникает чувство, что в этом зареве пожара сгорел 
человек. 

Глубоко переживая разлад поэта с человеком, Фет оставался по-
этом, воздающим кесарево кесарю, а Божие – Богу. Никольский от-
мечает у «поэта философов» изумительное равновесие человека с ху-
дожником, в основе которого – внутренняя, волевая энергия и эсте-
тичность природы Фета. Поэт – искатель красоты в мире – «в его до-
бре и зле, в его светлых и мрачных областях, совершенно независимо 
от их нравственного содержания» [Никольский, 2019, с. 303]. По сло-
вам Никольского, поэт находит красоту как таковую и не оправдыва-
ет ею зла, а только тот мир, в котором это зло существует как один из 
элементов явлений, но не их сущность (это не безусловное зло), а 
«зло безусловное, чистое зло есть невозможность» [там же]. Поэтиче-
ское примирение с этим нечистым злом допустимо, по мнению Ни-
кольского, только для художника, человек же не может с ним ми-
риться. «Созерцать мир можно с полным безразличием; но действо-
вать безразлично – это чистый non sens, понятие, себе самому проти-
воречащее» [Никольский, 2019, с. 304]. 

Согласно Никольскому, в поэзии Фета этот нравственный кон-
фликт получил разрешение в стихотворении «Добро и зло»: 



Поэтические интуиции 

 201

Два мира властвуют от века, 
Два равноправных бытия: 
Один объемлет человека, 
Другой – душа и мысль моя. 
  [Фет, 2012, с. 122–123] 
 
Два равноправных бытия образуют у Фета мироздание – макро-

косм и микрокосм, мир и я человека. Каждое из них включает полно-
ту бытия, но эти сферы не совпадают, хотя соприкасаются друг с 
другом: божественное познание не включает в себя добра и зла; 
«добро и зло знает только наша земная воля, та воля, которая была 
изгнана в мир из блаженства умозрения, дабы, в поте лица своего 
снедая хлеб свой, человек сознал, что не в познании добра и зла ле-
жит сущность божественного разума» [Никольский, 2019, с. 305]. 

Окончательный вывод, вытекающий из размышлений Фета, запе-
чатленных в этом стихотворении, полагает Никольский, таков: добро 
и зло для человека, а красота – для художника. Оба мира равноправ-
ны, но в них действуют разные законы. И человек «быть не мысли 
божеством» [Фет, 1956, с. 22], он должен различать добро и зло, «как 
сын земли, понимая даже небесное лишь в пределах этих моральных 
категорий» [Никольский, 2019, с. 305]. И пусть красота зла и порока, 
открытая художником, не гасит в человеке стремление бороться со 
злом, а узкие требования «невольничьей» морали не ограничивают 
вольные воззрения творческого духа [там же]. 

В неразрывную цепь мироздания Фет вводит самый дух челове-
ческий: «в блистающем первообразе “солнца мира” для него слива-
лись дух и тело, “плотские и бесплотные лучи”, роднились мир и 
вдохновение» [Никольский, 2019, с. 307]. 

Никольский, говоря об умозрительной сущности художественно-
го творчества Фета, особо подчеркивает его мистицизм, устремлен-
ность к единому сверхчувственному началу, воплощенному в мире; 
«можно даже сказать, что бессмертие и вечность мира в его целом, 
недолговечность и призрачность отдельных преходящих явлений, 
причастных однако же мировому бессмертию, как неотъемлемых 
звеньев “в цепи непрерывной творенья” – основная идея Фета» [Ни-
кольский, 2019, с. 308]. 



Левит С.Я.  

 202 

Но это бессмертие, отмечает Никольский, свойственно лишь 
«солнцу мира», объединяющему дух и материю, и человеческому я, 
творческому духу. Это равенство духа и мира (и даже превосходство 
духа над миром) представляется поэту чудом. Глубоко чувствуя при-
сущее духу человеческому стремление к трансцендентности, Фет, 
которому свойствен культ красоты, воспринимал все явления мира с 
эстетической точки зрения. Никольский сравнивает Фета с Мидасом, 
получившим свою способность от бога поэзии – Аполлона; Фет, как 
Мидас, одним своим упоминанием превращает пылинки земного ми-
ра в чистое золото поэзии, – иссохший листок горит вечным золо-
том в его песнопенье; он открывает нам возможность почувствовать 
бессмертность поэтического порыва. 

Нередко Фет забывает о величии человеческого духа, его силе и 
превосходстве или равноправности миру, принижая свое вдохновение 
перед полнотой земного бытия: 

 
Не я, мой друг, а Божий мир богат, 
В пылинке он лелеет жизнь и множит, 
И что один твой выражает взгляд, 
Того поэт пересказать не может. 
  [Фет, 1956, с. 215] 
 
В стихотворении «Только встречу улыбку твою» он пишет: 
 
Только песне нужна красота, 
Красоте же и песен не надо. 
  [Фет, 1956, с. 218] 
 
Но проходила минута восхищения Божиим миром, и вдохновение 

вступало в свои права, звучал жизнерадостный гимн художника-
пантеиста бессмертному поэтическому порыву, человеческому твор-
ческому духу, красотою умиленному, зажигающему вечерние огни. 

Но каково его отношение к загадке небытия? 
Далекий от культа смерти, он бестрепетно спокойно готов встре-

тить ее появление и с улыбкой перейти «на лоно вечности» [там же, 
с. 15–16]. 



Поэтические интуиции 

 203

В стихотворении «Никогда» Фет взял на себя эстетическое оп-
равдание смерти. Это стихотворение Никольский считает величай-
шим из всех лирических произведений по философской глубине за-
мысла и убедительному реализму. Иное освещение проблемы смерти, 
небытия в стихотворении «Смерти» [Фет, 1956, с. 23]. 

В этом стихотворении поэт без страха ожидает ночь безрассвет-
ную и вечную постель. Торжество над смертью потрясает своей не-
поддельной искренностью: 

 
Пусть головы моей рука твоя коснется 
И ты сотрешь меня со списка бытия, 
Но пред моим судом, покуда сердце бьется, 
Мы силы равные, и торжествую я. 
 
Еще ты каждый миг моей покорна воле, 
Ты – тень у ног моих, безличный призрак ты; 
Покуда я дышу – ты мысль моя, не боле, 
Игрушка шаткая тоскующей мечты. 
    [Фет, 1956, с. 23] 
 
Поэт стоически встречает смерть, но земная оболочка его духа 

охвачена невольным ужасом. Это «смятенье великое» – лишь мгно-
венный переход: «смерть – мечта, пока я жив; смерть – “бессмертный 
храм Бога”, начальная граница моего участия во всемирном бессмер-
тии» [Никольский, 2019, с. 316]. 

 
* * * 

Творчество поэтов мысли Баратынского, Фета отражало свое 
время, но душой поэты не были с этим временем наступления века 
нарождающейся буржуазности, века «расшибания лбов о стену эко-
номических проблем», о котором А. Блок сказал: 

 
Век девятнадцатый, железный, 
Воистину жестокий век! 
  [Блок, 1980, с. 276] 
 



Левит С.Я.  

 204 

Своим творчеством они были связаны с Пушкинской эпохой, во-
шедшей в историю отечественной поэзии как ее золотой век. 

В сознании современников Баратынский-поэт был не просто 
спутником Пушкина, но одним из «самоцветных поэтов», которые, по 
словам Гоголя, зажглись, как свечки от поэтического огня Пушкина, 
но в ярких лучах «солнца русской поэзии» сумели сохранить «лица 
необщее выраженье». 

Разлад со временем отразился в творчестве поэтов, пронизанном 
трагическим мироощущением, интересом к «иному миру», размыш-
лениями о человеческом существовании как «заколдованном круге 
страданий». 

У Баратынского это выразилось в трагическом мироощущении, в 
чувстве бессилия перед круговоротом жизни, у Фета – в мистицизме, 
устремленности к единому сверхчувственному началу, воплощенно-
му в мире, в переживании недолговечности и призрачности преходя-
щих явлений, в освещении проблем небытия, в эстетическом оправ-
дании смерти. 

Проблемы смысла жизни, добра и зла, любви и ненависти, пред-
назначения человека, тайны бытия и небытия наполняют творчество 
и поэтов, и философов. Но, как отмечает И.Н. Сиземская, вселенная, 
которую невозможно постичь одной мыслью, охотнее открывается не 
философу, а поэту, оперирующему художественными образами как 
символами отвлеченной мысли, устремленной в глубины мироздания. 
Окрашивая мир страстностью вдохновения, поэт достигает более 
глубокого проникновения в тайны мирового бытия, охватывает мир 
во всем его многообразии. 

Близость поэзии («прикладной философии») и философии не 
подлежит сомнению: именно философские построения многое опре-
деляют в художественном творчестве, воплощающем «в ощутитель-
ных образах тот высший смысл жизни, которому философ дает опре-
деление в разумных понятиях» [Соловьёв, 2019, с. 327]; в форме 
ощутительной красоты художественному чувству непосредственно 
открывается то же совершенное содержание бытия, «которое фило-
софией добывается как истина мышления, а в нравственной деятель-
ности дает о себе знать как безусловное требование совести и долга» 
[Соловьёв, 2019, с. 328]. Чувственный опыт, который реализуется че-
рез переживания, интуицию, образное восприятие, разнообразные 



Поэтические интуиции 

 205

состояния души, является дополнением к категориальному отраже-
нию мира. С этих позиций меняется представление о возможностях 
достижения действительной истины, «им стало понятие опыта, но не 
как опыта чувственной очевидности, а как жизненно-интуитивного 
постижения бытия в сочувствии и переживании» [Франк, 1996, 
с. 155]. И «если вселенная имеет смысл», то, замечает Вл. Соловьёв, 
не может быть «двух противоречащих друг другу истин – поэтиче-
ской и научной», как и двух «исключающих друг друга целей суще-
ствования и “высших благ”» [Соловьёв, 2019, с. 328]. Постижение 
истины возможно на основе «эмоционально-ценностного восприятия 
мира» [Сиземская, 2007, с. 16], предполагающего органический син-
тез рационального мышления и чувственного восприятия. 

 
Список литературы 

 
Айхенвальд Ю. Литературные силуэты // Звучащие смыслы : Космос культуры : 

Культурологический альманах / отв. ред. и сост. С.Я. Левит. – М. ; СПб. : Центр гу-
манитарных инициатив, 2019. – С. 239–262. – (Культурология. ХХ век). 

Баратынский Е.А. Полн. собр. стихотворений. – Л. : Советский писатель, 
1989. – 476 с. 

Баратынский Е.А. Стихотворения и поэмы. – М. : Художественная литература, 
1971. – 399 с. 

Баратынский Е.А. Стихотворения. – М. : Гослитиздат, 1945. – 296 с. 
Блок А. Возмездие // Блок А. Собр. соч. : в 6 т. – Л. : Художественная литерату-

ра, 1980. – Т. 2. – 472 с. 
Зеньковский В.В. Философские мотивы в русской поэзии // Поэзия как жанр рус-

ской философии : Антология / сост. И.Н. Сиземская. – М. : ИФРАН, 2007. – С. 29–57. 
Иванов Вяч. Собр. соч. : в 4 т. – Брюссель : Жизнь с Богом, 1987. – Т. 4. – 796 с. 
Никольский Б.В. А.А. Фет // Звучащие смыслы : Творческое самосознание : 

Культурологический альманах / отв. ред. и сост. С.Я. Левит. – М. ; СПб. : Центр гу-
манитарных инициатив, 2019. – С. 286–322. 

Пигарев К.В. Е.А. Баратынский : Предисловие // Баратын-
ский Е.А. Стихотворения и поэмы. – М. : Художественная литература, 1971. – С. 3–16. 

Пушкин – Чаадаеву. Из письма А.С. Пушкина П.Я. Чаадаеву, 19 октября 1836 г. // 
Пушкин А.С. Собр. соч. : в 10 т. – М. : ГИХЛ, 1959–1962. – Т. 10 : Письма 1831–
1837. – С. 307–310. 



Левит С.Я.  

 206 

Пушкин А.С. Сочинения и письма : в 8 т. / под ред. П.О. Морозова. – СПб. : 
Просвещение, 1903–1906. – Т. 2 : Мелкие стихи, 1825–1836. – 635 с. 

Пушкин А.С. Полн. собр. соч. : в 16 т. – М. : Изд-во Академии наук СССР, 1948. – 
Т. 3, кн. 1. – 636 с. 

Пушкин А.С. Полн. собр. соч. : в 10 т. – М. : Изд-во Академии наук СССР, 1956. – 
Т. 2 : Стихотворения 1820–1826. – 462 с. 

Сиземская И.Н. Русская философия и лирическая поэзия : «Согласие ума и 
сердца» // Поэзия как жанр русской философии : Антология / сост. И.Н. Сиземская. – 
М. : ИФРАН, 2007. – С. 5–28. 

Соловьёв В.С. Значение поэзии в стихотворениях Пушкина // Соловь-
ёв В.С. Философия искусства и литературная критика. – М. : Искусство, 1991. – 
С. 316–370. 

Соловьёв В.С. Ф.И. Тютчев // Звучащие смыслы : Творческое самосознание : 
Культурологический альманах / отв. ред. и сост. С.Я. Левит. – М. ; СПб. : Центр гу-
манитарных инициатив, 2019. – С. 323–341. 

Фет А.А. Вечерние огни. – М. ; СПб. : Комсомольская правда : Амфора, 2012. – 
240 с. (Великие поэты). 

Фет А.А. Стихотворения. – М. : Художественная литература, 1956. – 380 с. 
Франк С.Л. Духовные основы общества. – М. : Республика, 1992. – 511 с. 
Франк С.Л. О задачах познания Пушкина // Поэзия как жанр русской филосо-

фии : Антология / сост. И.Н. Сиземская. – М. : ИФРАН, 2007. – С. 104–115. 
Франк С.Л. Сущность и ведущие мотивы русской философии // 

Франк С.Л. Русское мировозрение. – СПб. : Наука, 1996. – С. 150–159. 
 

References 
 

Ajhenval'd, Yu. (2019). Literaturnye siluety. S. Ya. Levit (comp. & ed.). In 
Zvuchashchie smysly: Kosmos kul'tury. Kul'turologicheskij al'manah (pp. 239–262). Mos-
cow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. (Seriya «Kul'turologiya. XX vek»). 

Baratynskij, E.A. (1989). Poln. sobr. stihotvorenij. Leningrad : Sovetskij pisatel'. 
Baratynskij, E.A. (1971). Stihotvoreniya i poemy. Moscow : Hudozhestvennaya litera-

tura. 
Baratynskij, E.A. (1945). Stihotvoreniya. Moscow : Goslitizdat. 
Blok A. (1980). Vozmezdie. In Blok A. Sobr. soch. : v 6 t. T. 2. Leningrad : 

Hudozhestvennaya literatura. 
Zen'kovskij, V.V. (2007). Filosofskie motivy v russkoj poezii. I.N. Sizemskaya 

(comp.). In Poeziya kak zhanr russkoj filosofii. Antologiya, (pp. 29–57). Moscow : IFRAN. 



Поэтические интуиции 

 207

Ivanov, Vyach. (1987). Sobr. soch.: v 4 t. T. 4. Bryussel' : Zhizn' s Bogom. 
Nikol'skij, B.V. (2019). A.A. Fet. S. Ya. Levit (comp. & ed.). In Zvuchashchie smysly : 

Tvorcheskoe samosoznanie. Kul'turologicheskij al'manah, (pp. 286–322). Moscow ; Saint 
Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. 

Pigarev, K.V. (1971). E.A. Baratynskij : Predislovie. In Baratyn-
skij E.A. Stihotvoreniya i poemy, (pp. 3–16). Moscow : Hudozhestvennaya litertura. 

Pushkin – Chaadaevu. Iz pis’ma A.S. Pushkina P. Ya. Chaazhaevu, 19 oktyabrya 
1836 g. (1959–1962). In Pushkin A.S. Sobr. soch.: v 10 t. T. 10. Pis'ma 1831–1837, 
(pp. 307–310). Moscow : GIHL. 

Pushkin, A.S. (1903–1906). Sochineniya i pis'ma : v 8 t. T. 2. Melkie stihi, 1825–
1836. P.O. Morozova (ed.). Saint Petersburg : «Prosveshchenie». 

Pushkin, A.S. (1948). Poln. sobr. soch. : v 16 t. T. 3. Kn. 1. Moscow ; Leningrad : 
Izd-vo ANSSSR. 

Pushkin, A.S. (1956). Poln. sobr. soch. : v 10 t. T. 2. Stihotvoreniya 1820–1826. Mos-
cow : Izd-vo Akademii nauk SSSR. 

Sizemskaya, I.N. (2007). Russkaya filosofiya i liricheskaya poeziya: «Soglasie uma i 
serdca». I.N. Sizemskaya (comp.) In Poeziya kak zhanr russkoj filosofii. Antologiya, (pp. 5–
28). Moscow : IFRAN. 

Solov'yov, V.S. (1991). Znachenie poezii v stihotvoreniyah Pushkina. In Solov'yov 
V.S. Filosofiya iskusstva i literaturnaya kritika, (pp. 316–370). Moscow : Iskusstvo. 

Solov'yov, V.S.F.I. Tyutchev. S. Ya. Levit (comp. & ed.). In Zvuchashchie smysly : 
Tvorcheskoe samosoznanie. Kul'turologicheskij al'manah, (pp. 323–341). Moscow ; Saint 
Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. 

Fet, A.A. (2012). Vechernie ogni. Moscow ; Saint Petersburg : Komsomol'skaya 
pravda, Amfora. (Seriya «Velikie poety»). 

Fet, A.A. (1956). Stihotvoreniya. Moscow : Hudozhestvennaya literatura. 
Frank, S.L. (1992). Duhovnye osnovy obshchestva. Moscow : Respublika. 
Frank, S.L. (2007). O zadachah poznaniya Pushkina. I.N. Sizemskaya (comp.). In 

Poeziya kak zhanr russkoj filosofii. Antologiya, (pp. 104–115). Moscow : IFRAN. 
Frank, S.L. (1996). Sushchnost' i vedushchie motivy russkoj filosofii. In 

Frank S.L. Russkoe mirovozrenie, (pp. 150–159). Saint Petersburg : Nauka. 


