
 



 

ДК 008 
ББК 71.0 
В 38 

Учредители: 
Федеральное государственное бюджетное учреждение науки 

Институт научной информации по общественным наукам 
Российской академии наук 

Отдел культурологии 
Редакция «Вестника»: 

Гл. ред. О.В. Кулешова – кандидат филол. наук, ИНИОН РАН, Москва, РФ 
Редакционная коллегия: 

Г.Н. Андреева – кандидат юридических наук, ИНИОН РАН, Москва, РФ 
А. Главачек – доктор пед. наук, Карлов университет, Прага, Чехия 

Т.В. Володина – доктор филол. наук, Центр изучения белорусской культуры, языка  
и литературы Национальной академии наук Беларуси, Минск, Белоруссия 

А.В. Дроздова – доктор культурологии, Гуманитарный университет, Екатеринбург, РФ 
И.А. Едошина – доктор культурологии, Костромской государственный университет 

им. Н.А. Некрасова, Кострома, РФ 
Д.Н. Замятин – доктор культурологии, Высшая школа урбанистики ВШЭ, Москва, РФ 
А.В. Костина – доктор культурологии, доктор философии, Институт фундаментальных  

и прикладных исследований, Московский гуманитарный университет, Москва, РФ 
Т.Н. Красавченко – доктор филол. наук, ИНИОН РАН, Москва, РФ 

С.Я. Левит – кандидат филос. наук, ИНИОН РАН, Москва, РФ 
И.В. Леонов – доктор культурологии, Санкт-Петербургский государственный институт  

культуры, Санкт-Петербург, РФ 
И.И. Лисович – доктор культурологии, кандидат филологических наук, РАНХиГС  

при Президенте РФ, Московский гуманитарный университет, Москва, РФ 
Н.Т. Пахсарьян – доктор филол. наук, ИНИОН РАН, МГУ, Москва, РФ 

И.И. Ремезова – кандидат филос. наук, ИНИОН РАН, Москва, РФ 
Е.В. Сальникова – доктор культурологии, Государственный институт искусствознания,  

Москва, РФ 
Л.В. Скворцов – доктор филос. наук, ИНИОН РАН, Москва, РФ 

У. Фрёшле – доктор филол. наук, Технический университет Дрездена, Дрезден, Германия 
А.И. Шмаина-Великанова – доктор культурологии, Центр изучения религий РГГУ, Москва, РФ 

В.Г. Щукин – доктор гуманитарных наук, Ягеллонский университет,  
Институт восточнославянской филологии, Краков, Польша 

Т.Н. Гончарова – секретарь издания, ИНИОН РАН, Москва, РФ 

Ответственный редактор и составитель выпуска С.Я. Левит 
Технический редактор Т.Н. Гончарова 

Издание включено в Российский индекс научного цитирования (РИНЦ) 
ISSN 2658–3291 DOI: 10.31249/hoc/2022.01.00 

© С.Я. Левит, составитель выпуска, 2022 
© «Вестник культурологии», 2022 
© ФГБУН «Институт научной 
информации по общественным наукам РАН», 2022 



3 

СОДЕРЖАНИЕ 

КОСМОС КУЛЬТУРЫ 

Левит С.Я. Диалог с миром: к 30-летию основания серии «Лики 
культуры» .................................................................................................... 7 
Гаджикурбанов А.Г. Культурные стереотипы  в этике стоиков и 
Спинозы .................................................................................................... 32 
Лисович И.И. Культура открытого знания в Англии  раннего Нового 
времени:  «поп-наука» и веселящий газ ................................................. 48 
Щербакова Е.В. Японизм в русской художественной культуре 
Серебряного века...................................................................................... 74 

ЧЕЛОВЕК И КУЛЬТУРА 

Малинкин А.Н. Философско-социологическое понятие личности: 
эпистемологические  и онтологические аспекты .................................. 86 
Перельштейн Р.М. Кризис «концептуального человека» .................. 110 

ЛЕКСИКОН КУЛЬТУРОЛОГИИ 

Глебкин В.В. «Лексикализация» формальных структур  и ее влияние на 
процесс трансляции  текстов культуры ................................................ 151 
Логинова М.В., Прохорова Н.И. Трансформации и интерпретации 
концепта «дом» в современном искусстве .......................................... 165 

РЕЦЕНЗИИ НА КНИГИ 

Люсый А.П. Медленное кино: Критика чистого экрана Рецензия на 
книгу: Перельштейн P.M. Метафизика киноискусства. М. ; СПб. : 
Центр гуманитарных инициатив, 2020. – 320 с. (Серия 
«Humanitas»)…………….. .......................................................................... 178 



 

Russian 
Academy of 
Sciences 

Ministry of Science and 
Higher Education of 
the Russian Federation 

Federal State Budgetary Institution of Science 
Institute of Scientific Informationfor Social Sciences 

of the Russian Academy of Sciences 

Herald of Culturology 

Scientific journal 

N 1 (100) 
2022 

Published since 1992 
4 Issues per year 

Moscow 
2022 



 

УДК 008 
ББК 71.0 
В 38 

Founders: 
Federal State Budgetary Institution of Science 

Institute of Scientific Information for Social Sciences 
Russian Academy of Sciences 

The Department of Culturology 
The editor of the Herald: 

Chief editor Olga Kuleshova – PhD in Philology, INION RAS, Moscow, Russia  
Editorial board: 

Galina Andreeva – PhD in Low, INION RAS, Moscow, Russia 
Аntonin Glavachek – Doctor of Sciences in Pedagogy, Charles University, Prague, Czech Republic 
Тatyana Vologina – Doctor of Sciences in Philology, Center for the Study of Belarusian Culture, 

Language and Literature of the National Academy of Sciences of Belarus, Minsk, Belarus 
Alla Drozdovа – Doctor of Sciences in Culturology, Humanities University, Yekaterinburg, Russia 

I. Edoshina – Doctor of Sciences in Culturology, Kostroma State University 
named after N.A. Nekrasov, Kostroma, Russian Federation 

Dmitriy Zamyatin – Doctor of Sciences in Culturology, HSE Graduate School of Urban Studies,  
Moscow, Russia 

Anna Kostina – Doctor of Sciences in Culturology, Doctor of Sciences in Philosophy, Institute  
of Fundamental and Applied Research, Moscow Humanitarian University, Moscow, Russian Federation 

Тatyana Krasavchenko – Doctor of Sciences in Philology, INION RAS, Moscow, Russia 
Svetlana Levit – PhD in Philosophy, INION RAS, Moscow, Russia 

Ivan Leonov – Doctor of Sciences in Culturology, St. Petersburg State Institute of Culture,  
St. Petersburg, Russia 

Inna Lisovich – Doctor of Sciences in Culturology, Candidate of Philological Sciences, RANEPA  
under the President of the Russian Federation, Moscow University for the Humanities, Moscow, Russia 
Natalya Pakhsaryan – Doctor of Sciences in Philology, INION RAS, Moscow State University,  

Moscow, Russia 
Irina Remezova – PhD in Philosophy, INION RAS, Moscow, Russia 

Ekaterina Salnikova – Doctor of Sciences in Culturology, State Institute of Art Studies, Moscow, Russia 
Lev Skvortsov – Doctor of Sciences in Philosophy, INION RAS, Moscow, Russia 

Ulrich Freschle – Doctor of Sciences in Philology, Technical University of Dresden, Dresden, Germany 
Anna Shmain-Velikanova – Doctor of Sciences in Culturology, Center for the Study of Religions, 

RSUH, Moscow, Russia 
Vasiliy Shchukin – Doctor of Sciences in Humanities, Jagiellonian University, Institute of East Slavic 

Philology, Krakow, Poland 
Tatyana Goncharova – Secretary of the publication, INION RAS, Moscow, Russia 

Executive editor and originator of the issue Svetlana Levit 
Technical editor Tatyana Goncharova 

The publication is included In the Russian science citation index (RSCI) 
ISSN 2658–3291 DOI: 10.31249/hoc/2022.01.00 

© Svetlana Levit, originator of the issue, 2022 
© Herald of Culturology, 2022 
© FSBIS «Institute of Scientific Information  
for Social Sciences of the Russian Academy  
of Sciences, INION RAN», 2022 



6 

CONTENT 

SPACE OF CULTURE 

Levit S.Ya. Dialogue with the World: On the 30th anniversary of the 
founding of the «Faces of Culture» series ................................................. 7 
Gadzhikurbanov A.G. Cultural stereotypes in the ethics of the Stoics 
and Spinoza ............................................................................................. 32 
Lisovich I.I. Culture of open knowledge in early modern England: 
pop-science and laughing gas.................................................................. 48 
Scherbakova E.V. Japonisme in Russian Art culture of Silver Age ........ 74 

MAN AND CULTURE 

Malinkin A.N. Philosophical and sociological concept of personality: 
epistemological and ontological aspects ……………………………… .. 86 
Perelshtein R.M. The crisis of the «conceptual man» ........................... 110 

LEXICON OF CULTURAL STUDIES 

Glebkin V.V. «Lexicalization» of formal structures and its influence on 
the process of translation of cultural texts… . …………………………151 
Loginova M.V., Prokhorova N.I. Transformations and interpretations 
of the concept of «home» in contemporary art………………………..165 

BOOK REVIEWS 

Liusyi A.P. Slow movie: Criticism of a blank screen. Book Review: 
Perelstein P.M. Metaphysics of cinematography. M. ; SPb. :  
Center for Humanitarian Initiatives, 2020. – 320 p.  
(Series «Humanitas»)…………………… ............................................ 178 



7 

КОСМОС КУЛЬТУРЫ 

УДК 130.2. 168.522 DOI: 10.31249/hoc/2022.01.01 

Левит С.Я.∗ 

ДИАЛОГ С МИРОМ: 
К 30-ЛЕТИЮ ОСНОВАНИЯ СЕРИИ «ЛИКИ КУЛЬТУРЫ» 

Аннотация. В статье рассматривается комплекс проблем и идей, 
нашедших свое отражение в произведениях философов, представлен-
ных в культурологическом альманахе «Лики культуры». В этом изда-
нии опубликованы книги, статьи, эссе М. Гершензона, Вяч. Иванова, 
В. Виндельбанда, Г. Зиммеля, Й. Кона, Г. Лессинга, Г. Померанца. 
В произведениях этих мыслителей воскрешаются образы различных 
культурных миров, освещаются проблемы человека и культуры, взаи-
модействия микрокосма и макрокосма, образования и воспитания. 
В альманахе осуществляется диалог идей и многообразных концепций 
выдающихся мыслителей прошлого и современности. Проблемы по-
нимания, нравственного самостояния личности, духовных исканий и 
творчества – сквозные для этого издания, в котором, как в зеркале, 
отражается вся серия книг по культуре, основанная в 1992 г. 

Ключевые слова: духовное измерение жизни; культура и лич-
ность; образование; вера и знание; творчество; понимание; абсолют; 

∗Левит Светлана Яковлевна – кандидат философских наук, культуролог, уче-
ное звание – старший научный сотрудник по специальности теория и история куль-
туры, ведущий научный сотрудник Института научной информации по обществен-
ным наукам РАН. Москва, Россия, e-mail: levit44@, mail.ru 

Levit Svetlana Yakovlevna – PhD in Philosophy, culturologist, leading scientific em-
ployee of the Institute of Scientific Information in Social Sciences of the Russian Academy of 
Sciences, Moscow, Russia, e-mail: levit44@, mail.ru  



Левит С.Я. 

 8 

диалог с миром; микрокосм и макрокосм; мировые религии; диалог 
культурных миров. 

Поступила: 20.04.2021  Принята к печати: 07.05.2021 
 
 

Levit S. Ya. 
Dialogue with the World: 

On the 30 th anniversary of the founding 
of the «Faces of Culture» series 

 
Abstract. The article deals with a set of problems and ideas that are 

reflected in the works of thinkers presented in the cultural almanac «Faces 
of Culture». This edition contains books, articles, and essays by 
M. Gershenzon, Viach. Ivanov, V. Windelband, G. Simmel, J. Kohn, 
G. Lessing, G. Pomerantz. In the works of these thinkers, images of various 
cultural worlds are resurrected, the problems of man and culture, the inter-
action of the microcosm and the macrocosm, education and upbringing are 
highlighted. The almanac is a dialogue of ideas and diverse concepts of 
outstanding thinkers of the past and present. The problems of understand-
ing, moral self-standing of the individual, spiritual search and creativity are 
end-to-end for this publication, which, as in a mirror, reflects the entire se-
ries of books on culture, founded in 1992. 

Keywords: spiritual dimension of life; culture and personality; educa-
tion; faith and knowledge; creativity; understanding; absolute; dialogue 
with the world; microcosm and macrocosm; world religions; dialogue of 
cultural worlds. 

Received: 20.04.2021   Accepted: 07.05.2021 
 
 
В статье, посвященной 30-летию основания серии «Лики куль-

туры», внимание концентрируется на духовном измерении жизни. 
Размышления М. Гершензона о Гераклите и Пушкине, В. Виндель-
банда о Сократе и Гёльдерлине, К. Локса об Апулее, Г. Зиммеля о 
Микеланджело и Гёте, Й. Кона о Вильгельме Мейстере, Вяч. Иванова 
о Л. Толстом погружают нас в огромный космос культуры, позволяют 
понять первообразы культуры, ее истоки, проследить генезис явлений 
культуры, путь человеческого духа, проникнуть в творческую лабора-



Диалог с миром 

 9 

торию писателей, постичь тайны творчества и глубокие корни их 
общности, диалог их идей, а главное – диалог мыслителей с миром. 

Эссе и статьи этих выдающихся культурфилософов включены в 
альманах «Лики культуры», в котором, как в зеркале, отражается вся 
серия книг о культуре, основанная в 1992 г. Перед нами, сменяя друг 
друга, проходят мыслители прошлого и современности, зарубежные и 
отечественные исследователи. Их идеи, духовные искания способны 
высветить многие грани современной жизни. Тема духовных исканий – 
внутренняя сквозная тема альманаха, в котором воскрешаются образы 
различных культурных эпох, культурных космосов и закладываются 
основы философского осмысления культуры в будущих сериях – 
«Книга света», «Российские Пропилеи», «Культурология. ХХ век», 
«Humanitas», «Письмена времени». 

В тайны творчества нам помогает проникнуть М. Гершензон, 
выдвинувший в книге «Гольфстрем» парадоксальную идею, согласно 
которой древняя культура не менее значима, чем современная, а в 
первобытной мудрости заключены все религии и науки, накоплен су-
щественный опыт человечества. М.О. Грешензон стремится исследо-
вать один из многих Гольфстремов духа, текущих от пращуров до нас 
и дальше в будущее, с тем чтобы «в беспредельных пространствах 
времени найти самого себя» [Гершензон, 1995, с. 7]. Согласно Гер-
шензону, «“Дух-Логос” – пламя Божественного и человеческого твор-
чества, – как некий Гольфстрем, прорывается сквозь толщу времен и 
культур, согревая и оформляя собой все уровни человеческого бытия – 
от глубин подсознания до самых высоких, сверхсознательных его 
проявлений – и одновременно сожигая все то, что суетно, не подлинно 
и нестойко» [Рашковский, 2021, с. 452]. Эта тема прочитывается Гер-
шензоном и в текстах Гераклита, и в пушкинской поэзии, в которой, 
как полагает Гершензон, жизнь духа, его стремление к совершенству 
означает горение, ибо духовная стихия имеет огненную природу, а 
отмирание, духовное падение, гибель сводится к затуханию этой сти-
хии. В книге «Гольфстрем» получила свое развитие теория «термоди-
намической психологии», а учение Гераклита Эфесского и учение по-
эта-мудреца Пушкина, пронизанные идеей термодинамизма, воспри-
нимаются Гершензоном как проявления одного великого мирового 
течения мысли – духовного Гольфстрема. Сопоставив Гераклита и 
Пушкина, Гершензон переходит к метафизическим обобщениям, 



Левит С.Я. 

 10 

стремится отыскать архетипные начала культуры, обращается к рели-
гии Ветхого Завета, к космогоническим мифам Ригведы, к представ-
лениям о том, что душа – огонь и различные душевные состояния – 
это различные стадии горения. 

Этот комплекс взглядов, казавшийся современникам проявлени-
ем нигилизма, вызывал критику. Владимир Блюм называл эту книгу 
Гершензона «книгой ложной мудрости», в которой в неуемном азарте 
гераклитизации Пушкина, анализируется пушкинская этика, его вос-
приятие мира, его миросозерцание и закладывается фундамент пуш-
кинской метафизики, тождественной Гераклитовой метафизике. Но 
сквозь метафизические провалы этой книги мерцает «ложная муд-
рость автора» [Блюм, 1922, с. 78–79]. Другой критик, П. Преображен-
ский, писал о том, что эта книга Гершензона повествует не о «Гольф-
стреме духа», а об уставшей от культуры и науки душе русского ин-
теллигента, который уверяет себя в том, что «первобытная мудрость 
содержала в себе все религии и все науки» и что к тем познаниям из 
глубины веков ничего не прибавилось. И этот труд, по словам Преоб-
раженского, представляет собой «записки из подполья», в которые 
забредет мысль смятенных русских интеллигентов [Преображенский, 
1922, с. 176–177]. 

Валентин Рожицын называл Гершензона реакционером, пыта-
ющимся доказать внутреннюю религиозность Пушкина, «сделать его 
недоступным для народных масс, объявить аристократическим поэтом 
для аристократов духа». Он писал о том, что в работе «Гольфстрем» 
«Гершензон стремится “библейские бессмыслицы” осветить и оправ-
дать именем Пушкина», связать «утратившую авторитет “священную 
книгу” с вечно живой и свежей пушкинской поэзией и этим вдохнуть 
в истлевшие листы новую жизнь. Через Пушкина – к Богу»; вот путь, 
которым «ведет нас М.О. Гершензон» [Рожицын, 1928, с. 5–7]. 

Сближение Гершензоном Гераклита и Пушкина многим крити-
кам казалось искусственным, но в действительности Гершензон в та-
ком сопоставлении обнажает внутренние основания их духовного со-
зидания. Огонь, о котором идет речь, – это огонь метафизический: 
вечное возрождение и угасание живого пламени. Культура в таком 
контексте отражает глубинные движения духа; она – спонтанное вы-
ражение душевного жара, но в то же время духовное преображение в 
ней подчиняется тайной гармонии мироздания. Этот комплекс взгля-



Диалог с миром 

 11 

дов Гершензона был «выражением присущей Гершензону вековечной, 
по существу библейской, тоски по трансцендентным векторам исто-
рии и культуры» [Рашковский, 2021, с. 452]. Стремясь исследовать 
один из Гольфстремов духа, Гершензон обращается к Гераклиту, для 
которого «вечный огонь или вечное движение есть и творческое нача-
ло, и разум, и закономерность; он – Логос» [Гершензон, 1995, с. 9]. 
И всякое явление и вещь божественны, ибо в них есть огонь. Гераклит 
различает умопостигаемый мир вечно преображающегося огня и мир 
чувственный – его внешнее проявление; он говорит о «тайной гармо-
нии мироздания», о невидимом незакатном свете. Религия, философия 
и этика Гераклита зиждятся, согласно Гершензону, на мысли, что 
жизнь мира, подобно реке, непрерывно течет, находится в процессе 
постоянного изменения. И этим процессом не управляет Бог, так как 
сам мировой процесс есть Бог. «Добро же и зло – человеческие оценки 
<...> для Бога, – говорит Гераклит, – все прекрасно, и хорошо, и спра-
ведливо: люди же одно считают справедливым, другое несправедли-
вым» [цит. по: Гершензон, 1995, с. 15]. Эти размышления Гераклита 
подводят Гершензона к выводу о необходимости сохранения в себе 
жара души, недопущения ее остывания, увлажнения, отвердения. 
Ценность любого человеческого устремления определяется его огне-
содержимостью. Эта мысль, пронизывающая все учение Гераклита, 
отмечает Гершензон в субъективном воплощении, провозвестилась 
поэзией Пушкина. 

Мышление Пушкина Гершензон характеризует как созерцание, 
сложенное из живых, подвижных, зрячих слов, ибо «поэт не знает 
мертвых слов: в страстном возбуждении творчества для него воскре-
сает образный смысл слова, а в лучшие, счастливейшие минуты чудно 
оживает сам седой пращур родового знака – первоначальный мир» 
[там же]. Гершензон сравнивает поэта с суженым, который поцелуем 
воскрешает спящую красавицу, совершает чудо – расколдовывает 
слово, в котором миф и образ живут скрытой жизнью, и рождает жи-
вое слово. Но люди, чуждые вдохновения, в живых словах поэзии ви-
дят только безóбразные, бесцветные, безуханные, отвлеченные знаки, 
а не живые слова поэзии. Мир поэзии для Гершензона – скрытый от 
непосвященных клад, и чтобы открыть сокровища поэзии Пушкина, 
Гершензон стремится расколдовать его слово и через него проникнуть 
в мышление поэта, в его миросозерцание. Он говорит о метафизике 



Левит С.Я. 

 12 

Пушкина, о его целостном представлении о строе и закономерности 
Вселенной, без которого невозможно как осмысленное существова-
ние, так и творчество. Сравнивая размышления о сущности бытия 
Пушкина и Гераклита, Гершензон выявляет общее в них и показывает, 
что Пушкин мыслил Абсолютное как огонь; запредельный мир, т.е. 
чистое бытие изображал как мир, «где все блистает нетленной славой 
и красой, где чистый пламень пожирает несовершенство бытия» 
[Пушкин, 1956, т. 2, с. 111]. Пушкин, как и Гераклит, мыслил мировое 
пламя невещественным как «чистый пламень», чистое бытие – предел – 
где вечный свет горит» [там же]. Гершензон видит в этом «геракли-
товский образ Единого начала: невещественный, светящий огонь – 
мысль» [Гершензон, 1995, с. 21]; Абсолютное он изображает как цар-
ство света. 

Изучая следующий этап в миросозерцании Пушкина – его пред-
ставление о сущности земного бытия, Гершензон приходит к выводу, 
что Пушкин мыслил жизнь как горение, смерть – как угасание огня, 
«биологический и метафизический смысл его созерцания остались в 
нем нераскрытыми и неосознанными» [Гершензон, 1995, с. 23]: им 
глубоко разработан только аспект духовно-чувственной жизни чело-
века. И этот аспект психологии Пушкина, может быть восстановлен во 
всей своей полноте. Основную мысль Пушкина Гершензон формули-
рует следующим образом: жизнь, или душа человека, есть огонь; по 
силе горения души отличаются между собой, а высшее напряжение 
жизненности в человеке Пушкин определяет как «пламенная душа». 
Вслед за Гераклитом он мог бы сказать, что огненная душа – наимуд-
рейшая. Высшие состояние души – «пыл души», «пыл сердца». Поэ-
зия – это «восторг пламенный и ясный»; а поэт – жрец, возжигающий 
небесный огонь на алтаре. К этой мысли, полагает Гершензон, сводит-
ся поэтика Пушкина и его художественное самосознание. Он не знает 
другой закономерности человеческого существования, кроме терми-
ческой. И, подобно Гераклиту, не проводит различия между духом и 
веществом, символом и вещью, и «мыслит огонь» <...> и символиче-
ски, и конкретно» [Гершензон, 1995, с. 59]. 

В созерцании Пушкина образ огня, горения слит с представле-
нием о движении: «по сердцу пламень пробежал, вскипела кровь» 
[Пушкин, 1957, с. 395]. Огонь в переносном значении он мыслит как 
огонь со всеми признаками физического явления, а холод в символи-



Диалог с миром 

 13 

ческом смысле означает угасание – отвердение, окаменение, остыва-
ние: «сердца иссохнут и остынут», «душа, померкнув, охладела» 
[Пушкин, «К Щербинину», 1956, т. 1, с. 357], [Пушкин, «Я видел 
смерть», 1956, т. 1, с. 221]. Чистое бытие Пушкин воспринимает как 
невещественно-пламенеющую мысль, а душевную жизнь – как состо-
яния одухотворенного вещества, как полный движения жар, или холод 
с неподвижностью и тьмой. Достоинство вещей, явлений и душевных 
состояний Пушкин, как и Гераклит, «измеряет количеством жара в 
них» [Гершензон, 1995, с. 84]. Нравственная философия Пушкина, по 
мнению Гершензона, сводится к следующим положениям: для него не 
существует ни добра, ни зла, ни греха, ни праведности, а только – сво-
бодное, непрерывное движение и его замедление, только жар и холод. 
Свобода – в его миросозерцании – «не отвлеченное представление, но 
конкретный образ ничем не стесняемого самозаконного движения» 
[Гершензон, 1995, с. 84]. 

Восприятие мира Гераклитом и Пушкиным как движения или 
огня приводит их к тождественному пониманию истины. Для Герак-
лита истинны те идеи, которые внушены индивидуальной душе Лого-
сом, а мнения, порожденные остылостью души, ложны, как и все раз-
дельные знания, кроме тех, которые питает Логос. Подлинная правда 
у него всегда пламенная, она сочетается со свободой и противостоит 
хладной истине. «Хладные науки», рассудочное знание он ненавидит. 

Метафизику Гераклита и психологию Пушкина Гершензон 
называет «далеко отстоящими друг от друга заводями, в которых за-
стоялось и углубилось определенное течение человеческой мысли, 
идущее из темной дали времен» [Гершензон, 1995, с. 88]. Вслед за Ге-
раклитом Гершензон поднимается вверх по течению в поисках более 
обширных заводей. И его путь лежит через Библию, в которой он с 
удивлением читает строки, воспроизводящие образы гераклитовской 
философии и пушкинской поэзии. И через Библию, Гераклита и Пуш-
кина Гершензон выходит «в открытое море общечеловеческого мыш-
ления. <...> Здесь все, что кипело в глубине, застывает на поверхности 
словом: слово – окаменелость народной метафизики» [Гершензон, 
1995, с. 98]. 

Задолго до нас, пишет он, на протяжении четырех или пяти ты-
сячелетий, в словах отвердело знание о том, что душа – огонь и раз-
личные душевные состояния – это различные стадии горения. Чтобы 



Левит С.Я. 

 14 

понять это знание, которое мы исповедуем безотчетно, необходимо 
войти в живое кипение мысли, свойственное знанию в период его ста-
новления. И нам открывается, что древние учения отражают эту истину. 

Обращаясь к религии Ветхого Завета, к космогоническим ми-
фам Ригведы, Гершензон пытался отыскать архетипные начала куль-
туры. Он провидел современный ноосферный бум: «Кто знаком с уче-
ниями современной физики, тот легко узнает в этой древней истине 
прообраз и семя нынешнего научного знания» [Гершензон, 1995, 
с. 116]. 

В Эпилоге Гершензон пишет, что его исследование шло чудес-
ным путем, но самое большое чудо заключается в следующем: 
«…этот путь привел нас к нам самим. Оказалось, что истина, познан-
ная пращурами, жива поныне и живет в каждом из нас, как несознава-
емая основа нашего самосознания» [там же]. «То основное убеждение, 
что жизнь есть горение и душа – огонь, породило <...> огненную тео-
рию аффектов <...>, учение о душевной жизни человека во всех ее 
проявлениях» [Гершензон, 1995, с. 97], учение о мировом огне – со-
здание Гераклита и более подробно разработанную Пушкиным – тер-
модинамическую психологию. 

Согласно Гершензону, то «что древний человек постиг целост-
ным сознанием, то явственно сквозит в современной термодинамике, 
в теории относительности, в гипотезах об эфире, в учении об атоме: 
сквозит догадка, что бытие не имеет никакого материального субстра-
та, что сущность бытия – движение, которое в виде теплоты созидает 
все формы познаваемого нами мира. Метафизический смысл этих 
научных открытий ясен: вместе с материей исчезает временный дуа-
лизм – снова выступает на свет единство чувственного мира и духа» 
[Гершензон, 1995, с. 116–117]. Огонь, он же Логос Гераклита, движе-
ние, полное разумности, признается общей сущностью материи и ду-
ха. И Логос – вселенский разум и закономерность – управляет бытием 
человека. 

И если Гераклит в истолковании Гершензона озабочен упорядо-
ченностью универсума, то Сократ в очерке Виндельбанда, воодушев-
ленный верой в разум, открывает в нем основополагающую скрепу 
культуры. По убеждению Сократа, есть всемогущий закон, стоящий 
над личными мнениями. Для Сократа важную роль играет противопо-
ставление мнения знанию. Он «ищет истины как меры, которой долж-



Диалог с миром 

 15 

на подчиняться личность» [Виндельбанд, 1995, с. 128]. В ходе сов-
местных поисков, диалога открывается нечто всеобщее, чему лично-
сти должны подчиняться; появляется некая высшая необходимость, 
принуждающая признать истину, которая представляет собой «сов-
местное мышление». В этой диалогической философии Сократа, от-
мечает Виндельбанд, «в сознание ее участников проникает норматив-
ное законодательство, подчинение или неподчинение которому со-
ставляет мерило истинности произвольно возникших представле-
ний… Без этой нормы нет истины и знания» [Виндельбанд, 1995, 
с. 129]. Мышление Сократа, полагает В. Виндельбанд, – это ищущее 
мышление: он стремится доказать, что общезначимые суждения суще-
ствуют, и надо уметь их искать, что истина существует до всякого 
размышления, но, поскольку она «не влетает, как жареный голубь в 
разинутый рот» [Виндельбанд, 1995, с. 128], ее надо должным, адек-
ватным образом искать, бороться за нее как за высшее благо. 

Глубочайшее убеждение Сократа заключалось, по мнению 
В. Виндельбанда, в том, что если в диалоге люди сумеют преодолеть 
свои поверхностные представления, то они путем самостоятельного 
суждения, совместного размышления приблизятся к нравственному 
разуму, найдут высший закон – закон нравственного разума. Сократов-
скую философию Виндельбанд рассматривает как этическую рефлек-
сию, искомыми понятиями которой являются понятия нравственные*. 

Эта присущая философии Сократа вера в разум – принцип науки 
и принцип мира, – «плод греческого мышления, содержащий зерно 
мышления будущего. <…> Новый принцип уходит корнями в новый 
мир <...> – основанная им наука удаляется от мира внешнего в мир 
                                                            

* Вяч. Иванов, освящая тему культуры и личности, отражения культуры в инди-
виде, проводит аналогию между Сократом и Толстым, которая, по его мнению, пло-
дотворна в одном смысле: «…она помогает уразуметь явления из потребностей пере-
живаемой эпохи» [Иванов, 1995, с. 265]. Он полагает, что миросозерцание 
Л.Н. Толстого, возникшее в условиях эпохи, аналогичной веку Сократа, обладает 
схожими характеристиками: «Та же вера в рациональность добра, в его совпадение с 
единственно познаваемой истиной, в возможность, следовательно, научать добру и в 
происхождении уклонов от путей добра из неполноты и неясности знания; то же 
представление о тождестве морали и религии; тот же выбор между творчеством и 
нравственностью, решаемый в пользу нравственного устроения и вместе обеднения 
жизни, – обличают и миросозерцание Толстого» [Иванов, 1995, с. 265]. 



Левит С.Я. 

 16 

внутренний. Мысль постигла самое себя и возвысилась над прекрас-
ным чувственным миром, созданным эллинами. Открыт нематериаль-
ный мир, и взор духа обратился вовнутрь» [Виндельбанд, 1995, 
с. 135]. 

В своем анализе творчества Сократа, для которого истинным ав-
торитетом культуры является разум, Виндельбанд приходит к выводу, 
что в своем стремлении к высшему человечество «должно довериться 
Божественному голосу, который звучит в душе человека над всем рас-
судочным размышлением» [там же, с. 136]. 

Сократ явился родоначальником новой культуры, которая про-
тивостояла эллинскому миру. На место устаревших представлений 
Сократ поставил новый принцип, религию будущего – дух и разум, 
«отдал себя во власть Божественного внушения, которое он называл 
своим даймониумом» [Виндельбанд, 1995, с. 136]. 

Культурологические мотивы звучат во всех материалах, вклю-
ченных в альманах. Очерк К. Локса «Апулей» знакомит нас с одним 
из последних представителей греко-римской культуры – странствую-
щем философом, прирожденным космополитом, «с ненасытной любо-
вью к переливам человеческой мысли» [Локс, 1995, с. 143]. В этом 
очерке мы сталкиваемся с первообразами культуры, взаимопроникно-
вением различных элементов античной культуры, свидетелем которо-
го был Апулей, с равным жаром, по его собственному замечанию, 
служивший всем девяти Музам. Он был блестящим эрудитом, знато-
ком философии и поэзии, его считали ритором, поэтом и магом. До 
нас дошли три философских трактата: «Об учении Платона», «О ми-
ре», «О боге Сократа», роман «Метаморфозы», иначе – «Золотой 
осел», «Апологии». 

К. Локс отмечает его способность владеть словом, властно и 
свободно управлять им; не забывать о верховном значении слова, о 
культе формы, источник которого в глубоких тайниках души; благо-
родство Апулея-мыслителя и врожденная утонченность как художни-
ка спасли его от софистического пустословия поздних риторов. Образ 
Апулея меняющийся, непостоянный: «Сегодня он честолюбивый ри-
тор, завтра – возвышенный неоплатоник, еще через несколько дней – 
автор романа, соперничающего с “Сатириконом” Петрония» [Локс, 
1995, с. 146]. Он гордится званием философа не менее, чем именем 
прославленного оратора. В его понимании именно философия откры-



Диалог с миром 

 17 

вает самое сокровенное в мире, ведет за его пределы в область чи-
стейшего света. Локс пишет, что такое понимание предназначения 
философии могло быть внушено Платоном, к которому Апулей отно-
сился с исключительным благоговением, но «несмотря на всю утон-
ченность своего неоплатонизма, до конца оставался язычником, пре-
клоняющимся перед прекрасной материей, живой дуновением Бога; 
просветленным взором он видел красоту созданного, и не мог прими-
риться с тем, что этот мир только брошенное тело Господа» [Локс, 
1995, с. 150]. Всю полноту и разнообразие религиозных запросов 
Апулей смог удовлетворить только в мистериях; в них он нашел исход 
своему религиозному аристократизму и в них же нашел обещанное 
«непосредственное слияние с божеством, которого требовал неопла-
тонизм» [Локс, 1995, с. 153]. 

К. Локс подчеркивал раздвоенность его религиозного опыта, ко-
лебания между чувством Бога как силы сверхмирной и чувством без-
граничной любви к миру во всем его многообразии. Трансценденталь-
ные, космические основания культуры при анализе проблемы добра и 
зла в трактате De mundo («О мире»), в котором размышления Апулея 
о несовершенстве мира, о борьбе в нем противоборствующих сил эс-
тетически завершают один из самых прекрасных моментов эллинской 
культуры. Сложный мир Апулей воспринимал как живое единство, 
пронизанное красотой. В этом трактате он говорит о том, что в этот 
сложный мир Божественный разум вносит гармонию, порядок, сораз-
мерность, согласует все разнообразие мира в стройное созвучие; и 
точно такую же гармонию противоборствующих сил являет картина 
человеческой жизни с ее горем и счастьем, добром и злом. Проблема 
зла и несовершенства мира решается им в свете объективно-
космической философии, для которой Вселенная дана прежде всего 
как целое, как прекрасный мир, проникнутый чувством красоты, кото-
рому греки дали имя «космос». 

Очерк Г. Зиммеля «Микеланджело» погружает нас в сферу ме-
тафизики культуры, постигаемой во внутреннем переживании, интуи-
тивно. По мнению Г. Зиммеля, которое совпадает с виндельбандов-
ским, единство античного искусства не знало еще глубины противо-
положностей и ему была свойственна наивная недифференцирован-
ность. В искусстве Возрождения обнаруживаются метафизические 
глубины противоречий. И вновь Зиммель вспоминает Гераклита, ко-



Левит С.Я. 

 18 

торый раскрывал сущность мира как единство коллизий. В учении 
Гераклита, отмечает Зиммель, единство жизни обретает свою метафи-
зическую форму, а в творчестве Микеланджело – свою, формально 
эстетическую форму, несущую на себе, несмотря на титаническое со-
вершенство, печать ужасающей тоски его образов, охваченных жаж-
дой спасения, избавления от гнета телесной тяжести. Тоска его души 
обращена к абсолютному, бесконечному, недостижимому, но вместе с 
тем непосредственному, нетрансцендентному. 

Микеланджело создал новый мир – «…душа и тело, долго разъ-
единенные устремлением души в трансцендентное… снова познают 
себя как единство» [Зиммель, 1995, c. 166]. Это уничтожение внут-
ренней отчужденности тела и духа позволяет «ощущать образы Мике-
ланджело как бы исполненными совершенного бытия» [Зиммель, 
1995, c. 168]. Его скульптуры являются «оформлениями жизни», они 
стоят «по ту сторону вопроса об их бытии или небытии в совершенно 
иной сфере существования» [Зиммель, 1995, c. 171]. И в своем беско-
нечном одиночестве они достигают той почти трагической серьезно-
сти, которая заложена в пластике и роднит ее с музыкой. Образы Ми-
келанджело достигли высшего предела совершенства, но понимание 
того, что это еще не есть «действительное завершение», порождает 
глубокие переживания и осознание того, что творчество не заполняет 
его последних запросов, не несет в себе блаженство. Зиммель отмеча-
ет здесь дуализм противоположных направлений жизни – дуализм 
между «воззрительно законченным образом» и устремленностью в 
бесконечное. Зиммель упоминает произведение Микеланджело – Pieta 
Ронданини, – в котором отсутствует дуализм: образы стали бестелес-
ными. Зиммель называет это произведение самым трагическим и пре-
дательским: «Душа, освобожденная от телесной тяжести, не устреми-
лась… в трансцендентное, но осталась сокрушенной на пороге его» 
[Зиммель, 1995, с. 177]. 

В конце своей жизни Микеланджело понял, что его произведе-
ния не являются воплощением абсолютной ценности, идей, лежащих 
сверх всяких воззрений. Об этом роковом потрясении его жизни сви-
детельствует стихотворение: 

 
Ложь мира похищала у меня время, 
Данное созерцать Бога… 



Диалог с миром 

 19 

Не краски и не резец дают мир душе, 
Она ищет любви Божьей, которая на крест 
Простирает свои руки, чтобы обнять нас… 
То, что предназначено смерти, 
Не может утолить тоски живущего. 
    [Зиммель, 1995, c. 178] 
 
Зиммель, комментируя это стихотворение, отмечает, что к Ми-

келанджело пришло осознание того, что в искусстве и красоте невоз-
можно найти воплощение абсолютной ценности, потому что это при-
надлежит иному миру, к которому искусство не может вознести. Для 
Зиммеля Микеланджело трагическая личность. «Роковая формула его 
души – требовать от полноты конечного всей полноты бесконечного» 
[Зиммель, 1995, с. 179]; ему и его образам противостоит иной мир, 
требующий невыполнимого. Он осознает, что творчество не может 
соответствовать его глубочайшим потребностям. «Трансцендентная 
тоска привела к разрушению его жизнь, предопределенную к художе-
ственно-наглядному и земно-прекрасному» [Зиммель, 1995, с. 182]. 
Он был мучеником идеи – «найти освобождающее завершение жизни 
в самой жизни, воплотить абсолютное в форме конечного» [там же, 
с. 183]. 

Трансцендентная тоска была заложена в глубинах его природы; 
эта тоска по потустороннему миру слита с влекущей вниз материаль-
ностью, с желанием в земной умозрительной форме искусства завер-
шить жизнь самое в себе. И он не мог избегнуть внутреннего уничто-
жения, как не мог и отрешиться от себя самого. Трагедия жизни Ми-
келанджело и его творчества заключается, полагает Зиммель, в том, 
что он, «оставаясь в измерениях первого царства и страдая по ценно-
стям и бесконечностям второго, стремится <...> синтезировать дуа-
лизм в завершенное единство <...> и не зная единства потустороннего, 
должен ограничиться требованием, чтобы одно царство служило зало-
гом другого» [Зиммель, 1995, с. 184], так как «человечество еще не 
обрело третьего царства» [Зиммель, 1995, c. 184]. 

В очерке о Гёте «Истина и личность» Зиммель рассматривает 
проблему целостности культуры, которая предстает как антропологи-
ческий феномен. В основе гётевского миросозерцания заложена глу-
бокая мысль, «что лишь внутренне объединенный, “в самом себе еди-
ный” человек является духовным отражением в себе самом единого 



Левит С.Я. 

 20 

мира» [Зиммель, 1995, с. 199]. Миросозерцание Гёте проникнуто ве-
рой в то, что теоретические убеждения личности находятся в зависи-
мости как от ее бытия, так и от всех особенностей ее индивидуально-
сти, т.е. он расширяет понимание зависимости человека от своего бы-
тия до утверждения такой же зависимости «между бытием личности и 
ее познавательными актами» [Зиммель, 1995, с. 185]. Духовные лич-
ности живут на той глубине, где корни жизненной действительности и 
жизненных ценностей еще не разъединены; жизнь духовной личности 
связана со всем природным бытием в одном гармоническом единстве 
и «витальная истина оказывается одновременно и теоретической, т.е. 
такой, которая содержание мысли измеряет содержанием объективно-
сти» [Зиммель, 1995, с. 195]. 

Понятие познания Гёте сосредоточено в строке: «Лишь плодо-
творное истинно». Он считал за истину ту мысль, которая была для 
него плодотворна, и «вплетается органически в данную наличность 
его духа, вписывается в его мышление и обеспечивает движение впе-
ред»; истина для него лишь «имя, означающее плодотворные стороны 
мысли» [Зиммель, 1995, с. 186]. Он оспаривал единственность истины 
и ее независимость от индивидуальных представлений, утверждал 
наличность такого же количества истин, как и многообразных воз-
можностей индивидуального осмысления бытия. Но вместе с тем по-
лагал, что индивидуалистические образы познания должны объеди-
няться в целостное познание, и только целое человечество, а не от-
дельный индивид, может постичь сложный мир. Зиммель, анализируя 
суждения Гёте, допускает в них более сложный скрытый смысл: 
мысль об идеале объединенной жизни всего человечества, «о мировой 
литературе», о «нравственно свободном объединении через мир». 
И здесь понятие истины обретает прежний смысл: говорится об абсо-
лютном познании, субъектом которого является человечество. 

«Объединенный в себе» субъект становится духовным, гармо-
ническим отражением в себе самом единого мира, целостного объек-
тивного бытия. И в этом гармоническом отношении ко всему миру 
коренится счастье каждого индивида, следующего своим подлинным 
склонностям, объединенного с другими индивидами и с целостным 
миром. 

Проблема универсальности культуры является сквозной для 
альманаха. Й. Кон в статье «“Страннические годы Вильгельма Мейс-



Диалог с миром 

 21 

тера” (Их смысл и значение для нашего времени)» стремится донести 
до нас суть размышлений Гёте о важнейших проблемах существова-
ния человека. Он пишет о том, что в «Страннических годах» Гёте вы-
разил излюбленную мысль своей юности – мысль единства микрокос-
ма с макрокосмом. В образе Макарии он показал, что ее жизнь таин-
ственными нитями связана с движением Cолнечной системы, она жи-
вет теллурной и космической жизнью. Гёте, называя отношения Ма-
карии к Cолнечной системе «воздушной поэмой», поясняет, что ми-
фология, легенды, нетерпимые в науке, заполняют мир поэтов, несу-
щих радость мира. И для человечества «наиболее желательным» явля-
ется совершенная гармония «малого мира» – мира человека, «враща-
ющегося вокруг своей совести, как планетная система вращается во-
круг Cолнца» [Кон, 1995, с. 226]. И эта этическая гармония, полагает 
Кон, рождает предчувствие гармонии космической; гармоническое 
единство микрокосма с макрокосмом является «наиболее желанным», 
но оно доступно нам только в редкие мгновенья, только в форме рели-
гиозного предчувствования. Религия есть завершение незавершенного 
на земле, а пути человека к недостижимому многообразны. В юности 
для Гёте главным путем к недостижимому было единение с природой – 
природоощущение, впоследствии – природопознавание; а в старости 
истинно религиозное чувство и путь к предчувствованному единству с 
макрокосмом он видел в благоговении, в нравственных отношениях. 
Гёте исходил из того, что благоговение, как главная суть религии, 
вместе с тем и общечеловечно, и по своему содержанию «связано со 
свойственными всем людям основами бытия» [Кон, 1995, с. 234]. Но 
свободная нравственность редко даруется природой, почти всегда ее 
приходится приобретать, и «задача воспитателя предуготовить это 
приобретение» [Кон, 1995, с. 220]. Человека следует прежде всего 
научить благоговению, ибо это служит основанием всему и дает чело-
веку возможность оставаться человеком во всех отношениях. В благо-
говении, а не в страхе, Гёте видит ядро настоящей религии; в способ-
ности почитать то, от чего человек зависит, он видел основу суще-
ствования. Й. Кон отмечает, что первоначально религиозное чувство 
Гёте было пантеистически окрашенным почитанием природы и дер-
жалось «верой в предчувствованное единство всего существующего» 
[Кон, 1995, с. 221]. Впоследствии он познал связь между Божеством и 



Левит С.Я. 

 22 

ценностями, к достижению которых направлены устремления челове-
ка. Это он выразил в стихотворении: 

 
Im Innern ist ein Universum auch; 
Daher der Völker löblicher Gebrauch, 
Daß jeglicher das Beste, was er kennt, 
Er Gott, ja seinen Gott benennt, 
Ihm Himmel und Erden übergibt, 
Ihn fürchtet und womöglich liebt∗. 

[Goethe, 1960, S. 535–536] 
 
У Гёте благоговение, как воспитательное средство, пронизывает 

всю жизнь человека. Он полагает, что только там, где послушание 
облагорожено благоговением, вся общественная жизнь обретает рели-
гиозное освещение. Существует несколько родов благоговения. 

Первый род – благоговение перед тем, что выше нас, признание 
Отца Небесного и радостное почитание Его. 

Второе, чему должно научаться, – благоговение перед высшей 
силой, способность побороть в себе озлобление против сил, причиня-
ющих страдания, и ощутить самую тяжелую зависимость как след-
ствие порядка, достойного благоговения. 

Третий род благоговения – добровольное перенесение скорби; 
понимание того, что страдание – это не только ниспосланное нам ис-
пытание, которое необходимо принять, но и условие высшего совер-
шенства. 

Гёте считает, что слияние всех трех родов благоговения дает ис-
тинную религию, высшее благоговение – благоговение перед самим 
собой, способность воспринимать себя как лучшее из всего созданного 
Богом, держаться правил нравственности, оставаться на этой высоте. 

                                                            
∗Есть универсум и внутри повсюду; 
стремление похвальное отсюда: 
все лучшее, что люди знают, 
у всех народов Богом называют. 
Отдав все небо, землю – что имеют! – 
Его боятся, любят, как умеют. 
Copyright Венера Думаева-Валиева, 2014. Свидетельство о публикации 

№ 114041008441 Стихи. ру 



Диалог с миром 

 23 

Развивая эту мысль Гёте, выраженную через героя его произве-
дения Ленардо, Й. Кон пишет о том, что человек становится достой-
ным самого себя не благодаря своим случайным качествам или делам, 
а если он в состоянии воспринимать благоговейно все эти ступени 
развития на глубине своего человеческого существа. И это истинное 
уважение к самому себе лишено высокомерия и самомнения. Благого-
вейное отношение к самому себе как к совокупности всего того, что 
мы должны чтить, «есть новая, критически очищенная и этически воз-
вышенная форма старого понимания человека как микрокосма» [Кон, 
1995, с. 225]. 

Гёте надеется перебросить мост через пропасть между челове-
ком и миром; он осознает, что в процессе познания человек не спосо-
бен постичь мир в его целостности, а ограничивается оформлением 
этого мира согласно требованиям духа. Понимание мира как органи-
ческого целого остается для человека неразрешимой задачей. И все же 
он преисполнен благоговением по отношению к непознаваемому Аб-
солюту. 

В романе Гёте размышляет о человечности человека профессии, 
о важности правильного выбора, при котором профессия становится 
призванием, а человек – свободным, так как ощущает свое дело как 
игру, а не как принуждение. Он считает, что все, что человек стремит-
ся выполнить в процессе деятельности, должно возникнуть путем 
объединения всех его сил и способностей. Существенную роль он от-
водит воспитанию через приобщение человека к многообразной дея-
тельности. Никто не станет утверждать, пишет Й. Кон, что предложе-
ния Гёте решают важную проблему воспитания: подготовки одновре-
менно и к профессии, и к гуманности, сохранению человечности че-
ловека профессии; но они остаются ценными как символы возможных 
путей решения этой проблемы, преодоления опасностей односторон-
него развития человека и как импульсы размышлений в этом направ-
лении. Подчинение всех способностей человека одной цели воспри-
нимается Гёте как тяжелое отречение. 

Современный человек с его сильным стремлением к свободе бо-
лезненно воспринимает необходимость отречься от своей одаренности 
в пользу одной деятельности. По мнению Гёте, способный к стран-
ствованию человек должен объединять в себе профессиональные уме-
ния с живой добровольной деятельностью и сознательным самоотре-



Левит С.Я. 

 24 

чением, не представляющим у Гёте бездеятельную покорность. 
Напротив, самоотречение у Гёте – условие усиленной деятельности. 
Деятельность и самоотречение взаимосвязаны: человек, осуществляя 
деятельность, преодолевая препятствия, не только обязан от многого 
отказаться, чтобы сделать главное, но даже способ его действия в ми-
ре, полном преград и противоречий, требует такого добровольного 
самоотречения, которое делает человека нравственной личностью. 
Когда Гёте говорит о человеке, способном к странствию, слово 
«странствовать» понимается и в переносном, символическом смысле: 
мы не довольны тем, что нам дано от рождения и внушено воспитани-
ем, мы странствуем, ищем нашу жизненную цель, жизненные ориен-
тиры, пересматриваем наши убеждения, меняем ценностные ориента-
ции. Как полагает Й. Кон, если картина воспитания, обучения профес-
сии-призванию, которую представил нам Гёте, во многом устарела, 
хотя и не утрачивает полностью своей ценности, то его религиозно-
философские и религиозно-педагогические принципы по-прежнему 
представляют интерес, и более того, они еще ждут своего осмысления, 
так как мы не вполне готовы к их восприятию. 

Проблемы человека, культуры, образования, воспитания нахо-
дятся в центре рассмотрения и В. Виндельбанда, который в очерке 
«Гёльдерлин и его судьба», анализируя творчество Гёльдерлина, гово-
рит о многообразии культуры, которую индивид уже не способен вос-
принять как целостное образование. 

Виндельбанд рассматривает культуру «как идеальное понятие, 
не реализованное ни в одном индивидуальном сознании» [Виндель-
банд, 1995, с. 254]. Он отмечает, что даже гению недоступна универ-
сальная образованность, которой обладали граждане Афин и великие 
деятели эпохи Возрождения, и к которой стремились поэты и мысли-
тели во времена Гёльдерлина. 

Гёльдерлин отчаялся в возможности осуществления идеала ро-
мантиков; он только в античном мире видел его реализацию и, оцени-
вая античную культуру как предельно гомогенную, противопоставлял 
ее внутренней дисгармоничности современной ему жизни, в которой 
безвозвратно утрачено единство и гармоническая связь многообраз-
ных видов деятельности, характерные для Античности. Социальную 
опасность В. Виндельбанд видит в том, что индивид не способен обо-
зреть и постичь огромный космос культуры. В современном мире «от-



Диалог с миром 

 25 

дельные профессии, сословия, различные слои общества становятся 
все более чуждыми друг другу» [Виндельбанд, 1995, с. 254]. Исчезает 
возможность диалога и понимания: «Обществу грозит опасность рас-
пасться на группы и атомы, связанные уже не духовным пониманием, 
а только внешней нуждой и необходимостью» [Виндельбанд, 1995, 
с. 254]. Это ведет к ослаблению общественного порядка, основой ко-
торого служит тождество культурного сознания индивидов. 

Но хуже этого отсутствия универсальной образованности –
дилетантизм, влияющий на все общественные институты, на формы 
государственного управления, когда «каждый софист и крикун с ман-
датом в кармане считает себя призванным, поскольку Бог вместе с 
должностью дает ведь и разум, высказывать ex officio (по обязанно-
сти) свое безответственное суждение обо всем, касающемся интересов 
государственной жизни, и считает, что не только имеет право, но и 
обязан критиковать деятельность опытного специалиста, добросо-
вестного чиновника, гениального государственного деятеля» [Вин-
дельбанд, 1995, с. 255]. И самое худшее – это господство дилетантиз-
ма в сфере воспитания. 

Программный характер носят тезисы немецкого философа-
просветителя Г. Лессинга «Воспитание человеческого рода» (1780). 
Эта одна из последних его работ проникнута глубоким чувством исто-
ризма. Лессинг утверждает, что не только отдельная личность разви-
вается, но и все человечество движется к совершенству. В этом он ви-
дит некий закон социальной динамики. 

В духе Просвещения он верил в то, что свободный разум явля-
ется ключом к прогрессу, интеллектуальному и моральному совер-
шенствованию. «Воспитание – это откровение, которое дано отдель-
ному человеку; откровение – это воспитание, которое было дано, и 
теперь еще дается, человеческому роду» [Лессинг, 1995, с. 480]. И от-
кровение «не дает человеческому роду ничего сверх того, к чему че-
ловеческий разум не пришел бы сам» [Лессинг, 1995, с. 480], – но оно 
открывает путь к более раннему пониманию важнейших вопросов, 
путь к великой истине. Этому процессу способствует религиозное 
учение. Лессинг был убежден, что «истинная религия» состоит не в 
признании церковного учения, а исключительно в любви к ближнему. 
По его мнению, все религии – это продукты определенных историче-
ских эпох. И всякая религия истинна постольку, поскольку выражает 



Левит С.Я. 

 26 

естественную потребность человека в ней, и ложна постольку, по-
скольку на высшей стадии данной исторической эпохи она перестает 
соответствовать достигнутому уровню духовного развития [Патру-
шев, 2021, с. 450–451]. 

Лессинг, говоря о духовном восхождении человечества, прово-
дит аналогию с возмужанием отдельного человека. Он показывает, 
что этапы нравственного прогресса соотносятся с чередованием рели-
гий: язычества, иудаизма, христианства. «Человеческий разум долго 
бы блуждал по ложным путям» [Лессинг, 1995, с. 481], но Богу было 
угодно придать человеческой мысли верное направление. Ветхий За-
вет, согласно Лессингу, возвещает детство человечества. 

Постепенно человечество как универсальное образование разви-
валось, и в своем движении к совершенству переходило от детства к 
отрочеству. «Настало время, когда вера в иную истинную жизнь, ко-
торую можно обрести за пределами земного существования, стала об-
наруживать свое влияние на людей. Это уже другая стадия – христи-
анство. Оно взывает к высшим мотивам поведения» [Гуревич, 1995, 
с. 513]. 

Но духовная эволюция человеческого рода не завершается этой 
религией. Новый Завет, как и Ветхий Завет, устаревает, грядет третье 
мировое состояние – «эпоха нового вечного Евангелия», времени зре-
лости и совершенства, когда человек «будет творить добро ради само-
го добра» [Лессинг, 1995, с. 497], а не потому, что чьим-то произволом 
ему обещано за это воздаяние [Лессинг, 1995, с. 497]. Он верил в 
неизбежное развитие к лучшему мира Божьего. 

Приблизить лучшее будущее человечество сможет, осознав 
единство человеческого рода. В лоне древних цивилизаций, в процес-
се уникального по своему размаху духовного брожения, отмечает 
С.С. Аверинцев, «с первозданной простотой и силой были провозгла-
шены, во-первых, всечеловеческое единство, во-вторых, нравственное 
самостояние личности» [Аверинцев, 1995, с. 438]. Эпоху VIII–III вв. 
до н.э. от Тихого океана до Атлантики К. Ясперс назвал «осевым вре-
менем» мировой истории, водоразделом «между инерцией “до-
осевого” традиционализма и осознанием возможностей выбора и от-
ветственности» [там же]. «Осевое время» открыло всечеловеческое 
единство как великую идею, «мысль “осевого времени” уверенно сде-
лала шаг во всеобщее» [Аверинцев, 1995, с. 439]. К. Ясперс полагал, 



Диалог с миром 

 27 

что современное человечество продвигается к новому осевому време-
ни, которое породит единство человечества на достойных его принци-
пах и началах; условием такого единства является приемлемая для 
всех политическая форма – правовое государство, отказ от любых ви-
дов тоталитаризма. 

Характеризуя современное состояние общества, Г. Померанц в 
статье «Диалог культурных миров» пишет о том, что мир стал еди-
ным, а религиозные культуры сталкиваются между собой в одном ин-
формационном пространстве: «Вселенская духовная традиция еще не 
установилась, и духовное противостоит аналитическому разуму, миру 
Я – Оно, как этническое и конфессиональное» [Померанц, 1995, 
с. 450]. 

Мировые религии, культурные миры стоят перед необходимо-
стью диалога, перед поисками общей почвы для сближения – отклика 
на глубочайшие потребности человеческой души. И такой диалог, ос-
нованный на понимании, на «экзистенциальной коммуникации» 
(К. Ясперс), несмотря на ожесточение этнического и конфессиональ-
ного сопротивления, нарастание в обществе иных разрушительных 
сил и идей, все-таки осуществляется. И необходимой составной ча-
стью диалога культурных миров является диалог откровений: «…без 
него общение остается на уровне слов, на уровне интеллектуальных 
конструкций» [Померанц, 1995, с. 453]. Г.С. Померанц говорит о воз-
можности возникновения «концерта» культурных миров, в котором 
сохраняется их своеобразие, неповторимость, но достигается взаимо-
понимание, диалог. Будущее, полагает он, можно представить как 
«сочетание европейского плюрализма этнических культур с китай-
ским плюрализмом духовных культур» [там же]. 

Он концентрирует свое внимание на духовном измерении жизни, 
на необходимости пересмотра представлений человечества о лучшем, 
более совершенном будущем: от накопления вещей – катастрофиче-
ской идеи общества потребления – нужно повернуться к накоплению 
тех ценностей, идей, которые дают созерцание, медитация, великое 
искусство. 

Переоценка ценностей необходима. Без глубокого духовного 
поворота невозможно создать здоровое общество, соответствующее 
сущностным потребностям существования человека, чувствующего 
духовную основу мира и почитающего ее. Именно благодаря суще-



Левит С.Я. 

 28 

ствованию на земном шаре духовного измерения формируется уни-
кальная человеческая культура, не позволяющая человеческому роду 
впасть в состояние «социального животного» [Али-Заде, 2008, с. 155]. 

 
*** 

В статье представлены работы выдающихся философов, куль-
турфилософов, литературоведов, культурологов, опубликованные в 
альманахе «Лики культуры», занимающем особое место в одноимен-
ной серии, основанной в 1992 г. Через творчество этих мыслителей 
осуществляется перекличка идей и концепций, воскресают образы 
многообразных культурных космосов, подчеркивается общечеловече-
ский смысл культуры, происходит диалог по важнейшим проблемам 
человеческого существования, осмысление уникального на земном 
шаре духовного измерения человеческой жизни. Знакомство с идеями 
выдающихся зарубежных и отечественных исследователей, с их поис-
ками ответов на сложнейшие вопросы бытия позволяет соприкоснуть-
ся с образцами человеческой мысли. 

 
 

Список литературы 
 

Аверинцев С.С. Глубокие корни общности // Лики культуры : альманах. – М. : 
Юрист, 1995. – С. 431–444. 

Али-Заде А. Что такое «человеческая культура»? // Высшее образование в Рос-
сии. – М., 2008. – № 10 – C. 154–159. [Рец. на книгу : Культурология : Энциклопедия : 
в 2 т. / гл. ред. и автор проекта С.Я. Левит. – М. : РОССПЭН, 2007. – Т. 1. – 1392 с.; 
т. 2. – 1184 с. – (Summa culturologiae).] 

Блюм В. Книга ложной мудрости // Авангард : альманах литературы, искусства 
и науки. – М., 1922. – Сентябрь № 3. – С. 78–79. 

Виндельбанд В. О Сократе // Лики культуры : альманах. – М. : Юрист, 1995. – 
С. 121–142. 

Виндельбанд В. Гёльдерлин и его судьба // Лики культуры : альманах. – М. : 
Юрист, 1995. – С. 238–258. 

Гершензон М.О. Гольфстрем // Лики культуры : альманах. – М. : Юрист, 1995. – 
С. 7–120. 

Гуревич П.С. Первообразы культуры // Лики культуры : альманах. – М. : 
Юрист, 1995. – С. 500–514. 

Зиммель П. Микеланджело // Лики культуры : альманах. – М. : Юрист, 1995. – 
С. 163–184. 



Диалог с миром 

 29 

Зиммель Г. Истина и личность (Из книги о Гёте) // Лики культуры : альманах. – 
М. : Юрист, 1995. – С. 185–202. 

Иванов Вяч. Л. Толстой и культура // Лики культуры : альманах. – М. : Юрист, 
1995. – С. 259–275. 

Кон Й. «Страннические годы Вильгельма Мейстера» (Их смысл и значение для 
нашего времени) // Лики культуры : альманах. – М. : Юрист, 1995. – С. 203–237. 

Лессинг Г. Воспитание человеческого рода // Лики культуры : альманах. – М. : 
Юрист, 1995. – С. 479–499. 

Локс К. Апулей // Лики культуры : альманах. – М. : Юрист, 1995. – С. 143–162. 
Патрушев А.И. Лессинг Г.Э. // Summa culturologiae : Энциклопедия : в 4 т. / гл. 

ред. и автор проекта С.Я. Левит. – М. ; СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2021. – 
Т. 2. – С. 450–451. 

Померанц Г.С. Диалог культурных миров // Лики культуры : альманах. – М. : 
Юрист, 1995. – С. 445–455. 

Преображенский П. За «Ключом веры» – «Гольфстрем» // Печать и револю-
ция. – 1922. – Кн. 8, ноябрь–декабрь. – С. 176–177. 

Пушкин А.С. Полн. собр. соч. в десяти томах. – М. : Изд-во Академии наук 
СССР, Институт русской литературы (Пушкинский Дом), 1956. – Т. 1 : Стихотворения 
1813–1820. – 536 с. 

Пушкин А.С. Полн. собр. соч. в десяти томах. – М. : Изд-во Академии наук 
СССР, Институт русской литературы (Пушкинский Дом), 1956. – Т. 2 : Стихотворения 
1820–1826. – 463 с. 

Пушкин А.С. Полн. собр. соч. в десяти томах. – М. : Изд-во Академии наук 
СССР, Институт русской литературы (Пушкинский Дом), 1957. – Т. 4 : Поэмы. Сказ-
ки. – 596 с. 

Рашковский Е.Б. Гершензон // Summa culturologiae : Энциклопедия : в 4 т. / гл. 
ред. и автор проекта С.Я. Левит. – М. ; СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2021. – 
Т. 1. – С. 450–453. 

Рожицын В. Атеизм Пушкина // Научное общество «Атеист». – М., 1928. – 
С. 5–7. 

Соловьёв Вл. Стихотворения. Проза. Письма. Воспоминания современников. – 
М. : Московский рабочий, 1990. – 444 с. 

Шестов Л. Апофеоз беспочвенности (Опыт адогматического мышления). – 
СПб. : Тип. Тов. «Общественная польза», 1905. – 285 с. 

Goethe J.W. Spruchweisheit // Goethe J.W. Poetische werke. – Berlin, 1960. – Bd 1. – 
S. 535–536. 

 
References 

 
Averincev, S.S. (1995). Glubokie korni obshchnosti [Deep roots of community]. In 

Liki kul'tury: Al'manah [Faces of Culture: An Almanac], 431–444. Moscow : Yurist. (In 
Russian). 

Ali-Zade, A. (2008). Chto takoe «chelovecheskaya kul'tura»?[What is «human cul-
ture»?] [Rec. na knigu: Kul'turologiya: Enciklopediya: V 2 t. / gl. red. i avtor proekta S. Ya. 
Levit. – M. : ROSSPEN, 2007. T. 1. – 1392 s.; t. 2. – 1184 s. – (Seriya «Summa culturologi-



Левит С.Я. 

 30 

ae»)] [Review of the book: Cultural Studies: Encyclopedia: In 2 vols. / ch. ed. and the author 
of the project S. Ya. Levit. – M.: ROSSPEN, 2007. Vol. 1. – 1392 p.; vol. 2–1184 p – (Se-
ries «Summa culturologiae»)]. In Vysshee obrazovanie v Rossii [Higher education in Rus-
sia], (10), (pp. 154–159). Moscow. (In Russian). 

Blyum, V. (1922, Sentyabr'). Kniga lozhnoj mudrosti [The Book of false wisdom]. 
In Avangard: Al'manah literatury, iskusstva i nauki [Avangard: Almanac of Literature, Art 
and Science], (3) (pp. 78–79). Moscow. (In Russian). 

Vindel'band, V. (1995). O Sokrate [About Socrates]. In Liki kul'tury: Al'manah 
[Faces of Culture: An Almanac], 121–142. Moscow : Yurist. (In Russian). 

Vindel'band, V. (1995). Gyol'derlin i ego sud'ba [Gelderlin and his fate]/ In Liki 
kul'tury: Al'manah [Faces of Culture: An Almanac], 238–258. Moscow : Yurist. (In Rus-
sian). 

Gershenzon, M.O. (1995). Gol'fstrem [Golfstrom]. In Liki kul'tury: Al'manah [Faces 
of Culture: An Almanac], 7–120. Moscow : Yurist. (In Russian). 

Gurevich, P.S. (1995). Pervoobrazy kul'tury [Archetypes of culture]. In Liki kul'tury: 
Al'manah [Faces of Culture: An Almanac], 500–514. Moscow : Yurist. (In Russian). 

Zimmel', P. (1995). Mikelandzhelo [Michelangelo]. In Liki kul'tury: Al'manah [Fac-
es of Culture: An Almanac], 163–184. Moscow : Yurist. (In Russian). 

Zimmel', G. (1995). Istina i lichnost' (Iz knigi o Gyote) [Truth and Personality (From 
the book about Goethe)]. In Liki kul'tury: Al'manah [Faces of Culture: An Almanac], 185–
202. Moscow : Yurist. (In Russian). 

Ivanov, Vyach. (1995). L. Tolstoj i kul'tura [L. Tolstoy and culture]. In Liki kul'tury: 
Al'manah [Faces of Culture: An Almanac], 259–275. Moscow : Yurist. (In Russian). 

Kon, J. (1995). Strannicheskie gody Vil'gel'ma Mejstera (Ih smysl i znachenie dlya 
nashego vremeni) [The wandering years of Wilhelm Meister (Their meaning and signifi-
cance for our time)]. In Liki kul'tury: Al'manah [Faces of Culture: An Almanac], 203–237. 
Moscow : Yurist. (In Russian). 

Lessing, G. (1995). Vospitanie chelovecheskogo roda [Education of the human 
race]. In Liki kul'tury: Al'manah [Faces of Culture: An Almanac], 479–499. Moscow : 
Yurist. (In Russian). 

Loks, K. (1995). Apulej [Apuley]. In Liki kul'tury: Al'manah [Faces of Culture: An 
Almanac], 143–162. Moscow : Yurist. (In Russian). 

Patrushev, A.I. (2021). Lessing G.E. [Lessing G.E.]. In Summa culturologiae/ Enci-
klopediya: V 4 t. [Summa culturologiae / Encyclopedia: In 4 vols.], S. Ya. Levit (ch. ed. and 
the author of the project). T. 2. 450–451. Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh 
iniciativ. (In Russian). 

Pomeranc, G.S. (1995). Dialog kul'turnyh mirov [Dialog of cultural worlds]. In Liki 
kul'tury: Al'manah [Faces of Culture: An Almanac], 445–455. Moscow : Yurist. (In Rus-
sian). 

Preobrazhenskij, P. (1922). «Za “Klyuchom very” – “Gol'fstrem”» [«For “the Key 
of Faith” – “Golfstrom”»]. In Pechat' i revolyuciya [Print and Revolution], Kn. 8, noyabr'–
dekabr', 176–177. (In Russian). 

Pushkin, A.S. (1956). Poln. sobr. soch. v desyati tomah. T. 1. Stihotvoreniya 1813–
1820 [Complete collected works in ten volumes. Vol. 1. Poems 1813–1820]. Moscow : Izd-
vo Akademii nauk SSSR, Institut russkoj literatury (Pushkinskij dom). (In Russian). 



Диалог с миром 

 31 

Pushkin, A.S. (1956). Poln. sobr. soch. v desyati tomah. T. 2. Stihotvoreniya 1820–
1826 [Complete collected works in ten volumes. Vol. 2. Poems 1820–1826]. Moscow : Izd-
vo Akademii nauk SSSR, Institut russkoj literatury (Pushkinskij dom). (In Russian). 

Pushkin, A.S. (1957). Poln. sobr. soch. v desyati tomah. T. 4. Poemy. Skazki [Com-
plete collected works in ten volumes. Vol. 4. Poems. Fairy tales]. Moscow : Izd-vo Akade-
mii nauk SSSR, Institut russkoj literatury (Pushkinskij dom). (In Russian). 

Rashkovskij, E.B. (2021). Gershenzon [Gershenzon]. In Summa culturologiae/ En-
ciklopediya: V 4 t. [Summa culturologiae / Encyclopedia: In 4 vols.], S. Ya. Levit (ch. ed. 
and the author of the project). T. 1, 450–453. Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumani-
tarnyh iniciativ. (In Russian). 

Rozhicyn, V. (1928). Ateizm Pushkina [Pushkin's Atheism]. In Nauchnoe ob-
shchestvo «Ateist» [Scientific Society «Atheist»], 5–7. Moscow. (In Russian). 

Solov'yov, Vl. (1990). Stihotvoreniya. Proza. Pis'ma. Vospominaniya sovremenni-
kov [Poems. Prose. Letters. Memoirs of contemporaries]. Moscow : Moskovskij rabochij. 
(In Russian). 

Shestov, L. (1905). Apofeoz bespochvennosti (Opyt adogmaticheskogo myshleniya) 
[Apotheosis of groundlessness (Experience of adogmatic thinking)]. Saint Petersburg : Tip. 
Tov. «Obshchestvennaya pol'za». (In Russian). 

Goethe, J.W. (1960). Spruchweisheit. In Poetische werke. Bd 1. [Poetic works 
Bd 1], 535–536. Berlin. (In German). 

 



 

 32 

 
 
 
 
УДК  168.522 17.0  DOI: 10.31249/hoc/2022.01.02 
 
 
 

Гаджикурбанов А.Г.∗ 

 
КУЛЬТУРНЫЕ СТЕРЕОТИПЫ  

В ЭТИКЕ СТОИКОВ И СПИНОЗЫ 
 
Аннотация. Начиная с Античности европейская этика сформи-

ровала некоторые устойчивые стереотипы в описании коллизий раци-
онального и чувственного компонентов моральной жизни, где цен-
ностные приоритеты отдавались разумным началам нравственного 
бытия человека, которым противостояла чувственно-эмоциональная, 
аффективная сфера душевной жизни. В этом плане особое значение 
приобретает еще один значимый культурный стереотип, связанный с 
истолкованием понятия природы. В основании его оценки заложена 
оппозиция понятий естественное / искусственное, стихийное / раци-
ональное, непроизвольное / умышленное. Одним из важнейших ресур-
сов европейской культурной традиции является история философских 
идей, многие из которых обрели парадигмальный статус и стали об-
щеевропейскими культурными ценностями. Речь пойдет об истолко-
вании природы страстей в античном стоицизме и философской систе-
ме Спинозы. Феномен страсти рассматривается в следующих аспек-
тах: страсть как болезнь души, страсть как избыточное (чрезмерное) 
                                                            

∗ Гаджикурбанов Аслан Гусаевич – доктор философских наук, доцент кафедры 
этики философского факультета МГУ им. М.В. Ломоносова, Москва, Россия, e-mail: 
gadzhikurbanov@yandex.ru 

Gadzhikurbanov Aslan Gusaevich – DSn in Philosophy, Associate Professor, De-
partment of Ethics, Faculty of Philosophy, Lomonosov Moscow State University, Moscow, 
Russia, e-mail: gadzhikurbanov@yandex.ru 

 Гаджикурбанов А.Г., 2022 



Культурные стереотипы в этике стоиков и Спинозы 

 33 

стремление, страсти как особые физические состояния душевной суб-
станции, страсть как ложное суждение, страсть как феномен метафи-
зического различения. 

Ключевые слова: разумные начала; нравственное бытие; аффек-
тивная сфера; рациональность; культурный стереотип; понятие при-
роды; аффект; страсть; античный стоицизм; Спиноза; ложное сужде-
ние; метафизическое различение. 

Поступила: 06.07.2021  Принята к печати: 05.08.2021 
 
 

Gadzhikurbanov A.G. 
Cultural stereotypes in the ethics of the Stoics and Spinoza 

 
Abstract. Starting from antiquity, European ethics formed some sta-

ble stereotypes in describing the collisions of the rational and sensory com-
ponents of moral life, where value priorities were given to the rational prin-
ciples of a person's moral life, which were opposed by the sensory-
emotional, affective sphere of mental life. In this regard, аspecial signifi-
canceacquiresa cultural stereotype associated with the interpretation of the 
concept of nature. His assessment is based on the opposition of the con-
cepts natural / artificial, spontaneous / rational, involuntary / intentional. 
One of the most important resources of the European cultural tradition is 
the history of philosophical ideas, many of which have acquired a paradig-
matic status and have become common European cultural values. It will be 
about the interpretation of the nature of passions in ancient Stoicism and 
the philosophical system of Spinoza. The phenomenon of passion is con-
sidered in the following aspects: passion as a disease of the soul, passion as 
excessive striving, passions as special physical states of mental substance, 
passion as a false judgment, passion as a phenomenon of metaphysical dis-
crimination. 

Keywords: rational principles, moral being, affective sphere, rational-
ity, cultural stereotype, the concept of nature, affect, passion, antique stoi-
cism, Spinoza, false judgment, metaphysical distinction. 

Received: 06.07.2021   Accepted: 05.08.2021 
 
 



Гаджикурбанов А.Г. 

 34 

Проблема соотношения разумных начал с аффективными ком-
понентами моральной жизни имеет давнюю традицию в европейской 
культуре и представляет одну из ведущих тем моральной философии. 
Начиная с Античности европейская этика сформировала некоторые 
устойчивые стереотипы в описании коллизий рационального и чув-
ственного компонентов моральной жизни, где приоритетными в цен-
ностном смысле, как правило, оказывались разумные составляющие 
нравственного бытия человека, которым противостояла чувственно-
эмоциональная, аффективная сфера душевной жизни, локализованная 
обычно в низших частях души. Если разум рассматривался как носи-
тель практической рациональности и жизненной дисциплины, то в 
чувственно-аффективной части видели источник иррациональных, 
стихийных и неуправляемых влечений. Оппозиция разума и чувств, 
рационального и аффектированного настроя души, рассудка и стра-
стей обрела символический статус, универсальную форму выражения 
и превратилась в значимый культурный стереотип. Кроме того, одним 
из примеров общефилософских тезисов, опирающихся прежде всего 
на богатую историко-философскую базу, но ставших чуть ли не обще-
европейским культурным стандартом, стало положение о том, что в 
борьбе двух названных выше антагонистов душевной жизни – разума 
и страсти – победителем в конечном счете должен быть один разум. 
В практической философии этот тезис даже обрел форму морального 
императива. Но как достигается эта победа? Философская традиция 
предлагала два способа решения данной проблемы, отличающиеся 
разной степенью радикальности, каждая из которых также встроена в 
систему ценностей европейского сознания: или разум преодолевает 
аффективные влечения, полностью искореняя их (ригористическая 
версия, которая чаще всего отождествляется со стоической доктриной, 
тем не менее ее рефлексы можно обнаружить в идеологии европей-
ского Просвещения, и, как ни странно, ей не был чужд Зигмунд Фрейд 
в своих проектах), или разум утверждает свой приоритетный статус 
путем гармонизации чувственных начал, которым он придает рацио-
нальную форму (эту умеренную версию, имеющую долгую историю, 
чаще всего связывают с перипатетической традицией). Еще один 
культурный стереотип, также заимствованный в первую очередь из 
моралистической философии древности, хотя и опирающийся на ме-
дицинскую практику, – представление о том, что страсть есть некото-



Культурные стереотипы в этике стоиков и Спинозы 

 35 

рая болезнь души, которая требует излечения (еще в античную эпоху 
великий поэт Овидий предлагал свои «Лекарства от любви» (Remedia 
amoris), исцеляющие от этой страсти, а в наши дни известное сочине-
ние исследовательницы античной философии Марты Нуссбаум носит 
название «Терапия желаний»). И если следовать вполне уместной 
здесь медицинской стилистике [Nussbaum, 2009, p. 13–48], то тогда в 
качестве нормы моральной жизни должен выступить разумный 
настрой человеческой души, а страсть обретет статус патологического 
отклонения от него. 

В связи с этим всплывает еще один значимый для нашего миро-
понимания культурный стереотип, связанный с истолкованием смысла 
концепта природы. В основании его оценки заложена оппозиция поня-
тий естественное / искусственное, стихийное / рациональное, непро-
извольное / умышленное. Природное в нашем понимании, как правило, 
отождествляется с чем-то естественным, непроизвольным, стихийно 
возникающими, соответственно, лишенным расчета или умысла; оп-
понирующими ему понятиями будут определенные артефакты, творе-
ния некоторого ума, искусственно созданные на основании предвари-
тельного замысла или проекта. Но, как оказывается, различение этих 
смыслов является продуктом расщепления первоначально цельного 
понятия природы (physis, natura), которое совмещало в своем единстве 
все названные противоположности. 

Одним из важнейших ресурсов европейской культурной тради-
ции является история философских идей, многие из которых обрели 
парадигмальный статус и стали общеевропейскими культурными цен-
ностями, в частности, прямо связанными с представлениями об аф-
фективной жизни человеческой души. Мы хотели бы остановить свое 
внимание на двух философских доктринах, относящихся к разным 
временам и неравноценным по своей масштабности, но в то же время 
близких друг к другу, тем более что одна из них прямо опирается на 
наследие предшествующей. Речь пойдет об истолковании природы 
страстей в античном стоицизме и философской системе Спинозы. 
Спиноза не скрывал своих симпатий к стоической моральной док-
трине, разделяя многие фундаментальные идеи стоической морали-
стики, в частности, ее приверженность натуралистической традиции в 
этике, в то же время многие его идеи выходят далеко за пределы стои-
ческого миропонимания. 



Гаджикурбанов А.Г. 

 36 

1. Одним из определений страсти в стоицизме является ее ха-
рактеристика как болезни души (pathos как morbus) [Цицерон, 1975, 
с. 271]; [Цицерон, 2004, с. 142]. Нормальным и, соответственно, нор-
мативным (в психологическом и нравственном смысле) состоянием 
душевной субстанции в античной традиции, частью которой была и 
стоическая философия, считалось разумное расположение души, или 
подчинение душевных движений разумным законам. Такой склад, или 
уклад, души рассматривался как добродетельный в моральном смысле 
у Аристотеля [Аристотель, 1984, с. 281]) и стоиков [SVFII 393; III 198; 
III200 a] (ссылка SVF здесь и далее дается на издание: Stoic orumvet-
erum fragmenta. Vol. I–III. Coll. Iab Arnim. Lipsiae 1921–1923). Но чаще 
всего моралистическая литература опиралась на более отвлеченное 
определение страстей как страдательных или пассивных состояний 
души, при этом страдательный смысл содержался в самой семантике 
греческого pathos и латинского passio. Именно в таком понимании 
страсти позиция Спинозы вполне совпадала со стоической: страсть 
как особое состояние души (ума) у Спинозы обозначается как аффект – 
affectus (этот латинский термин сам содержит в себе смысл некоторо-
го претерпевания, являющегося результатом внешнего воздействия на 
субъекта, вернее, на его тело и душу (ум). Для Спинозы аффект есть 
«страcть души (passio animi) и страдание души (animi Pathema), обу-
словленные ее приверженностью смутным или неадекватным идеям» 
(III Общее определение аффектов)1 

2. Для стоиков страсть есть избыточное (чрезмерное) стремле-
ние души [SVFI 205]. Еще более выразительная характеристика: 
«Страсть – это трепет души (ptoia)» [SVFI 205]. Можно отметить, что 
страсть как избыточное, или чрезмерное движение души вступает в 
противоречие не только с известным аристотелевским пониманием 
добродетели как некоторой середины, или умеренного состояния ду-
ши [Аристотель, 1984, с. 87], но и с общестоическим представлением 
о совершенной моральной жизни как euroia biou, предполагающей 
ровное состояние душевной материи, не допускающее никаких разры-

                                                            
1 Все ссылки на Спинозу указывают на его «Этику»: римские цифры обозначают 

номер книги, арабские – номер теоремы; ссылки даются по изданию: Спиноза Б. Соч.: 
в 2 т. – СПб. : Наука, 1999. – Т. 1. – 488 с. 



Культурные стереотипы в этике стоиков и Спинозы 

 37 

вов, скачков или мерцательных состояний (трепета). Страсти свой-
ственно прерывать «ровное течение жизни» как последовательности и 
связи представлений (проектов, ожиданий, возможностей). Для Спи-
нозы аффекты также выражают «колебания души» (animi fluctuationes) 
(III 17 схол.; III 56 и III 59 схол.,V 2); аффекты составляют саму при-
роду души и тела, подверженных изменениям (переходам из одного 
состояния в другое: animi commotio V 2 и corporis affectiones III Опред. 
3), а также и сущность ума (III 9 – mentis essentia), поэтому аффект 
есть естественное состояние любой частной вещи (модуса – тела и 
ума). 

3. Поскольку стоики признавали телесность человеческой души 
как части мировой пневмы, это позволяло им с полным правом, не 
прибегая к поэтическим метафорам, говорить о страстях как особых 
физических состояниях душевной субстанции. Речь идет о сжатии и 
расширении души в различных аффективных состояниях – печаль 
определяется как свежее суждение относительно предполагаемого зла, 
от которого душе следует (kathekei) сжиматься, а радость как свежее 
суждение относительно предполагаемого блага, от которого душе 
следует расширяться [SVFIII 391–394]. Использование специального 
термина стоической моральной теории kathekei свидетельствует о том, 
что стоики мыслили страстные изменения материи души как есте-
ственные события в ее жизни, т.е. они соответствовали самой природе 
души: стоик претерпевает болезненные изменения в своей плоти в 
обычных недугах, даже если они заставляют его испытывать мучения, 
но эти природные казусы в его теле не должны порождать в нем бо-
лезненные страсти печали и страха, или им подобные. Боль есть про-
сто переживание, а страсть выражает себя в суждении. 

А вот что говорит о физических (телесных) коррелятах страстей 
(аффектов) Спиноза: «Под аффектом я разумею состояния тела, ко-
торые увеличивают или уменьшают способность самого тела к дей-
ствию (agendi potentia), благоприятствуют ей или ограничивают ее, а 
вместе с тем и идеи этих состояний. Если, таким образом, мы можем 
быть адекватной причиной какого-либо из этих состояний, то под аф-
фектом я разумею состояние активное (actio), в противном случае – 
пассивное (passio)» (III Опред. 3). Для него аффект представляет собой 
динамическую характеристику человеческого существа, т.е. в аффек-
тах выражаются определенные изменения в самом субъекте, касающи-



Гаджикурбанов А.Г. 

 38 

еся состояний его ума и тела. Они увеличивают или уменьшают спо-
собность самого тела или ума к действию, иными словами, расширя-
ют или сужают их оперативное пространство. Речь также идет о сте-
пенях совершенства, которых может достигнуть человек, подвержен-
ный разного рода аффектам. Например, при аффекте радости (laetitia) 
душа (ум) переходит к большему совершенству, а при аффекте печали 
(tristitia) душа (ум) переходит к меньшему совершенству (III 11 схол.). 
Далее, аффекты разделяются на активные и пассивные. Активные 
аффекты обозначают возможность человека быть адекватной причи-
ной тех или иных состояний своего тела – как тех, которые увеличи-
вают способность самого тела к действию, так и тех, которые его 
уменьшают (III Определения 1–2). Пассивные же аффекты лишают 
человека способности действовать в соответствии со своей собственной 
природой и свидетельствуют о его зависимости от внешних причин. 

Как видим, Спиноза, в отличие от стоиков, наделяет качествами 
страсти не только душевную составляющую человеческого существа, 
но и телесную: тело переживает страсти так же, как и душа (ум). Со-
ответственно, всякий аффект у Спинозы имеет не только предметное 
выражение (изменения в состояниях тела), но содержит одновремен-
но и соответствующее суждение о нем, или его оценку, представляю-
щую идею того или иного состояния, в котором пребывает его тело, – 
это аффекты радости или печали. 

4. Действительно, положение о том, что страсти представляют 
собой разновидность суждений, является одним из отличительных 
признаков стоической теории аффектов, которая отмечена чертами 
интеллектуализма. А именно, страсть есть ложное суждение (krisis 
или doxa), или определенного рода согласие с полученным представ-
лением о реальной ситуации, но вместе с тем это превратное мнение, 
или ошибка разума [SVFIII 47]; «страсти происходят не от какой-то 
природной способности, но все являются мнениями и превратными 
суждениями. У мудреца, естественно, их никогда не будет» [Цицерон, 
2004, с. 142]. Довольно парадоксальный пример практического при-
менения такой модели моральной оценки приводит Цицерон, описы-
вая эпизод посещения на Родосе римским консулом Помпеем стоика 
Посидония. Стоик в этот момент мучился от невыносимой боли в но-
гах, но при этом он оценивал свое физическое состояние или, другими 
словами, выносил суждение о своей болезни следующим образом: 



Культурные стереотипы в этике стоиков и Спинозы 

 39 

«Как рассказывал Помпей, философ, лежа, стал серьезно и подробно 
рассуждать именно о том, что нет блага, кроме чести; а когда огонь 
боли жег его еще сильней, он приговаривал: “Полно, боль, полно! 
Сколько ты меня ни мучь, никогда я не признаюсь, что ты – зло”» 
[Цицерон, 1975, с. 267]. Очевидно, что в этом случае Посидоний про-
водил различение между естественным, т.е. соответствующим по-
рядку природы событием своей болезни и своим суждением о его мо-
ральной природе, предполагающим его отнесение к порядку добра 
или зла. Он отказывается называть его злом, оставляя за ним только 
его природные свойства, что позволяет отнести боль к разряду мо-
рально безразличного (adiaphoron). Характерно, что в этом суждении 
Посидония боль неявно, но вполне оправданно выпадает из разряда 
страстей, поскольку он не называет ее злом, ведь злом (пороком) в 
стоической традиции является прежде всего страсть как определенно-
го рода суждение. 

Поскольку стоики, в отличие от платоников и перипатетиков, 
отвергали представление о наличии в душе каких-то особых ее частей, 
не обладающих разумными способностями, но реализующими специ-
фические витальные функции (рост, питание, размножение, ощуще-
ние), страсть у них не порождается какой-либо частью души, а есть 
особый вид влечения (horme), возникшего в само́м разумном начале. 
Как полагали стоики, исключительная разумность душевной субстан-
ции позволяет человеку контролировать всю сферу своего сознания. 
Отсюда задача морального учения состоит не в том, чтобы укрощать 
низшую часть души, придавая ей разумную форму, не умерять стрем-
ления неразумной части, или гармонизировать разные типы душевных 
стремлений (как полагали перипатетики), а совершенствовать разум-
ную составляющую души, искореняя страсти [Цицерон, 1975, с. 308]; 
[Стобей в SVF III 377–378]; [Сенека, 1977, с. 296]. 

Спиноза присоединяется к стоической позиции – для него аф-
фект в когнитивном плане представляет собой смутную идею (confuse 
idea), или разновидность неадекватного познания реальности (это со-
ставляет основание пассивности человека): «Аффект, называемый 
страданием души (animi Pathema), есть смутная идея, в которой душа 
утверждает большую или меньшую, чем прежде, силу существования 
своего тела или какой-либо его части и которой сама душа определя-
ется к мышлению одного преимущественно перед другим» (III Общее 



Гаджикурбанов А.Г. 

 40 

опред. аффектов) [DeBrabander, 2007, p. 17–22]. Очевидно, что он раз-
делял идеи стоического интеллектуализма. Хотя, как известно, столк-
нувшись с проблемой преодоления аффектов, Спиноза предложил 
иную версию ее решения, радикально отличающуюся от стоической: 
1) если стоики говорили о возможности полного искоренения или по-
давления страстей, Спиноза сомневается в возможности для человече-
ского существа преодолеть свою подверженность аффективным со-
стояниям (последнее свойственно субстанции, а не человеку как мо-
дусу субстанции); 2) стоики пытались искоренить страсть силами од-
ного разума, в то время как Спиноза полагал, что страсть можно пре-
одолеть только иного рода страстью, при этом само разумное позна-
ние должно стать страстью: «Аффект может быть ограничен и уни-
чтожен только противоположным и более сильным аффектом» (IV 7; 
IV 14), хотя, очевидно, что этот тезис заключает в себе противоречие. 

5. Тот факт, что источником страстей является разумная душа 
человека, создает известные проблемы в стоической психологии и 
этике: как в само́м разумном начале, каким является человеческая ду-
ша, могут возникать иррациональные движения? Известный исследо-
ватель стоической этики М. Форшнер замечает, что в состоянии стра-
сти разум человека поддается естественному (природному – naturale) 
влечению, которое выходит из-под его контроля, т.е. в человеческом 
разуме как бы присутствуют два начала – природное (аффективное) и 
разумное [Forschner, 1981, S. 123]. Такое заключение только усложня-
ет проблему и приходит в противоречие с самим стоическим учением, 
поскольку для стоиков разум человека сам является неотъемлемой 
частью мирового разума (логоса), а страсть (избыточное влечение) 
определяется как противоприродное движение души (contra naturam, 
para physin). 

Выше мы уже отмечали, что античное понимание смысла поня-
тия «природа» не соответствует нашему современному представлению 
о «природе вещей», поскольку античная природа заключала в себе как 
рациональную компоненту (мировой логос), так и оппонирующую ему 
первичную материю, которая обладала собственной динамикой разви-
тия, реализуя любые бытийные возможности, в том числе и далекие от 
разума. В этом контексте противопоставление природного начала ра-
зумному не выдерживает критики. Здесь мы обнаруживаем глубочай-
шее и неразрешимое противоречие любой натуралистической кон-



Культурные стереотипы в этике стоиков и Спинозы 

 41 

цепции, утверждающей происхождение всего и любого рода сущего 
из одного (природного) начала: этот источник бытия оказывается из-
начально заряженным внутренней двойственностью, порождая из себя 
как разумный смысл, так и его отрицание в неразумной материи. Сами 
стоики также допускали очевидную логическую ошибку, когда опре-
деляли разумные суждения души о реалиях моральной жизни, как со-
ответствующие природе (kata physin), а страсти, представляющие со-
бой ложные суждения разумной души, они характеризовали как про-
тивоприродные (para physin). Ведь в этом случае разумная душа, ко-
торая укоренена в своей природной основе (мировом логосе), стано-
вится источником противных природе стремлений (horme). 

С точно такой же трудностью столкнулся и Спиноза, так же 
опиравшийся на натуралистическую, близкую к стоической, модель 
этики. Он полагал, что все явления природы (модусы субстанции) 
равны друг другу по характеру своей принадлежности к своей суб-
станциальной основе, т.е. все они необходимо вытекают из исходной 
для них божественной природы (II 6 кор.). Вместе с тем среди аффек-
тов, которые, несомненно, представляют собой природные (есте-
ственные) феномены и должны рассматриваться как следствия опре-
деленных природных законов, он выделял некоторую их разновид-
ность, которая, как он полагал, противоречила естественным законам. 
Как и стоики, он считал такого рода аффекты «противоположными 
нашей природе» или даже враждебными ей, поскольку они препят-
ствуют деятельности ума – это «плохие» аффекты (contrarii nostrae 
naturae, aut mali), например гнев, обида, ненависть (V 10). В качестве 
критерия их классификации выступает у него идеал разумной природы 
человека, или форма деятельности, выражающая беспрепятственную 
активность человеческого разума. В этом смысле аффект печали, 
представляющий собой пассивное состояние ума, содержит в себе 
коннотации зла (malum) и тем не менее этот аффект тоже с необходи-
мостью выводится из природы Бога (II 36). К «хорошим» аффектам, 
способствующим познанию, он относит радость и ее производные, 
например любовь, надежду, уверенность. Скорее всего, Спиноза оце-
нивал разные типы аффектов по степени их приближения к совершен-
ному устроению мира или в соответствии с «естественной» иерархией 
всего сущего, в которой разумное начало оказывается приоритетным и 



Гаджикурбанов А.Г. 

 42 

по самой своей «природе» превосходит аффективную составляющую 
человеческого существа. 

6. Какую же роль играют страсти в человеческой жизни, если 
рассматривать их в контексте стоической метафизики (физики)? Ка-
кой образ человека они формируют? Чтобы ответить на эти вопросы, 
следует обратиться к фундаментальным принципам стоической ан-
тропологии и этики, рисующим идеальный образ человека, – доброде-
тельного мужа или мудреца. Для такого человека добродетельная 
жизнь – это следование императивам природы как велениям Зевса, 
выражаемым в предметной форме природных событий [Inwood, 1985, 
p. 107]; мудрец подчиняется мировому закону как велению природы; 
его свобода состоит в полном соответствии его воли порядку приро-
ды, или воле Зевса, и сама цель его жизни состоит в совпадении его 
разумных стремлений c промыслом мирового разума [Диоген Лаэрт-
ский, 1986, с. 295]. Как можно судить по этим фрагментам, жизненные 
цели и моральные добродетели человека состояли в стремлении 
отождествить себя с порядком универсума, мыслимым как высшее 
воплощение разумности и блага. Мудрец – это человек, обладающий 
минимальным выражением своей человеческой исключительности 
или экзистенциальной самости. Но именно на этой масштабной сцене 
начинает играть свою роль в жизни человека феномен страсти: она 
обладает различительной функцией, придающей единичному челове-
ческому субъекту особые черты, выделяющие его на фоне универсу-
ма, каким бы ничтожным он ни казался. Если мудрец воплощает без-
ошибочный порядок своих решений и действий, всегда совпадающих с 
ритмом природного целого, то первый признак профана (ординарного, 
простого человека) – жизненный промах, вызванный ложным сужде-
нием, или неверной оценкой происходящего. Как мы видели, стоики 
именно так и определяли страсть: «Страсть ведь возникает только в 
том случае, если стремление терпит неуспех или избегание терпит не-
удачу» [Беседы Эпиктета, 1997, с. 157]. Соответственно, страсть ста-
новится свидетельством отклонения индивидуума от мирового поряд-
ка, выпадения его из разумного строя Вселенной [Беседы Эпиктета, 
1997, с. 223]. Поэтому такой моральный субъект всегда оказывается в 
проблемной ситуации – ситуации морального выбора: «Раз человек 
раздумывает о таких вещах, сопоставляя и рассчитывая ценности того, 
что относится к внешнему миру, значит он близок к людям, забывшим 



Культурные стереотипы в этике стоиков и Спинозы 

 43 

о своем лице» [Беседы Эпиктета, 1997, с. 43], в то время как мудрец 
выбора практически не совершает, поскольку обладает твердой мо-
ральной позицией, почти на уровне инстинкта. Его активность проте-
кает вне всяких случайностей и возможностей. Таким образом, можно 
условно зафиксировать метафизический смысл страсти в стоической 
доктрине – страсть представляет собой феномен различения, наделя-
ющий профанического субъекта дифференцирующими признаками в 
устроении универсума. Он закрепляет за ним особое, но отнюдь не 
лучшее место во Вселенной. Но почему такого рода дефиниция фено-
мена страсти является условной? Во-первых, в устройстве Вселенной 
значение человеческих страстей ничтожно, как ничтожны по своему 
онтологическому статусу и их носители – смертные существа. Во-
вторых, страсть по определению локализована прежде всего в смыс-
ловой сфере, будучи содержанием некоторого – ложного – суждения, 
обладающего, согласно стоикам, условной реальностью: оно реально 
как представляющее некоторое состояние разумного начала (челове-
ческой души), но своего денотата не имеет, ведь в реальности ему ни-
чего не соответствует. 

Характерно, что представления Спинозы относительно феноме-
на страсти в формировании статуса человека в универсуме, или, дру-
гими словами, его метафизической определенности, в общем совпа-
дают со стоическими. В общем смысле аффекты являются для него 
свидетельствами частного порядка бытия, или дифференцирующими 
принципами внутри единой человеческой природы (с некоторыми ого-
ворками их даже можно представить как principia individuationis от-
дельных субъектов в пределах общего человеческого рода). Как пола-
гает Спиноза, наличие в человеческом индивидууме разума представ-
ляет тот специфический признак, который объединяет всех людей: 
обладая общей для них разумной природой, они сходны друг с другом 
как разумные существа: «сами люди, поскольку они живут по руко-
водству разума, необходимо всегда сходны друг с другом» (inter se 
conveniunt) (IV 35). И наоборот, именно аффективные состояния, вы-
ражающие пассивные расположения тела и ума, приводят к разоб-
щенности людей и делают их враждебными друг другу, поскольку 
природа одного становится противоположной природе другого 
(invicem contrarii) (IV 34 схол.). Многообразие аффектов, делающее 
людей столь непохожими друг на друга, имеет своим основанием эм-



Гаджикурбанов А.Г. 

 44 

пирические условия их индивидуального существования. Они и явля-
ются в конечном счете причиной несходства человеческих субъектов 
между собой и тех различий, которые обнаруживаются в их индивиду-
альной природе (IV 32 схол.). На этом основании Спиноза приходит к 
выводу, что всякий аффект человеческого ума, или страсть души, со-
провождающиеся соответствующим состоянием тела, представляют 
собой синдром отчужденного существования человека. Если рас-
сматривать данный факт в контексте онтологии Спинозы, то наличие 
аффектов свидетельствует о некотором метафизическом дефекте че-
ловеческого существа, или о недостатке его природы, которая не об-
ладает собственными ресурсами для поддержания собственного бы-
тия: «человек необходимо подвержен всегда пассивным состояниям» 
(IV 4 кор.), поскольку «он рассматривается как часть природы, кото-
рая сама по себе, без помощи других частей, ясно и отчетливо воспри-
нят быть не может» (III 3 схол.). Ведь как он полагал, индивидуаль-
ность сама по себе не обладает необходимым существованием и по 
своему метафизическому статусу она случайна: «Я называю единич-
ные вещи случайными, поскольку мы, обращая внимание на одну 
только их сущность, не находим ничего, что необходимо полагало бы 
их существование или необходимо исключало бы его» (IV Определ. 3). 

В таком контексте признание исключительности каждой инди-
видуальности могло звучать для нее как моральный приговор. Подоб-
ное представление свойственно в целом классической традиции в эти-
ке, к которой принадлежат и стоики, и Спиноза. Между тем по срав-
нению с Античностью к Новому времени европейская религиозно-
философская мысль значительно повысила статус аффективных со-
стояний, в которых может пребывать субъект. Эрих Ауэрбах говорил 
о грандиозном перевороте, который совершила христианская литера-
тура, придавшая евангельскому повествованию о «страстях Господ-
них», отмеченному качествами «смиренного стиля», масштабы высо-
чайшей трагедии [Ауэрбах, 1976, с. 89]. Можно вспомнить и ту роль, 
которую придавали аффективным состояниям человеческого существа 
такие мыслители Нового времени, как Кьеркегор и Ницше, обнару-
жившие в страстях проявление подлинно человеческого начала в его 
позитивных определениях. Как известно, осуществляя в своей фунда-
ментальной онтологии аналитику человеческого бытия, Хайдеггер во 
многом воспроизводил мыслительные схемы Кьеркегора, в частности, 



Культурные стереотипы в этике стоиков и Спинозы 

 45 

в «Бытии и времени» (§ 30) он обращается к феномену страха (ужаса) 
(Angst). Для сравнения – стоики видели в страхе (phobos) одну из ос-
новных страстей, наряду с наслаждением, желанием и печалью и все 
они обозначались ими как моральные пороки, которые следует пре-
одолевать. В свою очередь, Спиноза связывал metus (страх) с аффек-
том печали (tristitia) (III Определ. аффектов 13), который выражал пас-
сивное состояние человеческого ума и тела. Очевидно, что и стоики, и 
Спиноза видели в этом аффекте, как, впрочем, и во всех других, неко-
торый дефект морального бытия субъекта, признак его несовершен-
ства и несоответствия его наличного состояния некоторому идеально-
му моральному образу. Для Хайдеггера, в отличие от них, страх как 
специфическое состояние человеческого субъекта (Dasein) выполняет 
особую и уже, несомненно, позитивную роль в конституировании его 
человеческой самости – в ее единственности, исключительности и 
неповторимости (правда, как известно, Хайдеггер в своей аналитике 
человеческого бытия избегал моральных квалификаций). Таким обра-
зом, в новейшей европейской философии аффект страха открывает в 
человеке все то, от чего всегда пыталась дистанцироваться классиче-
ская этика. Интересно, что переживание отдельным субъектом своей 
человеческой исключительности в позитивном для индивидуума мо-
дусе страха было описано Л.Н. Толстым в повести «Смерть Ивана Иль-
ича», и на нее в данном случае ссылался Хайдеггер. 

 
 

Список литературы 
 

Аристотель. Никомахова этика. Соч.: в 4 т. – М. : Мысль, 1984. – Т. 2. – 685 c. 
Ауэрбах Э. Мимесис. Изображение действительности в западноевропейской 

литературе. М. : Прогресс, 1976. – 556 с. 
Беседы Эпиктета / пер. с древнегреч. и примеч. Г.А. Тароняна. – М. : Науч.-

изд. центр «Ладомир», 1997. – 310 с. 
Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях знаменитых философов / 

пер. М.Л. Гаспарова ; ред. тома и авт. вступ. ст. А.Ф. Лосев ; АН СССР, Ин-т филосо-
фии. – 2-е изд., испр. – М. : Мысль, 1986. – 570 c. 

Сенека Луций Анней. Нравственные письма к Луцилию / пер. и подгот. изд. 
С.А. Ошеров ; [Российская АН]. – Москва : Науч.-изд. центр «Ладомир», 1977. – 
383 с. 

Спиноза Б. Соч.: в 2 т. – СПб. : Наука, 1999. – Т. 1. – 488 с. 



Гаджикурбанов А.Г. 

 46 

Толстой Л.Н. Смерть Ивана Ильича. Повести и рассказы. – Л. : Художествен-
ная литература, 1983. – 286 с. 

Цицерон Марк Туллий. Тускуланские беседы // Цицерон Марк Туллий. Избран-
ные сочинения. – М. : Художественная литература, 1975. – III 7; О пред. – III 35. – 
(102 с.) 

Цицерон Марк Туллий. О пределах блага и зла. Парадоксы стоиков / пер. 
Н.А. Федорова ; комм. Б.М. Никольского. – М. : Российск. гос. гуманит. ун-т, 2004. – 
472 с. 

DeBrabander Firmin. Spinoza and the Stoics Power, Politics and the Passions. Con-
tinuum. – Paris : Notre Dame Philosophical Reviews, 2007. – 160 p. 

Forschner M. Die Stoische Ethik: Über den Zusammenhang von Natur, Sprach- und 
Moralphilosophie im altstoischen System. – Stuttgart, 1981. – 244 S. 

Inwood Brad. Ethics and Human Action in Early Stoicism. – Oxford : Clarendon 
Press. 1985. – 356 p. 

Nussbaum Martha C. The Therapy of Desire: Theory and Practices in Hellenistic 
Ethics. – Princeton : Princeton University Press. 2009. – 600 p. 

SVF – Stoicorum veterum fragmenta.Vol. 1–3. Coll. I ab Arnim. Lipsiae 1921–1923 
[рус. пер.: Фрагменты ранних стоиков. Т. 2. Часть 1 : Перевод и комментарии 
А.А. Столярова / Ин-т философии РАН : Греко-латинский кабинет Ю.А. Шичалина]. – 
М., 1999. – 234 c. 

 
References 

 
Aristotel'. (1984). Nikomahova etika. Soch.: V 4 t. T. 2 [Nikomakh's ethics. Op.: In 

4 vols. Vol. 2]. Moscow : Mysl'. (In Russian). 
Auerbah E. (1976). Mimesis. Izobrazhenie dejstvitel'nosti v zapadnoevropejskoj lit-

erature [Mimesis. The image of reality in Western European literature]. Moscow : Progress. 
(In Russian). 

G.A. Taronyan (trans. from ancient Greek. and note) (1997). Besedy Epikteta [Con-
versations of Epictetus]. Moscow : Nauch.-izd. centr «Ladomir». (In Russian). 

Diogen, Laertskij. (1986). O zhizni, ucheniyah i izrecheniyah znamenityh filosofov 
[On the life, teachings and sayings of famous philosophers] M.L. Gasparov (transl.); 
A.F. Losev (ed. volumes and auth. introduction); Academy of Sciences of the USSR, Insti-
tute of Philosophy, 2 nd edition revised. Moscow : Mysl'. (In Russian). 

Seneka, Lucij Annej (1977). Nravstvennye pis'ma k Luciliyu [Moral letters to Lucili-
us], S.A. Osherov (trans. and preparation of the publication); Russian Academy of Sciences. 
Moscow : Nauch.-izd. centr «Ladomir». (In Russian). 

Spinoza, B. (1999). Soch.: V 2 t. T. 1 [Op.: In 2 vols. Vol. 1]. Saint Petersburg : 
Nauka. 

Tolstoj, L.N. (1983). Smert' Ivana Il'icha. Povesti i rasskazy [The death of Ivan 
Ilyich. Novellas and short stories]. Leningrad : Hudozhestvennaya literatura. (In Russian). 

Ciceron, Mark Tullij (1975). Tuskulanskie besedy [Tusculan conversations]. In Iz-
brannye sochineniya [Selected works], III 7. Moscow : Hudozhestvennaya literatura. (In 
Russian). 



Культурные стереотипы в этике стоиков и Спинозы 

 47 

Ciceron, Mark Tullij (2004). O predelah blaga i zla. Paradoksy stoikov [About the 
limits of good and evil. Paradoxes of the Stoics] N.A. Fedorov (trans.), B.M. Nikolsky 
(comm.). Moscow : Rossijsk. gos. gumanit. un-t. 

DeBrabander, Firmin (2007). Spinoza and the Stoics Power, Politics and the Pas-
sions. Continuum. Notre Dame Philosophical Reviews. (In English). 

Forschner, M. (1981). Die Stoische Ethik: Über den Zusammenhang von Natur, 
Sprach- und Moralphilosophie im altstoischen System [The Stoic Ethics: on the connection 
between nature, philosophy of language and moral philosophy in the Old Stoic system]. 
Stuttg. (In German). 

Inwood, Brad (1985). Ethics and Human Action in Early Stoicism. Clarendon Press 
Oxford. (In English). 

Nussbaum, Martha C. (2009). The Therapy of Desire: Theory and Practices in Hel-
lenistic Ethics. Princeton : Princeton University Press. (In English). 

(Anonymous). SVF – Stoicorum veterum fragmenta.Vol. I–III. Coll. I ab Arnim. 
Lipsiae 1921–1923 [rus. per.: (1999). Fragmenty rannih stoikov. Tom II. Chast' 
1.[Fragments of the early Stoics. Volume II. Part 1], A.A. Stolyarov (translation and com-
ments), Institute of Philosophy of the Russian Academy of Sciences : The Greek-Latin 
Study of Yu. A. Shichalin]. Мoscow. 

 



 

 48 

 
 
 
 
УДК: 168.522  DOI: 10.31249/hoc/2022.01.03 
 
 
 

Лисович И.И.* 
 

КУЛЬТУРА ОТКРЫТОГО ЗНАНИЯ В АНГЛИИ  
РАННЕГО НОВОГО ВРЕМЕНИ:  

«ПОП-НАУКА» И ВЕСЕЛЯЩИЙ ГАЗ 
 
Аннотация. Статья посвящена культуре открытого знания и фе-

номену популярной науки, которая возникает и развивается в раннее 
Новое время. На материале карикатуры Дж. Гилрея, изображающей 
публичную лекцию 1802 г. в Королевском институте о свойствах ве-
селящего газа, проанализированы стратегии и модусы открытости 
знания, а также реакция зрителей на научное шоу. Офорт изображает 
публику, разнородную по социальному происхождению, профессиям 
и гендерному составу. 

Популярная наука, несмотря на свои недостатки, прививает до-
верие к научному знанию, желание не только использовать результаты 
научных исследований, но и заниматься ими. Репрезентация научно-
исследовательской среды, ученых, научного знания и практик в сфере 
художественной культуры также является маркером открытости, до-
                                                            

* Лисович Инна Ивановна – доктор культурологии, кандидат филологических 
наук, профессор кафедры социально-гуманитарных дисциплин факультета экономи-
ческих и социальных наук Российской академии народного хозяйства и государствен-
ной службы при Президенте РФ, Москва, Россия, e-mail: mag-inna@yandex.ru 

Lisovich Inna Ivanovna. – DSn in Culturology, PhD in Philology; professor, depart-
ment of humanities and social sciences; faculty of economic and social sciences: Russian 
Presidential Academy of National Economy and Public Administration; Moscow University 
for the Humanities, Moscow, Russia, e-mail: mag-inna@yandex.ru 

 Лисович И.И., 2022 

mailto:mag-inna@yandex.ru
mailto:mag-inna@yandex.ru


Культура открытого знания в Англии  

 49 

ступности и понятности научного знания, степени доверия к научным 
институциям и ученым, что является важной составляющей культуры 
открытого знания. 

Ключевые слова: популярная наука; культура открытого знания; 
Лондонский Королевский институт; публичные лекции; Джеймс 
Гилрей; Х. Дэви; «веселящий газ». 

Поступила: 25.05.2021  Принята к печати: 13.06.2021 
 
 

Lisovich I.I. 
Culture of open knowledge in early modern England: 

pop-science and laughing gas 
 

Abstract. The article is devoted to the culture of open knowledge 
and the phenomenon of the popular science, which arises and develops in 
Modern period. Based on the caricature of J. Gilray, depicting the public 
lecture in 1802 at the Royal Institution on the characteristics of laughing 
gas, the stategies and modes of openness of knowledge, as well as the reac-
tion of the public to the scientific show, are analyzed. The etching depicts 
an audience that is diverse in social origin, professions, and gender identity. 

Popular science, despite its shortcomings, instills confidence in sci-
entific knowledge, the desire not only to use the results of scientific re-
search, but also to engage in them. The representation of the research envi-
ronment, scientists, scientific knowledge and practices in the field of artis-
tic culture is also a marker of the openness and accessibility of scientific 
knowledge, the degree of trust in scientific institutions and scientists, which 
is an important component of the culture of knowledge. 

Keywords: popular science; the culture of open knowledge; Royal 
Institution of Great Britain; public lectures; James Gillray; Humphry Davy; 
laughing gas. 

Received: 25.05.2021   Accepted: 13.06.2021 
 
 
В Европе раннего Нового времени были сформированы 

основные стратегии открытости и продвижения научного знания, 
они стали основой современной культуры знания. Несмотря на 
достижения науки и ее важное место в современной цивилизации, 



Лисович И.И. 

 50 

включая систему школьного образования, наличие открытых научно-
образовательных коммуникативных площадок и специализированных 
поп-медиаресурсов, научное знание и открытия по-прежнему 
нуждаются в популяризации. Это обусловлено рядом факторов, 
которые ведут к закрытости знания и научных социальных 
институтов, поскольку, с одной стороны, в результатах исследования, 
кроме субъектов научного знания, заинтересованы многие акторы, 
оказывающие влияние на финансирование, продвижение, направление 
научного исследования и т.д. С другой стороны, результаты научных 
открытий и технологии могут нести непосредственную угрозу 
человечеству или может возникать ощущение их опасности в силу 
новизны. Все это – естественные факторы, вызывающие закрытость 
знания, порождающие напряженные отношения между обществом и 
научными институциями. 

Ситуация с оценкой научного знания, которая также стремится к 
институциональной герметичности, – сложна, поскольку экспертами, 
способными оценить достоверность и валидность знания, могут 
выступать только ученые в силу того, что открытие находится в 
области неизвестного, нового, на переднем крае науки и требует 
высокой квалификации в соответствующей, часто узко-
профессиональной, области, ситуацию может осложнить принад-
лежность исследования к новой предметной области и / или научной 
методологии. Экспертиза же коммерческого, социального, полити-
ческого, этического и прочих эффектов может быть делегирована за 
пределы научных институций, но для этого ученые должны уметь 
репрезентировать результаты исследований в поле дискурса, 
доступного более широкому кругу реципиентов. 

Закрытость является следствием ряда факторов, среди них можно 
выделить собственно-научные – сложность, профессиональность 
научного дискурса, диверсификация терминологического и катего-
риально-понятийного аппарата, герметичность методологии; и внешние 
факторы, оказывающие влияние на производство знания, публикацию 
результатов исследования, их технологизацию и коммерциализацию 
(милитаризация знания, экономическая конкуренция и политическое 
противостояние государств, корпоративная монополия на результаты 
исследований, коммерциализация образования и науки, патентное 
право и защита авторских прав). Все это делает знание закрытым 



Культура открытого знания в Англии  

 51 

полностью или на какое-то время, что затрудняет доступ к 
результатам научных исследований. 

В конце XX в. научные институции вновь оказались под угрозой 
социальной изоляции, причиной этого стал кризис просветительской 
идеологии и критики рациональности, тотализации научного дискурса, 
претендующего на обладание истинным и единственно верным 
знанием; а также – профессионализации и сложности структуры 
научного знания, его закрытости по дискурсивным, экономическим, 
политическим, идеологическим причинам, на что обращает внимание 
Ю. Хабермас: «…если раньше индустриально применимая информация 
держалась в секрете <…> вследствие частно-экономической 
конкуренции или охранялась законом, то сегодня свободный поток 
информации блокирован, прежде всего, связанными с военной тайной 
предписаниями. Задержка между моментом открытия и моментом 
публикации составляет <…> по меньшей мере три года. <…> 
Свободному коммуникационному потоку мешает также и другой 
барьер между наукой и общественностью. Я имею в виду 
бюрократическую замкнутость, возникающую из организации совре-
менного исследовательского предприятия <…> в процессе диффе-
ренциации научных исследований в последние сто лет количество 
специальных научных журналов удваивалось каждые пятнадцать лет» 
[Хабермас, 2007, с. 159–161]. 

Таким образом, следствием вышеперечисленных факторов 
закрытости является недоверие общества к ученым. Подобную ситуацию 
можно было наблюдать на заре научной революции в раннее Новое 
время, когда происходила не только смена научных парадигм и в рамках 
проникновения в «тайны природы» пересматривались принципы 
физической картины мира, но метафизика была определяющей и 
находилась в сфере теологического, этического и философского 
познания, и, соответственно, была областью интересов церкви. 

 
Формирование открытого научно-образовательного пространства 

и принципов поп-науки в раннее Новое время 
 

Полемика между университетскими схоластами и учеными 
нового типа, апеллирующими к опытному знанию, отсечение 
физического как области экспериментального исследования от 



Лисович И.И. 

 52 

метафизического, институциональный кризис средневековой 
схоластической университетской системы привели к девальвации 
социального положения ученых в раннее Новое время, что и стало 
началом процесса проектирования и развития современных научных 
институций, открытых научных коммуникаций и стратегий 
продвижения научного знания, которые помогли преодолеть 
герметичность нового научного знания и не только сделать его сферой 
государственных интересов посредством высочайшего патронажа, но 
и открыть к нему доступ заинтересованным и любопытствующим 
горожанам благодаря новому модусу популярной науки. 

Появляется множество утопических проектов, описывающих 
новые основания и устройство не только общества в целом, но и 
научных, образовательных институций («Утопия» Т. Мора, «Город 
Солнца» Т. Кампанеллы, «Великое восстановление наук» Ф. Бэкона, 
«Великая дидактика» Я.А. Коменского и др.). Синхронно с ними 
появляются и уникальные новые научно-образовательные ком-
муникативные пространства, и институции, открытые для моряков, 
торговцев, ремесленников, заинтересованных в математике, астро-
номии, юриспруденции, риторике, медицине, анатомии и даже теологии 
(что было особенно актуально в свете Реформации). Горожане 
получили возможность посещать публичные лекции, посвященные 
математике, астрономии, навигации и геодезии, анатомии, химическим 
и физическим опытам и т.п.; получили доступ к публикуемым ре-
зультатам научных исследований [см. подробнее: Лисович, 2015, 
с. 174–216], стало развиваться и патентное право. 

Продвигается риторика пользы научных открытий и изобретений 
для рода человеческого, благодаря чему натурфилософы начинают 
развивать публичный и утилитарный модусы науки, делая плоды своих 
исследований открытыми для заинтересованной публики с точки 
зрения языка изложения, метода исследования и продвижения, в том 
числе и при помощи научно-образовательных коммуникативных 
городских площадок. Этот процесс разрушил корпоративную закры-
тость знания, в том числе и некоторых областей оккультного знания 
(астрология, алхимия и т.п.), породив проникновение научных 
открытий, идей, изобретений и практик в культуру социальных 
коммуникаций, в различные виды искусств. 

Монастыри постепенно утратили функцию производства 
знания, университеты только к XIX в. включили в себя весь комплекс 



Культура открытого знания в Англии  

 53 

нового научного знания, но появление научных институций нового 
типа и новой социальной группы ученых, которых не было в 
средневековом сословном обществе [см. подробнее: Лисович, 2015, 
с. 217–253], привело к изменению структуры европейского города. 
Причем города нового типа создаются при непосредственном участии 
ученых, которые закладывают в них принцип планировки, 
основанный на геометрической упорядоченности, учете розы ветров, 
на представлениях о гигиене и архитектурной целостности, одним из 
ранних примеров такого города является проект Лондона, 
предложенный и частично осуществленный одним из основателей 
Лондонского королевского общества Кристофером Реном. 

Если ранее знание о мире, человеке и обществе находилось в 
ведении Церкви, развивалось в таких средневековых корпорациях, как 
университет и монастырь, а в эпоху Возрождения часто искало и 
находило поддержку и патронаж славных властителей Европы, то 
теперь наука начинает активно интересовать горожан, конечно, в 
первую очередь, в ее прикладном аспекте. Важной составляющей 
популяризации науки являются демонстрации удивительных и 
чудесных тайн природы. Горожане становятся инициаторами создания 
благотворительных обществ и открытых научно-образовательных 
учреждений, ярким примером чего являются Королевский коллеж в 
Париже, Грэшем-колледж в Лондоне и т.п. Для подобного рода 
институций было важно появление ученых или посредников, которые 
могли бы представить новое научное знание не просто на 
национальном языке, но изложить его доступным языком, и часто с 
элементами развлекательности. Это привело к расцвету риторических, 
демонстрационных практик на публичных лекциях и использованию 
художественных произведений, аллегорических гравюр, фресок, 
живописных полотен в качестве иллюстративного материала, 
делающего это знание доступным, привлекательным и даже 
притягательным для патронов, благотворительных обществ и фондов, 
а также простых горожан. 

Репрезентация научных идей, изобретений и открытий на 
доступном языке до сих пор важна не только для публики, но и для 
ученых, которые разделены дисциплинарными барьерами, о чем 
пишет Ю. Хабермас: «Чем дальше специализируются исследования, 
тем большее расстояние должна преодолеть важнейшая информация 



Лисович И.И. 

 54 

для того, чтобы влиться в работу экспертов из других научных 
дисциплин <…> идущая от одного к другому специалисту научная 
информация должна проходить длинный путь через обыденный язык 
и обыденное понимание дилетантов. Внешняя для науки общест-
венность оказывается при глубоком разделении научного труда самым 
коротким путем внутреннего общения отчужденных друг от друга 
научных специалистов. Но от этой необходимости перевода научной 
информации <…> выигрывает поставленная под угрозу комму-
никация между наукой и широкой публикой и политической 
общественностью» [Хабермас, 2007, c. 161–162]. 

Европа и Англия в раннее Новое время, где еще не 
существовало глубокого разделения между различными областями 
научного знания, также нуждалась в представлении нового научного 
знания на национальном обыденном языке в силу ряда факторов. 
Первый был связан с тем, что согласно университетской традиции 
научным общеевропейским языком учености был латинский, на нем 
осуществлялась коммуникация между учеными, писались и 
публиковались научные труды вплоть до XVIII в. Репрезентация же 
знания на национальных языках была необходима для горожан, а 
также была фактором развития национальных языков, в том числе и 
на уровне категориально-понятийного научного аппарата. Этот 
процесс был сложным и длительным, в первую очередь, из-за 
сопротивления самих ученых, о чем свидетельствует пример Грэшем-
колледжа. 

Второй фактор был связан с тем, что в раннее Новое время 
формирование новой философии не встречало должного понимания в 
силу ее методологической, предметной новизны и закрытости, что 
видно на примере алхимии, анатомии, медицины, математики, адептов 
которых со Средних веков и до XVIII в. часто подозревали в связях с 
дьяволом и некромантии, это отношение ярко демонстрирует сюжет с 
чернокнижником доктором Фаустом. 

Третий фактор – это корпоративная замкнутость, определяющая 
закрытость передачи и хранения знания, унаследованная от 
монастырей и университетов. Но гуманисты и ученые нового типа, 
ограниченные университетами, выходили за их пределы благодаря 
созданию альтернативной транснациональной формы коммуникации, 
которая получила название «Республика ученых» или «Невидимый 



Культура открытого знания в Англии  

 55 

колледж»; создавали открытые научно-образовательные коммуни-
кативные площадки, которые были призваны популяризировать новое 
чудесное знание и привлекать к нему заинтересованных горожан и 
патронов, обеспечивать институциональную поддержку ученых и их 
исследований; публиковали научные работы в том числе и на 
национальных языках. Все это привело к разрушению монополии на 
знание средневековых корпораций и сформировало стратегии методоло-
гической, дискурсивной и институциональной открытости современного 
научного знания, которые актуальны до сих пор. 

Рассмотрим этот процесс на примере Англии, где начиная с 
XVI в. появляется ряд публичных коммуникативных площадок, 
продвигающих новое знание, к ним можно отнести Ламли-лекции 
(основаны в 1582 г. при коллегии лондонских врачей-терапевтов с 
разрешения королевы лордом Ламли и доктором Ричардом 
Колдвеллом), Грэшем-колледж (осн. 1597) и Лондонское королевское 
общество (ЛКО, осн. 1660). На протяжении XVII в. был создан ряд и 
других публичных лекций, которые удовлетворяли растущий спрос 
врачей и горожан на современные представления о медицине, – среди 
них Гульстоновские и Круннские лекции. 

Примечательно, что идея их основания и финансовая поддержка 
исходила от частных лиц, хотя они встраивались в уже существующие 
научные и научно-образовательные институции, такие как Колледж 
врачей-терапевтов, ЛКО, Кембридж и Оксфорд. Лондонские врачи и 
хирурги получали постуниверситетское образование, целью которого 
было передать новейшие знания и открытия, доступ к этим лекциям 
получили и заинтересованные и просто любопытствующие горожане. 
С 1616 г. 40 лет должность Ламли-лектора занимал Уильям Харви, 
открывший малый круг кровообращения и пересмотревший античную 
гуморальную теорию. Для публичных анатомических демонстраций он 
выработал ряд правил, которые облегчали зрителям восприятие: не 
анатомировать материал предварительно, а только на публике; один 
день посвящать анатомированию одной части тела; не демонстрировать 
тонкого анатомирования, восприятие которого затруднено для 
большого круга зрителей. 

В XVIII в. горожане продолжают активное создание в Англии 
благотворительных обществ и фондов, которые занимаются 
поддержкой искусств и наук, в том числе и стипендиальной, причем 



Лисович И.И. 

 56 

они продолжают свою деятельность до сих пор, осуществляя миссию, 
заложенную основателями. Общество антикваров Лондона (предшест-
венник – Колледж антикваров (ок.  1586–1614), The Society of 
Antiquaries of London (SAL)), датой основания считается 1707 г., 
королевская хартия – в 1751 г.; было создано для поощрения, 
продвижения и содействия в изучении древностей и истории, включая 
собирание, хранение артефактов и публикацию результатов ис-
следования. Общество дилетантов (The Society of Dilettanti) основано 
в 1734 г. по принципу клуба, объединило ученых и дворян с целью 
исправления общественного вкуса, а затем инициировало создание 
Королевской академии искусств (The Royal Academy of Arts (RA)), 
основанной в 1768 г. для финансирования археологических экспе-
диций, стипендиальной поддержки студентов и т.п., источником 
которого были благотворительные взносы членов общества. Фонд 
литературного общества (Literary Fund Society (RLF)) был основан в 
1790 г., получил королевскую хартию в 1818 г., занимается 
финансовой поддержкой писателей и поэтов, среди которых многие 
стали классиками английской литературы. 

Эти учреждения формируют принципиально новое простран-
ство, в котором возникает социальная коммуникативная среда, где не 
важна сословная принадлежность, а, наоборот, среди аристократии, 
джентльменов, ученых, поэтов, художников, ремесленников, мужчин, 
женщин и т.п. возникает объединяющее чувство, например любо-
пытства и сопричастности происходящему. Причем обмен инфор-
мацией между ними происходил не только в Грэшем-колледже, на 
публичных лекциях и ЛКО, но и в неформальной обстановке в 
лондонских кофейнях и в ремесленных мастерских, которые были 
нужны ученым для изготовления инструментов и публикации работ. 

В этой среде работали и развивались такие универсальные 
ученые-изобретатели нового типа, как профессор Грэшем-колледжа и 
секретарь ЛКО Роберт Хук, виртуозность и универсальный характер 
деятельности которого Роб Айлиф объясняет не только его 
уникальными способностями, но и вышеописанной средой, а также 
отсутствием жесткой границы между утилитарной кустарной куль-
турой, инженерным искусством и натурфилософией, что непо-
средственно влияло на социальный статус ученого; его теоретические 
открытия и связанное с ними изобретение и конструирование 



Культура открытого знания в Англии  

 57 

инструментов; практику демонстрации опытов публике [Iliffe, 1995, 
p. 285–318]. 

Иногда формат общения выходил за рамки вышеназванных 
учреждений, также ограниченных уставом, и это явление исследовано 
в работе Брайана Коэна «Социальная жизнь кофе: рождение 
британских кофеен», где он изучает потребительскую революцию 
Англии XVII в., которую совершил кофе. Он полагает, что кофейни 
распространились благодаря сообществу виртуозов (так часто 
называли себя члены ЛКО), которые привили англичанам вкус к 
экзотичности и культуру любопытства (culture of curiosity). Кофейни 
Лондона и Оксфорда стали площадками для обсуждения и обмена 
научными идеями, местом коммуникации ученых с горожанами и 
патронами; кроме того, с 60-х годов. XVII в. члены Лондонского 
королевского общества и Грэшем-профессора там читали и 
публичные лекции [Cowan, 2005, p. 91–109]. 

Но с развитием публичных форм репрезентации науки 
возникает не только обратная связь и взаимовыгодная коммуникация 
ученых с горожанами, но и появляется и ряд проблем в XVIII в., о 
которых пишет Ларри Стюарт [Stewart, 2007, p. 463–483], обуслов-
ленных коммерциализацией публичных демонстраций опытов, откры-
тий и изобретений. Поскольку наука развивалась в пространстве 
между производством знания и шоу (на это уже указывали А.Везалий, 
Ф. Бэкон, У. Харви, Р. Бойль), то на публичных показах опытов, 
вскрытий часто демонстрировали не все: лекторы скрывали от 
публики принцип действия, лежащий в основе явления (например в 
опытах с электричеством), а показывали только видимые эффекты и 
чудеса природы, благодаря чему манипулировали публикой. 

Об этом уже пишет Ф. Бэкон в «Новой Атлантиде»; причем 
обязанностью ученых Дома Соломона является преодоление обмана 
такого рода: «Есть у нас особые дома, где исследуются обманы 
органов чувств. Здесь показываем мы всякого рода фокусы, обманы 
зрения и иллюзии и тут же разъясняем их обманчивость. Ибо вам 
должно быть очевидно, что, открыв столько естественных явлений, 
вызывающих изумление, мы могли бы также бесчисленными 
способами обманывать органы чувств – стоит лишь облечь эти 
явления тайной и представить в виде чудес. Но нам настолько 
ненавистны всякий обман и надувательство, что всем членам нашего 



Лисович И.И. 

 58 

Общества под угрозой штрафа и бесчестья запрещено показывать 
какое-либо природное явление приукрашенным или преувеличенным; 
а только в чистом виде, без всякой таинственности» [Бэкон, 1978, 
с. 516]. 

Эти элементы шоу и издержки были связаны с тем, что 
публичные лекции были источником дохода для ученых-вояжеров или 
рекламировали научные инструменты и изобретения, которые 
стремилась иметь состоятельная публика для того, чтобы поддер-
живать свой социальный статус, престиж и «дух естественной 
философии». Французская революция, реформы Наполеона, Война за 
независимость США обострили в Англии конца XVIII в. споры о 
необходимости привлечения простолюдинов к занятиям наукой, 
поскольку Дж. Пристли и Б. Фанклин воспринимали научные 
изобретения и достижения как один из способов продвижения 
эгалитарности и демократии. 

 
Веселящий газ и Королевский институт, продвигающий полезные 

изобретения для бедных людей 
 

В конце XVIII в. с развитием отдельных отраслей научного 
знания возникает необходимость в популяризации научного знания и 
формируется индустрия поп-науки. Самым ярким примером этого 
является Королевский институт (Royal Institution of Great Britain – RI), 
который был основан в 1799 г. для продвижения массового 
естественно-научного образования, прикладных научно-технических 
исследований и изобретений с целью их инкорпорирования в 
повседневную жизнь, что позволило бы улучшить быт бедных людей. 
Следовательно, основателей интересовали в основном утилитарные 
открытия и изобретения, которые можно индустриализировать и 
массово внедрять в медицину, производство, сельское хозяйство, 
домашнее хозяйство, военную промышленность и т.п. 

Идеологами – основателями Королевского института были 
физик, член ЛКО Генри Кавендиш, филантроп сэр Томас Бернард, 
член ЛКО сэр Бенджамин Томпсон граф Румфорд и ботаник Джозеф 
Бэнкс. Первым президентом был Джордж Финч, 9-й граф Винчилси, 
который и пригласил занимавшегося пневматической химией в 
Пневматическом институте в Бристоле Хемфри Дэви, впоследствии 



Культура открытого знания в Англии  

 59 

открывшего и исследовавшего свойства восьми новых элементов, 
ставшего автором открытий в области электролиза и полезных 
изобретений; он был также избран членом Парижской и Петер-
бургской академий наук. 

Примечательно, что Королевский институт занимался не только 
производством этого знания и технологий его применения, но и 
популяризацией, которая должна была порождать интерес, доверие 
публики и желание использовать плоды науки. Очевидно, что члены 
Лондонского королевского общества решили выделить научно-
прикладные разработки и научно-популяризаторскую деятельность и 
продвигать ее с помощью специально основанной институции, 
поскольку таких площадок, как кофейни, для этого было недоста-
точно. С началом деятельности Институт организовал общедоступные 
циклы лекций широкой тематики, эта деятельность продолжается и в 
наши дни. Одновременно были организованы лаборатории для 
научных исследований и приглашены квалифицированные ученые. 

Специфической особенностью Института являлось также то, что 
основатели приглашали ученых, которые были способны не только 
вести научные исследования, но и проводить демонстрации опытов и 
читать публичные лекции. То есть популяризацией знания и открытий 
занимались непосредственно сами ученые, поскольку еще не было 
мощной современной медиаиндустрии, занимающейся поп-наукой, и 
публика получала знание напрямую из рук создателей. 

Публичный модус репрезентации научного знания находил раз-
ный отклик у заинтересованной и вовлеченной публики, нередко уче-
ные и результаты их исследований подвергались критике. Ярким при-
мером такой рецепции может служить офорт известного английского 
политического карикатуриста Джеймса Гилрея (1757–1815) «Scientific 
researches! – New discoveries in pneumaticks! – or – an Experimental lec-
ture on the power sofair. –» («Научные исследования! Новые открытия 
в пневматике! – или – Экспериментальная лекция о силе воздуха. –», 
1802), которая сатирически изображает модные и очень популярные 
лекции в Королевском институте (рис. 1). 

Лекции, читаемые в институте, рекламировались в периодиче-
ской печати, например, зимой 1802 г. газета Morning Post Gazeteer из-
вещает о серии лекций Томаса Юнга «Естественная и эксперимен-
тальная философия» и Хамфри Дэви «Химия и ее применение в ис-



Лисович И.И. 

 60 

кусстве». Скорее всего, перед нами одна из лекций второго цикла. Ка-
рикатура точно воспроизводит не только демонстраторов, интерьер и 
лабораторное оборудование Института, собравшихся зрителей, но и 
эффект, который зрелище производит на собравшихся. Лекция прово-
дится в свежеотремонтированном зале, о чем примерно за месяц до 
датировки данной гравюры граф Рамфорд известил коллег, полагая, 
что лекционная аудитория представляет собой один из красивых и 
удобных «научных театров Европы», в его хранилище есть необходи-
мое количество демонстрационных материалов, новых и полезных 
механических приспособлений, химическая лаборатория также закон-
чена и полностью оборудована [см. подробное описание данного лек-
ционного зала: Proceedings of Learned Societies, 1802, p. 80–85]. 

Офорт изображает публичный опыт с закисью азота, впервые 
синтезированного в 1772 г. естествоиспытателем и химиком Джозе-
фом Пристли. Хемфри Дэви, работая в Пневматическом институте в 
Бристоле, дал оксиду диазота привлекательное название Laughing gas 
(веселящий газ), он также проводил на себе опыты, тщательно описы-
вая состояние своего организма, благодаря чему открыл его анестети-
ческий эффект, который до сих пор применяют в хирургии, стомато-
логии, родовспоможении и при лечении травматического шока. Дэви 
также удалость получить очищенную закись азота и определить ее 
дозировку, сделав потребление газа безвредным для человека. Резуль-
таты этих исследований он опубликовал в 1800 г. в Бристоле 
Researches, Chemical and Philosophical («Химические и философские 
исследования») [см. подробнее об опытах Х. Дэви с закисью озота: 
Cartwright, 1972, p. 291–296]. 

Опыты с веселящим газом, основанные на свежеопубликован-
ных результатах исследования, публично неоднократно с успехом де-
монстрировались в стенах Королевского института членами Лондон-
ского королевского общества Хемфри Дэви, Томасом Юнгом и сэром 
Джоном Коксом Хиппсли, 1-м баронетом. На рисунке лекционная 
аудитория освещена двумя большими лампами с отражателями, стоя-
щими по обе стороны. На стене над нишей (или камином) написано: 
«Королевский институт». 23 мая 1802 г. 

В центре, возможно, – лектор-демонстратор, физик, астроном и 
врач, один из создателей волновой теории света и цветного зрения 
Томас Юнг, профессор Королевского института (1801–1803), прочи-



Культура открытого знания в Англии  

 61 

тавший 30 лекций только в январе – мае 1802 г. Еще один предполага-
емый претендент – это врач и натурфилософ Томас Гарнетт, который 
также в 1799–1802 гг. был профессором института. 

Эксперимент проводится на сэре Дж. Хиппсли, политике и ди-
пломате, поднявшемся от сына галантерейщика до баронета. С 1800 г. 
Хиппсли был первым управляющим и казначеем Института, членом 
ЛКО, вице-президентом благотворительного Фонда литературного 
общества. Рядом справа стоит Хемфри Дэви, с июля 1801 г. пригла-
шенный ассистент-преподаватель Института, в 1802 г. – его профес-
сор. Он наготове держит меха с клубящимся газом и наблюдает за 
экспериментом, с энтузиазмом улыбаясь. 

Экспериментатор решительно держит подопытного за нос и 
проводит ингаляцию газом, прикладывая ко рту трубку, последова-
тельно соединенную с серией реторт, через которые поступает очища-
емый газ. В результате вдыхания сэр Дж. Хиппсли испускает гипербо-
лизированный взрыв, сопровождающийся пламенем, дымом и разры-
вающий его бриджи. Так Джеймс Гилрей визуализирует, с одной сто-
роны, взрывоопасность производства закиси азота путем нагревания 
нитрата аммония и неустойчивость свежеполученного газа, а также 
его способность к поддержанию горения в обычном состоянии, что не 
раз испытал на себе Х. Дэви во время экспериментов. 

Вместе с тем потребление веселящего газа погружает вдыхаю-
щего в быстро проходящий легкий наркотический эффект эйфории, 
что сопровождается отключением сознания, хаотическими движения-
ми, продолжительным смехом и чувством опьянения. Кроме того, в 
политике сэр Дж. Хиппсли имел репутацию интригана, в парламенте 
утомительно многословен, благодаря чему не был популярен, возмож-
но, это карикатура и на его политическую активность и репутацию. 

Активное участие и заинтересованность сэра Дж. Хиппсли в 
данном опыте, возможно, были связаны с тем фактом, что его вторая 
жена Элизабет Энн Хиппсли построила в имении лабораторию, целью 
которой было производство новых лекарств для собственных нужд. 
Эксцентричную репутацию леди также создавало собирание коллек-
ции минералов, а также комната для омовений, где ванна была утоп-
лена в полу, украшена непристойными скульптурами, а потолок изоб-
ражал небо с золотыми звездами. Это, вероятно, предшественница со-
временных бассейнов, сделанная под влиянием древнеримских терм, 



Лисович И.И. 

 62 

возможно, недавно открытых Помпей, где были купальни с непри-
стойными изображениями. Вполне вероятно, что Элизабет Хиппсли и 
находится спиной к художнику и зрителю, активно жестикулируя. 

Леди изображена на центральной композиционной оси, непри-
нужденно расположившись в пышном ярком желтом платье и шляпе с 
высокими модными перьями. Ее место – самое удобное для наблюде-
ния за опытом. Ученые вокруг демонстрационного стола с научными 
приборами и женщина в шляпе создают основной комический эффект. 
Высокая шляпа демонстрирует нам, что эта леди, как и все остальные 
изображенные здесь женщины, находятся в публичном пространстве, 
кроме того, Гилрей на своих карикатурах в подобных шляпах изобра-
жал высмеиваемых им аристократок, ярким примером которой может 
быть «Модная мама, или Удобство современного платья» (1796) и 
другие. Ее пышная богатая одежда занимает много пространства, тес-
ня и мешая другим скученным зрителям, а расположенные сзади нее 
вынуждены выглядывать из-за роскошных шляп с перьями. Модница 
в шляпе, подопытный сэр Хиппсли и жаба под колпаком находятся по 
углам композиционного треугольника, создавая таким образом визу-
альную целостность и показывая, что собравшиеся испытывают воз-
действие веселящего газа. 

На столе, кроме набора реторт, используемых Юнгом, находятся 
приборы и вещества, позволяющие демонстрировать свойства закиси 
азота, контролировать процесс проведения опыта, быстро устранять 
эффекты и последствия воздействия веселящего газа: стеклянные пу-
зырьки с надписями «Кислород» и «Водород»; курительная трубка для 
табака; тлеющая свеча; небольшая механическая мельница-
вентилятор; газовый баллон из овечьего / свиного пузыря с трубкой; 
миниатюрные меха, увенчанные фигуркой петуха; гальванометр со 
стеклянным колпаком, внутри которого сидит подопытная лягушка, 
испускающая пузырьки подобно Дж. Хиппсли. 

Справа через полуоткрытую дверь взгляд проникает в комнату 
со вспомогательным демонстрационным оборудованием, среди кото-
рого можно рассмотреть глобус и электростатическую машину 
Э. Нэрна, реторты, череп с костями, миниатюрную пушку с крыльями, 
две маленькие фигурки на качелях и др. Это пространство также сви-
детельствует о других опытах института и может провоцировать лю-
бопытствующих на посещение других лекций. 



Культура открытого знания в Англии  

 63 

Большую часть карикатуры занимает изображение зрителей, 
многие из которых в силу документальности рисунка поддаются 
идентификации и позволяют сделать заключение, что сатира направ-
лена не только на ученых, но и на потребителей этого зрелища. Пуб-
лика расположена полукругом вокруг стола лектора, уставленного 
вышеописанными приборами. 

Справа лицом к столу немного в стороне стоит с довольной 
улыбкой физик и изобретатель граф Рамфорд1, именно он предложил 
в 1799 г. основать Институт, выполнял обязанности секретаря и при-
гласил Х. Дэви. Далее справа в очках с прищуренными глазами изоб-
ражен основатель литературной критики, историк и писатель Исаак 
Дизраэли. Около него мы видим бесстрастно наблюдающего покрови-
теля искусств, одного из богатейших людей Великобритании лорда 
Джорджа Левезон-Гауэра, 1-го герцога Сазерленда. 

Рядом находится ученый, член Лондонского королевского об-
щества лорд Чарльз Мэхон, 3-й граф Стэнхоуп, изобретатель в том 
числе счетной машины и металлического печатного станка, совер-
шившего индустриальную революцию в печатном деле. Он присталь-
но наблюдает за происходящим через модный аксессуар – лорнет, 
изобретенный оптиком Джорджем Адамсом I в 1770 г. Рядом с ним на 
мягкой зеленой скамейке лежит открытая книга «Советы о природе 
Воздуха, требуемого для новой французской подводной Лодки», где 
речь шла о «Наутилусе», подводной лодке, изобретенной Робертом 
Фултоном, к которой проявляли военный интерес Наполеон и англи-
чане; ей хватало воздуха на восемь часов погружения, но в 1801 г. при 
испытаниях она взорвалась на своей же торпеде, которая должна была 
поражать суда противника. Возможно, этой книгой карикатурист 
намекает на бесполезность, а то и опасность подобных проектов, 
включая изобретение Стенхоупом первого парового судна водоизме-
щением в 200 тонн, на котором была установлена двухцилиндровая 

                                                            
1 Сэр Бенджамин Томпсон, граф Рамфорд (Reichsgraf von Rumford, 1753–814), 

аристократ американского происхождения, занимался термодинамикой. Среди его 
изобретений многие были полезны в повседневной жизни: он усовершенствовал ды-
моходы, камины и промышленные печи, а также изобрел пароварку, кухонную плиту 
и капельный кофейник. Изобрел единицу изменения света – кандел, возможно, свеча 
на столе – указание на это изобретение. 



Лисович И.И. 

 64 

паровая машина, приводящая в движение весло-гребок в виде «утиной 
лапы»; Адмиралтейство оценило судно как бесперспективное для 
флота Его Величества. 

Левее перед Стенхоупом с почти закрытыми глазами сидит 
Джордж Фермор, 3-й граф Помфрет, вероятно, эту фигуру можно 
идентифицировать и как его брата Томаса Уильяма Фермора (с 1830 г. 
4-й граф Помфрет), активного участника ЛКО, куда был избран чле-
ном в 1805 г., члена благотворительного Общества антикваров. Около 
него с тетрадью и карандашом изображен католик сэр Генри Чарльз 
Энглфилд, 7-й баронет, антиквар и астроном, член ЛКО; член и секре-
тарь Общества дилетантов; вице-президент, а в 1811–1812 гг. прези-
дент Общества антикваров. 

Ближе к центру зрительского полукруга в профиль изображена 
худая серьезная дама, делающая заметки, возможно, это – миссис 
Фредерика Августа Локк, известная в Англии патронесса, близкая по-
друга и покровительница первой английской писательницы Френсис 
Берни. 

Среди собравшихся также присутствуют семейные группы с 
детьми. Мы видим девочку с блокнотом и карандашом рядом с по-
этом, переводчиком, благотворителем, членом ЛКО, членом Общества 
дилетантов и Общества антикваров, состоятельным Уильямом Сотби, 
который внимательно смотрит на происходящее, прижимая трость к 
носу. Нужно отметить, что во время пребывания в Пневматическом 
институте в Бристоле Х. Дэви был дружен с английскими поэтами-
романтиками У. Вордсвортом, С. Кольриджем и Р. Саути, которые 
были постоянными потребителями веселящего газа. Соответственно, 
офорт демонстрирует, что опыты интересовали также литературную и 
художественную среду, о чем свидетельствует и вышеупомянутый 
цикл лекций Х. Дэви, который также сочинил небольшой стих, опи-
сывающий свой опыт вдохновения и измененного восприятия под 
воздействием газа: 

 
Not in the ideal dreams of wild desire 
Have I beheld a rapture wakening form 
My bosom burns with no unhallowed fire 
Yet is my cheek with rosy blushes warm 
Yet are my eyes with sparkling lustre filled 
Yet is my mouth implete with murmuring sound 



Культура открытого знания в Англии  

 65 

Yet are my limbs with inward transports thrill'd 
And clad with new born mightiness round…1 (рис. 2) 
 
Практика употребления веселящего газа не раз была предметом 

карикатур первой половины XIX в., в качестве примера можно приве-
сти офорт Р. Сеймура под названием «Поэзия» (1829), где в ирониче-
ской форме показано, как современные поэты черпают вдохновение 
не в чистых водах Ипокрены, а в веселящем «поэтическом газе» 
(рис. 3). Исследования закиси азота также положили начало развитию 
современной анестезии, и общественное воображение довольно долго 
было приковано к ним, о чем свидетельствует офорт 1830 г. под 
названием «Жизнь стала легче», где Румфорд и Дэви проводят инга-
ляции двум дамам, одна из которых уже счастливо сладостно улыба-
ется, что, возможно не без ехидства, намекает на миссию Королевско-
го института – при помощи научных изобретений сделать легче жизнь 
простых людей (рис. 4). 

Далее располагается семья во главе с внимательным художни-
ком в очках Питером Денисом, возможно, однокурсником Гилрея по 
Королевской академии искусств. Гилрей иронично изображает Дени-
са, который даже сюда принес рисовальные принадлежности (из его 
кармана выглядывает сломанная палитра и рядом лежит муштабель2, 
прижимающий цилиндр), но набросков происходящего он не делает, 
так как увлечен непосредственным наблюдением. Художник крепко 
держит за плечи смуглого удивлено раскрывшего глаза мальчика, ко-
торому что-то на ухо шепчет его жена, леди Шарлотта, сестра присут-
ствующего здесь лорда Помфрета. Шоу привлекло и немецкого атта-
ше Толдала с женой; супруги настолько захвачены демонстрацией, 
что атташе, нюхая табак, незаметно для себя и жены сыплет на ее пла-
тье содержимое наклоненной табакерки. 

В основе композиции изображения лежит золотое сечение, при-
чем движение от центра налево по спирали вниз начинается с фигуры 
воодушевленного Х. Дэви, держащего меха с закисью азота, и распро-

                                                            
1 Стихотворение приведено в авторской орфографии и пунктуации с оригиналь-

ной записи, см. оригинал: рис. 3. 
2 Трость, которую художники используют для поддержки руки при работе над 

деталями картины, чтобы не смазать ранее нанесенные слои, на ее конце находится 
шарик, которым художник опирается на край полотна. 



Лисович И.И. 

 66 

страняется далее через Т. Юнга к Дж. Хиппсли, извергающему пламя, 
которое возбуждает непосредственно примыкающую группу из пяти 
мужчин (не идентифицированы), один из которых затыкает нос. Далее 
воздействие переносится на вышеописанных зрителей. Женщины, за 
исключением леди Локк, очень эмоционально воспринимают проис-
ходящее. Возбуждение еще не дошло до группы персонажей, распо-
ложенных слева, которые имеют возможность видеть не только опыт, 
но и воздействие газа на группы справа. Возможно, Дж. Гилрей пока-
зывает разные состояния, вызываемые наркотическим эффектом весе-
лящего газа, которые к тому времени уже были открыты Х. Дэви и 
испытаны им на себе (в частности, кроме эйфории он зафиксировал 
головные боли и ухудшение зрения). На публике кроме эйфории пока-
зано и состояние постнаркотического делирия: возбуждение, тревога, 
замутненность сознания, галлюцинации, нервозность, двигательная 
активность, сонливость, а персонаж, затыкающий нос, возможно, испы-
тывает тошноту. 

Композиция подчеркивает, что перед нами театральное зрели-
ще, где в первых рядах располагаются именитые и богатые: женщины 
и мужчины одеты в лучшую одежду, пришли продемонстрировать 
себя в том числе собравшейся почтенной публике в новом научно-
демонстрационном пространстве. Их удивление, выраженное в широ-
ко раскрытых глазах, вытянутых шеях и открытых ртах, демонстриру-
ет, что кульминация шоу удалась. Необычным является только то, что 
часть публики конспектирует увиденное и услышанное, возможно, с 
целью повторить это. В задних рядах среди горожан находится и сам 
Дж Гилрей, который документирует и визуализирует происходящее. 

Таким образом, социальный, гендерный и возрастной состав 
публики, уровень ее образования и области деятельности были доста-
точно разнородными. На офорте изображены известные английские 
ученые-изобретатели, состоятельная и обычная публика, пришедшая 
на лекцию, среди которой есть как взрослые мужчины и женщины, так 
и дети (девочка и мальчик), поэты, художники, благотворители, лор-
ды, графы, политики, бизнесмены и горожане, что свидетельствует о 
высокой популярности лекций Королевского института. 

В связи с этим можно обратиться к исследованию Мартина 
Радвика [Rudwick, 1982, p. 186–206], посвященному подобным 
открытым научно-просветительским коммуникативным площадкам 



Культура открытого знания в Англии  

 67 

Англии XIX в., где он полагает, что научная среда того времени была 
разнородна, поскольку включала два основных слоя: «элиту», которая 
определяла ценность исследований, изобретений, теорий и, как 
правило, отдавала предпочтение своим; и «любителей», теории 
которых элита критиковала и отвергала, хотя они также были 
источником для ее исследований. Он пишет и о заинтересованной 
публике, которая являлась аудиторией для научной элиты и 
«любителей». Также он выделяет эрудитов, которые могли одно-
временно принадлежать ко всем категориям. Элита стремилась 
производить и продвигать новое научное знание, тогда как любители, 
виртуозы, медиапосредники, а то и просто болтуны или любопыт-
ствующая публика обычно им подражала. 

К этим наблюдениям можно добавить следующее: эта структура 
публичной научной среды начала складываться с появлением ЛКО и 
Французской королевской академии наук, поскольку до этих 
институций занятие наукой зависело от личных интересов и 
репутации ученого, обусловленной статусом его патрона или 
персональными достижениями, признанными со стороны таких же 
коллег-виртуозов и натурфилософов. На данном офорте изображены 
все описанные М. Радвиком категории. К элите можно отнести 
Х. Дэви, Т. Юнга, графа Рамфорда, графа Стэнхоупа, Г.Ч. Энглфилда. 

Публика, которая конспектирует происходящее, нацелена на 
повторение опыта и подражание, ее можно отнести к любителям, как, 
например, леди Локк, девочка, леди Хиппсли и ее подопытный муж. 
Таким образом, в правом углу находятся в основном представители 
элиты и эрудиты: члены ЛКО, Общества дилетантов и Общества 
антикваров, которые если и не производили новое научное знание и 
технологии, то были в них заинтересованы и создавали необходимые 
институции, преимущественно благотворительные, финансировали 
их, занимались коллекционированием, продвигали научные, гумани-
тарные исследования и развивали искусства, что повышало как 
социальный статус ученых, художников и литераторов, так и их 
престиж. В крайне левом углу, возможно, среди неидентифи-
цированных персонажей, изображены болтуны и любопытствующая 
публика. 

Также можно выделить рефлексирующую публику, предста-
вителем которой является сам художник, Дж. Гилрей, в качестве 



Лисович И.И. 

 68 

критичного наблюдателя и документалиста находящийся за кадром 
настоящего изображения, но чьими глазами мы видим данный опыт. 
Он сохраняет трезвый и саркастический взгляд, остается недосягаем 
для наркотического воздействия веселящего газа, не испытывает 
общей эйфории и праздного любопытства и явно не собирается 
повторять этот опыт. 

Если вернуться к названию офорта: «Scientific researches! – New 
discoveries in pneumaticks! – or – an Experimental lecture on the powers 
of air. –» («Научные исследования! Новые открытия в пневматике! – 
или – Экспериментальная лекция о силе воздуха. –»), то оно создает 
устойчивую ассоциацию с приглашением публики зазывалами на 
чудесное, удивительное зрелище, скорее не в театр, а на цирковое 
представление, цирки также активно строятся в Англии в это время, 
например, цирк в курортном городе Бат был возведен в стиле Колизея. 
Причем коммерческий эффект научных шоу, продажа инструментов, 
внедрение изобретений в промышленное производство превосходили 
доходы цирков. Данная карикатура является метафорой, сатирически 
изображая общее увлечение научными открытиями и подобными 
опытами, которое художник показывает как наркотическое опьянение 
и зависимость любопытствующей публики, покровителей научных 
изысканий и самих ученых. 

Здесь представлено явление, которое Майкл Линн называет 
«популярной наукой» (popular science) и исследует на примере 
Франции XVIII в. [Lynn, 2006]. Нужно отметить, что этот модус 
репрезентации современной науки зарождается в европейской 
культуре уже XVI в., когда ученые нового типа (натурфилософы, 
виртуозы, естествоиспытатели и т.п.) демонстрировали публике в 
доступной и увлекательной форме свои идеи, изобретения, опыты и 
открытия, что приводит к формированию современных стратегий 
публичного продвижения науки. Благодаря публичным лекциям, 
обществам, академической, клубной, салонной культуре и т.п. 
возникло взаимовлияние науки и культуры, политики, экономики, 
производства и т.д. 

Культура открытости науки была связана с идеями 
Просвещения, воплощение которых мы видим в составе публики, 
среди которой одновременно находятся разные гендерно-возрастные 
группы, простые горожане и научная, политическая, экономическая 



Культура открытого знания в Англии  

 69 

элита, в том числе и грамотные женщины и девочки. Подобного рода 
коммуникативные площадки, во многом воспринявшие принципы 
просветительского театра, дали возможность не только привить 
доверие к науке, но и существенно повысить статус научной 
деятельности, увлечь научными изысканиями, продвигать результаты 
научных исследований и сформировать современную систему 
школьного и профессионального научно-технического образования, 
культуру популяризации науки. 

Можно ли утверждать, что подобные публичные 
коммуникативные площадки способствовали созданию сообществ 
(community)? Если говорить о XVII – первой половине XVIII в., то в 
английском языке society употреблялось в значении «сообщество», 
тогда как community обозначало религиозную общину. Благодаря 
основанию вышеупомянутых обществ с середины XVIII в. community 
начинает употребляться применительно к научным сообществам. 
Р. Рорти предлагает следующее различение при определении степени 
консолидации сообществ: «Эпистемология рассматривает участников 
разговора как людей, объединенных тем, что Оукшотт называет 
“universitas”, – т.е. как группу, объединенную взаимными интересами 
в достижении общей цели. Герменевтика рассматривает их как 
группу, объединенную тем, что он называет “societas”, – т.е. как 
людей, чьи жизненные дороги пересеклись, объединенных, скорее, 
вежливостью, нежели общей целью, и еще меньше, общим 
основанием» [Рорти, 1997, с. 235]. 

В нашем случае, к universitas или community, можно отнести 
элиту, любителей, патронов, благотворителей и членов 
вышеупомянутых обществ, активно принимающих участие в 
производстве, финансировании, организации и продвижении научного 
знания и изобретений, тогда как общение горожан, болтунов, 
любопытствующей и критически настроенной публики с учеными и 
любителями на подобных открытых популяризаторских коммуни-
кативных площадках составляет societas. 

Карикатура Дж. Гилрея при всей ее критичности и ироничности 
свидетельствует о высоком интересе различных слоев общества, в том 
числе и художественных кругов, к научным идеям, открытиям и 
опытам в начале индустриальной революции в Англии Нового 
времени. Причем мы видим разные модусы восприятия публичных 



Лисович И.И. 

 70 

демонстраций от любопытства и искреннего удивления до профес-
сионального интереса и стремления любителей принять участие в 
развитии и продвижении науки, включая использование ее изобре-
тений в повседневной жизни, что является основой техно-логизации и 
индустриализации науки. 

Таким образом, в данном процессе важна заинтересованность 
всех сторон, а также наличие доступа к новому знанию обычных 
людей на основании открытого методологического дискурса, научных 
практик и институций, благодаря чему и происходит продуктивная 
коммуникация. Это позволяет привить доверие к науке, желание не 
только использовать результаты научных исследований, но и 
заниматься ими. Репрезентация научно-исследовательской среды, 
ученых, научного знания и практик в сфере художественной культуры 
также является маркером открытости, доступности и понятности 
научного знания, степени доверия к научным институциям и ученым, 
что является важной составляющей культуры знания в целом. 

 

 
 

Рис. 1. Гилрей Дж. «Научные исследования! Новые открытия в пневматике! – или – 
Экспериментальная лекция о силе воздуха. –» 1802 



Культура открытого знания в Англии  

 71 

 
 

Рис. 2. Отрывок из стихотворения химика Хемфри Дэви  
«О вдыхании закиси азота», 1799 

 

 
 

Рис. 3. Р. Сеймур. Поэзия. Поэты, под воздействием газов сочиняющие стихи  
определенных жанров, подобных веселящему газу. Офорт. 1829 



Лисович И.И. 

 72 

 
 

Рис. 4. Р. Сеймур. Жизнь делается легкой. Офорт. 1830 
 
 

Список литературы 
 

Бэкон Ф. Новая Атлантида // Бэкон Ф. Сочинения в двух томах. – 2-е, испр. и 
доп. изд. – М. : Мысль, 1978. – Т. 2. – С. 483–518. 

Лисович И.И. Скальпель разума и крылья воображения : научные дискурсы в 
английской культуре раннего Нового времени. – М. : Изд. дом Высшей школы эконо-
мики, 2015. – 440 c. 

Рорти Р. Философия и зеркало природы / пер. с англ.; науч. ред. 
В.В. Целищев. – Новосибирск : Изд-во Новосибирсокого ун-та, 1997. – 297 с. 

Хабермас Ю. Техника и наука как идеология / пер. с нем. М.Л. Хорькова. – М. : 
Праксис, 2007. – 201 c. 

Cartwright F.F. Humphry Davy's researches on nitrous oxide // British Journal of 
Anaesthesia. – 1972. – Vol. 44. – P. 291–296. 

Cowan B. The social life of coffee: The emergence of the British coffeehouse. – 
New Haven ; London : Yale Univ. Press, 2005. – XII, 364 p. 

Gillray Js. Scientific researches! – New discoveries in pneumaticks! – or – an Ex-
perimental lecture on the powers of air. – London : by H. Humphrey, St James's Street. May. 
23 d. 1802. 

Iliffe R. Material doubts: Hooke, artisan culture and the exchange of information in 
1670 s London // British Journal for the History of Science. – 1995. – N 28 (98). – P. 285–
318. 

Lynn M. Popular science and public opinion in eighteenth-century France. – Man-
chester ; N.Y. : Manchester Univ. Press, 2006. – IX, 177 p. 



Культура открытого знания в Англии  

 73 

Proceedings of Learned Societies // Philosophical Magazine. – London : Taylor & 
Francis., 1802. – Vol. 13, N 49. – P. 80–91. 

Rudwick M.J. S. Charles Darwin in London: The integration of public and private 
science // Isis. – 1982. – N 73. – P. 186–206. 

Stewart L. Feedback Loop: A review essay on the public sphere, pop culture, and the 
early-modern sciences // Canadian Journal History. – 2007. – Vol. 42, N 3. – P. 463–483. 

 
References 

 
Bacon, F. (1978). Novaja Atlantida [New Atlantis]. In Bakon, F. Sochineniya v dvuh 

tomah. 2-e ispr. i dop. izd. T. 2. T. 1. [Essays in two volumes. 2 nd edition and additional ed. 
Vol. 2. V. 1] A.L. Subbotin (ed.), V. 2, (pp. 483–518). Moscow: Mysl’ Publ. (In Russian). 

Lisovich, I.I. (2015). Skal’pel’ razuma i kryl’ia voobrazheniia: nauchnye diskursy v 
angliiskoi kul’ture rannego Novogo vremeni [The scalpel of reason and the wings of imagi-
nation: Scientific discourse in English culture in the early modern era]. Moscow: Izdatel’skii 
dom Vysshei shkoly ekonomiki. (In Russian). 

Rorty, R. (1997). Filosofiiai zerkalo prirody [Philosophy and the Mirror of Nature] 
V.V. Tselishchev (tr. from English; ed.). Novosibirsk : Novosibirsk State University Publ. 
(In Russian). 

Habermas, J. (2007). Tekhnika i nauka kak ideologiia [Technology and Science as 
Ideology]. Moscow : Praksis Publ. (In Russian). 

Cartwright, F.F. (1972). Humphry Davy's researches on nitrous oxide. In British 
Journal of Anaesthesia. V. 44, (pp. 291–296). (In English). 

Cowan, B. (2005). The social life of coffee: the emergence of the British coffee-
house. New Haven & London : Yale Univ. Press. (In English). 

Gillray, Js. (1802, May. 23 d.). Scientific researches! – New discoveries in pneu-
maticks! – or – an Experimental lecture on the powers of air. London : by H. Humphrey, St 
James's Street. (In English). 

Iliffe, R. (1995). Material doubts: Hooke, artisan culture and the exchange of infor-
mation in 1670 s London. In British Journal for the History of Science. (28 (98)), (pp. 285–
318). 

Lynn, M. (2006). Popular science and public opinion in eighteenth-century France. 
Manchester and N.Y : Manchester Univ. Press. (In English). 

(Anonymous). (1802). Proceedings of Learned Societies. In Philosophical Maga-
zine. London : Taylor & Francis. V. 13, (49), (pp. 80–91). (In English). 

Rudwick, M.J. S. (1982). Charles Darwin in London : The integration of public and 
private science. In Isis. (73), (pp. 186–206). (In English). 

Stewart, L. (2007). Feedback Loop: A review essay on the public sphere, pop cul-
ture, and the early-modern sciences. In Canadian Journal History. V. 42, (3), (pp. 463–483). 
(In English). 

 



 

 74 

 
 
 
 
УДК :168.522   DOI: 10.31249/hoc/2022.01.04 
 
 
 

Щербакова Е.В.∗ 

 
ЯПОНИЗМ В РУССКОЙ ХУДОЖЕСТВЕННОЙ 

КУЛЬТУРЕ СЕРЕБРЯНОГО ВЕКА 
 
Аннотация. В статье предпринята попытка проследить японские 

влияния на русскую художественную культуру конца XIX – начала 
XX в. Выявлено, что рецепция японской культуры в России была пер-
воначально связана с декоративно-прикладным искусством и живопи-
сью, а затем с театром, литературой и музыкой. В ряде случаев рецеп-
ция проходила опосредованно – через ориентальные жанры европей-
ского искусства. 

Ключевые слова: Россия; японизм; художественная культура. 
Поступила: 02.06.2021  Принята к печати: 04.07.2021 
 
 

Scherbakova E.V. 
Japonisme in Russian Art culture of Silver Age 

 
Abstract. The article tries to trace the Japan influence on the Russian 

Art Culture in the end of XIX – beginning of XX centuries. It is found that 

                                                            
∗Щербакова Елена Валерьевна – доктор культурологии, заведующая кафедрой 

музыки и изобразительного искусства Государственного социально-гуманитарного 
университета, Коломна, Россия, e-mail:cherval39@mail.ru 

Scherbakova Elena Valerievna – DSn in Culturology, head of Department of Music, 
State University of Humanities and Social Studies, Kolomna, Russia, e-mail: cher-
val39@mail.ru  

 Щербакова Е.В., 2022 

mailto:cherval39@mail.ru
mailto:cherval39@mail.ru
mailto:cherval39@mail.ru


Японизм в русской художественной культуре  

 75 

the beginning of Japanese culture reception in Russia was connected with 
decorative and applicable art and painting and then with the theatre, litera-
ture and music. In some cases reception took place indirectly through orien-
tal genres of European Art. 

Keywords: Russia; Japonisme; Art culture. 
Received: 02.06.2021  Accepted: 04.07.2021 
 
 
Начало изучения культуры и искусства Японии в России было 

положено дипломатическими экспедициями XVIII–XIX вв. Широкое 
распространение японского искусства в Европе и в меньших масшта-
бах, но практически одновременно – в России началось после 1855 г., 
когда Япония открыла свои порты для иностранцев. Традиционная 
музыка Японии и ее театральное искусство длительное время не по-
кидали пределов страны. Музыка гагаку – совокупность жанрово-
стилевых разновидностей оркестровой и ансамблевой придворной му-
зыки и танцевальных представлений и музыкального театра кабуки в 
связи с активной европеизацией Японии стала неактуальна для своей 
собственной родины до середины ХХ в. И.А. Гончаров в книге «Фре-
гат “Паллада”», посвященной русской экспедиции в Японию в конце 
1853 – начале 1854 г., описывает восхищение сотрудника японского 
посольства, услышавшего звуки пианино в капитанской каюте и срав-
нившего их с звучанием национального струнно-щипкового инстру-
мента кото [Гончаров, 2015, с. 120]. В дальнейшем на долгие годы 
главные европейские музыкальные инструменты – фортепиано и 
скрипка – вытеснили национальный инструментарий и заняли прио-
ритетные позиции как в японском музыкальном образовании, так и в 
концертном репертуаре. Представления театра кабуки можно было 
увидеть на Всемирных выставках, но они не имели широкого спектра 
влияния на европейское и тем более русское искусство. Художествен-
ный образ Японии в мире в XIX в. был создан средствами декоратив-
но-прикладного искусства (в моду вошло собирание ковров, фарфора, 
кимоно, вееров), а затем живописи. 

Высокую оценку японского искусства братьями Гонкур закре-
пили Всемирные выставки в Лондоне (1863) и в Париже (1867). Ан-
дрей Белый писал: «Едва для Гонкура запела японская живопись, как 
Эдуард Мане воскресил ее в своем творчестве: и появились затем тру-



Щербакова Е.В. 

 76 

ды Гонза, Ревона, Томкисона и др., посвященные японцам, а Обри 
Бердслей в японцах воссоздал наш век» [Белый, 1994, с. 172]. Понятие 
«японизм» возникло в европейской критике в 1870-е годы, относясь 
как к массовой промышленной продукции, так и к освоению «масте-
рами искусства новых концепций и художественных средств восточ-
ной живописи и графики» [Николаева, 1996, с. 272]. Среди европей-
ских художников-«посредников» в освоении японской культуры сле-
дует назвать В. Ван Гога, А. Тулуз-Лотрека с его разработкой жанров 
афиши, плаката и рисунка, К. Моне с живописными сериями, отра-
зившими различное освещение и эмоциональную тональность объек-
та, Э. Дега, писавшего танцовщиц, и многих других. Европейский 
японизм в той или иной степени затронул значительную часть русской 
художественной интеллигенции рубежа XIX–XX вв. Прежде всего это 
касалось тех, кто учился в зарубежных художественных школах в Па-
риже и Мюнхене. А.П. Остроумова в 1898–1899 гг. брала уроки в Па-
риже у знаменитого Дж. Уистлера, который «первый из художников 
внес в европейское искусство японскую культуру: тонкость, остроту и 
необыкновенную изысканность и оригинальность в сочетании красок» 
[Остроумова-Лебедева, 1974, с. 181]. Князь С.А. Щербатов в то же 
самое время учился в Мюнхене у А. Ашбе по совету окончившего эту 
студию И.Э. Грабаря. Недолгое время там же учились новой живопи-
си М.В. Добужинский и И.И. Билибин. 

В этот период на новый уровень вышло частное коллекциони-
рование японской гравюры. Ученые и дипломаты, имеющие опыт в 
области японского языка и культуры, начали систематически собирать 
гравюры укиё-э, когда начало эпохи Мэйдзи (1868–1912) и распад фе-
одального строя сделали предметом рыночного торга родовые кол-
лекции самураев, и это искусство оставалось еще живой художествен-
ной практикой. 

Укиё-э, или картины преходящего мира, – понятие, пришедшее 
в область японского искусства XVII–XIX вв. из буддийской филосо-
фии. Его содержанием становится повседневная жизнь горожан, их 
заботы и развлечения. Писатель XVII в. Асаи Рёи раскрыл этот термин 
в развернутой форме: «…Жить лишь дарованным тебе мгновением, 
наслаждаться, любуясь луной, цветением вишен, осенними листьями 
кленов, петь песни, пить вино и развлекаться, ничуть не заботясь о 
нищете, вызывающе глядящей нам в лицо, бездумно отдаваться пото-



Японизм в русской художественной культуре  

 77 

ку, подобно тыкве, бесстрастно влекомой течением реки. Это то, что 
мы называем укиё…» [цит. по: Воронова, 2009, с. 8]. 

Крупнейшим русским коллекционером японской гравюры, по 
статусу сравнимым с такими авторитетами, как французы С. Бинг и 
братья Гонкур, итальянец Э. Кьоссонэ и американец Э.Ф. Феноллоза, 
был С.Н. Китаев. После выпуска из Высшего Морского училища в 
Петербурге он служил на флоте, в период с 1885 по 1896 г. – на ко-
раблях, ходивших в Японию. Любитель искусства и талантливый ак-
варелист, Китаев увлекся японской живописью и графикой и приобрел 
достаточное количество качественных произведений искусства, чтобы 
считать свое собрание занимающим «второе место в Европе по досто-
инству и количеству», уступающим лишь коллекции Э. Кьоссонэ, за-
вещанной им Академии художеств в Генуе [Воронова, 1997, с. 607]. За 
годы жизни в Японии Китаев собрал «до 250 японских картин, не-
сколько сотен этюдов, эскизов и несколько тысяч цветных гравюр» 
[Азадовский, Дьяконова, 2017, с. 68]. Считая ознакомление с япон-
ским искусством необходимостью для России, Китаев читал о нем 
публичные лекции и устраивал его первые резонансные выставки, де-
монстрируя свою коллекцию в Петербурге в 1896-м и в Москве в 
1897 г. (в настоящее время она находится в Государственном музее 
изобразительных искусств имени А.С. Пушкина). А.П. Остроумова-
Лебедева вспоминает о потрясении, которым стала для нее первая вы-
ставка Китаева: «Произведения были развешаны на щитах, без стекол, 
в громадном количестве, до самого пола… Меня поражал острый реа-
лизм – и рядом стиль и упрощение, мир фантастичности и мистики. 
Их способность запечатлевать на бумаге мимолетные, мгновенные 
явления окружающей природы. Покоряла и привлекала меня изыскан-
ная прелесть и очарование в изображениях женщин» [Остроумова-
Лебедева, 1974, с. 107]. 

На рубеже XIX–XX вв. коллекционирование японских гравюр в 
Европе или через посредничество японских продавцов в России стало 
характерной чертой многих художников – А.Н. Бенуа, К.А. Сомова, 
М.В. Добужинского, А.П. Остроумовой, С.А. Щербатова, И.Э. Граба-
ря. «Сколько было юношеского увлечения и чистой радости, когда 
удавалось приобрести чудесного Утамаро, Хирошиге, Хокусая и др. 
Что это были за мастера, какая утонченность композиции, тона и гра-
фического мастерства и какой строгий аристократический стиль при 



Щербакова Е.В. 

 78 

неизменном вкусе!» – писал в воспоминаниях С.А. Щербатов [Щерба-
тов, 2000, с. 198]. Упомянутые С.А. Щербатовым японские художники 
XIX в. высоко ценились мирискусниками, независимо от того, работа-
ли последние в жанре гравюры или нет. Даже далекий от моды на 
Японию Лев Бакст покупал в начале ХХ в. изданные в Европе альбо-
мы Хокусая и находил «такие там вещи, что мне просто больно рас-
крыть свои альбомы, чтобы не пасть духом» [Бакст, 2016, с. 96]. 

Самые крупные собрания были у Щербатова и Грабаря, которые 
одновременно и с увлечением собирали гравюры японских художни-
ков, начиная с мюнхенских лет обучения мастерству. Познакомив-
шись с собранием Грабаря, Добужинский признавался, что «японское 
искусство тут впервые меня “укололо”» [цит. по: Чугунов, 1984, с. 22]. 
В начале века И. Грабарь издал небольшую работу «Японская цветная 
гравюра», в которой кратко охарактеризовал происхождение и жанро-
вые разновидности гравюры укиё-э, а также ее стилистическую эво-
люцию в период XVII–XIX вв. Анализируя наиболее известных в Ев-
ропе и России художников, он восхищался «японским умением видеть 
предметы» пейзажиста Хиросигэ и сравнивал Утамаро – мечтателя с 
оттенком нежной грусти, воспевшего японскую женщину, – с Ботти-
челли, а Хокусая, соединившего фантастичность с почти осязаемым 
реализмом, – с Леонардо [Грабарь, 1903, с. 24]. По мнению Грабаря, 
Европе и России еще предстоит научиться у Японии подлинной связи 
жизни с искусством – и в отношении художников к природе, и в глу-
бинной потребности публики в искусстве. 

В самой Японии доводилось бывать очень немногим художни-
кам и поэтам, но в результате этих путешествий в Россию привози-
лись новые гравюры укиё-э и укреплялись японские мотивы в творче-
стве. Летом 1902 г. в Японию совершили поездку Леонтий Бенуа и 
Евгений Лансере. Позже, в 1920-е годы, последний ориентировался на 
«Мангу» Хокусая в оформлении задуманной книги заметок о своем 
путешествии в Турцию рисунками «почти одними линиями – штрихо-
вые клише или автолитографии» [Лансере, 2008 б, с. 80]. Из дневни-
ков Лансере становится очевидным интерес к японской культуре в 
кругу петербургской художественной интеллигенции. Художник по-
дробно рассказывал о Японии, в особенности о чайных домах, в обще-
стве мирискусников Бакста, Нувеля, Нурока, показывал фотографии в 
доме Остроумовых, в марте 1903 г. обменивался литературой о япон-



Японизм в русской художественной культуре  

 79 

ском искусстве с В.В. Верещагиным [Лансере, 2008 а, с. 526, 546, 567]. 
Возможно, под влиянием этого общения Верещагин осенью 1903 г. 
осуществил свою юношескую мечту и предпринял поездку в Японию, 
художественным результатом которой стала так называемая Японская 
серия живописных этюдов, посвященных обыденной жизни страны. 
Как известно, художник погиб в начале Русско-японской войны при 
взрыве флагманского корабля «Петропавловск» в Порт-Артуре. 
В 1907–1908 гг. в Токио и других городах Японии жил писатель 
Вас. И. Немирович-Данченко, отразив этот культурный опыт в очер-
ках, напечатанных в московской газете «Русское слово». Весной 
1916 г. две недели провел в Японии К. Бальмонт, стихи которого уже 
были переведены в этой стране и пользовались популярностью. Его 
визитной карточкой стало стихотворение «Я не знаю мудрости…» из 
сборника «Будем как Солнце», напечатанное в Японии под названием 
«Мимолетность», а сам Бальмонт анонсировался в газетах как «поэт 
мгновения» [Азадовский, 2017, с. 192]. Изучив японский язык, Баль-
монт неоднократно делал переводы японской поэзии. 

После успеха японских выставок С.Н. Китаева в Петербурге при 
финансовой поддержке С.А. Щербатова и его друга коллекционера и 
мецената В.В. фон Мекка в 1902 г. был создан просуществовавший 
всего год центр «Современное искусство», в котором чередовались 
тематические выставки современного и старинного искусства – как 
живописи, так и декоративно-прикладного. В апреле 1903 г. на основе 
личных коллекций Щербатова и Грабаря была устроена выставка 
«старинных японских гравюр по дереву, что в России являлось новин-
кой» [Щербатов, 2000, с. 196]. О портрете необычайно утонченной 
красавицы кисти Утамаро на фоне старого серебра эмигрировавший 
из России в 1918 г. С.А. Щербатов впоследствии не мог вспоминать 
«без щемящего чувства» [там же, с. 198]. Следует признать, что боль-
шого успеха выставка гравюр 1903 г., как и последующая 1905 г., не 
имела, что вызывало возмущение М.В. Добужинского («Позорные 
вещи услышал о японской выставке», – писал он А.Н. Бенуа 
[А.Н. Бенуа, М.В. Добужинский, 2003, с. 17]). Однако знатоки жанра 
получили от выставки истинное удовольствие. К.А. Сомов писал 
находящейся вне России А.П. Остроумовой в апреле 1903 г.: «Хожу в 
“Современное искусство”, где теперь японская выставка, покупаю 
японские гравюры» и сожалел, что его адресат этого не увидит: «Она 



Щербакова Е.В. 

 80 

бы, наверное, Вас несколько разорила, но зато какое Вы получили бы 
наслаждение!» [Сомов, 1979, с. 80–81]. Сомов остался верен художе-
ственным критериям юности в отношении японского искусства: зна-
чительно позже, в 1929 г., он писал о застывших канонах и сюжетах в 
творчестве современных японских мастеров гравюры в сравнении «с 
их рафаэлями – Хокусаи, Утамаро, Хирошиге» [там же, с. 355]. 

Имея своих парижских и мюнхенских корреспондентов, мирис-
кусники были в курсе событий художественной жизни этих важней-
ших для развития нового искусства городов и информировали своих 
читателей. Например, во втором выпуске журнала «Мир искусства» за 
1904 г. в разделе «Аукционы» размещена информация о распродаже 
знаменитой коллекции китайских и японских вещей Шарля Жилло с 
6 по 13 февраля 1904 г. Четыре лучших экспоната были пожертвованы 
вдовой покойного собирателя в Луврский музей, а остальное – прода-
но с аукциона на общую сумму 827 тыс. франков. 

Подобно своим французским коллегам, русские художники 
пользовались приемом прямого цитирования классических японских 
гравюр. В частности, вслед за Ван Гогом, подписывавшим свои 
«японские» полотна то «по Хиросигэ», то по «Кесай Эйзен», появля-
ется ряд работ «по следам» Хокусая – например, знаменитая реминис-
ценция «Большой волны» в «Сказке о царе Салтане» И.Я. Билибина. 
А.П. Остроумова, под влиянием Дюрера и японских мастеров сделав-
шая гравюру основным жанром творчества, создает ранний пейзаж в 
стиле Хиросигэ («Мыс Фиолент» (1904)), мистифицировавший ауди-
торию. Бенуа, Сомов и Бакст приняли неподписанную гравюру за 
японскую, и только побывавший в Японии Е. Лансере заметил несоот-
ветствие изображенного моря и берега возле Севастополя японским 
пейзажам [Остроумова-Лебедева, 1974, с. 273]. Под влиянием япон-
ских гравюр у А.Н. Бенуа, А.П. Остроумовой, М.В. Добужинского по-
являются «зимние» и «дождевые» произведения. Изображение снего-
пада и дождя было новым явлением для русского искусства («Летний 
сад» Остроумовой (1902), «Король прогуливается в любую погоду» 
(1898), «Версаль под дождем» (1897–1906), «Парад при Павле I» 
(1908) Бенуа, «Домик в Петербурге» Добужинского (1905)). 
К.А. Сомов заимствовал у японских первоисточников раскосость глаз 
как штрих, придающий дополнительное очарование хрупким герои-
ням его картин. Японские влияния на творчество мирискусников так-



Японизм в русской художественной культуре  

 81 

же различимы в передаче пространства, выборе точки зрения, фраг-
ментировании предметов, а также изображении растений и животных 
[Завьялова, 2014]. 

Японские мотивы в русской культуре этого периода были столь 
устойчивы, что проникали в творчество даже в целом далеких от 
увлечения ими художников. В качестве примера назовем Льва Бакста 
и Федора Шехтеля. Шехтель оформил Японский павильон в рамках 
реализации заказа на проведение Французского благотворительного 
бала в зале Благородного собрания 27 декабря 1883 г. Бакст широко 
развивал восточную тему в творчестве, но его японизм сводится к де-
талям. В 1903 г. он подготовил эскизы костюмов и декорации для ба-
лета-дивертисмента «Фея кукол» (в том же году поставлен братьями 
Легат на сценах Эрмитажного и Мариинского театров в Санкт-
Петербурге, в настоящее время восстановлен Н. Цискаридзе), где дей-
ствовал квартет кукол, изображающих прогуливающихся дам, – Ис-
панка, Китаянка, Японка и Француженка. «Фея кукол», представив-
шая на сцене магазин игрушек в Гостином дворе на Невском проспек-
те, стала успешным дебютом Бакста как художника балета. Для Япон-
ки, которую танцевала Вера Трефилова, Бакст создал шелково-
атласное кимоно и снабдил ее ожидаемыми аксессуарами – веером и 
длинными шпильками для прически. В декорациях к «Псковитянке» 
Н.А. Римского-Корсакова (поставлена в театре Монте-Карло с участи-
ем танцовщиков «Русских балетов» в 1911 г.) на сцене предстал «бу-
колический пейзаж с псковскими холмами и долинами с “японскими” 
деревьями» [Бакст, 2016, с. 114]. 

Художественным откликом на Русско-японскую войну 1904–
1905 гг. стала работа художников в жанре лубка – например, создан-
ный как эскиз для открытки рисунок Н.К. Рериха «На Дальнем Восто-
ке», изображающий нападение самураев на русских богатырей. 

Музыкальный японизм в России первоначально проявил себя в 
области развлекательных жанров: с конца XIX в. с огромным успехом 
шли английские оперетты на японские сюжеты – «Микадо» Артура 
Салливана и «Гейша» Сиднея Джонса. Они закрепляли поверхностные 
представления о японской разновидности восточной экзотики. 
Например «Микадо», поставленный К.С. Станиславским в 1885 г. в 
Алексеевском кружке, соединял типовые образы Японии – жестокого 
Востока (Микадо), веселой Японии (Ко-Ко) и пародию на японскую 



Щербакова Е.В. 

 82 

утонченную женщину (Юм-Юм). В 1910-е годы японизм коснулся 
творчества И.Ф. Стравинского. Возможно, интерес к японской куль-
туре, присущий образованным петербургским кругам, для музыканта 
усилила российская премьера оперы Дж. Пуччини «Мадам Баттер-
фляй» 27 января 1908 г. в театре Петербургской консерватории (в 
1908–1909 гг. Стравинский написал первый акт оперы «Соловей» по 
сказке Х.К. Андерсена). Опера, построенная на контрасте живой силы 
музыки и условного искусства, была поставлена в 1914 г. в Париже 
труппой Дягилева. Ее центральный эпизод – состязание живого и ис-
кусственного заводного соловья, присланного китайскому императору 
властелином Японии. Характеристика врученного императору япон-
скими послами механического соловья дана через пентатонные фио-
ритуры гобоя соло. Б.В. Асафьев, отмечая значение японского компо-
нента в этой китайской по месту действия лирической опере, сравни-
вает ее вступление – оркестровый ночной пейзаж – «с таковыми же в 
японской живописи» [Асафьев, 1977, с. 72]. А.Н. Бенуа, оформлявший 
«Соловья» для парижской постановки 1914 г., ориентировался в эски-
зах костюмов японских послов на работы певца самураев Куниёси, о 
чем свидетельствует надпись на одном из эскизов. 

В 1913 г. Стравинским были написаны «Три стихотворения из 
японской лирики» для сопрано и инструментального ансамбля (рус-
ский перевод японских стихотворений VIII–XIX вв. А. Брандта). 
Стремясь передать присущий японскому языку тип музыкального 
ударения (изменение высоты голосового тона), Стравинский устранил 
привычные для русского языка акценты путем перемещения долгих 
слогов на музыкальные краткие, «чем достигалась бы в полной мере 
линейная перспектива японской декламации» [И. Стравинский – пуб-
лицист … , 1988, с. 20]. В том же 1913 г. было напечатано первое со-
чинение молодого московского композитора А.А. Шеншина, позже 
известного своей дружбой с В.В. Кандинским в Институте художе-
ственной культуры и Государственной академии художественных 
наук. Его вокальный цикл «Из японских антологий» на стихи Кибино 
Маби, Ариавара Ни Нахима, Онона Комаци, Цураюки в русском пере-
воде П. Сухотина, практически не исполняемый в настоящее время, 
нельзя, конечно, сравнивать с миниатюрами Стравинского, но обра-
щает на себя внимание интерес русских композиторов к японской те-
матике. 



Японизм в русской художественной культуре  

 83 

Японизм в русской художественной культуре Серебряного века 
представляет собой национальную разновидность значимого общеев-
ропейского явления, достойную подробного изучения. 

 
 

Список литературы 
 

Азадовский К.М., Дьяконова Е.М. Бальмонт и Япония. – СПб. : Нестор-
История, 2017. – 304 с. 

Асафьев Б.В. Книга о Стравинском. – Л. : Музыка, 1977. – 278 с. 
Бакст Л. Моя душа открыта : в 2 кн. – М. : Искусство – XXI век, 2016. – 

Кн. 2. – 360 с. 
Белый А. Символизм как миропонимание. – М. : Республика, 1994. – 528 с. 
Бенуа А.Н. Мои воспоминания : в 2 кн. – М. : Захаров, 2005. – Кн. 2. – 640 с. 
Бенуа А.Н., Добужинский М.В. Александр Николаевич Бенуа и Мстислав Ва-

лерианович Добужинский : Переписка (1903–1957) / сост., подгот. текста и коммент. 
И.И. Выдрина. – СПб. : Сад искусств, 2003. – 301 с. 

Воронова Б. Золотой век японской ксилографии // Воронова Б. Японская гра-
вюра: XVIII – первая половина XIX века : в 2 т. – М. : Красная площадь, 2009. – Т. 1. – 
С. 8–19. 

Воронова Б. О раннем этапе собирания и изучения японского искусства в Рос-
сии (к истории дальневосточной коллекции ГМИИ А.С. Пушкина) // Введение в храм : 
сб. статей / ред. Л.И. Акимовой. – М. : Языки русской культуры, 1997. – C. 607–611. 

Гончаров И.А. Русские в Японии в конце 1853 и в начале 1854 годов: Из книги 
«Фрегат “Паллада”». – М. : ОЛМА Медиа групп, 2015. – 128 с. 

Грабарь И.Э. Японская цветная гравюра на дереве. – СПб. : изд. кн. 
С.А. Щербатова и В.В. ф. Мекк, 1903. – 25 с. 

Завьялова А.Е. Мир искусства. Японизм. – М. : БуксМАрт, 2014. – 96 с. 
И. Стравинский – публицист и собеседник / ред.-сост. В. Варунц. – М. : Сов. 

композитор, 1988. – 504 с. 
Лансере Е.Е. Дневники: в 3-х книгах. – М. : Искусство – XXI век, 2008 а. – 

Кн. 1. – 736 с. 
Лансере Е.Е. Дневники: в 3-х книгах. – М. : Искусство – XXI век, 2008 б. – 

Кн. 2. – 768 с. 
Лев Бакст = Léon Bakst: к 150-летию со дня рождения / сост. кат. Дж. Э. Боулт, 

Н. Автономова и др. – М. : ABCdesign, 2016. – 350 с. 
Николаева Н.С. Япония – Европа. Диалог в искусстве. – М. : Изобразительное 

искусство, 1996. – 400 с. 
Остроумова-Лебедева А.П. Автобиографические записки. – М. : Изобрази-

тельное искусство, 1974. – 632 с. 
Сомов К.А. Письма. Дневники. Суждения современников [Текст] / вступ. ста-

тья, сост., примеч. и летопись жизни и творчества К.А. Сомова, Ю.Н. Подкопаевой и 
А.Н. Свешниковой. – М. : Искусство, 1979. – 624 с. 



Щербакова Е.В. 

 84 

Чугунов Г.И. М.В. Добужинский : монография. – Л. : Художник РСФСР, 
1984. – 300 с. 

Щербатов С.А. Художник в ушедшей России. – М. : XXI век – Согласие, 
2000. – 464 с. 

 
References 

 
Azadovskij, K.M. & D'yakonova, E.M. (2017). Bal'mont i Yaponiya [Balmont and 

Japan]. Saint Petersburg : Nestor-Istoriya. 
Asaf'ev, B.V. (1977). Kniga o Stravinskom [The book about Stravinsky]. Leningrad : 

Muzyka. 
Bakst, L. (2016). Moya dusha otkryta: v 2 kn. Kn. 2 [My soul is open: In 2 books. 

Book 2 nd]. Moscow : Iskusstvo – XXI vek. 
Belyj, A. (1994). Simvolizm kak miroponimanie [Symbolism as a worldview]. Mos-

cow : Respublika. 
Benua, A.N. (2005). Moi vospominaniya: v 2 kn. Kn. 2 [My memories: In 2 books. 

Book 2 nd]. Moscow : Zaharov. 
Benua, A.N. &, Dobuzhinskij, M.V. (2003). Aleksandr Nikolaevich Benua i Mstislav 

Valerianovich Dobuzhinskij : Perepiska (1903–1957) [Alexander Nikolaevich Benois and 
Mstislav Valerianovich Dobuzhinsky: Correspondence (1903–1957)], I.I. Vydrina (comp., 
preparing the text and comment.). Saint Petersburg : Sad iskusstv. 

Voronova, B. (2009). Zolotoj vek yaponskoj ksilografii [The Golden Age of Japa-
nese Woodcut]. In Voronova B. Yaponskaya gravyura: XVIII – pervaya polovina XIX veka: 
v 2 t. T. 1 [Voronova B. Japanese engraving: XVIII-the first half of the XIX century: In 
2 vols. V. 1], 8–19. Moscow : Krasnaya ploshchad'. 

Voronova, B. (1997). O rannem etape sobiraniya i izucheniya yaponskogo iskusstva 
v Rossii (k istorii dal'nevostochnoj kollekcii GMII A.S. Pushkina) [On the early stage of 
collecting and studying Japanese art in Russia (on the history of the Far Eastern collection of 
the Pushkin State Museum of Fine Arts)]. In Vvedenie v hram: Sb. statej [Introduction to the 
Temple: Collection of articles], L.I. Akimova (ed.), 607–611. Moscow : Yazyki russkoj 
kul'tury. 

Goncharov, I.A. (2015). Russkie v Yaponii v konce 1853 i v nachale 1854 godov: Iz 
knigi «Fregat Pallada» [Russians in Japan at the end of 1853 and at the beginning of 1854: 
From the book «Frigate Pallada»]. Moscow : OLMA Media grupp. 

Grabar', I.E. (1903). Yaponskaya cvetnaya gravyura na derive [Japanese color 
woodcut]. Saint Petersburg : izd. kn. S.A. Shcherbatova i V.V. f. Mekk. 

Zav'yalova, A.E. (2014). Mir iskusstva. Yaponizm [The world of art. Japanism]. 
Moscow : BuksMArt. 

V. Varunts (ed. – comp.). (1988). I. Stravinskij – publicist i sobesednik 
[I. Stravinsky-publicist and interlocutor]. Moscow : Sov. kompozitor. 

Lansere, E.E. (2008 a). Dnevniki: v 3-h knigah. Kn. 1. [Diaries: In 3 books. Book 
1 st]. Moscow : Iskusstvo – XXI vek. 

Lansere, E.E. Dnevniki: v 3-h knigah. Kn. 1. [Diaries: In 3 books. Book 2 nd]. Mos-
cow : Iskusstvo – XXI vek. 



Японизм в русской художественной культуре  

 85 

J.E. Boult, N. Avtonomova, etc. (comp. cat.). (2016). Lev Bakst = Léon Bakst: k 
150-letiyu so dnya rozhdeniya [Lev Bakst = Léon Bakst: to the 150 th anniversary of his 
birth.]. Moscow : ABCdesign. 

Nikolaeva, N.S. (1996). Yaponiya – Evropa. Dialog v iskusstve [Japan – Europe. Di-
alogue in art]. Moscow : Izobrazitel'noe iskusstvo. 

Ostroumova-Lebedeva, A.P. (1974). Avtobiograficheskie zapiski [Autobiographical 
notes]. Moscow : Izobrazitel'noe iskusstvo. 

Somov, K.A. (1979). Pis'ma. Dnevniki. Suzhdeniya sovremennikov [Tekst] [Letters. 
Diaries. Judgments of contemporaries [Text]], K.A. Somov, Yu. N. Podkopaeva and 
A.N. Sveshnikova (intro. article, comp., note. and the chronicle of the life and work). Mos-
cow : Iskusstvo. 

Chugunov, G.I. (1984). M.V. Dobuzhinskij: Monografiya [M.V. Dobuzhinsky: 
Monograph]. Leningrad : Hudozhnik RSFSR. 

Shcherbatov, S.A. (2000). Hudozhnik v ushedshej Rossii [An artist in a bygone Rus-
sia]. Moscow : XXI vek – Soglasie. 

 



 

 86 

ЧЕЛОВЕК И КУЛЬТУРА 
 
 
 
 

УДК: 130.2, 168.522  DOI: 10.31249/hoc/2022.01.05 
 
 

Малинкин А.Н.1 
 

ФИЛОСОФСКО-СОЦИОЛОГИЧЕСКОЕ ПОНЯТИЕ 
ЛИЧНОСТИ: ЭПИСТЕМОЛОГИЧЕСКИЕ  

И ОНТОЛОГИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ 
 
Аннотация. В статье рассматриваются теоретико-позна-

вательные и бытийные аспекты понятия личности. Личность опреде-
ляется как духовное образование. Критикуется научная методология 
«социология личности». Доказывается, что адекватный путь к пони-
манию того, что такое «человеческая личность», – философско-
социологический подход. Только он может открыть духовную сущ-
ность личности. Предпринимается сравнительный анализ человече-
ской социальности в концепциях интерсубъективности Э. Гуссерля и 
М. Шелера. Выявляются философско-антропологические предпосыл-
ки феномена «человеческая личность». Доказывается, что бытие чело-
века как живого существа изначально социально и культурно-
исторично, что и делает возможным формирование личности. 

Ключевые слова: личность; духовность; человек; Бог; ин-
терсубъективность; общество; социальность; секуляризм; ценность. 

Поступила: 08.04.21  Принята к печати: 23.04.21 
 

                                                            
1 Малинкин Александр Николаевич – кандидат философских наук, ведущий 

научный сотрудник, Институт социологии ФНИСЦ РАН. Москва, Россия, e-mail: 
lo_zio@bk.ru 

Malinkin Alexander N. – PhD in Philosophy, Leading Researcher of the Institute of 
Sociology of FCTAS RAS. Moscow, Russia, e-mail: lo_zio@bk.ru 

 Малинкин А.Н., 2022 



Философско-социологическое понятие личности  

 87 

Malinkin A.N. 
Philosophical and sociological concept of personality: 

epistemological and ontological aspects 
 

Abstract. The article deals with the theoretical-cognitive and existen-
tial aspects of the concept of personality. Personality is defined as spiritual 
education. The scientific methodology «sociology of personality» is criti-
cized. It is proved that an adequate way to understand what a «human per-
sonality» is a philosophical and sociological approach. Only he can discover 
the spiritual essence of a person. A comparative analysis of human sociality 
in the concepts of intersubjectivity by E. Husserl and M. Scheler is under-
taken. The philosophical and anthropological prerequisites of the «human 
personality» phenomenon are revealed. It is proved that the existence of a 
person as a living being is initially social and cultural-historical, which 
makes it possible to form a personality. 

Keywords: personality; spirituality; man; God; intersubjectivity; so-
ciety; sociality; secularism; value. 

Received: 08.04.21   Accepted: 23.04.21 
 
 

Эпистемологические аспекты 
 

Понятие «личность» встречается в актуальном социологическом 
и гуманитарном дискурсах не так часто, как в советское время, когда 
оно входило в число основных категорий «исторического материа-
лизма» – теоретико-социологической части марксистско-ленинской 
философии. В футурологической богоборческой части этой филосо-
фии, «научном коммунизме», «всестороннее и гармоничное развитие 
личности» объявлялось первостепенной задачей, потому что без ее 
решения недостижимой осталась бы высшая гуманистическая цель, 
ради которой, собственно, и затевалось построение коммунистическо-
го общества как «рая на земле», – «формирование нового человека», 
богоподобного человека-демиурга. Правда, цель эта была поставлена 
в рамках сциентистской парадигмы, в Новое время казавшейся наибо-
лее перспективной, поэтому стремиться к ней надлежало на основе 
философского материализма посредством достижений научно-
технического прогресса. Уповали, разумеется, и на чудодейственную 



Малинкин А.М. 

 88 

гегелевскую диалектику, на «качественный скачок» из «царства необ-
ходимости в царство свободы». Но, увы, чуда не произошло: в новых 
жизненных обстоятельствах, радикально измененных в России после 
1917 г., человеческая натура принципиально не изменилась, и вели-
чайший в истории богоборческий эксперимент в конце ХХ в. прова-
лился. 

Как бы критически мы ни оценивали сегодня рожденный в лоне 
марксизма-ленинизма научно-коммунистический проект, все же нель-
зя не признать три очевидные вещи: во-первых, его колоссальное вли-
яние на нашу реальную отечественную историю с последней трети 
XIX в. вплоть до наших дней; во-вторых, идейно-ценностное влияние 
доктрины К. Маркса и Ф. Энгельса и марксистско-ленинской идеоло-
гии на наших соотечественников, не сопоставимое по силе и глубине 
проникновения в сердца и умы людей ни с одним другим философ-
ским учением; благородный антикапиталистический пафос высшей 
гуманистической цели и сопутствующей ей задачи – задачи «всесто-
роннего и гармоничного развития личности». Сегодня такая задача 
больше не ставится. Понятие личности нередко понимается преврат-
но, используется часто некорректно1. Для тех коллег-гуманитариев, 
кто, позабыв о К. Марксе, сотворил себе нового кумира в лице 
М. Вебера и усвоил позитивистские алгоритмы социологического 
мышления как нечто само собой разумеющееся, остается большой за-
гадкой, что же такое личность и как соотносятся между собой понятия 
«личность» и «человек». 

Личность – это духовно-нравственное начало в человеке, всеоб-
щее по своей форме, форме духовности, – и единичное, уникальное в 
своем конкретном содержании, ибо вырастает из душевно-
эмоциональной, волевой и психофизической жизни (природной ода-
ренности) индивидуума, пронизывает ее и надстраивается над ней. 
Дух существует и проявляется исключительно актуально, т.е. реализу-
ет себя только в духовных интенциональных актах. Такова специфика 
духовного уровня бытия вообще. Соответственно, личность человека 
представляет собой, с одной стороны, не какую-то инертную духов-
ную субстанцию в виде накопленного культурного багажа, который 
еще надо актуализировать, но саму эту активную и всегда творчески-
созидательную актуализацию, т.е. сливающиеся в целостный конти-
нуум мгновенные акты сосредоточения всех духовных интенциональ-



Философско-социологическое понятие личности  

 89 

ных актов в центре самосознания. С другой стороны, функционализа-
ция культурного капитала в акте концентрации всех актов ведет лич-
ность не к замкнутости в своем самосознании, а, наоборот, открывает 
доступ к постижению необходимой сущностной связи с другими лич-
ностями как членами социума и – что принципиально важно с точки 
зрения социология знания – с самим социумом как первичной реаль-
ностью, предданной для каждой индивидуальной личности историче-
ски и смыслологически. 

Разумеется, чем более обширен и структурирован накопленный 
человеком культурный багаж – совокупность (система) знаний, пред-
ставлений, символов, образов, опыта душевных и эмоциональных пе-
реживаний и т.д., – тем больше, в принципе, духовный потенциал 
личности, который может быть актуализирован. Однако прямой про-
порциональной зависимости между величиной культурного капитала 
и масштабом (величием) личности на самом деле нет. Мало того, что 
возможность и ее воплощение в действительность разделяет дистан-
ция, покрыть которую удается не всем и не всегда, поскольку актуали-
зация культурного капитала требует силы воли и неуклонного посто-
янства в стремлении к практической цели, но дело в том, что сама эта 
цель должна быть нравственной или, по крайней мере, не асоциальной 
(т.е. в конечном счете благой). Духовность и нравственность по сути 
своей необходимо взаимосвязаны (хотя и не тождественны), посколь-
ку обе укоренены в специфически-человеческой социальности, о ко-
торой речь пойдет ниже. Они обусловливают и дополняют друг друга. 
Они так же обязаны своим происхождением социуму, как социум обя-
зан им рождением культуры и истории. Образно выражаясь, это две 
стороны одной медали. 

Личность человека, писал М. Шелер, – «…это не субстанциаль-
ная вещь и не бытие в форме предмета. Человек может лишь активно 
собрать себя в личность. Ибо личность есть монархически упорядо-
ченная структура духовных актов, которая представляет собой уни-
кальную индивидуальную самоконцентрацию единого бесконечного 
духа, в котором коренится сущностная структура объективного мира. 
Но человек как инстинктивное и живое существо равноизначально 
коренится также – в аналогичном смысле – и в божественном порыве 
“природы” в Боге. Это единство укорененности всех людей, да и всего 
живого, в божественном порыве мы испытываем в великих движениях 



Малинкин А.М. 

 90 

симпатии, любви, во всех формах чувственного единения с космосом» 
[Шелер, 1994 а, с. 13]. «Личность – это в каждом человеке то, что не 
может рассматриваться как объект, – писал Э. Мунье. – (…) Суще-
ственно отличаясь от доступного наблюдению объекта, она не являет-
ся ни имманентным субстратом, ни субстанцией, определяющей наше 
поведение, ни абстрактным принципом, руководящим нашими кон-
кретными поступками. (…) Личность есть живая активность самотвор-
чества, коммуникации и единения с другими личностями и познается 
в действии, каким является опыт персонализации. (…) Здесь обнару-
живается главный парадокс личностного существования: оно есть 
собственно человеческий способ бытия и вместе с тем должно быть 
нескончаемым завоеванием…» [Мунье, 1992, с. 9, 10, 11]. 

Такое понимание личности сразу выводит нас за границы воз-
никших в лоне сциентистской парадигмы социологических теорий, в 
которых личность либо вовсе элиминируется (например, в так называ-
емой «внесубъектной» социологии), либо номиналистически подме-
няется ценностно-стерилизованными абстрактными терминами «ин-
дивид», «субъект», «деятель», «актер», «актор», «агент» и т.п. Соци-
ально-научное мышление не может не редуцировать личность челове-
ка к отвлеченному атомарно-деятельному началу, потому что в прин-
ципе не признает дух и духовность в качестве самостоятельных реа-
лий и факторов человеческого бытия в социуме. Натуралистическая 
атомистская криптометафизика, лежащая в основе позитивистской 
традиции в социологии, игнорирует в человеке то, что мы называем 
«личностью», ибо отрицает в нем духовно-нравственное начало как 
таковое. Для нее человек – «политическое животное», живая особь, 
движимая исключительно эгоистическими плотскими влечениями, 
материальными потребностями, интересами, а также стремлением к 
власти ради господства над природой и себе подобными. Инструмен-
тами для господства служат научное знание и основанные на нем по-
стоянно прогрессирующие техника и технологии: «знание – сила!». 

Но если в контексте сциентистской традиции неадекватность 
представлений о том, что такое личность, достаточно очевидна, то 
внутри традиции самой феноменологической философии и социоло-
гии дело обстоит намного сложнее. В либеральной гуманистической 
концепции «разумного эгоизма», как известно, делается попытка объ-
яснить происхождение нравственности (следовательно, также и ду-



Философско-социологическое понятие личности  

 91 

ховности) сугубо социологически: множество эгоистических индиви-
дов (атомов), сталкиваясь друг с другом в «войне всех против всех», 
соединяются посредством «договора» в «общество», потому что вдруг 
осознают, что им это выгодно (Гоббс и др.). Как бы то ни было, в опи-
санном социологическом мифе есть здравое зерно, которое 
Э. Гуссерль развил в своей концепции «жизненного мира» [Гуссерль, 
2005 б], придав ему, правда, универсальное значение. В действитель-
ности же сферы социума, где подобное самоотрицание эгоизма воз-
можно в принципе, узколокальны. Они ограничены сегментами обще-
ства, где рациональный образ мыслей и действий получил высший 
ценностный статус (идеала), прежде всего, в силу специфики профес-
сиональных занятий, например, в игровых видах деятельности, в фи-
лософии, науке, праве, а также зависимых от них теоретико-
методологических, технико-технологических и правоприменительных 
практиках. 

Мы считаем, что область применения доктрины «интерсубъек-
тивности и alter ego» Э. Гуссерля, изложенной им в «Картезинских 
медитациях» [Гуссерль, 2005 а], – это социальная мораль и соответ-
ствующая ей социальная этика – область, где социологически взаимо-
обусловленные процессы индивидуализации и рационализации дости-
гают своих высших форм. В более широком культурно-историческом 
контексте сфера значимости этой доктрины ограничена господствую-
щей («буржуазной») моралью Нового времени и соответствующей ей 
этикой и не касается истоков и генеалогии духовно-нравственной 
сферы вообще. В своей поздней философии Гуссерль пытался пере-
осмыслить основополагающие идеи философии Нового времени, но 
фундаментальные понятия его собственной философии, восходящие к 
идеям Декарта и Лейбница, – «Эго», «монада», – а также его «строго 
научная» «эгологическая» методология не позволили ему создать 
сколько-нибудь значимые концепции личности, социума, культуры, 
истории. Могут возразить: Гуссерль и не ставил перед собой таких 
задач, сосредоточив усилия на разработке методологических основ 
«феноменологии как строгой науки». Возможно. Но такая разработка 
не превратилась бы для Гуссерля в самоцель, если бы принципы его 
философии допускали создание указанных концепций. 

«Жизненный мир», как его понимает Гуссерль, – это не изна-
чальное социальное единство, которое распадается затем при анализе 



Малинкин А.М. 

 92 

на лишенную сознания физически-телесную сферу (природу) и наде-
ленную сознанием человечески-телесную сферу (социум), на «пред-
мет» и на Я и т.д. – наоборот, изначально он конституируется из мно-
жества Я-субъектов, или Ego, или «монад». Таким образом, нет осно-
ваний полагать, что в «Кризисе…» Гуссерль отказался от своего эго-
логического ви́дения трансцендентальной феноменологии, представ-
ленного сначала как проект в «Парижских докладах» (1929), а затем 
окончательно в «Картезианских медитациях» (1931). «Специфически 
свойственное мне как Ego мое конкретное бытие как монады, как за-
ключенная лишь во мне самом и для меня самого сфера собственного, 
включает в себя любую интенциональность, в том числе и направлен-
ную на Чужое... – писал Гуссерль. – В этой особой интенциональности 
конституируется новый смысл бытия, который выходит за пределы 
исключительно собственной сферы (Selbsteigenheit) моего монадиче-
ского Ego, конституируется некое Ego не как Я-сам, но как такое, ко-
торое отражается в моем собственном Я, в моей монаде. Однако это 
второе Ego не просто присутствует здесь и само не дано непосред-
ственно, но оно конституируется как alter ego; причем Ego, выделяе-
мое в этом выражении alter ego как момент, – это Я-сам в своей спе-
цифической сфере. Другой, согласно смыслу своего конституирова-
ния, отсылает ко мне самому, другой есть отражение меня самого; и 
все же не отражение в собственном смысле; он – аналог меня самого, 
и опять же не аналог в обычном смысле» [Гуссерль, 2005 а, с. 387–
388]. 

На наш взгляд, Гуссерль обосновывает не интерсубъективность, 
а возможность Я иметь «второе Эго», сохраняя при этом свое «пер-
вое» сформировавшееся Эго в его суверенной неприкосновенности. 
Но это создает не интерсубъективность, а индивидуалистическую ил-
люзию интерсубъективности. Проще говоря, Гуссерль пытается, ис-
ходя из уже готовых субъектов, данных как индивиды (атомы), раци-
онально сконструировать то, что находится между ними. Но между 
ними может быть только пустота. Она «провоцирует» движение и 
столкновение атомов (индивидов), соединяя их друг с другом в тела 
(корпорации)2. 

Совершенно по-другому подходит к обоснованию специфиче-
ски-человеческой социальности Макс Шелер. Он исходит из самооче-
видного, феноменологически фиксируемого факта интерсубъектив-



Философско-социологическое понятие личности  

 93 

ности, т.е. существования реальности в виде социальных общностей, 
социальных единств: это меж-, над-, и сверхсубъектная реальность, 
которая сначала дана каждому бессознательно и осознается только в 
процессе становления человека индивидуумом и личностью. Феноме-
нологическая социология знания Шелера выявляет поэтапное станов-
ление индивидуальной личности как духовной сущности, путь фор-
мирования человеческого Я. 

Первая «высшая аксиома» его социологии знания гласит: «Зна-
ние каждого человека о том, что он – “член” общества, – не эмпириче-
ское знание, а “a priori”. Оно генетически предшествует этапам его 
так называемого самосознания и сознания собственной ценности: не 
существует “Я” без “Мы”, и “Мы” генетически всегда раньше напол-
нено содержанием, чем “Я”. [Детальное теоретико-познавательное 
обоснование этого положения дано в последней части (С) моей книги 
“Сущность и формы симпатии” (1923)3 – Прим. М. Ш.]» [Шелер, 2011, 
с. 50]. Третья и последняя «высшая аксиома» его социологии знания 
конкретизирует генетически-феноменологическую идею о «преддан-
ности» сфер сознания, которая в первой аксиоме упоминается как бы 
только вскользь. Она гласит: «…существует твердый закон порядка 
происхождения нашего знания о реальности – т.е. знания о “том, что 
способно воздействовать” на нас, – а также порядка наполнения [со-
держанием] постоянно присущих человеческому сознанию сфер зна-
ния и коррелятивных им предметных сфер» [там же, с. 53]. 

Мы рассматриваем третью аксиому социологии знания Шелера 
как важнейшую часть его философско-социологической теории лич-
ности, которую он выдвинул в поздний период творчества в дополне-
ние и в известной мере в качестве корректировки своей концепции 
личности в рамках «материальной этики ценностей». В самом общем 
виде – «формальном», по выражению Шелера, – в ней описывается 
порядок чередования стадий в человеческо-личностном росте, по-
скольку развитие сознания и самосознания является необходимым 
условием формирования личности. Ввиду сложности и важности этой 
аксиомы приведем соответствующий фрагмент целиком: 

«Прежде чем сформулировать закон, назовем несводимые друг к 
другу бытийные и предметные сферы. Это а) абсолютная сфера дей-
ствительного и ценного, святого; б) сфера современников, предков и 
потомков, т.е. сфера общества и истории, соответственно, “другого”; 



Малинкин А.М. 

 94 

в) сфера внешнего мира и мира внутреннего, а также сфера собствен-
ного тела и его окружения; г) сфера подразумеваемого “живым”; 
д) сфера мертвого и представляющегося “мертвым” мира тел. Вплоть 
до недавнего времени теория познания пыталась свести друг к другу 
эти бытийные сферы, предполагаемое содержание которых, есте-
ственно, исторически постоянно менялось (описывать эти попытки мы 
здесь не будем). А именно, внутренний мир она пыталась свести к 
внешнему миру (Кондильяк, Мах, Авенариус, материализм); внешний 
мир – к внутреннему миру (Декарт, Беркли, Фихте); абсолютную сфе-
ру – к другим сферам (например, когда сущность и бытие божествен-
ного хотят “вывести” каузально); живой мир – к предданности мира 
мертвой природы (“теория интуитивного постижения” жизни, напри-
мер, у Декарта и Т. Липпса); допущение о существовании мира совре-
менников – к предданности собственного внутреннего мира того, кто 
его допускает, и внешнего мира физических тел (философская теория 
умозаключения по аналогии и теория вчувствования в чужое созна-
ние)4; разделение субъекта и объекта вообще – к предданности 
“ближнего”, которому сначала “интроецируется” какая-нибудь часть 
окружающего мира, например, “это дерево”, чтобы затем быть интро-
ецированной также и самим наблюдателем (Авенариус); собственное 
“тело” – к простому ассоциативному упорядочению самовосприятий 
собственного “я” и ощущений, поступающих от органов, с одной сто-
роны, и воспринятого извне собственного тела – с другой. Все эти по-
пытки в принципе ошибочны. Сферы несводимы друг к другу и даны 
равноизначально всякому человеческому сознанию. При этом может 
быть строго доказано, что есть сущностно-закономерный порядок в 
данности и предданности этих сфер, остающийся неизменным при 
любом возможном развитии человека. Это означает следующее: на 
каждой стадии развития какая-либо одна из этих сфер всегда уже 
“наполнена” [содержанием], в то время как другая еще нет; или одна 
наполнена определенным [содержанием], другая – еще неопределен-
ным. Далее, в то время как относительно реальности определенного в 
своем так-бытии предмета внутри какой-либо из этих сфер можно еще 
“сомневаться” или вопрос о ней может еще “оставаться открытым”, 
относительно реальности определенного в своем так-бытии предмета 
внутри другой сферы больше нет “сомнений” или вопрос о ней не 
может больше “оставаться открытым”. 



Философско-социологическое понятие личности  

 95 

Если не рассматривать место абсолютной сферы в этом порядке, 
то фундаментальное для целей социологии знания положение гласит: 
“социальная” сфера “современников” и историческая сфера предков 
является по отношению ко всем следующим за ней сферам предданной 
а) по реальности, б) по содержанию и по определенности содержания. 
“Ты-йность” (“Du-heit”) – основополагающая экзистенциальная кате-
гория человеческого мышления. Поэтому у примитивных народов она 
распространяется равным образом и на все явления природы; первич-
но вся природа для них – выразительное поле и “язык” духов и демо-
нов, скрытых за явлениями. Сюда же я добавлю и некоторые не менее 
важные законы предданности: 1) сфера внешнего мира всегда являет-
ся предданной по отношению к сфере внутреннего мира; 2) мир, под-
разумеваемый “живым”, всегда является предданным по отношению к 
миру, подразумеваемому “мертвым”, т.е. “неживым”; 3) “этот” внеш-
ний мир субъектов-современников всегда является предданным по 
отношению к тому, что́ “я” как отдельное существо “знаю” о внешнем 
мире и что́ из него имею; и точно так же внешний мир “моих” совре-
менников всегда преддан по отношению к внутреннему миру “моих” 
современников; 4) внутренний мир современников, предков и потом-
ков (как перспектива ожидания) всегда преддан по отношению к “мо-
ему” собственному внутреннему миру как сфере; т.е. все так называе-
мое самонаблюдение, как это ясно понял уже Т. Гоббс, – это лишь 
особое “поведение” по отношению к самому себе, “как если бы” я был 
“другим человеком”: оно – не предпосылка, а следствие наблюдения 
за другим и подделка под него; 5) мое собственное и всякое чужое те-
ло как выразительное поле (не как физическо-телесный предмет) яв-
ляется предданным по отношению ко всякому делению на физическое 
тело и телесную душу (т.е. “внутренний мир”). 

Таким образом, предположение о реальности и определенных 
свойствах общества и истории, в которых живет человек, основано 
отнюдь не на предположении о реальности и определенных свойствах 
так называемого “мира физических тел” или содержания внутреннего 
самовосприятия, как все еще думает большое число людей» [Шелер, 
2011, с. 54–55]. 

Если попытаться выделить из третьей аксиомы ключевой по 
смыслу момент, характеризующий специфику человеческой социаль-
ности как интерсубъективной почвы, из которой и на которой вырас-



Малинкин А.М. 

 96 

тает личность, то, с нашей точки зрения, это будет утверждение Ше-
лером предданности «“социальной” сферы “современников” и исто-
рической сферы предков» всем прочим сферам «по реальности», а 
также «по содержанию и по определенности содержания». Здесь мы 
усматриваем прямое указание на подключение личности к культурно-
исторической памяти своего народа и всего человечества как необхо-
димую сущностную предпосылку ее становления. Это положение, 
действительно, имеет фундаментальный характер для всякой теорети-
ческой социологии, которая ставит перед собой задачу докопаться до 
предпосылок собственного знания, чтобы осмыслить их. Парадок-
сальный факт: это положение феноменологической социологии знания 
Шелера, резюмированное в тезисе «“Ты-йность” (“Du-heit”) – осново-
полагающая экзистенциальная категория человеческого мышления», 
вспоминают разве лишь тогда, когда речь заходит о М. Бубере, 
М.М. Бахтине или о диалогизме человеческого мышления вообще5, но 
мало кто оценивает его по достоинству в качестве динамита, подры-
вающего рационалистическую и индивидуалистическую доктрину 
«интерсубъективности и alter ego» Гуссерля и в значительной мере 
основанную на ней концепцию «жизненного мира» [Малинкин, 2019]. 

Глубокий внутренний изъян описанного выше социологическо-
го мифа об обществе «разумных эгоистов», как и его модификации в 
доктрине Гуссерля, состоит в том, что понятию «разумности» уже 
скрыто предпослано понятие «блага» (в смысле добра), так что факти-
чески речь идет не об эгоистической «выгоде», но о «благоразумном» 
отказе от части суверенитета Эго в пользу общества, – либо, по Гус-
серлю, об истолковании «Чужого» в благоразумном качестве «Друго-
го» как alter Ego и о последующем чисто спекулятивном насильствен-
ном интроецировании его в собственное Ego. Но «благоразумный эго-
изм» – это уже не эгоизм, точно так же, как эгоизм противоречит бла-
горазумию, во всяком случае, если понимать под ним направление 
разума идеей добра, направленность к ней разума. Аналогичным обра-
зом, человек, изначально данный и воспринимаемый как «Чужой», не 
может на чисто рациональных основаниях сделаться «Другим», а 
именно в смысле alter Ego, – чтобы стать таковым он уже должен быть 
«ближним», т.е. изначально входить в социальную общность людей, 
близких друг другу по тому или иному реальному (кровнородствен-
ному) и / или идеальному (идейно-ценностному) основанию – незави-



Философско-социологическое понятие личности  

 97 

симо от того, осознавал он это или нет, понимаем ли мы эту общность 
как заданную a priori или как данную a posteriori. 

В свете безнадежно устаревшей позитивистской теории позна-
ния дух и душа не наблюдаемы с помощью органов чувств, а потому 
не могут быть познаны средствами науки. Соответственно, все ду-
шевные и духовные феномены, фактическое наличие которых, каза-
лось бы, нельзя отрицать, тем не менее должны быть элиминированы 
как «аффекты», замутняющие рациональное мышление, да и просто 
как побочные бытовые явления, не способные претендовать на статус 
научно установленных эмпирических фактов. Но если душевно-
духовные феномены недоступны для научного наблюдения, а наше 
знание о них нельзя считать достоверным, означает ли это, что они не 
существуют, не имеют значения и не играют в жизни важную роль? 
Конечно, нет6. Здесь мы сталкиваемся с агностицизмом и воинствую-
щей узколобостью под флагом Science, которые в последние два века 
воспроизводятся в гуманитарной сфере благодаря религиозно-
фанатичной вере во всемогущество науки и культу математически-
точного знания [Малинкин, 2014, с. 108–124]. Причины живучести 
сциентистского мировоззрения также и в том, что натуралистически-
редукционистский взгляд на мир подкупает своей простотой и до-
ступностью для понимания, поскольку близкородственен обыденному 
практическому сознанию, сформировавшемуся в нашу индустриаль-
ную эпоху7. Оба считают правомерным превращать в объект позна-
ния абсолютно все – и оба относятся к тому, что не поддается такой 
«объективизации» и ускользает от нее, одинаково скептически. 

В свете сказанного становится ясно, почему строго научный 
подход к социокультурным феноменам, которые предполагают реаль-
ное существование духа и происходят из человеческой духовности, не 
может дать их адекватной полноценной интерпретации, но лишь 
предоставляет материал для таковой. Вместо прямого духовного 
ви́дения и понимания духовного феномена таким, каков он есть на 
самом деле (за что выступает феноменологическая философия), наука, 
отрицая дух, вынуждена идти окольными путями, объективировать 
необъективируемое, а по сути конструировать имитационное, под-
ложное знание в виде заумных дефиниций, объяснительных схем, ти-
пологий, математических моделей и т.д. 



Малинкин А.М. 

 98 

Сциентистски ориентированная социология игнорирует лич-
ность, хотя и считает обязательным упоминать ее и даже говорить о 
ней иногда в высоком штиле. Но фактически это поминки по лично-
сти. Социальная наука компенсирует свой агностический подход тем, 
что превращает личность в объект – делает ее предметом эмпириче-
ских исследований в области отраслевой «социологии личности», ис-
следований столь же многочисленных, сколь и бесплодных. Едва ли 
кто-то подсчитает, сколько всяких разных моделей «личности» по-
строили «социологи личности». А сколько они еще построят! Подобно 
тому как эмпирическая отраслевая «социология религии» элиминиру-
ет Бога, изучая реальное поведение верующих в религиозной общине 
и в миру так, как если бы Бога не было, социология личности элими-
нирует духовную сущность человеческой личности, изучая только ре-
альное поведение человека в обществе с точки зрения его «самоиден-
тификации» и значимости этого поведения для него самого. 

Конструктивистское понятие «идентичность», смысл которого 
происходит из неокантианской философии, выполняет в современной 
социологии религии и социологии личности (да и не только в них) 
функцию золотого ключика, открывающего все тайны священного и 
личностного бытия. Но этот термин – политкорректная заглушка к то-
му, что существует в реальной действительности и что должно бы в 
ней исследоваться. Да, с его помощью устанавливают что-то, впрочем, 
понятное и с точки зрения здравого смысла, но не замечают, что это 
почти пустое понятие перекрывает доступ к познанию глубинного 
сущностного ядра – в одном случае духовной реальности, онтологиче-
ски и аксиологически высшей для всех и каждого, кто верует в Бога; в 
другом – духовной реальности, онтологически и аксиологически выс-
шей для каждого отдельного человека в его социально опосредован-
ном отношении к самому себе. Спрашивается, во-первых, о какой 
адекватности в понимании поведения верующих может идти речь, ес-
ли игнорируется их главный мотивационный фактор, определяющий 
весь смысл их жизни, – духовная любовь к Богу? Во-вторых, – о какой 
адекватности в понимании специфически личностного поведения лю-
дей может идти речь, если игнорируется дух как его главный мобили-
зующий фактор, который направляет развитие (духовный рост) от ин-
фантильного нарциссического себялюбия к зрелой здоровой любви к 
самому себе, неотделимой от любви к ближнему, к родине, к Богу? 



Философско-социологическое понятие личности  

 99 

Следуя за западноевропейцами, мы унаследовали секуляризм, 
начало которому положили эпохи Возрождения и Реформации. Вме-
сте с борьбой против религиозного догматизма и засилья клерикалов, 
мы вслед за «просвещенными» французами стали отрицать религиоз-
ную веру и в конце концов в 1917 г. пришли к «научному атеизму» 
как принципу общественного жизнеустройства. Истинно-научная 
«марксистская» социология в виде «исторического материализма» за-
няла в нем на 70 лет место православия в традиционной российско-
имперской триаде «православие, самодержавие, народность». Секуля-
ризм, исключая идею Бога, переносит атрибуты Бога на человека, как 
это сделал Ф. Ницше в своей концепции «сверхчеловека» или 
К. Маркс в своей «научно-коммунистической» эсхатологии. Но может 
ли человек быть «мерой всех вещей – существующих, что они суще-
ствуют, и не существующих, что они не существуют» (Протагор)? 
Действительно ли человек всеведущ, всемогущ, вездесущ и т.д.? 

 
Онтологические аспекты 

 
Наш ответ на вопрос, поставленный выше, отрицательный. Мы 

отдаем должное могуществу человеческого разума, но не считаем для 
себя приемлемым такой взгляд на мир, согласно которому он создан 
якобы по меркам человека. Не все недоступное человеку с его специ-
фической телесной, психофизиологический и интеллектуальной орга-
низацией не существует. Не разделяем мы и тот взгляд, согласно ко-
торому не существует то, что не высказано, не выражено, не зафикси-
ровано в символах. Нет, мир создан не для того или, во всяком случае, 
не только для того, чтобы служить средством для построения челове-
ческой цивилизации и чтобы отобразиться в языковых, математиче-
ских, изобразительных, музыкальных и других символических формах 
человеческой культуры. Конечно, последние нужны человеку как жи-
вому социальному существу, наделенному не только сознанием, но и 
духом, потому что в процессе мировой истории они стали для каждого 
человека материалом, из которого формируется его родовая сущность, 
его «вторая природа» – природа подлинно человеческая, т.е. челове-
чески-личностная. 

Молодые люди, вступая в контакт в обществе с окружающими 
людьми, открывают для себя с их помощью цивилизационное и куль-



Малинкин А.М. 

 100 

турное наследие, сохраненное предшествующими поколениями. Это 
наследие родной страны и всего человечества они воспринимают как 
независимую от их сознания объективную реальность, предданную их 
жизненному опыту (и априорную в этом смысле). Сложный процесс 
включения человека в общественные отношения – то, что социологи 
называют «социализацией личности»8, – происходит одновременно с 
усвоением части того многообразия символических форм культуры, 
которая для них жизненно важна, поскольку именно она соответствует 
их прирожденным задаткам и способностям, их душевному строю, 
духовным устремлениям. Приобщение к отечественным культурным 
традициям и общественным реалиям не рефлексируется, воспринима-
ется как нечто само собой разумеющееся, потому что происходит на 
основе естественного этологического сродства: люди тянутся к тому, 
что уже отчасти заложено в них наследственностью и воспитанием, к 
тому, что им нравится, поскольку близко и понятно. Ядром родного 
культурного наследия для каждого нового поколения является исто-
рическая память народа, к которому они принадлежат. Усваивая ее, 
молодые люди осознают, что их страна и общество не всегда были 
такими, какими они их видят, что, оказывается, они впервые стали 
такими благодаря их отцам и матерям, и т.д., и что, следовательно, и 
они сами в своей стране – не случайные пассажиры в общественном 
транспорте, а полноправные деятели и со-творцы отечественной ис-
тории, ответственные за ее дальнейшую судьбу. Таковы истоки пат-
риотизма: он формируется как существенная и необходимая состав-
ная часть личности. 

Но говоря о «второй природе», нельзя забывать о «первой» – 
той, которая объективно наличествует в человеке, поскольку он есть 
не только наделенное духом социальное существо, но и живой орга-
низм. Миллионами незримых и малопознанных нитей человек связан с 
другими живыми организмами планеты, – животными и растениями, 
вплоть до бактерий и вирусов, – связан, может быть, не только по-
средством пищевых и каузальных цепочек9. В свою очередь, живая 
природа абсолютно невозможна без неорганической, или «мертвой», 
т.е. такой, в которой современное естествознание не обнаруживает 
известные ему признаки жизни и которая составляет физический ма-
териальный мир. Органическая природа опирается на неорганиче-
скую, питается ее ресурсами, черпает из нее энергию, с ее помощью 



Философско-социологическое понятие личности  

 101 

выходит в космическое пространство. Недопустимо игнорировать 
объективную реальность природы во всех возможных модусах ее су-
ществования, в том числе и тех, о которых современной науке (пока) 
ничего не известно. Отказ от элиминации неведомого природного 
начала является следствием более общего философско-мировоз-
зренческого принципа. Мы называем его «онтологическим». Здесь нет 
места для его аргументированного обоснования. Однако нельзя не 
сказать главного. Вслед за М. Шелером и вопреки зрелому К. Марксу 
мы не приравниваем бытие к бытию только «материальному», ибо 
видим в человеке нечто бóльшее, чем homo oeconomicus, а в обществе – 
нечто бóльшее, чем хозяйственный союз. 

Во-первых, мы не отождествляем общественное бытие только с 
производственными отношениями, а исходим из его философско-
антропологического ви́дения. Общественное бытие не сводится толь-
ко к народному хозяйству – это целостная совокупность социально-
опосредованных и культурно-опосредствованных начал (влечений) 
«первой природы» человека как живого организма, которые проявля-
ются как реальные факторы, действующие в историческом процессе 
постоянно и одновременно, хотя неравномерно и неравносильно. По-
мимо экономических отношений, укорененных в инстинкте самосо-
хранения, к реальным факторам истории относятся социально опосре-
дованные властно-политические отношения и кровнородственные 
(коренящиеся, соответственно, в инстинктах власти, размножения и 
продолжения рода). В реальной истории они взаимодействуют с иде-
альными факторами – различными началами целостной душевно-
духовной сферы человеческих личностей. К главным познавательным 
потенциям и стремлениям «второй природы» человека относятся 
научное познание, философия, религия, искусство. Подобно тому, как 
в человеке телесное и духовное начала проникают друг в друга, ре-
альные и идеальные факторы тесно взаимодействуют между собой в 
социальной и исторической жизни. Именно поэтому любой историче-
ский процесс и факт, любой социокультурный феномен всегда суть 
нерасторжимое единство реального и идеального. 

Об этом верно писал И.А. Ильин: «В здоровой жизни человека 
инстинкт и дух вообще не оторваны друг от друга: но степень их при-
миренности, взаимной согласованности и взаимного проникновения 
бывает неодинакова. Инстинкт, не приемлющий духа, – слеп, самово-



Малинкин А.М. 

 102 

лен, безудержен и чаще всего порочен; он идет к крушению. Дух, не 
приемлющий инстинкта, – подорван в своей силе, теоретичен, беспло-
ден и чаще всего нежизненен; он идет к истощению. Инстинкт и дух 
призваны к взаимному приятию: так, чтобы инстинкт получил 
правоту и форму духовности, а дух получил творческую силу ин-
стинктивности» [Ильин, 2011, с. 163]. Но раньше И.А. Ильина прин-
цип взаимосвязи реальных и идеальных начал в человеке и человече-
ском обществе выдвинул М. Шелер: «Ту же идею, что я изложил еще 
в моей “Этике”, недавно метко сформулировал Николай Гартман: 
“Высшие категории бытия и ценности изначально суть более слабые”» 
[Scheler, 1994, S. 171]10. «Каждая более высокая форма бытия по срав-
нению с более низкой относительно бессильна, и осуществляется она 
не посредством собственных сил, а за счет сил низших форм» [ibid]. 
Согласно М. Шелеру, именно в человеке божественная мировая осно-
ва, представляющая собой двуединство жизненно-инстинктивного 
Порыва и Духа, приходит к самоосознанию. 

«Для нас основное отношение человека к мировой основе состо-
ит в том, что эта основа непосредственно постигает и осуществляет 
себя в самом человеке, который как таковой – и в качестве духовного, 
и в качестве живого существа – всегда есть лишь частичный центр 
духа и порыва, частичный центр “сущего через себя”. Это старая идея 
Спинозы, Гегеля и многих других: первосущее осознает самого себя в 
человеке, причем в том же самом акте, в котором человек видит в нем 
свою собственную основу. Мы только должны преобразовать эту 
идею, которая была до сих пор представлена односторонне интеллек-
туалистски, в том смысле, что знание этой своей обоснованности есть 
лишь следствие активной мобилизации центра нашего бытия по иде-
альному вызову Deitas и попытки ответить на него и в этом ответе 
первым делом сотворить становящегося из праосновы “Бога” в виде 
возрастающего взаимопроникновения порыва и духа» [Scheler, 1994, 
S. 190]. Рост взаимного проникновения Порыва и Духа составляет, 
согласно М. Шелеру, сущность процесса мировой истории. «И в ходе 
этого развития может произойти постепенное переворачивание того 
первоначального отношения, согласно которому высшие формы бы-
тия суть самые слабые, а низшие – самые сильные. Иначе говоря, цель 
и предел конечного бытия и истории – взаимное проникновение пер-
воначально бессильного духа и первоначально демонического порыва, 



Философско-социологическое понятие личности  

 103 

т.е. слепого ко всем духовным идеям и ценностям, посредством ста-
новящейся идеации и одухотворения стоящих за образами вещей 
нужд (Drangsale), а также благодаря одновременному обретению 
духом мощи, т.е. его оживлению» [Scheler, 1994, S. 175]. 

Во-вторых, мы не рассматриваем бытие в гегельянском или 
неомарксистском (Г. Лукач и др.) смысле, т.е. не усматриваем в нем 
только опредмеченный, овеществленный продукт сознательной дея-
тельности людей, отвнешненный результат цивилизационной и куль-
турной активности человечества. Такой специфически западноевро-
пейский идеалистический взгляд, обусловленный Реформацией и эпо-
хой Просвещения, – в «ортодоксально-марксистской» трактовке, 
«объективно-идеалистический» – сужает понятие «бытие» до замкну-
той человеческой ойкумены, в которой действуют три закона, сфор-
мулированные Х. Плеснером: «естественной искусственности», «опо-
средствованной непосредственности» и «утопического местоположе-
ния» [Плеснер, 2004, с. 251–291]. Ибо только в сугубо «человеческой 
сфере» все разумное имеет возможность стать действительным, а все 
действительное – разумным. 

Таким образом, гегельянский взгляд фактически элиминирует 
трансцендентную часть бытия как объективной реальности. Между 
тем она существует не только вне сознания человека, но и за граница-
ми его возможного познания и вместе с человеческой ойкуменой об-
разует в совокупности целое абсолютного бытия (и философскую 
идею Бога). Гегельянский же подход часть выдает за целое (parsproto-
to): трансцендентное абсолютное бытие (целое) подменяется транс-
цендентальным «абсолютным духом» (частью). В результате это ча-
стичное мнимое «целое», с одной стороны, тотально рационализиру-
ется (панлогизм), с другой – лишается своего священного статуса, 
десакрализуется, поскольку допускает лишь такое понимание абсо-
лютного бытия, которое является продуктом человеческого рацио-
нального мышления. Тем самым создаются предпосылки для неоправ-
данно горделивого возвеличения человека как носителя якобы всемо-
гущего и самовластного разумного духа. Л. Фейербах истолковал их в 
гуманистическом ключе, К. Маркс и Ф. Энгельс сначала интерпрети-
ровали их также скорее гуманистически, однако впоследствии – си-
стемно «материалистически» (экономизм). При этом первый пришел к 
атеизму, вторые вполне закономерно – к «научному атеизму». 



Малинкин А.М. 

 104 

Между тем в том действительном мире, в котором мы живем, 
всегда есть место для разумно необъяснимого или «иррационально-
го»: случайного, чудесного, таинственного, прекрасного. Творения 
подлинного искусства завораживают и пленяют нас тем, что мы не в 
силах объяснить рационально, но что сильней логически правильных 
доводов. И если это «иррациональное» не укладывается в атеистиче-
ское «научное мировоззрение» борцов против «лженауки» и «антина-
учных подходов», это вовсе не означает, что вслед за ними мы долж-
ны лишать все непостижимое и неведомое для нас бытийного статуса 
и элиминировать. Если с научной точки зрения одухотворенная жерт-
венная любовь (agape) – в частности, духовная любовь к родине – 
штука весьма сомнительная, ибо, как и личность, не может быть 
«предметом» и не поддается наблюдению, то, например, с точки зре-
ния здравого смысла, с точки зрения искусства, с религиозной и фило-
софской точек зрения, существование этого феномена не подлежит 
никакому сомнению. 

Отношение человека к миру не сводится к одному лишь рацио-
нальному познанию, которое формируется на сравнительно поздней 
стадии его культурно-исторической эволюции. Человек всегда объяс-
нял и объясняет весь мир целиком, все мироздание в целом. Мировоз-
зрение человека всегда есть целостность, потому что его принципи-
ально неполное, но бесконечно пополняемое знание дополняется до 
целого верой. А так как естественное отношение человека к миру все-
гда преломляется через социокультурную среду его обитания и по-
этому начинается с чувств любви, веры, надежды, строится на этих 
фундаментальных эмоциях, то первично оно всегда ценностное. Вос-
приятие чего-либо в качестве ценности, или ценностное восприятие, – 
культурно-исторически первоначальный и феноменологически пер-
вичный способ отношения человека к миру вообще и познавательно-
го, в первую очередь11. Ценностно-нейтральным оно становится лишь 
вторично – в результате применения особой познавательной установ-
ки, специального подхода к действительности, а именно теоретиче-
ской (научной) редукции, одним из важнейших элементов которой яв-
ляется воздержание от ценностного мировосприятия, элиминация 
ценностей. 

Было бы ошибкой в традициях сенсуализма и эмпиризма отож-
дествлять эмоции как душевно-духовные переживания с «чувствен-



Философско-социологическое понятие личности  

 105 

ными восприятиями», «данными органов чувств», или «ощущения-
ми», т.е. рассматривать их упрощенно, в урезанном, искаженном виде, 
как нечто вторичное и малозначимое. Осознает это человек или нет, 
но его познание всегда начинается с чувств симпатии и любви, по-
скольку то, что мы не любим, то, что нам не нравится и отторгается 
нами, с самого начала не попадает в сферу нашего внимания, интереса 
и, как следствие, созерцания, запоминания, рефлексии и анализа. Мы 
этого не замечаем, не обращаем на это внимания, игнорируем [Шелер, 
1994 б, с. 339–376]. В лучшем случае мы можем признавать, что оно 
существует само по себе (остается кантовской Din an sich – вещь в се-
бе), однако для нас оно не существует – еще не существует либо уже 
не существует. Во всяком случае, оно не становится предметом наше-
го познания. 

Идея о том, что все и всякое познание должно быть очищено от 
человеческого эмоционально-волевого отношения, словно от грязи, 
замутняющей истинное ви́дение мира, в корне ошибочна. Она осно-
вывается на сциентистской рационалистической трактовке ценностей 
как интеллектуалистских конструкций. Сциентизм, или философия, 
которая видит свой эпистемологический идеал в sciense («позитивной 
науке» по образцу естествознания) и сама стремится стать научной в 
этом смысле, представляет собой идеологию кальвинистского или пу-
ританистского толка. Сциентизм – соблазнительный, с виду «гумани-
стический», но, как показала практика, увы, ядовитый плод культур-
но-исторического развития Запада в Новое время. Его следствием ста-
ла социокультурная эволюция по направлению к капиталистическому 
«расколдовыванию» мира, которая одновременно привела к «расчело-
вечению» самого человека. Стоит ли нам идти и дальше в том же 
направлении? 

 
 

Примечания 
 

1 Так, «личную жизнь» часто путают с «интимной жизнью», при этом 
неосознанно ассоциируют интимную сферу личности с отправлением физио-
логических нужд. 

2 «Эта пустота, – писал Гегель, – отрицательное, противоположное 
утвердительному, есть также начало движения атомов; они как бы побужда-



Малинкин А.М. 

 106 

ются пустотой наполнять и отрицать ее» [Гегель, 1932, с. 268]. В «Науке ло-
гики» сказано более развернуто: «Взгляд, что пустота составляет основание 
движения, содержит в себе ту глубокую мысль, что в отрицательном вообще 
заключается основание становления, беспокойство самодвижения; причем, 
однако, отрицательное должно быть взято как истинная отрицательность бес-
конечного. Пустота есть основание движения, как отрицательное отношение 
одного к его отрицательному… т.е. к себе самому, которое (отрицательное), 
однако, положено, как существующее» [Гегель, 1916, с. 96]. 

3 Перевод раздела С «О чужом Я. Опыт эйдологии, теории познания и 
метафизики опытного познания и реального полагания чужого Я и живых 
существ» опубликован в книге: [Шелер, 2020, с. 195–254]. 

4 Ср. здесь и далее с доктриной «интерсубъективности и alter ego» 
Э. Гуссерля. 

5 Э. Мунье в своем наброске истории персонализма в книге «Персона-
лизм» упоминает многих, в частности Шелера, Бубера, Бердяева, Ясперса, 
Рикёра, П.-Л. Ландсберга как персоналистски мыслящих философов ХХ в., 
но при этом не называет Э. Гуссерля. 

6 Ю. Левада считал «доходящий до суеверия в обыденном сознании 
престиж науки как деятельности» «иллюзией», заслуживающей специального 
социологического исследования, и цитировал иронические слова Нобелев-
ского лауреата Р. Феймана: «Кстати, не все то, что не наука, обязательно 
плохо. Любовь, например, тоже не наука. Словом, когда какую-то вещь назы-
вают не наукой, это не значит, что с нею что-то неладно: просто не наука она, 
и все» [цит. по: Левада, 1969, с. 187]. 

7 Индустриализм, в нашем понимании, включает новейшие способы 
социального бытия, основанные на цифровых информационных и коммуни-
кационных технологиях. 

8 Это понятие утвердилось в социологии давно и переходит из учебни-
ка в учебник, но мало кто обращает внимание на его странный смысл: во-
первых, оно уже предполагает готовую личность, в то время как речь идет 
только об ее формировании; во-вторых, поскольку личность – по сути соци-
альный феномен, происходит удвоение сущности, т.е. получается нечто по-
добное «каше, масляной маслом». 

9 Коронавирус заставил вспомнить об этом даже тех, кто его демон-
стративно игнорирует, наивно полагая, будто эти незримые нити не суще-
ствуют, потому что их не видно. 

10 Под «Этикой» имеется в виду главный труд М. Шелера «Формализм 
в этике и материальная этика ценностей» (1913–1916). (Страницы параллель-
ного немецкоязычного текста работы Шелера «Положение человека в космо-



Философско-социологическое понятие личности  

 107 

се» даны в книге в квадратных скобках. Цитаты из этой работы приводятся в 
переводе автора статьи.) 

11 Феноменологическое понимание «ценности» и «ценностей» принци-
пиально отличается от конструктивистского социально-научного. В эмпири-
ческой социологии и опросах общественного мнения эти термины приобрели 
ровно столько трактовок, сколько тех, кто пытался их «операционализиро-
вать». «Ценности» же в рамках внутренне- и внешнеполитического дискур-
сов представляют собой политически-идеологические конструкты. 

 
Список литературы 

 
Гегель Г.В.Ф. Лекции по истории философии. Сочинения. – Л. : Партийное из-

дательство, 1932. – Т. 9. – 490 c. 
Гегель Г.В.Ф. Наука логики. – Петроград : Типографія М. Стасюлевича, 1916. – 

Т. 1. – 271 + XXXVI с. 
Гуссерль Э. Картезианские медитации. V. Медитация. Раскрытие сферы транс-

цендентального бытия как монадологической интерсубъективности. Заключение // 
Эдмунд Гуссерль. Избранные работы / пер. с нем. В.И. Молчанова; сост. 
В.А. Куренной. – М. : Издательский дом «Территория будущего», 2005 а. – C. 377–
442. 

Гуссерль Э. Кризис европейских наук и трансцендентальная феноменология. 
Третья часть. Разъяснение трансцендентальной проблемы и функция психологии в 
этом разъяснении // Эдмунд Гуссерль. Избранные работы / пер. с нем. 
В.И. Молчанова; сост. В.А. Куренной. – М. : Издательский дом «Территория будуще-
го», 2005 б. – С. 443–459. 

Ильин И.А. Путь духовного обновления / сост., авт. предисл., отв. ред. 
О.А. Платонов. – М. : Институт русской цивилизации, 2011. – 1216 с. 

Левада Ю.А. Историческое сознание и научный метод // Философские про-
блемы исторической науки / oтв. ред. А.В. Гулыга, Ю.А. Левада. – М. : Наука, 1969. – 
С. 186–224. 

Малинкин А.Н. Гуманитарное знание в борьбе эпистемологических парадигм 
(к истории вопроса) // Гуманитарное знание и вызовы времени. – М. ; СПб. : Центр 
гуманитарных инициатив : Университетская книга, 2014. – С. 108–124. 

Малинкин А.Н. Концепция феноменологии Макса Шелера: Шелер vs Гуссерль. – 
М. : Русская школа, 2019. – 230 с. 

Мунье Э. Персонализм / пер. с фр. И.С. Вдовиной. – М. : Искусство, 1992. – 
143 с. 

Плеснер Х. Ступени органического и человек. Введение в философскую антро-
пологию / пер. с нем. А.Г. Гаджикурбанова. – М. : РОССПЭН, 2004. – 368 с. 

Шелер М. Философское мировоззрение // Макс Шелер. Избранные произведе-
ния / пер. с нем. А.В. Денежкина, А.Н. Малинкина, А.Ф. Филиппова ; под ред. 
А.В. Денежкина. – М. : Гнозис, 1994 а. – С. 3–14. 



Малинкин А.М. 

 108 

Шелер М. Ordo amoris // Шелер М. Избранные произведения / пер. с нем. 
А.В. Денежкина, А.Н. Малинкина, А.Ф. Филиппова ; под ред. А.В. Денежкина. – М. : 
Гнозис, 1994 б. – С. 339–376. 

Шелер М. Проблемы социологии знания / пер. с нем. А.Н. Малинкина. – М. : 
Институт общегуманитарных исследований, 2011. – 320 с. – (Книга света). 

Шелер М. О чужом Я. Опыт эйдологии, теории познания и метафизики опыт-
ного познания и реального полагания чужого Я и живых существ // Макс Шелер. О 
сущности философии. Работы разных лет / пер. с нем. А.Н. Малинкина. – М. ; СПб. : 
Центр гуманитарных инициатив, 2020. – С. 195–254. – (Книга света). 

Scheler M. Die Stеllung des Menschenn im Kosmos // Макс Шелер. Избранные 
произведения / пер. с нем. А.В. Денежкина, А.Н. Малинкина, А.Ф. Филиппова ; под 
ред. А.В. Денежкина. – М. : Гнозис, 1994. – S. 129–193. 

 
References 

 
Gegel', G.V.F. (1932). Lekcii po istorii filosofii. Sochineniya. T. IX. [Lectures on the 

history of philosophy. Essays. Vol. IX]. Leningrad : Partijnoe izdatel'stvo. (In Russian) 
Gegel', G.V.F. (1916). Nauka logiki. T. 1 [The science of logic. V. 1]. Petrograd : 

Tipografіya M. Stasyulevicha. (In Russian). 
Gusserl', E. (2005 a). Kartezianskie meditacii. V. Meditaciya. Raskrytie sfery tran-

scendental'nogo bytiya kak monadologicheskoj intersub"ektivnosti. Zaklyuchenie [Cartesian 
meditations. V. Meditation. Disclosure of the sphere of transcendental being as a monad-
ological intersubjectivity. Conclusion]. In Edmund Gusserl'. Izbrannye raboty [Edmund 
Husserl. Selected works], V.I. Molchanov (trans. from the German); V.A. Kurennoj 
(comp.), 377–442. Moscow : Izdatel'skij dom «Territoriya budushchego». (In Russian). 

Gusserl', E. (2005 b). Krizis evropejskih nauk i transcendental'naya fenomenologiya. 
Tret'ya chast'. Raz"yasnenie transcendental'noj problemy i funkciya psihologii v etom 
raz"yasnenii [The crisis of the European Sciences and transcendental phenomenology. The 
third part. The explanation of the transcendental problem and the function of psychology in 
this explanation]. In Edmund Gusserl'. Izbrannye raboty [Edmund Husserl. Selected works], 
V.I. Molchanov (trans. from the German); V.A. Kurennoj (comp.), 443–459. Moscow : 
Izdatel'skij dom «Territoriya budushchego». (In Russian). 

Il'in, I.A. (2011). Put' duhovnogo obnovleniya [The path of spiritual renewal], 
O.A. Platonov (comp., auth. preface, ed.). Moscow : Institut russkoj civilizacii. (In Russian). 

Levada, Yu.A. (1969). Istoricheskoe soznanie i nauchnyj metod [Historical con-
sciousness and scientific method]. In Filosofskie problemy istoricheskoj nauki [Philosophi-
cal problems of historical science], A.V. Gulyga, Yu. A. Levada (eds.], 186–224. Moscow : 
Nauka. 

Malinkin, A.N. (2014). Gumanitarnoe znanie v bor'be epistemologicheskih para-
digm (k istorii voprosa) [Humanitarian knowledge in the struggle of epistemological para-
digms (to the history of the question)]. In Gumanitarnoe znanie i vyzovy vremeni [Humani-
tarian knowledge and the challenges of time], 108–124. Moscow ; Saint Petersburg : Centr 
gumanitarnyh iniciativ; Universitetskaya kniga. (In Russian). 



Философско-социологическое понятие личности  

 109 

Malinkin, A.N. (2019). Koncepciya fenomenologii Maksa Shelera: Sheler vs 
Gusserl' [Max Scheler's concept of phenomenology. Scheler vs Gusserl]. Moscow : Russ-
kaya shkola. (In Russian). 

Mun'e, E. (1992). Personalizm [Personalism], I.S. Vdovina (trans. fr. franc.). Mos-
cow : Iskusstvo. (In Russian). 

Plesner, H. (2004). Stupeni organicheskogo i chelovek. Vvedenie v filosofskuyu an-
tropologiyu [The stages of the organic and the human. Introduction to Philosophical An-
thropology], A.G. Gadzhikurbanov (trans. fr. German). Moscow : ROSSPEN. (In Russian). 

Sheler, M. (1994 a). Filosofskoe mirovozzrenie [Philosophical worldview]. In Sheler 
Maks. Izbrannye proizvedeniya [Scheler M. Selected works], A.V. Denezhkin, 
A.N. Malinkin, A.F. Filippov. (trans. fr. German); A.V. Denezhkin (ed.), 3–14. Moscow : 
Gnozis. (In Russian). 

Sheler, M. (1994 b). Ordo amoris [Ordoamoris]. In Sheler M. Izbrannye pro-
izvedeniya [Scheler M. Selected works], A.V. Denezhkin, A.N. Malinkin, A.F. Filippov. 
(trans. fr. German); A.V. Denezhkin (ed.), 339–376. Moscow : Gnozis. (In Russian). 

Sheler, M. (2011). Problemy sociologii znaniya [Problems of the sociology of 
knowledge], A.N. Malinkin (trans. fr. German). Moscow : Institut obshchegumanitarnyh 
issledovanij. (In Russian). 

Sheler, M. (2020). O chuzhom Ya. Opyt ejdologii, teorii poznaniya i metafiziki opy-
tnogo poznaniya i real'nogo polaganiya chuzhogo Ya i zhivyh sushchestv [About someone 
else's Self. Experience of eidology, theory of cognition and metaphysics of experimental 
cognition and real positing of the alien Self and living beings]. In Maks Sheler. O 
sushchnosti filosofii. Raboty raznyh let [Max Scheler. On the essence of philosophy. Works 
of different years], A.N. Malinkin (trans. fr. German), 195–254. Moscow ; Saint Petersburg : 
Centr gumanitarnyh iniciativ. (In Russian). 

Scheler, M. (1994). Die Stellung des Menschenn im Kosmos [The position of man 
in the cosmos]. In Maks Sheler. Izbrannye proizvedeniya [Scheler M. Selected works], 
A.V. Denezhkin, A.N. Malinkin, A.F. Filippov. (trans. fr. German); A.V. Denezhkin (ed.), 
129–193. Moscow : Gnozis. 

 



 

 110 

 
 
 
 
УДК 130.2,168/522  DOI: 10.31249/hoc/2022.01.06 
 
 
 

Перельштейн Р.М.∗ 

 
КРИЗИС «КОНЦЕПТУАЛЬНОГО ЧЕЛОВЕКА» 
 
Аннотация: Автор статьи исследует феномен «концептуального 

человека» как кризисного состояния сознания. Специфика кризиса, в 
котором находится концептуальная личность, состоит в том, что он не 
имеет исхода, пока не будет осмыслен с позиций вселенского духов-
ного сознания. Наш «концептуальный человек» или отдельное «я» 
является причиной беспрецедентного цивилизационного кризиса. Пу-
тям выхода из личностного кризиса, а также выработке правильного 
отношения к системному кризису общества и посвящена работа. 

Ключевые слова: духовный кризис; психологический ум; отдель-
ное «я»; «концептуальный человек»; мистическое сознание; бытие. 

Поступила: 25.03.2021  Принята к печати: 20.04.2021 
 
 

Perelshtein R.M. 
The crisis of the «conceptual man» 

 
Abstract. The author of the article examines the phenomenon of 

«conceptual man» as a crisis state of consciousness. The specificity of the 

                                                            
∗ Перельштейн Роман Максович – доктор искусствоведения, Всероссийский 

государственный институт кинематографии им. С.А. Герасимова, Москва, Россия, 
taigga@yandex.ru  

Perelshtein Roman Maksovich – doctor of Art History, The Gerasimov Institute of 
Cinematography, Moscow, Russia, taigga@yandex.ru 

 Перельштейн Р.М., 2022 

mailto:taigga@yandex.ru


Кризис «концептуального человека» 

 111 

crisis in which the conceptual personality is located is that it has no out-
come until it is comprehended from the standpoint of the universal spiritual 
consciousness. Our «conceptual man» or separate «I» is the cause of an 
unprecedented civilization crisis. The work is devoted to the ways out of 
the personal crisis, as well as to the development of the correct attitude to 
the systemic crisis of society. 

Keywords: spiritual crisis; psychological mind; separate «I»; «con-
ceptual man»; mystical consciousness; being 

Received: 25.03.2021   Accepted: 20.04.2021 
 
 

Всю глубину вдруг обнажит вода,  
Замрет последняя земная нота. 

И Он войдет, – вот Тот, что есть всегда, –  
Никто, который явственней, чем кто-то. 

З. Миркина 
 

Если тебе в ногу вонзился шип, 
возьми другой и удали с его помощью первый, 

а затем – выбрось оба. 
Индийская поговорка 

 
 

Концептуальная личность 
 

1 
Эта работа, как и ряд предыдущих, вдохновлена творчеством рели-

гиозных мыслителей Григория Соломоновича Померанца и Зинаиды 
Александровны Миркиной. Мудрецы прожили долгую и плодотворную 
жизнь, оставив нам в наследство свое не оформившееся в концепцию 
учение о вселенском духовном сознании или мистическом сознании. 
Они считали, что главное в становлении духовности – это понимание 
выхода ее глубинного уровня за все слова и знаки. Языком мистического 
сознания они называли не разделенный на слова и обороты «целост-
ный язык Святого Духа». Кредо четы мудрецов хорошо известно. 
Глубина одной великой религии ближе к глубине другой, чем к соб-
ственной поверхности. На поверхности – гордыня вероисповедания, мо-



Перельштейн Р.М. 

 112 

нополия на истину, религиозные войны. На глубине, там, где сплетаются 
корни всех религий, – легкое дуновение Духа Святого. 

Их книги и лекции всегда были тактичным приглашением к пони-
манию священных текстов не только как канона, но и как приблизитель-
ного перевода с Божественного языка на человеческий. Приведу цитату 
из Померанца: «Выражение Царство Божие внутри нас не противоре-
чит призыву священных писаний индуизма искать ответ в собствен-
ном сердце. В брахманской традиции никакого Царства Божия не бы-
ло, а был просто выход за рамки двойственности, приход к сознанию 
недвойственности Бога и человека» [Померанц, 2008]. 

Все памятники религиозно-философской мысли, все гимны, все 
писания есть перевод с несказанного на высказанный человеческий 
язык. И один перевод не умаляет значимость другого, а, напротив, до-
полняет его, но дополняет на таком неочевидном уровне, который был 
внушен Святым Духом, а значит, и прочитан, распознан, осмыслен мо-
жет быть только Святым Духом. Подобное отношение к сакральным тек-
стам лежит в основе мистической духовной традиции. 

Наш склонный к безостановочной категоризации явлений ум избе-
гает того, что не укладывается в рамки привычных представлений. Он не 
решается заглянуть за свои собственные пределы. Но именно к этому и 
призывает мистик. Не потому ли и радикальное богоборческое сознание, 
и консервативное религиозное сознание спешат обвинить мистика в 
шарлатанстве. Внезапно и атеист, и ревнитель благочестия оказываются 
заодно. Нужно сказать, что основания для подобных умозаключений, 
безусловно, имеются. Стремящиеся к популярности лжепророки часто 
увенчивают себя лаврами мистика, а вот подлинные мистики, назовем их 
духовными реалистами, мало кому известны. Но если уж они выдвига-
лись в первые ряды учителей человечества, то толпа убивала их с образ-
цовой жестокостью. 

В книге «Великие религии мира» [Померанц, Миркина, 2012] По-
меранц и Миркина рассказывают о суфии Мансуре аль-Халладже (858–
922), пережившем чувство единения с Богом. Судьба величайшего суфия 
напоминает судьбу Христа. Когда аль-Халладжа спрашивали, нужно ли 
совершать паломничество в Мекку, он отвечал: «Обойди вокруг меня, во 
мне тоже есть Бог». Ярость охранителей правоверия была такова, что в 
конце концов суфия подвергли изуверской казни. 



Кризис «концептуального человека» 

 113 

Мне хотелось бы сказать несколько слов о характере этой работы. 
Аналитическая статья не нуждается в ярко выраженной метафориче-
ски-поэтической составляющей. Но вопросы, поднятые мной, оказы-
ваются на стыке науки и визионерского типа художественного твор-
чества. Согласно Карлу Юнгу визионерское творчество не связано с 
«переживаниями переднего плана», оно сродни откровению. Синтети-
ческий характер работы позволяет как задействовать научный ин-
струментарий, так и прибегнуть к выразительным возможностям эс-
сеистики. Я вполне допускаю, что читателя может смутить профети-
ческий оттенок некоторых суждений и обобщений, но здесь автор 
следует традиции, которой оставались верны его учителя. Суть этой 
традиции состоит в попытке целостного взгляда, основанного на опы-
те личной встречи с высшей реальностью наших переживаний. Она 
является нам в разных образах и облачениях. Ей к лицу и желтый ха-
лат брахмана, и талит раввина с черно-синими полосами, и белый сти-
харь священника, и разноцветное рубище дервиша. Но всегда и всюду 
высшая реальность остается самою собой. 

Я буду опираться не только на избежавшее доктринальной отделки 
учение Померанца и Миркиной. Я также обращусь к духовным послани-
ям родственных им по духу русских философов и христианских богосло-
вов, мыслителей Запада и мудрецов Востока. У этого племени тайновид-
цев есть одна отличительная черта – они остановили поиск. Именно это 
состояние сознания называется мистическим или океаническим. 

Океан одна из устойчивых метафор беспредельного бытия. Океану 
не нужно себя искать, потому что он себя никогда не терял. В поиске 
находится волна. Она ищет себя, потому что еще не осознала себя Океа-
ном; потому что еще отделена от него концепцией, согласно которой она 
лишь волна или отдельное «я». 

Позволю себе предложить новый термин – «концептуальный чело-
век» и попытаюсь обосновать возможность его применения в междисци-
плинарных исследованиях. Он мог бы помочь нам в описании тех слож-
ных процессов духовной жизни, с которыми часто сталкиваются теологи, 
философы и психотерапевты. Речь идет о духовном кризисе и путях вы-
хода из него. Терминология богословского сочинения, апеллирующая к 
словесным иконам, оттачивалась веками. Философский трактат имеет 
свой устоявшийся понятийный аппарат. Беллетристическая манера опу-
са, вышедшего из-под пера юнгианского психотерапевта, обладает своей 



Перельштейн Р.М. 

 114 

спецификой. А хотелось бы иметь универсальный ключ. Такой, который 
подходил бы ко многим замкам, чтобы такие кладези мудрости как бого-
словие, философия и психотерапия или духотерапия могли обогащать 
друг друга только им присущим опытом. 

В русском языке синонимы прилагательного «концептуальный» 
состязаются в витальности и благородстве. «Самостоятельный», «но-
вый», «принципиальный», «важный», «смысловой», «новаторский», «со-
держательный», «системный», «основополагающий». Если двигаться в 
русле европейской интеллектуальной традиции, то слово, обладающее 
такими позитивными синонимами, почти неуязвимо для критики. Но ес-
ли расположить прилагательное «концептуальный» на стыке культур 
Запада и Востока, да еще снабдить его существительным «человек», то 
подобное выражение станет едва ли не бранным. 

 
2 

Давайте же выясним, кто такой «концептуальный человек». 
В категориях бердяевского экзистенциализма я бы попробовал 

описать его следующим образом. «Концептуальный человек» состоит 
из поспешных обобщений. Его фундамент составляют исторически 
выработанные предрассудки. Возможно, именно поэтому существова-
ние «концептуального человека» нельзя назвать подлинным. Да, он 
стремится к окончательному миропониманию, но не испытывает жаж-
ды целостного миросозерцания. Он уютно устраивается в схоластиче-
ских системах, всегда ставит национальную традицию выше универ-
сальной и не приветствует их синтез. И он неизменно берет под подо-
зрение мистическую духовную традицию. 

Характеристика «массовый человек», а это наша способность 
превращаться в толпу, имеет прямое отношение к концептуальной 
личности. Согласно испанскому мыслителю Ортеге-и-Гассету «массо-
вый человек» есть человек в той мере, в какой он не отличается от 
остальных. Совпадение мыслей, целей и образа жизни, возведенное в 
культ, а значит, и требующее жертв, чревато забвением «тайны лица». 
А когда лицом, его «необщим выражением» пренебрегают, устанавли-
вается преступный политический режим. И толпа, придающая «силу 
закона своим трактирным фантазиям», приводит к власти людей, ко-
торые развязывают войну. 



Кризис «концептуального человека» 

 115 

Постмодернист увидел бы в концептуальной личности угрозу 
для цивилизации. Он выстроил бы следующий ассоциативный ряд: 
«концепция» – «сюжет» – «структура» – «идеология» – «власть» – 
«Холокост». Глобальные идеи, а они дети модерна, уничтожают мир. 
Само деление на главное и второстепенное, которое характеризует 
парадигму модерна, есть концепция больших нарративов или утопи-
ческих проектов по улучшению человечества. Известно, что в концен-
трационном лагере Бухенвальд росло дерево, под которым Иоганн 
Вольфганг Гёте сочинял свои бессмертные поэмы. Оно так и называ-
лось – дуб Гёте. Считая себя культурной расой, нацисты дерево не 
тронули, но построили вокруг него лагерь. На этом дереве мучили и 
убивали заключенных. Как все это совместить? Узники были чем-то 
второстепенным, чем можно пренебречь. Но нельзя было пренебречь 
дубом, который ассоциировался с осью культуры. Так культура, как 
некое царство концепций, предала человека. После войны возникла 
ситуация «исчерпанности человеческих точек зрения», на которую 
указывают исследователи постмодернизма. Они связывают с этой си-
туацией поиски нового художественного языка, который уже не мог 
быть прежним. Но у постмодернизма тоже имеется своя концепция – 
все второстепенно, и все важно. Однако в море ракурсов и точек зре-
ния тонет Тайна встречи души с самою собой. Сама эта Тайна стано-
вится чем-то второстепенным. 

Христианский антрополог склонился бы к тому, что «концепту-
альный человек» – это наш «внешний человек», «ветхий», «вчераш-
ний», «земляной». Его поведение обусловлено, как и его ум. Он всегда 
жертва ролей, которые играет, и обстоятельств, точным слепком кото-
рых является. В метафизическом смысле он маска, которая тщится 
подменить собою лицо. Выстраивая исключительно деловые отноше-
ния с миром, все живое наш «внешний человек» превращает в по-
слушно-мертвое, а все мертвое, давая волю своей болезненной фанта-
зии, наделяет качествами живого. 

Размышляя об отдельном «я» в духе учения Антония Сурожско-
го о Божьем следе, следовало бы сказать, что «концептуальный чело-
век» не соответствует «Божественной динамике». Сурожский напоми-
нает нам о важности такого глубокого вглядывания в историю и в 
жизнь, благодаря которому мы сможем различить в них «след Божий, 
нить Ариадны, золотую нить <…> которая укажет, куда Бог ведет нас 



Перельштейн Р.М. 

 116 

среди окружающей нас сложной целостности жизни» [Сурожский, 
1996, с. 253]. Жить на глубине мудрости, которая поступает «безум-
но», а не на глубине принципов, идей и концепций или «человеческой 
опытности», вот к чему призывает митрополит Антоний. Он не боял-
ся быть «плохим христианином», он боялся потерять след Божий. 

Суфий охарактеризовал бы «концептуального человека» следу-
ющим образом: это тот, кто хочет знать истину, которая соответствует 
его пониманию. Суфий не стал бы потчевать такого гостя вином, ко-
торое поэт уподобил загадочной сути мира: «Это суть без покрова, что 
лишь для умов, / Неспособных постичь, надевает покров» [Ибн Аль-
Фарид, 2016, с. 196]. Ведь наша концептуальная личность все равно не 
способна насладиться божественным нектаром Истины. 

Услышав о «концептуальном человеке», толкователь Торы 
вспомнил бы ответ, который дал первый патриарх ангелу на горе Мо-
риа. Вот какой свет, следуя традиции устной Торы, проливает на вза-
имобытие Авраама и Ангела израильский раввин и проповедник Рав 
Шимон Гилюс. «Авраам, Авраам», – взывает с неба Ангел Господень. 
«Вот я весь, без я», – отзывается Авраам, уже занеся нож над Исааком. 
Разовьем толкование Гилюса. Услышав такой ответ, Ангел останавли-
вает руку патриарха, потому что рука символически уже отсекла «не-
подлинного», «внешнего», «концептуального» Авраама. Обратим 
внимание на то, что, когда Ангел взывает к Аврааму, тот словно бы 
использует для ответа не личное местоимение «я», а – указательное 
местоименное наречие «здесь». «Здесь», – отвечает «рыцарь веры», 
когда слышит голос, доносящийся то ли с небес, то ли обращенный к 
нему из его собственных недр. Авраам присутствует, но не как «я 
присутствую», а как «здесь присутствую». «Вот я весь, без я» – это то 
же самое, что «суть без покрова». 

Аналогом пары «я присутствую» – «здесь присутствую» могли 
бы выступить категории «обладания» и «бытия», предложенные 
французским религиозным мыслителем Габриэлем Марселем. Он по-
черпнул их в «лирическом трактате» Мартина Бубера «Я и Ты». Ев-
рейский экзистенциальный философ Бубер противопоставил друг дру-
гу два Отношения. Отношение «Я-Оно» – это когда Бог и человек 
сводятся к концепции, а значит, собеседник превращается в абстрак-
цию; и отношение «Я-Ты» как общение в духе любви, в духе диалога. 
Идеи Марселя разовьет американский философ и социальный психо-



Кризис «концептуального человека» 

 117 

лог Эрих Фромм. В работе «Иметь или Быть?» он станет размышлять 
об обладании и бытии как о двух основных способах существования 
человека. Первый способ, который невозможен без насилия над при-
родой, без омертвения ради познания, Фромм сравнит с западным пу-
тем, а второй способ, суть которого состоит в слиянии с природой, в 
оживляющем созерцании, философ соотнесет с восточным путем. 
У американского ученого будут все основания для того, чтобы под-
вергнуть критике современное ему общество. Вот те приблизительные 
координаты общеевропейской мысли и ближневосточного мироощу-
щения, в которых обретается наш «концептуальный человек». 

Теперь будет вполне естественным обратиться к мудрости юж-
ноазиатской цивилизации и Дальнего Востока. Духовные учителя Ин-
дии и Китая сказали бы, что концептуальная личность – это непро-
светленный человек, или наш непросветленный человек, чье сознание 
омрачено. 

Вспомним злобного тролля из сказки Г.Х. Андерсена «Снежная 
королева». Тролль изготавливает зеркало, в котором «все доброе ка-
жется злым, а злое только ярче бросается в глаза». Упав с неба, дья-
вольское зеркало разбивается на миллиарды осколков. Один из них 
попадает в сердце Кая. Есть маленькие осколки, а есть большие. Ка-
кими-то даже можно стеклить окна. И беда тому, кто наденет очки, 
сделанные из разбитого зеркала. Он уже не сможет видеть все в ис-
тинном свете, а мы скажем: автоматизм мышления, «груз установив-
шихся приемов мысли» не позволит ему увидеть вещи такими, какие 
они есть. 

Такие понятия как Просветление, Пробуждение, Нирвана, кото-
рые используются в буддийской религиозной практике, давно пере-
шли в словарь западного человека и обросли множеством оценочных 
коннотаций. Целостное осознавание природы реальности, а именно 
оно и называется просветлением, происходит за переделами любых 
концепций. Так, видный представитель вьетнамского дзена Тит Нат 
Хан утверждает, что слово «нирвана» буквально означает «угасание 
всех концепций». 

 

3 
Пришло время дать определение феномену, вынесенному в за-

главие статьи. Под «концептуальным человеком» я понимаю лич-



Перельштейн Р.М. 

 118 

ность, которая отождествляет себя со своим постоянным принуди-
тельным мышлением. Таким образом, человек оказывается созданным 
не по образу и подобию Божьему, а – скроен по меркам своего нена-
блюдаемого ума или, если угодно, по меркам толпы, но не как коли-
чественной характеристики, а как особой «психологической реально-
сти». И в то же время под концептуальной личностью я подразумеваю 
не конкретного человека во всей уникальности его социально-
исторической природы, а кризисное состояние нашего сознания. По-
этому нельзя сказать, что «концептуальный человек» это тип лично-
сти; что это уровень образованности; что это человек, придерживаю-
щийся неких теорий, или человек определенного склада ума. Концеп-
туальная личность является патологическим, аварийным, кризисным 
состоянием ума. 

В статье «Бдительный страж Целого» [Померанц, Миркина, 
2014] Померанц косвенно ассоциирует «холодные расчеты ума» с Ро-
дионом Раскольниковым, а «грубые импульсы плоти» – с Парфеном 
Рогожиным. Но лишь на первый взгляд доводы «рассудка» и «плоти» 
противоположны друг другу. И Раскольников, и Рогожин отточили 
свои концептуальные личности на оселке и ума, и страсти одновре-
менно. Родион Романович натура гораздо более глубокая, он человек 
совестливый и благородный, но соблазнен испепеляющей идеей. Он 
возложил на себя обязанности исправителя мироздания. Рогожин на 
подобное не замахивается, он одержим на иной лад: ему бы отхватить 
от мироздания причитающийся ему кусок. Однако к средствам они 
прибегают одним и тем же, стратегии достижения цели очень похожи. 
Раскольников погружает свою идею в кровь ростовщицы и ее сестры 
Лизаветы. Кровь же Настасьи Филипповны, пролитая Рогожиным, 
напрямую связана с идеей обладания. И там и там балом правит от-
дельное «я». Соня Мармеладова помогает Раскольникову обнаружить 
отдельность, отделенность, его внутренний раскол, и дух Родиона 
Романовича исцеляется. Сонина любовь воскрешает его. А вот созна-
ние Рогожина помрачено бесповоротно. 

Но «концептуальный человек» может быть и медитирующим 
Каем, складывающим из осколков льда слово «вечность» в чертогах 
Снежной королевы, а не только человеком шекспировских страстей 
или пленником проклятых вопросов. Неважно, что преобладает – рас-
четы ума или импульсы плоти: в глаз отдельного «я» попал осколок 



Кризис «концептуального человека» 

 119 

дьявольского зеркала. Вот почему я называю «концептуальным чело-
веком» того, кто не видит существенной разницы между собой и ру-
ководящей идеей, которая завладела им и подчинила его себе. 

 
4 

Но разве не существует жизнеспособных, созидательных идей? 
Прислушаемся к ответу, который дает на этот вопрос Померанц в ра-
боте, посвященной творчеству Ф.М. Достоевского. «У каждой идеи 
есть свой светлый и свой темный лик. Можно выбрать ту, которая се-
годня светит, но нельзя найти идею, которая никогда не обманет, не 
обернется тьмой» [Померанц, 2013, с. 97]. Развивая свою мысль, Гри-
горий Соломонович обращается к кредо писателя: если бы как-нибудь 
оказалось, что Христос вне истины и истина вне Христа, то Достоев-
ский предпочел бы остаться с Христом вне истины, чем с истиной вне 
Христа. Нетрудно заметить, что учение о Божьем следе Антония Су-
рожского очень сильно перекликается с кредо Достоевского. 

Истина в качестве идеи, в качестве концепции, столкнувшись с 
личностью Христа, теряет свою силу, а может быть, даже и переходит 
в свою противоположность. Вот почему «концептуальный человек» 
как идейный борец за истину, готовый принести в жертву и свою 
жизнь, и жизни других людей, ставится нами под большой вопрос. 

Человек, готовый «положить душу свою за други своя» (Ин 15, 
13) не может не вызывать восхищения нравственной цельностью, го-
товностью к самопожертвованию. Всё это так. И это неоспоримо. Вот 
только рыцарь идеи (а мы говорим сейчас именно об идее), пробу-
дившийся для служения общественному благу, «еще не дослушал 
свою пробудившуюся душу до конца», как выразилась Миркина. 
Сколь бы ни была прекрасна и возвышенна идея, она не снимает зада-
чи, которую Христос ставит перед душой – душа должна рождаться, 
расти, перерастать себя. Душа, остановившаяся в росте, прекращает 
свое рождение, а значит, теряет Божий след. Зинаида Александровна 
во время доверительного разговора так об этом сказала: «Нельзя через 
дело, через жертву освобождаться от того, чтобы свою душу растить». 
Концепция может представлять собой захваченность левыми идеями 
или правыми, но в какие бы одежды гражданской добродетели она ни 
рядилась, нам необходимо опознать ее, чтобы последнее слово оста-
лось не за преходящим, а за вечным. 



Перельштейн Р.М. 

 120 

История нашего отдельного «я», в которую мы верим, есть наша 
«старая религия». Именно эта история порождает страдание. Духов-
ный писатель Экхарт Толле назвал отдельное «я» «телом боли» или 
болевым телом [Толле, 2011]. Вот только страдание страданию рознь. 

Огонь, на котором сгорает отдельное «я», причиняет боль, он 
заставляет нас страдать, и это страдание во благо. «Жизнь – это боль 
рожденья божества / И ликованье вынесенной боли» [Миркина, 2005, 
с. 331]. Однако есть страдание совершенно иного рода, то, которое 
создается нашим отдельным «я», и к прекращению которого отдель-
ное «я» вовсе не стремится. Напротив, оно питается болью. Хотя это и 
прозвучит парадоксально, но ответ на вопрос, как избавиться от стра-
даний, мог бы быть таким. Нужно пройти весь путь страданий, чтобы 
перестать быть тем, кто страдает. Иначе отдельное «я» целиком по-
глотит нас. Оно настолько одержимо страданием, что оказывается со-
вершенно неспособным к состраданию. Возвращаясь к ранее сказан-
ному, напомним о другой характерной черте отдельного «я»: оно реа-
лизует себя через постоянное принудительное мышление, а не через 
осознанность. 

Может сложиться впечатление, что автор отправляется в кресто-
вый поход против мышления как такового. Это не так. И автор не предает 
анафеме концептуальное мышление, без которого невозможно себе пред-
ставить ни научного, ни философского, ни теологического дискурсов. 
Концептуальное мышление как продолжение нашего океанического со-
стояния наполняет жизнь светом и смыслом, радостью и творчеством. 
А вот концептуальное мышление волны подтачивает корень жизни. Ми-
стик, он же духовный реалист, обладает весьма сильным умом. Часто 
это люди высочайшей интеллектуальной культуры, но при общении с 
ними забываешь обратить внимание на остроту их мысли: когда ум 
служит духовной интуиции, он незаметен. Перефразируя наставление 
Блаженного Августина «Возлюби Бога, и делай что хочешь», можно 
сказать: возлюби Бога, и имей сколь угодно сильный ум. 

Современный мистик, номинально мастер адвайты Муджи ставит 
знак равенства между концептуальным мышлением волны и «психологи-
ческим умом». Все океанические состояния сознания он соотносит с 
умом «практическим», «естественным», «сердечным». Иногда психоло-
гический ум Муджи называет материальным [Муджи, 2021, с. 373]. 



Кризис «концептуального человека» 

 121 

С позиций мистического мироощущения сердечный ум и есть вселенское 
духовное сознание. 

Будет нелишним сказать еще несколько слов об учении о вселен-
ском духовном сознании Померанца и Миркиной. Они никогда не рато-
вали за создание новой вероисповедной системы. Они не предлагали 
переходить из одной религии в другую. Они лишь призывали к боль-
шей собранности, которая позволяет изнутри своей вероисповедной 
традиции достичь состояния полной укорененности в бытии. Но, к 
сожалению, верующий часто сталкивается с ситуацией, когда «род-
ная» религия, указав путь к той полной мере, в которую мы призваны 
вырасти, сама же эту меру и умельчает. Напоминая о нравственной 
сути монотеизма, которая в Библии выражена словами: «Будь мило-
стив к страннику, к чужаку», Померанц указывает и на крайнюю не-
терпимость к «чужому», которая становится следствием монотеисти-
ческой революции. Вот почему он пишет: «Религия сможет успешно 
противиться безумию только в том случае, если она сама излечится от 
него» [Померанц, 2018, с. 394]. Под «безумием», конечно, следует по-
нимать «мудрость мира сего» (1 Кор 3, 19). 

То, что относится к религии, распространяется и на сугубо ин-
теллектуальную сферу. Если глубокое погружение в религиоведче-
ские дисциплины, в историко-филологическую науку, в научные дис-
циплины, которые занимаются различными аспектами национальных 
культур, выводит исследователя на уровень вселенского духовного 
сознания, то тогда он получает возможность взглянуть на предмет 
своего изучения из принципиально иной перспективы. Однако инер-
ция концептуального мышления (все обладает инерцией) далеко не 
всегда позволяет индологии, буддологии, иудаике, библеистике, исла-
моведению не просто отдать должное «соседу» по Сознанию, но и 
вступить с ним в творческий содержательный диалог. Механизмы 
глубинного культурно-религиозного взаимодействия исторически не 
выработаны. Они находятся иногда в грозной, иногда в надменной, а 
иногда и в принудительно-доброжелательной тени нашего «концепту-
ального человека». Идея подобного духовного сотрудничества может 
показаться кому-то нелепой, невозможной и даже опасной, но ее вре-
мя не просто пришло, оно уже давно стучится в дверь наших осани-
стых, запертых на замок миров. Нет необходимости разрушать эти 
миры или радикально менять их. Речь идет только об их углублении, 



Перельштейн Р.М. 

 122 

другого пути нет, но углублении до той точки, в которой происходит 
встреча всех со всеми и каждого с самим собой. И это не просто кра-
сивые слова. Это живой неостановимый процесс. Как сказал бы Гри-
горий Померанц, – процесс созидания эпохи Святого Духа. 

 
Кризис отдельного «я» 

 
1 

Отдельное «я» всегда находится в кризисе, но в таком специфи-
ческом кризисе, который никогда не стремится к своему разрешению. 
Кризис, потенциалу которого мы не даем развиться, соответствует 
идиоматическому выражению «вечные адские муки». Именно таков 
исконный, очищенный от болезненных фантазий, смысл этой идиомы. 
Кризис личности, склонной к концептуализации как способу понима-
ния и объяснения, возникает потому, что любая концепция, даже са-
мая прогрессивная, покушается на беспредельность содержания чело-
веческой жизни. Концептуальное мышление, которое знает об этой 
опасности, сделает все возможное, чтобы избежать ее. Но если кон-
цептуальное мышление настаивает на своей универсальности и ком-
петентности, то оно теряет глубинную связь с жизнью. Вот и концеп-
ция жизни отрезает саму себя от Древа Жизни, если воспользоваться 
библейской метафорой. 

Изгнание Адама и Евы из Эдема происходит не потому, что они 
поддались соблазну магического ритуала язычников и стали участни-
ками ханаанского культа плодородия, а потому что их сердца переста-
ли трепетать перед Тайной. Воссоздавая райское состоянии человече-
ства, Ф.М. Достоевский писал в «Сне смешного человека»: «Они не же-
лали ничего и были спокойны, они не стремились к познанию жизни так, 
как мы стремимся сознать ее, потому что жизнь их была восполнена» 
[Достоевский, 1995, т. 14, с. 130]. Восполненность жизни, трепет перед 
Тайной есть некое доконцептуальное состояние сознания, соответству-
ющее наставлению Христа «будьте, как дети». Оно же одновременно и 
залог свободы от концептуального «я», наиболее полно реализовавшейся 
в Будде и Христе. В контексте мифа о грехопадении ненаблюдаемый ум 
вполне можно уподобить «голосу змея». 

В связи с этим весьма любопытно наблюдение индийского гуру, 
учителя адвайты Нисаргадатты Махараджа. «Обычному йогину не 



Кризис «концептуального человека» 

 123 

требуется женщина, чтобы упасть, поскольку с этой задачей справля-
ются концепции. Истинный йогин свободен от концепций, включая 
концепцию “я есть”» [Нисаргадатта, 2020, с. 579]. Но где йогины, и 
где мы, может спросить читатель. Несмотря на законные основания 
этого вопроса, ответ на него лежит не в той плоскости, которая была 
бы для нас удобна. 

Уже давно существует некая ничейная земля, проходящая меж-
ду культурными мирами Запада и Востока. На формальном уровне она 
разделяет эти миры, а на содержательном – неочевидным образом со-
единяет. Вот почему terra nullius может и должна стать территорией 
дружеского диалога. 

Однако «концептуальному человеку» не только Запада, но и Во-
стока весьма некомфортно находиться на ничейной земле. Если земля 
ничья, то и он никто. Не эта ли мысль приводит в ужас гётевского 
Мефистофеля, когда он спускается вместе с Фаустом в Царство Мате-
рей? Пустота, Ничто, вот, оказывается, чего больше всего страшится 
часть. А падший ангел, отпавший от Целого, конечно, является ча-
стью. Неудивительно, что часть трепещет перед встречей с Целым. 
Фауст же, задуманный Творцом как целое, сам является творцом. Це-
лое в качестве Пустоты манит его. Целое в качестве Ничто взывает к 
нему. «В твоем “ничто” я все найти мечтаю» [Гёте, 2020], – отвечает 
Фауст злому духу. 

Концептуальная индивидуальность Мефистофеля при встрече с 
Матерями не находит опоры в преходящем. Любое преходящее в Ни-
что сгорает, а от вечного злой дух отпал. Сколько бы Мефистофель ни 
искал себя в вечном, он себя там уже не обретет. Но и за невечное, за 
преходящее в Царстве Матерей он зацепиться не может, потому что 
там нет ни одной материальной вещи, ни одной умопостигаемой сущ-
ности, ни одного образа, и даже тени образа, и даже тени тени. Со-
вершенно не из чего создать концепцию чего бы то ни было. А вот 
Фауст способен пребывать в абсолютном Ничто, потому что он ощу-
щает его как рождающее лоно. Ведь они спустились к Матерям. 

Но возможно ли, если мы примем терминологию Нисаргадатты, 
совсем освободиться от концепций? И нужно ли это европейцу? Ведь 
мы же не йоги. Хотя Фауст с Мефистофелем движутся туда же, куда 
направляется и йогин, – в Ничто. 



Перельштейн Р.М. 

 124 

Путь в Ничто держит и крупный представитель западной ми-
стической традиции Мейстер Экхарт (1260–1327). Было бы неверно 
уподобить Ничто небытию, смерти, распаду, осиному гнезду темных 
сил, потому что речь идет о беспредельном бытии, которое древнее 
света и даже тьмы. Если смерть персонажа фольклора Кощея Бес-
смертного заключена в игле, то смерть «концептуального человека» 
находится в полном до краев жизнью Ничто. Но оно, повторимся, не 
есть нигилистическое ничто. Это то Ничто, которое предшествует 
тьме и всему, что только можно назвать и помыслить. 

Однако следует признать, что глубоко осмысленный Востоком 
социокультурный, психологический, метафизический феномен «кон-
цептуального человека» все-таки недостаточно исследован на Западе. 
Это и не удивительно. Ведь сама европейская цивилизация выкроена 
по лекалам концептуальной личности, представляющей собою чет-
кую, но далеко не всегда жизнеспособную систему ценностей. К тому 
же при доминировании рациональной формы постижения реальности, 
восходящей к модусу «обладания», понятие «концептуальность» про-
должает восприниматься как безусловное благо. Концептуальность 
противостоит хаосу, она имеет прямое отношение к идеальным сущ-
ностям Платона. Она, как уже было замечено, ассоциируется с пози-
тивным знанием, едва ли не с неким упорядоченным целым, по край-
ней мере, – со стройной системой миропонимания. Однако на оборот-
ной стороне этой монеты вычеканен Мефистофель. Не потому ли ин-
дийский гуру, а в его лице и весь Восток, считает подобный способ 
взаимодействия с реальностью крайне ненадежным. Нисаргадатте 
вторит другой не менее крупный мастер адвайты Пападжи 
(Шри Х.В.Л. Пунджа). Этот духовный учитель замечает, что свобода 
обретается лишь путем освобождения от всех концепций. «Ты – Жизнь, 
которая предшествует концепции жизни» [Шри X.В.Л. Пунджа, 2002, 
с. 7], – провозглашает он. И это перекликается с откровением «совре-
менного русского прогрессиста» из «Сна смешного человека»: «Они не 
стремились к познанию жизни <…> потому что жизнь их была воспол-
нена» [Достоевский, 1995, т. 14, с. 130]. 

 
2 

Но следует сказать и несколько весомых слов в защиту общеевро-
пейской интеллектуальной традиции. Русская религиозная мысль рубе-



Кризис «концептуального человека» 

 125 

жа веков, как и экзистенциальная мысль Запада начала ХХ в., эссеи-
стична. Эссе по своей сути антиконцептуальный жанр, которому вовсе 
не чужд глубокий аналитический анализ. Вот только этот анализ не 
достигает цели, если лишен определенного изящества, если в нем от-
сутствует рискованная парадоксальность. Сама стилистика эссе, тяго-
теющая к лирическому высказыванию, не доверяет оформившимся в 
строгую доктрину концептуальным построениям. Да и строгая док-
трина не испытывает большой симпатии к афористическому и поэти-
ческому началу, присущему эссе. В своих притязаниях на истину и 
непогрешимость эссе не идет дальше литературно-мировоз-
зренческого послания или окрашенного в философские тона художе-
ственного манифеста. В первой трети ХХ в. эссе становится едва ли не 
языком истины. Почему? Да потому что эссе лучше, чем научный 
труд или богословский трактат осознает, что истина не может быть 
полностью высказана. 

Вот мы и подошли к еще одной сущностной характеристике 
концептуальной личности. Она со скандальной резкостью противопо-
ставляет истину лжи, потому что полагает, что истина может быть 
охвачена умом целиком, ведь истина, как считает психологический 
ум, есть некая священная концепция. Отсюда и религиозная, расовая, 
социальная нетерпимость материального ума. Именно он притязает на 
всеобщность, а вовсе не практический, естественный ум. Когда ум ве-
дет себя как практический, естественный, то он, как уже было замече-
но, одновременно является и сердечным умом. И тогда ум – наш луч-
ший друг. Ум представляет угрозу только в том случае, когда решает, 
что вне его юрисдикции ничего не существует. Хотя именно там за 
пределами всех форм, состояний и концепций находится наше истин-
ное «я» или авраамовское «Я без я». 

В лекциях по немецкому романтизму Наум Берковский приво-
дит следующие слова Новалиса об основоположнике немецкой клас-
сической литературы Г.Ф. Лессинге (1729–1781). «Лессинг видел че-
ресчур остро и поэтому терял чувство целого во всей его неясности» 
[Берковский, 2001, c. 22]. Ускользающее от понимания чувство целого 
не сводимо ни к одной из мировоззренческих моделей. Концепция же 
Целого превращается лишь в отдаленное подобие неясного и неопису-
емого состояния «Я без я». Именно это состояние мы назовем глав-
ным событием нашей жизни. Пока Целое переживается, оно искрится 



Перельштейн Р.М. 

 126 

смыслом и озаряет всякую жизнь своим неотмирным светом. Но как 
только Целое становится предметом спекулятивного знания, сразу же 
возникает соблазн подменить его неким сговорчивым двойником, ко-
торый является покровом, наброшенным на чувство целого. Не слу-
чайно пластическим эквивалентом Майи – ключевой категории ин-
дийской философии – выступает покрывало. Скрывая истинную при-
роду вещей, Майя порождает те ложные представления о мире, кото-
рые мы можем назвать нашими неисследованными убеждениями. 
Иногда используется выражение «вуаль концепций», что является 
языковым аналогом словосочетания «покрывало Майи». 

Всегда ли концепция синоним неисследованных убеждений и 
иллюзий? Всегда ли она осколок дьявольского зеркала? Разумеется, 
нет. И об этом уже было сказано. Еще раз напомним о диалектической 
взаимосвязи противоположных аспектов термина «концепция». Бла-
годаря определенной системе понимания происходит упорядочивание 
бытия. Наш опыт, в том числе и духовный, обретает внятную структу-
ру, проявляется через язык и посредством него же передается. Но 
здесь же и расставлена ловушка. Григорий Соломонович дает один 
замечательный образ: «Всякий принцип можно сравнить с касатель-
ной к кругу правды. Пока он касается незримого круга, истинность его 
бесспорна» [Померанц, 2014, с. 44]. Разовьем этот образ. 

 
3 

Религиозный догмат соприкасается с кругом правды или с кру-
гом истины, в этом нет никаких сомнений. Однако, коснувшись исти-
ны, догмат, продолжая настаивать на «твердых человеческих словах», 
на своей, словно по линейке проведенной черте, удаляется от истины. 
В любой религиозной концепции, особенно средиземноморской, при-
сутствует то, что богослов Александр Шмеман назвал «торжеством 
исподволь отвлеченности», «ненужным возбуждением», «пристрасти-
ем к красивым словам» [Шмеман, 2005, с. 244]. Замечал отец Алек-
сандр подобное и за собой. Читая дневники атеиста Поля Леото, 
Шмеман испытывал радость, когда Леото обличал в нем, богослове и 
священнике, «всякую духовную дешевку». И одновременно с этим 
умение рассуждать в категориях отвлеченных является условием су-
ществования самой культуры. Тут важно, чтобы разглагольствования 
материального ума не засы́пали песком внутренний огонь; чтобы 



Кризис «концептуального человека» 

 127 

страсти, будь то банальнейшая распущенность или одержимость рели-
гиозной идеей, не подожгли нас с четырех сторон, разрушив тот «со-
суд», в котором мерцает этот огонь. 

Догматическое учение Церкви на первоначальном этапе помога-
ет осмыслению Божьего замысла. Его воспитательная роль огромна. 
Однако впоследствии, если канон остается лишь комплексом воззре-
ний, он превращается в препятствие на пути к истине, которая не мо-
жет быть полностью высказана. «В целостности духа тонут все слова, 
доступные уму» [Померанц, 2014, с. 56]. В какой-то момент самое 
главное, бесконечно важное уходит из наших слов, представлений, 
философских или религиозных систем, обрекая нас на одиночество и 
приводя в отчаяние. Не это ли экзистенциальное отчаяние переживает 
«смешной человек» Достоевского и, конечно, его «подпольный чело-
век»? В некотором смысле герой «Записок из подполья» является 
«концептуальным человеком» русской культуры. На уродливость и 
нежизнеспособность подполья писатель и пролил свет. Вот какую 
нравственную оценку дает Достоевский своему антигерою, который, 
как бы проговариваясь, обнаруживает авторскую инстанцию: «Вы 
хвалитесь сознанием, но вы только колеблетесь, потому что хоть ум у 
вас и работает, но сердце ваше развратом помрачено, а без чистого 
сердца – полного, правильного сознания не будет» [Достоевский, 
1973, с. 122]. 

Философ и теолог Николай Кузанский (1401–1464) называет 
Христа центром и окружностью интеллектуальной или духовной при-
роды человека [Кузанский, 1979, с. 168]. Зарифмовав образ Кузанско-
го с образом Померанца – оба обращаются к некоему «кругу истины», 
можно сказать, что мы всегда застаем сокровенную реальность на по-
вороте. Мы собираемся нечто провозгласить, но еще не успеваем за-
кончить фразу, как обнаруживаем, что сокровенная реальность откло-
нилась от прямолинейности нашей мысли. Мысль либо касается круга 
истины, либо на манер хорды разрезает круг, а, разрезая, поневоле по-
рождает двойственность или создает два пространства, которые 
мгновенно поляризуются на ересь и догму. Так наша мысль обкарны-
вает Истину. Мысли, в ее психологическом измерении, никак не уда-
ется причаститься каждому незримому повороту Царства Божьего, 
совпасть с ним в плавном нематериальном изгибе, бесстрашно напо-
минающем мир явленный – ветку цветущей яблони, очертание весен-



Перельштейн Р.М. 

 128 

него облака, силуэт морской волны. Вот почему князь Мышкин удив-
ляется тому, как можно видеть дерево и не быть счастливым. И вот 
почему неудержимо и стремительно главное уходит из наших концеп-
ций. Вроде бы и слова красивые, и представления канонические, и си-
стемы правильные, но жизни в них уже нет. 

Существует ли выход из этого состояния, которое есть все осно-
вания назвать не только кризисом религиозного сознания, но и циви-
лизационным кризисом? 

Безусловно, выход есть. Но выход этот ищет наш утративший 
вкус глубокой жизни «концептуальный человек». Вот в этом-то и вся 
проблема. Потому что он его никогда не найдет. Для начала концепту-
альное «я» должно символически умереть, а это значит сдаться. Но 
сдаваться оно не собирается. 

Когда наш ум использует нас в качестве некой биологической 
батарейки, то он становится принудительно концептуализирующим, 
когда же мы используем его или правильно распоряжаемся им, то ум 
погружается в сердце и становится сердечным умом, так же как все 
добываемое благодаря ему и передаваемое при его помощи знание 
становится сердечным знанием. Ум, до конца погруженный в Сердце, 
и есть воля Божья. Слова Христа «впрочем не Моя воля, но Твоя да 
будет» (Лк 22, 42) свидетельствуют о том, что наш ум обнаружен, что 
«вуаль концепций», наброшенная на вещи, отделена от самих этих 
вещей, и теперь мы смотрим не на вуаль, не на рисунок нитей, а 
сквозь нити на сами вещи. И тогда мы видим суть без покрова, что 
лишь для умов, неспособных постичь, надевает покров. Суфий Ибн 
Аль-Фарид уподобляет суть без покрова вину. Но не то же ли самое 
делает Иисус на свадьбе в Кане Галилейской, претворяя воду концеп-
ций в вино Истины. 

Нам не нужно отвергать или объяснять чудеса, описанные в 
Священном Писании. От нас требуется посмотреть сквозь них, сквозь 
«рисунок нитей» (в данном случае он представляет собою историче-
ский контекст; язык иносказания; антропоморфизм; вероучительную 
доктрину) на суть вещей, которая ничем не отличима от нашего ума, 
до конца погруженного в Сердце. Но если ум «высовывается» из 
Сердца, то он тут же создает концепцию отдельного «я», и тогда Ме-
фистофелю уже не так страшно в Царстве Матерей. Все-таки теперь 
это уже не полное непостижимой и тайной жизни Ничто. Не на эту ли 



Кризис «концептуального человека» 

 129 

метаморфозу указывает Мейстер Экхарт, когда говорит, что одна кап-
ля твари вытесняет всего Бога? [Экхарт, 2008]. Какой же силой обла-
дает всего одна капля, всего одна концепция! Конечно, она несопоста-
вима с Богом, но она может подобно соринке в глазу или нити из по-
крывала Майи отвлечь от Бога и ввести нас в некий концептуальный 
транс. Как только мы отделим наш ум от проблемы, с которой он 
столкнулся, проблема превратится в Бытие, а Бытие само о себе поза-
ботится, прибегнув, разумеется, к помощи нашего ума, потому что 
другого инструмента, помогающего справиться с тем, что мы назвали 
проблемой, у Бытия нет. 

 
4 

На одной из елочных мистерий Зинаиды Миркиной сказочный 
персонаж Оль, выступающий в качестве Мастера, дает такое настав-
ление своему ученику Тому: «Позволь Богу позаботиться о тебе. А это 
значит, храни Покой и делай только то, чего не можешь не делать». 
Чаще всего проблема создается не потому, что мы приняли вызов 
жизни, а потому что перестали хранить Покой, перестали быть самой 
жизнью. Или выразимся иначе – отделили себя от жизни при помощи 
той или иной концепции, иногда весьма разработанной и впечатляю-
щей, даже грандиозной. И тогда патриотизм сталкивается с космопо-
литизмом, православие с экуменизмом, консерватизм с либерализмом. 
Все эти концепции Григорий Соломонович называл «однониточными 
теориями», словно бы апеллируя к покрывалу Майи. 

Однако нельзя сказать, что проблем вообще не существует. Со-
циальный, религиозный, экологический кризисы; терроризм, войны, 
пандемия – на все это невозможно закрыть глаза. Но как только мы 
попытаемся загнать эти явления в масштабную теорию о жизни, о том, 
как она ужасна и какое опасное место представляет собою этот мир, 
так сразу же созданная нами концепция без вируса и свинца начнет 
разрушать нас, нанося удар по нашей психике и подготавливая почву 
для депрессии. 

Мы стоим сейчас не перед лицом социальных или экологиче-
ских коллапсов, мы столкнулись с гораздо большей угрозой – с циви-
лизационным кризисом, причиной которого всегда был «концептуаль-
ный человек». Вот только сегодня этот кризис достиг беспрецедент-



Перельштейн Р.М. 

 130 

ных масштабов. Осмыслим хотя бы одну новостную сводку, пусть она 
будет и прошлогодней. 

Журнал National Interest перечислил пять подлодок, способных 
уничтожить мир за тридцать минут. Три из этих военных машин – 
российские, остальные две – американские [Хейлбрунн, 2020]. На что 
здесь хотелось бы обратить внимание. Ни одна из этих подлодок не 
способна создать мир ни за тридцать минут, ни за тридцать миллионов 
лет. Субмарина, нашпигованная атомным оружием, – это не только 
реальная угроза для жизни на Земле, это еще и символ ума, который 
очень далеко фаустовской поступью ушел от своего Источника. Мы 
оказались в ситуации, когда мир потенциально уже готов покончить с 
собой. И потребуется для этого всего лишь полчаса. 

Григорий Померанц, разделяя позицию Мартина Бубера, видел 
выход из подобного состояния цивилизации в глобальном диалоге не 
только культур, но и вероисповеданий. И необходимость в диалоге не 
просто назрела, она полностью определяет современную цивилизаци-
онную повестку. Сегодня речь идет об атомных подводных лодках 
христианского мира, а завтра пойдет об аналогичных военных маши-
нах мира мусульманского. Это неизбежно: прогресс не остановить. 
В книге «Страстная односторонность и бесстрастие духа» Померанц 
писал: «Если кризис древности, кризис распада племенных религий 
кончился созданием Святого Писания и вокруг этой Главной книги 
строилась культура средних веков, то нынешний кризис не может 
кончиться еще одной, главнейшей книгой. <…> Дух всех великих ре-
лигий бесконечен, и формой единства может быть только диалог, ос-
нованный на движении каждого вероисповедания и каждого верую-
щего от буквы к духу» [Померанц, 2018, с. 178]. Направление указано 
верно, для нас оно неоспоримо, вопрос лишь в том, кто будет двигать-
ся от «буквы» к «духу», от ненаблюдаемого ума к осознанности? Если 
в путь отправится «концептуальный человек», он же человек «буквы», 
то далеко он не продвинется. Он так увлечется этой новой проблемой, 
что превратит ее в еще одну систему собственной безопасности. 

Если же вопрос как двигаться от «буквы» к «духу» поставит не 
концептуальное «я», а самое Бытие в нашем лице, то ответ придет не-
приметным образом, точно так же, как Царство Божие. И искать по-
добный ответ следует вдали от «родного торжища людского». От-
шельник ищет его в целительном молчании пустыни, чтобы там, в 



Кризис «концептуального человека» 

 131 

нищете и безвестности, как выразился американский богослов Томас 
Мертон, «залечить в себе раны всего мира» [Мертон, 2007, с. 32]. 
А дитя цивилизации, впрочем, дитя уже достаточно повзрослевшее, 
могло бы определить вопрос – «как двигаться от буквы к духу?» – его 
законное второе место. В первую же очередь нас должно интересовать 
кто ставит этот вопрос? 

«Концептуальный человек» вовсе не погружен исключительно в 
материальное и мирское, прежде всего его занимают духовные фено-
мены, он пытается постичь замысел мироздания. Однако он всегда 
останавливается на полпути, но не к постижению замысла, а к обна-
ружению самого себя. Ведь если с концептуального «я» совлечь все 
покровы, оно просто исчезнет, и тогда останется только то, о чем го-
ворит Авраам: «Вот я весь, без я». И только в этом случае нам откро-
ется замысел мироздания. 

Мы есть тайна мироздания. Поиск можно остановить. Но кон-
цептуальное «я» никогда с этим не согласится, ведь оно находится в 
бесконечном поиске. Почему этому поиску не будет конца? Да потому 
что наш «концептуальный человек» ищет то, что мы никогда не теря-
ли. Но найти то, что ты не терял, и вправду невозможно. Вот почему 
концептуальная личность – это кризис в чистом виде, но, как мы пом-
ним, тот специфический кризис, который не имеет исхода. Концепту-
альная личность возводит кризис подобно зданию, а строительный 
материал для него добывает из самой себя. Не потому ли ее и называ-
ют «телом боли». Страдать нас заставляют не обстоятельства или лю-
ди. Страдания причиняют нам наши мысли или неисследованные 
убеждения. В масштабах цивилизации здание, которое возводит кон-
цептуальная личность, превращается в Вавилонскую башню. Камни, 
из которых сделана башня, это миллионы наших ропщущих на жизнь 
концептуальных «я». Согласно библейскому преданию, Бог разрушил 
башню, однако «смертной мысли водомет» не устает бить, и этажи 
полужизни продолжают расти. 

 
5 

Превратные суждения о природе реальности затрагивают весь 
спектр отношений, самыми уязвимыми из которых оказываются се-
мейные. Семья не остается в стороне от так называемого системного 
кризиса общества. К слову сказать, было бы поспешным трактовать 



Перельштейн Р.М. 

 132 

его как «кризис смысла существования человечества». Всё это приво-
дит лишь к умножению концепций. 

Среди исследований, посвященных психологическому аспекту 
кризиса отношений, а таких изысканий великое множество, хотелось 
бы выделить книгу американской писательницы Кейти Байрон «Лю-
бить то, что есть» [Байрон, 2021]. В ней изложена оригинальная мето-
дика обнаружения «вуали концепций» и работы с ней. Методика так и 
называется «Работа». Автор не призывает нас уничтожать вуаль, ведь 
нельзя уничтожить то, чего нет. Байрон лишь предлагает сфокусиро-
вать внимание на том, что есть, полюбить, то, что действительно есть, 
и перестать вступать в отношения с тем, чего не существует. В своей 
книге она разбирает десятки различных семейных конфликтов, кото-
рые очень похожи друг на друга. Концептуальное «я» создает страда-
ние в семье всегда по одному и тому же сценарию. Я не стану приво-
дить примеры из практики Байрон, но чтобы можно было составить 
впечатление о книге, смоделирую ситуацию в духе ее разборов. 

Предположим, что концепция одного из партнеров, состоящих в 
браке, такова: «Жена причиняет невыносимую боль мне, а я – ей. Мы 
квиты, хотя все это и ужасно». Какой этический выход могла бы найти 
из этой ситуации концептуальная личность? «Жена заставляет меня 
страдать, что же – я буду терпеть. Каждый должен нести свой крест». 
Но не самообман ли это? Не исказит ли этот человек свою жизнь? Не 
исказит ли он жизнь своей жены, которая, возможно, станет воспри-
нимать перемены в поведении мужа как способ изощренной мести, 
как очередную форму издевательства над ней. Каков же выход из этой 
экзистенциальной ситуации? 

Нам не нужно улучшать свое концептуальное «я» или убивать 
его, нам необходимо его обнаружить. Если это произойдет, то мужчи-
на, переживающий кризис семейных отношений, вдруг поймет: 
«Я сам причиняю себе боль, я сам заставляю себя страдать. Никто 
кроме меня не способен на это. Ни у кого нет ключа зажигания от мо-
ей машины страданий. Должен ли я нести этот крест? Когда и почему 
я решил, что это мой крест? Не сам ли я создаю его из своей концеп-
туальной личности?» В этом случае терпеть, эксплуатировать образ 
креста уже не придется. Не другой заставляет нас страдать, а наши 
собственные мрачные мысли, которым мы поверили, «вуаль концеп-
ций», за которой мы перестали видеть реальность. Что делать после 



Кризис «концептуального человека» 

 133 

того, как осознание состоялось? Какие следует предпринять действия? 
Спасать брак, разводиться? Но вопрос так уже не стоит. Он перешел 
из бытовой плоскости в бытийную. Теперь вопрос звучит иначе – ка-
ким быть? 

Нам необходимо исследовать природу нашего страдания и вы-
яснить кто страдает. А страдает концептуальная личность, которой не 
существует. Однако она способна на многое, если разыгранный ею 
спектакль заставит нас поверить в реплики, которые персонажи про-
износят на сцене. Трудно усомниться в гениальности подобной игры. 
Захваченные врасплох своим принудительным мышлением, мы со-
вершенно забываем, кто мы и где находимся. Пребываем же мы Дома, 
всегда в доме Отца своего, а не в театре. И мы не реплики нашего ума, 
не конвульсии «тела боли», не позы, которые оно принимает. Мы – 
тайна мироздания, мы центр этой Тайны. Мы – не концепции волны. 
В состоянии «здесь-присутствия» мы не затронуты ими. От концепций 
волны свободен смех, когда он становится смехом прозревающего. От 
концепций волны свободно то особое безмолвие, в котором наш ум 
прекращает свою болтовню. 

 
«Огонь целостного познания» 

 
1 

Работая над статьей, я в какой-то момент понял, что она должна 
быть написана от первого лица. А первое лицо предполагает испове-
дальную интонацию. Обнаруживаю ли я в себе концептуальную лич-
ность? Безусловно. И это лучшее, что со мною может произойти. Если 
ненаблюдаемый в повседневной жизни ум выявлен, то из того, в чьей 
полной власти я нахожусь, он превращается в моего незаменимого 
помощника. Борюсь ли я со своим «концептуальным человеком»? Да, 
бывает и такое. Но исход борьбы предрешен – я проиграю. Поэтому 
лучше дальше опыта обнаружения не идти. Там, где есть борьба, есть 
и самоутверждение, но Океану не нужно ни над чем возвышаться, ни 
над кем властвовать. Не существует того, перед кем или за чей счет 
Океан будет самоутверждаться. О чем говорит то, что я иногда бо-
рюсь со своим «концептуальным человеком»? Ни о чем. Если я не 
стану страдать по этому поводу, то борьба быстро прекратится. А вот 



Перельштейн Р.М. 

 134 

если я начну испытывать чувство вины за то, что я все-таки вступил в 
борьбу, то борьба продолжится. 

Закрыть этот вопрос раз и навсегда невозможно. Исподволь он 
будет вставать снова и снова. Спрошу себя еще раз. Не пытаюсь ли я 
самоутвердиться за счет своего «концептуального человека»? Не 
пользуюсь ли я его же методами? Не слишком ли я категоричен? Не 
слишком ли концептуален? Вбивая клин между концептуальной лич-
ностью и целостным Я, не усиливаю ли я позиции своего психологи-
ческого ума? Но этот поток вопросов пересекается потоком более 
мощным, который, подобно реке, уносит меня в Океан. «Пролей всю 
душу через край / И ничего не объясняй» [Миркина, 2017 а, с. 25], да-
ют мне совет мои учителя. Мощный этот поток – «поэзия священной 
глубины», как охарактеризовал Померанц поэтическое творчество 
своей супруги, или «огонь целостного познания, прорвавшийся из 
глубины» [Померанц, 2014, с. 98], как он описал свой критерий ис-
тинности. 

Можно было бы сказать, что «концептуальный человек» являет-
ся подступом к целостному человеку, или они в таких же отношениях 
как категории дэ и дао китайской философии: не только противостоят 
друг другу, но и дополняют. Конечно, речь идет об этапах роста души, 
потому что отдельное «я» – это этап, но он может и затянуться. Власть 
инерции и рутины огромна. Кто на себе их не испытал? Вот почему 
приоритеты в этой работе расставлены таким образом, чтобы сосредо-
точить внимание на интенсивности бытия, на бескомпромиссной це-
лостности духовной жизни. 

Теперь проясним некоторые из тех моментов, которые могут 
вызывать вполне законные вопросы. Например, как может концепту-
альная личность одновременно «плясать» вокруг золотого тельца и 
быть идейным борцом? Раскачиваясь, маятник материального ума 
устремляется от одного идола к другому. Между духом наживы и иде-
ей свободы, равенства и братства пролегает пропасть, но отдельное 
«я» легко ее преодолевает. Вот почему оно не только выстраивает де-
ловые отношения с миром, но способно стать и мучеником идеи по-
строения рая на Земле. 

Почему отдельное «я» скроено по меркам нашего ненаблюдае-
мого ума, а значит, и по меркам «толпы в нас»? Да потому что созна-
ние толпы точно так же не способно посмотреть на себя со стороны. 



Кризис «концептуального человека» 

 135 

Если это произойдет, «толпа в нас» сразу будет парализована. Именно 
это и сделал Христос, предложив тому, кто без греха, покарать блуд-
ницу. Да еще чтобы человек толпы бросил камень первым. Своими 
словами Он разрушил всю анонимность отдельного «я», и оно тут же 
поспешило скрыться. Отдельное «я» не выдержало слишком яркого 
света осознанности. Точно так же оно оказывается деморализовано и 
связано по рукам, когда мы не отождествляемся с ним. 

Не впадет ли волна в прелесть, когда узнает, что она есть Оке-
ан? Самосознание волны постоянно пытается найти изъян в самосо-
знании Океана. Волна полагает, что если обнаружит в себе океаниче-
скую жизнь, океанические глубины, то она сразу же столкнется с со-
блазном самообожествления, а там и рукой подать до религии челове-
кобога или «религии хлеба земного». Действительно, такая опасность 
существует. Но происходит это лишь тогда, когда волна, подобно ста-
рухе из пушкинской «Сказки о рыбаке и рыбке», решает на гребне 
своих все возрастающих желаний стать владычицей морскою, и чтобы 
золотая рыбка – читай самосознание Океана – служила ей и была у нее 
на посылках. Тактика волны вполне узнаваема. О каком ее единстве с 
Океаном может идти речь в этом случае? Это лишь имитация един-
ства. Волна, которая имитирует Океан, и должна бояться самообо-
жествления. Но волна, ставшая Океаном, вспомнившая, что она всегда 
была беспредельным бытием, волна, пробудившаяся к океаническому 
Сознанию, восстанавливает связь со своей богочеловеческой природой 
и взыскует хлеба небесного. 

 
2 

В первой половине ХХ в. «концептуальный человек» в большей 
степени ассоциируется с умом идеологическим, чем с психологиче-
ским. Однако это лишь два взаимодополняющих аспекта одного фе-
номена. Идеологическая составляющая отдельного «я» с не меньшим 
успехом, чем психологическая, игнорирует вселенское духовное со-
знание, которое Николай Бердяев называл «вселенской истиной». 

В чем обвиняет Бердяев на страницах знаменитых «Вех» доре-
волюционную русскую интеллигенцию? В той особой концептуализа-
ции или идеологизации, которая не имеет ничего общего с практиче-
ским, естественным умом. «…вопросы аграрный или рабочий пред-
ставлялись ей вопросами мирового спасения, а социологические уче-



Перельштейн Р.М. 

 136 

ния окрашивались для нее почти что в богословский цвет» [Бердяев, 
1990, с. 4]. Способность русской интеллигенции увлекаться идеями, в 
частности идеей «политического порядка» и «общественного строи-
тельства», загораться ими и воплощать их в жизнь имела катастрофи-
ческие последствия. Вот и демократическую публицистику Бердяев 
упрекает в том, что она была не «конкретная» и «практическая», а 
«отвлеченная» и «человекопоклонская». Так борьба с самодержавием 
отодвинула на второй, если не на третий план «духовное творчество» 
русского интеллигента. Духовная жизнь просто потеряла свой смысл в 
тени «программного лозунга», призывающего к «уравнительной спра-
ведливости» и «общественному добру». Но добро без Духа, справед-
ливость без Духа оборачиваются шигалевщиной, уже ничем не огра-
ниченным самовластьем, тотальным закабалением того самого народа, 
который интеллигенция рассчитывала освободить. 

Нельзя сказать, что исторический процесс – это некая слепая 
сила. Она слепа в том отношении, что за каждым историческим собы-
тием стоит конкретный «концептуальный человек», ослепленный той 
или иной идеей; и эта сила раскрывает свои духовные глаза, когда мы 
обнаруживаем всю несостоятельность нашего отдельного «я». Сделать 
это несложно, если мы видим, как отдельное «я» попирает свободу и 
гражданские права, и немыслимо трудно, когда наше отдельное «я» 
восстает против беззакония и произвола. Разумеется, во всем можно 
было бы обвинить власть. Вот как об этом пишет Бердяев: «Русская 
интеллигенция была такой, какой ее создала русская история, в ее 
психическом укладе отразились грехи нашей болезненной истории, 
нашей исторической власти и вечной нашей реакции». Но на той же 
странице он предлагает и недвусмысленный выход из этой ситуации: 
«Мы освободимся от внешнего гнета лишь тогда, когда освободимся 
от внутреннего рабства, т.е. возложим на себя ответственность и пере-
станем во всем винить внешние силы. Тогда народится новая душа 
интеллигенции» [Бердяев, 1990, с. 22]. 

Веховцы не были услышаны. Померанц дает следующую справ-
ку: «Примерно на 1040 собраниях за “Вехи” высказалось около 70 
аудиторий, а 970 – против. Грубо говоря, 97% против 3% резолюций» 
[Померанц, 2014, с. 118]. 

Проводя исторические параллели с сегодняшним днем, можно 
сказать, что призыв веховцев к жизни в духе, к духовному творчеству 



Кризис «концептуального человека» 

 137 

не отменяет гражданской активности, он наполняет ее другим содер-
жанием. Анализируя положение, сложившееся в России к началу де-
вяностых, Григорий Померанц писал о том, что распад коммунистиче-
ской системы толкал к легкомысленному упоению свободой, а свобо-
да в России издавна вырождалась в своеволие. 

Очень горькое наблюдение, и очень верное. Участник дисси-
дентского движения, автор доклада «Нравственный облик историче-
ской личности», который фактически приостановил реабилитацию 
Сталина в середине шестидесятых годов, Померанц подвел неутеши-
тельный и в то же время жизнеутверждающий итог своей борьбе. 
В 1970 г. он написал в записной книжке, что духовно выиграл, так как 
политическая безнадежность освободила его от политических задач. 
И добавил в начале девяностых, что диссидентство победило мораль-
но, но не политически. Вывод, который можно было бы сделать из 
этого, таков. Дело не в той или иной политической системе, а в людях, 
которые не меняются так быстро, как хотелось бы стороннику пере-
мен. Медленное неуклонное движение к правовому пространству, ко-
торое пусть только извне ограничивает волю отдельного «я», – таким 
видится наше сегодня и наше завтра. Истинная свобода – это любовь к 
Богу в себе и любовь к Богу в ближнем, но путь от понимания свобо-
ды как любви лежит через царство закона. Такого писаного закона, 
который не входит в непримиримое противоречие с законом неписа-
ным. Да, царство закона ограничивает деспотическую волю отдельно-
го «я», но ничего не знает о внутренней благодатной свободе. Вот по-
чему никакой закон не способен изнутри ограничить волеизъявления 
отдельного «я». И вот почему Христос ставит заповеди любви выше 
всех запретов. 

 
3 

Отдельное «я» страстно односторонне, но эта односторонность 
имеет множество оттенков и полутонов. Не потому ли концептуальная 
личность нас завораживает. Она может ярко жить, ей не чужд эстети-
ческий вкус. Она считает себя вполне развитой, она эксперт во многих 
вопросах, в том числе и в вопросах морали. Более того, этическая со-
ставляющая страстной односторонности предмет гордости отдельного 
«я». Но она же одновременно и его самое уязвимое место. 



Перельштейн Р.М. 

 138 

Концептуальная личность знает, что бессовестный человек ужа-
сен. Она не хочется прослыть чудовищем, и поэтому ее мучает со-
весть. Причем концептуальная личность убеждает себя в том, что с 
угрызений совести начинается путь к Богу. Этически этот вывод без-
упречен. Однако отдельному «я» невдомек, что прежде, чем строго 
осудить себя, нужно горячо полюбить в себе Бога. Но отдельное «я» 
не знает Бога. Оно потому и называется «отдельным», что отделено от 
Него. В результате раскаяние превращается в самосуд и оборачивается 
совершенно неожиданной победой гордыни. Не потому ли герой ро-
мана «Бесы» Николай Ставрогин после неудавшейся исповеди веша-
ется. 

Нет такого философского вопроса, который бы не поставил пси-
хологический ум, и нет ни одного верного ответа, который бы он дал. 

Психологический ум очень любит анализировать тело и всяче-
ски с ним соотноситься. Слабо развитая концептуальная личность по-
лагает, что она есть тело и со смертью тела прекратится всякое ее су-
ществование. Подобную зависимость от тела следует назвать положи-
тельной, а отношение к жизни – наивным реализмом. Сильно развитое 
отдельное «я», духовно практикуясь, склоняется к тому, что оно не 
есть тело. Однако человек постоянно носит в своем уме то мертвое 
тело, которым он отказывается быть, с которым у него конфликт, и 
тогда возникает отрицательная зависимость от тела. Вот почему ма-
стер учения о недвойственности говорит своим ученикам, что им 
нужно как-то избегать как концепции тела, так и концепции отсут-
ствия тела. 

Продолжением этого наставления могло бы стать следующее 
напутствие. Следует с большой серьезностью отнестись к вопросу 
«Существует ли Бог на самом деле?» И не торопиться с ответом. Ита-
льянский священник и писатель Энтони де Мелло [Мелло, 2009], без-
условный исповедник вселенского духовного сознания, заметил в од-
ной из своих притч: атеист неправ, отрицая то, что нельзя выразить 
словами, а теист неправ, утверждая то, что нельзя выразить словами. 
Или, как на это не раз указывал Померанц, концепция Бога – это все-
гда только лишь касательная к «незримому кругу духовной цельно-
сти». А Миркина написала об этом так: «Бог есть любовь. И Бог мой 
есть. / И эта внутренняя весть, / Которую вовеки мне / Не подтвердит 
никто извне» [Миркина, 2017 б, с. 77]. 



Кризис «концептуального человека» 

 139 

Психологический ум очень любит рассуждать о загробной жиз-
ни. Неразвитый психологический ум готов героически посмотреть 
правде в глаза. Он утверждает: «Я умру, и это конец». Он не питает 
иллюзий относительно будущего, и заканчивает унынием или буй-
ством. Развитый психологический ум верит в жизнь после смерти и 
собирается воскреснуть в прежнем виде. Правда, непонятно, как мо-
жет умереть, да еще и воскреснуть то, чего не существует. Ведь от-
дельное «я» является иллюзией. Мудрец же твердо знает, что как от-
дельное «я» он исчезнет, но как безграничное бытие он не рожден и не 
умрет. Он та вечность, которая не только конца не имеет, но и начала. 
Это и есть бессмертие. Это и есть вечная жизнь. Ничто не может по-
ложить ей предела, как и Самому предвечному Богу, но только если 
ты впустил Его в сердце, как сказал один цадик. И Бог стал уже ничем 
не отличим от Сердца. 

Слабая концептуальная личность убеждена в том, что Бога нет, 
а концепция индивидуальности есть. Сильная концептуальная лич-
ность, которая транслирует себя через крупного ученого или религи-
озного фундаменталиста, верит в Бога в рамках отношения «Я-Оно», а 
это значит – есть Бог и я. Верующий естествоиспытатель, отождествив 
себя с сильной концептуальной личностью, полагает, что Вселенная 
не появилась сама собой: за ее созданием стоит высший разум, т.е. 
наш мир является чьей-то разработкой. И этот высший Разработчик, 
уж конечно, не я, простой смертный. Ревнитель «буквы» любого из 
вероучений, став рупором сильной концептуальной личности, утвер-
ждает, что Бог пребывает в высших, недоступных сферах, и человеку, 
в силу его несмываемой греховности, этих сфер не достичь. 

Подлинный мистик с этим никогда не согласится. Он скажет, но 
не напрямую, а своим духовным творчеством, что пока нас двое – я и 
Ты, нет ни меня, ни Тебя. Мы оба есть, когда мы Одно. Таково в своем 
пределе буберовское отношение «Я-Ты». И это же положение являет-
ся краеугольным камнем адвайты-веданты, учения о недвойственно-
сти. Вот почему Померанц, обращаясь к брахманской традиции, упо-
добил приход к сознанию недвойственности Бога и человека еван-
гельскому Царству Божьему. 

 
 
 



Перельштейн Р.М. 

 140 

* * * 
А в лесу немом – только Бог. 
А в лесу родном – только я. 
Между Ним и мной стерт порог – 
Чаша полная бытия. 
А в лесу родном – тишина. 
А в лесу немом – высота. 
Чаша полная мне дана. 
Чаша доверху налита. 
В царстве Божием – в том лесу – 
День один точно долгий год. 
Чашу каждому поднесу. 
Только каждый ли отопьет? 

[Миркина, 2017 а, с. 33] 
 

Бытие больше не расколото на Бога и меня, оно целостно. В Бы-
тии нет трещины, как не может быть трещины в Пустоте: трещине не 
по чему пройти. Таковы общие духовные основания западной картины 
мира и восточной, которые составляют единый мир на глубинном 
уровне сознания. 

 
4 

Неразвитое отдельное «я» не знает о том, что оно находится в 
духовном кризисе. Оно уже страдает и порой невыносимо, от своей 
атомарности, но радости жизни, часто весьма сомнительные, еще не 
потеряли своей свежести и привлекательности. Психологический ум 
на коне, и кажется, что нет такой тоски, которую нельзя было бы раз-
веять. Удовольствие, извлекаемое из страдания, пока еще имеет вкус 
победы, а собственные поражения предстают в романтическом ореоле. 
Однако, развиваясь, отдельное «я», расстается со львиной долей своих 
иллюзий. Оно уже ощущает, что приближается к черте, за которой 
суждено исчезнуть, и испытывает экзистенциальный ужас. Ужас не 
только перед смертью, но и перед тем Целым, от которого самонаде-
янно отдалилось. Однако психологический ум рассчитывает и здесь не 
ударить в грязь лицом: он делает робкие шаги по направлению к Це-
лому. 

Начинает психологический ум или «концептуальный человек» с 
морализаторства и дидактики. Внезапно он становится идейным или 
религиозным. Он находит какой-нибудь учебник жизни или поводыря, 



Кризис «концептуального человека» 

 141 

чтобы познать истину. Нужно сказать, что через этот этап проходят 
многие искатели, что вполне естественно. 

Я хорошо помню, как испытал удовлетворение, когда наткнулся 
на критику буддизма, да еще из уст такого авторитетного христиан-
ского мыслителя как Владимир Соловьёв. Автор «Чтения о Богочело-
вечестве» назвал учение Будды «отрицательным откровением» [Соло-
вьёв, 2011, с. 56]. А потом я пришел к Зинаиде Александровне и заго-
ворил о буддизме в интерпретации Соловьёва. Строго и с огромной 
любовью посмотрев мне в глаза, она тихо сказала: «Выросла я в ате-
изме, тем не менее я выросла в христианстве и в Христе, и конечно, 
для меня это самое родное, срощенное со мной совершенно. Тем не 
менее я чувствую, что если пнуть Будду, защищая Христа, то это 
пнуть Христа». И все мои иллюзии рассеялись. Она просто прожгла 
меня своим взглядом. 

Духовный путь труден и долог, но для кого? Для моего отдель-
ного «я», больше всего пекущегося о своей территориальной целост-
ности. Моему истинному Я идти некуда, оно уже Дома, и этот дом – 
вселенское духовное сознание. 

Но вернемся к психологическому уму, который, осознав свою 
ограниченность, вступил на столь опасный для него путь. В какой-то 
момент психологическому уму даже кажется, что пережитый им ду-
ховный опыт, который невозможно забыть, но в котором не получает-
ся закрепиться, и есть путь к спасению. Однако это не так. Пока у 
концептуальной личности есть силы для страдания, нам никто помочь 
не может. А силы эти не растрачены. Материальный ум спрятал их в 
надежном тайнике, замаскировав под духовные практики, направлен-
ные на подавление желаний. Но, как известно, щетка, очищающая ум, 
это тоже ум. 

Отдельное «я», теперь оно ходит в белых одеждах, все еще вос-
стает против своих чувств и не дает им возрасти. Оно очень боится, 
что, если чувства разовьются, то они непременно введут в искушение. 
Происходит это не потому, что психологический ум запуган лжепово-
дырем или не проникся доверием к истинному наставнику. Причина 
здесь иная. Психологический ум откуда-то знает, что чувства, до-
стигшие своей полной силы и глубины, приведут к его смерти. И он 
очень боится ее. Он не верит, что, умерев, переродится в ум сердеч-
ный. 



Перельштейн Р.М. 

 142 

Но даже после второго рождения, рождения в духе, отдельное 
«я» не сдастся. Нашу до конца не развенчанную концептуальную лич-
ность ожидает темная ночь души. Нашего пришедшего к Богу и глу-
боко укрепившегося в вере «концептуального человека» ждет иску-
шение богооставленностью. Концепция хочет достичь более высокого 
уровня сознания, и поэтому между нею и Сознанием будет существо-
вать «завеса». Хочет концепция, желание обрести Бога испытывает 
концепция. Она лишь отстирала свои одежды от тех пятен невежества, 
которые бросались в глаза. Отдельное «я» все еще живо, и оно верит 
своим плохим мыслям, главная из которых: «Бог оставил меня». 

Через темную ночь души проходили великие подвижники. Но 
они потому и великие, что «тело боли» [Толле, 2011], погруженное в 
Свет молитвы, наконец растворялось, и мрак психологического ума 
рассеивался. И они уже больше не оставляли Бога. Он-то их никогда 
не покидал. Да и как Бог может покинуть тебя? Это все равно что ска-
зать, что между мною и моей Сутью есть расстояние. Иногда оно уве-
личивается, иногда сокращается, но оно есть. Именно так и считает 
отдельное «я». Такова «старая религия» отдельного «я». Но расстоя-
ния между мною и моей Сутью не существует, а это значит, что не 
существует двух – меня и моей Сути. Есть, воистину есть Одно, Целое, 
Бытие, Бог. Мне даже не нужно отказываться от самого себя в пользу 
моей Сути, потому что вне моей Сути меня нет, так же как не суще-
ствует моей Сути вне меня. Господи, какое же счастье никогда не за-
бывать об этом! Да и как об этом возможно забыть? Если никаких 
особых усилий к этому не прикладывать, так и не забудешь. А это и 
значит «храни Покой и делай только то, чего не можешь не делать». 
Когда я необратимо осозна́ю все это, тогда любая концепция превра-
тится в невиннейшее создание моего естественного, практического 
ума. И я перестану страдать сам и изводить других. Это и есть Цар-
ство Божие, это и есть Нирвана. 

Но разве «концептуальный человек», в затылок которого дышат 
выстроившиеся в очередь духовные практики, с этим согласится? 
Ведь тогда рухнет вся духовная империя психологического ума. «Как! – 
воскликнет он. – Неужели все так просто? Не может быть!» К нашему 
великому счастью, может. Психологический ум – это лишь форма 
вежливого откладывания Царства Божьего на потом. А уж в этом «по-
том» все так предусмотрено, все так сложно друг с другом связано, 



Кризис «концептуального человека» 

 143 

что кажется в высшей степени правдоподобным. Психологическому 
уму сложное понятнее, чем простое. Но поблагодарил же Григорий 
Сковорода Бога от всего сердца за то, что Он сделал все нужное про-
стым, а все сложное ненужным. 

 
5 

Персонажи ведической притчи – Рамачандра, устами которого го-
ворит Суть Сердца, и его великий сподвижник Хануман ведут следую-
щий диалог. Рамачандра спрашивает: «Сын мой, в каком отношении ты 
рассматриваешь меня?» Хануман отвечает: «Когда я думаю о себе, как о 
воплощенном, я – Твой слуга, и Ты – мой Господин. Когда я думаю о 
себе, как о высшем Я, я – Твоя часть, и Ты – Всеобщее Целое. Но ко-
гда я думаю о себе, как об Áтмане, то я с Тобой – одно. Тогда я чув-
ствую, что я – это Ты, а Ты – это я» [Рамакришна, 1914, с. 38]. 

В этой причте с изумительной ясностью показано, как «спо-
движник» или верующий освобождается от психологического ума. 
Волна, осознавшая свою причастность Океану, уже не чувствует себя 
потерянной и одинокой. В ее жизни появляется смысл: она служит 
чему-то гораздо большему, чем она сама. Однако она все еще остается 
в плену своих концепций, которые представляют собою те комнаты во 
дворце Господина, куда слуга не решается входить, хотя они и откры-
ты. Мало того, Господин приглашает слугу в эти комнаты-обители. 
Он даже предлагает слуге свою дружбу, но тот не решается принять 
ее. То ли слуга боится проявить непочтительность, то ли считает себя 
недостойным столь высоких почестей. Но чем дольше слуга живет во 
дворце и чем чаще он находится с Господином, тем больше обителей 
рады ему. Оказывается, он желанный гость в каждой из них. И вот 
волна уже осознает себя частью беспредельного Океана. И даже в 
чем-то подобна Ему. Однако психологический ум напоминает: «Ты 
все еще отделена от Океана. Ты по-прежнему отдельное “я”, которое 
лишь иногда забывается и воображает бог знает что». Проходит еще 
время, и дружба между слугой и Господином становится такой креп-
кой, что слуга превращается в ученика, а господин в Учителя. Учени-
ем же становится дворец, в котором они живут. 

Последний урок, который дает Учитель, состоит в том, чтобы 
покинуть дворец. Как бы дворец ни был прекрасен, это лишь гранди-
озное строение, состоящее из концепций. Когда дворец растает в ро-



Перельштейн Р.М. 

 144 

зовой дымке, останется только бескрайнее небо. Растает и Учитель, а 
точнее, исчезнет двойственность, в силу которой наша Суть раздели-
лась на ученика и Учителя, на часть и Всеобщее Целое, на Ханумана и 
Рамачандру. И вот когда двойственность исчезнет, волна, все еще 
оставаясь по форме волной, ведь нам не нужно избавляться от ума или 
от тела, осознает себя Океаном. В этом осознании сгорает психологи-
ческий ум или болевое тело. А остается ум практический, естествен-
ный, сердечный и естественное тело, за которое больше не нужно 
цепляться, не нужно его удерживать. Ведь ты – Океан, а не волна. «Я 
как волна исчезну, я как Океан не рожден и не умру», – любил повто-
рять Померанц. 

Кому-то для осознания того, что «я – это Ты, а Ты – это я» тре-
буется целая жизнь, а кому-то – один миг, после которого жизнь и 
становится целой. Этот особый миг не имеет никакого отношения ко 
времени, но ему и не нужно противопоставлять себя времени. Он по-
добен искре, взметнувшейся над костром, но это не искра. Он подобен 
молнии, но это не молния. Именно это случилось с Зинаидой Алек-
сандровной летом 1945 г. на даче, когда она увидела, как вспыхнул в 
дождевых каплях, висевших на еловых иголках, Фаворский свет. И ей 
открылось, что Творец этого мира совершенен. И она увидела тот Лик 
Христа, который не имел ни одной черты, и даже намека на черты, и 
даже подобия намека. Лишь сердце твердо знало, что это Он. И когда 
вскоре после Встречи с самою собой она открыла Евангелие, то у нее 
не было уже ни одного вопроса, она как будто бы наперед знала, что 
произойдет, и что скажет Иисус, потому что это не Он говорил, а ее 
сердце говорило. Но с кем оно говорило и кто все-таки говорил? Оке-
ан говорил с Океаном. И разговор этот уже никогда не кончался. Спу-
стя полвека она напишет: «Но так под снегом роща хороша, / Так каж-
дый белый ствол лучу послушен… / Оглянешься – вокруг одна душа, / 
Одна Душа, окликнувшая Душу» [Миркина, 2017 а, с. 27]. А есть ли 
что-то еще? Есть ли что-то отдельное от Души? Разве что отдельное 
«я», идея отдельности, мой «концептуальный человек». Но отдельное 
«я» не является онтологической сущностью, хотя постоянно выдает 
себя за нее. Это даже не волна, это лишь пена на поверхности Океана. 

 
 
 



Кризис «концептуального человека» 

 145 

6 
Распространен такой взгляд, согласно которому наша несовер-

шенная действительность является подготовкой к некой светлой гря-
дущей эпохе. Согласно этой теории, упадок цивилизации, ее духовный 
кризис, духовный кризис человека сменится подъемом, и возникнет 
«новое общество», состоящее из духовно развитых и творческих лич-
ностей. В оптимизме этому прогнозу не откажешь, но он создает ситу-
ацию, при которой наше «здесь и сейчас» окрашивается в пессими-
стические тона. Мне кажется, не существует заблуждения более опас-
ного. И оно прочно связано с базовыми ценностями великой европей-
ской культуры, в которой, видимо, неискореним ген утопизма. Сколь-
ко уже раз фокус жизни, жизни, уподобляемой рогу изобилия, перено-
сился столпами культуры Средиземноморья в будущее или в про-
шлое? Сколько раз намечалась дата Апокалипсиса как конца грешного 
мира, за которым начнется что-то поистине Новое, совершенно небы-
валое. Но что может быть небывалее и благодатнее «вечного теперь», 
того момента нашей жизни, который мы проживаем здесь и сейчас? 
Справедливо наблюдение Клайва Льюиса, заметившего, что чем более 
мы думаем о грядущем мире, тем сознательнее живем в этом, однако 
высшая осознанность состоит в том, чтобы сказать «да» настоящему 
моменту. Вечная жизнь – это не будущая жизнь, не отложенное на по-
том бессмертие. Вечная жизнь – это жизнь без смерти. 

Восток говорит: отбрось беспокойство, которое представляет 
собой лишь идею отделенности. И Запад отвечает. Я беспокоюсь не 
просто так, на то есть объективные причины. И мне нужно еще не-
сколько атомных субмарин, чтобы я почувствовал себя в безопасно-
сти. Но тот же Запад в лице американского духовного учителя гово-
рит, что вы полностью теряете связь с реальностью, когда верите в то, 
что есть законные основания для страдания. 

Вселенское духовное сознание уже давно перешагнуло все гра-
ницы и барьеры. И в стране «нового варварства» Америке рождаются 
мистики, у которых нам есть чему поучиться. Они не имеют никакого 
отношения к «американскому просветительскому мировоззрению» 
[Евлампиев, 2020], а точнее, они просто вышли из кризиса, созданного 
этим мировоззрением. Но таков духовный путь всякого мистика. Нет 
кризиса, нет и просветления. Не отдельное «я» выходит из кризиса, 
это невозможно ни на Востоке, ни на Западе, ни в Воронеже, ни в Ва-



Перельштейн Р.М. 

 146 

рана́си, из духовного кризиса выходит тот, кто обнаруживает свое от-
дельное «я». 

Было бы довольно трудно в работе, которая посвящена развен-
чанию концепций, созданных материальным умом, проигнорировать 
аналитический инструментарий. Клин клином вышибается. Но после 
того, как операция завершена, оба клина без сожаления отбрасывают-
ся. То, что в итоге остается, и есть неуничтожимое, ничем не затрону-
тое Бытие. Беспрецедентный цивилизационный кризис, о котором шла 
речь, не более чем очередная концепция, но только в том случае, если 
не отводить глаз от Бытия. Стоит нам ослабить внимание и отвлечься, 
как мы тут же отдадим себя на милость своим иллюзиям или укоре-
ненным шаблонам, своим страхам или неисследованным убеждениям. 
Всерьез воспринимать свои тягостные и навязчивые мысли – это зна-
чит подкармливать отдельное «я». А верить отдельному «я» – это зна-
чит избегать ответственности. Вместо того чтобы твердой рукой вести 
корабль курсом нашей Сути, прикладывая необходимые каждоднев-
ные усилия, мы покидаем капитанский мостик. И тогда мы становим-
ся несчастны, а мир летит в пропасть. Тогда у нас находятся силы для 
страдания, которое мы создаем собственными руками. Если психоло-
гический ум не сгустил краски, столкнувшись с незначительной быто-
вой проблемой, не впал в иступленное отчаяние, избрав для этого до-
стойный информационный повод, то день для него прошел зря. Одна-
ко предаваться интеллектуальной панике значит демонстрировать 
безответственное поведение, которое прикрывается благородным по-
рывом спасения мира. А все, что от нас требуется, – это спасти мир от 
нашей концептуальной личности. Со всем остальным мир справится 
сам. 

 
Список литературы 

 
Байрон Кейти. Любить то, что есть: четыре вопроса, которые изменят вашу 

жизнь. – М. : Эксмо, 2021. – 400 c. 
Бердяев Н.А. Вехи ; сборник статей о русской интеллигенции Н.А. Бердяева, 

С.Н. Булгакова, М.О. Гершензона, А.С. Изгоева, Б.А. Кистяковского, П.Б. Струве, 
С.Л. Франка. Репринтное воспроизведение издания 1909 года. – М. : Международная 
ассоциация деятелей культуры «Новое время» и журнал «Горизонт», 1990. – 211 с. 

Берковский Н.Я. Романтизм в Германии. – СПб. : Азбука-классика, 2001. – 
510 с. 



Кризис «концептуального человека» 

 147 

Гёте И.В. Фауст / (в переводе Н.А. Холодковского). – СПб. : СЗКО, 2020. – 
768 с. 

Достоевский Ф.М. Сон смешного человека // Ф.М. Достоевский. Собрание со-
чинений: в 15 т. – СПб. : Наука, 1995. – Т. 14 : Дневник писателя. 1877. – 783 с. 

Достоевский Ф.М. Собр. соч.: в 30 т. – Л. : Наука, 1973. – Т. 5 : Повести и рас-
сказы. 1862–1866 : – 407 с. 

Евлампиев И.И. Анри Бергсон: философия грядущей эпохи. – СПб. : РХГА, 
2020. – 360 c. 

Ибн Аль-Фарид. Винная касыда / перевод З.А. Миркиной // Миркина З. Потеря 
потерь. – М. ; СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2016. – 256 с. 

Кузанский Н. Сочинения в 2 т. – М. : Мысль, 1979. – Т. 1. – 486 c. 
Мелло Э. Одна минута глупости. – М. : София, 2009. – 256 с. 
Мертон Т. Философия одиночества. – М.: Общедоступный Православный 

Университет, основанный протоиереем Александром Менем, 2007. – 112 с. 
Миркина З.А. Блаженная нищета. Избранные стихи 2007, 2008 и первой поло-

вины 2009 годов. – М. ; СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2017 а. – 240 с. 
Миркина З.А. Из безмолвия. – М. : Evidentis, 2005. – 366 с. 
Миркина З.А. Дослушанный звук. – М. ; СПб. : Центр гуманитарных инициа-

тив, 2017 б. – 144 с. 
Муджи. Белый огонь. Духовные Откровения и Указатели Мастера Адвайты. – 

М. : АСТ, 2021. – 384 c. 
Нисаргадатта М. Любовь к Себе. Прямые указания на Реальность. – М. : Ган-

га, 2020. – 624 с. 
Померанц Г.С. Возникновение и становление личности. Лекция Григория По-

меранца, прочитанная 7 февраля 2008 года в клубе – литературном кафе Bilingua в 
рамках проекта «Публичные лекции Полит. ру». – Режим доступа : 
http://www.gazetaprotestant.ru/2010/09/vozniknovenie-i-stanovlenie-lichnosti/ 

Померанц Г.С. Записки гадкого утенка / предисл. З.А. Миркина; послесл. 
Р.М. Перельштейн. – М. : Текст, 2018. – 655 с. 

Померанц Г.С. Открытость бездне. Встречи с Достоевским. – М. ; СПб. : Центр 
гуманитарных инициатив, 2013. – 416 с. 

Померанц Г.С., Миркина З.А. Спор цивилизаций и диалог культур (Лекции и 
статьи нулевых годов). – М. ; СПб. : Центр гуманитарных инициатив : Университет-
ская книга, 2014. – 504 с. 

Померанц Г.С., Миркина З.А. Великие религии мира. – 4-е изд. – М. : Центр 
гуманитарных инициатив, 2012. – 256 с. 

Померанц Г.С. Страстная односторонность и бесстрастие духа. – М. : Центр 
гуманитарных инициатив. 2018. – 960 с. 

Рамакришна. Провозвестие Рамакришны. – СПб. : Новый человек, 1914. – 
126 с. 

Соловьёв С.В. Чтения о Богочеловечестве. – М. : Академический проект, 
2011. – 293 c. 

Сурожский А. Взаимоотношения церкви и мира с православной точки зрения // 
Континент. – 1996. – № 89. – С. 244–264. 

http://www.gazetaprotestant.ru/2010/09/vozniknovenie-i-stanovlenie-lichnosti/


Перельштейн Р.М. 

 148 

Толле Э. Новая земля. Пробуждение к своей жизненной цели. – М.: РИПОЛ 
классик, 2011. – 336 с. 

Хейлбрунн Я. National Interest назвал подлодки, способные уничтожить мир за 
30 минут // РИА «Новости». – Режим доступа : https://ria.ru/20200130/1564038601.html 

Шмеман А. Прот. Александр Шмеман. Дневники 1973–1983. – М. : Русский путь, 
2005. – 735 c. 

Шри X.В. Л. Пунджа Истина ЕСТЬ. – М. : Изд-во К. Кравчука, 2002. – 688 с. 
Экхарт М. Духовные проповеди и рассуждения. – СПб. : Амфора : ТИД Ам-

фора, 2008. – 255 c. 
 

References 
 

Bajron, Kejti. (2021). Lyubit' to, chto est': chetyre voprosa, kotorye izmenyat vashu 
zhizn' [Love what is: four questions that will change your life]. Moscow : Eksmo. (In Rus-
sian). 

Berdyaev, N.A. (1990). Vekhi. Sbornik statej o russkoj intelligencii N.A. Berdyaeva, 
S.N. Bulgakova, M.O. Gershenzona, A.S. Izgoeva, B.A. Kistyakovskogo, P.B. Struve, 
S.L. Franka. Reprintnoe vosproizvedenie izdaniya 1909 goda [Milestones. Collection of 
articles on the Russian Intelligentsia by N.A. Berdyaev, S.N. Bulgakov, M.O. Gershenzon, 
A.S. Izgoev, B.A. Kistyakovsky, P.B. Struve, S.L. Frank. Reprint reproduction of the 
1909 edition]. Moscow : Mezhdunarodnaya associaciya deyatelej kul'tury «Novoe vremya» 
i zhurnal «Gorizont». (In Russian). 

Berkovskij, N. Ya. (2001). Romantizm v Germanii [Romanticism in Germany]. 
Saint Petersburg : Azbuka-klassika. (In Russian). 

Gyote, I.V. (2020). Faust, (translated by N.A. Holodkovskij). Saint Petersburg : 
SZKO. (In Russian). 

Dostoevskij, F.M. (1995). Son smeshnogo cheloveka [A funny man's dream]. In So-
branie sochinenij: v 15 t. T. 14. Dnevnik pisatelya. 1877. [Collected works: in 15 vols. 
Vol. 14. Diary of a writer. 1877]. Saint Petersburg : Nauka. (In Russian). 

Dostoevskij, F.M. (1973). Sobr. soch.: v 30 t. T. 5 : Povesti i rasskazy. 1862–1866 : 
(…Zapiski iz podpol'ya... – S. 122) [Collected works: in 30 vols. Vol. 5: Novellas and sto-
ries. 1862–1866 : (...Notes from the underground... – p. 122). Leningrad : Nauka. (In Rus-
sian). 

Evlampiev, I.I. (2020). Anri Bergson: filosofiya gryadushcheĭ epohi [Henri Bergson: 
The Philosophy of the coming age]. Saint Petersburg : RHGA. (In Russian). 

Ibn Al'-Farid (2016). Vinnaya kasyda [Wine casyda], (trnsl. Z.A. Mirkina). In 
Mirkina Z. Poterya poter' [Loss of losses], 196–256. Moscow ; Saint Petersburg : Centr 
gumanitarnyh iniciativ. (In Russian). 

Kuzanskij, N. (1979). Sochineniya v 2 t. T. 1. [Essays in 2 vols. V. 1]. Moscow : 
Mysl'. (In Russian). 

Mello, E. (2009). Odna minuta gluposti [One minute of stupidity]. Moscow : Sofiya. 
(In Russian). 

Merton, T. (2007). Filosofiya odinochestva [The philosophy of loneliness]. Moscow : 
Obshchedostupnyj Pravoslavnyj Universitet, osnovannyj protoiereem Aleksandrom Menem. 
(In Russian). 

https://ria.ru/20200130/1564038601.html


Кризис «концептуального человека» 

 149 

Mirkina, Z.A. (2017). Blazhennaya nishcheta. Izbrannye stihi 2007, 2008 i pervoj 
poloviny 2009 godov [Blissful poverty. Selected poems of 2007, 2008 and the first half of 
2009]. Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. (In Russian). 

Mirkina, Z.A. (2005). Iz bezmolviya [Out of the silence]. Moscow : Evidentis. (In 
Russian). 

Mirkina, Z.A. (2017 b). Doslushannyj zvuk [The last sound heard]. Moscow ; Saint 
Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ. (In Russian). 

Mudzhi. (2021). Belyj ogon'. Duhovnye Otkroveniya i Ukazateli Mastera Advajty 
[White fire. Spiritual Revelations and Pointers of the Advaita Master]. Moscow : AST. (In 
Russian). 

Nisargadatta, M. (2020). Lyubov' k Sebe. Pryamye ukazaniya na Real'nost' [Self-
love. Direct indications of Reality]. Moscow : Ganga. (In Russian). 

Pomeranc, G.S. (2010). Vozniknovenie i stanovlenie lichnosti. Lekciya Grigoriya 
Pomeranca, prochitannaya 7 fevralya 2008 goda v klube – literaturnom kafe Bilingua v 
ramkah proekta «Publichnye lekcii Polit.ru». [The emergence and formation of personality. 
Lecture by Grigory Pomerants, delivered on February 7, 2008 in the club-literary cafe Bilin-
gua in the framework of the project «Public lectures of Polit.ru»]. Retrieved from : 
http://www.gazetaprotestant.ru/2010/09/vozniknovenie-i-stanovlenie-lichnosti/ (In Russian). 

Pomeranc, G.S. (2018). Zapiski gadkogo utenka [Notes of the Ugly Duckling], 
Z.A. Mirkina (introduction); R.M. Perel'shtejn (afterword). Moscow : Tekst. (In Russian). 

Pomeranc, G.S. (2013). Otkrytost' bezdne. Vstrechi s Dostoevskim [Openness to the 
abyss. Meetings with Dostoevsky]. Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh inicia-
tiv. (In Russian). 

Pomeranc, G.S., Mirkina, Z.A. (2014). Spor civilizacij i dialog kul'tur (Lekcii i stat'i 
nulevyh godov) [The dispute of civilizations and the dialogue of cultures (Lectures and arti-
cles of the noughties)]. Moscow ; Saint Petersburg : Centr gumanitarnyh iniciativ : Universi-
tetskaya kniga. (In Russian). 

Pomeranc G.S., Mirkina Z.A. (2012). Velikie religii mira [The great religions of the 
world], 4-e izd. Moscow : Centr gumanitarnyh iniciativ. (In Russian). 

Pomeranc, G.S. (2018). Strastnaya odnostoronnost' i besstrastie duha [Passionate 
one-sidedness and dispassion of the spirit]. Moscow : Centr gumanitarnyh iniciativ. (In Rus-
sian). 

Ramakrishna (1914). Provozvestie Ramakrishny [The Proclamation of Ramakrish-
na]. Saint Petersburg : «Novyj chelovek». (In Russian). 

Solov'yov, S.V. (2011). Chteniya o Bogochelovechestve [Readings on God-
manhood]. Moscow : Akademicheskij proekt. (In Russian). 

Surozhskij, A. (1996). Vzaimootnosheniya cerkvi i mira s pravoslavnoj tochki zre-
niya [The Relationship between the Church and the World from the Orthodox Point of 
View]. In Kontinent [Continent], (89), (pp. 244–264). (In Russian). 

Tolle, E. (2011). Novaya zemlya. Probuzhdenie k svoej zhiznennoj celi [New earth. 
Awakening to your life purpose]. Moscow : RIPOL klassik. (In Russian). 

Hejlbrunn, Ya. (2020). National Interest nazval podlodki, sposobnye unichtozhit' 
mir za 30 minut [National Interest named submarines capable of destroying the world in 
30 minutes]. In RIA «Novosti» [Russian News Agency]. Retrieved from : 
https://ria.ru/20200130/1564038601.html (In Russian). 

http://www.gazetaprotestant.ru/2010/09/vozniknovenie-i-stanovlenie-lichnosti/
https://ria.ru/20200130/1564038601.html


Перельштейн Р.М. 

 150 

Shmeman, A. (2005). Prot. Aleksandr Shmeman. Dnevniki 1973–1983 [Prot. Alex-
ander Schmemann. Diaries 1973–1983]. Moscow : Russkij put'. (In Russian). 

Shri X.V. L., Pundzha. (2002). Istina EST' [The truth IS THERE.]. Moscow : Izd-vo 
K. Kravchuka. (In Russian). 

Ekhart, M. (2008). Duhovnye propovedi i rassuzhdeniya [Spiritual sermons and dis-
courses]. Saint Petersburg : Amfora. TID Amfora. (In Russian). 



 

 151 

ЛЕКСИКОН КУЛЬТУРОЛОГИИ 
 

 
 

УДК 130.2,168.522  DOI: 10.31249/hoc/2022.01.07 
 
 
 

Глебкин В.В.∗ 

 
«ЛЕКСИКАЛИЗАЦИЯ» ФОРМАЛЬНЫХ СТРУКТУР  

И ЕЕ ВЛИЯНИЕ НА ПРОЦЕСС ТРАНСЛЯЦИИ  
ТЕКСТОВ КУЛЬТУРЫ 

 
Аннотация. Заимствование определенной структуры и наполне-

ние ее новым содержанием – модель, активно используемая для со-
здания новых текстов и для эволюции культуры в целом. Выделение и 
описание таких моделей является важной чертой структуралистского 
взгляда на культуру. Однако жесткое разделение структуры и содер-
жания не учитывает процессов «лексикализации» структуры. В дан-
ной статье выделяются два типа подобной «лексикализации», проил-
люстрированные рядом примеров. Отдельное внимание уделяется 
теории общественного договора, возникновение и отдельные особен-
ности которой также допускают рассмотрение в указанных рамках. 

Ключевые слова: лексикализация; структурализм; типология; 
общественный договор; трансляция текстов культуры. 

Получена: 07.07.2021   Принята к печати: 05.08.2021 
 
 

                                                            
∗ Глебкин Владимир Владиславович – доцент Школы актуальных гуманитар-

ных исследований ИОН РАНХиГС, заведующий Отделением теории и истории миро-
вой культуры школы № 1514, Москва, Россия, e-mail: gleb1514@gmail.com 

Glebkin Vladimir Vladislavovich – Associate Professor at the School for Advanced 
Studies in the Humanities in ISS RANEPA, Moscow, Russia, e-mail: gleb1514@gmail.com 
gleb1514@gmail.com 

 Глебкин В.В., 2022 



Глебкин В.В. 

 152 

Glebkin V.V. 
«Lexicalization» of formal structures and its influence on the process 

of translation of cultural texts 
 
Abstract. Borrowing a certain structure and filling it with new con-

tent is a model widely used for creation of new texts and for the cultural 
evolution in general. The identification and description of such models is a 
significant feature of the structuralist view of culture. However, the strict 
separation of structure and content overlooks the process of «lexicaliza-
tion» of the structure. This article distinguishes two types of such «lexicali-
zation», illustrated by a few examples. Special attention is paid to the theo-
ry of social contract, the emergence and individual features of which can 
also be examined within this scope. 

Keywords: lexicalization; structuralism; typology; social contract; 
propagation of cultural texts. 

Received: 07.07.2021    Accepted: 05.08.2021 
 
 
Поиск универсальных объяснительных моделей в гуманитарном 

знании – дело опасное и, в большинстве случаев, сомнительное. Исто-
рия структурализма (в частности, советского) – наглядное подтвер-
ждение этому. Представление о текстах и культуре в целом как само-
развивающихся системах, которые организуются и изменяются по-
средством пар оппозиций «центр – периферия», «непрерывное – дис-
кретное», «правое – левое» и т.д. [напр.: Лотман, 1992, с. 11–109], 
элиминирует человека из процесса порождения и трансляции культу-
ры и заметно искажает реальную картину. Тем не менее можно гово-
рить о том, что отдельные тексты и системы текстов предоставляют 
обращающимся к ним носителям культуры определенный набор воз-
можностей, некоторые из которых актуализуются в последующих 
текстах1. 

Данная статья исследует одну из таких возможностей, которая 
оказывается весьма продуктивной для создания текстов различного 

                                                            
1 Эта идея выражена, в частности, в понятии потенциального текста [напр.: Глеб-

кин, 2020].  



«Лексикализация» формальных структур 

 153 

типа, качества и сложности и которую можно рассматривать как име-
ющую универсальный характер. Исходной точкой для системного 
описания такой возможности стало наблюдение, представленное в 
монографии по советским ритуалам [Глебкин, 1998, с. 91–98, 121–
140]: советские «ритуалы перехода», претендуя на принципиальную 
новизну и отличаясь от дореволюционных «ритуалов перехода» со-
держательно, воспроизводили основные элементы структуры этих ри-
туалов. Другими словами, при всех содержательных изменениях, 
между дореволюционными и советскими ритуалами перехода просле-
живалась отчетливая связь на уровне структуры. Подобная связь име-
ла место и при сопоставлении демонстрации и крестного хода. Для 
того, чтобы проиллюстрировать общий принцип, задающий типологи-
ческий каркас для этих наблюдений, в указанной работе использовалась 
модель категорического силлогизма: группы высказываний – Все люди 
смертны. Сократ человек. Сократ смертен и Все металлы электро-
проводны. Алюминий металл. Алюминий электропроводен, – почти не 
пересекаясь лексически, воспроизводят общую для них структуру 
(первую фигуру категорического силлогизма, по Аристотелю). 

Однако приведенная аналогия не вполне корректна и требует 
уточнения. Прежде всего, важным отличием упомянутых выше про-
цессов от схемы Аристотеля является «лексикализация» формальных 
структур, т.е. наделение этих структур значением, превращающим их 
в аналог лексической единицы [о лексикализации см., напр.: Майсак, 
2017, c. 64–68]. Можно говорить об осознанной и неосознанной лекси-
кализации, задающих две базовые типологические модели (см. рис. 1 а–
б). 

 
 
 

 
 
 
 
 
 

Рис. 1 а. Осознанная лексикализация  Рис. 1 б. Неосознанная лексикализация 
 

В 

А 

В 

А 



Глебкин В.В. 

 154 

Осознанная лексикализация 
 

При осознанной лексикализации содержание А, помещенное в 
определенную структуру, наделяет эту структуру значением, которое 
учитывается автором, помещающим в ту же структуру содержание В, 
и исходя из авторского замысла, должно учитываться также читателем 
(зрителем, слушателем). Простейшим и широко распространенным 
примером лексикализации данного типа является написание нового 
текста, актуального в локальном контексте (юбилея, выпускного вече-
ра, корпоратива и т.д.), на мелодию известной песни. Ниже в качестве 
иллюстрации приводится первый куплет песни, исполненной на вы-
пускном вечере по окончании девятого класса в одной из московских 
школ: 

 
Завершен девятый класс, 
И напутствуем мы вас. 
Хоть не раз еще увидите нас. 
Пожелать хотим вам сил, 
Чтоб попутный ветер был, 
Чтоб никто из нас напрасно не грустил, 
 

а также оригинал для сравнения: 
 

Жил отважный капитан, 
Он объездил много стран, 
И не раз он бороздил океан. 
Раз пятнадцать он тонул, 
Погибал среди акул, 
Но ни разу даже глазом не моргнул. 
 
Легко заметить, что на лексическом уровне эти тексты не имеет 

пересечений, что коррелирует с приведенными выше силлогизмами. 
Однако в отличие от аристотелевской модели, в которой синтаксиче-
ская структура пуста и не обладает связью с наполняющим ее содер-
жанием, в приведенном выше примере «синтаксическая» структура 
(функцию которой выполняют мелодия, поэтический размер и способ 
рифмовки) жестко связывается с содержанием оригинального текста, 
и на этом строится эффект подражания, осознаваемый как автором, 
так и слушателями. 



«Лексикализация» формальных структур 

 155 

 
 

Рис. 2. Ян Вермеер. Девушка, читающая письмо перед открытым окном (слева); 
Герхард Рихтер. Читающая (справа) 

 
Наряду с описанным выше «дилетантским» применением осо-

знанная лексикализация является хорошо разработанным приемом и 
при создании вполне «статусных» произведений в литературе и изоб-
разительном искусстве. Наиболее очевидно использование подобного 
приема в рамках эстетики постмодернизма, но он встречается и вне 
этих рамок. Избегая тривиальных примеров, я проиллюстрирую это 
утверждение обращением к живописи. На рис. 2 изображены картина 
Яна Вермеера «Девушка, читающая письмо перед открытым окном» 
(1657) и картина Герхарда Рихтера «Читающая» (1994). Можно заме-
тить, что значимые элементы композиции Вермеера (в первую оче-
редь, изображение читающей девушки) воспроизводятся Рихтером, но 
между этими композициями есть и принципиальные различия. Если 
девушка Вермеера встроена в мир и является частью большого целого 
(это подчеркивается ее отражением в стекле, изображением интерьера, 
открытым окном, перед которым она находится, да и самим фактом 
чтения письма, предполагающим коммуникацию с другим человеком), 
то на картине Рихтера окружающее пространство предельно размыто, и 
его героиня читает уже не письмо, а иллюстрированный журнал. Такое 
построение композиции дает Рихтеру возможность подчеркнуть одино-
чество современного человека, его замкнутость на себя и потерю связей 
с миром, которые были сущностно значимыми для человека XVII в. 



Глебкин В.В. 

 156 

Приведенная иллюстрация указывает на еще одно важное отли-
чие от модели категорического силлогизма, рассмотренной в начале 
статьи. Композиция Рихтера воспроизводит не все элементы базовой 
структуры, а лишь их часть, сохраняет фокус, изменяя периферию. 
Другими словами, здесь для передачи «сросшегося» со структурой 
значения оказывается достаточным воспроизведение части структуры, 
которая фактически становится «лексической единицей». Об этом 
важно помнить при обсуждении второго типа лексикализации, к кото-
рому мы переходим. 

 
Неосознанная лексикализация 

 
Неосознанная лексикализация представляет собой модель, при 

которой наполнение «синтаксической» структуры определенным со-
держанием обычно не осознается зрителем (читателем, слушателем), и 
для выявления хранимого структурой значения требуются специаль-
ные усилия исследователя. При этом связь между образцами и созда-
ваемым произведением может в определенной степени осознаваться 
автором, но важно подчеркнуть, что она не является элементом автор-
ского замысла: автор не исходит из того, что отсылка к структурному 
прототипу значима для понимания произведения. 

В качестве показательной иллюстрации такого типа лексикали-
зации можно обратиться к хорошо исследованному сюжету: смысло-
вой нагрузке пятистопного хорея в русской поэзии XIX–XX вв. После 
стихотворения Лермонтова «Выхожу один я на дорогу…» с этим раз-
мером в русской поэзии начинает отчетливо связываться мотив дороги 
(«Вот бреду я вдоль большой дороги...» Тютчева, «Выхожу я в путь, 
открытый взорам…» Блока и др.). Поэтому Пастернак не случайно 
(хотя, скорее всего, неосознанно) останавливается на пятистопном 
хорее, когда пишет своего «Гамлета» («Гул затих. Я вышел на под-
мостки…»). Мотив жизненного пути определяет содержание этого 
стихотворения, и система смыслов, встроенная в избранную структу-
ру, гармонично с ним коррелирует [см.: Jakobson, 1979, р. 465–466; 
Гаспаров, 2012, с. 329–344; Тартановский, 2000, с. 399–401]. 

Снова обращаясь к аналогии с категорическим силлогизмом, 
можно отметить, что, на первый взгляд, поэтический размер столь же 
«пуст» содержательно, сколь и любая фигура категорического силло-



«Лексикализация» формальных структур 

 157 

гизма. Однако пятистопный хорей до Лермонтова и после него – две 
разные истории. После Лермонтова этот размер стал связываться с 
системой смыслов, которая отсутствовала ранее. Эта система смыслов 
актуализируется у «компетентного» читателя, даже если он не осозна-
ет этого. Мотив дороги – один из ключевых элементов этой системы, 
но не единственный. 

Обращаясь к примерам неосознанной лексикализации в изобра-
зительном искусстве, можно упомянуть о линии икона – парсуна – 
портрет в русской живописи XVII–XVIII вв. Сакрализация светских 
персон, отчетливо ощутимая в парсунах, достигалась на уровне ком-
позиционной структуры, «лексикализированной» в иконописной тра-
диции. Подобную сакрализацию можно увидеть и в портретах 
XVIII в., не связанных непосредственно с линией «икона – парсуна». 
На рис. 3 изображены портрет императрицы Елизаветы Петровны ки-
сти Гаспара Преннера (1754) и картина Якоба ван Эса и Хендрика ван 
Балена «Святое семейство в обрамлении гирлянды из цветов и фрук-
тов» (1620–1630). Картина ван Эса и ван Балена встраивается в ряд 
характерных для европейской живописи XVII в. изображений еван-
гельских сюжетов и персонажей в обрамлении цветочной гирлянды. 
Преннер, разумеется, знал об этой традиции, но в отличие от картины 
Рихтера, приведенной на рис. 2, соотнесение с ней не предполагалось 
обязательным для зрителя, данный портрет вполне самодостаточен. 
Тем не менее сакрализация образа, происходящая посредством «лек-
сикализации» такой концептуальной структуры, осуществлялась на 
бессознательном уровне. 

 
 
 
 
 
 



Глебкин В.В. 

 158 

  
 

Рис. 3. Гаспар Преннер. Портрет императрицы Елизаветы Петровны (слева);  
Якоб ван Эс, Хендрик ван Бален. Святое семейство в обрамлении гирлянды  

из цветов и фруктов (справа) 
 

Теория общественного договора 
 

В заключение мне хотелось бы остановиться на сюжете принци-
пиально иного рода, который может быть рассмотрен как иллюстра-
ция модели неосознанной лексикализации. В силу его фундаменталь-
ости, у нас нет возможности обсуждать его здесь сколько-нибудь по-
дробно, обращаясь ко всему массиву литературы, ему посвященному. 
Ниже будет намечена лишь основная идея без развернутого обоснова-
ния и аргументации. 

Мне всегда казалось странным, что теория общественного дого-
вора в работах мыслителей периода раннего модерна и эпохи Просве-
щения представляет акт заключения этого договора как однократное 
действие, не привязанное жестко к временной оси. Такое действие со-
единяет два не связанных друг с другом устойчивых состояния и 
обеспечивает переход от одного состояния к другому. Одно из них 
называется естественным состоянием, второе – гражданским состоя-
нием или цивилизацией. Гражданское состояние оценивается в целом 
как более совершенное, и даже сторонники «диссидентских» версий 
(например, ранний Руссо, автор трактата «Способствовало ли возрож-



«Лексикализация» формальных структур 

 159 

дение наук и искусств улучшению нравов?») признают, что переход 
необратим и что обратное движение от цивилизации к естественному 
состоянию невозможно. 

Предложенная модель с очевидностью аисторична. Очевидно, 
что в реальном измерении формирование цивилизации представляет 
собой долгий процесс1, а выделенные состояния являются абстракци-
ями, которые выражают предельную степень генерализации и крайне 
опосредованно соотносятся с реальной жизнью. У авторов, разрабаты-
вающих разные варианты теории, сложно увидеть какие-либо попыт-
ки привязать акт общественного договора к конкретному историче-
скому моменту. Обратимся в качестве иллюстрации к известному 
трактату Руссо, в котором момент заключения общественного догово-
ра определяется следующим образом: 

«Я предполагаю, что люди достигли того предела, когда силы, 
препятствующие им оставаться в естественном состоянии, превосхо-
дят в своем противодействии силы, которые каждый индивидуум мо-
жет пустить в ход, чтобы удержаться в этом состоянии. Тогда это из-
начальное состояние не может более продолжаться, и человеческий 
род погиб бы, не измени он своего образа жизни. 

Однако поскольку люди не могут создавать новых сил, а могут 
лишь объединять и направлять силы, уже существующие, то у них нет 
иного средства самосохранения, как, объединившись с другими 
людьми, образовать сумму сил, способную преодолеть противодей-
ствие, подчинить эти силы одному движителю и заставить их дей-
ствовать согласно» [Руссо, 1998, c. 207]. 

Как видно, объяснение Руссо носит физикалистский характер и 
не предполагает какой-либо реальной процедуры вычисления. Непо-
нятно, как определить момент, когда силы, препятствующие людям 
«оставаться в естественном состоянии, превосходят в своем противо-
действии силы, которые каждый индивидуум может пустить в ход, 
чтобы удержаться в этом состоянии»2. 

Этот аисторизм идеи общественного договора отчетливо осо-
знавался некоторыми знаковыми просвещенческими мыслителями. 
                                                            

1 Можно вспомнить в этом контексте классическую работу Элиаса «О процессе 
цивилизации» [Элиас, 2001]. 

2 Как уже отмечалось, это справедливо в целом и для других авторов, формули-
рующих иные подходы к общественному договору. Так, об аисторизме Гоббса см., 
напр.: [Филиппов, 2017, с. 17]. 



Глебкин В.В. 

 160 

Так, Кант в статье «О поговорке “Может быть, это и верно в теории, 
но не годится для практики”» характеризует общественный договор 
таким образом: 

«Это и есть тот первоначальный договор, на котором только и 
можно основать гражданское, стало быть чисто правовое, устройство 
и учредить общность. – Однако этот договор (называемый contractus 
originarius или pactum sociale) как объединение всех особых и частных 
воль в народе в одну общую и публичную волю (в целях чисто право-
вого законодательства) нет нужды предполагать в качестве факта (бо-
лее того, как таковой он вообще невозможен); как будто необходимо 
прежде доказать из истории, что народ, в права и обязанности которо-
го мы вступили как его потомки, действительно когда-то совершил 
такой акт и должен был передать нам устно или письменно несомнен-
ное известие или документ об этом акте, для того чтобы мы могли 
считать себя связанными уже существующим гражданским устрой-
ством. Этот договор есть всего лишь идея разума, которая, однако, 
имеет несомненную (практическую) реальность в том именно смысле, 
что он налагает на каждого законодателя обязанность издавать свои 
законы так, чтобы они могли исходить от объединенной воли целого 
народа, и что на каждого подданного, поскольку он желает быть 
гражданином, следует смотреть так, как если бы он наряду с другими 
включил свой голос в эту волю» [Кант, 1994, c. 303–305]1. 

Подобная приверженность бинарной модели, принципиально 
дистанцирующейся от реального хода исторического процесса, требу-
ет своих обоснований. Не погружаясь здесь в анализ всей совокупно-
сти факторов, которые могли оказать на нее влияние, я хотел бы со-
средоточиться на одном из них, на мой взгляд, ключевом и обычно не 
попадающем в фокус внимания. Такая же бинарная модель, разбива-
ющая временную ось на два периода, соответствующих двум состоя-
ниям человеческого общества, со скачкообразным переходом от одно-
го состояния к другому, становится определяющей для средневеково-
го сознания. Событием, осуществляющим это разбиение, является 
Рождество Христово. Наиболее очевидное проявление указанного 

                                                            
1 Я признателен Кириллу Васильеву, обратившему мое внимание на этот фраг-

мент. 



«Лексикализация» формальных структур 

 161 

факта – модель летоисчисления, глубоко вросшая в нашу повседнев-
ность, но за ней стоят и гораздо более глубокие онтологические осно-
вания. Фундаментальность отмеченной дихотомии проявляется, в 
частности, в «Божественной комедии» Данте. Единственным пороком 
ряда античных мыслителей, к которым Данте относится с безуслов-
ным пиететом, является то, что они не жили в «правильное» время, 
т.е. после рождения Христа. Именно поэтому Гомер, Платон, Аристо-
тель и др. оказываются в первом круге ада, а не в раю и даже не в чи-
стилище. 

В целом можно увидеть определенную структурную общность 
между бинарной линейно-прогрессивной моделью времени, домини-
рующей в средневековой западной культуре, и моделью, разрабатыва-
емой мыслителями Просвещения. Эта общность отражена на рис. 4. 

 
Средние века 
Язычество   РХ    Христианство 
 
Эпоха Просвещения 
Естественное состояние  ОД  Гражданское состояние 
(варварство) (цивилизация) 

 
Рис. 4. Модель исторического времени, доминирующая в средневековой за-

падной культуре, и модель исторического времени, базовая для эпохи Просвещения 
(РХ – Рождество Христово; ОД – общественный договор) 

 
В обоих случаях мы видим необратимый скачкообразный пере-

ход от менее совершенного состояния к более совершенному. Вопло-
щению и земному пути Христа в этой логике соответствует момент 
заключения общественного договора. И хотя просвещенческие и 
предпросвещенческие мыслители дистанцируются от религиозных 
параллелей при формулировании концепции (в частности, у Руссо, как 
мы видели, объяснение носит отчетливо выраженный физикалистский 
характер), она кажется работающей на бессознательном уровне. При 
этом определенные подтверждения указанной аналогии можно найти 
в просвещенческих текстах. Так, Оноре Мирабо во фрагменте, кото-
рый считается первым употреблением слова civilisation в письменных 
текстах, непосредственно связывает цивилизацию с религией: 



Глебкин В.В. 

 162 

«Служители религии по праву занимают первые места в хорошо 
устроенном обществе. Религия, бесспорно, наилучшая и наиполез-
нейшая узда человечества; это главная пружина цивилизации; она 
наставляет нас и беспрестанно напоминает нам о братстве, смягчает 
наше сердце и т.д.» [цит. по: Бенвенист 1974, с. 388]. 

Приводимая аналогия требует, однако, ряда оговорок и уточне-
ний. Во-первых, кажется, что в отличие от общественного договора, 
земной путь Христа имеет конкретную привязку к историческому 
времени и конкретную хронологию, поэтому аналогия между РХ и ОД 
не вполне корректна. Однако при этом важно помнить, что земная ис-
тория для средневекового сознания была символом небесной, она все-
гда включала в себя трансцендентный план. Это проявляется в кон-
цепции «шести веков» Августина, одной из системообразующих для 
средневекового исторического сознания, концепции «трех эпох» 
Иоахима Флорского и т.д. Модель общественного договора также 
вводится в трансцендентной перспективе, что наглядно демонстриру-
ет приведенная выше цитата из Канта. На трансцендентном уровне 
параллель между РХ и ОД обретает более отчетливый смысл. 

Во-вторых, с точки зрения средневекового сознания земная ис-
тория конечна. Если использовать математические термины, она 
представляет собой вектор, начальная точка которого – момент сотво-
рения мира и конечная точка – второе пришествие и следующий за 
ним Страшный суд. Этот эсхатологический аспект оказывается нере-
левантным для историографии Просвещения, в которой вектор факти-
чески превращается в прямую. Однако при этом важно подчеркнуть, 
что и в средневековой, и в просвещенческой модели состояния до и 
после точки перехода статичны, и переход не вырастает органически 
из накапливающихся изменений. В средневековой модели и первое, и 
второе пришествие представляют собой вмешательство трансцен-
дентной силы в исторический процесс; в просвещенческой модели, 
несмотря на попытки вывести общественный договор из происходя-
щих изменений (как это дает Руссо в приведенном выше фрагменте, 
опираясь на физикалистские аналогии), момент общественного дого-
вора оказывается по сути трансцендентным актом, разрушающим 
естественное состояние. Другими словами, различие между вектором 
и прямой не разрушает предложенной параллели. 

 



«Лексикализация» формальных структур 

 163 

Заключение 
 

Проведенный анализ является лишь наброском, обозначающим 
общие рамки процесса лексикализации. Однако он указывает на важ-
ную особенность, обычно не учитываемую в рамках структуралист-
ского подхода. Аналогия с категорическим силлогизмом, с которой 
начинались наши рассуждения, на первый взгляд вполне согласуется 
со структуралистской моделью: изначально заданная структура может 
наполняться различным содержанием, что приводит к появлению но-
вых текстов в ее рамках. Однако такой подход не учитывает «лексика-
лизации» структуры, в результате которой она «впитывает» содержа-
тельные моменты, и наполнение структуры новым содержанием ведет 
к содержательному диалогу, который бывает как осознанным, так и 
неосознанным. Такой диалог может проходить на разных уровнях и 
затрагивать разные аспекты культуры: от локальных до наиболее фун-
даментальных. 

Список литературы 
 

Бенвенист Э. Цивилизация. К истории слова // Бенвенист Э. Общая лингви-
стика / пер. И.В. Барышевой. – М. : Прогресс, 1974. – С. 386–398. 

Гаспаров М.Л. Метр и смысл. – М. : Фортуна ЭЛ, 2012. – 418 c. 
Глебкин В.В. Ритуал в советской культуре. – М. : Янус-К, 1998. – 168 с. 
Глебкин В.В. Категория «потенциальный текст» и ее использование в теории 

культуры // Вестник культурологии. – 2020. – № 1. – С. 220–229. 
Кант И. Сочинения. Трактаты и статьи (1784–1796) / пер. Н. Вальденберг. – 

М. : Kami, 1994. – Т. 1. – 586 с. 
Лотман Ю.М. Избранные статьи. Статьи по семиотике и типологии культуры. – 

Таллин : Александра, 1992. – Т. 1. – 479 с. 
Майсак Т.А. Типология грамматикализации конструкций с глаголами движе-

ния и глаголами позиции. – М. : Языки славянской культуры, 2017. – 480 с. 
Руссо Ж.-Ж. Об общественном договоре / пер. А.Д. Хаютина и В.С. Алексеева-

Попова. – М. : КАНОН-пресс : Кучково поле, 1998. – 416 с. 
Тартановский К.Ф. О поэзии и поэтике. – М. : Языки русской культуры, 

2000. – 432 с. 
Филиппов А.Ф. Устройство власти в «Левиафане» Томаса Гоббса // 

Гоббс Т. Левиафан. – М. : РИПОЛ классик, 2017. – С. 5–45. 
Элиас Н. О процессе цивилизации. – М. ; СПб. : Университетская книга, 2001. – 

Т. 1. – 336 с.; Т. 2. – 382 с. 
Jakobson R. Selected writings. On verse, its masters and explorers. – The Hague ; 

New York : Mouton de Gruyter, 1979. – Vol. 5. – 623 р. 
 



Глебкин В.В. 

 164 

References 
 

Benvenist, Je. (1974). Civilizacija. K istorii slova [Civilization. To the history of the 
word]. In Benvenist Je. Obshhaja lingvistika [General linguistics], I.V. Barysheva (transl.), 
386–398. Moscow : Progress. (In Russian). 

Elias, N. (2001). O processe civilizacii. T. 1–2 [On the process of civilization. 
Vol. 1–2]. Moscow ; Saint Petersburg : Universitetskaja kniga. (In Russian). 

Filippov, A.F. (2017). Ustrojstvo vlasti v «Leviafane» Tomasa Gobbsa [The Device 
of Power in Thomas Hobbes «Leviathan»]. In Gobbs T. Leviafan [Leviathan], 5–45. Mos-
cow : RIPOL klassik. (In Russian). 

Gasparov, M.L. (2012). Metr i smysl [Meter and meaning]. Moscow : Fortuna El. (In 
Russian). 

Glebkin, V.V. (1998). Ritual v sovetskoj kul'ture [Ritual in Soviet culture]. Moscow : 
Janus-K. (In Russian). 

Glebkin, V.V. (2020). Kategorija «potencial'nyj tekst» i ee ispol'zovanie v teorii 
kul'tury [The category «potential text» and its use in the theory of culture]. In Vestnik 
kul'turologii [Bulletin of Cultural Studies], (1), (pp. 220–229. (In Russian). 

Kant, I. (1994). Sochinenija. T. 1. Traktaty i stat'i (1784–1796). [ Works. Vol. 1. 
Treatises and articles (1784–1796)], N. Waldenberg (transl.). Moscow : Kami. (In Russian). 

Lotman, Ju.M. (1992). Izbrannye stat'i. T. 1. Stat'i po semiotike i tipologii kul'tury. 
[Selected articles. Vol. 1. Articles on semiotics and typology of culture]. Tallin : Aleksan-
dra. (In Russian). 

Majsak, T.A. (2017). Tipologija grammatikalizacii konstrukcij s glagolami dvizheni-
ja i glagolami pozicii [Typology of grammaticalization of constructions with verbs of 
movement and verbs of position]. Moscow : Jazyki slavjanskoj kul'tury. (In Russian). 

Russo, Zh.-Zh. (1998). Ob obshhestvennom dogovore. [About the social contract], 
A.D. Khayutin & V.S. Alekseev-Popov (transl.). Moscow : KANON-press, Kuchkovo pole. 
(In Russian). 

Tartanovskij, K.F. (2000). O pojezii i pojetike. [About poetry and poetics]. Moscow : 
Jazyki russkoj kul'tury. (In Russian). 

Jakobson, R. (1979). Selected writings. Vol. 5: On verse, its masters and explorers. The 
Hague. New York : Mouton de Gruyter. (In English). 



 

 165 

 
 
 
 
УДК 7.01 130.2    DOI: 10.31249/hoc/2022.01.08 
 
 
 

Логинова М.В.*1, Прохорова Н.И.**2 

 

ТРАНСФОРМАЦИИ И ИНТЕРПРЕТАЦИИ КОНЦЕПТА 
«ДОМ» В СОВРЕМЕННОМ ИСКУССТВЕ 

 
Аннотация. Рассматриваются трансформации концепта «дом» 

как универсального маркера метаморфоз современного искусства. Ис-
следованы отдельные интерпретации концепта «дом» в творчестве 
художников И. Кабакова, Р. Магритта, Г. Матта-Кларка, В. Пивоваро-
ва, М. Рослер и др.). Смысл концепта «дом» зависим от культурной 
ситуации и от рамок художественного направления. Концепт «дом» 
обнаруживает тенденцию к деконструкции, его смысловые границы 
подвергаются смещению, «распылению» закрепленных в культуре 
значений. 

Ключевые слова: дом; концепт; концепт «дом»; концептуализм; 
постмодернизм; современное искусство; философия искусства. 
                                                            

* Логинова Марина Васильевна – доктор философских наук, профессор, 
заведующая кафедрой культурологии и информационно-библиотечных ресурсов Ин-
ститута национальной культуры Мордовского государственного университета име-
ни Н.П. Огарева, Саранск, Россия, e-mail: marina919@mail.ru 

Loginova Marina Vasil'evna – DSn in Philosophy, professor, head of the cul-
tural studies department, library and information resources Institute of National Culture, 
Ogarev Mordovia State University, Saransk, Russia, e-mail: marina919@mail.ru 

Прохорова Наталья Ивановна – кандидат культурологии, главный биб-
лиотекарь Научной библиотеки им. М.М. Бахтина Мордовского государственного 
университета имени Н.П. Огарева, Саранск, Россия, e-mail: n-prokhorova-
n@yandex.ru 

Prokhorova Natal'ya Ivanovna – PhD in Сulturology, chief librarian Ogarev 
Mordovia State University, Saransk, Russia, e-mail: n-prokhorova-n@yandex.ru 

 Логинова М.В.1, 2022, Прохорова Т.И.2, 2022 



Логинова М.В., Прохорова Н.И. 

 166 

Поступила: 30.05.2021   Принята к печати: 15.06.2021 
 
 

Loginova M.V. 
Prokhorova N.I. 

Transformations and interpretations of the concept of «home»  
in contemporary art 

 
Abstract. The article considers the transformations of the concept of 

«home» as if a universal marker of the metamorphosis in contemporary art. 
It investigates separate interpretations of the concept of «home» in the work 
by artists I. Kabakov, R. Magritte, G. Matt-Clark, V. Pivovarov, M. Rosler 
and others. The sense of «home» depends on the cultural situation and the 
framework of the artistic direction. The concept of «home» shows a ten-
dency towards deconstruction, its semantic boundaries are subject to dis-
placement, «scattering» of meanings fixed in culture. 

Keywords: home; concept; concept «home»; conceptualism; post-
modernism; contemporary art; philosophy of art. 

Received: 30.05.2021    Accepted: 15.06.2021 
 
 
Современное искусство меняется настолько быстро, что изме-

нение содержания привычных концептов является индикатором про-
исходящих трансформаций. Несмотря на то что концептуальное про-
странство культуры изменяется в зависимости от контекста, суще-
ствуют концепты, обеспечивающие жизнеспособность пространства 
культуры, способствующие сохранению самоидентичности культуры. 
Одним из таких концептов является дом, который обеспечивает ста-
бильность бытия. Наблюдая трансформации современного искусства, 
можно утверждать, что до определенного момента концепт «дом» яв-
лялся формообразующей идеей культуры. Полагается несомненным, 
что «для существования и процветания людей необходима не только 
физическая (стены), физиологическая (тепло и пища), психологиче-
ская (симпатия), но и символическая иммунная система, ограждающая 
вскормленных в искусственных условиях индивидов от опасных воз-
действий чужого» [Марков, 2009, с. 9]. Открытым остается вопрос, 
существует ли непредсказуемая опасность в тех изменениях, которые 



Трансформации и интерпретации концепта «дом»  

 167 

происходят в символическом поле смыслов современной культуры и о 
которых свидетельствует искусство. 

Смысловые трансформации, которые современное искусство 
производит с архетипами и образами, достаточно явно могут быть 
проиллюстрированы на примере концепта «дом». При этом безуслов-
на определенная связь становления данного концепта с историко- и 
социокультурным контекстом, а также с художественным процессом, 
что ниже будет показано на конкретных примерах. 

В данном случае необходимо различать идею концепта в гума-
нитарном знании и тот смысл, который придается этому понятию в 
современном искусстве. Новая философская энциклопедия ИФ РАН 
дает следующее определение концепта (от лат. conceptus – собрание, 
восприятие, зачатие) – акт «схватывания» смыслов вещи (проблемы) в 
единстве речевого высказывания [Концепт, 2020]. Также концепт 
определяют как «смысловую форму, возникающую и функциониру-
ющую в смысловом поле естественного языка, в контекстах дискур-
сивных практик (от речи до текстов)» [Теоретическая культурология, 
2005, с. 264]. 

Ю.С. Степанов определяет концепты как «сгустки культурной 
среды в сознании человека» [Степанов, 2004, с. 42]. Концепт объеди-
няет в себе язык и культуру, представляет собой смешанный ряд, в 
пределах которого слово и мифологема, слово и ритуальный предмет 
могут особым образом совмещаться. Концепт возникает при слиянии 
языковых и культурных тем на более высоком уровне абстракции, чем 
языковая и культурная модель мира. 

В современном искусстве концепт понимается, в широком 
смысле, прежде всего, как идея произведения, новаторская или, по 
меньшей мере, необычная, появившаяся на пересечении, как правило, 
не соотносимых друг с другом категорий и предметов. Поскольку в 
основе многих произведений современного искусства находится не-
обычная идея, творческая задумка или целая концепция, современное 
искусство достаточно часто определяется как концептуальное. Совре-
менным художникам и кураторам выставок и арт-галерей приходится 
предпосылать картинам и инсталляциям объяснение концепции этих 
произведений и выставки, чтобы подготовить посетителей к возмож-
ному шоку от встречи со слишком необычным искусством. 



Логинова М.В., Прохорова Н.И. 

 168 

Достаточно практический уклон в трактовке концепта диктуется 
необходимостью арт-галерей участвовать в конкуренции между собой 
за внимание зрителей и возможных инвесторов. Удачный подбор про-
изведений в соответствии с оформленной концепцией, создание кон-
цептов и концепций, эффективный кураторский отбор утверждаются 
как конкурентное преимущество в мире современного искусства [Бас-
кар, 2017, с. 237]. 

Учитывая вышесказанное, будем опираться на понимание кон-
цепта Ю.С. Степановым, поскольку оно учитывает особенности кон-
цепта как ментального образования, включающего эмоциональную 
сторону жизни человека, его переживания в теоретический дискурс. 

Выделим основные характеристики концепта «дом», сложивши-
еся в гуманитаристике на данный момент. 

Концепт «дом» является базовым, антропологически обуслов-
ленным, опирающимся на архетипический образ жилища как перво-
начального укрытия. В традиционных культурах дом выступает как 
проекция центра мира. «Для племенных и бесписьменных обществ 
жилище было образом как тела, так и универсума. Постройка дома с 
очагом как огненным алтарем ритуально ассоциировалась с актом 
творения» [Маклюэн, 2014, с. 140]. Метафизический смысл дома – в 
фактичной запечатленности первоначального события творения дома 
как мира и обустройства мира как антропологической его части, во-
площенной и зримо выраженной в доме. 

Дом подстроен под психофизиологическую размерность чело-
веческого существа и потому обладает универсальностью, целостно-
стью и простотой очевидности для любого человека; присутствует в 
различных культурах, смысл и значение дома понятны представителю 
любой национальности; существует как замкнутое относительно 
внешнего мира пространство, отделяет человека от разно-образия и 
без-образного хаоса внешнего космоса. Как акт создания, строитель-
ство дома – это утверждение, установление человеческой воли над 
окружающим природным пространством. 

Дом выступает как символ концентрации всего человеческого, 
интенсивности жизни в ее самостановлении. Вместе с тем дом – это 
место установления границ, от-граничивания, огораживания от суеты 
внешнего мира, место установления спокойного бытия. 



Трансформации и интерпретации концепта «дом»  

 169 

Дом «вложен» в традиционную упорядоченную структуру мира, 
т.е., обладая внутри себя структурностью центра и периферии, стано-
вится своего рода центром, сам находится в Центре мира рода, семьи. 

Именно в доме зарождается, формируется и существует микро-
косм рода, семьи, отдельного индивида. Структура семьи проецирует-
ся на все содержание домашнего пространства, соотносясь иерархич-
ностью социальных ролей с организацией сакрального пространства. 
Дом выполняет обучающую функцию для младших членов семейства, 
поскольку в нем вещно запечатлены опыт и знания предыдущих поко-
лений, связанные с обиходной, повседневной деятельностью, с тради-
циями и преданиями. 

Дом выполняет первоначальную коммуникативную функцию 
для впервые вошедшего, чему способствует визуальный образ жили-
ща, расположение комнат и предметов. Дом как память, будучи 
наследуемой, остается или запечатленной книгой для последующих 
поколений, или тайной для пришлого, незнакомого с историей рода. 

В отечественном гуманитарном знании сложилось особое отно-
шение к концепту «дом», подкрепленное всей русской историей с пе-
риодами войн и социальных потрясений. Важное значение для отече-
ственной культуры имеет обжитое пространство, быт и уют русской 
усадьбы. Ю.С. Степанов обращается к понятию «уюта», отмечая его 
ассоциации с «только себе принадлежащим небольшим простран-
ством, как-то отгороженным, отграниченным от внешнего мира <…> 
защищенным “уголком”, где тепло, где покой и не снуют посторонние 
люди. <…> Понятие “уюта” в русском быту всегда ассоциируется с 
укромностью, укрыванием от внешнего мира, в каком-то уголке с по-
коем» [Степанов, 2004, с. 829]. По кратчайшему определению 
К.Г. Исупова, «Дом есть очеловеченный топос с чертами вечности» 
[Исупов, 2020, с. 42]. 

Именно поэтому к концепту «дом» активно обращаются худож-
ники тех направлений, которые тяготеют как к истории сравнительно 
недавней, так и к некоему домысленному, внеисторическому прошло-
му этноса. Здесь примерами могут служить такие совершенно не по-
хожие друг на друга направления, как московский концептуализм и 
этнофутуризм. 

Московский концептуализм И. Кабакова обращается к быту и 
без-бытности коммунальной жизни советских людей. По характери-



Логинова М.В., Прохорова Н.И. 

 170 

стике Н. Лебиной, «повседневность коммуналок лишала живущих в 
ней людей даже маленького кусочка скрытой личной жизни, к кото-
рой так тянется человек. Самые потаенные стороны быта становились 
достоянием всей квартиры. Жилище в советском обществе не явля-
лось просто местом отдыха, потребления, довольно закрытой сферой 
частной жизни. Оно превратилось в социальный институт, в котором 
стандарты поведения во многом определялись санитарными и жи-
лищными нормами, а также структурой жилища» [Лебина, 2015, 
с. 118]. Такое положение вещей с ироничным протестом исследуется в 
инсталляциях И. Кабакова, внимательно, до мелочей препарирующего 
все элементы коммунального пространства. Знаменитая инсталляция 
«Человек, улетевший в космос из своей комнаты» может быть прочи-
тана как иллюстрация всего происходящего в стране в тот период 
[Орлова, 2019, с. 61]. Инсталляция также может интерпретироваться и 
как следы взрыва всей сдавленной мелочным коммунальным бытом 
человеческой энергетики. 

В серии работ В. Пивоварова «Проекты для одинокого челове-
ка» одиночество предстает в положительном ключе, как редко воз-
можная роскошь спокойствия в коммунальной квартире. Эти картины-
стенды могут прочитываться как ностальгия советского человека по 
уединению, как проект по-настоящему частной жизни, а не той, кото-
рая как бы предполагается таковой, но всегда выставлена на всеобщее 
обозрение соседей по коммунальному быту. Эти проекты окрашены 
сентиментальностью, несбыточными в то время для многих мечтами 
об одиноком, без постоянного вмешательства социума, существова-
нии. При этом в них нет явной критики или отрицания советского бы-
та, художник как бы незаметно отстраняется от него, выступает здесь 
от имени воображаемой институции, какого-нибудь НИИ одиноче-
ства, предлагающего программу сознательного одиночества, умерен-
ной аскезы и ограничения себя в ненужных вещах [Лазарева, 2017, 
с. 21]. Дом в работах московских концептуалистов часто сужается до 
комнаты, причем даже эту комнату в полной мере нельзя считать пол-
ноценным домом; Дом низводится до неказистого, захламленного жи-
лья, из которого некий его обитатель все время предпринимает побег 
либо куда-то вовне, либо уходя в себя, в свое одиночество. В работах 
этих художников в полной мере проявилось то, что О. Кривцун сфор-



Трансформации и интерпретации концепта «дом»  

 171 

мулировал как антиномию антропного и эстетического [Кривцун, 
2015, с. 96]. 

Одна из определяющих черт этнофутуризма – игра с образами и 
архетипами традиционной финно-угорской культуры. На картине эт-
нофутуриста Ю. Дырина «Ангел дома» изображен дом в лодке, не-
спешно движимой ангелом по водам времени [Мой Эдем. Юрий Ды-
рин, 2008]. Возвышая образ дома до священного символа, художник 
актуализирует концепт как знак пространства индивидуальной и ро-
довой памяти. Смысловой контекст картины сакрализован сопутству-
ющими ассоциациями ангела, лодки, подобной спасительному ковче-
гу. Так художник создает близкое по замыслу к иконическому изоб-
ражение пространства мира памяти, в котором дом предков является 
смысловым центром. Для современного художника оказалось необхо-
димым ностальгически вернуться к традиционной символической 
ценности Дома. «Смысл выразительной формы не сводится к единому 
акту освещения уникального художественного взгляда, но и несет на 
себе груз прошлого общекультурного опыта художественного осмыс-
ления мира» [Логинова, 2014, с. 212]. Необычная, но не выходящая за 
рамки уважительного отношения к этническому наследию, интерпре-
тация привычного для традиционного сознания образа является мар-
кером удачного творческого поиска для художников-этнофутуристов. 

Частное домашнее пространство обычного человека содержит 
память рода, семьи и вызывает ассоциативную связь с изначально без-
опасным местом. Именно поэтому работы художников с концептом 
«дом» обычно обращают на себя внимание. Если дом, как стереотип 
восприятия, подвергается изменению или разрушению в художе-
ственном произведении, это действие художника способно вызвать 
тревогу и болезненный отклик у зрителя. Подобный прием демон-
стрирует картина Р. Магритта «Империя света», где из-за игры ху-
дожника с фоном дневного и ночного освещения окружающего пей-
зажа дом воспринимается границей между дневным и ночным быти-
ем. «В картинах Магритта почти всегда присутствуют детали, резко 
контрастирующие друг с другом, вызывая тем самым шок, выводящий 
разум из состояния оцепенения и заставляющий думать» [Паке, 2002, 
с. 15]. Переключение между возможными вариантами восприятия по-
рождает интерпретацию за интерпретацией, и эта игра смыслов делает 



Логинова М.В., Прохорова Н.И. 

 172 

картину тревожной, не связывая изображенный дом с пристанищем, 
вынуждая воспринимать его как границу между мирами. 

В современных условиях дом – уже не место постоянного оби-
тания для городского обывателя, бόльшую часть времени проводяще-
го на работе и в дороге. Если современный человек проводит много 
времени в пробках, то функции дома частично переходят на простран-
ства работы, рекреации; своеобразным домом становится личный ав-
томобиль. В ту часть времени, которое остается от основных занятий, 
дом становится точкой доступа в интернет посредством различных 
экранов, причем точкой, зачастую более комфортной для тех, кто мо-
жет посетить дом извне. Даже дома человек не защищен от тенденции 
глобального нивелирования художественных вкусов под влиянием 
массмедиа [Маньковская, 2020, с. 293]. Все более актуализируется 
коммуникационная функция дома, на второй план отходит его охра-
нительная функция, происходит десакрализация домашнего простран-
ства как распахнутость дома вовне через новые технологии коммуни-
каций и СМИ. 

Эту тенденцию в различной степени фиксируют и используют в 
своих работах современные художники. 

В серии Марты Рослер «Война с доставкой на дом: дом, милый 
дом» (House Beautiful: Bringing the War Home, 1967–1972) художница 
привлекает внимание общества к теме войны во Вьетнаме [Rosler, 
1967–1972]. Прием, порождающий эффект шокирующей визуально-
сти, состоит в коллажном сочетании образов мирного домашнего ин-
терьера и образов эпизодов военных действий. В дальнейшем этот же 
прием используется в новой серии фотомонтажей 2004 и 2008 гг., яв-
ляющихся откликом на войну в Афганистане [Rosler, 2004–2008]. 

Современное искусство принципиально утверждается на отходе 
от пространства повседневности, но дом как раз и является символом 
этого пространства. Привычный концепт становится маркером разли-
чия произошедших изменений. В нем почти отсутствует акцент на но-
визне, «злобе дня», поскольку сам принцип новизны в сознании обы-
вателя не сочетается с привычным комфортом и устроенностью быта. 

Постоянное становление, изменение, текучесть современных ху-
дожественных процессов противоречит самому содержанию рассмат-
риваемого концепта, в основе которого – надежность укрытия, постоян-



Трансформации и интерпретации концепта «дом»  

 173 

ство обороны от внешних воздействий, достаточно четкое наличие обо-
значенных границ между миром своих и чужих и / или других. 

Гордон Матта-Кларк работал с концептом «дом» в контексте 
своего замысла «анархитектуры», производя операции разделения с 
различными зданиями, предназначенными к сносу, и запечатлевая 
этот процесс на видео [Matta-Clark, Bingo]. Дом как концепт не только 
включается в смысловую игру, но по замыслу художника подвергает-
ся десакрализации и деконструкции привычное понимание дома как 
жилища. Буквально осуществив разборку дома на составляющие его 
фрагменты, следы этого творческого акта художник помещает в музее 
современного искусства Нью-Йорка под названием «Бинго». Произве-
дение представляет собой фасад дома, разделенный на девять частей. 

Другая работа Матта-Кларка – «Расщепление: четыре угла» 
[Matta-Clark, Splitting…] – представляет собой дом, из середины кото-
рого выпилен фрагмент таким образом, что созданный просвет делает 
дом необычным для восприятия, привыкшего воспринимать подобные 
объекты целостными. Поскольку через дом теперь может проходить 
дневной свет, разрушается предназначение дома, его основная функ-
ция как замкнутого и оберегающего пространства буквально делается 
ущербной. Очевидно, что художник акцентирует внимание на работе с 
домом, прежде всего, как с пространством здания, уводя на второй 
план смысл дома как жилого объекта. Возможность прохождения 
дневного света через объект становится важнее, чем сохранение тепла 
и света человеческого жилья. 

Дом, как точка прошлого в настоящем, выступает основанием, 
связанным с историей, предками и наследием. Этот концепт зафикси-
рован в пространстве и сам фиксирует пространство самости, не ее 
становления, но в бόльшей степени охранения от течения времени, а 
если и становления, то в определенных границах. Поэтому концепт 
«дом» связан с временем в историческом контексте наследования и 
сохранения смыслов, но неохотно включается в потоки процессуаль-
ности, к которым тяготеет современное искусство. 

Напротив, концепт «дом» легко вступает в диалог с идеей музея. 
Традиционная практика существования дома-музея, квартиры-музея 
подчеркивает легкость превращения дома в музей именно из-за того, 
что оба пространства – и домашнее, и музейное – комплиментарны по 
отношению к пространству памяти, в котором возможен достаточно 



Логинова М.В., Прохорова Н.И. 

 174 

плавный переход от частного времени творческой личности к времени 
культурной памяти. 

Косвенно демонстрирует отношение художника к концепту 
«дом» то, как здание располагается автором произведения в опреде-
ленном пространстве. Так, работу со зданием Рейхстага как с объек-
том – пространством зримого – в полной мере нельзя считать работой 
с «домашним» пространством, однако она в полной мере демонстри-
рует работу с концептом «дом» в аспекте культурной памяти. В 1995 г. 
художники Христо Явашев и Жан-Клод Гийбон [Christo and Jeanne-
Claude] завернули здание Рейхстага в серебристую ткань, которой по-
надобилось более 100 тыс. кв. метров. Арт-проект привлек внимание 
не только зрителей и искусствоведов, но и политиков. Для первых ис-
торическое здание предстало легким, как бы «воздушным» объектом, 
для вторых – явилось предметом обсуждения и повышенного внима-
ния к историко-культурному наследию. В контексте нашего исследо-
вания отметим, что элемент «завернутости» здания скрадывает, обез-
личивает его исторические черты, сводя к некоей обобщенной форме, 
что, конечно, способствует привлечению внимания – но уже не как к 
конкретному объекту, а как к необычному объекту в окружающем 
пространстве. 

На примере концепта «дом» наиболее явно иллюстрируются те 
трансформации, которые современное искусство производит в смыс-
ловом поле традиционных образов и архетипов. Сложившееся в оте-
чественном гуманитарном знании понимание концепта «дом» как ис-
торически и культурно устоявшегося в человеческом бытии смысло-
вого образования обнаруживает намечающееся расхождение с трак-
товкой данного концепта в современном искусстве. Новой интерпре-
тации и критике подвергаются основные характеристики концепта 
«дом»: устойчивость, надежность, ограниченность в пространстве 
и др. Концепт обнаруживает тенденцию к деконструкции, его смысло-
вые границы подвергаются смещению, «распылению» закрепленных в 
культуре значений. В современной культуре концепт «дом» приобре-
тает прежде не свойственные ему характеристики средства коммуни-
кации. Он становится менее важен сам по себе и обретает значимость 
как пространство, в котором происходит медиасобытие. При этом 
остается безусловной связь трансформаций данного концепта с худо-
жественным процессом, с историко- и социокультурным контекстом. 



Трансформации и интерпретации концепта «дом»  

 175 

Список литературы 
 

Баскар М. Принцип кураторства. Роль выбора в эпоху переизбытка. – М. : Ад 
Маргинем Пресс, 2017. – 359 с. 

Исупов К.Г. Космос русского самосознания : словарь. – М. ; СПб. : Центр гу-
манитарных инициатив, 2020. – 400 с. 

Концепт. Новая философская энциклопедия ИФ РАН. – Режим доступа : 
https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/document/HASH28261615260566fbd37028 

Кривцун О.А. Искусство новой России : пластические вариации экзистенци-
ального // Studia culturae. – 2015. – № 4 (26). – С. 90–122. 

Лазарева Е.А. Виктор Пивоваров : траектория полетов. – М. : BREUS, 2017. – 
120 с. 

Лебина Н. Советская повседневность : нормы и аномалии. – М. : НЛО, 2015. – 
488 с. 

Логинова М.В. Онтология выразительных форм в культуре // Вестник Мордов-
ского университета. – 2014. – № 4. – С. 207–215. 

Маклюэн М. Понимание Медиа : внешние расширения человека. – М. : Кучко-
во поле, 2014. – 462 с. 

Маньковская Н.Б. Феномен постмодернизма. Художественно-эстетический ра-
курс. – М. ; СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2020. – 496 с. 

Марков Б.В. Образ современности в зеркале философии // Аналитика культу-
рологии. – 2009. – № 3(15). – С. 27–43. 

Мой Эдем. Юрий Дырин : [альбом] / сост.: Юрий Дырин, Альбина Рункова. – 
Саранск : [б. и.], 2008. – 117, [2] с. : ил., портр., цв. ил. 

Орлова А.М. Российская инсталляция. Формирование среды и создание систе-
мы образов-канонов // Культура и искусство. – 2019. – № 7. – С. 61 (65 c.). – DOI: 
10.7256/2454–0625.2019.7.28938. – URL : https: 
//nbpublish.com/library_read_article.php?id=28938 

Паке М. Рене Магритт, 1898–1967 : Мысль, изображенная на полотне. – М. : 
Taschen: Арт-Родник, 2002. – 96 с. 

Степанов Ю.С. Константы : словарь русской культуры. – М. : Академический 
Проект, 2004. – 992 с. 

Теоретическая культурология. – М. : Академический Проект ; Екатеринбург : 
Деловая книга : РИК, 2005. – 624 с. 

Christo and Jeanne-Claude. – Mode of access : 
https://www.christojeanneclaude.net/artworks/realized-projects/ (acessed 30.05.2021) 

Matta-Clark, Gordon. Bingo. MoMa. – Mode of access : 
https://www.moma.org/collection/works/91762 (acessed 30.05.2021) 

Matta-Clark, Gordon. Splitting. MoMa. – Mode of access : 
https://www.moma.org/collection/works/114408?artist_id=6636&page=1&sov_referrer=arti
st (acessed 30.05.2021) 

Rosler, Marta. House Beautiful: Bringing the War Home, 1967–1972. – Mode of ac-
cess : http://www.martharosler.net/photo (acessed 30.05.2021) 

https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/document/HASH28261615260566fbd37028
https://www.christojeanneclaude.net/artworks/realized-projects/
https://www.moma.org/collection/works/91762
https://www.moma.org/collection/works/114408?artist_id=6636&page=1&sov_referrer=artist
https://www.moma.org/collection/works/114408?artist_id=6636&page=1&sov_referrer=artist
http://www.martharosler.net/photo


Логинова М.В., Прохорова Н.И. 

 176 

Rosler, Marta. House Beautiful: Bringing the War Home, 2004–2008. – Mode of ac-
cess : http://www.martharosler.net/house-beautiful-bringing-the-war-home-new-series-
carousel (acessed 30.05.2021) 

 
References 

 
Baskar, M. (2017). Printsip kuratorstva. Rol vybora v epokhu pereizbytka [Curation: 

the power of selection in a world of excess Piatkus]. Moscow : Ad Marginem Press. (In 
Russian). 

Isupov, K.G. (2020). Kosmos russkogo samosoznaniya: slovar [Cosmos of Russian 
Self-consciousness: Dictionary]. Moscow ; Saint Petersburg : Tsentr gumanitarnykh init-
siativ. (In Russian). 

(Anonymous). Kontsept. Novaya filosofskaya entsiklopediya IF RAN [Concept. 
New Philosophical Encyclopedia of the IF RAS]. Retrieved from : 
https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/document/HASH28261615260566fbd37028 

Krivtsun, O.A. (2015). Iskusstvo novoy Rossii: plasticheskie variatsii ekzistentsi-
alnogo [The art at new Russia: plastic variation of existential]. In Studia culturae, (4 (26)), 
(pp. 90–122). (In Russian). 

Lazareva, Ye.A. (2017). Viktor Pivovarov: Traektoriya poletov [Viktor Pivovarov: 
trajectory of Flights]. Moscow : BREUS. (In Russian). 

Lebina, N. (2015). Sovetskaya povsednevnost: normy i anomalii [Soviet everyday 
life: norms and anomalies]. Moscow : NLO. (In Russian). 

Loginova, M.V. (2014). Ontologiya vyrazitelnykh form v culture [Ontology of ex-
pressive forms in culture]. In Vestnik Mordovskogo universiteta [Bulletin of the Mordovian 
University], (4), (pp. 207–215). DOI: 10.15507/VMU. 024.201403.207 (In Russian). 

Maklyuen, M. (2014). Ponimanie Media: vneshnie rasshireniya cheloveka [Under-
standing media: the extensions of man]. Moscow : Kuchkovo pole. (In Russian). 

Mankovskaya, N.B. (2020). Fenomen postmodernizma. Khudozhestvenno-
esteticheskiy rakurs [The phenomenon of postmodernism. Artistic and aesthetic perspec-
tive]. Moscow ; Saint Petersburg : Tsentr gumanitarnykh initsiativ. (In Russian). 

Markov, B.V. (2009). Obraz sovremennosti v zerkale filosofii [The image of moder-
nity in the mirror of philosophy]. In Analitika kulturologii [Cultural Studies Analytics], (3 
(15)), (pp. 27–43). (In Russian). 

Yurij Dyrin, Al'bina Runkova (comp.) (2008). Moj Edem. Yurij Dyrin : [al'bom] 
[My Eden. Yuri Dyrin : [album]]. Saransk : [b. i.]. (In Russian). 

Orlova, A.M. (2019). Rossiyskaya installyatsiya. Formirovanie sredy i sozdanie sis-
temy obrazov-kanonov [Russian installation art. environment formation and creation of 
system of canon-images]. In Kultura i iskusstvo [Culture and Art], (7), (p. 61). DOI: 
10.7256/2454–0625.2019.7.28938 Retrieved from : URL : 
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=28938 (In Russian). 

Pake, M. (2002). Rene Magritt, 1898–1967: Mysl, izobrazhennaya na polotne [Rene 
Magritt, 1898–1967: The thought depicted on the canvas]. Moscow : Taschen : Art-Rodnik. 
(In Russian). 

http://www.martharosler.net/house-beautiful-bringing-the-war-home-new-series-carousel
http://www.martharosler.net/house-beautiful-bringing-the-war-home-new-series-carousel
https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/document/HASH28261615260566fbd37028


Трансформации и интерпретации концепта «дом»  

 177 

Stepanov, Yu.S. (2004). Konstanty: slovar russkoy kultury [Constants: Dictionary of 
Russian Culture]. Moscow : Akademicheskiy Proekt. (In Russian). 

(Anonymous). (2005). Teoreticheskaya kulturologiya [Theoretical culturology]. 
Moscow : Akademicheskiy Proekt; Ekaterinburg: Delovaya kniga; RIK. (In Russian). 

Christo and Jeanne-Claude. Retrieved from: 
https://www.christojeanneclaude.net/artworks/realized-projects/ (In English) 

Matta-Clark, Gordon. Bingo. MoMa. Retrieved from: 
https://www.moma.org/collection/works/91762 (In English) 

Matta-Clark, Gordon. Splitting. MoMa. Retrieved from: 
https://www.moma.org/collection/works/114408?artist_id=6636&page=1&sov_referrer=arti
st (In English) 

Rosler, Marta. House Beautiful: Bringing the War Home, 1967–1972. Retrieved 
from: http://www.martharosler.net/photo (In English) 

Rosler, Marta. House Beautiful: Bringing the War Home, 2004–2008. Retrieved 
from: http://www.martharosler.net/house-beautiful-bringing-the-war-home-new-series-
carousel (In English) 

 

https://www.christojeanneclaude.net/artworks/realized-projects/
https://www.moma.org/collection/works/91762
https://www.moma.org/collection/works/114408?artist_id=6636&page=1&sov_referrer=artist
https://www.moma.org/collection/works/114408?artist_id=6636&page=1&sov_referrer=artist
http://www.martharosler.net/photo
http://www.martharosler.net/house-beautiful-bringing-the-war-home-new-series-carousel
http://www.martharosler.net/house-beautiful-bringing-the-war-home-new-series-carousel


 

 178 

РЕЦЕНЗИИ НА КНИГИ 
 

 
 
 
 

 
УДК 7.01  7.06 791.43.01 
 

Люсый А.П.* 

 
МЕДЛЕННОЕ КИНО: Критика чистого экрана 

Рецензия на книгу: 
Перельштейн P.M. Метафизика киноискусства. – М. ; СПб. : 

Центр гуманитарных инициатив, 2020. – 320 с. – (Humanitas) 
 

Liusyi A.P. 
SLOW MOVIE: Criticism of a blank screen 

Book Review: 
Perelstein R.M. Metaphysics of cinematography. – M. ; SPb. : Center for 

Humanitarian Initiatives, 2020. – 320 p. – (Humanitas) 
 
 
«За ним повсюду Всадник Медный С тяжелой камерой скакал». 
Таким образом я бы редуцировал известную поэтическую фор-

мулу судьбы России в соотношении с судьбой человечества. Ведь, как 
пишет автор рассматриваемой книги, «луч кинопроектора прорезает 
темную ночь истории и, подобно трагическому мифу, пишет светом 
новую историю, историю человеческого духа» (с. 22). 

                                                            
* Люсый Александр Павлович – кандидат культурологии, доктор филологиче-

ских наук, литературный критик. Профессор кафедры теории и истории культуры 
Института кино и телевидения (ГИТР). Москва, Россия, e-mail: allyus1@gmail.com 

Liusyi Aleksandr Pavlovich – Candidate of Cultural Studies, Doctor of Philology, lit-
erary critic. Professor of the Department of Theory and History of Culture of the Institute of 
Cinema and Television (GITR). Moscow, Russia, e-mail: allyus1@gmail.com 

 Люсый А.П., 2022 

mailto:allyus1@gmail.com
mailto:allyus1@gmail.com


Медленное кино  

 179 

Новая книга создателя оригинальной кинофилософии Романа 
Перельштейна «Метафизика кино» – попытка целостного взгляда на 
кинематограф не изнутри его самого, что свойственно большинству 
современных киноведческих исследований, а извне, с высот мировой 
культуры как таковой, посредством интегрального прозрения, в русле 
поиска транссубъективных основ художественной деятельности как 
таковой. Под транссубъективностью в книге подразумевается «накоп-
ленный культурой опыт размывания границ психологического “я”, 
способность выхода за пределы того “я”, которое само кладет себе 
предел. В результате чего на горизонте возникает безграничное или 
вечное “Я”, причем не только “Я” киногероя и создателей фильма, но 
и – исследователя кинотекста» (с. 10). 

Исходный образ участников такого дисциплинарного сверхкино 
усложняется. Разворачивается ключевой для первой части книги «Ме-
тафизика кинодраматургии» образ колесницы с имеющим непростую 
структуру устройства экипажем. Колесницей управляет возничий, но 
там сидит и господин, обладатель знания о конечной цели путеше-
ствия. Доедет – не доедет? Об этом первая глава первой части «Мо-
дель художественной вселенной». 

«Представим себе колесницу, которой управляет возничий. 
В колеснице сидит господин, и только ему известна конечная цель 
путешествия. Уподобим колесницу нашем телу, тогда лошади – это 
наши чувства, а вожжи – наш ум. Таков образ человека, каким он 
предстает в одном из древних священных текстов индуизма. Если мы 
не будем заботиться о колеснице, то далеко не уедем. Если на горной 
дороге обнаружим, что имеем дело с необъезженными лошадьми, то 
повозка полетит в пропасть. Если вожжи окажутся непрочными, 
упряжка не станет нам подчиняться, и опять жди беды. Но все эти 
напасти ничто в сравнении с возничим, который вдруг вообразит себя 
господином. И если истинный господин не укажет возничему пра-
вильный путь, то бог знает, куда мы можем заехать, в какие непролаз-
ные дебри» (с. 30–31). 

На этом экране мысли возникает своеобразное состязание двух 
колесниц – одна «приехала» из диалога «Федр», другая – из «Катха-
упанишады». В колеснице Платона расположилось четко выраженное 
фрейдовское «Сверх-Я», озабоченное не столько каким ему быть, 



Люсый А.П. 

 180 

сколько как ему себя утверждать, как действовать. А действует оно в 
интересах упряжки, охаживая плетью, запугивая и позоря черного коня. 

Но истинный «кормчий души», по мнению автора, ведет себя не 
так. Господин интегральной колесницы автора – это не возничий из 
мифа Платона. Господин никого не наказывает, он просто есть, он 
условие жизни. И конечно, он не сводим к комплексу социальных 
установок, исходящих от Суперэго. В его незримом присутствии ра-
зумная часть психики, которую мы уподобили возничему, не изнывает 
под тяжестью запретов и табу. Она воспринимает культурную и нрав-
ственную норму как свое естественное состояние. Но стоит нам отож-
дествить себя с возничим, как тут же на нас упадет тень «Сверх-Я», и 
мы так возьмемся за лошадь черной масти, что она, конечно, покорит-
ся, отдав свою черную энергию кучеру, размахивающему кнутом Су-
перэго. Возничий это не что иное, как передаточное звено между Пу-
тешественником-господином и колесницей, между вечным и измен-
чивым, т.е. между нашей бессмертной душой и тем, что созревает, со-
вершенствуется и, достигнув пика, склоняется к закату. 

Эгоист – это тот, кто рассуждает обо всем, как кучер, не видя 
дальше собственного носа. Правда, тут можно вспомнить мудрого ку-
чера из «Капитанской дочки» Пушкина, который смотрит вдаль 
наиболее понимающим зрением, прозревая то, что не видит никто во-
круг. Однако автору тут удобней привлечь в союзники главного героя 
американской черной комедии «Бёрдмэн» (2014), актера и режиссера 
Риггана Томсона, который, решив окончательно разобраться с разди-
рающими его изнутри демонами, отстреливает себе именно эту часть 
тела. Тут бы Гоголя вспомнить, но для данного киносюжета вопрос в 
том, кто отстреливает нос? Эго и отстреливает. И вывод очевиден. Эго 
не способно покончить с собой. Оно может лишь имитировать суицид. 

«Индийская метафора во многом перекликается с платоновской, 
вот только то, что находится “выше неба”, видит не возничий, а гос-
подин колесницы, именно ему открыта Истина или, как говорит Со-
крат: “истинное бытие, вечно неизменное и прекрасное, в котором 
пребывают справедливость-в-себе, рассудительность-в-себе, знание- 
в-себе и прочие добродетели”» (с. 40). 

Таким образом, образ колесницы позволяет автору расставить 
по своим местам участников такого познавательного в широком 
смысле движения. Возничий уподобляется нашему интеллекту, наше-



Медленное кино  

 181 

му разуму или союзу рассудка и интуиции, приносящему благие пло-
ды в том случае, если эго не пытается свергнуть вечное Я, самого Пу-
тешественника-господина, а напротив, во всем ему помогает. Перенос 
ядра нашей личности из Путешественника в возничего приводит в 
движение шестеренки драмы нашей жизни, запускает механизмы са-
моисследования или саморазрушения. Развилка непредсказуема, и без 
Достоевского все же никак не обойтись во второй главе «Цель героя и 
две стратегии ее достижения». Цель у главного героя одна, но страте-
гии разные. Ложная стратегия ведет к укреплению позиций эго, ока-
зывающегося «многоголовой гидрой», а истинная стратегия позволяет 
освободиться от эго путем его включения в состав цельной и недели-
мой личности. 

Для героя романа «Бесы» Николая Ставрогина подобное само-
разгадывание заканчивается петлей и адом, самоказнью ввиду бунта 
против своего вечного Я. А князь Мышкин из «Идиота» хотя и сходит 
с ума, все же указывает людям путь к свету, в обитель покоя. Опять 
драма двух колесниц? Наше эго может и не позволить увидеть за 
внешним поражением князя Мышкина его внутреннюю победу. Экра-
низация романа Достоевского «Идиот», предпринятая Иваном Пырье-
вым в 1958 г., кинематографическая победа, на взгляд автора, до сих 
пор остающаяся непревзойденной. Возничему оказывается непонятен 
адвокат Аттикус из драмы «Убить Пересмешника» (1992) Роберта 
Маллигана. Также всегда будет попадать под подозрение ненаблюда-
тельного ума учитель истории Илья Семенович из «Доживем до поне-
дельника» (1968) Станислава Ростоцкого. Не находят места на этой 
земле целитель Джон Коффи из «Зеленой мили» (1999) Фрэнка Дара-
бонта и французские монахи-трапписты из драмы «Люди и боги» 
(2010) Ксавье Бовуа. Растерзан не ведающими, что творят, слесарь 
Дмитрий из драмы «Дурак» (2014) Юрия Быкова. Не в силах изменить 
мир, но готов отдать ему себя целиком неаполитанский врач-гуманист 
Джузеппе Москати из «Исцеляющей любви» (2007) Джакомо Кампи-
отти. Оказывается в силах изменить мир заглавный герой фильма 
«Ганди» (1982) Ричарда Аттенборо, хотя философу ненасилия, как 
называли Махатму Ганди, не по силам изменить человека. 

Драма как таковая – это метод психотерапии с ее инструментом 
драматической импровизации. То, что в психоанализе называют «раз-
рядкой патогенных аффектов». Возвращаясь в прошлое и переживая 



Люсый А.П. 

 182 

его заново, мы идем навстречу своим страхам и узнаем о них достаточ-
но, чтобы они больше не манипулировали нами столь беззастенчиво. 

Не только катарсис, но и классическая структура истории, в ко-
торой отражается человеческое сознание, является инструментом гар-
монизации бытия, утверждается в третьей главе «“Три цвета. Синий” 
через призму притчи о сеятеле». Не нужно показывать адских муче-
ний, чтобы зритель понял – герой находится в аду, и этот ад – посто-
янное принудительное мышление. Избавиться от такого ада герой 
может, перестав страдать по поводу того, что он страдает. 

Исходя из динамичной природы искусства кино, Борис Гройс 
ранее пришел к выводу, что первым шагом к действительному изоб-
ражению мысли как таковой стали не блуждания кинокамеры по 
ландшафтам задумавшегося мыслителя, а кун-фу фильмы, в которых 
мысль совпадает с движениями, а движение неотделимо от мысли. 
«Полагаю, это очень важный сдвиг в истории европейского кино, по-
тому что до сих пор воплощенный Логос либо висел на кресте непо-
движно, либо сидел в роденовской форме человека, отдыхающего по-
сле фитнеса»1. 

Сам принцип приведения в движение как основное орудие 
фильма, кино как таковое, означает негацию, повсеместное разруше-
ние, тотальное убиение всех присутствующих ради конечного торже-
ства той или иной идеи. Обычно правом сказать что-то нетривиальное 
и умное в американских фильмах наделяется киллер-профессионал, 
притом что такие «прирожденные убийцы» ничего по-настоящему 
глубокого сказать не могут. «Вот подтверждение тому, что только аб-
солютное движение, абсолютное разрушение и абсолютное приведе-
ние в движение чего угодно оправдывает на экране именно философ-
ское высказывание, диалектическую сущность философии»2. 

Однако для Перельштейна квинтэссенция такой кинофилософии 
«Матрица» – «виртуальный бифштекс». Вторая честь книги «Метафи-
зика кинорежиссуры» – это развернутый мастер-класс по медленному 
кино (прежде всего Андрея Тарковского). «Модель художественной 
                                                            

1 Гройс Б. Искусство. Дизайн. Политика // Гуманитарные технологии. Информа-
ционно-аналитический портал. – URL : http://gtmarket.ru/laboratory/publicdoc/2006/664  

2 Люсый А.П. Литературный киноглаз : учебное пособие по опознанию кинопо-
тенциала пространства и текста. – М. : ГИТР, 2019. – 152 с.  

http://gtmarket.ru/laboratory/publicdoc/2006/664


Медленное кино  

 183 

вселенной», как называется первая глава второй части, начинается с 
изложения взглядов Михаила Гершензона о важности «медленного 
чтения». Михаил Гершензон размышляет о художественном творче-
стве как об опыте целостного ви́дения мира, носителем которого ста-
новится целостная личность автора. Творящий представляется Гер-
шензону «избранником», которому «дано длительно созерцать свое 
ви́дение»1 (с. 87). Таким образом, акцент переносится с частного 
предмета, попавшего в поле зрения творящего, на всеобъемлющее 
зрение автора. Так творится не поддающееся описанию «неизобрази-
мое в понятиях» видение, а не та или иная форма. 

Для Перельштейна у Гершензона важна постановка проблемы 
конгениальности критика, а шире – читателя – художнику, указываю-
щая тем самым на общее духовное поле их деятельности. Ведь «Ху-
дожественная критика – не что иное, как искусство медленного чте-
ния, т.е. искусство видеть сквозь пленительность формы ви́дение ху-
дожника. Толпа быстро скользит по льду, критик скользит медленно и 
видит глубоководную жизнь. Задача критика – не оценивать произве-
дение, а, узрев самому, учить и других видеть ви́дение поэта, вернее, 
учить всех читать медленно, тот, кто глубоко воспринимает художе-
ственное произведение, творец не в меньшей степени, чем его непо-
средственный автор» (с. 131). Проблема «медленного чтения» как ду-
ховного сотрудничества, как разделения бытия с созерцателем, по-
груженным в бытие, актуальна и по сей день. 

Вторая глава, «Творчество как исповедь», – попытка предста-
вить саму структуру кинематографической исповеди в культурном 
контексте. Сам феномен исповеди – это и становление внутреннего 
экрана. Приводится высказывание мастера адвайты Пападжи: «Ты 
есть Существование и тот Покой, что за пределами покоя. Ты тот 
экран, на который проецируется все». Экран не появляется и не исче-
зает. Он олицетворяет саму вечность. Далее Пападжи развивает свое 
понимание метафоры экрана, вполне сопоставимой с образом колес-
ницы в своей значимости и простоте» (с. 170). Такой экран безупречно 
чист. 

Проявленный мир есть проекция наших желаний на экран со-
знания. Но мы не являемся этими проекциями, мы – именно экран. 
Такой экран Сознания есть высшая сфера бытия, она же видящий. Луч 



Люсый А.П. 

 184 

кинопроектора – сфера сознания автора, его способ представления 
реальности, он же – видение. 

Итак, колесница превращается в экран, колесницу ви́дения. В ней 
герой зависит от автора и экрана, автор – от зрителя, экрана и героя. 
И только экран, как метафора нашего вечного Я, не зависит ни от кого 
и ни от чего. «Когда сквозь видимое проступает ви́дение, мы говорим 
об особом стиле режиссера, о его узнаваемом почерке, о свойственных 
ему приемах экранного рассказа, о том, что Андрей Тарковский назвал 
«главной нотой», по отношению к которой резонируют «вещи, пей-
заж, актерская интонация». Когда сквозь видимое проступает не толь-
ко ви́дение, но и видящий, мы говорим о художественной философии 
автора фильма, о метафизических основаниях его творчества, часто 
ускользающих от фиксации и определения. Именно в таком ключе 
было бы наиболее органично вести разговор о кинематографе самого 
Тарковского. Анализом его картины «Сталкер» мы закончим книгу» 
(с. 171). Что и происходит в третьей главе «Особенности метафизиче-
ской оптики “Сталкера”». 

Камера перемещается очень медленно, и ее таинственное дви-
жение уподобляется поступи видящего – в духе Микеланджело Анто-
ниони. Автор отсылает к видящему не только через скорость, но и ха-
рактер движения камеры. Таким образом, по его мнению, ви́дение как 
сфера сознания режиссера трансформируется в присутствие высшего 
порядка. 

Камера Тарковского избегает таких общих планов, которые пе-
редавали бы параметры физического пространства во всей его евкли-
довой определенности. Она выхватывает фрагменты ландшафта, 
уплощает его в духе средневековой европейской шпалеры и даже пре-
образует в орнамент. Ведь пространство иконы, переживаемое как 
Встреча с незыблемыми основами бытия, постижение которого нача-
лось в «Андрее Рублеве», также находится вне геометрии Евклида. 

Тарковский в поисках духовных корней человека устами Стал-
кера соединяет христианство и даосизм, отыскивая эти корни не на 
Западе или Востоке, а в самом человеке. Так поступают представители 
мистической ветви любой великой религии. В кинематографе потаен-
ной сердечной глубины, к которому автор причисляет исповедальное 
творчество А. Тарковского, автор воспринимает язык метафизических 
истин, которые далеко не всегда поддаются вербальному выражению. 



Медленное кино  

 185 

По одну руку у автора, для подтверждения этих истин, труды религи-
озных философов Григория Померанца и Зинаиды Миркиной, по дру-
гую – «Тысячеликий герой» Джозефа Кемпбэлла. Кэмпбелловский 
аллегоризм помогает интерпретировать разнообразные драматические 
коллизии в духе пути героя. В этом контексте евангельская притча о 
сеятеле выступает своеобразным аналогом пути героя. В этой притче 
отражены этапы вызревания глубинной Личности героя. Только вме-
сто трех классических этапов «Исход», «Инициация», «Возвращение» 
рассматриваются четыре экзистенциальные ситуации или коллизии. 
Перечислим их: «Дорога» – «Птицы»; «Каменистое место» – «Зной»; 
«Терние» – «Накануне урожая»; «Добрая земля» – «Плоды». Данные 
смысловые пары образуют восемь глав кинотекста, тесно связанных 
между собой. При этом каждая глава – это новая, качественно отлич-
ная от предыдущей, ступень внутреннего роста героя (с. 300–301). 

Если Жюли, героиня картины К. Кесьлёвского «Три цвета. Си-
ний» не отвергнет саму себя, не разрушит иллюзию о себе, то она ни-
когда не встретится с сбоою. Из таких архитепических эпизодов со-
стоит и блуждающий «Сталкер» Тарковского. То есть, чтобы разгля-
деть за ви́дением видящего, за творческим актом – Высшего Творца, и 
творцу и герою нужно превратить акт понимания в трагический миф. 
Это значит сойти во ад разъятости, в царство плотского ума, испытать 
боль отождествления с автономным существованием, и воскреснуть 
как Целое через частную гибель. 

Конечно, Перельштейн извлекает из Кемпбэлла, в соответствии 
со своими концептуальными установками, преимущественно «мед-
ленное и неправильное» кино (с целью глубинного исправления ге-
роя). Я специально заглянул в «Тысячеликого» и наткнулся на такой 
эпизод: 

«…Царек Куилакары, одной из южных провинций Индии, по 
завершении двенадцатого года своего правления, в день торжествен-
ного праздника, велит возвести деревянные подмостки и задрапиро-
вать их шелком. Совершив ритуальное омовение в бассейне, с пыш-
ными церемониями, под звуки музыки, он затем отправляется в храм, 
где совершает богослужение. После чего перед всем народом он вос-
ходит на помост и, взяв в руки несколько очень острых ножей, начи-
нает отрезать нос, уши, губы и остальные мягкие части тела. Он раз-
брасывает вокруг куски своего тела, пока не начинает терять сознание 



Люсый А.П. 

 186 

от пролитой крови, и тогда в завершение он перерезает себе горло»1 
(с. 55). Конечно, это совсем другое кино, воплощенное не в «Сталке-
ре» Тарковского, а скорее в «Безумном Пьеро» Жана-Люка Годара. 

Однако осуществленный Перельштейном метафизический срез 
кино в контексте культуры если и не исчерпывающ, то очень важен. 
Представленные в книге модели «вложенных сознаний», одним из 
ключевых аспектов которой является триада видящий – ви́дение – ви-
димое, по-новому выявляют неизменные, глубинные основания чело-
веческого опыта, что становится возможным благодаря творчеству как 
исповеди. Такая, в том числе и методологическая, исповедь меняет и 
автора, и героя, и нас – слушателей мифа, зрителей экрана. Окрашен-
ное в тона исповеди путешествие по вертикали сознания, в которое 
превращается горизонт экрана, может завершиться либо преображе-
нием, либо превратиться в бег по кругу дурной бесконечности.

                                                            
1 Кемпбэлл Дж. Тысячеликий герой. – М. : РЕФЛ-БУК : АСТ, 1997. – 378 с.  



 

 187 

 
СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ 

 
Аслан Гусаевич Гаджикурбанов – окончил философский фа-

культет МГУ. С 1974 по 1977-аспирант кафедры истории зарубежной 
философии философского факультета МГУ. В 1980 г. защитил дис-
сертацию по теме «Антропология Августина и античная философия», 
кандидат философских наук, доцент. С 1978 по 1992 гг. работал на 
кафедре философии (кафедра философии и культурологии) Одесского 
института народного хозяйства в должности доцента, и. о. зав. кафед-
рой. С 1993 по 2003 – преподавал историю философии, историю эти-
ческих учений и этику в Институте европейских культур при РГГУ, 
Православном университете им. Св. Иоанна Богослова, Российской 
Академии Образования, кафедре этики философского факультета 
МГУ. С 2003 – доцент кафедры этики философского ф-та МГУ. В 
2015 защитил докторскую диссертацию на тему «Этика Спинозы как 
метафизика морали». 

Основная сфера интересов – этика античности и раннего хри-
стианства. Переводчик Э. Кассирера, Я. Буркхардта, Х. Плеснера. Ав-
тор учебников по истории этических учений, книги «Этика Спинозы 
как метафизика морали. – М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив : 
Университетская книга, 2014. – 320 с. 

 
Глебкин Владимир Владиславович – отечественный ученый и 

педагог, автор работ по теории культуры, истории русской и совет-
ской культуры, лингвистике, когнитологии, теории и практике образо-
вания, в том числе книг «Наука в контексте культуры “Начала” Ев-
клида и “Изючжан суань шу”» (1994), «Ритуал в советской культуре» 
(1998), «Мышление и эмоции в междисциплинарной перспективе» 
(2010), «Лексическая семантика: культурно-исторический подход» 
(2012), «Смена парадигм в лингвистической семантике: от изоляцио-
низма к социокультурным моделям» (2014), «Мир в зеркале культу-
ры» (2016), а также создатель авторской модели гуманитарного обра-
зования, более 20 лет воплощаемой на Отделении теории и истории 
мировой культуры школы 1514 г. Москвы. 

 



 

 188 

Левит Светлана Яковлевна. Окончила философский факуль-
тет МГУ в 1968 г. и аспирантуру МГУ в 1971 г., – кандидат философ-
ских наук, литератор, культуролог, ученое звание – старший научный 
сотрудник по специальности теория и история культуры, ведущий 
научный сотрудник Института научной информации по обществен-
ным наукам  РАН. Автор проектов и главный редактор серий «Лики 
культуры», «Книга света», «Российские Пропилеи», «Summa 
culturologiae», «Humanitas», «Культурология. ХХ век», «Письмена 
времени», «Зерно вечности», в которых представлены труды выдаю-
щихся философов, социологов и культурологов. Автор проектов и 
главный редактор изданий: Культурология. ХХ век : Словарь. М., 
1997; Культурология. ХХ: Энциклопедия: в 2 т. 1998; Культурология: 
Энциклопедия. Summa culturologiae. М., 2007; «Summa culturologiae»: 
в 4 т. М., 2021. 

Составитель альманахов «Лики культуры», «Звучащие смыслы», 
антологий – «Логика культуры», «Культурология. ХХ век», а также 
трудов Т. Адорно, Г. Башляра, М. Бубера, А. Вебера, М. Вебера, 
В. Виндельбанда, Г. Зиммеля, Ж. Лакруа, Э. Касссирера, Э. Левинаса, 
Э. Фромма, М. Гершензона, А. Веселовского и др. Автор книг стихов 
«Эолова арфа» (М., 2013); «Сад нездешних песнопений» (М., 2018). 

Награждена дипломом конкурса 2008 г. за книгу «Культуроло-
гия. Энциклопедия», включенную в номинацию «Лучшее словарно-
энциклопедическое издание», дипломом Института «Открытое обще-
ство» за серию переводов «Книга света», дипломом газеты «Музы-
кальное обозрение» «Книги – куратор года» (2014), бронзовой меда-
лью ВДНХ (1986), серебряной медалью Института философии РАН 
«За вклад в развитие философии» (2015). 

 
Лисович Инна Ивановна – доктор культурологии, кандидат 

филологических наук, с 2018 г. – заместитель начальника отдела ос-
новных и дополнительных образовательных программ учебно-
методического управления Российской академии народного хозяйства 
и государственной службы при Президенте РФ, профессор кафедры 
философии, культурологии и политологии факультета культуры и ис-
кусств Московского гуманитарного университета. Автор более 
90 научных публикаций. В 2016 г. защитила докторскую диссертацию 



 

 189 

на тему «Научные дискурсы в культуре Англии раннего Нового вре-
мени» при кафедре истории и теории культуры ОСКИ РГГУ. 

Сфера научных интересов. Междисциплинарные исследования. 
История идей. История европейской культуры и науки раннего Ново-
го времени. Культурная история науки. Репрезентация научного зна-
ния в публичной сфере общества модерна. Открытые и закрытые 
научно-образовательные пространства: стратегии и проблемы. Телес-
ность и ее репрезентация в социокультурных практиках Англии XVII–
XVIII вв. Анализ дискурса. 

 
Логинова Марина Васильевна. Окончила философский фа-

культет Уральского государственного университета им. А.М. Горько-
го (1989), аспирантуру Московского государственного университета 
им. М.В. Ломоносова (1994). Кандидат философских наук (1995). Док-
тор философских наук (2004), профессор (2007), заслуженный деятель 
науки Республики Мордовия (2012). С 2017 г. по настоящее время за-
ведующий кафедрой культурологии и библиотечно-информационных 
ресурсов Мордовского государственного университета им. Н.П. Ога-
рева. Автор более 200 статей по проблемам философии искусства и 
этноэстетики, а также монографий: «Выразительность молчания как 
проблема эстетической онтологии» (Саранск, 2003); «Бытие вырази-
тельности в неклассической культуре» (Саранск, 2010); «Выразитель-
ность молчания в культуре» (Saarbrücken: Lambert Academic 
Publishing, 2011); «Инверсия философии искусства: от классики до 
абсурда» (Saarbrücken: Lambert Academic Publishing, 2012). Член-корр. 
Российской академии естествознания (РАЕ), Всероссийского культу-
рологического общества, член редколлегии журналов «Бахтинский 
вестник», «Сфера культуры», «Международный журнал гуманитар-
ных и естественных наук». Научные работы отмечены дипломами 
Всероссийского конкурса «Лучшая научная книга в гуманитарной 
сфере» (2012, 2013, 2015) и «Лучшая научная статья» (2013, 2015). 

 
Люсый Александр Павлович – филолог, культуролог, литера-

турный критик. Окончил исторический факультет Симферопольского 
госуниверситета (1977) и Литературный институт им. М. Горького 
Союза писателей СССР (1985). Кандидат культурологии (2003), док-
тор филологических наук. Профессор кафедры теории и истории 



 

 190 

культуры Института кино и телевидения (ГИТР). Член редколлегии 
журнала «Вопросы культурологии». Московский корреспондент жур-
нала русской культуры в Финляндии LiteraruS. 

Исследователь локальных текстов культуры. Автор более 
300 научных публикаций – книг, глав в коллективных монографиях, 
аналитических обзоров, статей – научно-исследовательских, научно-
популярных, энциклопедических (присутствие в РИНЦ: 
http://elibrary.ru/author_profile.asp?id=372487). Авторские монографии: 
Пушкин. Таврида. Киммерия. М.: Языки русской культуры, 2000; 
Крымский текст в русской литературе. М.: Алетейя, 2003; Наследие 
Крыма: геософия, текстуальность, идентичность. М.: Русский им-
пульс, 2007; Нашествие качеств: Россия как автоперевод. М.: Товари-
щество научных изданий КМК, 2008; Поэтика предвосхищения: Рос-
сия сквозь призму литературы, литература сквозь призму культуроло-
гии. М.: Товарищество научных изданий КМК, 2012; Новейший Авва-
кум. Текстуальная революция в России в свете Первой мировой 
Крымской семиотической войны. Саарбрюкен: LAPLAMBERT Aca-
demic Publishing, 2012; Парад утопий. СПб.: Эйдос, 2013; Московский 
текст: Текстологическая концепция русской культуры. М.: Русский 
импульс; Вече, 2013; Литературный киноглаз. Учебное пособие по 
опознанию кинопотенциала пространства и текста. М.: ГИТР, 2019; 
Русская литература как система локальных текстов. М.: ГИТР, 2020. 

 
Малинкин Александр Николаевич – родился в 1956 г. в 

Москве. Окончил философский факультет МГУ им. Ломоносова, кан-
дидат философских наук, ведущий научный сотрудник Института со-
циологии ФНИСЦ РАН, преподаватель кафедры культурологии ВШЭ. 

Сфера научных интересов: социология знания и культуры, ис-
тория философии и социологии, теоретическая социология, социоло-
гия и политология награды и наградного дела. 

Автор книг: Коллекционер. Опыт исследования по социологии 
культуры. Издательский дом НИУ ВШЭ, 2011. – 192 с.; Награды как 
социальный феномен. Центр гуманитарных инициатив, 2013. – 324 с.; 
Культ героической личности в наградах социалистической Кубы. Из-
дательство: Новое тысячелетие. 2015. – 272 с.; 

Переводчик: Макс Шелер. Проблемы социологии знания. Тор-
говый дом ИОИ, 2021. – 320 с.; Макс Шелер. О сущности философии. 

http://elibrary.ru/author_profile.asp?id=372487


 

 191 

Центр гуманитарных инициатив. – 352 с.; Кассирер Э. Философия 
символических форм / пер. с нем. А.Н. Малинкин, С.А. Ромашко. – 
М.; СПб.: Университетская книга, 2002. Т. 1: Язык. – 272 с. 

 
Перельштейн Роман Максович. Окончил Казанский инженер-

но-строительный институт. Работал архитектором, но вскоре сменил 
вид деятельности. Окончил заочное отделение Литературного инсти-
тута им. Горького и заочное отделение сценарного факультета ВГИКа. 
Прозаик, сценарист, доктор искусствоведения. Автор книг: Конфликт 
“внутреннего” и “внешнего” человека в киноискусстве. СПб.: Центр 
гуманитарных инициатив, 2012; Видимый и невидимый мир в киноис-
кусстве. М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2015; Метафизика 
киноискусства. М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2020; Ко-
стёр Померанца и Миркиной. М.; СПб.: Центр гуманитарных инициа-
тив, 2020. Проза Романа Перельштейна публиковалась в журналах 
«Новый мир», «Октябрь», «Юность». Участник философско-
поэтического семинара Григория Померанца и Зинаиды Миркиной. 
Исследователь и последователь их многогранного творчества и миро-
понимания. 

 
Прохорова Наталья Ивановна. Окончила исторический фа-

культет Мордовского государственного университета им. Н.П. Огаре-
ва (1997), кандидат культурологии, защитила кандидатскую диссерта-
цию на кафедре культурологии Мордовского государственного уни-
верситета им. Н.П. Огарева «Концепт “жизнетворчество” в философ-
ствовании Б. Поплавского» (2007). В настоящее время работает глав-
ным библиотекарем Научной библиотеки им. М.М. Бахтина Мордов-
ского государственного университета имени Н.П. Огарева. Автор не-
скольких десятков статей по отдельным аспектам жизнетворчества 
деятелей культуры и искусства ХХ в. (Б. Поплавский, А. Арто, 
А. Тарковский и др.); ряд работ посвящен исследованию влияния ар-
хетипов на становление творческой личности в пространстве совре-
менной культуры. 

 
Щербакова Елена Валерьевна. Окончила историко-теоретико-

композиторский факультет Российской академии музыки имени Гне-
синых (1992) и аспирантуру в ней. С 1992 г. работает в Государствен-



 

 192 

ном социально-гуманитарном университете (г. Коломна). Доктор 
культурологии, доцент. Автор около 90 статей по проблемам истории 
искусства и культуры и двух монографий: «Ницше и музыка» (2009) и 
«Культурология Ницше в контексте европейской художественной 
культуры первой половины ХХ века» (2010). 



 

 193 

 
Информация для авторов 

 
Научный журнал «Вестник культурологии» – рецензируемое 

научное издание ИНИОН РАН. 
Журнал учрежден в 1992 г. Выходит с периодичностью четыре 

номера в год. 
Журнал индексируется в РИНЦ. 
Полнотекстовый архив журнала с 2000 г. размещен на платфор-

ме Научной электронной библиотеки: 
http://inion.ru/publishing/iournals/vestnik-kulturologii/ 

Рукописи направляются в адрес редакции посредством системы 
подачи рукописей на сайте журнала по адресу: 
http://inion.ru/publishing/iournals/vestnik-kulturologii/ 

– или на электронный адрес редакции журнала: gtn156@mail.ru 
в электронном виде в формате *. doc, *. docx или *. rtf. 

К рассмотрению принимаются ранее не опубликованные (и 
не находящиеся на рассмотрении в других журналах и сборниках) 
научные статьи и аналитические обзоры. 

Текст должен быть хорошо вычитан. Статьи, содержащие 
ошибки и опечатки, к рецензированию и публикации не принимаются. 

Рукопись проходит обязательное рецензирование по модели 
«двойное слепое рецензирование». О результатах рецензирования ав-
тору сообщается по электронной почте. 

Все поступившие в редакцию журнала научные статьи и анали-
тические обзоры проверяются на наличие плагиата. 

Редакция оставляет за собой право на научную и литературную 
правку рукописи. 

Право принятия решения о соответствии / несоответствии по-
ступивших в редакцию статей профилю, концепции и тематике жур-
нала принадлежит главному редактору и ответственному редактору 
(редактору-составителю текущего номера). 

Об очередности опубликования статей, получивших положи-
тельные отзывы рецензентов, принимает решение редколлегия. 

Научные статьи и аналитические обзоры в журнале публикуют-
ся бесплатно. 

http://inion.ru/publishing/iournals/vestnik-kulturologii/
http://inion.ru/publishing/iournals/vestnik-kulturologii/
mailto:gtn156@mail.ru


 

 194 

Общий объем текста одной статьи / обзора не должен превы-
шать 1 печатный лист. 

Подробное описание процедуры работы над статьей, требова-
ния, предъявляемые к рукописям, тематика журнала, состав редколле-
гии и редакционного совета представлены на странице журнала на 
официальном сайте ИНИОН РАН по адресу: 
http://inion.ru/publishing/iournals/vestnik-kulturologii/ 

В соответствии с договором оферты автор статьи / обзора 
предоставляет Издательству ИНИОН РАН на безвозмездной основе на 
срок действия авторского права, предусмотренного законодательством 
РФ, неисключительную лицензию на использование созданной авто-
ром статьи / обзора для опубликования в журнале. 

В подтверждение своего согласия на публикацию в журнале ав-
тор направляет на электронный адрес редакции журнала: 
gtn156@mail.ru скан подписанного акцепта в формате PDF. 

http://inion.ru/publishing/iournals/vestnik-kulturologii/
mailto:gtn156@mail.ru


 

ВЕСТНИК КУЛЬТУРОЛОГИИ 
научный журнал 

2022  
№ 1(100) 

Адрес редакции и издания: 117997,  
г. Москва, Нахимовский проспект 51/21. 

ИНИОН РАН. Отдел культурологии 

Дизайн А.А. Демочкина 
Корректура, компьютерная верстка М.П. Крыжановская 

Гигиеническое заключение 
№ 77.99.6.953. П. 5008.8.99. от 23.08.1999 г. 

Подписано к печати 18.I.2022. Формат 60 х84/16 
Бум. офсетная № 1. Печать офсетная. 

Усл. печ.12,25 л. Уч.-изд. 10,0 л. 
Тираж 350 экз. (1–100 – 1-й завод). Заказ № 90 

Свидетельство о регистрации СМИ: ПИ № ФС77–74023 

Институт научной информации 
По общественным наукам РАН, 

Нахимовский пр-кт, д. 51/21, Москва, В-418, ГСП-7, 117997, 
Отдел маркетинга и распространения 

информационных изданий 
Тел. : (925) 517-36-91 
E-mail: shop@inion.ru

Отпечатано по гранкам ИНИОН РАН 
ООО «Амирит» 

410004, Саратовская обл., г. Саратов 
ул. Чернышевского, д. 88, литера У 

mailto:shop@inion.ru


 


	КОСМОС КУЛЬТУРЫ
	ДИАЛОГ С МИРОМ: К 30-ЛЕТИЮ ОСНОВАНИЯ СЕРИИ «ЛИКИ КУЛЬТУРЫ»

	ЧЕЛОВЕК И КУЛЬТУРА
	ФИЛОСОФСКО-СОЦИОЛОГИЧЕСКОЕ ПОНЯТИЕ ЛИЧНОСТИ: ЭПИСТЕМОЛОГИЧЕСКИЕ  И ОНТОЛОГИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ15F(

	ЛЕКСИКОН КУЛЬТУРОЛОГИИ
	РЕЦЕНЗИИ НА КНИГИ
	МЕДЛЕННОЕ КИНО: Критика чистого экрана28F( Рецензия на книгу: Перельштейн P.M. Метафизика киноискусства. – М. ; СПб. : Центр гуманитарных инициатив, 2020. – 320 с. – (Humanitas)
	СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ




