
РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 

ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
 

2022 – 2 (324) 
 

Научно-информационный бюллетень 
 

Издается с 1992 года 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Москва 
2022



Федеральное государственное бюджетное  
учреждение науки «Институт научной информации  

по общественным наукам РАН» 
 
 

Отдел Азии и Африки 
 

Редакционная коллегия 
Мирзеханов В.С. – д-р ист. наук, профессор, научный консультант 
(ИВИ РАН, ИНИОН РАН), Дмитриева Е.Л. – главный редактор, 
Бибикова О.П. – канд. ист. наук, первый зам главного редактора  
(ИВ РАН), Гинесина Н.В. – отв. за выпуск на англ. яз., Ниязи А.Ш. – 
канд. ист. наук, зам главного редактора (ИВ РАН), В.Н. Счен- 
снович – отв. секретарь 
 
Аликберов А.К., д-р. ист. наук, директор ИВ РАН 
Аватков В.А., д-р полит. наук, ИНИОН РАН, Дипломатическая академия МИД РФ 
Белинский А.В., канд. полит. наук, ИНИОН РАН 
Белозёров В.К., д-р полит. наук, МГЛУ 
Гордон А.В., д-р ист. наук, ИНИОН РАН 
Добаев И.П., д-р филос. наук, канд. полит. наук, эксперт РАН, ЮФУ 
Кашаф Ш.Р., магистр теологии, ИВ РАН 
Кузнецов И.И., д-р полит. наук, МГУ им. М.В. Ломоносова 
Малашенко А.В., д-р ист. наук, ИМЭМО РАН 
Малышева Д.Б., д-р полит. наук, ИМЭМО РАН  
Следзевский И.В., д-р ист. наук, Институт Африки РАН 
Флиши де ла Невиль Т. (Швейцария), канд. юр. наук, Университет в Пуатье, 
Реннская школа бизнеса (Франция) 

 
Россия и мусульманский мир : научно-информационный 

бюллетень / ИНИОН РАН, Отдел Азии и Африки. – Москва, 2022. – 
№ 2 (324). – 134 c. 
 
ISSN 1998-1813      DOI: 10.31249/rimm/2022.02.00 

 
Журнал зарегистрирован в Федеральной службе по надзору в сфере связи,  
информационных технологий и массовых коммуникаций, свидетельство о реги-
страции СМИ: №04-32298 от 11.04.2022 
 

Журнал включен в Российский индекс  
научного цитирования (РИНЦ) 

© ФГБУН «Институт научной информации  
              по общественным наукам РАН», 2022 



RUSSIAN ACADEMY OF SCIENCES 
INSTITUTE FOR SCIENTIFIC INFORMATION 

IN SOCIAL SCIENCES 

INSTITUTE OF ORIENTAL STUDIES 
 
 
 
 
 

RUSSIA 
AND 

THE MOSLEM WORLD 
 

2022 – 2 (324) 
 

Science-information bulletin 
 

Published since 1992 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Moscow 
2022 



 4 

Federal State Budgetary Institution of Science 
Institute of Scientific Information for Social Sciences 
of the Russian Academy of Sciences (INION RAN) 

 
Division of Asia and Africa 

 
Editorial Board: 

 
Velihan Mirzehanov – Scientific Consultant, INION, Russian Academy of Sci-
ences, Institute of World History, Russian Academy of Sciences, Moscow, Rus-
sian Federation; Elena Dmitrieva – Editor-in-Chief, INION, Russian Academy 
of Sciences, Moscow, Russian Federation; Olga Bibikova – First Deputy Editor-
in-Chief, Institute of Oriental Studies, Russian Academy of Sciences, Moscow, 
Russian Federation; Aziz Niyazi – Deputy Editor-in-Chief, Institute of Oriental 
Studies, Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation; Valentina 
Schensnovich – Executive Secretary, INION, Russian Academy of Sciences, 
Moscow, Russian Federation; Natalia Ginesina – Managing Editor, INION, 
Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation 
 
Alikber Alikberov, Institute of Oriental Studies, Russian Academy of Sciences, Mos-
cow, Russian Federation 
Vladimir Avatkov, INION, Russian Academy of Sciences, Diplomatic Academy of the 
MFA of Russia, Moscow, Russian Federation  
Andrey Belinsky, INION, Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation 
Vasiliy Belozerov, Moscow State Linguistic University, Moscow, Russian Federation 
Igor Dobayev, Southern Federal University, Rostov-on-Don, Russian Federation 
Thomas Flichy de La Neuville (Switzerland), Institute for the History of Law (Univer-
sity of Poitiers), Rennes School of Business, France 
Alexander Gordon, INION, Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation 
Shamil Kashaf, Institute of Oriental Studies, Russian Academy of Sciences, Moscow, 
Russian Federation 
Igor Kuznetsov, Lomonosov Moscow State University, Moscow, Russian Federation  
Alexey Malashenko, IMEMO, Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation 
Dina Malysheva, IMEMO, Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation 
Igor Sledzevsky, Institute for African Studies, Russian Academy of Sciences, Moscow, 
Russian Federation 
 
Russia and the Moslem World: Science Information Bulletin / INION RAN, 
Division of Asia and Africa. – Moscow, 2022. – N 2 (324). – 134 p. 
ISSN 1998-1813                                                           DOI: 10.31249/rimm/2022.02.00 
 
The journal is registered by the Federal Service for Supervision in the Sphere of Com-
munications, Information Technology and Mass Communications. Certificate of Regis-
tration № 04-32298 dated 11.04.2022 

Journal is indexed in the Russian Science Citation Index 
© FSIBS «Institute of Scientific Information for Social Sciences 



 5

 
 
 
 
 
 
 
 
 
СОДЕРЖАНИЕ 
 
 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ, 
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 

 
Сченснович В.Н. Этнические и этноконфессиональные  
конфликты в современной России. (Сводный реферат)................ 9 

Абдулагатов З.М. Проблемы политики в контексте  
читательских интересов газеты «Ас-Салам»................................ 16 

 
МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА В РЕГИОНАХ 
РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ, ЗАКАВКАЗЬЯ 
И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 

 
Сченснович В.Н. Роль религии в межконфессиональных 
отношениях Республики Башкортостан.  
(Аналитический обзор)................................................................... 25 

Дмитриева Е.Л.. Ислам в регионах Российского Севера.  
(Сводный реферат).......................................................................... 43 

Сченснович В.Н. Социально-политическая нестабильность в 
Казахстане и Киргизии. (Сводный реферат) ................................ 48 

Дмитриева Е.Л. Влияние прихода талибов к власти  
в Афганистане на ситуацию в республиках Средней Азии. 
(Сводный реферат).......................................................................... 55 

 



 6 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
Аватков В.А., Останин-Головня В.Д. Религиозный фактор и 
мусульманское паломничество в российско-саудовских 
отношениях...................................................................................... 64 

Кудаяров К.А. Введение в оборонную политику Турции. 
(Аналитический обзор)................................................................... 72 

Погорельская С.В. Ислам и новая идентичность Германии .......... 95 
Шарипова Г.У. Краткая история развития  
мультикультурализма в Малайзии .............................................. 111 

 
МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ 
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 

 
Атамали К.Е. Ислам и межрелигиозный диалог.  

(Аналитический обзор)................................................................. 122 
 
 



 7

 
 
 
 
 
 
 
 
 
CONTENTS 

 
 

MODERN RUSSIA: IDEOLOGY,  
POLITICS, CULTURE AND RELIGION 

 
 
Valentina Schensnovich. Ethnic and ethno-confessional  

conflicts in modern Russia. (Condensed abstract) .............................. 9 
Zaid Abdulagatov. Problems of politics in the context  

of the newspaper As-Salam readers' interests ................................... 16 
 

PLACE AND ROLE OF ISLAM IN REGIONS  
OF THE RUSSIAN FEDERATION,  
THE CAUCASSUS AND CENTRAL ASIA 

 
Valentina  Schensnovich. The role of religion in interfaith relations  

of the republic of Bashkortostan. (Analytical review) ...................... 25 
Elena Dmitrieva. Islam in the regions of the Russian North.  

(Condensed abstract)......................................................................... 43 
Valentina Schensnovich. Socio-political instability in Kazakhstan  

and Kyrgyzstan. (Condensed abstract).............................................. 48 
Elena Dmitrieva. The influence of the taliban coming to power  

in Afghanistan on the situation in the republics of Central Asia. 
(Condensed abstract)......................................................................... 55 

 



 8 

ISLAM IN FOREIGN COUNTRIES 
 
Vladimir Avatkov, Vasily Ostanin-Golovnya. Religious factor  

and moslem pilgrimage in russian-saudi relations ............................ 64 
Kanybek Kudayarov. Introduction to Turkey's defense policy.  

(Analytical Review) .......................................................................... 72 
Swetlana Pogorelskaja. Islam and the new identity of Germany ........ 95 
Sharipova Guzal. A brief history of multiculturalism in  

Malaysia.......................................................................................... 111 
 
THE MOSLEM WORLD: THEORETICAL  
AND PHILOSOPHICAL PROBLEMS 

 
Ksenia Atamali. Islam and interreligious dialogue. 

(Analytical review) ......................................................................... 122 
 



 9

 КОНФЛИКТУ ЦИВИЛИЗАЦИЙ – НЕТ! 
 ДИАЛОГУ И КУЛЬТУРНОМУ ОБМЕНУ 

 МЕЖДУ ЦИВИЛИЗАЦИЯМИ – ДА! 
 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 
 
 
Сченснович В.Н.1 
ЭТНИЧЕСКИЕ И ЭТНОКОНФЕССИОНАЛЬНЫЕ 
КОНФЛИКТЫ В СОВРЕМЕННОЙ РОССИИ.  
(Сводный реферат) 
 

    DOI: 10.31249/rimm/2022.02.01 
 
1. Найденко В.Н. Экспертная оценка негативных проявле-

ний, обуславливающих этноконфессиональные конфликты в со-
временной России // Социологическая наука и социальная практи-
ка. 2020. Т. 8. № 3(31). С. 149–164. 

2. Гимаев И.З. Социально-политический аудит межнацио-
нальных и межконфессиональных отношений // Уфимский гума-
нитарный научный форум. 2021. № 3 (7). С. 151–160.  

 
Ключевые слова: этнонациональный экстремизм; этнонацио-

нальные конфликты; межнациональное согласие; исламистский экстре-
мизм; терроризм; мигранты; русофобия; антисемитизм; межнацио-
нальные и межконфессиональные отношения; ксенофобия; социально-
политический аудит; социальные технологии; гармонизация отношений.  

 
Найденко В.Н., доктор юридических наук, доцент,  
главный научный сотрудник Института социологии  
ФНИСЦ РАН 
Гимаев И.З., кандидат социологических наук,  
старший научный сотрудник, Институт стратегических  
исследований Республики Башкортостан, г. Уфа 
 

                                                 
1 Сченснович В.Н., научный сотрудник, отдел Азии и Африки, ИНИОН РАН, 

e-mail: vl-lyuba9@yandex.ru 



 10

В.Н. Найденко [1] определяет вероятность возникновения и 
развития этнонациональных конфликтов в России в ближайшие 
годы. Негативным фактором общественно-политической жизни 
РФ является современный этнонациональный экстремизм, кото-
рый включает идеологию и практику использования насилия и 
разжигания вражды и ненависти на национальной, расовой или 
этнорелигиозной основе. Этнонациональный экстремизм чаще 
всего интегрируется с политическим или религиозным экстремиз-
мом. Особенности развития этнонациональных и конфессиональ-
ных отношений в регионах России с населением, исповедующим 
ислам, обусловили возникновение специфического направления в 
экстремизме – этнорелигиозного (исламистского) экстремизма. 
Соединение национального и религиозного начал в исламистском 
экстремизме усиливает его потенциал, увеличивает опасность 
идейного и психологического воздействия на участников экстре-
мистского движения и его социальную базу, сакрализирует самые 
острые формы и методы экстремизма (в том числе и терроризма).  

Результаты социологического исследования, проведенного Ин-
ститутом социологии ФНИСЦ РАН в 2017 г., показали, что хотя в об-
щественном сознании россиян присутствует понимание необходимо-
сти межнационального согласия, но вместе с тем существует и скрытая 
межэтническая напряжённость, которая при определенных условиях 
может вылиться в готовность к применению стихийных способов раз-
решения межэтнических конфликтов, в том числе и насильственного. 
Дестабилизирующее влияние на социально-политическую обстановку 
в России, формирование этнической напряжённости и развитие этно-
конфликтов оказывают факторы: кризисное состояние экономики, 
низкий уровень жизни населения, коррупция, миграция, борьба элит и 
этнических групп в национальных образованиях за ресурсы, а также 
деятельность иностранных государств.  

Этнонациональные конфликты, в зависимости от участвующих 
субъектов, включают в себя следующие основные типы конфликтов: 
1) между различными этносами; 2) между нациями (в том числе и в 
международном измерении); 3) между этносом и нацией; 4) между 
этносом и государством (сепаратизм). Эти конфликты происходят, 
главным образом, в борьбе за ресурсный потенциал путем разделе-
ния, противостояния и столкновений участников при солидаризации 
с одной из сторон конфликта по этническому признаку.  

Серьезную угрозу этнонациональной безопасности РФ в со-
временных условиях представляет исламистский экстремизм и 
наиболее опасная его форма – исламистский терроризм. Автор 



 11

статьи опирается на материалы: опроса экспертов; социологиче-
ских исследований; анализ публикаций СМИ, характеризующих 
современные негативные проявления, продуцирующие этнонацио-
нальные конфликты в РФ. 

В феврале – мае 2020 г. был проведен опрос двадцати экспер- 
тов, включавший анкетирование и интервью. Опрашиваемым экс-
пертам был задан вопрос: «Как Вы оцениваете степень вероятно-
сти негативных этнонациональных проявлений, генерирующих 
этноконфликты и представляющих опасность для Российского го-
сударства и общества, в ближайшие пять-семь лет?» Самую высо-
кую оценку вероятности негативных проявлений в России в бли-
жайшие годы получили исламистский экстремизм и терроризм. 
Анализ публикаций СМИ о наиболее резонансных случаях пресе-
чения террористической деятельности исламистских структур в 
2019–2020 гг. подтверждает объективность экспертных оценок о 
высокой степени опасности попыток дестабилизировать социаль-
но-политическую обстановку в стране. Среднюю оценку степени 
вероятности эксперты дали группе следующих негативных прояв-
лений: местного населения по отношению к инокультурным  
мигрантам из республик Северного Кавказа; местного населения 
по отношению к инокультурным мигрантам из государств Средней 
Азии; по отношению к русским в национальных республиках России.  

Всероссийское мониторинговое исследование Института со-
циологии ФНИСЦ РАН, проведенное осенью 2017 г., свидетельству-
ет: зачастую конфликтные столкновения возникают между местным 
населением и иноэтничными мигрантами. Не случайно принудитель-
ное выселение представителей каких-либо национальностей из сво-
его города / села поддерживают 28% опрошенных. Русские одобряют 
выселение чаще, чем люди других национальностей.  

Проведённый ВЦИОМ в октябре 2019 г. всероссийский оп-
рос показал, что на формирование негативного отношения к рус-
ским оказывает влияние довольно высокий уровень этнической 
ксенофобии в российском социуме. Так, на вопрос: «Есть ли в на-
шем обществе противоречия, неприязнь между русскими и людьми 
других национальностей?» – были получены ответы: скорее есть – 
44%; скорее нет – 49; затруднились ответить – 7%. В группу ве- 
роятности негативных проявлений со средней оценкой «3»  
эксперты включили также проявления в регионах, направленные 
против политики федеральной власти и против политики регио-
нальных властей; проявления, обусловленные усилением притока 
мигрантов из Китая и по отношению к мигрантам из Украины.  



 12

Согласно опубликованным в сентябре 2019 г. результатам 
опроса «Левада-центра», более половины россиян (53%) высту- 
пают за ограничение китайской миграции: 28% опрошенных гото-
вы пускать китайцев в РФ только временно, а 25% выступают за 
полный запрет на приезд китайских граждан в страну. Видеть вы-
ходцев из Китая среди жителей России готовы только 19% рес-
пондентов, а среди членов своей семьи или близких друзей – 10%.  

Низкую оценку экспертов получили вероятности проявлений 
антисемитизма и русского национализма, негативных проявлений 
региональных элит по отношению к федеральной власти и ее пред-
ставителям, а также негативных проявлений местного населения по 
отношению к российским гражданам в зарубежных странах.  

Представленные в статье результаты исследования свидетель-
ствуют о наличии в российском обществе этнической напряжённости 
и негативных этнонациональных проявлений. В этих условиях воз-
никающие этнонациональные конфликты могут представлять угрозу 
политической стабильности и общественной безопасности РФ. Наи-
более вероятными негативными проявлениями признаны действия 
исламистского экстремизма. Эксперты отметили возрастание опасно-
сти радикальных исламистов, связанных с антироссийской деятель-
ностью этнорелигиозной террористической организации «Исламское 
государство»* и аффилированных с ней экстремистских структур. 
Анализ вероятности негативных проявлений, генерирующих этнона-
циональные конфликты, выводов экспертов подтверждается оценка-
ми социологических опросов, доводами учёных. 

И.З. Гимаев [2] рассматривает современное состояние меж-
национальных отношений и государственной политики РФ, про-
водимой в области нормализации межнациональных отношений. 

Как свидетельствуют данные Всероссийского центра изуче-
ния общественного мнения (ВЦИОМ), с 2010 г. россияне фикси-
руют рост напряженности в межнациональных отношениях. 49% оп-
рошенных граждан обеспокоены напряженностью и нетерпимостью 
в сфере межнациональных и межконфессиональных отношений. 
Если показатель напряженности в сфере межнациональных отноше-
ний в последние годы возрастает, то, соответственно, показатели тер-
пимости, толерантности, напротив, значительно снижаются. 

Несмотря на пристальное внимание со стороны государства 
на межнациональные вопросы и проводимую государством нацио-

                                                 
* Запрещена на территории РФ. 



 13

нальную политику, всегда возникали и возникают с разной интен-
сивностью и остротой последствий межнациональные и межкон-
фессиональные конфликты и столкновения. В целях нормализации 
национальных отношений, предотвращения и профилактики меж-
национальных конфликтов руководством РФ принята Стратегия 
государственной национальной политики Российской Федерации 
на период до 2025 г., образован Совет по межнациональным отно-
шениям – совещательный и консультативный орган при Президен-
те РФ. Создано Федеральное агентство по делам национальностей, 
основной задачей которого стали выработка и реализация государ-
ственной национальной политики, нормативно-правовое регули-
рование, обеспечение межнационального согласия. 

По мысли исследователя, принятие нормативно-правовой базы, 
укрепление механизмов взаимодействия органов государственной 
власти и местного самоуправления, реализация стратегических целей 
и задач государственной национальной политики недостаточны для 
гармонизации межнациональных отношений и предотвращения кон-
фликтов. В современных условиях механизмом такой гармонизации 
сложившейся ситуации может стать развитие социальной технологии 
в области межнациональных отношений. В сфере межнациональных 
отношений социальная технология представляет систему последова-
тельных действий этносов и органов управления, в целях достижения 
конкретного результата. Это управленческо-организационный про-
цесс, направленный на установление между этносами отношений со-
гласия, взаимопонимания, сотрудничества и дружбы, а также разви-
тие культуры межнациональных отношений.  

Наиболее общая технология социального управления в области 
межнациональных отношений может быть представлена в виде 
управленческого цикла. Ее теоретическое обоснование и использова-
ние на практике важны для рационализации управленческого процес-
са и формирования социально-технологической культуры гармониза-
ции межнациональных отношений. Социальная технология 
гармонизации межнациональных отношений осуществляется в не-
сколько этапов. На первом этапе устанавливаются  взаимопонимание 
и согласие между этносами. На втором этапе происходит сотрудни-
чество между этносами во всех сферах общественной жизни.  
На третьем – целью реализации социальной технологии становится 
достижение дружбы между этносами, взаимного толерантного отно-
шения к историческому наследию и современным тенденциям разви-
тия друг друга. На четвертом этапе социальная технология направля-



 14

ется на формирование единого культурного поля, современных циви-
лизованных взаимоотношений между этносами.  

Возрастание в современных условиях управленческой дея-
тельности требует разработки технологии положительного соци-
ального конструирования. Социально-технологический подход к 
проблеме регулирования межнациональных отношений и предот-
вращения конфликтов предполагает структурирование «стадий 
управленческого цикла». К первой – целевой стадии – относятся та- 
кие процедуры, как выявление главной проблемы, формулирование 
целей, анализ возникшей ситуации, ее начальное описание. Вторая 
стадия управленческого цикла принятия решений – дескриптивная, 
т.е. описательная. Задача социального технолога – в массиве полу-
ченной информации вычленить существенно значимую, позволяю-
щую наиболее полно описать возникшую конфликтную ситуацию. 
Третья стадия – выработка и принятие решения. Управленческое 
решение определяется как социальный акт, подготовленный на ос-
нове вариантного анализа, принятый и имеющий директивное об-
щеобязательное значение. Четвертая стадия – реализационная, когда 
выработанное решение принимает организационную силу.  

Гармонизация межнациональных отношений, подчеркивает 
автор, – тонкая, деликатная сфера социально-технологической 
деятельности. Достижения социальных технологий позволяют не 
только изучать и предсказывать межнациональные отношения, но 
и активно влиять на их развитие.  

Под влиянием господствующих в той или иной среде соци-
альных установок, уровня культуры и образования формирование 
национального самосознания личности может сопровождаться 
усилением национальных предрассудков, этноцентричных пред-
ставлений, создающих почву для возникновения шовинистических 
и националистических взглядов. Социально-политический аудит 
данной проблемы приводит к выводу, что формы проявления шо-
винизма и национализма многообразны. Это культивирование на-
циональной ограниченности, восхваление заслуг и достоинств 
своей нации и пренебрежительное отношение к другим; защита 
под видом национальных особенностей реакционных обычаев и 
традиций; идеализация прошлого и затушевывание социальных 
противоречий в истории своего народа; пренебрежительное отно-
шение к национальным чувствам, игнорирование национальных 
особенностей других народов и т.п. 

В деятельности по гармонизации межнациональных отношений 
принципиальное значение имеет сущность национальной политики. 



 15

Одним из этнополитических факторов, порождающих дисгармонию 
межнациональных отношений и конфликты, являются ошибки в 
политике и практике, связанные со стремлением изменить сущест-
вующую этническую стратификацию. Государственные структуры 
выполняют роль консолидирующего механизма, разрешающего 
конфликты, однако нередко используются и для их обострения.  
В последние десятилетия существенно возросла роль международ-
ных и региональных межгосударственных и общественных струк-
тур в их разрешении. Необходимо усилить работу государства с 
общественными организациями, чья деятельность связана с сохра-
нением и развитием национальных традиций, быта, языка, т.е.  
направлена на национальную самоидентификацию и самоопределение. 
Социальная технология в межнациональных отношениях предусмат-
ривает не только воспроизводство сильных внутрисистемных связей, 
но и создание в национально-территориальных образованиях собст-
венных управленческих структур, институтов, придающих социально-
му организму характер самоуправляемой системы. Один из предлагае-
мых механизмов реализации национальной стратегии и обеспечения 
безопасности страны – создание института уполномоченных по защите 
прав национальных меньшинств и коренных народов в регионах.  

В целях применения новых технологий в межнациональных 
отношениях, отмечает исследователь, нужно изучать опыт других 
стран и народов, деятельность их партий, общественных организа-
ций, религиозных лидеров. По мере реформирования общества ста-
ла проявляться глубинная связь между идеей приоритета общечело-
веческого и демократизацией общественной жизни, получившая 
воплощение в плюрализме мнений, стремлении к консенсусу, отказе 
от силового решения социальных и межнациональных конфликтов.  
 

Valentina Schensnovich* 
Ethnic and ethno-confessional conflicts  
in modern Russia. (Condensed abstract) 

 
Keywords: ethno-national extremism; ethno-national conflicts;  

interethnic harmony; Islamist extremism; terrorism; migrants; Russophobia; 
anti-Semitism; interethnic and interfaith relations; xenophobia; socio-
political audit; social technologies; harmonization of relations. 

                                                 
* Valentina Schensnovich, Research Associate, INION RAS, e-mail:  

vl-lyuba9@yandex.ru 



 16

Абдулагатов З.М.1 
ПРОБЛЕМЫ ПОЛИТИКИ В КОНТЕКСТЕ  
ЧИТАТЕЛЬСКИХ ИНТЕРЕСОВ ГАЗЕТЫ «АС-САЛАМ» 
 

DOI: 10.31249/rimm/2022.02.02 
 
Аннотация. В статье представлены основные результаты  

социологического опроса, проведенного автором среди читателей попу-
лярной в России и за ее пределами газеты «Ас-салам». Основная цель 
статьи: показать особенности информационного интереса читателей к 
освещению политических процессов вообще и их отношения к вопросам 
исламской политической деятельности в частности. Из  текста следу-
ет, что у читателей газеты низкий уровень интереса к вопросам ислам-
ской политической деятельности. При этом с их стороны наблюдается 
интерес к политическим процессам вообще, в особенности происходя-
щим за рубежом. Результаты опроса дают основание к выводу  о том, 
что  верующие  хотят видеть в  религии не политическую силу, а  духов-
ную опору. 

 
Ключевые слова: «Ас-салам»; газета; читатели; читательский 

интерес; политические процессы; ислам; Россия; мусульманские стра-
ны; рубрика.  

 
Введение 
 
Ислам является религией, которая регулирует все стороны 

жизнедеятельности как отдельного мусульманина, так и мусуль-
манской уммы в целом. В последние десятилетия актуальными не 
только для мусульман отдельно, но и для общества в целом стали 
политические аспекты исламской деятельности. Они затронули 
острые вопросы межконфессиональных отношений (салафиты – 
суфисты, сунниты – шииты); отношений государства и конфессий 
(государство – исламские радикалы); отношений государств (Си-
рия – Россия, Сирия – США, Сирия – Турция, Йемен – Королевст-
во Саудовская Аравия). Политическая деятельность стала наибо-
лее проблемной стороной  исламской активности конца XX – 
начала XXI в. как в России, так и во всем мире.  
                                                 

1 Абдулагатов З.М., кандидат философских наук, ведущий научный со-
трудник Института истории,  археологии и этнографии ДФИЦ РАН (г. Махачка-
ла), e-mail: zaid48@mail.ru  

© Абдулагатов З.М., 2022 



 17

Одной из популярных исламских газет, издающихся в России, 
является газета «Ас-салам». Она широко освещает вопросы ислам-
ской культуры в ее различных проявлениях, знакомит читателей с 
историей ислама и современными проблемами. Газета издается на 
12 языках, в том числе на английском, азербайджанском, таджик-
ском, турецком. Тираж газеты в 2022 г. составил 245 500 экземпля-
ров. Из этого числа в Дагестане распространяются 68 тыс. экземпля- 
ров. Это многократно больше, чем общий тираж всех печатных 
СМИ республики. Заметим, что тираж «Российской газеты», учре-
дителем которой является Правительство РФ, менее 112 тыс. экзем-
пляров.  

По инициативе редакции газеты «Ас-салам», среди читате-
лей газеты был проведен социологический опрос, который затро-
нул различные аспекты её информационной, просветительской 
работы. В данном тексте представлен небольшой фрагмент этого 
исследования, который касается вопросов информационного инте-
реса читателей к освещению политических процессов, их отноше-
ния к исламской политической деятельности. 

 
Характеристика выборки социологического опроса 
 
Опрос проведен во всех федеральных округах Российской 

Федерации.  
Центральный федеральный округ –  46 человек. 
Северо-Западный федеральный округ – 60 человек. 
Южный федеральный округ (Крым) – 53 человека. 
Северо-Кавказский федеральный округ – 287 человек. 
Приволжский федеральный округ – 104 человека. 
Уральский федеральный округ – 65 человек. 
Сибирский федеральный округ – 28 человек.  
Дальневосточный федеральный округ – 35 человек. 
Всего опрошено 678 человек. Это означает, что возможная 

максимальная ошибка по общей выборке с вероятностью 0,95 
равна 3,8%. 

 
Кто читает газету «Ас-салам»? 
 
Среди опрошенных читателей 96,3% назвали себя мусуль-

манами. 1,5% читателей оказались православными. Просто ве-
рующими назвали себя 4,2%. Еще 0,2% опрошенных затруднились 
с ответом на вопрос о своей вере. Сумма процентов превышает 100 



 18

по той причине, что небольшая часть мусульман отметили два 
пункта («я мусульманин» и «я просто верующий»). 

По возрастным группам читательская аудитория газеты име-
ет следующую структуру: 

От 15 до 18 лет – 4,2%; от 18 до 25 лет – 9,8; от 25 до 30 лет – 
17,2; от 30 до 45 лет – 36,9; от 45 лет до пенсионного возраста – 
20,3; пенсионер по возрасту – 11,6%; 

Возрастные показатели читателей газеты говорят о том, что 
в группе молодежи  (возраст от 15 до 30 лет), по сравнению со 
старшим поколением, газету читают меньше – 31,2% против 
68,8%. 

Мужчин в выборке читателей газеты  оказалось 67,3%, жен-
щин – 32,7%. 

По социальному положению в основную массу выборки во-
шли рабочие (работники) – 42,9%, пенсионеры – 13,3, домохозяй-
ки – 11,6, руководители частных организаций, предприятий – 
9,4%. Большинство читателей газеты это  рядовые люди: рабочие, 
работники, пенсионеры, домохозяйки. В сумме они составили 
67,8% выборки опроса. 

В разрезе особенностей образования  в структуре  выборки  
наиболее представлены лица с высшим образованием – 38,4%, 
средним специальным образованием – 25,8, средним общим обра-
зованием – 18,1%. Респондентов с религиозным образованием ока-
залось 13,0%.  

 
Читатели о вопросах политики  
на страницах газеты «Ас-салам» 
 
Один из вопросов, заданных читателям газеты, звучал так: 

«Как Вы считаете, есть ли необходимость в том, чтобы газета  
анализировала политические  процессы, происходящие: а) в мире; 
б) в мусульманских странах; в) в России; г) в регионе вашего про-
живания?» Респондент имел возможность выбрать несколько отве-
тов. Результаты опроса распределились следующим образом (см. 
диаграмму). 



 19

 
 

Диаграмма 
Распределение ответов на вопрос: «Как Вы считаете, есть ли 
необходимость в том, чтобы газета анализировала политиче-

ские процессы, происходящие…?»  
(Можно выбрать несколько вариантов ответа). Россия. № 678 

 
Прежде всего надо обратить внимание на характер заданного 

вопроса. В нем речь не идет отдельно об исламской политической 
деятельности, об исламских политических процессах. Вопрос  
касается политических процессов вообще. 

Результаты опроса показывают: а) читатели проявляют ин-
терес к информации о политических процессах, публикуемых в 
газете; б) показатель этого интереса можно определить как  «сред-
ний»; в) читателей газеты больше интересуют политические про-
цессы, происходящие не в регионе проживания, не в России в це-
лом, а в мусульманских странах. Видимо, причина последнего 
обстоятельства заключается в том, что о процессах такого харак-
тера мусульмане России могут узнавать через многочисленные 
светские печатные издания СМИ.  



 20

По отдельным социальным группам, вошедшим в выборку 
социологического опроса, в ответах на данный вопрос имеются 
различия. Результаты опроса в разрезе возрастных групп даны в 
таблице 1. 

 
Таблица 1 

Распределение ответов на вопрос: «Как Вы считаете,  
есть ли необходимость в том, чтобы газета анализировала  

политические процессы, происходящие: а) в мире;  
б) в мусульманских странах; в) в России; г) в Вашем  

регионе?». (Можно выбрать несколько вариантов ответа).  
Молодежь / старшее поколение. Россия (в %). № 678 
 

Группы опроса Варианты ответа 
Молодежь Старшее поколение Общее 

В мире 39,9 39,1 39,7 
В мусульманских странах 48,7 30,6 40,4 
В России 48,3 30,6 33,8 
В регионе 33,7 23,8 26,1 

 
Тема политических процессов на страницах газеты интере-

сует молодое поколение больше, чем старшее. Это различие еще 
больше обозначено в вопросах политических процессов в России. 
Одновременно молодежь наибольший интерес имеет к информа-
ции о политических процессах в мусульманских странах. 

Косвенным подтверждением этому может быть активное 
участие молодых дагестанцев на стороне запрещенного в России 
религиозно-политического движения – ИГИЛ1. По свидетельству 
директора ФСБ А. Бортникова, в ИГИЛ «только по подтвержден-
ным данным» на стороне Исламского государства и других отря-
дов воевали свыше 4 тыс. дагестанцев2. Российский этнолог А. Яр-
лыкапов считает, что таковых в Сирии было не меньше 5 тыс.3 Это 
явление в той или иной  степени имело место и в других ислам-
ских регионах России4.  
                                                 

1 ИГИЛ – террористическая организация, деятельность которой запрещена в РФ. 
2 Алиев Ш. Размен позиций // Черновик. 21.10.2016.   
3 Тлисова Ф. Эксперты: «репрессивная» политика Кремля толкает тысячи 

людей в ряды ИГИЛ // www.Golos-ameriki.ru/a/russia-isis-dagestan/3238957.html. 
(дата обращения: 23.10.2020). 

4 См.: Перечень дополнен // Российская газета. 19 сентября, 2018; Пере-
чень дополнен // Российская газета. 11 января, 2019. 



 21

Читателям газеты отдельно был задан вопрос об освещении 
на страницах газеты вопросов исламской политики. На вопрос: 
«Хотели бы Вы, чтобы газета писала о вопросах исламской поли-
тики?» – на первом месте оказалась выбранной позиция: «нет, га-
зета должна писать только об исламской религиозной жизни без 
политики» – 34,1%; «да, ислам и политика неразделимы», ответи-
ли 32,7%. В целом мнения читателей в ответах на данный вопрос 
различаются. В ответах и на данный вопрос молодежь проявила 
больше интереса к публикациям об исламской политике, поддер-
жав такого рода публикации в «Ас-салам». 

Газета «Ас-салам» имеет более 30 рубрик. Интерес в ходе оп-
роса представлял рейтинг рубрики «Политика». Читателям были 
предложены 26 основных рубрик газеты, в том числе и политическо-
го характера, с просьбой выбрать (не более пяти) наиболее интерес-
ные для них. Рейтинги рубрик расположились в следующем порядке. 

1. Вопрос – ответ – 30,7%. 
2. Семья – 30,7%. 
3. Ислам в мире, в других странах – 26,5%. 
4. История ислама – 26,5%. 
5. Здоровье – 26,1%. 
6. Ислам в России – 24,9%. 
7. Духовность – 23,5%. 
8. Женская – 18,6%. 
9. Наставление – 17,6%. 
10. Детская страница – 16,4%. 
11. Назидание – 13,1%.  
12. Будни муфтията – 11,8%. 
13. Мусульмане в регионах – 11,4%. 
14. Поучительно – 10,9%. 
15. Познавательная – 10,5%. 
16. Личность – 10,0%. 
17. Мы в исламе – 8,1%. 
18. Аналитика – 7,5%. 
19. Культура разных народов – 6,6%. 
20. Читательская – 5,5%. 
21. Новостная – 5,5%. 
22. Интервью – 4,9%. 
23. Событие – 4,7%. 
24. Социальная – 4,4%. 
25. Политика – 4,1%. 
26. Искусство – 3,8%. 



 22

Рубрика «Политика» оказалась  на предпоследнем, 25-м месте. 
Наибольшее внимание читателей газеты привлекли рубрики (в по-
рядке убывания): «Вопрос – ответ», «Семья», «Здоровье», «Ислам 
в России», «Духовность», «Женская», «Наставление». В основном 
это рубрики, которые связаны с пониманием, осмыслением, регу-
лированием исламского социального бытия личности мусульма-
нина. Ответы, данные по этому вопросу читателями, можно было 
бы без особой натяжки перефразировать как желание видеть в ис-
ламе не политическую силу, а духовную опору.  

В ходе исследования ставился вопрос о том, насколько руб-
рики газеты полно охватывают многообразие читательских  интере-
сов мусульман России. В связи с этим было предложено выразить 
свое отношение к возможным новым рубрикам газеты. Респонден-
там для оценки были предложены шесть новых рубрик, среди кото-
рых были рубрики и политического характера (см. табл. 2). 

 
Таблица 2 

Распределение ответов на вопрос: «Как Вы отнеслись бы  
к тому, чтобы в газете «Ас-салам» появились постоянные  

рубрики под названиями…?» (в %). 
 

Группы опроса Варианты ответа 
Город Село Мужчины Женщины Общее 

Исламская философия 23,6 17,4 23,5 19,7 22,1 
Исламская политическая 
мысль 10,1 8,7 12,1 5,2 9,7 

Современная наука: про-
блемы, достижения 17,8 17,4 17,4 20,2 17,7 

Салафиты в исламе 10,3 2,5 8,7 7,5 8,4 
Шиитский ислам 5,6 3,7 4,6 7,0 5,2 
Противодействие экстре-
мизму и терроризму 30,9 29,8 33,3 26,3 30,7 

Затрудняюсь ответить 15,3 18,6 15,3 16,9 16,1 
Какую новую рубрику Вы 
могли бы сами предложить? 6,2 7,5 8,0 3,8 6,5 

 
На первом месте у горожан, сельских жителей, мужчин и 

женщин, так же, как и в общей выборке, оказалась рубрика «Про-
тиводействие экстремизму и терроризму» – 30,7%. Эта рубрика по 
содержанию является политической. Тем не менее ее одобрение на 
страницах газеты не говорит о том, что читатели склонны поддер-
живать политическую деятельность в исламе. Рубрика их интере-



 23

сует постольку, поскольку она связана с проблемами мира и ста-
бильности в обществе. Возможная новая рубрика «Исламская по-
литическая мысль» оказалось одной из наименее поддержанных 
читателями – 9,7%. Она еще меньше поддержана сельскими чита-
телями (8,7%) и читателями – женщинами (5,2%). Этот вывод под-
тверждается и тем, что читателей мало интересуют тема «Салафи-
ты в исламе» (8,4%). Тема салафитов в истории ислама сильно 
коррелирует с темой межконфессиональных конфликтов и поли-
тических противостояний в истории ислама.  

Вопрос, есть ли необходимость в том, чтобы газета анализи-
ровала политические процессы, происходящие  в мире, в различ-
ных его регионах, в том числе и в России, имеет и другие аспекты. 
В частности, это вопрос о том, как опрошенные относятся к поли-
тической деятельности духовных лиц. Вопрос о политической дея-
тельности духовных лиц, муфтиятов, церквей был задан автором 
этих строк в одном из социологических исследований (2002) в ме-
четях и церквях Москвы, Казани, Дагестана1. Вопрос был сформу-
лирован так: «Как Вы считаете, допустима ли политическая дея-
тельность для церкви (мечети, духовного управления)?» Основная 
масса ответивших на вопрос мусульман и христиан – 64,6% – имели 
отрицательное отношение к политической деятельности религиоз-
ных организаций. 23,4% опрошенных считали такую деятельность 
возможной. Опрос в Махачкалинском кафедральном соборе пока-
зал, что махачкалинские православные выступали против участия 
церкви в политике еще больше – 83,3%. В то же время результаты 
данного опроса подтверждают интерес читателей к политическим 
процессам в мире, в различных его регионах, имеет и другое, са-
мостоятельное значение. 

 
Выводы 
 
1. Многочисленные читатели газеты «Ас-салам» в целом ин-

тересуются информацией о политических процессах на страницах 
газеты. Этот интерес в большей степени направлен на политиче-
ские события, происходящие   в мусульманских  странах.  

2. В разрезе возрастных групп интерес к политической теме 
в группе молодежи значительно выше, чем у старшего поколения. 
С учетом высокой активности молодежи  в деятельности различ-
                                                 

1 Социологическая выборка состояла из 1000 респондентов. Из них по Да-
гестану – 460. 



 24

ных экстремистских и террористических групп, ее большей под-
верженности информационному влиянию, этот интерес требует 
объективных и ответственных оценок подаваемого информацион-
ного материала в самой многотиражной газете России. С учетом 
преобладающего информационного интереса к исламским стра-
нам, такого характера оценки особенно важны в анализе межкон-
фессиональных взаимоотношений в исламском мире на основе 
принципов исламской умеренности.  

3. Интерес читателей газеты «Ас-салам» к политической те-
матике вообще сопровождается низкими показателями интереса к 
исламской политической деятельности. Исходя из результатов 
данного исследования и исследований более раннего периода, 
проведенных автором, можно сделать вывод о том, что  верующие  
хотят видеть в  религии не политическую силу, а  духовную опору, 
которая ведет и поддерживает их на жизненном пути.   
 

Zaid Abdulagatov* 
Problems of politics in the context  
of the newspaper As-Salam readers' interests  

 
Abstract. The article presents the main results of a sociological survey 

conducted by the author among the readers of the As-Salam newspaper, popu-
lar in Russia and abroad. The main purpose of the article is to show the peculi-
arities of readers' informational interest in covering political processes in  
general, their relations to issues of Islamic political activity, in particular.  
It follows from the text that the readers of the newspaper have a low level of 
interest in the issues of Islamic political activity. At the same time, there is an 
interest on their part in political processes in general, especially those taking 
place abroad. The results of the survey give grounds to the conclusion that 
believers want to see religion not as a political force, but as a spiritual support. 

 
Keywords: As-Salam; newspaper; readers; readers' interest; political 

processes; Islam; Russia; Moslem countries; rubric. 
 

                                                 
* Zaid Abdulagatov, PhD(Philosophy), Leading Research Associate, Institute of 

History, Archaeology and Ethnography of the DSC, RAS, e-mail: zaid48@mail.ru 



 25

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА В РЕГИОНАХ  
РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ, ЗАКАВКАЗЬЯ  
И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
 
 
 
 
 
Сченснович В.Н.1 
РОЛЬ РЕЛИГИИ В МЕЖКОНФЕССИОНАЛЬНЫХ  
ОТНОШЕНИЯХ РЕСПУБЛИКИ БАШКОРТОСТАН.  
(Аналитический обзор) 
  

DOI: 10.31249/rimm/2022.02.03 
 
Аннотация. В поликонфессиональной и полиэтничной Республике 

Башкортостан проживают 160 национальностей и этнических групп. 
Здесь представлено около 20 различных религий и религиозных групп. 
Наиболее многочисленными являются ислам и православие, их объедине-
ния составляют более 90% от всех религиозных организаций. В статьях 
на основе социологических опросов рассматриваются межконфессио-
нальные отношения в республике, положительные и негативные тен-
денции их развития. 

 
Ключевые слова: Республика Башкортостан; верующие; мусуль-

мане; православные; конфессиональная идентичность; межконфессио-
нальные отношения; государственно-конфессиональные отношения; 
миссионерство; религиозные организации; ЦДУМ РФ; ДУМ РБ; РПЦ. 

 
Введение 
 
Республика Башкортостан – полиэтничный и поликонфес-

сиональный субъект РФ. Согласно Всероссийской переписи насе-
ления 2010 г., в Башкирии проживают 160 национальностей и эт-
нических групп. Наиболее многочисленными являются: русские 
(36,0%), башкиры (28,8%), татары (24,8%), чуваши (2,7%), марий-
цы (2,6%), украинцы (1%), а также мордва, удмурты, белорусы, 
немцы, латыши, евреи. В республике представлено около  
                                                 

1  Сченснович В.Н., научный сотрудник, отдел Азии и Африки ИНИОН РАН, 
e-mail: vl-lyuba9@yandex.ru 



 26

20 различных религий, деноминаций и религиозных групп. Самыми 
крупными являются ислам и православие. Их объединения состав-
ляют более 90% от общего количества религиозных организаций: 
около 70% – мусульманские, 20% – православные. Протестантские 
формирования (баптисты, адвентисты, пятидесятники, мормоны и 
др.) и прочие верования (старообрядцы, буддизм, языческие веро-
вания) – около 10%. В статьях  исследователей отражены межкон-
фессиональные отношения в республике. 

 
Верующие Республики Башкортостан 
 
Доктор политических наук Р.М. Мухаметзянова-Дуггал, 

главный научный сотрудник Института этнологических исследо-
ваний им. Р.Г. Кузеева (Башкирия, г. Уфа) [1], анализирует этни-
ческий состав, отношение членов православных и мусульманских 
религиозных организаций Башкортостана к традиционным кон-
фессиям и новым религиозным движениям (НРД). В статье отра-
жены  результаты опроса верующих республики по этническому 
составу, идентичности; дан сравнительный анализ характеристик 
активных членов православных и мусульманских общин Башкор-
тостана, связанных с межконфессиональными отношениями.  

Опросы верующих, осуществленные ИЭИ УФИЦ РАН в 
2017 и в 2019 гг., содержали вопросы, касающиеся этнодемогра-
фического состава респондентов [пол, возраст, образование, се-
мейное положение, национальность, сфера занятости, объем и 
структура доходов семьи, национальная идентичность (нацио-
нальность респондента, его супруга / и, матери, отца и т.д.)], рели-
гиозного поведения и религиозного сознания (в том числе религи-
озного образования), религиозной толерантности, влияния 
религиозных организаций на различные стороны общественной 
жизни. Опросы проводились на территории г. Уфы (128 человек) и 
в малых городах и населенных пунктах республики – Буздяке, 
Давлеканово, Нефтекамске (49 человек). 

Критериями отбора для выборки, репрезентирующей «ядро 
верующих» православных и мусульман Республики Башкортостан, 
стали пять показателей религиозного поведения – посещение церк-
ви / мечети, исповедь и причастие, чтение Евангелия / Корана, мо-
литва, пост.  

Ислам и православие являются ведущими конфессиями, их 
объединения составляют 90% общего числа религиозных организа-
ций: около 70% – мусульманские, 19% – православные. Протестант-



 27

ские формирования (баптисты, адвентисты, пятидесятники, мормо-
ны и др.) и прочие верования (старообрядчество, буддизм, языче-
ские верования) – около 10%. В результате обработки анкетных 
данных получен следующий этнический состав респондентов: му-
сульмане – татары 52,8%, башкиры – 37,5, русские – 0,9; православ-
ные – русские 80,8, татары – 8,2, башкиры – 1,4%.  

Таким образом, среди мусульман самые многочисленные 
группы – татары и башкиры, среди православных – русские и 
представители других национальностей. Половозрастной состав 
респондентов: верующие-мусульмане, преимущественно мужчины – 
87,5%, женщины-мусульманки – 12,5; у православных верующих, 
наоборот, преобладают женщины – 69,8 респондентов, мужчины 
составляют 30,1%.  

Конфессиональная идентичность у мусульман занимает пер-
вое место – 80,8%. Такое же место занимает конфессиональная 
идентичность у православных – 78% считают себя христианами. 
Вторая после конфессиональной идентичности – семейная – 13,7% 
у православных, 45,2% – у мусульман. На третьем месте у право-
славных – гражданская идентичность – 32,9%, у мусульман – этниче-
ская – 28,8%. Четвертое место у православных респондентов отве-
дено профессиональной идентичности – 24,6%, у мусульман – 
гражданской (31,7%). Пятое место у православных занимает этни-
ческая идентификация (34,2%), у мусульман – профессиональная 
(38,5%). 

Ответы верующих Башкортостана показали, что объеди-
няющими началами для мусульман являются: религия – 42,3%, 
традиции и обычаи – 41,3, общая земля – 31,7, язык – 23, ментали-
тет – 21,2, история – 14,4, политические взгляды – 5,8, добро – 1,9, 
родственные связи и защита государства – по 0,9%. Для право-
славных объединяющими началами являются: традиции и обычаи – 
38,4%, общая земля – 35,6, религия – 34,2, история – 27,4, язык – 
15,1, менталитет – 10,9, политические взгляды – 1,4, добро – 1,4%. 
Автор указывает, что у 89,1% мусульман и у 84,6% православных 
отношение к традиционным религиям не является негативным, 
отрицательное отношение демонстрируют 8,9% мусульман и 15% 
православных. 

Наиболее острыми, по мнению респондентов, в Башкорто-
стане являются социально-экономические проблемы: на первом 
месте и у мусульман (56,7%), и у православных (69,8%) – падение 
нравственности, на втором – коррупция (55,8% у мусульман и 41% 
у православных), на третьем – экономические трудности (43,3% у 



 28

мусульман, 32,9% у православных). На четвертом месте у мусуль-
ман – религиозный экстремизм, у православных – межнациональ-
ные отношения. Проблема межконфессиональных отношений у 
мусульман стоит на восьмом месте (0,9%), у православных – на 
шестом (9,6%).  

Мусульмане негативно оценивают разнообразие течений в 
исламе – половина опрошенных (49%), почти столько же тех, кто 
затруднился с ответом или относится нейтрально (44,3%), незна-
чительное число респондентов относятся положительно (5,8%). 
Отношение православных к другим направлениям христианства 
(протестантизму и католицизму) в значительной степени ней-
тральное – 54,1%, положительное – 21,2, отрицательное – 16,4, за-
труднились ответить – 5,4%. 

Результаты исследований демонстрируют отрицательное от-
ношение к новым религиозным движениям – неоязыческим, вос-
точным и мистическим религиозным группам (НРД) более чем у 
половины респондентов: 65,3% у мусульман и 67,1% у православ-
ных. Нейтрально к НРД относятся 18,3% мусульман и 16,4% пра-
вославных. Положительно относящихся к НРД у мусульман в  
2 раза больше (2,9%), чем у православных (1,4%). Полученные 
ИЭИ УФИЦ РАН данные свидетельствуют о значимости традици-
онных религий; религиозные потребности и чувства находят вы-
ражение в институционализированных российских религиях. Они 
коррелируют с результатами социологических исследований со-
стояния межнациональных и межконфессиональных отношений, 
ежегодно проводимых Центром гуманитарных исследований Ми-
нистерства культуры Республики Башкортостан (ЦГИ МК РБ). Со-
гласно данным Центра, отношения между представителями раз-
личных религий в республике оценили как положительные 
большинство опрошенных – 91,1% в 2017 г. и 90,2% в 2018 г. 

В статье кандидата исторических наук А.Н. Кляшева и млад-
шего научного сотрудника ИЭИ УФИЦ РАН Р.Р. Мухамадеевой [2] 
выявлены основные тенденции выбора религиозной идентичности у 
регулярных членов религиозных общин Республики Башкортостан, 
проживающих в различных типах населенных пунктов.  

Результаты исследований демонстрируют, что самая крупная 
группа среди респондентов-мусульман – верующие, которые пришли 
в ислам самостоятельно, их 34,2% и 48% в 2017 и 2019 гг. соответст-
венно; тех, на принятие ислама которыми повлияли родители, – 22,8% 
и 24% и друзья – 21,5% и 8%, родственники способствовали при-
ходу к вере – по мнению 16,5% и 16% опрошенных. Роль супругов 



 29

и лично не знакомых мусульман незначительна – респондентов, 
которые стали мусульманами при их содействии, – 2,5% и 4% со-
ответственно в 2017 и 2019 гг. Таким образом, значительную роль 
в процессе принятия ислама играют родственники (включая роди-
телей и супругов – 41,8%); на втором месте – личные экзистенци-
альные поиски человека (34,2%), на третьем – друзья (21,5%). 
69,6% опрошенных мусульман в 2017 г. и 70% в 2019 г. считают, 
что они изначально были мусульманами, – 22,8% (2017) и 20,0% 
(2019), на бывших атеистов приходится 5,1% (2017) и 4,0% (2019). 
Большой вклад родственников (включая родителей и супругов – 
41,8) в принятии ислама и весомое количество респондентов, 
идентифицировавших себя как верующих, всегда исповедовавших 
ислам (69,6%), свидетельствуют, по убеждению исследователей, о 
значительной роли в религиозном выборе постоянных членов му-
сульманских религиозных общин на территории Башкортостана 
первичных агентов социализации – родителей, под непосредствен-
ным влиянием которых происходит принятие социальных норм и 
установок религии. Религиозная мобильность как смена в течение 
жизни индивидом одного вероисповедания другим под воздейст-
вием различных факторов (внутри- и внесемейных) в меньшей 
степени свойственна представителям «религиозного ядра». Ислам 
является этноконфессиональным маркером, речь, на взгляд авто-
ров, идет о более глубоком вовлечении в реализацию вероиспо-
ведных практик. Этот вывод подтверждают данные об этническом 
составе мусульман РБ: татары – 57,0%, башкиры – 30,4, русские – 
1,3 (один респондент), другая национальность – 8,9, нет вариантов – 
2,5%. 87,4% приходится на тюркоязычных респондентов – татар и 
башкир, рассматриваемых этнологической наукой как носители 
ислама. 34,2% респондентов, пришедших к исламу самостоятель-
но, обратились в своих экзистенциальных поисках к традиционной 
для своего этноса (татарского или башкирского) конфессии.  

Результаты исследований регулярных членов православных 
религиозных организаций на территории РБ выявили, что наи-
большую роль в процессе принятия ими православия играют род-
ственники (включая родителей и супругов – их в совокупности 
42,8% в 2017 г. и 62,5% в 2019 г.); на втором месте – личные экзи-
стенциальные поиски человека (34,2% в 2017 г. и 29,2% в 2019 г.), 
на третьем – друзья (примерно по 12% в 2017, 2019 гг.). Всегда 
были православными христианами 53,1% респондентов в 2017 г. и 
78,3% в 2019 г., считают, что они всегда были православными, – 



 30

28,6% верующих, на бывших мусульман и атеистов приходится по 
6,1%, на бывших протестантов – 4,1%.  

С точки зрения исследователей, православие, как и ислам, 
также является (хотя и в несколько меньшей степени) этноконфес-
сиональным маркером для русских, которых в выборке 81,6% (та-
тар – 12,2%, мордвы – 4,1, башкир – 2,0%) – количество респон-
дентов, идентифицировавших себя как верующих, всегда 
исповедовавших православие, составляет 53,1% (у мусульман – 
69,6%). В данном случае, по мнению авторов, речь идет преиму-
щественно о глубоком вовлечении в реализацию вероисповедных 
практик. В то же время несколько больший процент православных 
респондентов, исповедовавших ранее ислам, протестантизм и 
бывших атеистами, свидетельствует о том, что принятие право-
славного направления христианства в значительной степени явля-
ется результатом трансформаций религиозной идентичности. 

Согласно выводам Института социально-политических ис-
следований РАН (ИСПИ РАН) 2004–2012 гг., структура религиоз-
ного населения России состоит из следующих подгрупп: «ядро ве-
рующих», в наиболее полной мере реализовывающих религиозные 
практики в своей жизни (в том числе посещающих храм / мечеть 
раз в месяц и чаще), численность «ядра верующих» составляет 10–
15% населения, из которых православных менее 10%, остальные – 
мусульмане и представители других конфессий. Вокруг «ядра» 
существует 30–35% верующих, идентифицированных как «пери-
ферия», из них 30% православных, они осуществляют свои права 
на свободу вероисповедания в несколько меньшей степени, однако 
считают, что религия играет важную роль в их жизни. Остальная 
группа респондентов могут быть определены как «культурные 
православные и мусульмане» – для них религиозная идентичность – 
этнокультурный маркер, а религиозные ценностные установки не 
являются определяющими в жизни. Материалы ИЭИ УФИЦ РАН 
касаются респондентов, составляющих «ядро верующих»,  в наи-
более полной мере реализовывающих религиозные практики в сво-
ей жизни. 93,7% респондентов в выборке – мусульмане и 69,4% – 
православные посещают мечети и храмы еженедельно и чаще; 
5,1% мусульман и 22,4% православных – раз в месяц и чаще.  

Приведенные в статье данные позволяют сделать предвари-
тельные выводы относительно основных тенденций выбора рели-
гиозной идентичности у носителей ислама, православия и про-
тестантизма на территории Республики Башкортостан: для 
мусульман приход в ислам в большинстве случаев означает более  



 31

глубокое вовлечение в реализацию вероисповедных практик (пе-
реход из категории «культурных» либо «периферийных» мусуль-
ман в «ядро»), а также обращение в своих экзистенциальных поис-
ках к традиционной для своего этноса (татарского или 
башкирского) конфессии; для православных также имеет место 
преимущественно переход из категории «культурных» либо «пе-
риферийных» православных в «ядро», однако значительный про-
цент православных респондентов, бывших ранее мусульманами, 
протестантами и атеистами, свидетельствует о том, что принятие 
православия в большей степени, чем принятие ислама, является в 
том числе результатом трансформаций религиозной идентичности. 
Религиозный выбор как у мусульман, так и у православных в пер-
вую очередь определяется первичными агентами социализации – 
непосредственно матерью и отцом, а также ближайшими родст-
венниками. Первичный выбор вероисповедания бывает осознан-
ным и не осознанным индивидом. Вторичный религиозный выбор 
может произойти под воздействием различных внутри- и внесе-
мейных факторов, но может так и не наступить в течение всей 
жизни индивида; религиозная идентичность индивида в XX в. 
представляла собой выбор (или отсутствие осознанного выбора) 
вероисповедания один раз и на всю жизнь; религиозная идентич-
ность индивида в XXI в. как следствие глобализации, мобильности 
социальных групп  подчас представляет собой совокупность рели-
гиозных выборов, что требует дальнейших религиоведческих ис-
следований.  

Р.М. Мухаметзянова-Дуггал и Р.Р. Мухамадеева [3] на основе 
социологических данных анализируют ценностные и нравственные 
представления о роли религии в жизни верующих Республики Баш-
кортостан, рассматривают государственно-конфессиональные от-
ношения, сферы сотрудничества религиозных организаций с госу-
дарством, а также проблему миссионерства. Авторы опираются на 
материалы исследования, организованного и проведенного отделом 
религиоведения ИЭИ УФИЦ РАН в 2020–2021 гг. В статье показаны 
результаты анкетирования верующих Республики Башкортостан 
(активных членов религиозных организаций); обобщены представле-
ния о роли религии, дана оценка государственно-конфессиональных 
отношений; проведен сравнительный анализ мнений по данным во-
просам представителей православных и мусульманских общин Рес-
публики Башкортостан. 

Ислам в республике исповедуют две крупнейшие этнические 
группы – башкиры и татары, православия придерживаются в ос-



 32

новном русские. Критериями отбора в выборку, репрезентирующую 
«ядро верующих» православных и мусульман Башкортостана, стали 
пять показателей религиозного поведения: посещение храма / 
церкви; исповедь и причастие; чтение Евангелия / Корана; молит-
ва; пост. 

Исследователи отмечают, что принцип светскости, общие 
подходы к осмыслению оптимальной модели государственной 
конфессиональной политики продолжают быть в центре совре-
менных научных и общественных дискуссий. Как показали данные 
опросов активных членов религиозных объединений, подавляю-
щее большинство верующих (мусульмане – 82,3%, православные – 
71,0%) признают, что сотрудничество религиозных организаций с 
государством в различных сферах было бы желательным. Более 
половины опрошенных (59,8% мусульман и 50,6% православных) 
считают, что религиозные организации должны влиять на принятие 
государственных решений. Вместе с тем среди («ядра») верующих 
есть и сторонники принципа светскости, считающие, что религи-
озные организации должны работать только в сфере удовлетворе-
ния религиозных потребностей (верующих) людей (40,7% мусуль-
ман, 40,0% православных) или вообще не должны вмешиваться в 
общественную жизнь (13,7% мусульман, 14,8% православных). 

Выделенные в статье аспекты в масштабах населения Рос-
сии, поделенного на четыре группы (последователи православия, 
ислама, внеконфессионально-религиозные лица и атеисты), иссле-
довались в рамках общероссийского опроса Институтом социоло-
гии РАН в 2014–2015 гг. Согласно результатам данного опроса, 
30% россиян (28% православных, 24% мусульман, 46% внекон-
фессиональных верующих, 42% атеистов) являются сторонниками 
принципа светскости. Среди сфер, в которых деятельность религи-
озных организаций могла бы быть наиболее позитивной, верующие 
Башкортостана на первое место поставили духовно-нравственное 
воспитание людей, а также милосердие и благотворительность; на 
третьем месте: у мусульман – разрешение межнациональных раз-
ногласий, у православных – сохранение культурного наследия; на 
четвертом: у мусульман – сохранение культурного наследия и об-
разование, у православных – образование. Шкала приоритетов в 
определении сфер позитивной деятельности религиозных органи-
заций у мусульман и православных практически совпадает.  

Что касается оценки верующими республики государственной 
конфессиональной политики на федеральном уровне, ответы демон-
стрируют, что более чем половина опрошенных мусульман (65,5%), 



 33

так же как и православных (52,2%), считают её позитивной, ней-
тральной или терпимой. В ходе исследования изучена проблема 
миссионерства и прозелитизма в качестве деятельности по распро-
странению и обращению в ту или иную религию лиц, исповедую-
щих другую религию, в том числе в регионах, для народов кото-
рых данная религия не является традиционной. Согласно мнению 
56% верующих – регулярных членов религиозных организаций, 
препятствий для распространения религиозного мировоззрения 
быть не должно, а мировоззренческий выбор – личное дело каждо-
го, при этом и мусульмане, и православные солидарны в ответе на 
данный вопрос. В то же время 14% респондентов придерживаются 
точки зрения, согласно которой распространение нетрадиционных 
религий связано с усилением конфликтности. Обеспокоенность 
этой проблемой демонстрируют и мусульмане – 15,3%, и право-
славные – 11,8% . 

Цивилизационные приоритеты при выборе стратегии разви-
тия страны отражают следующие суждения: «Россия – особая ци-
вилизация, в ней никогда не привьется западный образ жизни» и 
«Россия должна жить по тем же правилам, что и современные за-
падные страны». Понимание России как особой цивилизации ха-
рактерно для 82,6% православных и 62% мусульман, лишь 5,6% 
православных и 10,9% мусульман поддерживают идею о том, что 
РФ должна следовать правилам западных стран. В исследовании 
Института социологии РАН подчеркивается, что с 2005–2015 гг. 
две трети россиян демонстрируют понимание России как особой 
цивилизации. Данные результаты свидетельствуют о важной роли 
общечеловеческих ценностей, общей истории и исторической па-
мяти, общих традиций и ценностных ориентиров. К последним 
относятся любовь к родному краю, к земле, семье, мирные и доб-
рые отношения с соседями. В полиэтничном и поликонфессио-
нальном Башкортостане подобные представления снижают риски 
конфликтов на религиозной почве и социальной напряженности. 

Отмеченные тенденции подтверждаются результатами иссле-
дований, проведенных в Башкортостане Отделом религиоведения 
ИЭИ УФИЦ РАН по вопросам межконфессиональных отношений. 
Согласно им, у подавляющего числа респондентов-мусульман 
(89,1%) и 84,6% респондентов-православных отношение к тради-
ционным религиям не является негативным. Наличие конфликтно-
го потенциала демонстрируют 8,9% мусульман и 15% православ-
ных. Отвечая на вопрос: «Какие наиболее острые, по Вашему 
мнению, проблемы в Республике Башкортостан?» – респонденты 



 34

главным образом отметили социально-экономические проблемы: 
падение нравственности, коррупцию и экономические трудности. 

Таким образом, результаты опросов отражают следующие 
тенденции: религиозные объединения Башкортостана все более 
стремятся влиять на различные сферы общественной жизни граж-
дан; активными верующими определяются социально значимые 
сферы деятельности религиозных институтов – это духовно-
нравственное воспитание людей, милосердие и благотворитель-
ность, сфера культуры и сохранение культурного наследия, а также 
образование. При этом значительная часть верующих поддержива-
ет принцип светскости и в целом положительно оценивает полити-
ку государства в отношении религиозных объединений. Понима-
ние России как особой цивилизации отражает осознание 
верующими единства поликультурного пространства республики, 
основанного на общечеловеческих ценностях, общей истории и 
исторической памяти, общих традициях и ценностных ориентирах, 
и лежит в русле обновленной Стратегии национальной безопасно-
сти РФ, утвержденной в июле 2021 г., где в числе приоритетов по-
мимо необходимости совершенствования обороноспособности и 
развития экономики страны особый акцент сделан на важности 
сохранения и защиты традиционных российских духовно-
нравственных ценностей, культуры и исторической памяти. 

 
Религиозные организации Башкортостана  
 
В статье Р.Р. Мухамадеевой [4] рассматривается динамика 

регистрации религиозных организаций Республики Башкортостан 
(по данным Минюста России), а также соотношение религиозных 
организаций по типу конфессии, принадлежности к управлению 
мусульман, епархии РПЦ, типу населенного пункта, районам и 
городам РБ, районам Уфы в общем составе всех религиозных ор-
ганизаций, зарегистрированных на территории республики.  

Результаты исследований, приведенные в статье, демонстри-
руют, что пятая часть зарегистрированных на сегодняшний день в 
Республике Башкортостан религиозных организаций официально 
оформила собственную деятельность в 2003 г.; мусульманские ре-
лигиозные организации составили 72,3% всех зарегистрированных 
религиозных организаций; преобладание мусульманских религи-
озных организаций среди ежегодно регистрируемых на террито-
рии республики религиозных организаций сохраняется. Подав-
ляющее количество православных религиозных организаций 



 35

принадлежит РПЦ МП, среди протестантских религиозных орга-
низаций пятидесятнических более половины – около 61% (60,5%). 

В ходе работы использованы данные сайта Министерства 
юстиции РФ, в частности информационного портала о деятельно-
сти некоммерческих организаций. Полученные сведения легли в 
основу созданной с участием автора статьи базы данных религиоз-
ных организаций Республики Башкортостан, зарегистрированных 
с 7 мая 1999 по 23 сентября 2019 г., отражающей сведения по сле-
дующим критериям. 1. Конфессиональная принадлежность рели-
гиозной организации: ислам, православие, протестантизм, католи-
цизм. 2. Духовное управление мусульман: Центральное духовное 
управление России (ЦДУМ), Духовное управление мусульман 
Республики Башкортостан (ДУМ РБ). 3. Епархии Русской право-
славной церкви: Уфимская, Салаватская, Нефтекамская, Бирская. 
4. Тип протестантской религиозной организации: консервативная, 
поздняя, пятидесятники. 5. Тип населенного пункта: город, село, 
деревня, поселок городского типа, закрытое административно-
территориальное образование (ЗАТО). 6. Города Республики Баш-
кортостан.  

По состоянию на 23.09.2019 г. в РБ зарегистрировано 1683 ре-
лигиозные организации. Автор констатирует, что пятая часть зареги-
стрированных на сегодняшний день в республике религиозных орга-
низаций официально оформила собственную деятельность в 2003 г. 
Одной из причин данного явления стало вступление с 1 июля 2002 г. 
в силу Закона «О государственной регистрации юридических лиц и 
индивидуальных предпринимателей», который изменил порядок ре-
гистрации компаний. Практически 60% (58,7%) зарегистрированных 
в 2003 г. религиозных организаций составили мусульманские рели-
гиозные организации, 31,4% – православные, около 10% – протес-
тантские. В последующие годы преобладание мусульманских рели-
гиозных организаций среди ежегодно регистрируемых на территории 
Башкортостана религиозных организаций сохраняется. Статистиче-
ские данные Минюста коррелируют с данными социологических ис-
следований, в ходе которых выявлено, что большая часть населения 
республики разделяет ислам.  

В целом в структуре всех зарегистрированных на террито-
рии Республики Башкортостан религиозных объединений лиди-
рующую позицию занимают мусульманские религиозные органи-
зации, затем православные, протестантские и католические 
религиозные организации. Мусульманские религиозные организа-



 36

ции составили 72,3% всех зарегистрированных религиозных орга-
низаций. 41,7% относятся к ЦДУМ РФ, 56,3% – к ДУМ РБ. 

Автор рассматривает динамику регистрации религиозных ор-
ганизаций в Министерстве юстиции РФ по Республике Башкортостан 
с 1999 по 2019 г. Согласно данным социологического мониторинга, 
около 42% всех зарегистрированных в городах РБ религиозных орга-
низаций находятся в Уфе, 8% – в Стерлитамаке, по 6% в городах 
Нефтекамск и Октябрьский, другие города составили менее 5%. Из 
всех зарегистрированных в районах РБ религиозных организаций 
больше всего расположены на территориях Баймакского (4,6%), Аб-
зелиловского (3,9%), Туймазинского (3,5%), Кармаскалинского 
(3,1%), Уфимского (3,0%) районов; меньше всего зарегистрирован-
ных – в Кигинском и Мишкинских районах (по 0,6%). 

Сведения о динамике и структуре религиозных организаций 
являются основой для понимания религиозных организаций как 
социальном явлении, они необходимы для взаимодействия органов 
государственной власти и религиозных организаций, выстраива-
ния концепции развития религиозных организаций на территории 
Республики Башкортостан, а также понимания проблем и причин 
реализуемой религиозными организациями деятельности. 

 
Государственно-конфессиональная политика РБ 
 
В статье советника по государственно-конфессиональным 

отношениям при Главе Республики Башкортостан, старшего пре-
подавателя Башкирского ГУ Р.Д. Карамышева [5] рассматривается 
механизм реализации государственно-конфессиональной политики 
республики. По состоянию на 01.01.2020 г. в ней действуют 14 ре-
лигиозных центров, 2050 религиозных объединений различных 
конфессий, в том числе 1686 религиозных организаций и 364 рели-
гиозные группы. На территории Башкортостана находятся 1433 му-
сульманских религиозных объединения, которые поделены между 
двумя духовными центрами: ЦДУМ России во главе с Верховным 
муфтием Талгатом Таджуддином (объединяет 644 общины) и 
ДУМ РБ (муфтий Айнур Биргалин, включает 789 общин). На тер-
ритории республики расположено 1057 типовых мечетей и 181 
приспособленное под мечети здание, 228 типовых православных 
храмов и 92 приспособленных под храмы помещения, 45 культо-
вых зданий и приспособленных помещений иных конфессий. Все-
го, без учета мелких единичных групп, в Башкортостане действует 
20 различных вероисповедальных направлений.  



 37

Государственно-конфессиональные отношения (ГКО) в со-
временной России предполагают наличие взаимоотношений госу-
дарственных (федеральные и органы власти субъектов РФ) и му-
ниципальных институтов (органы местного самоуправления), 
министерств и ведомств с верующими и их религиозными объеди-
нениями. Как отмечает автор, государственно-конфессиональные 
отношения до сих пор не имеют единой концепции, несмотря на 
многочисленные попытки её выработать. С правовой точки зрения 
модель ГКО в России можно определить как сепарационную, т.е. 
религия отделена от государства. Но являясь важным регулятором 
общественных отношений, религия не может быть отделена от 
общества, и с точки зрения современных политических реалий  
модель ГКО в России всё более приближается к модели коопера-
ционной (сотрудничество). Государство сегодня рассматривает 
лояльные ему религиозные объединения как своих союзников и 
коллег в реализации важных направлений социальной и внутрен-
ней политики, в том числе: в организации и поддержке позитив-
ных социальных действий, работе с малоимущими и нуждающи-
мися, молодёжью, военнослужащими и лишёнными свободы, в 
профилактике и борьбе с негативными социальными явлениями 
(алкоголизм, наркомания, преступность), а также экстремизмом, 
терроризмом и радикализмом в религиозной среде.  

Основными целями современной государственно-конфес- 
сиональной политики в республике являются: соблюдение феде-
рального и республиканского законодательства о свободе совести и 
о религиозных объединениях; организация необходимого взаимо-
действия органов государственной власти и местного самоуправле-
ния с религиозными объединениями; развитие государственно-
конфессионального сотрудничества; сохранение межконфессио-
нального мира и согласия; гармонизация межконфессиональных 
отношений.  

На современном этапе наибольшую роль в конфессиональ-
ной сфере Башкортостана продолжает играть государство посред-
ством реализуемых им направлений внутренней политики. Вопро-
сами реализации государственно-конфессиональной политики 
занимается Совет по государственно-конфессиональным отноше-
ниям при Главе Республики Башкортостан. В числе главных задач 
Совета: укрепление межконфессионального согласия; формирова-
ние равного отношения государственных органов и должностных 
лиц к религиозным организациям разного вероисповедания; орга-
низация методической и консультативной помощи по вопросам 



 38

ГКО органам государственной власти, местного самоуправления и 
религиозным объединениям. Одним из основных направлений 
деятельности Совета является повышение эффективности государ-
ственной политики в сфере ГКО и расширение взаимодействия с 
религиозными объединениями. Задачами Совета также являются: 
проведение системной работы с духовенством, оказание помощи в 
вопросах развития религиозного образования; участие в проведе-
нии курсов повышения квалификации для государственных и му-
ниципальных служащих по вопросам совершенствования ГКО; 
поддержка религиозных и светских СМИ, освещающих историю, 
культуру и деятельность религиозных объединений; поддержка 
профильных научных исследований; противодействие проявлениям 
экстремизма, терроризма и распространению радикальных идеоло-
гий в религиозной среде на территории республики. Совет проводит 
постоянный анализ и мониторинг религиозной ситуации в Башкор-
тостане, участвует в организации межведомственного взаимодейст-
вия. В рамках реализации государственно-конфессиональной поли-
тики Совет опирается на комиссии по вопросам государственно-
конфессиональных отношений и взаимодействию с религиозными 
объединениями, действующие в муниципальных районах и город-
ских округах (всего 70 комиссий). В состав комиссий наряду с 
представителями конфессий входят работники органов государст-
венной власти, силовых ведомств, СМИ, научных кругов, образова-
ния и культуры, предприятий и организаций. Основными направле-
ниями работы комиссий являются организация сотрудничества 
религиозных объединений и верующих с органами власти, противо-
действие распространению ксенофобии и экстремизма на религиоз-
ной почве, предотвращение (мирное разрешение) конфликтных 
ситуаций в сфере внутриконфессиональных и межрелигиозных 
отношений.  

Советом реализуется трехуровневая система религиозного мо-
ниторинга и оперативного реагирования на конфессиональные кон-
фликты по следующей схеме: Комиссия – Глава муниципального об-
разования – Совет по ГКО – руководство Республики Башкортостан. 
Кроме того, Советом уделяется особое внимание сбору информации 
о религиозной ситуации через экспертов, лидеров общественного 
мнения, научное сообщество и иных источников, в том числе резуль-
татов системы мониторинга ФАДН в сфере межнациональных и 
межконфессиональных отношений и раннего предупреждения кон-
фликтных ситуаций. Межконфессиональные отношения продолжают 
оставаться в зоне особого внимания государства, так как эти отноше-



 39

ния могут оказывать существенное влияние на состояние общества, а 
в периоды их обострения могут являться фактором как стабилизации, 
так и дестабилизации социально-политической ситуации. 

В Республике Башкортостан межконфессиональное взаимо-
действие в сфере сотрудничества с органами государственной вла-
сти и местного управления развивается в русле подписанного в 
2015 г. Соглашения о социальном партнёрстве между Республикой 
Башкортостан и основными конфессиями, которые сегодня напол-
няются реальным содержанием. Духовным лидерам (основных) 
конфессий предоставлена возможность регулярных выступлений 
на телевидении, в республиканских электронных и печатных 
СМИ. Ведется выпуск духовно-просветительских телепроектов 
«Дорога к храму», «Йома», «Аль-Фатиха» на телеканале БСТ.  

В республике выработан и поддерживается язык межкон-
фессионального диалога и сотрудничества. Проводятся ежегодные 
международные, всероссийские и республиканские конференции, 
организуемые при активном участии основных конфессий: «Идеа-
лы и ценности ислама в образовательном пространстве XXI века» 
(ЦДУМ России), «Табынские чтения» (Башкортостанская митро-
полия РПЦ) и др. Молодёжные конфессиональные организации 
совместно выступают в значимых социальных проектах. В период 
действия ограничительных противоэпидемиологических меро-
приятий (по COVID-2019) «Православные добровольцы» Башкор-
тостанской митрополии РПЦ, волонтеры ДУМ РБ и ЦДУМ Рос- 
сии приняли участие в республиканских акциях «Мы вместе» и 
«Наша забота», а также организовали адресную помощь нуждаю-
щимся. В 2019 г. в ДУМ РБ началась реализация проекта «Разви-
тие добровольческих движений молодежных отделов ДУМ РБ и 
Уфимской епархии РПЦ», в рамках которого проходят обучающие 
семинары и встречи молодежных активистов. В 2020 г. прошли 
мероприятия, посвященные «Дню поминовения и почитания» в 
республике. Силами волонтерских движений ДУМ РБ и Башкор-
тостанской митрополии РПЦ были организованы субботники на 
общих и вероисповедальных кладбищах, особое внимание уделя-
лось захоронениям участников ВОВ. По инициативе Совета в  
республике прошли три межконфессиональных молодежных фо-
рума с участием делегаций (до 100 человек) верующей молодежи 
(православные, мусульмане, иудеи). На форумах обсуждались ак-
туальные вопросы волонтерского, спортивного, военно-
патриотического движения, профилактики радикализма и экстре-



 40

мизма, проводились соревнования, дискуссии, взаимное посеще-
ние храмов и мечетей.  

В последние годы в республике осуществляется работа вы-
ездных межведомственных лекториев по профилактике экстре-
мизма и радикализма в религиозной среде на базе Башкирского 
государственного педагогического университета им. М. Акмуллы. 
Работой лекторских групп в течение 2015–2019 гг. ежегодно охва-
тывались 15–20 муниципальных районов и городов. В составе лек-
торских групп участвовали священники РПЦ, преподаватели Рос-
сийского исламского университета и имамы ДУМ РБ и ЦДУМ 
России. По мнению автора статьи, наиболее эффективными с точ-
ки зрения поддержания в республике межконфессионального мира 
и согласия являются формы непосредственного взаимодействия 
священнослужителей и верующих в различных форумах, акциях, 
мероприятиях и повседневной жизни, которые необходимо пози-
тивно освещать в СМИ и интернет-пространстве. В результате 
проводимого ежегодно Советом анализа и постоянного монито-
ринга религиозной ситуации в республике можно констатировать, 
что напряженности в области государственно-конфессиональных и 
межрелигиозных отношений среди жителей, священнослужителей 
основных конфессий в республике не имеется. Данный вывод под-
тверждается результатами научных исследований за последние 
годы. Учеными фиксируется высокий уровень веротерпимости и 
доверия среди верующих конфессий республики (в 2013 г. – 80% 
православных и 79,9% мусульман). Многие верующие понимают 
необходимость проживания в общей стране,  высок процент меж-
национальных браков (20%). Абсолютное большинство опрошен-
ных жителей республики (91,1%) в ходе социологических исследо-
ваний ГАУ «Центр гуманитарных исследований» Министерства 
культуры РБ в 2017 г. оценивают отношения между представителями 
различных религий как положительные (25,5% – доброжелательные, 
65,5% – нормальные, бесконфликтные). В 2018 г. положительно оце-
нили межконфессиональные отношения 90,2% респондентов, а в 
2019 г. – вновь 91,1%. В 2020 г. результаты исследований ИЭИ 
УФИЦ РАН также демонстрируют, что у подавляющего числа рес-
пондентов (мусульман – 89,1%, православных – 84,6%) отношение к 
традиционным религиям не является негативным.  

Автор подчеркивает, что в межконфессиональном и госу-
дарственно-конфессиональном взаимодействии отношения стро-
ятся во многом исходя из средне- и долгосрочной перспективы 
развития. Сам характер духовной власти существует в более длин-



 41

ных дистанциях социального времени, а власть иерархов, как пра-
вило, пожизненна. Большое значение в этих условиях играет субъ-
ективный фактор взаимоотношений духовных лидеров между  
собой и с чиновниками, отвечающими за ГКО в регионе. Именно 
поэтому значим уровень квалификации служащих, их знаний и 
умений, необходимы специальная подготовка и постоянное со-
вершенствование компетенций.  

Реализация государственно-конфессиональной политики, за-
ключает исследователь, требует постоянного внимания, серьезной 
социологической и аналитической работы, координации деятель-
ности органов государственной власти и различных ведомств, ор-
ганизации необходимого взаимодействия с религиозными объеди-
нениями и продолжает оставаться достаточно динамичным, 
весомым инструментом реализации внутренней политики на ре-
гиональном и федеральном уровне. 

 
Заключение 
 
Республика Башкортостан находится в русле общероссий-

ских тенденций, таких как возрождение духовности и уважения к 
исторической памяти; признание обществом важной роли религии 
в жизни многих людей; стабилизация темпов роста числа верую-
щих и религиозных общин; повышение уровня и значимости об-
щегражданской идентичности; тесное сотрудничество государства 
и религиозных объединений. Результаты исследований свидетель-
ствуют, что у подавляющего числа респондентов (89,1% мусуль-
ман и 84,6% православных) отношение к традиционным религиям 
не является негативным. Вместе с тем наличие конфликтного по-
тенциала демонстрируют 8,9% мусульман и 15% православных, и 
это вызывает определенную обеспокоенность. Значительное число 
опрошенных (65,3% мусульман и 67,1% православных) отрица-
тельно относятся к новым религиозным движениям.  

Важную роль играет работа по профилактике и предотвра-
щению негативных тенденций, а также по дальнейшему совершен-
ствованию государственно-конфессиональных отношений. Необ-
ходимо, считают авторы, повышать квалификацию в области 
государственно-конфессиональных и межконфессиональных от-
ношений как верующим,  духовенству, так и госслужащим, пред-
ставителям власти, в первую очередь муниципальной, так как 
именно они на местах в настоящее время несут ответственность за 
межнациональный и межконфессиональный мир и согласие. 



 42

Список литературы 
 

1. Мухаметзянова-Дуггал Р.М. Верующие Республики Башкортостан: этниче-
ский состав, идентичность, оценка межконфессиональных отношений // 
Власть. 2020. Т. 28. № 5. С. 159–163. 

2. Кляшев А.Н., Мухамадеева Р.Р. Религиозный выбор мусульман и православ-
ных Республики Башкортостан // Известия Уфимского научного центра РАН. 
История, археология, этнология. 2020. № 4. С. 72–78. 

3.  Мухаметзянова-Дуггал Р.М., Мухамадеева Р.Р. Представления о роли религии 
в общественной жизни верующих Республики Башкортостан // Вестник БИСТ 
(Башкирского института социальных технологий). 2021. № 3(52).  С. 27–32. 

4. Мухамадеева Р.Р. Религиозные организации Республики Башкортостан: ди-
намика численности // Известия Уфимского научного центра РАН. История, 
археология, этнология. 2020. № 4. С. 100–105. 

5. Карамышев Р.Д. Реализация государственно-конфессиональной политики в 
субъекте Российской Федерации (на примере Республики Башкортостан) // 
Власть. 2021. Т. 29. № 1. С. 226–232. 

 
Valentina N. Schensnovich* 
The role of religion in interfaith relations  
of the Republic of Bashkortostan.  
(Analytical review) 

 
Abstract. 160 nationalities and ethnic groups live in the multi-

confessional and multi-ethnic Republic of Bashkortostan. There are about  
20 different religions and religious groups represented there. Islam and Ortho-
doxy are the most numerous, their associations make up more than 90% of all 
religious organizations. The articles on the basis of sociological surveys con-
sider interfaith relations in the republic, positive and negative trends in their 
development. 
 

Keywords: Republic of Bashkortostan; believers; Moslems; Orthodox; 
confessional identity; interfaith relations; state-confessional relations; mission-
ary work; religious organizations; Central Spiritual Governance for Moslems 
of the Russian Federation; CSGM of the Republic of Bashkortostan; ROC. 

 
 

                                                 
* Valentina Schensnovich, Research Associate, INION RAS,  e-mail:  

vl-lyuba9@yandex.ru 



 43

Дмитриева Е.Л.1 
ИСЛАМ В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОГО СЕВЕРА.  
(Сводный реферат) 
 

DOI: 10.31249/rimm/2022.02.04 
 
1. Магомедов А.К. Социокультурные факторы возникнове-

ния и развития мусульманских сообществ в арктических регионах 
России // Социокультурные исследования в современном культурном 
пространстве. Материалы Всероссийской научно-практической 
конференции / под ред. Е.В. Хлыщевой [и др.]. 2021. С. 95–97.  

2. Шустов А.В. Этническсие миграции, мусульманские ди-
аспоры и проблемы безопасности в северных регионах Урала  //  
Вестник социально-политических наук. 2021. № 20. С.122—129. 

 
Ключевые слова: Российский Север; полярный ислам; социально-

трудовая миграция; диаспоры; салафизм; угрозы; терроризм; Средняя 
Азия; Кавказ; Урал. 

 
Магомедов А.К., д-р полит. наук, профессор кафедры  
теории регионоведения ИМОиСПН МГЛУ 
Шустов А.В., канд. ист. наук, доцент кафедры  
социологии, Ярославский государственный  
университет им. П.Г. Демидова 
 
А.К. Магомедов [1] в своей работе рассматривает один из 

самых малоизученных вопросов российского исламоведения, свя-
занный с трудовой миграцией мусульманского населения в север-
ные регионы России. Автор отмечает появление такого феномена, 
как «полярный ислам», который стал важной составляющей соци-
ально-культурных процессов в северной части России. На Россий-
ском Севере круглый год работают сотни тысяч выходцев из 
Средней Азии, в основном из Таджикистана, Узбекистана и Кир-
гизии. К этому добавились азербайджанцы, российские татары и 
башкиры, работавшие здесь с советских времен, а также быстро 
растущие общины внутренних мигрантов с Северного Кавказа. 
Автор статьи считает, что ХМАО и ЯНАО можно выделить как 

                                                 
1 Дмитриева Е.Л., ст. научный сотрудник, отдел Азии и Африки, ИНИОН 

РАН, eldmi@list.ru 



 44

третий влиятельный мусульманский ареал России после Северного 
Кавказа и Урало-Поволжья. 

Ключевым элементом «новой» миграции стало массовое 
прибытие на Российский Север со второй половины 2000-х годов 
выходцев из Центральной Азии, которые воспользовались про-
мышленным бумом в ключевых городах, расположенных на тер-
ритории от Ханты-Мансийска до Нового Уренгоя. Появились це-
лые сектора городского хозяйства, которые нуждались в дешевой 
рабочей силе трудовых мигрантов: промышленное и гражданское 
строительство, уборка улиц, общественный транспорт, питание и 
торговля. 

Приезд и закрепление мигрантов из Центральной Азии и 
Кавказа в городах северной части России привели к ряду измене-
ний в городском ландшафте – это растущее число мечетей и мо-
лельных домов; появление этнических районов с их специфиче-
скими магазинами, ресторанами, кафе и базарами. Формируются 
новые стратегии социальной самоорганизации и взаимопомощи. 
Например, мигранты из Центральной Азии, как правило, объеди-
няются по национальностям или по регионам, в то время как вы-
ходцы с Кавказа (например, дагестанцы) воссоздают свои джамаа-
ты (религиозные общины, часто суфийские). Растет количество 
смешанных браков с русскими или коренными народами.  

Мусульманская социальная динамика, связанная с трудовой 
миграцией и коммуникациями, привела к появлению такого фено-
мена, как «полярный ислам». Последний стал важной составляю-
щей социальных процессов и облика городов Российского Севера: 
сегодня мечети, мусульманские магазины с халяльной едой вос-
принимаются как часть архитектурного ландшафта городов, мно-
гие из которых расположены за полярным кругом. Данные факты 
заставляют признать, что ислам вышел за пределы привычных 
ареалов Северного Кавказа и Поволжья, превратившись не только 
в значимый фактор российской городской жизни, но и распростра-
нившись на северные территории.  

Автор статьи полагает, что указанные факты опровергают 
устоявшееся деление российского ислама на два традиционных 
макрорегиона: Северный Кавказ и Урало-Поволжье. Нельзя ска-
зать, что в условиях Российского Севера появился особый ислам, 
совершенно отличный от других мусульманских регионов страны, 
так как большинство характерных черт, присущих полярному ис-
ламу, можно легко найти и в других регионах России – это и рас-
тущая многонациональность мусульманских сообществ, и борьба 



 45

за контроль над мусульманскими общинами, и расхождения в пла-
не идеологических интерпретаций ислама.  

В заключение автор приходит к следующим выводам: рас-
тущая роль мусульманских сообществ в критически важных ре-
гионах Российского Севера означает, что ислам является неотъем-
лемой частью общественной жизни России и его нельзя больше 
рассматривать как религию для локализованных этнических 
меньшинств, а необходимо воспринимать как широкое социальное 
явление, которое тесно связано с миграционными процессами и 
изменением социальной структуры. Автор считает, что не менее 
интересным может оказаться последующий анализ процесса куль-
турной адаптации мусульманских общин к их новой полярной 
идентичности. Изучение этих процессов даст ученым возможность 
ответить на вопрос, что делает полярный ислам «полярным». 

В статье А.В. Шустова [2] рассматриваются вопросы этниче-
ской миграции, формирования мусульманских диаспор и проблем 
безопасности в северных регионах Урала, анализируется взаимо-
связь между иммиграцией и угрозами национальной безопасности 
в ключевых для России нефте- и газодобывающих регионах. Автор 
прогнозирует нарастание террористических угроз и обострение 
межэтнических конфликтов при условии продолжения неконтро-
лируемой иммиграции из среднеазиатских стран СНГ и южных 
регионов России. 

Автор статьи отмечает, что миграционная привлекатель-
ность нефте- и газодобывающих регионов, расположенных на Се-
вере России, привела к значительным изменениям в постсоветский 
период в этноконфессиональном составе их населения. Возникли 
новые мусульманские диаспоры, формируемые выходцами из рос-
сийских регионов Северного Кавказа, стран Закавказья, Средней 
Азии, и вместе с ними на Севере появились сторонники нетради-
ционного для России, радикального ислама. Как следствие, север-
ные субъекты РФ в последние годы стали всё чаще попадать в 
сводки правоохранительных органов по борьбе с терроризмом и 
экстремизмом.  

По мнению многих исследователей, на территории северного 
макрорегиона, объединяющего северную часть Европейской Рос-
сии, Сибири и отчасти Дальний Восток, сегодня формируется тре-
тий после Северного Кавказа и Поволжья мусульманский регион 
страны. Несмотря на обусловленную экономическим кризисом 
депопуляцию 1990-х годов, крупные добывающие центры на Се-
вере РФ продолжали развиваться. Автор приводит данные восто-



 46

коведов А. Малашенко и А. Старостина, согласно которым к сере-
дине 2010-х годов в регионах Уральского федерального округа 
насчитывалось более 400 мусульманских культовых объектов, 
включая 267 мечетей, 84 молельных дома и 51 молельную комна-
ту. Для сравнения: в советский период на всей территории совре-
менной России насчитывалось всего около 70 мечетей. Подав-
ляющее большинство мусульман до распада СССР на территории 
Урала составляли татары и башкиры, а политическое влияние ис-
лама было минимальным. По данным переписи 2010 г., число вы-
ходцев из Средней Азии на Урале увеличилось на 70%, из Азер-
байджана – в 2,1 раза, а с Северного Кавказа – в 2,4 раза. Общая 
численность мусульман в постсоветский период выросла почти на 
100 тыс. человек. Причем прирост мусульманского населения про-
исходил почти исключительно за счет «нефтяных» и «газовых» 
регионов Тюменской области, Ямало-Ненецкого и Ханты-
Мансийского округов. 

В расселении этнических мусульман на территории север-
ных регионов РФ наблюдаются определенные закономерности: в 
Мурманской области больше азербайджанцев, в Якутии – выход-
цев из Средней Азии, а в северных нефтедобывающих регионах – 
жителей российских мусульманских регионов: Башкирии, Татар-
стана и Северного Кавказа.  

Выходцы с Кавказа и из Средней Азии принесли с собой не-
традиционный, более радикальный и политизированный ислам, 
которого местное мусульманское население ранее не знало. Вме-
сте с ними на Урале появились исламские фундаменталисты – са-
лафиты, чьи идеи стали пользоваться популярностью у части ме-
стной татарской молодежи и даже некоторых русских. Поскольку 
приток мигрантов из Средней Азии происходил главным образом 
в города, мигранты из этого региона стали составлять большинст-
во прихожан местных мечетей, тогда как большинство татарских и 
башкирских мечетей оставались в сельской местности. Как следст-
вие, росла доля выходцев из азиатских стран СНГ и среди имамов 
городских мечетей. В отличие от местного мусульманского духо-
венства многие из новых имамов получили религиозное образова-
ние в странах Ближнего Востока, что обеспечивало им более высо-
кий авторитет среди верующих мусульман. Распространение 
салафизма было наиболее заметным в тех регионах, где отмечался 
максимальный приток кавказских и среднеазиатских мигрантов – 
Тюменской области, ЯНАО и ХМАО.  



 47

Автор статьи обращает внимание на тот факт, что еще с кон-
ца 1990-х годов в регионах Северного Урала началось формирова-
ние салафитского подполья. Первоначально оно подпитывалось за 
счет воевавших против федеральных сил на Северном Кавказе 
боевиков, приезжавших в эти регионы на отдых, лечение или для 
«легализации». Общая численность приверженцев радикального 
ислама к середине 2010-х г. оценивалась в несколько тысяч чело-
век, а главными центрами его распространения стали привлека-
тельные для мигрантов Новый Уренгой, Губкинский и Ноябрьск в 
Ямало-Ненецком округе; Нижневартовск, Радужный, Нефте- 
юганск, Мегион и Сургут в Ханты-Мансийском округе. 

Выходцы из южных мусульманских регионов, отмечает ав-
тор, формируют в местах прибытия свои диаспоральные сетевые 
структуры, которые берут на себя заботу о вновь прибывающих 
мигрантах. С помощью этих структур они находят жилье, работу, 
налаживают деловые и соседские связи, договоренности, которые 
достигаются на встречах в мечетях или халяльных кафе.  

Растущая мусульманская иммиграция в северные нефте- и 
газодобывающие регионы России привела к повышению межэтни-
ческой напряженности и угрозы терроризма. Другим фактором 
превращения этих регионов в один из центров распространения 
радикального ислама являлась их удаленность от столиц, мегапо-
лисов и европейской части страны, из-за чего внимание силовых 
структур к ним было не столь пристальным. Ситуация изменилась 
после участившихся случаев задержания на Урале сторонников 
радикального ислама. В марте 2021 г. секретарь Совета безопасно-
сти РФ Н. Патрушев в ходе совещания по вопросам безопасности в 
УФО, состоявшемся в Ханты-Мансийске, заявил, что приток ми-
грантов из-за рубежа ведет к активизации исламских радикалов и к 
формированию «спящих» ячеек радикальных исламистов. В 2017 г. 
на территории округа было обнаружено более 26 ячеек террори-
стов, а число выявленных экстремистских преступлений выросло в 
2,5 раза по сравнению с началом 2000-х. 

Прямым следствием высокого миграционного притока стал 
также рост националистических и протестных настроений. Причи-
нами этого являлись следующие факторы; приток мигрантов из 
южных регионов России и среднеазиатских стран СНГ, вытесне-
ние ими местного населения из ряда сфер деятельности, рост на-
грузки на систему образования и здравоохранения. 

Взаимосвязь между неконтролируемой иммиграцией, нарас-
танием террористических угроз, а также усилением националисти-



 48

ческих и протестных настроений коренного населения заставляет 
обратить пристальное внимание на источник этих проблем. Оче-
видно, что свободный въезд в РФ граждан из южных стран СНГ с 
их молодым, быстро растущим, не имеющим работы и легко ради-
кализирующимся населением ведет к дальнейшему расширению 
социальной базы радикального ислама. Усугубление проблем тер-
роризма, экстремизма и обострение межэтнических отношений в 
северных регионах Урала, где расположены основные нефтяные и 
газовые месторождения РФ, создает не только экономические и 
внутриполитические риски, но и может угрожать целостности 
страны. 

 
Elena Dmitrieva* 
Islam in the regions of the Russian North.  
(Condensed abstract) 

 
Keywords: Russian North; polar Islam; social and labor migration;  

diasporas; Salafism; threats; terrorism; Central Asia; Caucasus; Urals. 
 
    
Сченснович В.Н.1 
СОЦИАЛЬНО-ПОЛИТИЧЕСКАЯ НЕСТАБИЛЬНОСТЬ 
В КАЗАХСТАНЕ И КИРГИЗИИ. (Сводный реферат) 
 

DOI: 10.31249/rimm/2022.02.05 
 
1. Иванов Е.А., Малков С.Ю. Анализ уровня социально-

политической нестабильности в Казахстане и Киргизии: совре-
менное состояние и прогноз // Системный мониторинг глобальных 
и региональных рисков. Ежегодник / отв.ред.: Л.Е. Гринин,  
А.В. Коротаев, Д.А. Быканова. Волгоград. 2020. С. 592–614. 

2. Шаруева М.В. Основные проблемы социально-
экономического развития Кыргызстана (конец ХХ – начало ХХI в.) // 
Вестник РГГУ. Сер. Евразийские исследования. История. Полито-
логия. Международные отношения. 2021. № 3. С. 130–140. 

Ключевые слова: Казахстан; Киргизия; социально-политическая 
нестабильность; ислам; расколы элит; оппозиция; прогнозы развития; 

                                                 
* Elena Dmitrieva, Senior Research Associate, INION RAS, e-mail: eldmi@list.ru 
1 Сченснович В.Н., научный сотрудник, отдел Азии и Африки, ИНИОН РАН, 

e-mail: vl-lyuba9@yandex.ru 



 49

дестабилизация; экономика; трудовая миграция; межэтнические кон-
фликты.  

 
Иванов Е.А. Национальный исследовательский  
университет «Высшая школа экономики»  
Малков С.Ю. Национальный исследовательский  
университет «Высшая школа экономики»;  
МГУ им. М.В. Ломоносова 
Шаруева М.В. кандидат юридических наук,  
Российский государственный гуманитарный  
университет (Москва) 
 
В статье Е.А. Иванова и С.Ю. Малкова [1] дан анализ соци-

ально-политической ситуации в Казахстане и Киргизии, прогнози-
руются сценарии их дальнейшего развития. В среднесрочной пер-
спективе (2021–2025) можно ожидать нарастания различных 
проявлений социально-политической дестабилизации в странах 
бывшего СССР, особенно там, где процессы политической и эко-
номической модернизации отстают от темпов мировых лидеров. 
Очевидно, что за сменой поколений политических элит и транс-
формацией режимов последуют сдвиги в других сферах.  

В Казахстане сегодня происходит контролируемый трансфер 
власти. Покинув президентский пост, Нурсултан Назарбаев сохраня-
ет ключевые рычаги управления страной. Это обеспечивает полити-
ческую стабильность на данном отрезке времени. Тем не менее перед 
Казахстаном встают новые вызовы, решение которых может потре-
бовать оригинальных решений и кардинальных перемен в стране. 
Киргизии не хватает того, что есть у Казахстана, – политической ста-
бильности и способности элит добиваться консенсуса, действующего 
на протяжении длительного периода. Киргизии необходимо укреп-
лять государственность. Вопросы распределения властного ресурса 
должны решаться не методами «уличной демократии», а через усто-
явшиеся институты и практики. Помимо прочего, экономика Кирги-
зии не имеет казахстанского запаса прочности.  

Политические системы Казахстана и Киргизии получили мо-
дернизационный импульс будучи в составе СССР, однако дальней-
шее развитие было осложнено переходным периодом от плановой 
экономики к рыночной, от советского полуизоляционизма – к от-
крытости, от аналогового технологического уклада – к цифровому. 
Политический режим Казахстана характеризуется централизацией и 
устойчивостью. Киргизия – государство с фрагментированным об-



 50

ществом и с крайне высокой турбулентностью политических про-
цессов. Авторы рассматривают основные линии размежеваний, ко-
торые могут послужить основой для социально-политической дес-
табилизации в Казахстане и Киргизии в ближайшие годы. 

С середины 2000-х годов Казахстану и Киргизии удалось  
снизить неравенство в распределении доходов. Несмотря на это, в 
Казахстане, благодаря наличию ресурсной ренты, сформировалась 
прослойка состоятельных бизнесменов. В Киргизии предпринима-
телей такого масштаба меньше, но и размер ее экономики в 20–30 
раз меньше казахстанской (по показателям ВВП).  

Ввиду непростой мировой политической и экономической 
конъюнктуры ожидается резкий спад уровня жизни во многих 
странах. Для противодействия негативным тенденциям Казахстан 
и Киргизия имеют разные возможности. Казахстан предпринимает 
меры по выравниванию жизни в городской и сельской местности, 
по совершенствованию инструментов адресной помощи, но пока 
они не дают желаемых результатов. Но даже в Казахстане они со-
кращаются в связи с тем, что экономика республики в значитель-
ной мере зависит от экспорта углеводородов и металлов. К тому 
же сегодня этим странам затруднительно претендовать на между-
народную помощь. Страны Запада не рассматривают Центральную 
Азию в качестве приоритетного региона, а помощь со стороны Ки-
тая чревата усугублением кредитных обязательств в долгосрочной 
перспективе. В свою очередь, это открывает коридор возможно-
стей для усиления влияния арабских стран, но взамен монархии 
Залива будут требовать проводить курс на исламизацию, что со-
пряжено с трудностями социально-идеологического плана. 

Рассматривая раскол «ислам – светское», авторы замечают, 
что в постсоветский период, хотя идеология и материалистический 
подход вытесняли религиозное сознание, у многих людей сохра-
нялся определенный уровень религиозности, а отдельные очаги 
православия, ислама, буддизма и других религий смогли пережить 
все репрессии и давление. В период активной десекуляризации 
начали формироваться два больших раскола. Первый – общий ме-
жду советскими атеистами и сторонниками клерикализации 1990-х 
годов. Этот раскол наиболее характерен для Центральной России, 
Украины и Беларуси. Второй раскол – между «старыми» верую-
щими и адептами «новых» толкований. Подобное размежевание 
затронуло государства и регионы, где большая часть жителей от-
носятся к так называемым этническим верующим. В этих сообще-
ствах сохранялись остатки собственных религиозных традиций, 



 51

например ислама. Пройдя через советский период и смешавшись с 
местными традициями, такая версия ислама приобрела статус «на-
родной». Молодые поколения, получившие возможность учиться в 
мировых центрах исламской религии (в Египте, Сирии и др.), воз-
вращались на родину и вступали в конфликт со старшими поколе-
ниями, чье понимание ислама расценивалось молодежью как «не-
правильное».  

В Казахстане исламизация происходила более сдержанными 
темпами, чем в Киргизии, которая на государственном уровне ока-
залась неспособна противостоять стихийной исламизации, сопря-
женной с проникновением в страну радикальных и экстремистских 
идей. Долгое время в Киргизии работали организации, признанные 
экстремистскими в ряде стран, включая Россию. Возникновение 
«Исламского государства» (ИГ – запрещено в России) в Сирии и 
Ираке обнажило глубину этих проблем. Многие граждане Кир-
гизии оказались завербованы сторонниками ИГ и отправились  
воевать на Ближний Восток. Часть из них – трудовые мигранты, 
работавшие в России. Отток радикалов в ИГ из Казахстана был не 
таким большим, но показал, что в стране существуют скрытые 
ячейки и одиночки-радикалы. Прежде всего, в зоне риска запад-
ный и южные регионы страны, где происходило проникновение 
радикальных идей, завезенных извне. Кроме того, в Казахстане 
среди молодежи можно выделить два типа: первый – умеренно 
религиозная / нерелигиозная городская молодежь, ориентирован-
ная на Запад или развитые страны Азии; второй – религиозная мо-
лодежь, связанная с мировыми исламскими центрами (Саудовская 
Аравия, Катар, Турция). Поэтому в Казахстане раскол между свет-
ским и религиозным (исламским) может быть глубже, чем в Кир-
гизии, где уровень исламизации выше. При этом риски дестабили-
зации, связанные с действиями радикалов и экстремистов, в 
Киргизии существенно выше.  

Исследователи обращаются также к теме внутриэлитных 
расколов. К 2021 г. политический режим Казахстана на протяже-
нии двух лет находился в состоянии управляемого «мягкого» 
трансфера власти от персоналистской модели во главе с Нурсулта-
ном Назарбаевым к иной конфигурации политических институтов 
и элитных групп. Касым Жомарт Токаев, заняв президентский 
пост, выступает за умеренные преобразования режимной конст-
рукции с уважительным отношением к наследию Н. Назарбаева. 
Чтобы смягчить процесс передачи власти и позволить оппозиции 
«выпустить пар», администрация Токаева проводит точечную ли-



 52

берализацию политической сферы. На данный момент Токаев со-
храняет основы сложившейся  политической системы. Его цель – 
вдохнуть новую жизнь в устоявшуюся конструкцию за счет кадро-
вых замен и внедрения новых подходов к управлению.  

В Киргизии 2020 г. стал годом третьей революции – на этот 
раз октябрьской. В парламентских выборах участвовали 16 партий, 
многие из которых были оппозиционны действующей власти и 
пользовались общественной поддержкой. После объявления пред-
варительных результатов голосования в центре Бишкека стали со-
бираться несогласные граждане. Штурм правительственных зданий 
привел к столкновениям с милицией и последующей эскалации 
насилия. Политику С. Жапарову, возглавившему протесты, и его 
сторонникам удалось добиться отмены результатов октябрьских 
выборов, отставки С. Жээнбекова с поста президента и назначения 
новых президентских и парламентских выборов. Устойчивость 
политической системы в ближайшем будущем будет зависеть от 
компромиссов между местными элитами.  

Авторы, рассматривая вопросы внешнеполитического курса, 
отмечают, что Казахстан проводит сбалансированную внешнюю 
политику. Россия – главный торговый партнер Казахстана, опере-
жает даже Китай, который проводит активную экспансию на миро-
вых рынках. По мнению авторов, Казахстану важно придерживаться 
выбранного курса: диверсифицировать круг внешнеполитических 
партнеров, поддерживая позитивные связи со всеми. В среднесроч-
ной перспективе Казахстан может стать государством с преоблада-
нием этнических казахов, для которых важно сохранить независи-
мость и самодостаточность своей страны.  

Для жителей Киргизии внешнеполитический выбор также име-
ет большое значение. Здесь авторы выделяют три основных условных 
партии. Первая – это «партия миграции», ориентированная на евра-
зийский интеграционный вектор, формируемый Россией и Казахста-
ном. В целом отношение к сближению с Россией среди граждан Кир-
гизии положительное: более 80% опрошенных позитивно относятся к 
ЕАЭС. Вторая сила – «партия реэкспорта», или «партия контрабан-
ды». Экономическую основу данной партии составляют предприни-
матели и бизнесы, завязанные на перевозку товаров из Китая с нару-
шением законодательства. Третьей силой является «партия 
либеральной демократии», или «партия НКО», сторонники которой 
выступают за ориентацию на Запад, в первую очередь на США и ЕС. 
Представители этой партии активно работают через СМИ, создавая 



 53

идеологическую платформу для формирования лояльной прослойки 
из числа наиболее активной и образованной части общества.  

Исследователи делают следующие выводы об особенностях 
социально-политической ситуации в Казахстане и Киргизии и воз-
можных сценариях ее дальнейшего развития. И в Казахстане, и в 
Киргизии наблюдается значительный потенциал социально-
политической дестабилизации. Основными факторами раскола в 
Казахстане являются социально-экономический и внутриэлитный.  

В Киргизии ситуация отличается от казахстанской. Если в 
Казахстане расколы практически не имеют проекции в публичное 
политическое поле, то в Киргизии вокруг каждого раскола форми-
руется коалиция заинтересованных игроков (политиков, партий и 
их спонсоров). Основными расколами в Киргизии в настоящее 
время являются: региональный (Север – Юг) и внутриэлитный 
(кланы Севера – кланы Юга). По всей видимости, Киргизия будет 
оставаться полюсом нестабильности до тех пор, пока в стране не 
удастся достичь политико-экономического равновесия и зафикси-
ровать его на ближайшие 10–15 лет.  

М.В. Шаруева [2] рассматривает экономические последствия 
государственных переворотов в Киргизии, господства клановой 
системы и разделения политических элит на «северные» и «юж-
ные», политики лавирования, к которой неоднократно прибегали 
киргизские лидеры, вынужденные искать компромисс между раз-
личными группами влияния внутри страны и за ее пределами. 
Подчеркивая значимость межэтнических отношений для стабиль-
ного развития экономики, М. Шаруева указывает факторы риска, с 
которыми приходится сталкиваться Киргизии.  

Тридцатилетний юбилей обретения независимости (1991) 
позволяет подвести некоторые итоги. Автор анализирует экономи-
ческие достижения и потери страны, выделяет основные тенденции 
социально-экономического развития Киргизии в 1990–2010-е годы. 
В стране закрылись сотни заводов и фабрик, продукция которых 
оказалась невостребованной в новых условиях. Сохранились толь-
ко предприятия добывающих отраслей, поскольку нефть, газ и ме-
таллы пользовались спросом в дальнем зарубежье. В декабре 1998 г. 
Киргизия стала первой страной на постсоветском пространстве, 
которая вступила в ВТО. Ради сокращения процедуры вступления 
власти республики пошли на беспрецедентные уступки в сфере 
торговли товарами и оказания услуг, в том числе банковских.  
Это позволило международным компаниям и организациям фак-
тически захватить все сегменты национального рынка страны.  



 54

Объем иностранных инвестиций оказался гораздо ниже ожидаемо-
го, при этом власти республики лишились возможности защищать 
национальный рынок, а производители не смогли конкурировать с 
дешевым и качественным импортом.  

Однако были в 1990-е годы и достижения. В кратчайшие 
сроки с помощью иностранных инвесторов строились высокотех-
нологичные заводы и фабрики. Постепенно экономика адаптиро-
валась к правилам рынка. Но поступательное развитие республики 
остановили политические события. Государство вступило в эпоху 
нескончаемой «президентской чехарды», когда каждый новый 
президент отменял все реформы предшественников (иногда эф-
фективные) и утверждал другие векторы развития. Межэтнические 
противоречия, наравне с коррупцией, организованной преступно-
стью, неопределенностью политического и экономического курса 
страны, нанесли ущерб национальной экономике. «Взрывоопас-
ным» с этнополитической точки зрения является юг Киргизии, где 
проживают около 1 млн этнических узбеков, причиной межэтни-
ческих конфликтов остается в том числе и экономический фактор. 
Поскольку местный бизнес находится под узбекским контролем, 
уровень жизни узбеков выше уровня жизни киргизов. Взаимные 
претензии узбеков и киргизов выливаются в многочисленные кон-
фликты с большим количеством убитых и раненых с обеих сторон. 
Дело доходит до столкновения воинских подразделений на грани-
це Киргизии и Узбекистана.  

В дальнейшем ситуация в республике может еще более обо-
стриться под воздействием геополитических факторов. Боевики из 
движения «Талибан» (запрещено в России) уже спровоцировали 
несколько военных конфликтов с Таджикистаном и Узбекистаном – 
непосредственными соседями Киргизии, а сама республика может 
стать жертвой последующей экспансии талибов. 

 
Valentina Schensnovich* 
Socio-political instability in Kazakhstan  
and Kyrgyzstan. (Condensed abstract) 

 
Keywords: Kazakhstan; Kyrgyzstan; socio-political instability; Islam; 

elite splits; opposition; development forecasts; destabilization; economy; labor 
migration; interethnic conflicts. 
                                                 

* Valentina Schensnovich, Research Associate, INION RAS, e-mail:  
vl-lyuba9@yandex.ru  



 55

Дмитриева Е.Л.1 
ВЛИЯНИЕ ПРИХОДА ТАЛИБОВ К ВЛАСТИ 
В АФГАНИСТАНЕ НА СИТУАЦИЮ  
В РЕСПУБЛИКАХ СРЕДНЕЙ АЗИИ.  
(Сводный реферат) 

 
DOI: 10.31249/rimm/2022.02.06 

 
1. Тахир М. Тахир, Эршад А. Сияд. Геополитические послед-

ствия трансформации афганской государственности после прихода 
к власти талибов для стран Центральной Азии // Вопросы полито-
логии. 2022. Т. 12.  Вып. 2(78).  С. 550–562. 

2. Зарудный Б.Г. Обстановка в Афганистане и риски терро-
ристической активности в регионе // Международная жизнь. 2022. 
№ 1. С. 28–33. 

  
Ключевые слова: Афганистан; талибы; республики Средней Азии; 

международное сообщество; Россия; геополитика; этнополитическая 
ситуация; международные террористические организации. 

 
Тахир М. Тахир, д-р юр. наук,  
Валахский гос. университет, Афганистан 
Эршад А. Сияд, аспирант, Казанский (Приволжский)  
федеральный университет, Татарстан 
Зарудный Б.Г., начальник отдела Антитеррористического  
центра государств – участников СНГ 
 
Статья Тахира М. Тахира и Эршада А. Сияда [1] посвящена  

анализу геополитической ситуации, сложившейся в Среднеазиат-
ском регионе в результате прихода к власти талибов в Афганиста-
не. Авторы рассматривают различные варианты развития событий  
и считают, что «афганский вопрос» превратился в ключевой фак-
тор, определяющий геополитическую стабильность всего региона 
Средней Азии. Двадцатилетнее противостояние на афганской зем-
ле объединенного Запада, возглавляемого США, и движения «Та-
либан» (организация, запрещенная в России) завершилось в авгу-
сте 2021 г., когда после ухода американских военных президент 

                                                 
1 Дмитриева Е.Л., ст. научный сотрудник, отдел Азии и Африки, ИНИОН РАН, 

e-mail: eldmi@list.ru 



 56

Афганистана Ашраф Гани бежал из страны, предварительно сло-
жив с себя полномочия. К власти пришли талибы. 

На события, происходящие в Афганистане, чутко реагирует 
весь регион  Средней Азии. Но также ситуация в Афганистане 
представляет собой реальную опасность и национальной безопас-
ности России: приток исламских экстремистов и террористов в 
Россию является давней проблемой. Вопросы трансформации аф-
ганской государственности после прихода к власти талибов и его 
геополитических последствий для стран Средней Азии нельзя на-
звать решенными.  Пришедшие к власти талибы объявили о своем 
намерении превратить Афганистан в исламский эмират.  

«Афганский клубок» для многих государств стал испытани-
ем на прочность и в сфере международных отношений. На терри-
тории Афганистана столкнулись интересы разных стран. Пакистан 
долгое время разыгрывал карту «Талибана» и «борьбы с экстре-
мизмом», стараясь заручиться как можно более щедрой финансо-
вой помощью со стороны США, для того чтобы получать на регу-
лярной основе поддержку во внешнеполитическом противоборстве 
с Индией. Авторы отмечают, что мир в Афганистане во многом 
зависит от отношений между двумя ядерными державами – Паки-
станом и Индией. Россия, Китай и Иран, в свою очередь, также 
включились в «большую игру» после ухода США из Афганистана. 
Именно этим объясняется проведение серии встреч на высшем 
уровне с делегациями талибов в Москве, Пекине и Тегеране. Ан-
тиамериканский альянс «Москва – Пекин – Тегеран» способство-
вал падению Кабула благодаря демонстрации косвенной поддерж-
ки талибов. По той же причине посольства всех трех 
перечисленных выше стран сейчас полноценно функционируют в 
столице Афганистана, в то время как многие государства поспе-
шили эвакуировать свой персонал. 

Говоря о положении дел в настоящее время, авторы отмеча-
ют, что новая афганская парадигма меняет весь среднеазиатский 
политический ландшафт. В сложном положении оказались непо-
средственно граничащие с Афганистаном государства. Специфика 
положения каждой из этих стран опирается на принципиальные 
различия в позициях и приоритетах внешней и внутренней поли-
тики по отношению к Афганистану, а также в целях, которые пре-
следует каждое из этих государств. Таджикистан, имеющий самую 
протяженную общую границу с Афганистаном (более 1000 км), 
исторически связан кровно-родственными узами со второй (после 
пуштунов) по численности этнической группой в Афганистане – 



 57

афганскими таджиками. Узбекистан, с его небольшим участком 
общей границы с Афганистаном, исторически выступал коридо-
ром, по которому на протяжении многих лет поддерживались тес-
ные контакты с лидером афганских узбеков Р. Дустумом, всегда 
стремившимся проводить независимую политику на подконтроль-
ных ему территориях (в так называемом «Дустумистане»). Турк-
менистан – довольно близкая афганскому населению в этническом 
плане страна. Это государство в значительной степени изолиро-
ванное, и его внешняя политика отличается небольшой активно-
стью. Туркменистан декларирует на международной арене прин-
цип нейтралитета, но при этом установил дипломатические 
отношения с режимом талибов еще в период их первого прихода к 
власти в 1990-х годах.  

Таджикистан, Узбекистан и Туркменистан заметно различа-
ются в своих позициях по отношению к современному Афганиста-
ну, но одновременно все они преследуют в рамках диалога с новой 
афганской властью вполне конкретные цели. Казахстан и Кирги-
зия не только не имеют общей границы с Афганистаном, но этни-
ческая связь с афганским народом для них является либо мини-
мальной (Киргизия), либо вовсе отсутствует (Казахстан). Так что 
для этих двух стран региона Афганистан – это неперспективная в 
плане выстраивания долгосрочных партнерских отношений терри-
тория, вопрос о которой поднимается на повестке дня только в 
контексте международных антитеррористических и гуманитарных 
операций. 

Сложность межгосударственных контактов для соседних с 
Афганистаном территорий заключается в том, что над ними довлеет 
история отношений с афганской властью и статус движения «Тали-
бан». Пока властные элиты Таджикистана, Узбекистана и Туркме-
нистана заняли выжидательную позицию: закрыто большинство 
пунктов пропуска через границу и жестко регулируется приток аф-
ганских беженцев. Но в случае укрепления режима талибов призна-
ние нового Афганистана станет лишь вопросом времени.  

Авторы отмечают, что «Талибан» – не просто организация, 
признанная террористической в мире и в СНГ. В структуру этого 
движения интегрированы как минимум пять международных тер-
рористических организаций – «Аль-Каида», Исламская партия 
Восточного Туркестана, Исламское движение Узбекистана, Хатиб 
Имам аль-Бухари и Джамаат Ансаруллох (запрещенные в России), 
которые активно действуют на идеологическом и террористиче-
ском фронте против государств Средней Азии и России. Сегодня 



 58

эта разрушительная сила придвинулась вплотную к границам 
Таджикистана, Туркменистана, Узбекистана и фактически контро-
лирует их со стороны Афганистана. Появление столь серьезного 
противника на рубежах СНГ – это реальность. Хотя группировка 
ОДКБ и в состоянии обеспечить полный контроль над таджикско-
афганской границей, но механизмы взаимодействия ОДКБ с Узбе-
кистаном и Туркменией пока оставляют желать лучшего. Потен-
циал разведки Узбекистана невысок, поэтому при оценке обста-
новки узбекской стороной на прилегающей к ее границе афганской 
территории приходится опираться на результаты визуального на-
блюдения, что абсолютно неэффективно, так как если противник 
прибегнет даже к несложной маскировке и стремительным бро-
ском преодолеет приграничную линию обороны, то бои могут раз-
гореться уже на узбекской территории.  

В отношении Туркменистана ситуация многократно ослож-
няется, во-первых, из-за большей протяженности границы (около 
800 км), а во-вторых, из-за политически нейтрального статуса рес-
публики. Если в случае с Узбекистаном потенциального против-
ника могут сдерживать факт наличия военных соглашений между 
Москвой и Ташкентом и перспектива подключения к конфликту, 
то нейтральный Туркменистан будет восприниматься боевиками 
как беззащитная жертва. Именно поэтому равный и заинтересо-
ванный разговор с афганской стороной возможен, по мнению ав-
торов, лишь после решения вопроса о гарантиях безопасности в 
регионе.  

В отличие от Запада региональные акторы с большей веро-
ятностью в конечном итоге сделают шаг навстречу в дипломати-
ческом признании южного соседа, в первую очередь по причине 
своего географического положения. На данный же момент проис-
ходит своеобразная рекогносцировка – среднеазиатские страны 
стремятся разглядеть в тумане гражданского противостояния в 
Афганистане признаки стабилизации ситуации, но пока ничего 
жизнеутверждающего не наблюдают – время для «шага навстре-
чу», по их мнению, пока не пришло.  

Афганистан, как инкубатор терроризма, может стать неразре-
шимой проблемой для многих стран региона, которые всерьез обес-
покоены перспективами появления здесь ISIS-K – «Исламского госу-
дарства в провинции Хорасан» (так называют филиал запрещенной в 
России организации ИГИЛ в Афганистане). Из близлежащих к Афга-
нистану государств только Таджикистан занял решительно антита-
либскую позицию (в основном по внутриполитическим причинам). 



 59

Таджикистан с готовностью принимает у себя лидеров афганского 
сопротивления и вряд ли признает правительство талибов независимо 
от потенциальных преимуществ такого шага. То же самое можно ска-
зать и об Индии, которая принимает в расчет тесные отношения дви-
жения «Талибан» с Пакистаном.  

В заключение авторы статьи  приходят к выводу, что ны-
нешняя ситуация крайне сложна и угроза её дестабилизации весь-
ма реальна, но противостоять деструктивным тенденциям можно и 
нужно, причем делать это следует единым фронтом. С установле-
нием власти талибов мощный импульс получила идея джихада, 
которая наполнилась новыми смыслами и стала вполне осязаемой 
для всей Средней Азии. Соседние с афганскими территориями 
страны сегодня вынуждены в той или иной форме поддерживать 
связь с талибами в интересах обеспечения собственной нацио-
нальной безопасности, а также для сдерживания активности тали-
бов доступными политическими средствами. Однако геополитиче-
ские угрозы, которые актуализирует для Средней Азии движение 
«Талибан», все же не следует недооценивать, впрочем, как и пре-
увеличивать.  

Начальник отдела Антитеррористического центра государств – 
участников Содружества Независимых Государств (АТЦ СНГ) 
Б.Г. Зарудный [2] отмечает, что данная структура уделяет самое 
серьезное внимание ситуации, складывающейся в Афганистане, 
так как именно в этой стране долгое время находился основной 
источник угроз дестабилизации обстановки для республик Сред-
ней Азии. Приход к власти признанного СБ ООН террористическим 
движения «Талибан» закономерно вызвал «восхищение» всего ра-
дикального мира, и нынешнее правительство талибов рассматрива-
ется исламистами как успешная попытка создания фундаменталист-
ского государства. Руководство страны практически полностью 
состоит из талибов-пуштунов. Лидеры движения «Талибан» (за-
прещенного в России) выступили с рядом заверений, гарантируя 
мирное сосуществование с соседними государствами. Они обещают 
сдержать террористов в их попытках действовать из Афганистана 
против других стран, однако есть ряд причин сомневаться, что та-
либы смогут это сделать. В связи с этим существуют следующие 
основные риски: не меняется идеология движения, наблюдается 
нарастающее преследование различных групп населения по поли-
тическому, религиозному, гендерному и иным вопросам, возвра-
щены публичные казни. Все эти ограничения и жестокие наказа-
ния будут способствовать росту протестных настроений и воз- 



 60

никновению локальных акций вооруженного сопротивления, что 
негативно отразится на безопасности приграничных с Афганиста-
ном государств.  

Афганистан, как и ранее, остается территорией сосредоточения 
террористических организаций. Происходит возрождение «Аль-
Каиды». Численность влившихся в движение «Талибан» группи-
ровок достигает 4–5 тыс. человек, включая граждан Казахстана, 
Киргизии, Китая (уйгуры), России, Таджикистана, Узбекистана. 
Эти иностранные боевики растворились среди боевиков «Талиба-
на», присягнув им на верность, и теперь вместе с ними составляют 
единое целое. После захвата власти талибы выпустили из тюрем 
крупных городов практически всех (около 5–6 тыс.) задержанных 
по подозрению в терроризме, которые являются членами других 
террористических группировок, и профессионалов-наемников. 
Боевики практически всех находящихся в Афганистане террори-
стических организаций активно сотрудничают с движением «Тали-
бан». Отряды большинства из них сосредоточены в северных про-
винциях, которые граничат с государствами СНГ. В составе 
группировок преобладают этнические казахи, киргизы, таджики, 
узбеки, выходцы с Кавказа и из мусульманских регионов России. 

Эти этнические группировки представляют наибольшую уг-
розу для Средней Азии, поскольку имеют известную самостоя-
тельность. У них есть свои программы и цели, которые они плани-
руют достигнуть за пределами Афганистана, они имеют 
собственное понимание, где, как и когда нужно строить исламское 
государство. Возможно, на первых порах талибы постараются 
сдержать активность этих групп на своей территории, поскольку в 
период становления им крайне важно получить признание мирово-
го сообщества и добиться исключения «Талибана» из списков за-
прещенных террористических организаций, что повлечет снятие 
политических и экономических санкций. Однако данное обстоя-
тельство не помешает радикалам превратить страну в площадку 
мирового терроризма, откуда в дальнейшем их влияние сможет 
активно распространиться по всему региону.  

После прихода к власти талибов отмечается усиление дис-
танционной интернет-пропаганды экстремистской идеологии.  
Информационно-идеологическое воздействие ведется на населе-
ние соседних стран с целью формирования «спящих» террористи-
ческих ячеек и вовлечения новых рекрутов в бессистемную дея-
тельность террористов-одиночек. Анализ социальных сетей и 
прочих электронных ресурсов показывает, что наибольшее число 



 61

«писем» и «поздравлений» талибам после захвата власти пришло 
из Таджикистана, Узбекистана, Башкирии, Поволжья, с Северного 
Кавказа. В этих «письмах» отмечается, что «Талибан» «изгнал 
Америку», «заставил считаться с собой Россию», и теперь «наста-
ло время устанавливать шариат на пространстве от Прикаспия и 
Поволжья до Сибири». 

Заметно активизировалась пропаганда «Талибана» на рус-
ском и таджикском языках. Причем качество пропаганды по неко-
торым позициям превысило качество пропаганды ИГИЛ (органи-
зация, запрещенная в России). Используются и профессионального 
качества видеоряды, и короткие, хлесткие ролики, и яркая цвето-
вая гамма, и различные психологические приемы в аудиозаписях 
вербовочного характера. Можно утверждать, что талибами форми-
руется медиапроект «успешного джихада». Если игиловцы призы-
вали к переезду «в земли Халифата», то талибы призывают совер-
шать джихад на месте. Основную финансово-ресурсную базу для 
талибов по-прежнему составляет наркобизнес. Поставки афганско-
го героина ведутся по сформированным годами маршрутам с отто-
ченной логистикой. Одним из наиболее оживленных направлений 
является наркотрафик через Таджикистан и Узбекистан в Кирги-
зию, Казахстан и Россию с последующей переброской в страны 
дальнего зарубежья. Несмотря на заявления талибов о необходи-
мости борьбы с производством наркотиков, в стране всё еще суще-
ствует более 30 тыс. гектаров маковых полей, который является 
источником 90% мирового производства героина, и большинство 
сельскохозяйственного населения Афганистана вовлечено в культи-
вирование опийного мака. Этот продукт дает быструю и высокую 
финансовую отдачу, гораздо большую по сравнению с той, которую 
можно получить от производства традиционных сельхозкультур. 
Без серьезной и реальной гуманитарной и экономической поддерж-
ки со стороны мирового сообщества нынешние правители Афгани-
стана не смогут переломить ситуацию.  

Со сменой власти в стране произошло резкое падение и без 
того низких доходов и жизненного уровня населения. Сейчас обыч-
ный афганец живет на один-два доллара в день. В условиях жесто-
чайшего экономического кризиса и этот доход многими считается 
за благо. Инфраструктура во многих частях страны разрушена, 
включая медицинские учреждения, системы электро- и водоснаб-
жения. В случае невозможности «Талибана» стабилизировать си-
туацию высока вероятность сравнительно быстрого смещения насе-
ления в крайнюю нищету. Возрастают риски социальных бунтов и, 



 62

как следствие, появления неконтролируемого потока беженцев, в 
числе которых на территории соседних среднеазиатских государств 
могут просачиваться получившие боевой опыт в Афганистане и Си-
рии боевики-террористы. 

Необходимо учитывать, отмечает автор, что в «Талибане» и 
других террористических группировках воюют этнические кирги-
зы, таджики, узбеки, причем многие из идейных соображений – 
как оппозиция властям своей страны. Так, талибы передали шесть 
северных провинций Афганистана, в том числе афгано-
таджикскую границу, под оперативное управление террористиче-
ской организации «Джамаат Ансоруллах» – боевого подразделе-
ния запрещенной в Душанбе «Партии исламского возрождения 
Таджикистана». В этом контексте реальностью становится пер-
спектива перехода боевиков через реку Пяндж в соседний Таджи-
кистан.  

Опасность для соседних стран по-прежнему представляет 
деятельность игиловцев. С 2018 г. после нанесения существенно-
го урона «Исламскому государству» на Ближнем Востоке наблю-
дается непрекращающаяся переброска боевиков в Афганистан. 
Это в основном граждане среднеазиатских государств. Территория  
Афганистана рассматривается в качестве запасной площадки для 
создания опорных пунктов в целях дальнейшей экспансии в Сред-
нюю и Южную Азию.  

Возрождение «Аль-Каиды» на территории Афганистана 
также вполне реально. Ее активизации способствует появление 
разногласий между полевыми командирами «Талибана», часть из 
которых разделяют принципы и методы действий «Аль-Каиды». 
Центром «Аль-Каиды» в Афганистане была и остается восточная 
провинция Нуристан.  

В заключение автор делает вывод, что складывающаяся си-
туация в Афганистане крайне опасна для стран Средней Азии, хотя 
на данный момент прямой угрозы для региона со стороны «Талиба-
на» не наблюдается, так как его лидеры увлечены формированием 
нового правительства, построением системы управления государст-
вом и решением экономических вопросов, прежде всего проблемы 
выживания населения. Без сомнения, опасность представляют дей-
ствующие на территории страны отдельные отряды террористов. 
 



 63

Elena Dmitrieva* 
The influence of the Taliban coming  
to power in Afghanistan on the situation  
in the republics of Central Asia.  
(Condensed abstract) 

 
Keywords: Afghanistan; Taliban; Central Asian republics; international 

community; Russia; geopolitics; ethno-political situation; international terrorist 
organizations. 

                                                 
* Elena Dmitrieva, Senior Research Associate, INION RAS, eldmi@list.ru 



 64

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
 
 
 
 
 
 
 
Аватков В.А.1, Останин-Головня В.Д.2 
РЕЛИГИОЗНЫЙ ФАКТОР И МУСУЛЬМАНСКОЕ  
ПАЛОМНИЧЕСТВО В РОССИЙСКО-САУДОВСКИХ 
ОТНОШЕНИЯХ  
 

DOI: 10.31249/rimm/2022.02.07 
 
Аннотация. В XXI в. религиозный фактор стал играть всё более 

значимую роль в мировой политике. Это прослеживается как в глобаль-
ных и региональных процессах, так и на уровне отдельных стран. От-
ношения России и Саудовской Аравии являются подтверждением данно-
го тезиса. Несмотря на определенные разногласия по ряду вопросов, 
Москва и Эр-Рияд поддерживают тесные контакты с начала 1990-х 
годов. Важную роль в развитии российско-саудовских отношений сыграл 
религиозный фактор. После распада СССР мусульманские народы Рос-
сии и Постсоветского Востока получили возможность совершать па-
ломничество к святым местам ислама в Саудовской Аравии, что напря-
мую отразилось в государственной политике обеих стран.  

 
Ключевые слова: Саудовская Аравия; Россия; Постсоветский 

Восток; религиозный фактор; российско-саудовские отношения; хадж. 
 
На современном этапе Саудовская Аравия входит в число 

«тяжеловесов» Ближнего Востока и является одним из претенден-
тов на региональное лидерство. Вместе с тем королевство, на тер-
ритории которого располагаются священные для ислама Мекка и 
Медина, позиционирует себя в качестве естественного центра «му-

                                                 
1 Аватков В.А., д-р полит. наук, ведущий научный сотрудник отдела Ближне-

го и Постсоветского Востока, ИНИОН РАН, Москва, e-mail: v.avatkov@gmail.com  
2 Останин-Головня В.Д., научный сотрудник отдела Ближнего и Постсо-

ветского Востока, ИНИОН РАН, Москва, e-mail: ostanin-golovnya@yandex.ru 



 65

сульманского мира». С упором на экономический потенциал  
Эр-Рияд развивает свою внешнюю политику, согласно этим логи-
кам, через два вектора: региональный (стремление к статусу веду-
щего государства Арабского Востока и гегемона в зоне Персид-
ского залива) и общемусульманский (укрепление имиджа «родины 
ислама» и главного защитника исламских ценностей в мире)1.  
В рамках второго направления особое внимание уделяется стра-
нам, где подавляющее большинство или значительная часть насе-
ления представлена мусульманскими народами. К числу таких 
стран относится и Россия: по официальным данным, более 6% 
граждан в 2022 г. считают себя последователями мусульманского 
вероучения2, а на конец 2019 г. в РФ более 19% зарегистрирован-
ных религиозных организаций принадлежат к исламским конфес-
сиям3). И хотя сегодня российско-саудовские отношения активно 
развиваются во многих сферах, религиозный фактор играет в них 
особую роль.  

Отношения Российской Федерации и Саудовской Аравии по 
историческим меркам имеют непродолжительную, но очень инте-
ресную и непростую историю. Формально они начались в 1926 г., 
когда Советская Россия первой в мире признала независимость 
королевства династии Аль Сауд, боровшейся за объединение Ара-
вии. Фактически же двусторонние отношения между Москвой и 
Эр-Риядом получили активное развитие после 1991 г., так как в 
период с 1938 по 1990 г. СССР и КСА не поддерживали прямых и 
постоянных дипломатических контактов. Становление политиче-
ского взаимодействия пришлось на середину 1990-х и начало 
2000-х годов, которые были отмечены чередой «кризисов» на фоне 

                                                 
1 Останин-Головня В.Д. Саудовская Аравия и региональная суннитская со-

лидарность // Сборник по итогам III Международного конкурса студенческих 
научно-аналитических работ по ближневосточной проблематике им. Е.М. Прима-
кова. 2019 / под ред. В.А. Аваткова. – М., 2019. – С. 106. 

2 Великий пост – 2022. (Аналитический обзор): Таблицы [Электронный 
ресурс] // Всероссийский центр изучения общественного мнения (ВЦИОМ). – 
Режим доступа: https://wciom.ru/analytical-reviews/analiticheskii-obzor/velikii-post-
2022 (дата обращения: 10.03.2022). 

3 Число религиозных организаций, зарегистрированных в Российской Фе-
дерации, на конец 2018 г. (Обновлено 22.04.2019) [Электронный ресурс] // Феде-
ральная служба государственной статистики (Росстат). – Режим доступа: 
https://rosstat.gov.ru/storage/mediabank/02-11.docx (дата обращения: 10.03.2022). 



 66

конфликтов на Северном Кавказе и на Балканах1. После распада 
СССР и Югославии монархии Залива получили возможность пря-
мого взаимодействия с мусульманскими общинами отдельных ре-
гионов РФ и новых независимых республик. Естественно, это 
взаимодействие шло не только на официальном уровне, вместе со 
строительством мечетей и духовных центров на саудовские деньги 
началось проникновение различных исламистских структур, при-
держивавшихся экстремистской идеологии.  

Под удар тех, кого с легкой руки журналистов окрестили 
«фундаменталистами», попал не только Кавказ, но и мусульман-
ские общины тюркских народов России, вследствие чего в стране 
стал наблюдаться рост антимусульманских настроений. В своей 
монографии Р.Г. Ланда утверждает, что в 1992–1993 гг. 60% рес-
пондентов в Москве считали ислам большей угрозой, чем экспан-
сию Запада2. С началом первой чеченской кампании 1994–1996 гг. 
в российско-саудовских отношениях начались первые сложности 
из-за противоположных позиций по ситуации. Эр-Рияд подвергся 
обвинениям в распространении «ваххабитской» идеологии и спон-
сировании сепаратистов на Северном Кавказе, что особенно усу-
гублялось на фоне озабоченности КСА «судьбой косовских албан-
цев-мусульман» в ходе Югославских войн3.  

Единичные случаи участия подданных королевства в боевых 
действиях на стороне экстремистов и сепаратистов, безусловно, 
имели место быть. Однако, по большому счету, антисаудовский 
алармизм носил поверхностный и односторонний характер. Об 
этом свидетельствует как минимум тот факт, что имевшая поисти-
не впечатляющие масштабы деятельность исламистского движе-
ния Фетхуллаха Гюлена на постсоветском пространстве в период 
1990–2000 гг. оставалась практически без внимания4. Более того, 
влияние на мусульманские республики Постсоветского Востока 
оказывалось и через официальные государственные структуры 
Турции. Управление по делам религии «Диянет», деятельность  
                                                 

1 Косач Г.Г., Мелкумян Е.С., Филоник А.О. Российско-саудовское политиче-
ское взаимодействие // Вестник МГИМО-Университета. – 2017. – № 4 (55). – 
С.128–130. 

2 Ланда Р.Г. Ислам в истории России. – М.: Издательская фирма «Восточ-
ная литература» РАН, 1995. – С. 262. 

3 Косач Г.Г. Россия и Саудовская Аравия: эволюция отношений // Свобод-
ная мысль. – 2015. – №6 (1654). – С.130–131. 

4 Киреев Н.Г. Исламо-турецкий синтез государственной идеологии Турции // 
Россия и мусульманский мир. – 2016. – № 12 (294). – С.72–74. 



 67

которого регламентируется статьей 136 Конституции Турецкой 
Республики1, с момента распада СССР также активно способство-
вала популяризации ислама среди тюркских народов России и 
Средней Азии. 

 
*   *   * 

 
По историческим причинам политический курс, образ и сама 

суть Саудовской Аравии неразрывно связаны с исламом, так как 
сама ее государственность возникла благодаря союзу клана Аль 
Сауд с богословом Мухаммадом  ибн Абд аль-Ваххабом (осново-
положником ханбалитско-салафитского (ваххабитского) течения), 
который был заключен в 1744/45 г.2 После провозглашения едино-
го королевства в 1932 г. Саудиты и семейство потомков М. ибн 
Абд аль-Ваххаба создали своеобразный правящий тандем, где по-
литическая власть принадлежит первым, а ведущая роль в религи-
озно-богословских делах – вторым3. Ислам оказывал и оказывает 
непосредственное влияние на политической курс Саудовской Ара-
вии, но обвинять ее в спонсорстве международного терроризма на 
государственном уровне можно лишь по косвенным и достаточно 
сомнительным причинам. После теракта c захватом Большой ме-
чети Мекки в 1979 г. группировкой радикальных салафитов сау-
довское руководство начало борьбу с экстремизмом и провозгла-
сило курс на «умеренность». Во второй половине 1990-х годов 
произошел раскол главной оппозиционной фракции исламистов 
ас-Сахва аль-Исламийя («Исламское пробуждение»), в результате 
которого одна из трех фракций заняла салафитско-джихадистскую 
позицию4. Однако, несмотря на борьбу с терроризмом внутри 
страны, Эр-Рияд поддерживал связь с некоторыми сомнительными 
движениями в соседних регионах.  

                                                 
1 Constitution of the Republic of Turkey [Электронный ресурс] // Türkiye 

Büyük Millet Meclisi. – Режим доступа: https://global.tbmm.gov.tr/docs/  
constitution_en.pdf (дата обращения: 10.03.2022). 

2 Васильев А.М. История Саудовской Аравии (1745 г. – конец ХХ в.). – 2-е 
изд., расш. и доп. – М.: Классика плюс, 1999. – С. 88. 

3 Уолд Э. SAUDI, INC. История о том, как Саудовская Аравия стала одним 
из самых влиятельных государств на геополитической карте мира. – М.: Альпина 
Паблишер, 2021. – С. 142–143. 

4 Сейранян Б.Г. Ислам и духовенство в Саудовской Аравии // Arabia Vitalis: 
Арабский Восток, ислам, древняя Аравия: сборник научных статей, посвященный 
60-летию В.В. Наумкина. – М., 2005. – С. 268–269. 



 68

Катализатором для приведения внешнего курса в соответст-
вие с внутренним послужили трагические события 11 сентября 
2001 г. После обнародования данных американских спецслужб о 
том, что из 19 террористов, угнавших самолеты, 15 были поддан-
ными королевства1, саудовский истеблишмент сосредоточился на 
защите репутации «ваххабитского королевства», и именно по этой 
причине КСА стало инициатором чрезвычайной сессии Организа-
ции исламского сотрудничества (ОИС)2 на уровне министров ино-
странных дел по терроризму, которая прошла в столице Малайзии 
Куала-Лумпуре 1–3 апреля 2002 г.3 Помимо очевидных причин, 
принятие Куала-Лумпурской декларации о международном терро-
ризме, провозгласившей принцип «исламской солидарности»4, бы-
ло необходимо Саудовской Аравии для сохранения нормальных 
связей внутри «мусульманского мира», перед которым королевст-
во несёт прямую ответственность за возможность исполнения па-
ломничества – одной из ключевых культовых практик, входящих в 
число так называемых «столпов ислама» (араб. أرآان الإسلام ).  

Хадж и умра (малое паломничество) имеют особое значение 
не только для исламского вероучения, но и для внешней политики 
Саудовской Аравии. Организация паломничества играет важную 
роль как в экономике, так и в «мягкой силе» королевства. С одной 
стороны, ежегодный приток паломников обеспечивает приток фи-
нансов. В 2017 г. одна лишь умра принесла бюджету КСА более $4 
млрд, а хадж – около $8 млрд, что, по мнению некоторых экспер-
тов и аналитиков, делает эту отрасль вторым по величине источ-
ником дохода после экспорта углеводородов5. С другой стороны, 
                                                 

1 CIA Document «DCI Testimony Before the Joint Inquiry into Terrorist Attacks 
Against the United States» [Электронный ресурс] // CIA. – Режим доступа: 
https://www.cia.gov/news-information/speeches-testimony/2002/DCI_18_June_testimony_  
new.pdf (дата обращения: 10.03.2022). 

2 До 2011 г. – Организация Исламская конференция (ОИК). 
3 The Extraordinary Session of the Islamic Conference of Foreign Ministers on 

terrorism [Электронный ресурс] // The Organization of Islamic Cooperation. – Режим 
доступа: http://ww1.oic-oci.org/english/conf/fm/11_extraordinary/final.htm (дата 
обращения: 10.03.2022). 

4 Kuala Lumpur Declaration on international terrorism [Электронный ресурс] // 
The Organization of Islamic Cooperation. – Режим доступа: http://ww1.oic-
oci.org/english/conf/fm/11_extraordinary/declaration.htm (дата обращения: 10.03.2022). 

5 Cochrane P. The annual pilgrimage of Muslims to Mecca is a massive logisti-
cal challenge for Saudi Arabia, which has been making significant investment in infra-
structure [Электронный ресурс] // Association of Chartered Certified Accountants 
(ACCA). – Режим доступа: https://www.accaglobal.com/an/en/member/member/  



 69

«индустрия хаджа» предполагает выстраивание сложной логисти-
ческой системы, охватывающей все части «мусульманского мира». 
Визы для хаджа и умры выдаются консульствами Саудовской 
Аравии, а заявление на их получение подается через лицензиро-
ванные профильным министерством КСА туристические агентст-
ва1. Таким образом, Эр-Рияд в межгосударственных отношениях, 
помимо взаимодействия на уровне официальных ведомств, имеет 
обширные связи в сфере публичной дипломатии, в основе которых 
лежат религиозные вопросы. 

Несмотря на значительную либерализацию визовой полити-
ки в рамках программы «Видение-2030», визы для паломников 
остаются особой категорией. На основе ряда соглашений ОИС 
Саудовская Аравия на каждый год устанавливает квоты на посе-
щение Мекки и Медины, предполагающие 1 тыс. паломников на  
1 млн всего мусульманского населения страны, но в силу стати-
стических погрешностей и иных факторов саудовское руководство 
подходит к этому вопросу достаточно гибко. Российская Федера-
ция, будучи страной – наблюдателем ОИС с 2005 г., также имеет 
свою квоту на хадж и умру – она определяется через Хадж-
Миссию России по линии посольств и Министерства хаджа и ум-
ры КСА. Официально в РФ есть восемь лицензированных опера-
торов, занимающихся организацией паломничества2: АВН ТУР, 
БУЛГАР-ТУР, ДУМ РТ ХАДЖ, «Марва-Тур», «Муслим Тур», 
«Сафа-Тур», «Умма Тревел» и ТФ «КАВКАЗ». Официальная квота 
для российских мусульман составляет 20,5 тыс. человек в год, но, 
как правило, это число, по согласованию с ОИС, изменяется в 
большую сторону. Например, до введения коронавирусных огра-
ничений в 2019 г. из России в паломничество отправились 25 тыс. 
верующих3. 

 

                                                                                                           
accounting-business/2018/07/insights/economics-hajj.html (дата обращения: 
10.03.2022). 

1 Hajj Visa [Электронный ресурс] // Saudia. – Режим доступа: 
https://www.saudia.com/before-flying/travel-information/hajj-and-umrah/hajj-visa (да-
та обращения: 10.03.2022). 

2 Хадж операторы [Электронный ресурс] // Хадж-Миссия России. – Режим 
доступа: https://hajjmission.ru/operators (дата обращения: 10.03.2022). 

3 25 тыс. российских мусульман совершат хадж в этом году [Электронный 
ресурс] // Духовное управление мусульман Российской Федерации (ДУМ РФ). – 
Режим доступа: https://dumrf.ru/regions/77/event/15654 (дата обращения: 10.03.2022). 



 70

*   *   * 
 
Нельзя сказать, что российско-саудовские отношения разви-

ваются исключительно в положительном ключе. Кризисы, подоб-
ные тем, что возникали в период 1990–2000-х годов, периодически 
возникают и на современном этапе. Расхождения между Москвой 
и Эр-Риядом наблюдались на фоне «арабской весны» 2010-х годов, 
сирийского конфликта в 2015 г. и «ценовых войн» за котировки 
нефти на мировом рынке 2020 г. Однако за каждым подобным 
эпизодом непременно следовал процесс «разрядки», который был 
бы невозможен без поддержания постоянного диалога.  

Вне зависимости от состояния двусторонних отношений 
Российской Федерации и Саудовской Аравии, константой прямых 
контактов оставались вопросы, связанные с организацией палом-
ничества российских мусульман в Мекку и Медину. При этом 
хадж является важным элементом выстраивания отношений Рос-
сии не только с саудовским королевством, но и с «мусульманским 
миром». Межцивилизационный диалог необходим как для профи-
лактики конфессиональных и этнических конфликтов внутри 
страны, так и для выстраивания более глубокой, учитывающей 
культурную специфику политики Москвы на Постсоветском Вос-
токе, где начиная с периода 1990-х годов исламский фактор с  
каждым годом играет все более важную роль. 

 
Список источников и литературы 
 

1. Васильев А.М. Россия на Ближнем и Среднем Востоке: от мессианства к прагма-
тизму. – М.: Издательская фирма «Восточная литература» РАН, 1993. – 399 с. 

2. Васильев А.М. История Саудовской Аравии (1745 г. – конец ХХ в.). – 2-е изд., 
расш. и доп. – М.: Классика плюс, 1999. – 672 с. 

3. Косач Г.Г. Россия и Саудовская Аравия: эволюция отношений // Свободная 
мысль. – 2015. – № 6 (1654). – С. 129–142. 

4. Косач Г.Г., Мелкумян Е.С., Филоник А.О. Российско-саудовское политическое 
взаимодействие // Вестник МГИМО-Университета. – 2017. – № 4 (55). – 
С. 127–138. 

5. Киреев Н.Г. Исламо-турецкий синтез государственной идеологии Турции // 
Россия и мусульманский мир. – 2016. – № 12 (294). – С. 69–83. 

6. Ланда Р.Г. Ислам в истории России. – М.: Издательская фирма «Восточная 
литература» РАН, 1995. – 312 с. 

7. Останин-Головня В.Д. Саудовская Аравия и региональная суннитская соли-
дарность // Сборник по итогам III Международного конкурса студенческих 
научно-аналитических работ по ближневосточной проблематике им.  
Е.М. Примакова. 2019 / под ред. В.А. Аваткова. – М., 2019. – С. 104–114. 



 71

8. Сейранян Б.Г. Ислам и духовенство в Саудовской Аравии // Arabia Vitalis: 
Арабский Восток, ислам, Древняя Аравия: сборник научных статей, посвя-
щённый 60-летию В.В. Наумкина. – М., 2005. – С. 258–273. 

9. Уолд Э. SAUDI, INC. История о том, как Саудовская Аравия стала одним из 
самых влиятельных государств на геополитической карте мира. – М.: Альпина 
Паблишер, 2021. – 272 с. 

10.  Великий пост – 2022 (Аналитический обзор): Таблицы [Электронный ресурс] // 
Всероссийский центр изучения общественного мнения (ВЦИОМ). – Режим 
доступа: https://wciom.ru/analytical-reviews/analiticheskii-obzor/velikii-post-2022 
(дата обращения: 10.03.2022). 

11.  Хадж операторы [Электронный ресурс] // Хадж-Миссия России. – Режим 
доступа: https://hajjmission.ru/operators (дата обращения: 10.03.2022). 

12.  Число религиозных организаций, зарегистрированных в Российской Федера-
ции, на конец 2018 г. (Обновлено 22.04.2019) [Электронный ресурс] // Феде-
ральная служба государственной статистики (Росстат). – Режим доступа: 
https://rosstat.gov.ru/storage/mediabank/02-11.docx (дата обращения: 10.03.2022). 

13.  25 тысяч российских мусульман совершат хадж в этом году [Электронный 
ресурс] // Духовное управление мусульман Российской Федерации (ДУМ РФ). – 
Режим доступа: https://dumrf.ru/regions/77/event/15654 (дата обращения: 
10.03.2022). 

14.  Cochrane P. The annual pilgrimage of Muslims to Mecca is a massive logistical 
challenge for Saudi Arabia, which has been making significant investment in infra-
structure [Электронный ресурс] // Association of Chartered Certified Accountants 
(ACCA). – Режим доступа: https://www.accaglobal.com/an/en/member/member/  
accounting-business/2018/07/insights/economics-hajj.html (дата обращения: 10.03.2022). 

15.  Constitution of the Republic of Turkey [Электронный ресурс] // Türkiye Büyük 
Millet Meclisi. – Режим доступа: https://global.tbmm.gov.tr/docs/constitution_en.pdf 
(дата обращения: 10.03.2022). 

16.  CIA Document “DCI Testimony Before the Joint Inquiry into Terrorist Attacks Against the 
United States” [Электронный ресурс] // CIA. – Режим доступа: 
https://www.cia.gov/news-information/speeches-testimony/2002/DCI_18_June_ 
testimony_new.pdf (дата обращения: 10.03.2022). 

17.  Hajj Visa [Электронный ресурс] // Saudia. – Режим доступа: 
https://www.saudia.com/before-flying/travel-information/hajj-and-umrah/hajj-visa 
(дата обращения: 10.03.2022). 

18.  Kuala Lumpur Declaration on international terrorism [Электронный ресурс] // The Or-
ganization of Islamic Cooperation. – Режим доступа: http://ww1.oic-
oci.org/english/conf/fm/11_extraordinary/declaration.htm (дата обращения: 10.03.2022). 

19. The Extraordinary Session of the Islamic Conference of Foreign Ministers on terror-
ism [Электронный ресурс] // The Organization of Islamic Cooperation. – Режим 
доступа: http://ww1.oic-oci.org/english/conf/fm/11_extraordinary/final.htm (дата 
обращения: 10.03.2022). 

 



 72

Vladimir Avatkov,*  Vasily Ostanin-Golovnya** 
Religious factor and moslem pilgrimage  
in Russian-Saudi relations 
 
Abstract. In the 21st century, the religious factor began to play an in-

creasingly significant role in world politics. This can be seen both in global 
and regional processes, and at the level of individual countries. The relations 
between Russia and Saudi Arabia are a confirmation of this thesis. Despite 
certain differences on a number of issues, Moscow and Riyadh have main-
tained close contacts since the early 1990s. The religious factor played an im-
portant role in the development of Russian-Saudi relations. After the collapse 
of the USSR, the Moslem peoples of Russia and the post-Soviet East were 
given the opportunity to make pilgrimages to the holy places of Islam in Saudi 
Arabia, which was directly reflected in the state policy of both countries. 

 
Keywords: Saudi Arabia; Russia; post-Soviet East; religious factor; 

Russian-Saudi relations; Hajj. 
 
 
Кудаяров К.А.1 
ВВЕДЕНИЕ В ОБОРОННУЮ ПОЛИТИКУ ТУРЦИИ. 
(Аналитический обзор) 
 

DOI: 10.31249/rimm/2022.02.08 
 
Аннотация. В обзоре анализируются публикации девяти турец-

ких специалистов, дающих представление о современной оборонной по-
литике Турции, основных этапах ее развития и реализации. Авторы пре-
доставляют исчерпывающую информацию теоретического и 
практического характера для лучшего понимания процессов, происходя-
щих в военной сфере. Большое внимание уделено внутри- и внешнеполи-
тическим процессам, предопределившим дальнейшее развитие турецкой 
оборонной политики, конечной целью которой является превращение 
Турецкой Республики в сильную региональную державу. Стратегическая 

                                                 
* Vladimir Avatkov, DSc(Political Science), Leading Research Associate, De-

partment of the Middle  and Post-Soviet East, INION RAS, Moscow, e-mail: 
v.avatkov@gmail.com 

** Vasily Ostanin-Golovnya, Research Associate, Department of the Middle  
and Post-Soviet East, INION RAS , Moscow, e-mail: ostanin-golovnya@yandex.ru 

1 Кудаяров Каныбек Акматбекович, канд. ист. наук, научный сотрудник  
отдела Азии и Африки ИНИОН РАН, e-mail: kana8306@mail.ru 



 73

автономия, которой добивается официальная Анкара как в сфере воен-
но-промышленного производства, так и в других секторах жизнедея-
тельности государства, — является непременным условием для дости-
жения поставленной цели. 

Характеризуемые в обзоре исследования претендуют на то, что-
бы внести важный вклад в понимание логики, которой придерживается 
турецкое руководство в реализации своей региональной политики.  

 
Ключевые слова: Турция; оборонная политика; оборонная про-

мышленность; вооружение; военный конфликт; безопасность.  
 
Введение 
 
В последние годы  оборонная политика и стратегии ее реа-

лизации становятся все более востребованной темой для обсужде-
ния не только в экспертных и научных кругах Турции, но и при-
влекают внимание широкой общественности. Стремительное 
развитие турецкого военно-промышленного комплекса и опреде-
ленные технические достижения в национальном оборонном сек-
торе дают основания считать, что в этом направлении удалось до-
биться большого прорыва. Наметившийся тренд на усиление 
военной мощи произошел несколько десятилетий тому назад, а по 
некоторым сведениям, и гораздо раньше, являясь естественной 
реакцией турецкой власти на внешние и внутренние угрозы на-
циональной безопасности. Сегодняшняя геополитическая ситуация 
по периметру внешних границ Турции лишь ускорила эти процес-
сы и сформировала освещение данной проблематики в ее динами-
ке, не уделяя при этом должного внимания ее вводной части и ис-
токам формирования данного дискурса. Именно этот факт 
послужил причиной написания данной книги коллективом турец-
ких экспертов, восполняющих некоторые пробелы в освещении 
данного вопроса.  

Коллектив авторов во главе с Ферхатом Пиринччи и Мура-
том Ещильташем провел исследование оборонной политики Тур-
ции. Среди затрагиваемых аспектов значатся такие, как: оборона и 
международная безопасность (Рыфат Ёнджель); отношения оборо-
ны и вооружения (Ферхат Пиринччи); оборонная экономика (Се-
лями Сезгин); оборонное планирование (Мехмет Хильми Оздемир 
и Нурсима Шанкулубей Байкал); новые оборонные технологии 
(Эрджюмент Карапынар); история турецкой оборонной промыш-
ленности  до 1974 г. (Хюсню Ёзлю); развитие оборонной промыш-



 74

ленности Турции в 1974–2020 гг. (Мэрве Сэрен); оборонные стра-
тегии Турции (Мурат Аслан); политика Турции в области военного 
партнерства и оборонного сотрудничества (Рыфат Ёнджель); воен-
ная и оборонная стратегии Турции (Мурат Ещильташ).  

 
Оборона и международная безопасность 
 
Докторант Ближневосточного технического университета 

(Анкара, Турция) Рыфат Ёнджель полагает, что с точки зрения 
обеспечения безопасности многополярная система миропорядка 
представляется более стабильной по сравнению с однополярной. 
Поскольку первая, на его взгляд, снижает риск конфликта и рас-
ширяет сферы возможного сотрудничества. Свою позицию Ёнд-
жель объясняет тремя моментами. Во-первых, по мере увеличения 
числа независимых участников в многополярных системах коли-
чество компромиссов будет увеличиваться, а возможности сотруд-
ничества будут расширяться, снижая риск конфликта. Во-вторых, 
увеличение числа крупных держав в системе снизит риск кон-
фликта за счет повышения порога напряженности, поскольку эти 
государства рассредоточат свои фокусы. Например, как это было 
между США и СССР во время холодной войны. Помимо аспекта 
безопасности шла также острая борьба, превращавшая противопо-
ложный лагерь во враждебный. Поскольку не было другой силы, 
которая могла бы бросить вызов материальным возможностям 
этих государств, все их внимание было сосредоточено друг на дру-
ге. В-третьих, уравновесить поведение акторов с помощью союзов 
будет легче, поскольку в системе предполагается наличие множе-
ства крупных держав. Таким образом, тенденции в области нара-
щивания вооружений замедлятся и вероятность возможного кон-
фликта между сторонами уменьшится, благодаря заключаемым 
альянсам и союзам, которые будут играть сдерживающую роль.  

Согласно второй точке зрения, биполярные системы являют-
ся более стабильными по сравнению многополярными и больше 
фокусируются на динамике союзнических отношений. Согласно 
этой точке зрения, чем больше в системе крупных держав, тем 
больше неопределенности и  ненадежности. В то время как в мно-
гополярных системах крупные страны должны будут тратить вре-
мя и ресурсы на координацию действий с союзниками и управле-
ние альянсом, в биполярных системах они могут создавать свои 
стратегии в соответствии со своими собственными расчетами [1,  
с. 12]. В биполярных системах малые государства больше зависят от 



 75

сверхдержав в вопросах безопасности и не могут проводить неза-
висимую политику. В однополярном мире страна-гегемон опреде-
ляет зону безопасности исходя из своих собственных интересов. 
Независимо от поведения гегемона другие государства будут ис-
пытывать недоверие к гегемону из-за чрезмерной асимметрии вла-
сти и порождаемого этим чувства незащищенности. Это побужда-
ет другие государства увеличить свою мощь либо создавать контр-
коалиции.  

Причина возникновения войн во многом объясняется анар-
хией, преобладающей в международной системе, где отсутствует 
некий субъект, обладающий несравненно большей властью, чем 
остальные, и способный удержать другие государства от примене-
ния силы. В таком случае конфликты между государствами будут 
иметь долгосрочный характер и способны перерасти в полномас-
штабную войну в силу отсутствия сдерживающих факторов [1, с. 16]. 
Одной из причин возникновения войн является создание ситуации, 
называемой «ловушкой Фукидида», т.е. наличия ситуации, когда 
стремительно развивающееся в экономическом и военном отно-
шении государство начинает теснить другие (развитые) государст-
ва, оспаривая их права на некую привилегированную субъектность 
в международных отношениях. В результате формируется конку-
рентная во всех отношениях среда, наблюдается противостояние 
между относительно равными по мощи новыми и старыми геопо-
литическими силами [1, c. 16], которое вполне естественно может 
перерасти в войну. В качестве примера уместно привести характер 
и динамику отношений между КНР и США, которые, по словам 
автора, непременно попадут в «ловушку Фукидида». Автор прихо-
дит к выводу, что не существует формулы, которая бы могла га-
рантированно предотвратить войну.  

 
Отношения обороны и вооружения  
 
Ферхат Пиринччи (Университет Улудаг, Бурса, Турция) по-

лагает, что вооружение представляется одним из важнейших инст-
рументов оборонной политики, если рассматривать его в контексте 
национальной и международной безопасности. Между обороной, 
вооружением и войнами существует неоспоримая взаимосвязь. 
Среди большого числа угроз безопасности государств наиболь-
шую опасность представляют войны. Для противостояния подоб-
ным угрозам государства усиливают оборонный потенциал по-
средством активного вооружения. Вооружение является одним из 



 76

главных направлений для сотрудничества на международной арене 
начиная с ХХ века. Развитие оружейных технологий существенно 
повысило важность обороны в политике безопасности.  

Взаимосвязь обороны и вооружения объясняется тем, что 
государства вооружаются для обеспечения внутренней стабильно-
сти, однако со временем их также начинает беспокоить и внешний 
фактор, связанный с нерешенными проблемами как по внешнему 
периметру своих границ (территориальные споры, идеологические 
конфликты, историческая неприязнь и т.д.), так и в более широком 
географическом ареале. Таким образом, вооружение становится не 
просто целью, а средством обеспечения защиты и безопасности [2, 
c. 47].  

Вооружение одного государства может быть воспринято как 
сигнал для активизации аналогичного процесса у государства-
оппонента и привести к определенной гонке вооружений. Под 
гонкой вооружений автор понимает соревнование между двумя и 
более государствами за военное превосходство. Эта конкуренция 
может быть вызвана как существующими проблемами обеспече-
ния безопасности, так и другими объективными и субъективными 
причинами: например, недоверием и враждебностью между опре-
деленными государствами. Модель, разработанная Льюисом  
Ф. Ричардсоном для выяснения гонки вооружений в Первой мировой 
войне, внесла важный вклад в эту концепцию. Принимая во вни-
мание деятельность основных стран в области вооружений, Ри-
чардсон предсказал, что если вооружение будет превалировать над 
торговлей, то гонка вооружений будет прогрессировать и через 
некоторое время вызовет войну между сторонами. Под влиянием 
поведенческой школы Ричардсона было проведено множество ма-
тематических анализов гонки вооружений в международных от-
ношениях. Гонка вооружений ведет к союзу, а союзы в свою оче-
редь усугубляют гонку вооружений. Фукидид в «Пелопоннесских 
войнах» сделал особый упор на союзы и гонку вооружений между 
Спартой и Афинами. Согласно Фукидиду, Спарта воспринимала 
усиление Афин и создание союзов как угрозу для себя и обрати-
лась к увеличению своей военной мощи и заключению союзов, 
чтобы сохранить свое влияние. В работе Фукидида подчеркивает-
ся, что такая политика (имеется в виду гонка вооружений между 
Спартой и Афинами, установление союзов, сдерживание и многое 
другое) сыграла важную роль в возникновении войны [2, c. 50]. 
Исследования на теоретическом уровне показывают, что вооруже-
ние и союзы через некоторое время приводят к войне между со-



 77

перничающими державами. Причем к войне прибегает сторона, 
которая боится потерять превосходство в гонке вооружений и счи-
тает необходимым нейтрализовать противника, пока для этого 
имеются военные возможности.   

Немаловажным аспектом в гонке вооружений являются и 
методы вооружения. С давних времен и до сегодняшнего дня ору-
жие считалось наиболее важным инструментом защиты от угроз.  
В отношении собственного производства оружия можно сказать, 
что здесь важны два момента: 1) государства не способны удовле-
творять свои оборонные потребности и при этом не отставать от 
темпов развития оружейных технологий, не имея при этом необ-
ходимого экономического потенциала, поскольку научно-
исследовательские и опытно-конструкторские работы в военной 
области требуют очень больших финансовых вливаний, а системы 
вооружений, произведенные в результате каждого предпринятого 
проекта, не всегда могут дать нужный результат. Следовательно, 
если у государства нет достаточных технологий и средств на их 
разработку и совершенствование, то ему остается только закупать 
вооружение, что, разумеется, является менее затратным [2, c. 60]. 
В качестве исключения стоит назвать Мексику, которая обладает 
необходимой экономической и технологической инфраструктурой 
для производства базовых систем вооружения, но не производит 
его; 2) многие государства продолжают свои инициативы по внут-
реннему производству вооружений, несмотря на эти затраты.  
К 1945 г. только США, СССР, Великобритания, Канада и Швеция 
производили эти системы вооружений. Однако уже к 1980-м годам 
более 50 стран мира предприняли попытки развивать базовые сис-
темы вооружений с помощью собстенной оборонной промышлен-
ности. Здесь возникает дилемма между экономическими и страте-
гическими расчетами затрат, производимых государствами. 
Стратегически это оправдано, поскольку государство, производя-
щее собственное вооружение, является более независимым и на 
внешнеполитическом поприще. Несмотря на экономическое бре-
мя, развитая отечественная оборонная промышленность может 
положительно повлиять на экономическое развитие страны путем 
расширения экспортной линейки за счет продукции военного на-
значения. Еще одним существенным плюсом является то, что во-
енная промышленность дает толчок для развития других экономи-
ческих отраслей государства. Одним из методов производства 
вооружения является лицензионный, позволяющий не только  
сэкономить значительные средства государству – приобретателю 



 78

лицензии, но и в будущем производить свое вооружение на основе 
опыта, полученного за счет лицензионного производства. Другим 
методом производства вооружений является организация совмест-
ного производства со страной – обладателем технологий. Однако 
этот метод распространен в меньшей мере, нежели первый. Недо- 
стающие виды вооружений государства обычно приобретают за 
границей. В торговле оружием участвуют продавец, поставщик и 
покупатель. Нужно учитывать, что страны-продавцы и государст-
ва-покупатели сотрудничают лишь в случае отсутствия конфрон-
тации между ними. Практически все страны – производители воо-
ружений достигли четвертого технологического поколения в 
производстве военной продукции и 11-го этапа в области воору-
жений. В продаже вооружения поставщики часто руководствуются 
не только экономическими, но и политическими и стратегическими 
целями. В случае продажи военной продукции, сотрудничество на 
этом не заканчивается, поскольку требуется также проводить инст-
руктаж по его использованию, организовывать тренинги, проводить 
своевременную модернизацию вооружения. Среди целей стран – 
поставщиков вооружений стоит отметить их желание оказывать 
влияние на страну-покупателя в том числе в качестве рычага давле-
ния на принимающую страну [2, c. 65]. Среди других выгод заме-
тим, что в случае продажи вооружения стране, находящейся в  
состоянии войны с другим государством, производитель имеет 
возможность напрямую проверить технические характеристики 
новых образцов вооружения, лично не вступая в конфликты с од-
ной стороны, и экономя на НИОКР – с другой [2, c. 66].   

 
Оборонная экономика 
 
Селями Сезгин (Сииртский университет, Сиирт, Турция) по-

лагает, что важность и необходимость экономики обороны возрос-
ли в конце 1980-х – начале 1990-х годов.  Оборонный спрос, гонка 
вооружений, военные закупки, военные кадры, торговля оружием, 
оборонная промышленность, отношения развития и обороны –  
являются наиболее исследуемыми темами в оборонной экономике. 
Существует немало исследований, изучающих баланс между рас-
ходами на оборону и занятостью; отношения между развитием 
оборонного сектора и региональным развитием и т.п. При этом не 
проводились эмпирические исследования на предмет влияния рас-
ходов на оборону на объемы заимствований военно-технического 
и технологического характера в Турции.  Однако было обнаруже-



 79

но, что общие расходы на оборону, в том числе и расходы на оборон-
ное оборудование, не повлияли на объемы заимствования, за исклю-
чением заимствований, связанных с импортом оружия [3, c. 79].  

Спрос на оборону. Существует множество моделей, объяс-
няющих определяющие факторы расходов на оборону. Вопросы 
внешней безопасности не являются главной заботой обороны в 
развивающихся странах, уступая место проблемам обеспечения 
внутренней безопасности. Хотя  расходы на оборону в Турции 
производились в течение многих лет, внутренние, а не внешние 
угрозы были преобладающими. Наиболее важными факторами, 
определяющими расходы на оборону, являются возможности 
бюджета и степень ограниченности ресурсов. Основными детер-
минантами государственных расходов являются: ВВП  страны и 
доходы населения. Расходы на оборону определяются в соответст-
вии с доходом и структурой населения страны [3, c. 83]. Было про-
ведено множество исследований на предмет выделения основных 
факторов, составляющих оборонные расходы в Турции. Согласно 
исследованию, охватывающему период 1949–1998 гг., националь-
ные расходы на оборону определяются расходами на оборону  
НАТО, а также угрозами Турции, исходящими со стороны Греции. 
Однако в последние годы греческая угроза уступила место терро-
ристической опасности (как внутри, так и за пределами государст-
ва) в качестве фактора, определяющего расходы на оборону.  
Согласно исследованиям, проведенным в Греции, оборонные рас-
ходы Турции, по-видимому, по-прежнему являются основным 
фактором, определяющим оборонные расходы официальных 
Афин.  

Как известно, странами с развитой и эффективной оборон-
ной промышленностью являются именно высокоразвитые страны, 
в которых военно-промышленная отрасль развивается как опреде-
ленный сектор, нацеленный на то, чтобы удовлетворить внутрен-
ние потребности страны в продукции военно-промышленного 
комплекса. Анализ оборонной промышленности затруднен тем, 
что он представляет собой сложную структуру, в которой сосредо-
точены комбинированные виды экономической деятельности. 
Важной отличительной особенностью таких предприятий / компа-
ний является то, что они производят продукцию для государства и 
благодаря этому формируются монопсонные рынки. Оборонные 
предприятия необходимо рассматривать не только как предпри-
ятия по производству оружия, но и как важную часть оборонно-
промышленного комплекса, определяющую уровень расходов на 



 80

оборону. С этой точки зрения оборонная промышленность играет 
очень важную роль в защите страны [3, c. 90].  

На сегодняшний день турецкие оборонные компании входят в 
сотню лучших в мире. В рейтинге журнала Defense News за 2020 г. 
количество турецких оборонных компаний достигло семи. Компа-
ния Aselsan A.Ş., занявшая 48-е место в общем списке, является ли-
дирующей турецкой компанией в оборонном секторе. Несмотря на 
то что она была основана еще в 1975 г., существенных изменений в 
обороте удалось добиться только в последние годы, доведя его до  
2 млрд 172 млн долл. в 2019 г. Вторую строчку в общетурецком 
рейтинге занимает компания Tusaş (Turk Havacilik ve Uzay sanayii 
A.Ş.), занявшая 53-е место. Далее следуют BMC, Roketsan, STM, 
FNSS и Havelsan, соответственно находящиеся на 89, 91, 92, 98, 99-м 
местах. Среди стран с наибольшим количеством компаний в Топ-100 
Турция стала четвертой страной с семью компаниями, уступив 
США (41 компания), Великобритании (10 компаний) и КНР (восемь 
компаний).  

Автор отмечает, что расходы Анкары на оборону составляли 
самую высокую долю в бюджете за период 1923–2004 гг. И лишь 
начиная с 2004 г. стали уступать первенство сфере образования. 
Примечательно, что уменьшение расходов на оборону происходит 
на фоне увеличения количества угроз (проблемы с Грецией в Вос-
точном Средиземноморье, проблема Кипра, сирийский кризис, 
нестабильность в Ираке, армянская проблема и борьба с террори-
стическими группировками (FETÖ, DHKP-C, PKK, DEAŞ). 

 
Оборонное планирование  
 
Мехмет Хильми Оздемир и Нурсима Шанкулубей Байкал, 

представляющие анкарскую компанию Savunma Teknolojileri 
Mühendislik ve Ticaret A.Ş., определяют термин «оборона» как все-
объемлющее понятие, которое может трактоваться по-разному 
применительно к разным дисциплинам. С военной точки зрения 
«оборону» можно определить как некую услугу, включающую в 
себя понятие «безопасность», которая оказывается вооруженными 
силами для защиты / устранения угроз с использованием имею-
щихся ресурсов. При рассмотрении «обороны» с политической 
точки зрения происходит ее обобщение (вместо обсуждения кон-
кретных событий или деталей), что способствует отходу от перво-
начального значения данного термина. Переходя к определению 
термина «планирование обороны», следует сказать, что под ним 



 81

подразумевается действенный способ использования ресурсов, 
выделяемых на оборону для защиты национальных интересов, ко-
нечной целью которого является обеспечение желаемого уровня 
безопасности. По словам авторов, во времена, когда о концепции 
«асимметричной угрозы» не могло быть и речи, главной целью 
вооруженных сил было превосходить противника численностью в 
живой силе и вооружении. К примеру, долгосрочное оборонное 
планирование Пентагона во время холодной войны было очень 
простым: оно предусматривало изучение того, какие системы бы-
ли на вооружении у СССР, после чего запускалось массовое про-
изводство аналогичных систем вооружения (самолетов, авианос-
цев, танков и т.д.).  

Пересмотр планирования обороны. Изменения в планирова-
нии обороны  связаны с важными историческими и геополитиче-
скими событиями, с процессами регионального и общемирового 
масштаба, усиливающими неопределенность в мире. К их числу 
можно отнести Вторую мировую войну, крушение Берлинской 
стены и распад СССР, окончание периода холодной войны, терак-
ты 11 сентября 2001 г., крах иракского режима, события «арабской 
весны» и многое другое. К примеру, после распада Советского 
Союза американцы заявили, что СССР больше не представляет 
угрозы для Западной Европы и что планирование вооруженных 
сил НАТО следует рассматривать в контексте управления кризи-
сами [4, c. 128].   

Как полагают эксперты, сегодня мы находимся в среде, где 
изменения и преобразования, особенно в технологиях и реальной 
политике, происходят довольно быстрыми темпами, приводя к па-
раллельному изменению среды безопасности и росту неопреде-
ленности. Специалистам по оборонному планированию следует 
понимать, что используемые ими подходы должны быть нацелены 
на создание гибких и эластичных планов. Планирование обороны 
должно вестись с учетом анализа уроков прошлого и реалий со-
временности. 

 
Новые оборонные технологии 
 
Эрджюмент Карапынар (Анкарский научный университет, 

Анкара, Турция) справедливо подчеркивает, что прогресс в науке 
и технологиях во многом обусловлен оборонными потребностями. 
Развитие различных технологических решений, основанных на 
кибернетических, квантовых, космических, био- и иных техноло-



 82

гиях, – всерьез продвинуло оборонные проекты на качественно 
новый уровень. С четвертой промышленной революцией регули-
рующая роль промышленного сектора достигла высокого уровня. 
Развитие оборонных технологий изменило понимание и возмож-
ности государств в области проектирования. Карапынар уверен, 
что в эту новую эпоху искусственный интеллект (ИИ) достигнет 
невиданных размеров, особенно за счет сочетания машинного 
обучения, беспилотных систем и робототехники. На стратегиче-
ском и оперативном уровнях ИИ повысит четкость разведданных, 
оценит незначительные изменения в больших базах данных и 
уменьшит влияние человека на планы и решения [5, c. 146]. Про-
цессы принятия решений будут меняться по мере того, как систе-
мы будут становиться все более автономными. Системы с искусст-
венным интеллектом и автономные системы также изменят 
использование человеческой силы. По мере развития технологий 
все больше разработок будут приносить с собой инновации. Для 
государства важно повышать осведомленность о развитии оборон-
ных технологий и, соответственно, иметь оборонные технологии 
высокого уровня.  

 
Турецкая оборонная промышленность  
в период до 1974 г. 
 
Хюсню Ёзлю (Университет национальной обороны, Стамбул, 

Турция) проводит анализ истории турецкой «оборонки» прошлого 
века, когда происходили наиболее важные события, определяющие 
динамику военной промышленности Турции. Османское государст-
во сохраняло свое военно-технологическое превосходство до кон-
ца XVII в. Однако с XVIII в. оно начинает отставать от Европы и 
лишь c XIX в. начинает проводить политику по активному разви-
тию оборонной промышленности. Наиболее динамичным в этом 
отношении представляется XX век, на который приходится зигза-
гообразное развитие турецкой оборонной промышленности, под-
вергшейся прямому влиянию внешнеполитических факторов. На-
пример, вслед за стремительным ростом военного производства в 
начале ХХ в. последовало его сокращение (предписанное в рамках 
заключения Мудросского перемирия 1918 г.). Тем не менее даль-
нейшее создание военных заводов в Анатолии связано с начав-
шейся национальной борьбой Турции во главе с Ататюрком про-
тив войск оккупантов. Эти заводы впоследствии перешли под 
управление Главного управления военных заводов Турции, соз-



 83

данного в 1921 г. В связи с условиями, сложившимися после Вто-
рой мировой войны в оборонном секторе, была создана новая (ве-
дущая) организация – Корпорации машиностроения и химической 
промышленности (МКЕК). К 1940 г. был достигнут значительный 
прогресс в оборонной промышленности, однако помощь по «плану 
Маршалла» и «доктрины Трумена» привела в большинстве случа-
ев к закрытию турецких военных предприятий, в то время как 
меньшая ее часть подверглась перепрофилированию. Таким обра-
зом, в 1950–1960-е годы оборонная промышленность Турции 
практически прекратила свое существование, поскольку в рамках 
американской военной помощи, с одной стороны, восполнялся во-
енный инвентарь, но, с другой  стороны, это тормозило развитие 
турецких военных заводов, уменьшая внутренние заказы и созда-
вая бремя для бюджета. В этих условиях в 1968 г. пришлось пре-
образовать в текстильную фабрику авиазавод, производящий лег-
кий транспортный самолет ТНК-5А. Такая же участь постигла и 
многие другие военные предприятия.  

Только после кипрских событий (1974) начинается отсчет 
этапа возрождения турецкой оборонной промышленности. Кипр-
ская миротворческая операция и эмбарго на поставки оружия, на-
ложенное на Турцию после этой операции, выявили необходи-
мость развития оборонной промышленности, основанной на 
национальных ресурсах [6, c. 175]. Несмотря на многочисленные 
сложности, стоящие на пути развития оборонного сектора, Турции 
удалось не только существенно продвинуться в данном направле-
нии и добиться 75% импортозамещения военной продукции, но и 
перейти к экспорту своей военной продукции. 

 
Турецкая оборонная промышленность  
с 1974 г. по настоящее время 
 
Эксперт Мэрве Сэрен (Университет Баязида Молниеносного, 

Анкара, Турция) рассматривает положение современного турецко-
го ВПК, основы которого были заложены в середине 1970-х годов. 
Как известно, по причине помощи, оказываемой США Турции в 
1940–1970-е годы, последняя к 1960-м годам превратилась в стра-
ну, зависимую в финансово-экономическом и военном отношении 
от США и НАТО. Однако с 1960-х годов, несмотря на все возмож-
ности и преимущества, которые Турция и ее союзники предлагали 
друг другу, в отношениях между ними начали возникать пробле-
мы. В Турции стали накапливаться разочарования по поводу про-



 84

водимой в отношении нее политики со стороны США и партнеров 
по Североатлантическому договору. Первый случай впадания ту-
рок в некую фрустрацию был связан с выводом Вашингтоном ра-
кет «Юпитер» из Турции без уведомления официальной Анкары. 
Вторым неприятным для турецких властей моментом стали разно-
гласия с американцами во время кипрских событий 1963–1964 гг., 
в которых США категорически были против использования Тур-
цией военной помощи США для решения Кипрского вопроса (во-
енной интервенции на Кипр). Кризис в турецко-американских от-
ношениях стал стимулом для возрождения турецкой оборонной 
промышленности. Полному развороту турецкой политики в сторо-
ну поддержки собственного ВПК способствовали дальнейшие 
действия США. Например, американское эмбарго на поставки 
вооружения в Турцию на период 1975–1978 гг. не только в оче-
редной раз обнажило проблему поставок вооружения западных 
образцов, но и актуализировало вопросы нехватки собственных 
ресурсов для их производства. Несмотря на существующие про-
блемы, именно в 1970-е годы заметно ускоряется индустриализа-
ция, проводившаяся под «эрбакановским» девизом «сделаем соб-
ственный танк и двигатель». В 1973 г. была создана компания TAI 
(Turkish Aerospace Industries), в 1975 – Aselsan и Tümosan. 

Череда важных событий, происходящих с конца 1970-х го-
дов, к числу которых относится Иранская революция (1979), со-
ветское вторжение в Афганистан (1979), Ирано-иракская война 
(1980–1988) и др. события, – повысили геополитическую и гео-
стратегическую значимость Турции в НАТО, позволившую возоб-
новить военную помощь Турции [7, c. 208]. Однако уже с 1990-х 
годов в этих отношениях отмечается очередной кризис, вызванный 
различиями в определении и подходах к решению проблем турец-
кой безопасности, поскольку борьба Турции с Рабочей партией 
Курдистана (РПК), незаконным оборотом наркотиков, контрабан-
дой оружия, нелегальной иммиграцией не получила достаточного 
внимания и поддержки со стороны ЕС и НАТО.  

С начала 1980-х годов были созданы Aspilsan, Tusaş и др. 
оборонные предприятия. Несмотря на государственную монопо-
лию в оборонном секторе, с середины 1980-х годов частные компа-
нии начали поощряться к инвестированию в ВПК. В 1985 г. был 
принят закон N 3238, направленный на производство различных 
видов оружия, инструментов и оборудования для турецких нужд. 
Для развития и модернизации ВПК было создано Управление раз-
вития и поддержки оборонной промышленности (SAGEB). Турец-



 85

кая оборонка сделала большой рывок вперед с созданием оборон-
ных предприятий на проектной основе [7, c. 211].  

В последние два десятилетия в основе понимания турецкой 
обороны и безопасности находятся три базовые концепции: «внут-
ренняя концепция», «национальная концепция» и «концепция 
стратегической автономии». Основная особенность этих концеп-
ций заключается в удовлетворении внутренних военных потребно-
стей за счет своих собственных ресурсов. Были достигнуты боль-
шие успехи в разработке и инвентаризации отечественных и 
национальных продуктов, таких как вертолет АТАК, вертолет об-
щего назначения Hürkuş, танк Altay и Milgem. В перечень TAF 
(Turkish Air Force) вошли наземные, воздушные и морские плат-
формы, такие как бронемашины, БПЛА, учебно-тренировочные 
самолеты, системы ПВО и т.д. Турецкая оборонная промышлен-
ность начала превращаться в новую структуру, которая ставит во 
главу угла такие модели закупок, как «совместное производство / 
передача технологий», «оригинальный дизайн» и «НИОКР», вме-
сто практиковавшихся ранее «умных закупок» и «лицензионного 
производства». Уровень удовлетворения внутренних потребностей 
Турции вырос с 25% в 2002 г. до 70% к 2020 г. При этом продол-
жаются процессы исследования, разработки, а также производства 
сложных технологических продуктов, количество которых стре-
мительно выросло с 66 (2002) до 667 (2018). Пропорционально 
развитию отечественного ВПК растет и их финансирование, выра-
зившееся в выделении в 2018 г. из государственного бюджета  
60 млрд долл., из которых на нужды НИОКР приходится 
1,45 млрд. Объем экспорта Турции в оборонной и аэрокосмиче-
ской отрасли вырос с 248 млн долл. (2002) до 2,2 млрд (2018). Ко-
личество компаний, работающих в оборонной промышленности, 
увеличилось с 56 до 1500. Большим достижением является и то, 
что семь турецких компаний (Aselsan, Havelsan, Roketsan, TAI / 
Tusaş, STM, BMC, FNSS) смогли попасть в международный рей-
тинг Defence News Top 100, где представлено 100 ведущих произ-
водителей, занятых в оборонной отрасли.  

 
Оборонные стратегии и политика Турции 
 
Мурат Аслан (Университет Хасана Калйонджу, Газиантеп, 

Турция) полагает, что стратегия безопасности и обороны Турции 
фактически определялась требованиями, продиктованными меж-
дународными структурами во время холодной войны, и была  



 86

пригодна в условиях ведения обычной либо ядерной войны. Со-
временная стратегия безопасности Турции изложена в «Документе 
о политике национальной безопасности» (MGSB), также извест-
ном как «Красная книга» (из-за цвета ее обложки). Что же касается 
стратегии ведения региональной войны, то она была разработана с 
учетом опыта кипрской проблемы в 1970-х [8, c. 230]. Однако на-
чиная с 1990-х годов на первый план в рамках данной стратегии 
вышли угрозы сепаратистского терроризма.  

В то время как оборонная политика определяет приоритеты, 
принципы и цели обороны, оборонная стратегия относится к мето-
ду реализации политики. Оборонная политика отражена в доку-
менте под названием «Национальная политика Турции» [8, c. 238]. 
Турецкая национальная военная стратегия (разрабатываемая Ми-
нистерством национальной обороны и одобряемая президентом) 
определяет основные принципы военно-политического характера в 
соответствии с приоритетами, определенными MGSB. «Документ 
о политике национальной безопасности» разрабатывается Советом 
национальной безопасности при президенте Турции и охватывает 
теоретическую основу. Этот процесс включает три части: планиро-
вание защиты / обороны, управление защитой и ее осуществление. 
Управление обороной это системное выполнение процессов пла-
нирования, организации и укомплектования персоналом, ориента-
ции и мониторинга / надзора, направленных на достижение цели 
[8, c. 244]. Планирование обороны проводится в штаб-квартире Ми-
нистерства национальной обороны. Управление защитой осуществ-
ляется Высшим координационным советом оборонной промышлен-
ности (SSYKK), который обеспечивает координацию между 
министерствами. Также имеются Исполнительный комитет обо-
ронной промышленности (SSIK), финансирующий закупки и при-
нимающий руководящие решения, и Управление оборонной про-
мышленности (SSB) при президенте, координирующее цепочку 
поставок. В процессе закупок SSYKK, SSIK и SSB основное вни-
мание уделяется возможностям, требуемым военной стратегией в 
соответствии с MGSB. Десятилетняя  программа закупок и поста-
вок готовится / обновляется в соответствии с планом оперативных 
потребностей турецких вооруженных сил (TAF) и стратегическим 
целевым планом, подготовленным со ссылкой на военную страте-
гию Турции. Таким образом, MGSB, где разрабатывается страте-
гия безопасности Турции, и национальная военная стратегия, оп-
ределяющая оборонную политику, составляют основу усилий по 
управлению обороной. 



 87

Политика Турции в области военного партнерства  
и оборонного сотрудничества 
 
Рыфат Ёнджель (Ближневосточный технический универси-

тет, Анкара, Турция) полагает, что во время холодной войны  
Турция стремилась вступить в НАТО с целью получения долго-
срочных гарантий безопасности. Однако турецкая заявка на вступ-
ление в НАТО дважды отклонялась по причине особой позиции 
Великобритании, не желавшей терять свое влияние на Турцию, а 
также из-за нежелания Скандинавских стран, опасавшихся втяги-
вания Альянса в ненужные конфликты в случае принятия турецко-
го государства [9, c. 265]. Участие Турции в Корейской войне на 
стороне США, другие внешнеполитические действия официальной 
Анкары, а также собственные внешнеполитические интересы 
США способствовали включению Турции в НАТО. Американцы 
полагали, что потеря Турции (и Греции) приведет к потере Вос-
точного Средиземноморья и Ближнего Востока. Турция рассмат-
ривалась как ведущая страна в предотвращении распространения 
советского влияния на Ближнем Востоке. Однако письмо Линдона 
Джонсона Исмету Иненю (1964) сильно подорвало двусторонние 
отношения. Этим воспользовался СССР, который стал оказывать 
Турции большую материальную помощь. Подписанное в 1969 г. 
Совместное соглашение об обороне и сотрудничестве (Ortak 
Savunma ve Işbirliği Anlaşması, OSIA) ограничивало полномочия 
Вашингтона и передавало  турецкой стороне права собственности 
на многие базы, построенные американцами и турками совместно, 
оставшиеся были определены как базы НАТО. Также соглаше- 
ние запрещало военное присутствие США в Турции вне миссий 
НАТО.  

Следующий кризис в турецко-американских отношениях 
был вызван введенным американцами эмбарго на поставки оружия 
(1975–1978) из-за кипрской миротворческой операции Турции в 
1974 г. Турция, со cвоей стороны, также приостановила действие 
(OSIA). Это сильно ограничило возможности США по наблюде-
нию за формированием и передвижением советских войск. С дру-
гой стороны, действия США заставили турецкое правительство 
задуматься над диверсификацией источников поставок оружия и 
уменьшением зависимости от американских военных технологий. 
Начались закупки вооружения в Италии (истребители, вертолеты, 
ракеты класса «воздух–воздух»), Германии и Франции (противо-
танковое вооружение, боевые танки, учебно-тренировочные само-



 88

леты, торпедные катера и корабли противоминной защиты) [9,  
c. 275]. Турция осознала важность создания собственной оборон-
ной промышленности для обеспечения своей безопасности. Для 
достижения этой цели турецкими властями начали предприни-
маться определенные шаги, среди которых не последнюю роль 
сыграло турецко-американское соглашение 1980 г., предусматри-
вавшее американскую помощь в этом направлении (Savunma ve 
Ekonomik Işbirliği Anlaşması – SEIA). В рамках  данной помощи в 
1984 г.  компания TAI основала Turkish Aerospace. Целями TAI 
были производство, системная интеграция и летные испытания 
самолетов F-16. В этом контексте TAI проработал с 1987 по 1995 г.  
На протяжении 1980-х годов Турция была третьей страной по объ-
емам военной помощи, полученной со стороны США (после Из-
раиля и Египта). В бытность президентом США Джимми Картер  
снял введенное эмбарго на поставки вооружения Турции. Однако 
это произошло во многом благодаря событиям на Ближнем Восто-
ке, всерьез повысившим геостратегическое значение Анкары в 
глазах США и НАТО. Свержение шахского режима в Иране и 
вторжение СССР в Афганистан вызвали новые проблемы безопас-
ности для Турции и США, создав вакуум безопасности на востоке 
Турции. Были модернизированы имевшиеся базы и открыты новые 
военные базы на востоке и юго-востоке Турции.  

Распад СССР и исчезновение российской угрозы имели серь-
езные последствия для безопасности Турции. Потребность турок в 
американцах и «натовцах» уменьшилась, и Турция начала прово-
дить более независимую внешнюю политику. После холодной 
войны НАТО превратилась из организации коллективной обороны 
в организацию коллективной безопасности. С 1994 г. Турция нача-
ла участвовать в программах НАТО «Партнерство ради мира 
(ПРМ)», а TAF – выполнять важные обязанности в операциях  
НАТО на Балканах. Тем не менее разное восприятие угрозы, раз-
личная ментальность, культурно-цивилизационные различия и 
многое другое – затрудняли реализацию различных аспектов ту-
рецко-американского сотрудничества. Это впоследствии еще не-
однократно сказывалось в виде трудностей закупок американского 
вооружения для Турции, в создании которых большую роль игра-
ли конгрессмены армянского и греческого происхождения. Не-
смотря на эти  факты, сотрудничество по модернизации истреби-
телей F-16 и другой военной техники продолжалось. 

 



 89

Военная и оборонная стратегия Турции:  
цели, вспомогательные элементы и результаты 
 
Мурат Ещильташ (Анкарский университет социальных наук, 

Анкара, Турция) полагает, что новые военная и оборонная страте-
гии Турции претерпели значительные изменения с тех пор, как 
«арабские события» начали менять региональный порядок на 
Ближнем Востоке и в Северной Африке. Распространение негосу-
дарственных вооруженных группировок, ослабление традицион-
ного государственного суверенитета, попытки пересмотра границ 
национальных государств в регионе, борьба за власть и опосредо-
ванные войны между странами по всей Северной Африке и Ближ-
нему Востоку пошатнули среду безопасности и вынудили Турцию 
принять новую военную стратегию. Эта стратегия проявилась в 
быстро развивающихся трансграничных военных операциях Тур-
ции, а также в ее стремительно растущей оборонной промышлен-
ности. На трансформацию ее стратегии влияет целый ряд внутри-
политических, региональных и международных событий. Не 
вдаваясь в подробности, лишь отметим, что в результате напря-
женной политической борьбы между турецкими правительством и 
армией, первому удалось одержать победу над вторым и передать 
в ведение гражданского правительства военный и оборонный сек-
торы. Новое видение внешней политики, инициированное прави-
тельством, начало определять приоритеты оборонной промышлен-
ности, и в конечном итоге вооруженным силам пришлось 
смириться с проводимым курсом правительства и адаптироваться 
к новым условиям. На первом этапе правления Партии справедли-
вости и развития (ПСР) (2002–2008) армия была единственным 
субъектом, который принимал независимые от правительства ре-
шения по вопросам внешней политики Турции с учетом своего 
собственного стратегического видения, сфокусированного на за-
щите республиканского (кемалистского) режима [10, c. 298]. Од-
нако в последующие годы ПСР изменила баланс в пользу демокра-
тизации военно-гражданских отношений. Военно-промышленная 
политика в Турции, попытка военного переворота 15 июля 2016 г. 
были поворотным моментом в истории военно-гражданских отно-
шений Турции. После неудавшегося coup d'état militaire Министер-
ство обороны стало высшим органом в процессе принятия воен-
ных решений, одним из первых решений которого была 
реорганизация структуры TAF. Благодаря переходу от парламентской  
системы правления к президентской (после референдума 2017 г.) 



 90

президент стал влиятельным игроком в военно-гражданских от-
ношениях и оборонной архитектуре Турции. Оборонная промыш-
ленность стала восприниматься и развиваться как неотъемлемая 
часть инструментов «жесткой силы» Турции для получения боль-
шей стратегической свободы маневра против угроз безопасности в 
регионе. Новая стратегия Турции, сочетающая в себе усиленную 
оборонную промышленность и военную активность во время кри-
зиса безопасности, проложила путь к более решительной позиции 
в области вооруженных сил и обороны. Ухудшение дипломатиче-
ских отношений, а также рост тактических и стратегических раз-
личий в отношении сирийского конфликта и других региональных 
кризисов привели к тому, что турецкие руководители потеряли 
доверие к партнерству с западными странами, в то время как это 
оказало значительное влияние на военную и оборонную стратегию 
Турции. В контексте сирийского конфликта рост террористиче-
ских организаций – Рабочей партии Курдистана (РПК) и ИГИЛ, 
усиление YPG (Отрядов курдской народной самообороны в Си-
рии, являющихся отделением РПК) – создали серьезную стратеги-
ческую проблему для национальной безопасности Турции. Эта 
ситуация вынудила Турцию принять более решительную военную 
стратегию для предотвращения экспансии и военной активности 
РПК-YPG. Второй доминирующей динамикой на региональном 
уровне была глубокая геополитическая враждебность между ос-
новными региональными державами, создающая очень ограничи-
тельную среду безопасности, в которой все региональные игроки 
принимают стратегические обязательства, ориентированные на 
безопасность. Одни игроки использовали прямое военное вмеша-
тельство в другие государства, другие – применили асимметрич-
ную стратегию конфликта и войны. Еще одним следствием неста-
бильности на громадном геополитическом поле, включающем 
Ближний Восток, Переднюю Азию и регион Магриба, стало воз-
никновение трех геополитических осей: 1) Турция – Катар; 2) Еги-
пет – Саудовская Аравия – ОАЭ – Израиль; 3) Иран – Сирия. В то 
же время Россия, как полагает автор, изменила правила игры в си-
рийском кризисе, поставив под угрозу главные приоритеты безо-
пасности Турции. Помимо геополитической и геоэкономической 
динамики в Средиземноморье, регионализация ливийского кон-
фликта также внесла определенные изменения в стратегическую 
ориентацию Турции. Конкуренция на местном и региональном 
уровне, в том числе и за углеводородные ресурсы, вынудила Тур-
цию реорганизовать свою военную и оборонную стратегию.  



 91

И, наконец, третий фактор, проявляющийся на международ-
ном уровне, где возрастает геополитическая конкуренция и возоб-
новляется гонка великих держав, побудил Анкару принять реши-
тельную стратегию как во внешней политике, так и в политике 
безопасности, что, разумеется, изменило оборонные предпочтения 
Турции.  

Стратегическая автономия. Концепция стратегической ав-
тономии не нова. Она появилась в сфере оборонной промышлен-
ности и долгое время была основной стратегической целью, опре-
деляющей вопросы обороны и безопасности. Стратегическая 
автономия означает способность государства преследовать свои 
национальные интересы и проводить предпочитаемую им внеш-
нюю политику без ограничений со стороны других государств. 
Цели стратегической автономии также являются неотъемлемой 
частью регионального геополитического видения Турции, которое 
открывает второе измерение целей новой военной и оборонной 
стратегии. Турция пытается проявить себя в качестве одного из 
доминирующих игроков в своем регионе, добиваясь стратегиче-
ской автономии. Эта внешнеполитическая цель стала превалиро-
вать в региональной стратегической ориентации Турции с 2002 г. 
В условиях отсутствия безопасности после «арабской весны» 
стремление Турции стать региональной державой приобрело но-
вую стратегическую направленность. Ее военная и оборонная 
стратегии были перестроены в соответствии с этими новыми для 
турецкого государства целями. В то время как важные инвестиции 
в оборонную промышленность были направлены для обеспечения 
более решительной военной позиции, военная активность Турции 
стала еще заметнее в контексте ее региональной политики.  

Для обеспечения безопасности  большое значение имеют 
подготовка к военной службе и боевая готовность, способность 
вооруженных сил сражаться и выполнять поставленные задачи. 
Одним из важнейших элементов здесь выступает боевая готов-
ность, под ней подразумевается управление вооруженными силами 
и их составными частями и соединениями, боевыми кораблями, 
самолетами, системами вооружения или другой военной техникой 
и оборудованием, которые будут использоваться во время военных 
операций или в соответствии с целями, предназначенными для 
них. Вторая не менее важная вещь – поддержка военной и оборон-
ной стратегии Турции – наличие превентивной структуры и стра-
тегии особенно в борьбе с терроризмом. Заключительным элемен-
том военной и оборонной стратегии является демонстрация 



 92

военного сдерживания. Его характеристика – проекция силы, ко-
торая определяется как способность государства применять неко-
торые элементы военной мощи для быстрого и эффективного раз-
вертывания и поддержки своих сил в целях укрепления 
региональной стабильности, содействия сдерживанию и реагиро-
вания на кризисы [10, c. 321]. Учитывая стремление Турции стать 
региональной державой и определенный уровень развернутой мо-
щи, миссии Турции по проецированию военной мощи можно раз-
делить на две категории: операции с использованием «мягкой» 
военной силы и операции с использованием «жесткой» военной 
силы. К задачам проекции «мягкой силы» относились: защита 
морских коммуникаций, эвакуация гражданского населения в слу-
чае кризиса, гуманитарная помощь и миротворческие операции 
после стихийных бедствий. Задачи проецирования «жесткой си-
лы»: символическое военное присутствие, демонстрирующее ин-
тересы, использование угрозы применения военной силы для 
сдерживания потенциальных врагов, использование карательной 
или наступательной силы и военное вмешательство. Как полагает 
автор, стратегия передового военного развертывания Турции явля-
ется наиболее важным и конкретным стратегическим шагом в про-
ецировании мощи и должна рассматриваться как неотъемлемая 
часть ее стратегических приоритетов в прилегающих к ней рай-
онах. Например, военная миссия Турции в Сомали представляет 
собой инструмент «мягкой силы», в то время как турецкая полити-
ка в Катаре и Ливии являются проявлениями ее стремления стать 
региональной державой.  

 
Заключение 
 
Чтобы преодолеть проблемы безопасности и геополитиче-

ские вызовы, Турция усилила военную составляющую в своей 
внешней политике и перешла к активным военным действиям в 
зонах турецких жизненно важных интересов. Во многом это стало 
возможным благодаря развитию отечественной оборонной про-
мышленности. Выбранная Турцией стратегия, направленная на 
решение краткосрочных и среднесрочных внешнеполитических за-
дач, пока вполне себя оправдывает. Тем не менее нужно понимать, 
что военная и оборонная стратегии Турции не должны нести 
серьезных политических, экономических и иных издержек само-
му государству. При этом также важно поддержать действующий 
курс на развитие высокотехнологичного производства и обеспе- 



 93

чить необходимую для этого ресурсную базу. Динамика и геогра-
фия военных действий ни в коем случае не должны выходить за 
рамки, приемлемые для турецкой стороны. Поскольку это может, с 
одной стороны, истощить материально-техническую базу, без ко-
торой мобильность и активность ведения дальнейших военных 
действий будут в значительной степени затруднены.  
С другой стороны, восстановление военной техники турецких во-
енных частей представляется весьма затратным. Как полагает ав-
тор, важно регулировать связь между внешней политикой и воен-
ной стратегией, исходя из характера конфликта, количества и 
состава участников, вовлеченных в кризис, а также характеристик 
военной оперативной среды.  

После «арабских событий» стратегическая среда Турции бы-
ла ареной конфликтов, конкуренции и ограничений, где государ-
ственные и негосударственные субъекты сражались друг с другом. 
В данных условиях решительная военная стратегия Анкары оце-
нивается как лучший способ обеспечить ее безопасность и разре-
шить геополитические проблемы. Однако опора Турции на воен-
ную составляющую в своей политике как на единственный 
инструмент для преодоления своих геополитических проблем не-
минуемо приведет к формированию коалиции против Анкары.  
И это представляется еще одним серьезным вызовом для Турции. 
Контркоалиция – естественное следствие военного и геополитиче-
ского соперничества. Решительные военная и оборонная стратегии 
Турции также открывают путь для различных видов контр-
коалиционных движений, которые могут привести к высоким 
стратегическим издержкам. Они способны  нанести серьезный 
ущерб интересам Турции в ее геополитической среде.  

 
Список литературы  
 

1. Ёнджель Р. Оборона и международная безопасность. Öncel R. Savunma ve 
uluslararası güvenlik // Savunma politikasına giriş / Pirinççi F., Yeşiltaş M. (ed.). – 
Istanbul : SETA Kitapları, 2021. – P. 13 – 42. – Турец. яз. 

2. Пиринччи Ф. Отношения обороны и вооружения. / Pirinççi F. Savunma ve 
silahlanma ilişkisi  // Savunma politikasına giriş / Pirinççi F., Yeşiltaş M. (ed.). – 
Istanbul : SETA Kitapları, 2021. – P. 43 – 74. – Турец. яз. 

3. Сезгин C. Оборонная политика. / Sezgin S. Savunma ekonomisi // Savunma 
politikasına giriş / Pirinççi F., Yeşiltaş M. (ed.). – Istanbul : SETA Kitapları, 2021. – 
P. 75 – 102. – Турец. яз. 



 94

4. Özdemir M.H., Baykal N.Ş. Savunma planlaması // Savunma politikasına giriş / 
Pirinççi F., Yeşiltaş M. (ed.). – Istanbul : SETA Kitapları, 2021. – P. 103 – 134. – 
Турец. яз.  

5. Карапынар Э. Новые оборонные технологии. / Karapınar E. Gelişen Savunma 
teknolojileri // Savunma politikasına giriş / Pirinççi F., Yeşiltaş M. (ed.). – Istanbul : 
SETA Kitapları, 2021. – P. 135 – 166. – Турец. яз. 

6. Ёзлю Х. История и основание: турецкая оборонная промышленность в период 
до 1974 года / Özlü H. Geçmiş ve kuruluş : 1974 öncesi döneminde türk savunma 
sanayii // Savunma politikasına giriş / Pirinççi F., Yeşiltaş M. (ed.). – Istanbul : 
SETA Kitapları, 2021. – P. 167 – 192. – Турец. яз. 

7. Сэрен М. Расширение и подъем: турецкая оборонная промышленность с 1974 
года по настоящее время / Seren M.  Genişleme ve yükseliş : 1974’ten günümüze 
türk savunma sanayii // Savunma politikasına giriş / Pirinççi F., Yeşiltaş M. (ed.). – 
Istanbul : SETA Kitapları, 2021. – P. 193 – 224. – Турец. яз. 

8. Аслан М. Оборонные стратегии Турции. / Aslan M. Turkiye'nin savunma stratejileri 
ve politikaları // Savunma politikasına giriş / Pirinççi F., Yeşiltaş M. (ed.). – Istanbul : 
SETA Kitapları, 2021. – P. 225 – 252. – Турец. яз. 

9. Ёнджель Р. Политика Турции в области военного партнерства и оборонного 
сотрудничества / Öncel R. Türkiye'nin ittifak politikaları ve savunma iş birlikleri // 
Savunma politikasına giriş / Pirinççi F., Yeşiltaş M. (ed.). – Istanbul : SETA 
Kitapları, 2021. – P. 253 – 282. – Турец. яз. 

10. Ещильташ М. Военная и оборонная стратегия Турции: цели, вспомогательные 
элементы и результаты / Yesiltas M. Türkiye'nin askeri ve savunma stratejisi: 
hedefler, destekleyici unsurlar ve sonuçlar // Savunma politikasına giriş / Pirinççi 
F., Yeşiltaş M. (ed.). – Istanbul : SETA Kitapları, 2021. – P. 283 – 317. – Турец. яз. 

 
Kanybek Kudayarov* 
Introduction to Turkey's defense policy.  
(Analytical Review) 

 
Abstract. The review analyzes the publications of nine Turkish special-

ists who give an idea of the modern defense policy of Turkey, the main stages 
of its development and implementation. The authors provide comprehensive 
theoretical and practical information for a better understanding of the proc-
esses taking place in the military sphere. Much attention is paid to the domes-
tic and foreign policy processes that predetermined the further development of 
the Turkish defense policy, the ultimate goal of which is to transform the  
Republic of Turkey into a strong regional power. Strategic autonomy, which offi-
cial Ankara seeks both in the field of military-industrial production and in other 
sectors of the state's life, is an indispensable condition for achieving this goal. 

                                                 
* Kanybek Kudayarov, PhD(History), Research Associate, Asia and Africa De-

partment member, INION RAS, e-mail: kana8306@mail.ru 



 95

The studies described in the review claim to make an important contri-
bution to understanding the logic that the Turkish leadership adheres to in im-
plementing its regional policy. 
 

Keywords: Turkey; defense policy; defense industry; armament; mili-
tary conflict; security. 

 
 
Погорельская С.В.1 
ИСЛАМ И НОВАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ ГЕРМАНИИ  
 

DOI: 10.31249/rimm/2022.02.09 
 
Аннотация. Последние два десятилетия Федеративная Респуб-

лика Германия усиленно пытается интегрировать свою мусульманскую 
общину в существующий правовой порядок. Каким образом в стране, 
никогда не имевшей коренного мусульманского населения, сложилась 
настолько разветвленная и многообразная диаспора, что государство 
вынуждено искать с ней диалог? Влияет ли ислам на новую идентич-
ность Германии?  

Проанализировав формирование диаспоры и представленные в ней 
силы, от умеренных до исламистских, а также меняющуюся государст-
венную политику по отношению к исламу, автор приходит к выводу, что 
ислам не сможет стать частью немецкой идентичности. Государство 
в настоящее время интегрирует умеренный ислам в существующий пра-
вовой порядок, отсекая и маргинализируя радикальные части диаспоры, 
что могло бы создать предпосылки для усиления культурного проникно-
вения. Однако сама мусульманская диаспора слишком разнородна, чтобы 
иметь общую идентичность. В ней представлены разные этнические 
группы и разные, иной раз враждующие, направления ислама. «Гибрид-
ные идентичности» как медиумы внедрения ислама в общественное соз-
нание в Германии редки, это лица интеллектуальных профессий или по-
литики. Ислам не имеет в стране тех глубоких исторических корней, 
которые имеют христианство или иудаизм, и не внес в ментальность 
общества определяющего культурного вклада. Миссионерская деятель-
ность среди немцев, ведущаяся местными исламистами,  перечеркива-
ется террористическими атаками заезжих джихадистов, стремящихся 
не обращать, а воевать. 

                                                 
1 Погорельская С.В., кандидат политических наук, доктор философии 

Боннского университета, старший научный сотрудник ИНИОН РАН, e-mail:  
pogorelskaja@yahoo.de (ORCID: 0000-0001-9208-5889, GND: 115267158) 



 96

Таким образом, даже прекратив быть религией мигрантов и ино-
странцев, ислам не сможет в обозримом будущем изменить идентич-
ность Германии. 

 
Ключевые слова: Германия; ислам; «немецкий ислам»; немецкая 

идентичность; гибридная идентичность; исламизм.  
 
В 2010 г. нерв немецкого общества затронули слова Феде-

рального президента ФРГ, консервативного политика Кристиана 
Вульфа, произнесенные им в речи по случаю 20-летия объедине-
ния двух германских государств: «Ислам принадлежит к Герма-
нии»1. Они вызвали недоумение не только его христианско-
демократических однопартийцев, не желавших видеть эту религию 
частью германской идентичности, но и ряда радикальных ислам-
ских организаций в стране, не желавших к Германии принадле-
жать. И тем не менее эти слова наилучшим образом характеризо-
вали сложную и противоречивую ситуацию, в которой оказалась 
германская политика в начале нового тысячелетия в связи с внут-
ригерманским исламом.  

После террористических актов 11.9.2001, манифестировав-
ших окончательное наступление эпохи новых конфликтов, запад-
ные демократии впервые всерьез обратились к собственным му-
сульманским диаспорам. В годы противостояния блоков 
исламский мир находился в тени конфликта общественно-
политических систем, «социализма» и «капитализма», в новых же 
условиях он стал актором «конфликта цивилизаций». Для немцев 
было настоящим откровением, что один из главных участников 
террористического акта в Нью-Йорке, студент Мухаммед Атта, 
приехавший в Германию из Египта изучать физику, радикализо-
вался уже в Германии, в Гамбурге, в кругах, сформировавшихся 
вокруг местной мечети, принадлежавшей радикальному ислам-
скому союзу, и там же был завербован «Аль-Каидой».   

В течение почти полувека, прошедшего после организован-
ного въезда в Германию первых турецких «гастарбайтеров» (само 
название которых подразумевало их временный, гостевой статус) 
и, позже, политических беженцев из исламских стран, в стране 

                                                 
1 «Ислам между тем уже тоже принадлежит к Германии». См.: Wulf Ch. 

“Der Islam gehört zu Deutschland”. – Handelsblatt 3.10.2010, S.3 – Mode of Acces: 
https://www.handelsblatt.com/politik/deutschland/wulff-rede-im-wortlaut-der-islam-
gehoert-zu-deutschland-seite-3/3553232-3.html    



 97

стихийно сложилась и разрасталась многообразная и мультиэт-
ничная мусульманская диаспора, с развитой системой не только 
религиозных, но и культурных и общественных организаций и 
союзов, охватывающих практически всю повседневную жизнь му-
сульманского населения. Поскольку, по мере усиления роли исла-
ма в мировом процессе, радикальная составляющая этой диаспоры 
начала усиливаться, перед немецкой политикой встала неизбежная 
задача – интегрировать умеренный ислам в государственный пра-
вовой порядок,  пока его не интегрировал в себя исламизм. Однако 
станет ли интегрированный ислам частью современной немецкой 
идентичности? Иными словами, станет ли ислам в Германии «не-
мецким исламом»1? 

В предлагаемой статье процесс интеграции мусульман будет 
рассмотрен именно в идентитарном контексте.  

 
*   *   * 

 
Вопрос о том, что есть «немецкость» – традиционный для 

немецкого мышления. Он занимал  поэтов, мыслителей, политиков 
по мере консолидации двух последних рейхов и был неразрывно с 
этой консолидацией связан. Возникшая в силу раздробленности 
тенденция «немецкости» прежде всего в культурном, а лишь затем 
в государственном измерении, усиливалась или, наоборот, ослабе-
вала в связи с геополитической ситуацией страны, изменением ее 
границ, численностью компактно проживающих этнических 
групп, то оказывавшихся «за рубежом», то вновь становившихся 
частью страны, а также в связи с культурной силой немецких ди-
аспор2.  Тем не менее понятие «культурная нация» всегда несло в 
себе компонент государственного мышления, подразумевающего 
либо объединение культурных немецких пространств в государст-
венное единство либо же, если сил или возможностей для этого 
нет, идентитарную связь этих пространств с Германией3.  

                                                 
1 «Ислам в Германии – немецкий ислам», – под таким лозунгом в 2007 г. 

стартовала Исламская конференция ФРГ (постоянно действующий форум под 
эгидой МВД ФРГ). DIK – Deutsche Islam Konferenz – Startseite (deutsche-islam-
konferenz.de).  

2 Например, немецких диаспор в Южной Америке.  
3 Например, понятие «немецкий Восток» подразумевает отнюдь не быв-

шую ФРГ, а регионы Восточной Европы, сформировавшиеся под немецким куль-
турным влиянием или же являющиеся местом компактного проживания немецких 



 98

С концом Третьего рейха концепция «крови» и «почвы» бы-
ла вытеснена из политического обихода, как и целый ряд более 
безобидных концепций и понятий, дискредитировавших себя в 
силу их употребления гитлеризмом. Составляющей частью насаж-
давшейся с поддержкой западных союзников новой немецкой 
идентичности стало чувство вины, так называемой исторической 
вины за развязывание Второй мировой войны и за преступления 
гитлеризма. «Национальные» понятия (например «национальные 
интересы») были табуизированы, сама тема «немецкости» была 
вытеснена из общественного дискурса и в считавшихся «прилич-
ными» кругах не обсуждалась1. Даже патриотизм западным нем-
цам предписывался не национальный, а «конституционный», озна-
чавший верность не национальному государству и не 
национальной идее, а демократической конституции страны, ее 
Основному закону2.  

Общественный, а следовательно, и научный и политический 
дискурс Западной Германии в вопросах «немецкости» в годы, ко-
гда в стране между делом стихийно формировалась мусульманская 
диаспора, определялся интеллектуалами франкфуртской школы 
(от Адорно до Хабермаса). «Сумрачным сердцем» (как образно 
пишет Травни) той немецкой идентичности, которую исповедова-
ла общественность [Trawny, с. 25] со времен Адорно, был Ауш-
витц (Освенцим), т.е. немецкая историческая вина. Ущемлять в 
этих условиях иностранцев, да еще к тому же бедных и малоразви-
тых, но дружественных в их культурном разнообразии, казалось 
просто немыслимым. Да ими особенно и не интересовались. Ведь 
иммиграционное законодательство было построено так, что при 
всей либеральности в вопросах культурных привычек и права на 
свои идентичности обосноваться иностранцу в стране на постоян-
ном базисе было нелегко. 

Действительно, будучи отвергнута принципиальной полити-
кой, концепция «крови» осталась в иммиграционном законода-
тельстве, пусть и в формальном виде. Право в любом случае быть 
                                                                                                           
этнических групп. Забота о сохранении «культурного наследия немецкого Восто-
ка» – часть германской внешней политики.  

1 Об этом хорошо пишет вуппертальский философ Петер Травнни: Trawny P. 
Was ist Deutsch.  Adornos verratenes Vermächtnis. – Mathes & Seitz. – Berlin, 2016. – 
112 S. 

2 Наиболее известные авторы в теме конституционного патриотизма: 
Дольф Штернбергер (консервативный вариант), Юрген Хабермас (леволибераль-
ный вариант).  



 99

принятым страной сразу на постоянное жительство и со всеми ви-
дами социального обеспечения имели только немцы, проживавшие 
за рубежом именно как немцы по крови, сохранившие язык и 
культуру и способные это доказать.  Более того, в эпоху противо-
стояния блоков положение о «поздних переселенцах», т.е. немцах, 
въезжающих в страну уже после массивных и вынужденных пере-
селений первых послевоенных лет, открыло двери в ФРГ немцам 
из Восточной Европы и даже из бывшего СССР.  

Других иностранцев Германия на постоянной основе не 
принимала. Возможность натурализации осуществлялась через 
индивидуальные лазейки типа воссоединения семей, браков, через 
бизнес, реже – через длительные трудовые отношения. Реже пото-
му, что иностранцев, после запрета на ввоз рабочей силы в 1973 г.1, 
брали на сроки, не перешагивающие времени, после которого с 
рабочей визой можно было претендовать на постоянный вид на 
жительство. Поскольку такая натурализация происходила всякий 
раз в индивидуальных случаях и главной заботой служб по делам 
иностранцев являлось сокращение числа таких случаев, система-
тической интеграции новых жителей в немецкое правовое, граж-
данское и культурное пространство государством не предусматри-
валось. Затраты на интеграцию оправдывают себя лишь в том 
случае, если государство является так называемой «принимающей 
страной», т.е. имеет критерии, по которым она принимает большие 
контингенты иностранных мигрантов на постоянное жительство.  

Таким образом, масса мусульманского населения, кроме не-
значительного числа натурализовавшихся, в западногерманские 
времена, да и в первые годы после воссоединения, считалась пре-
бывающей в стране временно. В этой временности сложилось по-
стоянство диаспоры, живущей в стране поколениями, но не яв-
ляющейся ее частью.  

Формальная «временность» пребывания мусульманского на-
селения в стране, с одной стороны, облегчала жизнь государству – 
не нужно было заботиться об интеграции этих масс, достаточно 
было следить за статусом пребывания и выдворять тех, у кого он 
истек. С другой же стороны, она, перейдя, так сказать, в состояние 
«постоянной временности», привела к созданию параллельных 
обществ. Мусульманская община имела практически всю нужную 
для жизни инфраструктуру – от потребительской до обществен- 
                                                 

1 До 2004 г. действовал норматив «Регулятор исключений к запрету», раз-
решавший ввоз малоквалифицированной рабочей силы по временным договорам. 



 100

ной и даже образовательной. Поскольку в школах в рамках пред-
мета «религия» ислам не преподавался, дети школьного возраста 
посещали в мечетях (которые содержались мусульманскими союза-
ми и получали мулл из-за рубежа)  школы Корана. Работали и част-
ные школы для мусульман, например, известная Академия короля 
Фахда в Бонне, содержавшаяся саудитами на принадлежавшем им 
земельном участке. По данным немецких спецслужб, многие из-
вестные им исламисты посылали своих детей в эту школу1.  

Структура диаспоры была непроницаема, в ее глубинах соз-
давались целые «халифаты», например вокруг семьи Капланов из 
Турции. Метин Каплан, знаменитый «кёльнский халиф», десятиле-
тия жил в Германии, как и его отец Джемаледин, со статусом «по-
литического беженца», а в Турции был в розыске за терроризм2. 
Когда немецкое государство наконец-то занялось исламом, именно 
Метина СМИ приводили в пример как «проповедника ненависти» 
(Hassprädiger) – в своих проповедях он долгие годы призывал  
паству «превратить своих детей в острие копья, нацеленного в не-
верных».   

Различные организации мусульманского населения были 
объединены в союзы. Самый крупный, «Дитиб», союз той лояль-
ной и Германии и Турции части турецкой диаспоры, которая со-
ставляет ее большинство и берет свои истоки от «гастарбайтеров», 
непосредственно связан с турецким государством и получал в свои 
мечети муфтиев, назначаемых из Турции. Другой крупный союз 
турецкой диаспоры – Милли Гёруш, напротив, представлял ради-
кальные силы, стоящие в оппозиции турецкому режиму и в исто-
ках своих объединял тех, кто жил в стране со статусом «политиче-
ских беженцев». Многие входящие в него организации находятся 
под наблюдением спецслужб в силу их исламизма.  

Кроме того, существовали менее крупные союзы, представ-
лявшие иные направления ислама и другие этнические группы. 
                                                 

1 Именно в силу этого в 2017 г. она была окончательно закрыта, а участок 
перекуплен городом для своих нужд. См.: Stadt Bonn hat Saudi-Arabien ein Angebot 
gemacht // Generalanzeiger Bonn. – 26. Januar 2021. – Mode of Acces: 
https://ga.de/bonn/bad-godesberg/stadt-bonn-hat-saudi-arabien-ein-angebot-
gemacht_aid-55871491  

2 Движение «Государство Халифат» Джемаледина Каплана, оно же «Союз 
исламских объединений», как радикальное ответвление Милли Гёрюш (1984), 
выступало за создание в Турции «исламского государства» и было запрещено в 
Германии лишь в 2002 г. После запрета большинство его 4 тыс. членов пополнили 
салафитские группировки. 



 101

Большинство союзов составили две конкурирующие головные ор-
ганизации «Исламский совет Германии», объединяющий органи-
зации турецких суннитов, и «Центральный Совет мусульман Гер-
мании», в котором в основном представлен арабский ислам.  

Идентитарные процессы внутри мусульманской общины мало 
интересовали государство и общество, разве что к середине 1990-х го-
дов социологи обратили внимание, что в отличие от второго и 
третьего поколения «гастарбайтеров», стремившихся интегриро-
ваться в жизнь Германии на более высоком уровне, нежели стояв-
шие у заводских конвейеров родители, и давшее диаспоре плеяду 
турецких учителей, врачей, журналистов и даже политиков, у чет-
вертого поколения, у молодежи, наблюдается обратное развитие – 
приверженность своей турецкой идентичности и исламу, причем 
нередко в радикальной форме.  

Эти процессы чаще всего объясняли кризисом идентично-
сти, жизнью между двумя столь различными странами, как Турция 
и Германия, связанным прежде всего с тем, что большинство в ди-
аспоре обладали не немецким гражданством, а той или иной фор-
мой вида на жительство или разрешения на пребывание, которое 
регулярно следовало продлевать. К тому же диаспора постоянно 
пополнялась новыми членами, поскольку и жен и мужей вырос-
шим в Германии детям предпочитали брать из Турции, из тех 
сельских регионов, откуда вышли когда-то первые «гастарбайте-
ры». Кроме того, с приходом к власти Эрдогана турецкое государ-
ство начало уделять особое внимание живущим в Германии сооте-
чественникам, сам Эрдоган, будучи в Германии с официальными 
визитами, несколько раз использовал их для выступления перед 
турецкой диаспорой с призывами не забывать свои корни. 

Теоретики пытались изыскать некую «гибридную идентич-
ность»1, гармонично связывающую этническое происхождение и 
немецкую социализацию, однако как раз в случае четвертого по-
коления турецкой диаспоры это понятие не работало. Достаточно 
сказать, что значительная часть молодых мужчин, согласно опро-

                                                 
1 Понятие «гибридная идентичность» подразумевало одновременную при-

надлежность сразу к нескольким идентичностям. См.: Foroutan N. Hybride Iden-
titäten – muslimische Migrantinnen und Migranten in Deutschland und Europa // Aus 
Politik und Zeitgeschichte, 23.1.2009. – Mode of Acces: https://www.bpb.de/apuz/ 
32223/hybride-identitaeten-muslimische-migrantinnen-und-migranten-in-deutschland-
und-europa     



 102

сам, считала своим президентом Эрдогана1, Меркель же как главу 
государства просто не воспринимала. «Мы – Германия!» – сканди-
ровали в 2016 г. в Кёльне десятки тысяч турок, восторженно при-
ветствуя Эрдогана2. Можно также вспомнить, сколько угроз из 
диаспоры получили турецкие депутаты бундестага (в основном  
из партии Зеленых), голосовавшие в 2016 г. в резолюции в связи со 
100-летием геноцида армян в Османской империи3.  

Таким образом, концепция «мультикультурализма», или, как 
его ласково называли левые либералы, «мульти-культи», принима-
лась и государством и обществом, причем причины, по которым 
«мульти-культи» терпели, были взаимоисключающие. Обществен-
но-политический мейнстрим, определяемый леволиберальными ин-
теллектуалами и догматом немецкой исторической вины, понимал 
новую «немецкость» как принципиальную открытость иным наро-
дам и культурам, иммиграционное же законодательство позволяло 
надеяться, что все эти народы и культуры на территории Германии 
долго не задержатся. По сути своей «мульти-культи» подразумевал 
мирное и дружелюбное сосуществование в рамках одного государ-
ства множества широко понятых «культур» (религию при этом тоже 
считали «культурной особенностью»), разумеется, на базисе общего 
для всех правового порядка.   

Долгое время мусульманская община жила в «закукленном» 
состоянии, и власти это не волновало. Плохо стало, когда из ку-
колки выпорхнула бабочка – ислам в Германии окреп настолько, 
что почувствовал себя вправе заявить о своих претензиях к госу-
дарству, начать миссионировать «неверным». Если в 2004 г. (год 
приема нового иммиграционного закона) в Германии проживали 
более 3 млн мусульман (из которых лишь 750 тыс. имели немецкое 

                                                 
1 Эта тенденция появилась с первой речи Эрдогана в Кёльне в феврале 

2008 г. и отслеживалась в последующие годы; см., например: Demirkan O. Sie 
wählen ihre Heimat, nicht Erdogan // Handelsblatt, 08.03.2017. – Mode of Acces: 
https://www.handelsblatt.com/politik/deutschland/deutsch-tuerken-durchtrennt-nicht-
eure-bande-zur-tuerkei/19485102-2.html  

2 Pfizner F. Erdogans Anhänger in Köln: Wir sind Deutschland // Osnabrüker 
Zeitung, 31.07.2016, Demonstrationen: Erdogan-Anhänger in Köln: „Wir sind Deutsch-
land“ (noz.de) 

3 Все 11 депутатов с турецкими корнями, проголосовавшие за осуждение 
Турции, подверглись оскорблениям и угрозам убийства. См.: DPA. Armenien-
Resolution. Mordaufrufe gegen Bundestagsabgeordnete. – Die Zeit, 6. Juni 2016. – 
Mode of Acces: https://www.zeit.de/politik/ausland/2016-06/tuerkei-recep-tayyip-
erdogan-armenien-resolution-morddrohungen  



 103

гражданство) и работали около 3 тыс. мечетей (из которых около 
100 были под наблюдением спецслужб в связи с пропагандой ис-
ламизма)1, то в последующие годы их число росло, более того, под 
мечети стали переоборудоваться покинутые из-за нехватки паствы 
христианские церкви. Турецкие родители, исповедующие ислам, 
все чаще выдвигали иски против школ, требуя освобождать доче-
рей от уроков плавания или же от экскурсий с ночевками, мусуль-
манские женщины вели процессы против работодателей, требуя 
разрешения носить хиджаб на работе, более того, в судах мусуль-
манские адвокаты начали ссылаться на «шариат» как на часть 
идентичности. 

Усиление исламского сознания внутри страны шло рука об 
руку с повышением значимости  исламского фактора в мировом 
политическом процессе. Разумеется, открытый исламизм и джиха-
дизм в Германии постоянно находились в поле зрения спецслужб, 
однако публично проблема была признана лишь после 11.9.2001, 
когда стало известно, что один из главных исполнителей террори-
стического акта, Муххамед Атта, студент из Египта, изучавший 
физику в Гамбурге, радикализовался и вышел на контакт с эмисса-
рами «Аль-Каиды» уже в Германии, в исламистских кругах, «тусо-
вавшихся» вокруг местной мечети, содержавшейся в то время 
«Арабским культурным союзом»2. В срочном порядке был принят 
новый закон о въезде и пребывании (2004), подготовленный уже 
давно, но долгие годы обсуждавшийся в бундестаге и тормозив-
шийся Советом федерации. Он связал натурализацию с интеграци-
ей. Концепцию «мульти-культи» стали сворачивать, хотя и с 
большим трудом преодолевая серьезное сопротивление левых ин-
теллектуалов. Лишь в 2010 г. Меркель публично подтвердила пол-
ный отказ от нее3.  

                                                 
1 Эти данные приводил один из ведущих консервативных политиков тех 

лет, Вольфганг Босбах, в своей речи в будестаге, см.: Bosbach W. Rede des stellver-
tretenden Vorsitzenden der CDU/CSU Bundestagsfraktion Wolfgang Bosbach MdB in 
der Debatte des Deutschen Bundestages am am 02. Dezember 2004. S.4, S.7. – Mode 
of Acces: https://wobo.de/politische_arbeit/reden/rede-antrag-islamismus-02122004.pdf  

2 Мечеть, после долгих проволочек, была закрыта властями лишь в 2010 г., в 
связи с непрекращающейся активностью джихадистских группировок вокруг нее. 
Примечательно, что пятничную молитву там вел сириец с немецким гражданством, 
находившийся в Испании в розыске в связи с террористическими атаками в Мадри-
де, но не выдаваемый Германией в силу формальных правовых препятствий.  

3 «Мультикультурализм в Германии потерпел абсолютный крах» – цитата 
из речи Ангелы Меркель в Потсдаме на съезде Молодого союза, DPA. Merkel  



 104

Выдворить накопившуюся десятилетиями массу методами 
правового государства было невозможно: процесс по выдворению 
одного лишь Метина Каплана, несмотря на откровенную ислам-
скую радикльность и на враждебность этого «политического бе-
женца» конституционному строю Германии, длился несколько лет.  
Кроме того, далеко не все радикалы были мигранты. Многие обла-
дали уже немецкими корнями, а некоторые, например известный 
салафист Пьер Фогель, вообще были этническими немцами, кон-
вертировавшимися в ислам.  

Поэтому в своей новой политике по отношению к исламу го-
сударство пошло единственным верным в данной ситуации путем – 
переговоры и интеграция. Под эгидой МВД с 2007 г. начал рабо-
тать постоянный институт диалога – Исламская конференция 
(DIK, Deutsche Islam Konferenz). К участию в ней были приглаше-
ны как самые крупные исламские союзы1, так и представлявшие не 
охваченных организацией мусульман, интеллектуалы мусульман-
ского вероисповедания. Государство предложило интегрируемому 
исламу ряд удобств в обмен на некоторые уступки. Неинтегрируе-
мый же ислам подлежал политической маргинализации и тихому 
удушению на правовых путях. За годы, прошедшие с начала рабо-
ты Исламской конференции (работы, осложненной противоречия-
ми между меняющимся руководством МВД и участвующими в 
конференции союзами), удалось тем не менее договориться об 
обучении муфтиев в Германии (основной источник радикализации – 
проповедники из-за рубежа), а пока что об экзамене на знание не-
мецкого языка для приезжающих. Несколько исламских союзов 
(принадлежащих к ахмадийскому джамаату) получили в силу сво-
ей упорядоченной структуры статус «корпораций общественного 
права», дающий ряд выгод в сотрудничестве с государством.  

Маргинализация неинтегрируемого ислама проводилась в 
основном по ходу борьбы с исламским терроризмом, причем не 
только с откровенными джихадистами, но со всей логистикой ис-
ламизма, сформировавшейся в Германии за годы «мультикультур-
ной» жизни. Иными словами, исламистов ущемляют не только в 

                                                                                                           
erklärt Multikulti für gescheitert. – Der Spiegel, 16.10.2010. – Mode of Acces: 
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/integration-merkel-erklaert-multikulti-fuer-
gescheitert-a-723532.html   

1 В том числе головные Исламский совет Германии, Центральный совет 
мусульман в Германии, Союз исламских культурных центров и Турецкий ислам-
ский союз (ДИТИБ, турецкие сунниты, лояльный Турции союз).  



 105

реализации их радикализма, но во всем, даже в их общественных, 
нацеленных на немцев, проектах, например известный салафист-
ский миссионерский проект «Читай!» был удушен на путях запре-
та его организации, группировки «Истинная религия»1.  

Миграционный кризис, изменивший состав диаспоры в 
пользу арабского ислама, принес Германии молодых джихадистов, 
не интегрированных даже в местный исламистский ландшафт и, 
впервые, террористические акции внутри страны, самая крупная – 
в 2016 г. на Рождественском рынке в Берлине2. С 2016 по 2021 г. 
немецкими спецслужбами, создавшими в Берлине специальный 
«Объединенный центр по предотвращению терроризма»3, были 
предотвращены 11 исламистских покушений4, усилен контроль 
всей «исламистской сцены», т.е. всего круга, в той или иной мере 
связанного с исламизмом, а также симпатизирующих ему. По дан-
ным спецслужб, в исламистском ландшафте Германии на сего-
дняшний день представлены салафитские, джихадистские и лега-
листские группировки, не считая просто радикальной молодежи, 
из числа которой в основном и вербуются будущие террористы5. 
Причем во внутригерманской исламистской сцене растет число 

                                                 
1 В рамках данного проекта с 2011 по 2016 г. в немецкоязычном простран-

стве немусульманскому населению на улицах и в мусульманских магазинах раз-
давали бесплатный хорошо изданный Коран на немецком языке. Интересно, что в 
ответ, как знак противодействия, гражданские активисты из ХДС раздавали не 
Библии, а Конституцию ФРГ.  

2 Тунисский исламист, въехав в толпу на грузовике, убил 11 и ранил 55 че-
ловек.  

3 В него входили 8 федеральных и 32 земельные службы, включая внутрен-
нюю, внешнюю и военную разведку, полицию, и федеральную службу по делам ми-
грантов и беженцев.  [BKA, Bundeskriminalamt. – BKA – Gemeinsames Terrorismusab-
wehrzentrum (GTAZ). – Mode of Acces: https://www.bka.de/DE/UnsereAufgaben/ 
Kooperationen/GTAZ/gtaz_node.html  

4 Эти данные приводит Служба защиты конституции (внутренняя спец-
служба): BfV, Bundesamt für Verfassungsschutz. Islamismus und islamischer Ter-
rorosmus – Mode of Acces: https://www.verfassungsschutz.de/DE/themen/islamismus-
und-islamistischer-terrorismus/islamismus-und-islamistischer-terrorismus_node.html  

5 BfV, Bundesamt für Verfassungsschutz. Islamismus in Deutschland. Begriff 
und Erscheinungsformen. – Mode of Acces: https://www.verfassungsschutz.de/ 
DE/themen/islamismus-und-islamistischer-terrorismus/begriff-und-erscheinungsformen/ 
begriff-und-erscheinungsformen_artikel.html  



 106

мотивированных молодых женщин, берущих на себя прежде всего 
«хоум офис», работу в Интернете1.   

 
*   *   * 

 
Так может ли ислам стать частью Германии? Единства по 

этому поводу нет даже в самом министерстве, курирующем  
Исламскую конференцию. Вольфганг Шойбле (ХДС), под руково-
дством которого конференция была создана, был убежден, что это 
так2. Следующий за ним министр, Томас де Мезьер (ХДС), убеж-
ден уже не был, а министр последнего правительства Меркель, 
Хорст Зеехофер (ХСС), заявил, что «ислам к Германии не принад-
лежит»3, ратуя в то же время на заседаниях Исламской конферен-
ции за «немецкий ислам», подразумевая под ним собственных, 
подготовленных в Германии муфтиев и проповеди на немецком 
языке4.  

Размышляя о том, оказала ли немецкая идентичность в том 
виде, как официально (через Федеральный центр политического 
образования, политику, СМИ, общественный дискурс) она насаж-
далась в ФРГ, влияние на проживающих в стране мусульман, сле-
дует отметить, что до сих пор воздействие это было минимальным. 
Будучи вынужденными принимать существующий правовой поря-
док, а также используя в своих интересах либеральные ценности, 
мусульмане (за исключением малозначительного числа интеллек-
туалов и политиков) не одобряли таких особых составляющих со-
временной немецкой идентичности, как толерантность к сексуаль-
ным меньшинствам, коллективная историческая вина немцев за 

                                                 
1 «Они мотивируют молодых людей,  работают для исламистов в Интернете, 

занимаются там вербовкой, в общем, предоставляют исламистам всю логистику и к 
тому же путешествуют с ними туда-сюда». Hoever F. – Bonner Polizeipräsident: 
„Das Personal reicht natürlich nie“ // Generalanzeiger Bonn. – 6. Juli 2020. – Mode of 
Acces: https://ga.de/bonn/stadt-bonn/bonn-polizeipraesident-frank-hoever-im-interview  

2 Schäuble W. Der Islam ist Teil Deutschlands. – https://www.wolfgang-
schaeuble.de/wp-content/uploads/2015/04/060925sz.pdf  

3 Seehofer H. Der Islam gehört nicht zu Deutschland // Süddeutsche Zeitung, 
15.03.2018. – Seehofer: Der Islam gehört nicht zu Deutschland - Politik – SZ.de (sued-
deutsche.de) 

4 Seehofer H. Rede des Bundesinnenministers zur Ausbildung religiösen Personals 
islamischer Gemeinden (Imamausbildung) // Deutsche Islamkonferenz, 12.11.2020. – 
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Meldungen/DE/rede-seehofer-
videokonferenz-imamausbildung.html  



 107

преступления национал-социализма или дружба с Израилем.  
В своем неприятии Израиля, например, арабские исламисты не-
редко смыкались с немецкими ультраправыми1. Кроме того, му-
сульманская община Германии постоянно растет и пополняется за 
счет мигрантов из стран, где распространен радикальный ислам.  

Сложные и длительные процессы изменения немецкой иден-
тичности после воссоединения двух немецких государств и по хо-
ду «срастания» новых и старых федеральных земель воедино, а 
также по мере перехода от «боннской» к «берлинской» республи-
ке, до сих пор практически не затронули замкнутое на себя и свои 
интересы мусульманство Германии.  

Размышляя же о возможном воздействии ислама на немец-
кую идентичность, следует отметить следующие важные моменты. 

В немецком случае, во-первых, нет смысла говорить об «ис-
ламской идентичности» диаспоры как таковой. В силу особенностей 
ее формирования в Германии в ней представлены разные этниче-
ские группы и, соответственно, разные, иной раз и враждующие, 
направления ислама. До иммиграционного кризиса в 2014–2016 гг. 
около 63% живших в Германии мусульман были турки. Им следо-
вали арабы, боснийцы, пакистанцы, афганцы, чеченцы, косовские 
албанцы и немцы, перешедшие в ислам. Соответственно количест-
венно преобладали турецкие сунниты, затем шииты (алевиты, 
иранские имамиты, турецкие шииты, исмаилиты), ахмади, суфий-
ские группы. Приняв в 2015–2016 гг. сразу более 1 млн мусульман, 
Германия стала обладательницей не просто крупнейшей мусуль-
манской диаспоры Европы (5,6 млн человек, что соответствует 
6,7% от общего числа населения2), но и разнообразнейшей. Эта 
мультиэтничная диаспора не имеет собственной целостной иден-
тичности. В силу этого (и в силу особенностей ислама) она не мо-
жет даже в собственных интересах создать единую головную ор-
ганизацию для переговоров с государством в важнейших вопросах 

                                                 
1 Случаи были так часты, что стали предметом исследования Федерально-

го центра политического образования, см.: Pfahl-Traughber А. Das Verhältnis von 
Islamisten und Rechtsextremisten. – Bundeszentrale für politische Bildung, 26.11.2006. – 
Das Verhältnis von Islamisten und Rechtsextremisten | bpb  

2 Данные штудии Федеральной службы по делам мигрантов и беженцев, 
цит.: Pick U. Zahl der Muslime deutlich gestiegen // Tagesschau, 28.04.2021. – Studie 
der Bundesregierung: Zahl der Muslime deutlich gestiegen | tagesschau.de  



 108

своего повседневного функционирования1, не говоря уже о том, 
чтобы как-то целенаправленно влиять на сложившуюся идентич-
ность общества в стране проживания.  

Во-вторых, «гибридные идентичности» в немецком случае – 
редкое явление, присущее в основном мусульманским либераль-
ным интеллектуалам, политикам, лицам интеллигентных профес-
сий, как врачи или учителя, или же немецким конвертидам. Иден-
тичности же основной массы мусульманского населения страны не 
включают в себя немецких компонентов, несмотря на жизнь в 
Германии, а завязаны на страны происхождения, на исповедуемое 
направление ислама и на меру его радикальности.   

В-третьих, ислам, даже если его сделают интегрируемым, 
готовым к кооперации с государством, союзам удастся получить 
статус «корпораций общественного права», а с ним и условия 
функционирования в правовом поле, аналогичные тем, в которых 
действуют признанные в Германии конфессии, не станет частью 
современной германской идентичности. Не только потому, что это 
идентичность светского правового государства, но и потому, что 
ислам не имеет в стране тех глубоких исторических корней, кото-
рые имеют христианство или иудаизм. Он не является исторически 
религией какой-либо части коренного населения и не внес соот-
ветственно в ментальность общества определяющего культурного 
вклада. Неоднородность представленного в стране ислама – еще 
одно препятствие на этом пути. Пассионарность разбивается о 
внутренние конфликты в диаспоре, миссионерская деятельность 
среди немцев, с любовью выпестованная и реализуемая поколе-
ниями осевших в Германии исламистов, перечеркивается террори-
стическими атаками заезжих джихадистских «отморозков», стре-
мящихся не обращать, а воевать.  

Таким образом, даже «принадлежа» Германии, т.е. перестав 
быть религией мигрантов, беженцев и иностранцев и войдя во 
внутригерманское конфессиональное сообщество, ислам не смо-
жет в обозримом будущем изменить идентичность Германии, при 
условии, что государство не изменит своей политики – отсекая 
радикалов, последовательно интегрировать умеренные организа-
ции и союзы в существующий конституционный порядок и в не-
мецкую (европейскую) политическую и гражданскую культуру.  
                                                 

1 Наличие такой организации – предпосылка интеграции в существующие 
правовые нормы взаимоотношения государства и конфессий,  начало которым 
положили конкордаты.  



 109

Источники 
 

1. Bosbach W. Rede des stellvertretenden Vorsitzenden der 
CDU/CSUBundestagsfraktion Wolfgang Bosbach MdB in der Debatte des 
Deutschen Bundestages am am 02. Dezember 2004. S.4, S.7. – Mode of Acces:  
https://wobo.de/politische_arbeit/reden/rede-antrag-islamismus-02122004.pdf 

2. BfV, Bundesamt für Verfassungsschutz. Islamismus in Deutschland. Begriff und 
Erscheinungsformen. – Mode of Acces: https://www.verfassungsschutz.de/ 
DE/themen/islamismus-und-islamistischer-terrorismus/begriff-und-
erscheinungsformen/begriff-und-erscheinungsformen_artikel.html 

3. BfV, Bundesamt für Verfassungsschutz. Islamismus und islamischer Terrorosmus – 
Mode of Acces: https://www.verfassungsschutz.de/DE/themen/islamismus-und-
islamistischer-terrorismus/islamismus-und-islamistischer-terrorismus_node.html  

4. BKA, Bundeskriminalamt. – BKA – Gemeinsames Terrorismusabwehrzentrum 
(GTAZ). – Mode of Acces: https://www.bka.de/DE/UnsereAufgaben/  
Kooperationen/GTAZ/gtaz_node.html  

5. Demirkan O. Sie wählen ihre Heimat, nicht Erdogan. – Handelsblatt, 08.03.2017. – 
Mode of Acces: https://www.handelsblatt.com/politik/deutschland/deutsch-tuerken-
durchtrennt-nicht-eure-bande-zur-tuerkei/19485102-2.html 

6. DPA. Armenien-Resolution. Mordaufrufe gegen Bundestagsabgeordnete.- Die Zeit, 
6. Juni 2016. – Mode of Acces: https://www.zeit.de/politik/ausland/2016-
06/tuerkei-recep-tayyip-erdogan-armenien-resolution-morddrohungen 

7. DPA. Merkel erklärt Multikulti für gescheitert. – Der Spiegel, 16.10.2010. – Mode 
of Acces: https://www.spiegel.de/politik/deutschland/integration-merkel-erklaert-
multikulti-fuer-gescheitert-a-723532.html  

8. Foroutan N. Hybride Identitäten – muslimische Migrantinnen und Migranten in 
Deutschland und Europa. – Aus Politik und Zeitgeschichte, 23.1.2009. – Mode of Acces: 
https://www.bpb.de/apuz/32223/hybride-identitaeten-muslimische-migrantinnen-und-  
migranten-in-deutschland-und-europa  

9. Hoever F. – Bonner Polizeipräsident: „Das Personal reicht natürlich nie“. – Genera-
lanzeiger Bonn. – 6. Juli 2020. – Mode of Acces: https://ga.de/bonn/stadt-
bonn/bonn-polizeipraesident-frank-hoever-im-interview  

10. Pfahl-Traughber А. Das Verhältnis von Islamisten und Rechtsextremisten. – 
Bundeszentrale für politische Bildung, 26.11.2006. – https://www.bpb.de/  
politik/extremismus/antisemitismus/37977/islamismus-und-
rechtsextremismus?p=all  

11. Pick U. Zahl der Muslime deutlich gestiegen // Tagesschau, 28.04.2021. – 
https://www.tagesschau.de/inland/muslime-deutschland-studie-101.html  

12. Schäuble W. Der Islam ist Teil Deutschlands. – https://www.wolfgang-
schaeuble.de/wp-content/uploads/2015/04/060925sz.pdf  

13. Seehofer H. Der Islam gehört nicht zu Deutschland // Süddeutsche Zeitung, 
15.03.2018. – https://www.sueddeutsche.de/politik/integration-seehofer-der-islam-
gehoert-nicht-zu-deutschland-1.3908644  

14. Seehofer H. Rede des Bundesinnenministers zur Ausbildung religiösen Personals 
islamischer Gemeinden (Imamausbildung) // Deutsche Islamkonferenz, 12.11.2020. –  
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Meldungen/DE/rede-seehofer- 
videokonferenz-imamausbildung.html) 



 110 

15. Stadt Bonn hat Saudi-Arabien ein Angebot gemacht. - Generalanzeiger Bonn. –  
26 Januar 2021. – Mode of Acces: https://ga.de/bonn/bad-godesberg/stadt-bonn-
hat-saudi-arabien-ein-angebot-gemacht_aid-55871491 

16. Trawny P. Was ist Deutsch.  Adornos verratenes Vermächtnis. – Mathes & Seitz. – 
Berlin, 2016 – 112 S 

17. Wulf Ch. „Der Islam gehört zu Deutschland“. – Handelsblatt 3.10.2010, S.3 – Mode 
of Acces: https://www.handelsblatt.com/politik/deutschland/wulff-rede-im-
wortlaut-der-islam-gehoert-zu-deutschland-seite-3/3553232-3.html  

 
Swetlana Pogorelskaja* 
Islam and the new identity of Germany 

 
Abstract. Over the past two decades, the Federal Republic of Germany 

has been trying hard to integrate its Moslem community into the existing legal 
order. How did a country that has never had an indigenous Moslem population 
develop such an extensive and diverse diaspora that the state is forced to seek a 
dialogue with it? Does Islam influence Germany's new identity? 

After analyzing the formation of the diaspora and the forces represented 
in it, from moderate to Islamist, as well as the changing state policy towards 
Islam, the author comes to the conclusion that Islam will not be able to become 
part of the German identity. The state is currently integrating moderate Islam 
into the existing legal order, cutting off and marginalizing radical parts of the 
diaspora, which could create prerequisites for strengthening cultural penetra-
tion. However, the Moslem diaspora itself is too diverse to have a common 
identity. It represents different ethnic groups and different, sometimes warring, 
directions of Islam. "Hybrid identities" as mediums of the introduction of Is-
lam into the public consciousness in Germany are rare, these are persons of 
intellectual professions or politics. Islam does not have the deep historical 
roots in the country that Christianity or Judaism have and has not made a deci-
sive cultural contribution to the mentality of society. Missionary activity 
among Germans, conducted by local Islamists, is crossed out by terrorist at-
tacks of visiting jihadists who seek not to convert, but to fight. 

Thus, even if Islam ceases to be a religion of migrants and foreigners, it 
will not be able to change the identity of Germany in the foreseeable future. 

 
Keywords: Germany; Islam; «German Islam»; German identity; hybrid 

identity; Islamism. 
 

                                                 
* Swetlana Pogorelskaja, Candidate of Political Science, PhD of the University 

of Bonn, Senior Research Associate, the Department of Western Europe and America, 
INION RAS, e-mail: pogorelskaja@yahoo.de (ORCID: 0000-0001-9208-5889, GND: 
115267158 ) 



 111

Шарипова Г.У.1 
КРАТКАЯ ИСТОРИЯ РАЗВИТИЯ  
МУЛЬТИКУЛЬТУРАЛИЗМА В МАЛАЙЗИИ 

 
DOI: 10.31249/rimm/2022.02.10 

Аннотация. В данной статье рассматривается краткая история 
формирования мультикультурализма в Малайзии. Приводятся примеры 
развития культуры межнациональных и религиозных отношений. Рас-
сматривается влияние религиозных учений на политику мультикульту-
рализма.  

 
Ключевые слова: мультикультурализм; этнические группы; ис-

лам; буддизм; христианство; полиэтничное общество. 
 
1. Актуальность. Политическая и этническая история любого 

народа в немалой степени зависит от исторически обусловленных 
культурных (прежде всего, религиозных) факторов и условий2. 
Таким образом, во второй половине ХХ в. произошли существен-
ные изменения в мировой политике, повлиявшие на самоиденти-
фикацию многих государств. В результате трансформировалась и 
форма государственного устройства, в настоящее время данная ре-
организация  привела к тому, что в мире существует 21 федерация, в 
то время когда примерно 180 государств мира являются унитарны-
ми по характеру своей территориально-политической организации. 
Следовательно, вопрос этнического многообразия остался откры-
тым, что привело к появлению общей проблемы этнической само-
идентификации общества. Данный вопрос рассматривался не 
только в этнокультурной, конфессиональной, но и в общественно-
политической литературе, что демонстрирует значимость данной 
проблемы. 

В связи с этим известный социолог из Гарварда Натан Глэй-
зер рассматривал вопрос глобализации и демократизации много-
национального общества, продвигал идею гражданских прав соци-
альных групп.  

                                                 
1 Шарипова Г.У., базовый докторант Международной исламской академии 

(Узбекистан, г. Ташкент), e-mail: guzallsharipovaa@gmail.com 
© Шарипова Г.У., 2022 
2 Китинов Б.У. Буддийский фактор в политической и этнической истории 

ойратов (середина XV в. – 1771 г.). – 2020. 35 с. 



 112 

Впоследствии он стал одним из ярых сторонников мульти-
культурализма1, опубликовав книгу «Мы все стали мультикульту-
ралистами»2.  

В результате все чаще стали звучать идеи равенства этнокуль-
турного, расового, религиозного разнообразия населения. В связи с 
этим сторонников идеи мультикультурализма становилось все боль-
ше с каждым годом. Современные исследования проблемы культур-
ного многообразия в условиях глобализации указывают на повсеме-
стное распространение и популяризацию мультикультурной модели 
государства. Работы таких исследователей, как S. Benhabib3,  
А. Fleras4, A.S. Laden and D. Owen 5, Parekh6 и многих других, доказы-
вают актуальность вопроса этнического многообразия.  

2. Методы и степень изученности. Некоторые аспекты дан-
ной темы были изучены в трудах современных ученых и исследо-
вателей, таких как Benhabib S., Р.М. Алимова, В.И. Алешков, 
М.В. Орлова, A.R. Embong, А.М. Кузнецов, И.Н. Золотухина, но 
уместно заметить, что они под векторами рассматривали  несколь-
ко направлений через призму исторической, политической и эко-
номической точек зрения. 

3. Результаты исследования. Модель мультикультурной 
политики, которую стремится реализовать Малайзия, совмещает 
государственные структуры и политические институты, созданные 
по международно признанным демократическим образцам, с исто-
рически сложившейся ценностной системой, присущей Юго-
Восточной цивилизации. Как нынешний, так и перспективный 
путь развития Федерации Малайзия основывается на творческом 
усвоении накопленного международного опыта и на всестороннем 
учете национальных особенностей и культурной традиции.  

                                                 
1 Мультикультурализм – политика, направленная на сохранение и развитие 

в отдельно взятой стране и в мире в целом культурных различий и обосновываю-
щая такую политику теория или идеология. https://dic.academic.ru/ (дата обраще-
ния: 12.02.2021). 

2 Glazer N. We are all multiculturalists now. – Harvard University Press, 1997. 
3 Benhabib S. Transformations of citizenship: The case of contemporary Europe // 

Government and Opposition. – 2002. – Vol. 37. – N. 4. – Рр. 439–465. 
4 Fleras A. The politics of multiculturalism: Multicultural governance in com-

parative perspective. – Springer, 2009. 
5 Laden A.S., Owen D. Multiculturalism and political theory. – 2007. 
6 Parekh B.C. The future of multi-ethnic Britain: Report of the commission on 

the future of multi-ethnic Britain. – Profile Books, 2000. 



 113

Впервые термин «мультикультурализм» был введен в науку 
в 1971 г. Канадским Королевским Комитетом по билингвизму1 и 
бикультурализму2. Мультикультурализм объяснялся тем, что – это, 
с одной стороны, политика, направленная на развитие и сохране-
ние в отдельно взятой стране и в мире в целом культурных разли-
чий, с другой стороны – обосновывающая такую политику теория 
или идеология. Важным отличием от политического либерализма 
является признание мультикультурализмом прав за коллективны-
ми субъектами: этническими и культурными группами. Такие пра-
ва могут выражаться в предоставлении возможности этническим и 
культурным общинам управлять обучением своих членов, выра-
жать политическую оценку и т.п.3 

Стоит отметить, что сегодня существуют уникальные муль-
тикультурные модели, соответствующие определенному типу го-
сударства. Следовательно, мультикультурная модель Федерации 
Малайзия возникла на основе исторического, социокультурного, 
политического и психологического контекста. Конечно, в ходе 
этого исторического периода (середины ХХ в.) этнические разли-
чия в Малайзии ощущались, но люди больше не относились друг к 
другу с таким предубеждением, как ранее. Возможно, для возник-
новения расовой напряженности в 1950–1960-х годах были и дру-
гие причины, но, по крайней мере, те из них, которые можно было 
бы отнести на счет неравенства в распределении национального 
богатства, удалось в значительной мере ликвидировать4.  

Чтобы понимать масштаб проводимой политики мульти-
культурализма, необходимо обратить внимание на этнический со-
став страны. 

Сегодня в Малайзии насчитывается около 180 этнических и 
субэтнических групп5, большинство из которых составляет буми-

                                                 
1 Билингвизм (от лат. bis – два раза и linqua – язык) двуязычие, владение 

двумя языками. https://dic.academic.ru  (дата обращения: 11.01.2021). 
2  Бикультурализм – (от лат. bis – два раза и cultura – образование) – одно-

временная принадлежность лица или группы двум культурам. https://dic.academic.ru  
(дата обращения: 11.01.2021). 

3 Алешков В.И. Мультикультурализм: к истории вопроса. Вестник Россий-
ского государственного аграрного заочного университета. 2013. С.  5–9. 

4 Орлова М.В. Китайские диаспоры в Индонезии и Малайзии. 171 с. 
5 «Языковые права» и «лингвистические права» являются правами челове-

ка, оказывающими влияние на предпочтение или использование языка государст-
венными органами, частными лицами и другими субъектами. Языковые права 
языковых меньшинств. https //www.ohchr.org. (дата обращения: 12.02.2022). 



 114 

путера (62,5%), малайцы и коренные народы, китайцы (20,6), ин-
дийцы (6,2), другие (0,9%), неграждане (9,8%) (оценка 2019 г.)1 

Кроме того, на полуострове Малакка проживают группы або-
ригенных общностей, известные как оранг асли («истинные люди» – 
в переводе с малайского языка), численность которых составляет 
около 150 тыс. человек. Оранг асли, в свою очередь, подразделяются 
на три главные группы: семанги (негрито), сенои и протомалайцы, 
которые, в свою очередь, включают 18 субэтнических групп. Языки 
аборигенов относятся к австроазиатской и аустронезийской языковой 
семье2. 

В настоящее время в Федерации Малайзия используются не-
сколько языков: бахаса Малайзия (официальный), английский, ки-
тайский (кантонский, мандарин, хоккиен, хакка, хайнань, фучжоу), 
тамильский, телугу, малаялам, пенджаби, тайский. 

Стоит отметить, что в данное время в Малайзии действуют 
134 живых языка, из которых 112 языков коренных народов и 
22 языка некоренных народов, что в свою очередь поддерживает 
«языковые права» и «лингвистические права» граждан. В резуль-
тате можно проследить внедрение необходимого баланса между 
государственным языком (языками) и обязательствами государст-
ва по использованию или уважению предпочтений языковых 
меньшинств. Это способствует развитию уникальной лингвисти-
ческой среды. Государственная защита лингвистических прав гра-
ждан способствует сохранению языкового многообразия.  

Этническая же среда Малайзии в течение всего исторического 
периода подвергалась изменениям, что в свою очередь благотворно 
повлияло и на дальнейшую интеграцию в мировое сообщество. 

Так, этнические ханьцы (китайцы) являются второй по чис-
ленности этнической общностью Малайзии (20,6% населения 
страны). Большинство их являются буддистами, даосами и конфу-
цианцами, и лишь небольшое количество идентифицируют себя 
как христиане3. Этнические ханьцы прибыли из провинции Фуц-
                                                                                                           

Embong A.R.  The Culture and Practice of Pluralism in Postcolonial Malaysia // 
The politics of multiculturalism. – University of Hawaii Press, 2001. – Рр. 31–59. 

1 https://www.cia.gov/the-world-factbook/countries/malaysia/ (дата обраще-
ния: 12.01.2022). 

2 Mennecier P. et al. A Central Asian language survey: Collecting data, measuring 
relatedness and detecting loans // Language Dynamics and Change. – 2016. – Vol. 6. –  
N 1. – Рр. 57–98. 

3 https://www.cia.gov/the-world-factbook/countries/malaysia/ (дата обраще-
ния: 12.01.2022).  



 115

зянь и Гуаньдун для торговли на территорию Индокитая, Малакки 
и островов Малайского архипелага1. Таким образом, был образо-
ван торговый путь, позволивший развить не только торговые двух-
сторонние отношения, но и укрепить этническую связь пожелавших 
остаться в Малакке ханьцев. В результате увеличилось число хань-
цев (китайцев) в Малакке и на островах Малайского архипелага, что 
повлияло на формирование этнической диаспоры в Малайзии. 

Значительную позицию в стране занимает индийская диаспора 
(около 6,2% населения). Большинство представителей индийского 
сообщества – тамилы, но также присутствуют малайялисы, пенд-
жабцы и гуджаратцы. Среди них основная часть – приверженцы 
индуизма и буддизма, хотя встречаются мусульмане и христиане, а 
также представители сикхизма2.  

В Малайзии также проживают выходцы из стран Ближнего 
Востока, Таиланда и Индонезии и их потомки. Есть здесь и евро-
пейцы (например, британцы), которые обосновались в стране с 
колониальных времен. Так, в Малакке существует этническая 
общность кристанг (малайские креолы – потомки от связей и сме-
шанных браков португальцев и малайцев). Небольшое число вы-
ходцев из Камбоджи и Вьетнама обосновалось в Малайзии со вре-
мен войны во Вьетнаме (1965–1973)3. 

Таким образом, признаки изменения национального общества 
мультикультурным возникли в ходе многовековой истории Малай-
зии, где в течение всего исторического периода прослеживается по-
этапная ассимиляция коренного населения с соседними народами 
и странами.  

Возникает вопрос: какие факторы поддерживают и поощряют 
религиозную терпимость и гармонию в Малайзии?  

Во-первых, это Федеральная конституция Малайзии и малай-
зийское законодательство. Как известно, приоритет права и интересы 
гражданского общества позволяют укрепить  межэтнические и меж-
конфессиональные отношения. 

                                                 
1 Кузнецов А.М., Золотухин И.Н. Этнополитическая история Азиатско-

Тихоокеанского региона в XX – начале XXI в. – Изд-во Дальневосточного феде-
рального ун-та, 2010. 191 с. 

2 https://www.cia.gov/the-world-factbook/countries/malaysia/ (дата обраще-
ния: 12.01.2022).  

3 Кузнецов А.М., Золотухин И.Н. Этнополитическая история Азиатско-
Тихоокеанского региона в XX – начале XXI в. – Изд-во Дальневосточного феде-
рального ун-та, 2010. 



 116 

Во-вторых, несмотря на то что большинство населения стра-
ны составляют мусульмане, Малайзия не является классическим 
исламским государством, как можно подумать, для нее свойственна 
модель  преобладания малайцев в полиэтническом обществе. 

Данное превосходство хоть и есть, но никак не сказывается 
на качестве жизни немусульман страны. Малайзийские правовые 
органы и их деятельность направлены на продвижение идеи 
религиозной терпимости и гармонии среди малайзийцев.  

Главным аргументом в этом является 3-я статья 1-го пункта 
Конституции Малайзии1, где гарантируется свобода религии,  ис-
поведуемой в любой части Федерации, что обеспечивает гарантию 
свобод вероисповедания в стране.  

1-й и 2-й пункты 8-й статьи Конституции Малайзии2 гласят: 
все граждане равны перед законом и пользуются равной защитой 
со стороны закона, при этом  граждане защищены от религиозной 
дискриминации, что доказывает существование свободы совести и 
отсутствия принуждения при определении гражданином своего 
отношения к религии. 

3-й пункт 12-й статьи Конституции Малайзии3 гарантирует 
невмешательство в религиозные обряды немусульманских общин. 
Таким образом, гарантирует своим гражданам защиту государства.  

2-й пункт 11-й статьи Конституции Малайзии4 допускает 
проведение религиозной пропаганды, конечно, с учетом ее закон-
ности. 

На примере Малайзии можно проанализировать различные 
этнокультурные, этноконфессиональные образования, сохранив-
шие свои особенные черты, образ жизни, культурные традиции, 
религиозные ценности, продиктованные национальной (социаль-
ной) спецификой. 

Примером тому может послужить исследование, проводимое 
на основе расовых и религиозных данных, опубликованных Депар-
таментом статистики Малайзии на основе переписи населения Ма-
лайзии 2010 г., где были рассмотрены факторы, приводящие к пре-
                                                 

1 Информационный сайт: https://worldconstitutions.ru СONST. OF MALAYSIA3 
статье 1 пункт (дата обращения: 4 февраля 2021 г.). 

2 Информационный сайт: https://worldconstitutions.ru СONST. OF MALAYSIA 
8 статье 1 и 2 пункт (дата обращения: 4 февраля 2021 г.). 

3 Информационный сайт: https://worldconstitutions.ru СONST. OF MALAYSIA 
12 статья 3 пунк (дата обращения: 4 февраля 2021 г.). 

4 Информационный сайт: https://worldconstitutions.ru СONST. OF MALAYSIA 
11 статья 2 пункт. 



 117

обладанию религиозной толерантности и религиозной терпимости. 
По данным исследования, малайзийцы предпочитают религиозные 
учения, пропагандирующие религиозную терпимость и гармонию1.  

Стоит подчеркнуть, что на протяжении 40 лет в стране не 
наблюдается жестоких столкновений на этнической почве. Малай-
зия показывает внешнему миру опыт межэтнического взаимодей-
ствия, при котором делается ставка на бесконфликтное существо-
вание и компромиссы2. 

Малайзия демонстрирует мировой общественности уни-
кальную модель религиозного мультикультурализма в Юго-
Восточной Азии.  

Очень часто у многих исследователей возникает вопрос, ка-
ким образом в обществе, где преобладает ислам, процветает рели-
гиозная толерантность этнических меньшинств? Следует обра-
титься к религиозным учениям как мусульман, так и немусульман. 
Изучение религиозных учений мусульман, христиан, иудеев, буд-
дистов и других религиозных групп позволит понять их отноше-
ние к толерантности, а также терпимость к этническим (нацио-
нальным) меньшинствам3. Стоит отметить, что учения, 
касающиеся терпимости и гармонии, содержатся во многих рели-
гиозных трудах. Это, в свою очередь, способствует развитию уче-
ний, доказывающих необходимость религиозной терпимости и 
гармоничного развития общества. 

Как уже было сказано, в Малайзии количественно преобла-
дают мусульмане. Необходимо подчеркнуть, что сегодня ислам 
занимает второе место по численности верующих по всему миру, 
столь быстрое распространение ислама и его влияние на мир стали 
объектами исследования ученых. 

Многие сходятся во мнении, что религия мусульман учит 
верующих терпимости и сотрудничеству как с мусульманами, так 
и с немусульманами. Далее будут приведены примеры из 
священной книги мусульман Корана. 

                                                 
1 Ibrahim, Abubakar (2013). “The religious tolerance in Malaysia: An exposi-

tion.” Advances in Natural and Applied Sciences 7(1): 90–97. 
2 Золотухин И.Н. Малайзия в зеркале этноконфессиональной ситуации: 

история и современность. С. 7–17. 
3 Национальные меньшинства – постоянно проживающие на территории 

государства компактные этнические группы, имеющие свои язык, обычаи и тра-
диции, формы быта. https://w.histrf.ru/ (дата обращения: 19.01.2022). 



 118 

В суре Бакара (2:256) говорится: «Нет принуждения в рели-
гии. Прямой путь уже отличился от заблуждения»1. Коран (Бакара 
2:256) четко запрещает мусульманам принуждать или заставлять 
немусульман переходить в ислам, необходимо, чтобы люди добро-
вольно и осознанно принимали ислам. 

В суре ан-Нахль (16:125) говорится: «Призывай на путь Гос-
пода мудростью и добрым назиданием и веди спор с ними наи-
лучшим образом»2. Это подтверждает, что когда мусульманин же-
лает пригласить в свою религию людей, он придерживается метода 
мудрого объяснения и доброго наставления. 

Если мусульманин во время призыва столкнулся с нежеланием 
или получил отказ на свое приглашение в свою религию, то мусуль-
манин должен придерживаться принципа уважения и понимания. Су-
ра аль-Кафирун (109:6) «У вас есть ваша религия, а у меня – моя!»3 
доказывает то, что ислам принимает существование с ним других 
религий и  готов жить с другими регигиями в гармонии и уважении. 
Это, в свою очередь, подтверждает приверженность ислама к религи-
озной толерантности. Таким образом, многочисленная религиозная 
группа мусульман следует  вышеуказанным принципам религиозной 
терпимости и гармонии среди мусульман и немусульман. 

Ислам утверждает достоинство человека вне зависимости от 
религии, цвета кожи и пола: «Мы дали достоинство детям 
Адама»4. Ислам признаёт христианство и христианское Евангелие, 
Иисуса как пророка Всевышнего, признает иудаизм и Тору как 
данную Моисеем5. 

Стоит отметить, Господь всевышний, обращаясь к Пророку 
Мухаммеду, сказал: «И ты, непременно, найдешь, что самые близ-
кие по любви к уверовавшим те, которые говорили: “Мы – хри-
стиане!”» (Аль-Маида (Трапеза):82)6. В данном аяте можно про-
следить уважение и терпимость к христианам. В том числе 
говорится: «Арабы, которым Бог дал власть над миром в эти дни, 
как вы знаете, не только не противодействуют христианству, но 
хвалят священников и святых, Господа нашего, помогают церквям 
                                                 

1Толкование ас-Саади  https://quran-online.ru/ (дата обращения: 13.01.2022)  
2 http://quran.e-minbar.com/ (дата обращения: 19.01.2022). 
3 http://quran.e-minbar.com/ (дата обращения: 19.01.2022). Там же. 
4 Прохорова В. Коран и хадисы пророка. – М.: Forward Books. 2000. – 1112 с. 
5 Льянов М.М. Толерантность исламо-христианских отношений в современ-

ном мире // Вестник Забайкальского государственного университета. – 2012. – № 2. 
6 Коран. С. 604. Перевод смыслов автора статьи Сулеймановой З.С., с ори-

гинала. 122 с. 



 119

и монастырям»1. Это еще раз доказывает приверженность к рели-
гиозной толерантности. 

В христианском учении также прослеживается связь с 
религиозной терпимостью и гармонией. 

Продолжая исследование, стоит обратить внимание на рели-
гиозное учение буддизма, что, в свою очередь, имеет немало после-
дователей в Малайзии. Согласно учению Будды, каждый человек 
сам должен дорасти до духовных исканий и прийти за сокровенным 
знанием к наставнику. Ищущий смысл жизни сам вправе выбрать то 
или иное учение, или же искать истинную духовность самостоя-
тельно. Задача же насильно «спасать» или «выправлять» людей в 
религии никогда не ставилась ни Буддой, ни его истинными после-
дователями2. Что также, в свою очередь, описано и в буддийской 
священной книге Удана-Варга3.  

Далай-лама XIV отметил: «У нас демократия должна быть не 
только в политической области, но также и в области религии. Если 
вы находите что-то полезное для себя, вы вправе выбирать»4. Данное 
высказывание доказывает, что буддисты поощряют свободу 
творческого и духовного поиска. Это способствует терпимости, 
уважению верований друг друга, культур, религиозных ценностей. 
Умение признать различия и отнестись к ним с терпением есть самый 
лучший показатель межконфессионального диалога. 

В священном писании христиан – Евангелии от Луки (6: 27–
28) говорится: «любите врагов ваших, благотворите ненавидящим 
вас», «благословляйте проклинающих вас и молитесь за обижаю-
щих вас»5. Что доказывает терпимость ко всем религиозным веро-
ваниям.   

Концепция религиозной терпимости в индуизме очень древ-
няя. «Индуизм – это религия индивидуума, для индивидуума и по 
индивидууму с корнями в Веды и Бхагавад-гита. Речь идет о том, 
что индивидуум приближается к личному Богу индивидуальным 
                                                 

1 Владимир, архиепископ Ташкентский и Среднеазиатский «...А друзей искать 
на Востоке. Православие и Ислам: противостояние или содружество?» 
https://royallib.com/ read/arhiepiskop_tashkentskiy_i_ sredneaziatskiy_vladimir/a_druzey_ 
iskat_na_vostoke_pravoslavie_i_ islam_protivostoyanie_ili_sodrugestvo. html#20480 

2 Уланов М.С., Бадмаев В.Н. Буддийские ценности и проблема толерантно-
сти в современном мире // Научная мысль Кавказа. – 2013. – № 3 (75). 

3 Beckh H. (ed.). Udanavarga: Eine Sammlung buddhistischer Sprüche in ti-
betischer Sprache; Nach dem Kanjur und Tanjur. – Walter de Gruyter, 2013. 

4 https://ria.ru  (дата обращения: 21.01.2021). 
5 https://www.bible-center.ru/ (дата обращения: 21.01.2022). 



 120

образом, в соответствии с его темпераментом и внутренней эволю-
цией»1.  

Необходимо учитывать: верующий при каждом упоминании 
собственной религии вспоминает не то, что он приверженец дру-
гой религии, а что от него требует его вероучение. Верующий, ко-
торый смотрит через призму собственной религии, сможет при-
нять религию других людей. Это научит пониманию других 
верований. 

Стоит отметить, что  всем религиям мира присущи такие по-
нятия, как терпимость, мир, любовь, гуманизм, хотя и существует 
многообразие религиозных взглядов. Это позволяет проводить го-
сударственную политику, направленную на религиозную толе-
рантность, основываясь на «Декларации принципов терпимости», 
содержащей «уважение, принятие и правильное понимание всего 
многообразия культур» как «единство в многообразии»2. 

Согласно данным 2008 г., опубликованным Комитетом по 
делам беженцев и иммигрантов (США), Малайзия приняла также 
примерно 155 700 человек беженцев и вынужденных переселен-
цев, став, таким образом, страной «первого убежища». Большую 
часть среди них составили выходцы с Филиппин – 70 500 человек, 
из Мьянмы – 69 700 человек, из Индонезии – 21 800 человек.3 

4. Заключение. Политика мультикультурализма в Малайзии 
позволяет сформировать устойчивые, гармоничные межкультур-
ные и межэтническиее отношения. Это дает возможность 
утверждать, что в демократическом, правовом, мультикультурном 
и толерантном обществе Малайзии наблюдается изменение взаи-
моотношений граждан в обществе, обусловленных исповедуемы-
ми религиозными законами каждого из них.  

Необходимо подчеркнуть, что на протяжении 40 лет в Малай-
зии не наблюдается жестких столкновений на этнической почве. 
Малайзия демонстрирует внешнему миру опыт межэтнического 

                                                 
1 Turdieva D. M. Религиозная толерантность в Малайзии // Theoretical & 

Applied Science. – 2019. –  №. 12. – С. 411–416. 
2 Декларация принципов толерантности. Утверждена резолюцией 5.61. Ге-

неральной конференции ЮНЕСКО от 16 ноября 1995 года / Век толерантности: 
научно-публицистический вестник. – М.: МГУ, 2001. 

3 Золотухин И.Н. Проблемы национального строительства в Малайзии. 
С. 91–99.  



 121

взаимодействия, при котором делается ставка на бесконфликтное 
существование и компромиссы1. 

Малайзия демонстрирует мировой общественности  уникаль-
ную модель религиозного мультикультурализма. Мультикультура-
лизм является неотъемлемой частью государственной политики 
Малайзии. Это способствует укреплению межэтнического диалога 
как устойчивых, гармоничных межкультурных и межэтнических 
отношений. Многие исследователи сходятся во мнении, что такой 
образ жизни способствует развитию религиозной социализации2, а 
также сосуществованию религиозных ценностей и норм других ре-
лигий в мире. 
 

Sharipova Guzal* 
A brief history of multiculturalism  
in Malaysia 

 
Abstract. This article discusses a brief history of the formation of mul-

ticulturalism in Malaysia, gives examples of the development of the culture of 
interethnic and religious relations and considers the influence of religious 
teachings on the policy of multiculturalism. 

 
Keywords: multiculturalism; ethnic groups; Islam; Buddhism; Christi-

anity; multiethnic society. 
 

                                                 
1 Золотухин И.Н. Малайзия в зеркале этноконфессиональной ситуации: 

история и современность. С. 7–17. 
2 Религиозная социализация – это усвоение индивидом религиозных цен-

ностей и норм общества начиная с первых лет жизни до самой смерти. 
* Sharipova Guzal, basic doctoral student, International Islamic Academy of 

Uzbekistan (Uzbekistan, Tashkent), e-mail: guzallsharipovaa@gmail.com 



 122

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ 
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ   
 
 
 
 
 
 
 
Атамали К.Е.1 
ИСЛАМ И МЕЖРЕЛИГИОЗНЫЙ ДИАЛОГ. 
(Аналитический обзор) 
 

DOI: 10.31249/rimm/2022.02.11 
 
Аннотация. Обзор основан на анализе статей, посвященных диа-

логу между религиями, связанному с более широким спектром вопросов: 
отношениями между религиями, обществом и государством. Исследо-
ватели акцентируют внимание на  проблеме взаимоотношений между 
христианами и мусульманами и специфике диалога между двумя рели-
гиями, а также обсуждают пути достижения взаимопонимания через 
межрелигиозный диалог. 

 
Ключевые слова: религия; ислам; христианство; межрелигиозный 

диалог; межкультурный диалог; мораль; общество; толерантность. 
 
Введение 
 
Тема религиозного и культурного диалога – одна из важ-

нейших в современном мире. Авторы статей затрагивают бого-
словские темы, беседа о которых не должна быть спором; вопросы 
традиции и обновления; моральные проблемы, связанные с воспи-
танием новых поколений в религиозно-нравственном ключе и с 
профилактикой экстремизма; проблемы современного развития, 
стоящие и перед религиями, и перед социумом в целом. Исследо-
ватели знакомят читателей со взглядами ученых XX – начала XXI в., 
областью интересов которых является отношение ислама к межре-
лигиозному диалогу. Изучив концепции видения ислама в межре-

                                                 
1 Атамали К.Е., ведущий редактор, отдел Азии и Африки, ИНИОН РАН,  

e-mail: mrsxeniya@ya.ru 



 123

лигиозном диалоге, авторы представляют философское осмысле-
ние ислама в связи с проблемами толерантности и понимания че-
ловека в различных культурах. 

 
Современный мир: постсекулярность и диалог 
 
Кандидат философских наук, муфтий шейх и председатель 

Духовного управления мусульман Р.И. Гайнутдин [1], обсуждает 
постсекулярность, которой ознаменовано начало XX в. Автор от-
мечает, что на пороге миллениума мировая общественность еще 
отчасти пребывала в иллюзии секуляризма, ведь в мире, охвачен-
ном очередным витком научно-технического прогресса и поглощен-
ном погоней за прибылью, якобы нет места вере во Всевышнего.  
В «постхристианской» Европе люди стали считать себя эмпири- 
ческими существами, лишенными перспективы бессмертия и выс-
шего Божественного надзора: словно бы не атеисты, но и не ве-
рующие, просто приземленные своевольные существа. Однако в 
первое двадцатилетие нынешнего века произошло мощное воз-
вращение религии на духовную и интеллектуальную арену, стали 
сильнее слышны голоса мировых религий, и прежде всего ислама. 
Человечество возрождает полузабытые традиции, уходящие в 
глубь веков. 

В России проблеме постсекулярности были посвящены две 
крупные научные конференции: «Сакральное в постсекулярном 
мире» (Ростов-на-Дону, 2017) и «Религиозная ситуация на Северо-
Западе: религия в постсекулярном мире» (Санкт-Петербург, 2019). 
Это означает, что религия становится предметом серьезного обсу-
ждения, стоит вопрос о расширении контактов с инаковерующими 
и людьми вне религии, что необходимо, поскольку мы все живем в 
одном социальном пространстве. Разные религии рисуют несколь-
ко различные картины мира и по-разному понимают Бога, и эти 
несовпадения как раз и требуют диалога и «перевода» смыслов, 
даже если люди говорят на одном языке. 

Прежде всего, автор говорит об исламе и христианстве. Эти 
авраамические религии исходят из одного корня, поэтому им, с 
одной стороны, легко находить общий язык, а с другой – трудно, 
так как разногласия среди родственников бывают порой самыми 
острыми. Мусульмане, как и иноверцы, должны следовать прин-
ципу «Люби свое и уважай чужое», поскольку только это уваже-
ние может быть залогом успешного взаимодействия, товарищества 



 124

и дружбы, результативных переговоров и совместных деяний на 
пользу всему обществу. 

Люди редко задумываются над тем, что же, собственно, та-
кое – диалог. Диалог – это когда говорят двое. Речь может идти и о 
полилоге, где несколько человек говорят по очереди. Часто в по-
литических дискуссиях не бывает ни того ни другого – это сквер-
ный пример неспособности слушать и слышать собеседника. Диа-
лог между религиями, между культурными традициями – это 
разговор, где обе стороны способны с уважением выслушивать 
чужое мнение, принимать его во внимание и давать адекватный, 
благожелательный ответ. Иная культура и иная вера изначально 
должны восприниматься как ценность. Каждая религия – яркий 
цветок, вписанный в картину мира, созданного Аллахом, притом 
что для каждого верующего, по мысли автора, цветок именно его 
веры наиболее прекрасен. Так ислам относится к иным верам. По-
добный подход означает, что диалог между религиями требует вы-
сокой культуры вступающих в него людей, бережного и деликат-
ного отношения к иной вере. Каждый человек с детства должен 
понимать, что мы не одинаковы, что мы – не животные, борющие-
ся за доминирование в социуме. 

Мусульмане и христиане близки по духу, объединены общей 
верой в Единого Вседержителя и стремлением проявлять в  жизни  
великодушие, доброту и прощение. Именно поэтому межрелиги-
озный диалог требует открытости, доверия и обстоятельного зна-
ния как своей, так и чужой религии. Многократно в истории взаи-
модействия религий принцип противопоставления «мы – они» 
срабатывал в результате взаимного невежества и наветов, приводя 
к розни, ненависти и конфликтам. Вот почему нужно просвещать 
приверженцев иных религий относительно идей, традиций, ритуа-
лов и обрядов ислама. Мусульманам также будет интересно изу-
чать христианскую теологию и этику. Только знание дает понима-
ние, исключает ложь, наветы и клевету. История ислама, как и 
христианства, извилиста и сложна, полна жестокости и несправед-
ливости в отношении разных групп людей. Ценнейшее свойство 
человека – умение прощать. Прощать свою собственную историю 
и историю чужих заблуждений и ошибок, чтобы начинать сначала 
и вступать в диалог. Любая религия как земной социальный ин-
ститут воплощается в деяниях несовершенных людей, способных 
идти на поводу у своих страстей, и это должен осознавать каждый, 
кто изучает как свою традиционную, так и чужую веру. 



 125

Межрелигиозный диалог ведется на разных уровнях. На 
обыденном уровне соседи разных религий беседуют о праздниках 
и обычаях, а на концептуальном уровне в беседу вступают образо-
ванные богословы. Главное, чтобы собеседники не делали из сво-
его диалога спор о том, чья вера лучше. Такого рода спор приво-
дит лишь к стремлению обесценить воззрения оппонента и 
утвердить приоритет собственных убеждений. Такого рода диалог 
не может кончиться согласием, потому что он изначально некор-
ректен. Даже разговор на обыденные и общезначимые темы не 
должен быть спором, потому что истина рождается не в споре, а в 
беседе, где есть попытка найти взаимопонимание, а убеждения 
оппонента принимаются всерьез. Диалог происходит в первую 
очередь «в горизонтальной плоскости»: как между духовными ли-
дерами религий, так и между рядовыми верующими. Процесс опо-
средован «вертикальными связями», поскольку лидеры задают 
своей пастве тон и характер межкультурного разговора. Если рас-
суждать о диалоге, происходящем внутри России, то помимо раз-
личий, у ведущих диалог есть много общего: все они граждане од-
ного государства и выросли в сходных условиях. В этом случае 
межрелигиозный диалог выходит за рамки чисто доктринальных 
вопросов и затрагивает общегражданские проблемы, т.е. становит-
ся культурным диалогом в широком смысле слова. Необходимо 
отметить, что диалог осуществляется в различных формах, среди 
которых газеты и журналы, религиозно-просветительские телепе-
редачи, различные межконфессиональные конференции, форумы и 
организации и т.д. 

Межрелигиозный диалог затрагивает не только верующих 
людей, но и людей светских, неверующих. Они неизбежно вовле-
каются в разговор касательно морально-воспитательных вопросов, 
обычаев, праздников, а также юридических, экономических и по-
литических проблем. Вовлечение неверующих в диалог религий не 
носит пропагандистского характера, однако благодаря дружескому 
общению представителей разных вер человек может обратиться в 
ту или иную религию. 

Обращаясь к вопросу о видах и темах диалога, автор в пер-
вую очередь упоминает богословский диалог – диалог не только о 
доктринальных вопросах, но и о насущных проблемах человечест-
ва с учетом особенностей каждой религии. Его первая, более узкая 
тема, – особенности религиозных представлений и их теологическое 
объяснение, а вторая, более широкая, – современный мир, увиден-
ный как «глазами конкретной веры», так и с общих позиций. Цити-



 126

руя папу римского Франциска, автор отмечает, что понтифик при-
нимает во внимание позиции духовных лидеров иных вер и нахо-
дит с ними значимые точки соприкосновения по вопросам взаимо-
действия, дружбы и братства. Богословский диалог не замкнут 
внутри чисто теологического круга и обращен одновременно к ря-
довым верующим, которые слушают и читают послания своих 
пастырей. 

Другой важной темой межрелигиозного диалога является 
тема традиций и обновлений в связи с изменениями в обществе и 
культуре. Ее инициаторами тоже являются религиозные лидеры, 
замечающие социальные и культурные сдвиги. Жизнь трансфор-
мирует и христианские, и мусульманские представления в соот-
ветствии с современными реалиями, которые требуют допустимых 
изменений в некоторых морально-этических, социальных и обря-
довых вопросах. Благодаря глобализации ислам уже не может вос-
приниматься в отрыве от западных реалий и от диалога культур.  
В межрелигиозных и межкультурных диалогах очень важно не 
остаться на позициях ретроградности, но и не отступить от фунда-
ментальных основ веры в погоне за современностью. 

Традиционные нравственные представления христиан и му-
сульман, по мысли автора, очень близки: кроме веры, фундамен-
том морали в обоих случаях выступают сочувствие, великодушие 
и щедрость. И та и другая вера со своей моральной проповедью 
обращены ко всем народам мира, поэтому исключают представле-
ние о «богоизбранности» какого-то одного этноса или культуры. 
Похвальные и осуждаемые человеческие качества тоже сходны, 
как то: смирение, честность и храбрость, верность и стремление к 
справедливости, доброта и милосердие. Осуждению подвергаются 
лживость и предательство, самовлюбленность и агрессивность, 
пьянство и наркотики. Таким образом, у представителей двух важ-
нейших систем веры нет принципиальных противоречий в их 
взглядах на мораль. Верующие обеих религий так же, как и неве-
рующие россияне, ценят традиционные составляющие российской 
гуманистической культуры, противостоящие идеям радикальной 
свободы личности и вседозволенности. Традиционные российские 
духовно-нравственные ценности, которые объединяют многона-
циональную и многоконфессиональную страну, отражены в пре-
зидентском указе о стратегии национальной безопасности. Это 
способствует продуктивному разговору о современном воспита-
нии и профилактике любых экстремистских проявлений, основан-
ных на противопоставлении «мы – они». Хотя внимание обычно 



 127

уделяется в основном исламскому радикализму, на христианской 
почве также случаются крайние проявления ненависти и к инако-
верующим. Обратившись в прошлое, мы видим и терроризм атеи-
стический. Поэтому диалог о предупреждении любого радикализма 
есть важная задача межрелигиозного общения. Обе религии через 
своих представителей и организации должны распространять дух 
миролюбия, убежденность в том, что любые проблемы должны 
решаться переговорами и мирными методами. 

В круг компетенций участников религиозно-морального 
диалога входит множество тем, связанных с особенностями совре-
менной жизни, например, воспитание детей, в том числе и религи-
озное. Стоит отметить, что моральная тема межкультурного и 
межрелигиозного диалога имеет отношение к образованию и вос-
питанию не только детей, но и взрослых, поскольку нравственное 
развитие человека длится всю жизнь. Порой опыт верующих не 
только своей, но и иной религии оказывается востребован и ценен, 
а искренний и открытый разговор усиливает желание покаяться и 
изменить жизнь к лучшему. 

Завершается статья анализом перерастания межконфессио-
нального диалога в совместный диалог религий с обществом, го-
сударством и бизнесом. Тесно связывая финансовый капитал и 
безнравственность, папа Франциск отмечает: могущественные ин-
тересы пытаются создать новую культуру, обслуживающую элиту, 
что играет на руку финансовым спекулянтам и рейдерам. По-
скольку мусульмане отвергают ростовщичество, им трудно ми-
риться с тем, что финансовый капитал стал доминирующим в со-
временном мире. Поэтому мусульмане со своей стороны должны 
привлекать общественное внимание к проблеме сдерживания фи-
нансовой экспансии и оказывать духовную поддержку медицин-
ской, образовательной и просветительской сферам. Процесс ин-
форматизации и цифровизации в современном мире остановить 
нельзя, но совместная задача христианства и ислама состоит в том, 
чтобы будущие поколения не остались игрушкой социальных се-
тей. Взаимное согласие конфессий в этих вопросах открывает путь 
совместной борьбы за духовность. 

 
Ученые о мусульманском взгляде  
на межрелигиозный диалог 
 
А.К. Токсанбаев [2], аспирант кафедры философии религии 

и религиоведения Санкт-Петербургского государственного уни-



 128

верситета, посвящает статью взглядам ученых XX – начала XXI в. 
на отношение ислама к межрелигиозному диалогу. Автор начинает 
с определения понятия «диалог», указывая на его древнегреческое 
происхождение, в переводе означающее «беседа», «разговор». Со-
крат рассматривал диалог на основе вопросов и ответов, Платон 
же основывался на философии драмы и художественной литерату-
ры. Главное условие диалога – равенство его участников. Автор 
приводит несколько мнений различных философов о диалоге, но 
отмечает отсутствие точного определения понятия. Так, австрий-
ский и израильский философ М. Бубер полагал, что бытие – это 
диалог между человеком и Богом, человеком и миром, который 
проявляется в соблюдении человеком Божьих заповедей. Россий-
ский философ М.М. Бахтин утверждал, что быть – значит общать-
ся диалогически. 

Бытует несколько типов межрелигиозного диалога, которые 
применяются на практике многими государствами и обществами в 
соответствии с критерием «интенция»: миротворческий, полеми-
ческий, когнитивный и партнерский. Миротворческий межрелиги-
озный диалог направлен на разрешение проблем социального, 
культурного и религиозного характера; проводится на «низовом» 
(встречи между рядовыми гражданами) и «высоком» (диалог меж-
ду лидерами религиозных конфессий, государств и т.д.) уровнях. 
Площадкой для диалога на высоком уровне могут служить различ-
ные форумы и съезды, например Съезд лидеров мировых и тради-
ционных религий, который возник в 2003 г. и проводится каждые 
три года в Нур-Султане (Астана). Почетными участниками Съезда 
были папа Иоанн Павел II, Генеральный секретарь ООН Пан Ги 
Мун, король Иордании Абдалла II и многие другие. 

Второй тип диалога – полемический, в ходе него  каждая из 
сторон пытается доказать истинность и превосходство своего ве-
роучения над остальными. Таким образом, полемический диалог 
равен миссионерству, когда главной целью выступает распростра-
нение догматов своей религии. Подобные встречи и споры вели 
между собой на протяжении всей истории мусульмане, христиане 
и иудеи, где каждая сторона критиковала другие авраамические 
религии по теологическим вопросам. Следующим типом диалога 
является когнитивный межрелигиозный диалог, где одной из глав-
ных целей является знакомство с другими религиями, их догмата-
ми и духовными практиками. Причинами вступления в когнитив-
ный диалог зачастую являются интеллектуальное любопытство, 
стремление понять духовное переживание и поговорить на интере-



 129

сующие вопросы. Когнитивный диалог применяется на практике 
католическими монахами, которые участвуют в духовных практи-
ках индуистов и буддистов. В Западной Европе мусульмане орга-
низуют в Рамадан праздничные ужины, куда приглашаются рели-
гиозные лидеры различных конфессий для более близкого 
знакомства с исламом и его культурой. Четвертым и последним 
типом межрелигиозного диалога является партнерский, который 
направлен на избавление человечества от таких общемировых 
проблем, как бедность, преступность, экстремизм, терроризм, вой-
на и т.д. Для достижения определенных целей верующие различ-
ных конфессий забывают о теологических догматах и историче-
ских обидах. 

Автор приводит мнения ученых об исламе в межрелигиоз-
ном диалоге. Так, американо-палестинский исследователь и фило-
соф Исмаил Раджи аль-Фаруки выступал за налаживание взаимо-
отношений между религиями и культурами с позиций ислама. Он 
разработал концепцию «естественная религия» («дин аль-фитра»), 
которая предполагает, что все люди по своей природе (фитра) об-
ладают внутренней скрытой религиозностью и объединены в уни-
версальное религиозное братство. Аль-Фаруки предлагал строить 
взаимоотношения не на религиозности, а на рациональности, счи-
тая  главной целью диалога достижение истины. Во избежание 
теологических споров он полагал этические вопросы более подхо-
дящей темой для обсуждения из-за своей универсальности.  

Автор обсуждает позицию богослова и бывшего президента 
Ирана С.М. Хатами, который в 2001 г. на заседании ООН выдви-
нул свою концепцию «диалог цивилизаций». Это ответ на труд 
«Столкновение цивилизаций» известного американского ученого 
С.Ф. Хантингтона, уверенного, что не удастся избежать конфликта 
между западным и мусульманским мирами. Согласно его взгля-
дам, диалог возможен лишь там, где соблюдаются открытость и 
искренность между участниками, умение слышать и слушать собе-
седника, стремление к достижению взаимопонимания и прибли-
жению к истине. Когда речь идет о диалоге цивилизаций, то уча-
стники не должны насильно навязывать друг другу свой образ 
жизни, культуру, мировоззрение и т.д., а главным условием ус-
пешного диалога является толерантность. Хатами считает, что 
ученые, политики и интеллектуалы должны осмыслить культур-
ные и духовные основы всего человечества и донести полученные 
знания до каждого народа. Некоторые мусульманские исследова-
тели также критикуют работу «Столкновение цивилизаций»,  



 130

утверждая мысль об изначальной заложенности в исламе всех ка-
честв участия в диалоге. Так, в Коране говорится, что людям сле-
дует интересоваться традициями и бытом других народов, а в 
Сунне присутствуют диалоги с иудеями, христианами и даже ку-
райшитами Мекки.  

Во Франции активным участником мусульманско-христиан- 
ского диалога является исследователь Мерад Али, который призы-
вает две общины пойти навстречу друг другу, чтобы противосто-
ять механистическому обществу. Он опасается, что в угоду обога-
щению заинтересованные круги будут подталкивать мусульман и 
христиан к конфликтам. Единственный выход – диалог, построен-
ный на обоюдном уважении и толерантности. Продолжая тему му-
сульманско-христианских отношений, автор выделяет Махмуда 
Айуба из Центра религиозных исследований Университета Торон-
то, который приводит основные исторические моменты, отталки-
вающие две конфессии друг от друга. Так, мусульмане обвиняли 
христиан в искажении Евангелия, а христиане считали ислам ере-
сью, что порождало ненависть, недоверие и страх. Также сильное 
влияние оказывали религиозные войны и колониальное господ-
ство. Для налаживания межрелигиозного диалога мусульмане и 
христиане должны выйти за рамки истории взаимоотношений двух 
религий и стремиться понять, что говорит Бог мусульманам через 
христианство и христианам через ислам. 

Автор полагает, что турецкий исследователь А. Бетюль 
предлагает интересный подход к выстраиванию межрелигиозных 
отношений. Он считает компаративную теологию и размышления 
над писаниями современными формами межрелигиозного диалога. 
Несмотря на пользу изучения верующими священных текстов дру-
гих религий, турецкий специалист полагает, что главным недо- 
статком является сосредоточение лишь на текстах и игнорирова-
ние ритуальной части религии. Стремление понять другую рели-
гию через призму своей невозможно и неправильно, утверждает 
он, поэтому участникам диалога необходимо разъяснять  собесед-
никам понятия и концепции своих религий. 

Идея межрелигиозного диалога с позиции ислама не обошла 
стороной и видных современных российских ученых и исследова-
телей. Например, первый заместитель председателя Духовного 
управления мусульман РФ Д.В. Мухетдинов замечает, что адек-
ватный мусульманский подход к религиозному многообразию со-
стоит в непредвзятой оценке каждой религии и старании выделить 
в ней божественное измерение. Мухетдинов отмечает сложив-



 131

шуюся в России уникальную «евразийскую» религиозность, кото-
рая, среди прочего, сочетает в себе искреннее Богоискательство, 
духовную трезвость, пансакральность, гибкость, миролюбие и от-
зывчивость. 

 
Коранический подход к межрелигиозному диалогу 
 
А.М. Кахаев [3], аспирант Российской академии народного 

хозяйства и государственной службы при Президенте РФ, посвя-
щает статью обзору текстов Корана и Сунны, в которых устанав-
ливается диалог между различными религиями и культурами. Цель 
исследования – показать важность развития межконфессиональ-
ных отношений и познакомить читателя с кораническим подходом 
к межрелигиозному диалогу на основе веротерпимости. Особое 
внимание автор уделяет отношению к представителям других 
конфессий в ранний период развития ислама. 

Идея межконфессионального диалога начала оформляться 
на международной арене в 1930-е годы. Под межрелигиозным 
диалогом автор понимает позитивное общение и совместную дея-
тельность представителей разных конфессий для достижения еди-
ногласия между религиями и укрепления духовно-нравственных 
устоев общества на основе братства, единства, справедливости и 
веротерпимости. Основной целью диалога является вопрос о мир-
ном сосуществовании и взаимодействии различных религий, что 
является необходимой для многоконфессионального общества 
практикой. Автор рассматривает демонстрируемые Кораном и 
Сунной примеры веротерпимости и гуманного отношения к пред-
ставителям различных конфессий. Так, в одном из аятов говорится 
о признании всех 104 священных книг, ниспосланных пророкам, 
среди которых Коран, Тора, Евангелие и Псалтырь. Коран призы-
вает мусульман проявлять доброту ко всем мирным людям, даже 
если они не исповедуют его религию. Основным правилом отно-
шения мусульманина с представителями других конфессий явля-
ется справедливость. Утверждается необходимость проявления 
инициативы в межрелигиозном диалоге между мусульманами и 
людьми Писания (христианами и иудеями). Условиями диалога с 
представителями других религий являются этика, мудрость, отказ 
от фанатизма, разумный подход и опора на доказательства. 

Согласно кораническим правилам, все люди созданы Все-
вышним, образуют единую семью и имеют одного праотца – Ада-
ма. Различия между людьми являются одной из причин их встреч, 



 132

знакомств, сотрудничества и обмена знаниями. Коран подчеркивает 
тесную связь между мусульманами и христианами, призывает со-
трудничать с последователями других конфессий на благо уста-
новления правосудия и безопасности. Одним из примеров меж-
конфессионального диалога в Сунне является Худайбийское 
мирное соглашение, пророк Мухаммад заключил его с многобож-
никами-курайшитами Мекки. Также Пророк составил Мединское 
соглашение, которое регулировало отношения мусульман с нему-
сульманами и призывало положить конец враждебным отношени-
ям с иудеями. Другими словами, принадлежность к разным рели-
гиям не является преградой для взаимоотношений мусульман с 
немусульманами. 

Проведенный анализ отношений мусульман с представите-
лями иных конфессий позволяет сделать вывод о том, что Коран 
призывает уважительно относиться к праву людей на свободное 
вероисповедание. Коран говорит о необходимости межрелигиоз-
ного диалога и указывает на единогласие между исламом, христи-
анством и иудаизмом. Примеры из жизни пророка Мухаммада 
свидетельствуют о важности миролюбия, этики и уважительного 
отношения мусульман к немусульманам. 

 
Заключение 
 
На протяжении существования человечества культуры и ре-

лигии вступали в различные отношения друг с другом: войны, мир, 
богословские диспуты, гонения и т.д. С течением времени, благода-
ря резкому техническому прогрессу, мир изменился, что кардиналь-
но сказалось на странах: перестали существовать монокультурные 
сообщества. Общемировые процессы не обошли стороной и рели-
гиозную сферу. Диалог между религиями и культурами занимает 
важное место, поскольку прослеживаются случаи, когда заинтере-
сованные круги политизируют религию ради материальной выгоды, 
чем побуждают возникновение радикальных экстремистских на-
правлений, стремящихся установить свой мировой порядок. 

Межрелигиозный диалог исследуется с точки зрения науки 
во многих странах мира. Ученые стремятся проследить точки со-
прикосновения с представителями других религий, при этом не 
отходя от собственных религиозных догматов. Они предлагают 
различного рода решения: от проведения круглых столов между 
политиками и религиозными деятелями до попытки познать рели-
гиозные доктрины друг друга посредством изучения священных 



 133

писаний. Важным условием для проведения успешного межрели-
гиозного диалога является толерантное отношение, и результат 
прямо зависит от академической и политической элит, которые 
имеют большое влияние на сознание простых граждан. 

Изучив концепции видения ислама в межрелигиозном диа-
логе, авторы приходят к мнению, что межрелигиозный диалог с 
точки зрения ислама представляет собой открытое уважительное 
общение, при котором участники интересуются традициями, веро-
учением и изучают священные писания друг друга. Важным в во-
просе выстраивания коммуникаций между религиями является ра-
циональное мышление. Однако в мировой практике зачастую 
появляются определенные заинтересованные лица, политизирую-
щие ислам и продвигающие радикальные взгляды, и это отрица-
тельно сказывается на отношениях между религиями и культура-
ми. Единственным путем недопущения возникновения подобных 
ситуаций выступает диалог, построенный на обоюдном уважении 
и толерантности. 

 
Литература 
 

1. Гайнутдин Р.И. Диалог религий, диалог культур // Ислам в современном мире: 
внутригосударственный и международно-политический аспекты. 2021. Т. 17, 
№ 3. С. 27–44.  

2. Токсанбаев А.К. Мусульманский взгляд на межрелигиозный диалог // Вестник 
Вятского государственного университета. 2021. № 2 (140). С. 52–59. 

3. Кахаев А.М. Развитие межрелигиозного диалога на основе справедливости и 
веротерпимости // Общество: философия, история, культура. 2020. № 6 (74). 
С. 57–60. 

 
Ksenia ATAMALI*  
Islam and interreligious dialogue  
(Analytical Review) 

 
Abstract. The review is based on the analysis of articles dedicated to the dialogue 

between religions and related to a wider range of issues: relations between religions, society 
and the state. The researchers focus on the problem of the relationship between Christians 
and Moslems and the specifics of the dialogue between the two religions, and also discuss 
ways to achieve mutual understanding through interreligious dialogue. 

 
Keywords: religion; Islam; Christianity; interreligious dialogue; intercultural 

dialogue; morality; society; tolerance. 

                                                 
* Ksenia  Atamali. Asia and Africa Department member, INION RAS.  



 134

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
2022 – 2 (324) 

 
Научно-информационный бюллетень 

 
 

Содержит материалы по текущим политическим, 
социальным и религиозным вопросам 

 
 

Корректор О.П. Шамова 
Компьютерная верстка 

К.Л. Синякова 
 
 

Гигиеническое заключение 
№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 

Подписано к печати 30/V – 2022 г. Формат 60×84/16 
Бум. офсетная № 1      Печать офсетная  
Усл. печ. л. 7,7           Уч.-изд. л. 7,2 

Тираж 250 экз. (1–100 экз. – 1-й завод) Заказ № 28 
 
 

Институт научной информации  
по общественным наукам  

Российской академии наук (ИНИОН РАН) 
Нахимовский проспект, д. 51/21, Москва, 117418 

http://inion.ru 
 
 

Отдел маркетинга и распространения  
информационных изданий 

Тел.: +7 (925) 517-36-91, +7 (499) 134-03-96 
e-mail: shop@inion.ru 

 
 
 

Отпечатано по гранкам ИНИОН РАН 
ООО «Амирит» 

410004, Саратовская обл., г. Саратов,  
ул. Чернышевского, д. 88, литера У 


