
 

 

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ  

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 

(ИНИОН РАН) 

 

 



 

Institute of Scientific Information on Social Sciences  
of the Russian Academy of Sciences 

(INION RAN) 
 
 
 
 
 
 

A.N. Nikolyukin 
 
 

COLLECTED WORKS 
IN FOUR VOLUMES 

Volume 2 
 
 

INTERRELATIONS OF RUSSIAN  
AND AMERICAN LITERATURES 

 
TURGENEV, TOLSTOY,  

DOSTOEVSKY, CHEKHOV 
 

Second edition 
 
 
 
 
 
 
 
 

MOSCOW 
2023



 

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 

ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
(ИНИОН РАН) 

 
 
 
 
 

А.Н. Николюкин 
 
 

СОБРАНИЕ СОЧИНЕНИЙ 
Том второй 

 
 

ВЗАИМОСВЯЗИ ЛИТЕРАТУР 
РОССИИ И США 

 
ТУРГЕНЕВ, ТОЛСТОЙ,  
ДОСТОЕВСКИЙ, ЧЕХОВ  

 
 

Издание второе, дополненное 
 
 
 
 
 
 
 
 

МОСКВА 
2023



 

УДК 821.161.1.09:821.111(73).09 
ББК 83.3(2) + 83.3(7 Сое) 
     Н 63 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
     Н 63 

 

 
 
 
 
 

Ответственный редактор второго издания 
кандидат филологических наук 

А.В. Маньковский 
 
 
Николюкин А.Н. 

Собр. соч.: в 4 т. / А.Н. Николюкин; РАН. ИНИОН. 
Т. 2: Взаимосвязи литератур России и США: Тургенев, 
Толстой, Достоевский, Чехов. Изд. 2-е, доп. М., 2023.
350 с. 
ISBN 978-5-248-01050-9 

 
В монографии, вошедшей во второй том, рассматриваются про-

блемы романтизма и реализма в русской и американской литерату-
рах, история восприятия в США наследия Тургенева, Толстого, 
Достоевского и Чехова, а также отношение русских писателей к 
Америке и литературе США. Типологическое изучение литератур-
ных связей России и США выявляет эстетическую общность и разли-
чия, порожденные историческими тенденциями литературного про-
цесса в обеих странах. 

 
УДК 821.161.1.09:821.111(73).09

ББК 83.3(2) + 83.3(7 Сое)
 
 
 
 
 
 
 

 
ISBN 978-5-248-01050-9 

© А.Н. Николюкин, 2023
© ИНИОН РАН, 2023 



 5

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ОГЛАВЛЕНИЕ 
 
 

Введение.............................................................................................. 11 
 

Предыстория 
ТИПОЛОГИЯ РУССКОЙ И АМЕРИКАНСКОЙ  

РОМАНТИЧЕСКОЙ ПРОЗЫ 
 
1. Понятие «романтический» ........................................................... 16 
2. Общие замечания о романтизме и реализме ............................... 20 
3. Типология романтической повести в русской  

и американской литературах (Н.А. Полевой, А.А. Бестужев-
Марлинский, А. Погорельский – В. Ирвинг, Н. Готорн, 
Г. Мелвилл) ................................................................................... 30 

4. Романтическая фантастика (В.Ф. Одоевский, Н.В. Гоголь  
и Э.А. По) ...................................................................................... 51 

5. Романтизм Тургенева и Достоевского и американские  
романтики ...................................................................................... 72 

6. Романтический роман (М.Н. Загоскин, И.И. Лажечников  
и романы Дж.Ф. Купера) .............................................................. 76 

 
Глава первая 
ТУРГЕНЕВ   

И АМЕРИКАНСКИЕ ПИСАТЕЛИ 
 
1. Ю. Скайлер – первый переводчик и критик Тургенева  

в США ............................................................................................ 80 
2. Открытие Тургенева в Америке (У.Д. Хоуэллс) ........................ 95 
3. История одной дружбы (Тургенев и Генри Джеймс) .............. 103 



 6 

4. Тургенев в восприятии писателей (Дж.В. Кейбл, Х. Гарленд, 
Дж. Лондон, Дж. Рид, Э. Синклер, С. Льюис, Ф. Харрис, 
Ш. Андерсон, У. Стивенс, Ф.С. Фицджералд, У. Фолкнер, 
Э. Хемингуэй, Р. Джаррелл) ...................................................... 122 

 
Глава вторая 

ЛЕВ ТОЛСТОЙ И АМЕРИКА 
 
1. Толстой о национальном характере американской  

литературы .................................................................................. 132 
2. Толстой и Уитмен ....................................................................... 153 
3. Ю. Скайлер – первый переводчик и критик Толстого  

в США ......................................................................................... 160 
4. Американский интерпретатор творчества Толстого 

(У.Д. Хоуэллс) ............................................................................ 166 
5. Писатели-современники о Толстом: Марк Твен,  

Дж. Киркленд, X. Гарленд, Ф. Норрис, Ст. Крейн, 
Г. Джеймс, Э. Синклер, В. Линдзи ........................................... 194 

6. Толстой и писатели США XX в.: Дж. Рид, Т. Драйзер, 
Ш. Андерсон, Э. Глазгоу, У. Кэзер, Э. Уортон, Т. Вулф,  
Дж. Дос Пассос, Э. Хемингуэй, Ф.С. Фицджералд, 
У. Фолкнер, Дж.Т. Фаррелл, У. Сароян, У.Э.Б. Дюбуа,  
Дж. Гарднер ................................................................................ 209 

 
Глава третья 

НАСЛЕДИЕ ДОСТОЕВСКОГО   
И АМЕРИКАНСКАЯ ЛИТЕРАТУРА 

 
1. Первые отклики на романы Достоевского (Ю. Скайлер, 

У.Д. Хоуэллс, Г. Джеймс, Ст. Крейн) ....................................... 231 
2. «Взрыв» интереса к Достоевскому (Р. Борн, Ф. Делл,  

Дж. Дос Пассос, X. Крейн, Ш. Андерсон, Э. Синклер, 
Т. Драйзер, Дж.Т. Фаррелл, Ф.С. Фицджералд, Т. Вулф, 
Э. Хемингуэй, Ю. О’Нил, Н. Мейлер, У. Стайрон,  
Дж. Хеллер, Дж.К. Оутс, М. Маккарти) ................................... 237 

3. Достоевский и Фолкнер: типология схождений  
и различий ................................................................................... 255 



 7

Глава четвертая 
ЧЕХОВ И АМЕРИКА 

 
1. ....................................................................................................... 275 
2. ....................................................................................................... 276 

 
Глава пятая 

АМЕРИКАНСКИЕ ПИСАТЕЛИ   
ВТОРОЙ ПОЛОВИНЫ XIX в.   

В РОССИИ 
 
1. Брет Гарт ...................................................................................... 287 
2. Марк Твен .................................................................................... 298 
3.  Генри Джеймс, У.Д. Хоуэллс, Бичер-Стоу .............................. 301 
4. Эдвард Беллами ........................................................................... 304 
5. Уолт Уитмен ................................................................................ 313 
 
Переводы произведений  русских писателей в США.  

Отдельные издания. 1867–1900 гг. ........................................... 323 
Указатель имен ................................................................................ 336 
Библиографическая справка ........................................................... 348 

 



 8 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

CONTENTS 
 
 

Introduction ......................................................................................... 11 
 

Prehistory 
TYPOLOGY OF RUSSIAN  

AND AMERICAN ROMANTIC TALES 
 

1. The Сoncept of “Romantic”............................................................. 16 
2. General Remarks on Romanticism and Realism.............................. 20 
3. Typology of Romantic Tales in Russian and American Literature 

(Nikolay Polevoy, Alexander Bestuzhev-Marlinsky,  
Anthony Pogorelsky – Washington Irving,  
Nathaniel Hawthorne, Herman Melville) ........................................ 30 

4. The Romantic Fiction (Vladimir Odoevsky, Nikolay Gogol and 
Edgar A. Poe) .................................................................................. 51 

5. Turgenev’s and Dostoevsky’s Romanticism and the 
American Romantics ....................................................................... 72 

6. A Romance Novel (Mikhail Zagoskin, Ivan Lazhechnikov  
and Cooper’s Romances)................................................................. 76 

 
Chapter One 

TURGENEV AND AMERICAN WRITERS 
 

1. Eugene Schuyler – Turgenev’s Translator and Critic  
in the USA....................................................................................... 80 

2. Discovering Turgenev in America (William D. Howells) ............... 95 
3. The Story of a Friendship (Turgenev and Henry James) ............... 103 



 9

4. Turgenev through Other Writers’ Perception (George W. Cable, 
Hamlin Garland, Jack London, John Reed, Upton Sinclair, 
Sinclair Lewis, Frank Harris, Sherwood Anderson,  
Wallace Stevens, Francis S. Fitzgerald, William Faulkner, 
Ernest Hemingway, Randall Jarrell).............................................. 122 

 
Chapter Two 

LEO TOLSTOY AND AMERICA 
 

1. Tolstoy on National Character of American Literature.................. 132 
2. Tolstoy and Whitman..................................................................... 153 
3. Eugene Schuyler – Tolstoy’s Translator and Critic in the USA .......160 
4. American Interpreter of Tolstoy (William D. Howells)................. 166 
5. The Literary Contemporaries on Tolstoy: Mark Twain,  

Joseph Kirkland, Hamlin Garland, Frank Norris,  
Stephen Crane, Henry James, Upton Sinclair, Vachel Lindsay....... 194 

6. Tolstoy and the 20th Century American Writers: John Reed, 
Theodore Dreiser, Sherwood Anderson, Ellen Glasgow,  
Willa Gather, Edith Wharton, Thomas Wolfe, John Dos Passos, 
Ernest Hemingway, Francis S. Fitzgerald, William Faulkner, 
James Th. Farrell, William Saroyan, William E.B. DuBois,  
John Gardner ................................................................................. 209 

 
Chapter Three 

DOSTOEVSKY’S HERITAGE  
AND THE LITERATURE OF THE USA 

 
1. The First Responses to Dostoevsky’s Novels (Eugene Schuyler, 

William D. Howells, Henry James, Stephen Crane) ..................... 231 
2. An Explosion of Western Interest in Dostoevsky  

(Randolph Bourne, Floyd Dell, John Dos Passos, Hart Crane, 
Sherwood Anderson, Upton Sinclair, Theodore Dreiser,  
James Th. Farrell, Francis S. Fitzgerald, Thomas Wolfe, 
Ernest Hemingway, Eugene O’Neill, Norman Mailer,  
William Styron, Joseph Heller, Joyce C. Oates,  
Mary McCarthy) ............................................................................ 237 

3. Dostoevsky and Faulkner: Typology of Similarities  
and Differences.............................................................................. 255 



 10

Chapter Four 
CHEKHOV AND AMERICA 

 
1. ........................................................................................................ 275 
2. ........................................................................................................ 276 

 
Chapter Five 

AMERICAN WRITERS  
OF THE SECOND HALF OF THE 19th CENTURY  

IN RUSSIA 
 
1. Bret Harte....................................................................................... 287 
2. Mark Twain.................................................................................... 298 
3. Henry James, William D. Howells, Beecher Stowe....................... 301 
4. Edward Bellamy............................................................................. 304 
5. Walt Whitman ................................................................................ 313 
 
The Russian Writers in American Editions. 1867–1900.................... 323 
Index .................................................................................................. 336 
Bibliographical Note .......................................................................... 348 
 
 



 11

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ВВЕДЕНИЕ 
 

Культура России Тургенева, Толстого, Достоевского, Чехова и куль-
тура Соединенных Штатов в прошлом и нынешнем веке. Что, каза-
лось бы, общего? Однако сегодня это живая проблема, которая вол-
нует людей у нас и за океаном. Современность обращается памятью к 
прошлому, ищет ответы на нерешенные вопросы. Сегодняшняя куль-
тура невозможна без осмысления прошлого. Вот почему творчество 
русских классиков, понятое и прочитанное по-новому, влечет к себе 
души людей различных народов. В далеком видят близкое, в чужом – 
свое. Такова сила художников, несущих через столетия свой нравст-
венно-эстетический опыт людям наших дней. 

Настоящая работа – вторая часть исследования романтизма и 
реализма в русской и американской литературах, начатого в моей 
книге «Литературные связи России и США. Становление литера-
турных контактов» (1981). 

Типологическое изучение литературных направлений пред-
полагает выявление их художественно-эстетического единства и 
цельности. Такой подход дает возможность взглянуть на литератур-
ные направления и как на особенное, присущее лишь данной на-
циональной литературе, и как на общее, всемирное, получившее 
выражение в литературе отдельного народа. 

Романтизм и реализм XIX в. как разные стороны литератур-
ного процесса нуждаются в системном анализе. А.С. Бушмин отме-
чал, что «реализм, развиваясь от момента своего возникновения и 
до классической стадии в XIX веке, находился не только в борьбе, 
но и в преемственной связи, позитивно его обогащавшей, с другими 
направлениями, и в первую очередь – с романтизмом»1. Как известно, 
до недавнего времени в ходу была теория, исключавшая возмож-
                                                      

1 Бушмин А. Наука о литературе: Проблемы. Суждения. Споры. М.: Со-
временник, 1980. С. 155. 



 12

ность какого-либо плодотворного влияния романтизма на реализм, 
теория «преодоления» романтизма как «детской болезни» реализма. 

Схождения и различия творчества русских и американских 
писателей рассматриваются нами как отражение некоторых общих 
закономерностей романтизма и реализма. При всем различии идейно-
художественных миров Тургенева, Толстого, Достоевского, Чехова 
и, с другой стороны, Г. Джеймса, Хоуэллса, Драйзера, Хемингуэя, 
Фолкнера эти писатели – и каждый с поразительным своеобразием 
художника-гуманиста – раскрыли трагизм жизни человека в пере-
ломные годы общественного развития России и Америки. 

Иная сторона литературной типологии – национальное свое-
образие художественного самосознания. В эпоху реализма завер-
шилось формирование национальных литератур России и США. 
Русская литература исполнена той «всемирной отзывчивости», о 
которой говорил Достоевский и которая стала русской националь-
ной формой выражения гуманизма. 

В американской литературе отразилась индивидуалистиче-
ская идея «выстоять» и победить в борьбе с природой или с соци-
альным злом. Высокое гуманистическое содержание, по-разному 
преломившееся в творчестве крупнейших писателей Соединенных 
Штатов, включает в себя и глубоко индивидуалистическое миро-
восприятие, выраженное еще Эмерсоном в тезисе «доверие к себе». 

Рассмотрение некоторых аспектов национальной специфики 
образного мышления и его литературно-эстетического отражения в 
высказываниях самих писателей составляет предмет настоящего 
исследования. 

Когда в 1821 г. английский языковед и переводчик Джон Бау-
ринг выпустил в Лондоне «Российскую антологию», английские 
критики «приняли его книгу с отличною похвалою, но притом изъ- 
явили сомнение, чтоб русские могли мыслить и чувствовать, как 
Державин, Батюшков, Жуковский; они полагают, что г. Боуринг 
издал в свет собственные свои прекрасные стихотворения и, только 
по скромности своей, назвал оные переводами с русского языка!  
До каких нелепостей доводит неумеренная народная гордость!»2 – 
читаем в журнале «Сын Отечества». 

Уровень знаний и представлений в Западной Европе и Аме-
рике относительно русских и России был в то время (как, впрочем, и 
много позднее) весьма невысок. П.А. Вяземский писал: «Хотите, 
чтобы умный человек, англичанин или француз, сморозил глупость, – 
                                                      

2 Сын Отечества. 1821. 14 окт. Ч. 73, № 42. С. 51–52. 



 13

заставьте его высказать суждение о России. Это предмет, который 
его опьяняет и сразу помрачает его мыслительные способности»3. 

Шли годы. В конце 70-х и начале 80-х годов XIX в. в Западной 
Европе возникло метафизическое представление о «мистической 
славянской душе». В Америке понятие «русская душа» впервые ввел 
в литературную критику журналист и писатель Лафкадио Херн в 
1880-е годы4. Реминисценции «экзотического» подхода к русской 
литературе оказались весьма живучи и нередко поныне проявляются 
в работах зарубежных, в частности американских, славистов. 

В американской русистике 1980-х годов просматривались 
три основные методологические тенденции. Многие критики ис-
пользовали формально-эмпирический инструментарий с большей 
или меньшей степенью историчности. Сюда относятся исследо-
вания биографического, компаративистского, мифологического, 
психоаналитического, структуралистского характера, а также раз-
личные новейшие вариации «новой критики». Если литературо-
ведческий эмпиризм прошлого основывался на частных фактах 
историко-литературного рассмотрения биографии и творчества 
писателя, то структуралистский эмпиризм, как и эмпиризм по-
следних генераций «новой критики», исходит из частных фактов и 
элементов структуры или интерпретации отдельного произведе-
ния. Этот самодельный подход к частностям ради их структураль-
ного анализа или в целях их имманентной интерпретации лишает 
литературоведение научной конкретно-исторической методологии 
и отличается пренебрежением к социальной природе искусства, к 
его гуманистической ценности. 

Другой весьма распространенный подход к наследию Гоголя, 
Достоевского, Толстого и некоторых других писателей – религиоз-
но-философский. Генетически он связан с русской религиозно-
философской критикой рубежа веков (А. Волынский, К. Леонтьев, 
Д. Мережковский, В. Розанов, Л. Шестов, Н. Бердяев, П. Флоренский). 
Представители этого направления американской русистики рас-
сматривают творчество писателя как выражение религиозных иска-
ний, утверждение мысли о глубоком согласии и любви между рус-
ским народом, православной религией и самодержавием. С годами 
эта линия в русистике получает все большее развитие. Постулируя 

                                                      
3 [Вяземский П.A.]. Lettres d’un vétéran russe de l’année 1812 sur la question 

d’Orient publiées par P. d’Ostafievo. Lausanne: Martignier, 1855. P. 24. 
4 Brewster D. East-West Passage. A Study in Literary Relationships. L.: Allen 

and Unwin, 1954. P. 112. 



 14

внесоциальность творчества писателей, эти критики полагают, что 
великие художники слова решали вечные проблемы человеческого 
бытия, не опускаясь до вопросов повседневной социальной дейст-
вительности. 

Наконец, третья тенденция в литературоведении США и дру-
гих стран – это различного рода модернизации творчества русских 
писателей. Идеи Гоголя, Достоевского, Толстого экстраполируются 
на социально-политическую проблематику XX в., в частности на 
советское общество. Особенно часто используется наследие Достоев-
ского, которого пытаются представить чуть ли не первым «антиуто-
пистом», предугадавшим кошмарные антиутопии Е. Замятина, 
О. Хаксли, Дж. Оруэлла. Внеисторическое манипулирование поня-
тиями и реалиями нашего времени, насильственно перенесенными в 
живую ткань текста Достоевского, – наиболее характерный методо-
логический прием исследований подобного рода. Отсюда многочис-
ленные попытки отождествить писателя с его героями – от «подполь-
ного человека» и Свидригайлова до Ставрогина и Карамазовых. 

Одновременно в США появлялись и работы, отражающие 
марксистскую литературную критику5. 

В период работы над первыми двумя книгами настоящего ис-
следования нами были подготовлены три антологии: «Эстетика 
американского романтизма» (М.: Искусство, 1977), «Писатели США 
о литературе» (М.: Прогресс, 1982. Т. 1, 2) и «Русское открытие 
Америки» (М.: Прогресс, 1986. На англ. яз.). 

 
Ссылки на цитаты из классиков русской литературы (с указа-

нием тома и страниц) приводятся в тексте по следующим изданиям: 
Белинский В.Г. Полн. собр. соч.: в 13 т. М.: Изд-во АН СССР, 

1953–1959. 
Блок А.А. Собр. соч.: в 8 т. М.; Л.: ГИХЛ, 1960–1963. 
Герцен А.И. Собр. соч.: в 30 т. М.: Гослитиздат, 1954–1966. 
Гоголь Н.В. Полн. собр. соч.: в 14 т. М.; Л.: Изд-во АН 

СССР, 1937–1952. 
Достоевский Ф.М. Полн. собр. соч.: в 30 т. Л.: Наука, 1972–

1990; Письма: в IV т. М.; Л.: ГИЗ, 1928–1959. 

                                                      
5 Аникин Г.В. Марксистская литературная критика США на современном 

этапе: научно-аналитический обзор. М.: ИНИОН АН СССР, 1976; Сохря-
ков Ю.И. Русская классика в литературном процессе США первой трети XX века: 
дис. ... д-ра филол. наук. М.: МГУ, 1982 и др. 



 15

Пушкин А.С. Полн. собр. соч.: в XVI т. М.; Л.: Изд-во АН 
СССР, 1937–1949. 

Толстой Л.Н. Полн. собр. соч.: [юбилейное издание в 90 т.]. 
М.; Л.: Гослитиздат, 1928–1958. 

Тургенев И.С. Полн. собр. соч. и писем: в 30 т. 2-е изд. М.: 
Наука, 1978–; Полн. собр. соч. и писем: в 28 т. Письма: в XIII т. Л.: 
Наука, 1961–1968. 

Чернышевский Н.Г. Полн. собр. соч.: в 16 т. М.: Гослитиздат, 
1939–1953. 

Чехов А.П. Полн. собр. соч. и писем: в 30 т. Соч.: в 18 т. 
Письма: в 12 т. М.: Наука, 1974–1983. 

 
 



 16

ПРЕДЫСТОРИЯ 
 

ТИПОЛОГИЯ РУССКОЙ  
И АМЕРИКАНСКОЙ  

РОМАНТИЧЕСКОЙ ПРОЗЫ 
 
 
 
 

1 
 

О романтической литературе написано столь много, что, казалось 
бы, трудно добавить новое, неизвестное. Словарь литературных 
терминов, выпущенный профессором Оксфордского университета 
Джоном Энтони Каддоном, утверждает, что из-за частого и нераз-
борчивого употребления термин «романтизм» лишился опреде-
ленного смысла и может значить что угодно. Например, критик 
Ф.Л. Льюкас насчитал 11 396 определений романтизма1. Другой 
критик, Жак Барзен, приводя многочисленные синонимы слова 
«романтический», полагает, что термин означает совершенно раз-
личные понятия в зависимости от его индивидуального употреб-
ления. 

И тем не менее русская романтическая литература еще оста-
ется далеко не обследованной. Начать хотя бы с самого слова «ро-
мантический». В литературоведческих и лингвистических работах 
до сих пор не установлено время его первого появления на рус-
ском языке. Смотрим работы. «В России слово романтический, 
по-видимому, впервые встречается в 1821 г. в “Вестнике Евро-
пы”»2. В другом труде уточняется: «Но слово “романтический” 
встречается и раньше. Самое раннее из известных нам упоминаний 
относится к 1816 г.»3. В.С. Турчин обнаружил одно из первых 
упоминаний термина «романтический» в статье П.П. Свиньина в 
журнале «Сын Отечества» за 1815 г., хотя само слово «романтиче-
ский» проникает в Россию в конце XVIII в. в работах 

                                                      
1 Cuddon J.A. A Dictionary of Literary Terms. Rev. ed. L.: Deutsch, 1979. P. 586. 
2 Будагов P.А. История слов в истории общества. М.: Просвещение, 1971. С. 233. 
3 Манн Ю.В. Поэтика русского романтизма. М.: Наука, 1976. С. 29. Речь 

идет о предисловии П.А. Вяземского к «Сочинениям» В.А. Озерова. 



 17

A.T. Болотова4. Наконец, в статье по русской лексикографии, на-
писанной на основании картотеки Словаря русского языка 
XVIII в., составленной словарным сектором Института русского 
языка Академии наук, отмечалось, что прилагательное «романти-
ческий» употреблено в толкующей, русской части «Полного фран-
цузского и российского лексикона», изданного в Петербурге в 
1786 г. При этом обращалось внимание, что прилагательное «ро-
мантический» передает здесь еще его французский эквивалент – 
romanesque5. 

Но и это изыскание было неокончательным. Нам удалось 
обнаружить более раннее употребление понятия «романтический». 
Характерно, что оно появляется при описании Америки. 

Осенью 1784 г. издаваемый Н.И. Новиковым журнал «При-
бавление к “Московским Ведомостям”» напечатал «Краткое извес-
тие о провинции Виргинской. (Из письма некоего путешественни-
ка)», в котором дана зарисовка романтического путешествия по 
этому американскому штату. «Главное мое здесь удовольствие 
состояло в прогулках, – пишет безымянный путешественник. –  
Я весьма любил ходить между горами и в уединенных романтиче-
ских местах около порогов. Я всегда брал с собою книгу, и, при-
шедши на такое место, которое привлекало мое внимание своею 
дикостию и величиною проспекта или видом внизу текущей реки, 
и подивясь красотам сего зрелища, ложился под тению и занимал-
ся чтением, пока наконец неприметно засыпал. Таково было еже-
дневное мое отдохновение, которого я никогда не пропускал»6. 

Прилагательное «романтический» (romantic), согласно 
большому Оксфордскому словарю, употребляется в английском 
языке с середины XVII в. Напечатанная Новиковым статья, как мы 
обнаружили, является переводом отрывка из седьмой главы книги 
«Поездка в Соединенные Штаты Америки» английского путеше-
ственника Джона Фердинанда Смита, побывавшего в Соединен-
ных Штатах в 1784 г.7 
                                                      

4 Турчин В. Эпоха романтизма в России. К истории русского искусства 
первой трети XIX столетия: очерки. М.: Искусство, 1981. С. 50. 

5 Петрова З.М. Еще раз о слове романтический. (История и лексикогра-
фическое описание) // Современная русская лексикография. Л.: Наука, 1981. 
С. 124–125. 

6 Прибавление к «Московским Ведомостям». 1784. № 76. С. 578. 
7 Smyth J.F.D. Tour in the United States of America: in 2 vols. L.: Robinson, 

1784. В работах В.И. Рабиновича (Революционный просветитель Ф.В. Каржавин. 
М.: Просвещение. 1966. С. 53–54) и Л.Б. Светлова (Писатель-вольнодумец 



 18

В том же 1784 г. слово «романтический» неоднократно 
встречается в журнале «Экономической Магазин», издававшемся 
Новиковым. Писатель и один из основателей русской агрономиче-
ской науки А.Т. Болотов (1738–1833), постоянно выступавший в 
этом журнале, перечисляет деревья, пригодные для устройства 
«аглинских иррегулярных садов», или «прекрасных натуральных 
садов». «Впрочем же, – продолжает он, – приличны сего рода де-
ревья для так называемых романтических местоположений и таких 
мест, где надобно, чтоб был странный и удивительный вид»8. Не 
будучи уверен еще, что читатель поймет слово «романтический», 
Болотов разъясняет: «...чтоб был странный и удивительный вид». 
Значение слова, как видим, было несколько иным. Оно ассоцииро-
валось с понятием «необычный», «готический». В том же «Эконо-
мическом Магазине» в описании одного из английских парков 
читаем: «Сперва приедешь к одному маленькому зданию в готиче-
ском вкусе, называемом<у> монастырем и имеющему романтиче-
ское положение»9. В описании другого английского парка (Студ-
лейского), заимствованном из книги путешествий по Северной и 
Восточной Англии известного английского агронома и экономиста 
Артура Юнга, говорится, что река с каскадом и нависший над ней 
лес «придают сцене романтический вид»10. 

Как теоретик пейзажной планировки садов и парков 
А.Т. Болотов различал четыре вида садов: «1. Приятные, веселые, 
называемые также светлыми, которые последние называются ино-
гда смеющимися и прелестными; 2. Нежно-меланхолические, или 
унывные; 3. Романтические, или очаровательные; 4. Торжествен-
ные, или важные, увышенные и величественные»11. При этом по-
нятие «романтический» разъясняется следующим образом: «Ро-
мантические, бываемые весьма редко и только там, где 
натуральное положение места дозволить может, и не зависящие 
совсем от произволу садозаводителя»12. «Зато и действие их на 
человеков сильнее»13, – говорит о романтическом начале в садово-
парковом искусстве Болотов и приводит пространную характери-
                                                                                                                     
Ф.В. Каржавин // Изв. АН СССР. Сер. лит. и яз. 1964. Т. 23, № 6. С. 521) эта ста-
тья ошибочно приписывается Каржавину. 

8 Экономической Магазин. 1784. Ч. 19, № 74. С. 349–350. 
9 Там же. 1787. Ч. 31, № 75. С. 362. 
10 Там же. 1787. Ч. 30, № 46. С. 317. 
11 Там же. 1786. Ч. 26, № 48. С. 341. 
12 Там же. С. 348. 
13 Там же. 1786. Ч. 27, № 56. С. 53. 



 19

стику из сочинений «славного писателя Гиршфельда»: «Романти-
ческое, или очаровательное, в ландшафте проистекает от чрезвы-
чайного и редкого в формах, противоположностях и сопряжениях. 
Находимо оно бывает наиболее в гористых и каменистых странах, 
в пустынях удаленных и окруженных дичью, куда никакая трудо-
любивая рука человеческая не достигала. К образованию сего ха-
рактера вспомоществуют преимущественно каменные горы, а не 
менее и водопады. Но и кроме того, что здесь производят формы, 
производится романтическое также и чрез сильные и в глаза ме-
чущиеся противоположности, или контрасты, и смелые составле-
ния неожидаемых и внезапностию постигающих предметов. Виды 
в другие дальные места, поелику воображение занимается тут 
близкими предметами, по большей части бывают закрыты, и они 
простираются редко вперед, но чаще снизу и глубины вверх или 
упадают с высоты вниз и в глубину. – Где негладкие и темные 
дичи и пустыни прилегают к маленьким и безмолвным долинкам, 
наполненным разноколерными цветами; где лесная река упадает с 
пеною с каменной горы, течет между цветущим кустарником, и 
вода ее в разных местах блестит между зелеными листьями, и где 
обнаженные белые мысы каменных гор показываются из средины 
и поверх леса: там воспринимает начало сей характер. Действие 
романтического суть удивление, внезапное постижение, приятное 
изумление и погружение в самого себя»14. 

Как видим, уже в XVIII в. проявилась тенденция рассматри-
вать романтическое как движение вертикальное (в отличие от 
позднейшего представления о реалистическом как движении гори-
зонтальном). 

Приводя описание китайских садов, Болотов сообщает: 
«Мастера их различают три разные рода сцен: веселые, страшные 
и волшебные. Последнего рода суть такие, какие у нас романтиче-
скими называются, и китайцы употребляют всякого рода хитрости, 
чтоб сделать только их такими, чтоб могли они приводить во вне-
запное удивление»15. 

Думается, что слово «романтический» не случайно появи-
лось в русском языке в связи с описанием Америки и Англии 

                                                      
14 Экономической Магазин. 1786. Ч. 27, № 56. С. 56–57. А.Т. Болотов ссы-

лается на книгу немецкого агронома Христиана Кая Лоренца Гиршфельда: 
Hirschfeld Ch.С.L. Theorie der Gartenkunst. Leipzig: Weidmann, 1775 (французский 
перевод в 1779–1785 гг. в пяти томах). 

15 Экономической Магазин. 1786. Ч. 25, № 21. С. 325. 



 20

1780-х годов. Американская революционная действительность 70–
80-х годов XVIII в. породила новые, романтические формы поэти-
ческого видения и выражения жизни16. 

 
2 

 
Советское литературоведение уделяло проблеме романтизма осо-
бенно пристальное внимание. Были изданы фундаментальные 
исследования и учебные пособия, напечатано немало дискуссион-
ных статей17. Эти работы позволили по-новому взглянуть на про-
блему типологии русского и американского романтизма, выделить 
некоторые аспекты национального своеобразия этого явления в 
России и США. 

Лицо русского романтизма зрелой поры определяют три вели-
ких писателя – Пушкин, Лермонтов и Гоголь. Романтизм проявился в 
творчестве Тургенева и Достоевского. Изучение русского романтизма 
тем не менее сосредоточивается обычно на анализе произведений так 
называемых малых романтиков – А. Погорельского, М. Загоскина, 
О. Сомова, Н. Полевого, В. Одоевского, А. Бестужева-Марлинского, 
А. Вельтмана и других писателей, у которых романтизм предстает 
в привычных, традиционных формах. А если исследователи ро-
мантизма и обращаются к Пушкину и Гоголю, то по преимуществу 
к их раннему творчеству. 

Период расцвета русского романтизма завершается, с одной 
стороны, «энциклопедией идей русского романтизма»18 – романом 
Одоевского «Русские ночи» (1844), а с другой стороны, первым 
томом «Мертвых душ», выход которого в свет ознаменовал победу 
                                                      

16 См. образцы американской романтической прозы конца XVIII в. в кн.: 
Американская романтическая проза: сборник. М.: Радуга, 1984. 

17 Среди важнейших работ о романтизме в русской литературе следует от-
метить книги: К истории русского романтизма: [сб. ст.]. М.: Наука, 1973; Роман-
тизм в славянских литературах: [сб. ст.]. М.: МГУ, 1973; Маймин Е.А. О русском 
романтизме. М.: Просвещение, 1975; Манн Ю.В. Поэтика русского романтизма. М.: 
Наука, 1976; Русский романтизм: [сб. ст.]. Л.: Наука, 1978; История романтизма в 
русской литературе. Возникновение и утверждение романтизма в русской литера-
туре (1790–1825). М.: Наука, 1979; История романтизма в русской литературе. 
Романтизм в русской литературе 20–30-х годов XIX в. (1825–1840). М.: Наука, 
1979; История русской литературы: в 4 т. Л.: Наука, 1981. Т. 2: От сентиментализма 
к романтизму и реализму; Троицкий В.Ю. Художественные открытия русской 
романтической прозы 20–30-х годов XIX в. М.: Наука, 1985. Отметим также поле-
мику о романтизме в журналах: Вопр. лит. 1964. № 9; Рус. лит. 1974. № 2. 

18 История русской литературы. Т. 2. С. 519. 



 21

реализма. Чернышевский писал об авторе «Мертвых душ»: «Он 
пробудил в нас сознание о нас самих – вот его истинная заслуга» 
(3, 20), заложил основы национально-художественного самосозна-
ния, открыв реализм как глубинный метод русской литературы. 

Вместе с тем «Мертвые души» не означали конец романтиз-
ма в русской литературе, ибо сами явились новым шагом в разви-
тии романтического мировосприятия (вспомним хотя бы знамени-
тые лирические отступления). Если проследить историю русского 
романтизма начиная с «Элегии» (1802) Андрея Тургенева и баллад 
Жуковского, его подъем в эпоху декабризма и расцвет в 30-е и в 
начале 40-х годов, то в этой историко-литературной последова-
тельности творчество Пушкина, Гоголя и Лермонтова оказывается 
важнейшим художественным итогом романтизма в России. 

«Евгений Онегин» и «Пиковая дама», «Петербургские по-
вести» и «Мертвые души», «Герой нашего времени» и оставшаяся 
незаконченной последняя лермонтовская повесть «Штосс» – тако-
вы вершины русского романтизма, открывающие пока еще неяс-
ную «даль свободного романа». Вместе с тем они занимают важ-
нейшее место и в истории возникновения русского реализма. 

Противоречие ли это? Отнюдь нет, ибо в том и состоит ве-
личие «больших романтиков», что они поднялись выше художест-
венного метода, в недрах которого складывалось их творчество. 
Если «Русские ночи» Одоевского или повести Бестужева-
Марлинского как наиболее «типичные» явления романтизма ис-
черпали для себя художественные возможности метода и дальше 
не пошли, то Пушкин, Лермонтов и Гоголь на романтизме не оста-
новились, а совершили, каждый по-своему, художественное от-
крытие, выводящее их творчество за пределы романтизма, но не 
просто отвергая романтический метод, а развивая его по закону 
диалектического отрицания. 

Еще Пушкин говорил, что писателя должно судить по зако-
нам, им самим над собой признанным, по эстетическим законам 
его эпохи, не пытаясь при этом проецировать последующее разви-
тие литературы на предшественника, который не несет за все 
дальнейшее историческое развитие прямой ответственности. Не-
редко же случается так, что в наших суждениях о зрелом творчест-
ве Пушкина и Гоголя определяющими оказываются эстетические 
категории и точки зрения последующих эпох литературного раз-
вития. При этом нарушается принцип историко-функционального 
подхода к литературе прошлого. Во времена Пушкина и даже в год 
выхода «Мертвых душ» все не было столь однозначно и ясно от-



 22

носительно судеб реализма в русской литературе, как то иной раз 
представляется в литературоведческих трудах. 

Говоря о необходимости системного анализа литературы, 
М.Б. Храпченко отмечает, что во время крупных сдвигов в разви-
тии литературы, например в период смены романтизма реализмом, 
многие выдающиеся писатели, в том числе Пушкин, Гоголь, Лер-
монтов, Шевченко, Мицкевич, воплощают в своих произведениях 
принципы того и другого направлений, сохраняя, однако, несо-
мненное внутреннее единство своего творчества. «Сочетание не-
однородных художественных принципов в творчестве этих писа-
телей не только не ведет к эклектике, но представляет собой то 
органичное по своему существу явление, которое составляет важ-
нейший этап роста национальной литературы»19. 

Как известно, романтики высказывались за правдивое вос-
произведение жизни, против условностей классицизма. Передовые 
писатели-романтики, еще не зная понятия реализма, в своей поле-
мике с классицизмом объективно выдвигали те положения, мысли, 
догадки в защиту правдивого искусства, которые позднее высказы-
вали реалисты. И романтики, и позднейшее поколение писателей-
реалистов стремились к истинному отражению мира: романтики – 
обращаясь к чувствам человека, яркими красками живописуя сквозь 
них действительность; реалисты – перенося внимание на изображе-
ние человека и его окружения. У романтиков социальное подано 
через внутренний мир чувств и мыслей героя; у реалистов социаль-
ное становится доступно читателю благодаря картинам обществен-
ной и личной жизни, в которых объективируется герой. Различие 
между тем и другим заключается не в том, что социальный анализ 
является прерогативой реализма (как еще недавно утверждалось в 
иных трудах об исторических судьбах реализма), а в принципах 
художественного освоения социального опыта. 

В чем же специфика художественного отражения и прелом-
ления социальной действительности в искусстве романтизма? Ро-
мантик всегда стремится дать изображение в каком-либо необыч-
ном, поэтическом ракурсе, чтобы тем ярче и глубже подчеркнуть 
сущность изображаемого. Когда Гоголь пишет: «...мириады карет 
валятся с мостов», он создает романтический гротеск. Невский 
проспект предстает у него в каком-то обманном, «не в настоящем 
виде». Остранение, особый угол зрения на мир и создают возмож-

                                                      
19 Храпченко М.Б. Собр. соч.: в 4 т. М.: Худож. лит., 1982. Т. 4. С. 378. 



 23

ность романтического видения. Таков мир всех романтиков – и 
русских, и американских. 

В романтизме, как и в реализме, глубина социального анали-
за зависит прежде всего от глубины художественно-эстетической. 
Даже в частностях. Сравним изображение двух троек в русской 
литературе. Чеховский Ионыч, ожиревший и с одышкой, соверша-
ет выезд в город, где у него громадная врачебная практика. Реа-
лизм Чехова пронизывает все детали этого описания: «Когда он, 
пухлый, красный, едет на тройке с бубенчиками и Пантелеймон, 
тоже пухлый и красный, с мясистым затылком, сидит на козлах, 
протянув вперед прямые, точно деревянные руки, и кричит 
встречным: “Прррава держи!”, то картина бывает внушительная, и 
кажется, что едет не человек, а языческий бог». 

И вот другая, романтическая тройка, о которой говорится 
памятными с детства словами: «Эх, тройка! птица тройка, кто тебя 
выдумал?.. Эх, кони, кони, что за кони! Вихри ли сидят в ваших 
гривах?..». Романтические приметы гоголевской тройки выступа-
ют вполне очевидно, и вот уже перед нами целая поэма, в которой 
есть и Русь, и ее бойкий народ, и ее песни, и ее история... И кому 
под силу доказать, что социального начала, «социального анализа» 
здесь меньше или больше, чем у реалиста Чехова? 

«Мертвые души» стоят на самом скрещении путей русского 
романтизма и реализма, и едва ли мы эстетически возвысим роман, 
если объявим его принадлежащим лишь к одному из этих творче-
ских направлений20. Авторские раздумья об особенностях роман-
тического и реалистического письма выплеснулись на страницы 
самой книги. Две художественные манеры предстают в авторском 
рассуждении (во второй главе) о том, как создаются художествен-
ные образы писателями-романтиками и реалистами: «Гораздо 
легче изображать характеры большого размера: там просто бросай 
краски со всей руки на полотно, черные палящие глаза, нависшие 
брови, перерезанный морщиною лоб, перекинутый через плечо 
черный или алый, как огонь, плащ – и портрет готов; но вот эти 
все господа, которых много на свете, которые с вида очень похожи 
между собою, а между тем, как приглядишься, увидишь много 
самых неуловимых особенностей, – эти господа страшно трудны 
для портретов». Справедливости ради следует сказать, что Гоголь 
охотно прибегал как ко второму способу изображения героев, так 
                                                      

20 Сегодня не может вызвать сочувствия определение романтизма как «ут-
робной» стадии критического реализма (Рус. лит. 1974. № 2. С. 118). 



 24

и к первому. Реализм и романтизм были для писателя единым 
творческим началом, породившим поэму-роман «Мертвые души». 

Действительно, «Мертвые души» – поэма в прозе и в то же 
время поэтический роман. В жанровом определении сталкиваются 
романтическое и реалистическое. И в письмах, и в самом тексте 
Гоголь попеременно называл свою книгу то «повестью, очень 
длинною», то поэмой, то романом, то чем-то непохожим «ни на 
повесть, ни на роман» (11, 77). Писатель все время колебался в 
определении жанра своего произведения. Как известно, это сказа-
лось и на отзывах Белинского. В рецензии на первое издание 
«Мертвых душ» он называет книгу поэмой, в рецензии на второе 
издание (1846) уже говорит: «...этот роман, почему-то названный 
автором поэмою». Затем Белинский окончательно провозгласил 
«Мертвые души» социальным романом. 

Сообщая Пушкину, что он начал писать «Мертвые души», 
Гоголь говорит, что в романе ему хочется показать всю Русь «хоть 
с одного боку». Не всесторонне, многогранно и полно, а именно «с 
одного боку». Что это – скромность молодого писателя или неуве-
ренность в своих силах? Отнюдь нет. Перед нами определенный 
эстетический замысел, установка на заданный угол зрения (в даль-
нейшем в ходе работы над романом писатель отошел от этого 
принципа романтической эстетики). 

Одна из сторон романтизма Гоголя в «Мертвых душах» – 
знаменитые лирические отступления, завершающиеся романтиче-
ским апофеозом Руси в последней главе. Пристальный анализ ро-
мантической природы отступлений мог бы выявить их внутрен-
нюю связь с лирическими отступлениями в «Евгении Онегине», а 
с другой стороны, с отступлениями в романах Достоевского (на-
пример, о фантастическом петербургском утре в восьмой главе 
первой части «Подростка»). 

В канун восстания декабристов в журнале «Сын Отечества», 
где печатались многие из будущих декабристов, появилась статья 
К.Ф. Рылеева «Несколько мыслей о поэзии», утверждавшая прин-
ципы романтизма. Она открывалась сопоставлением романтизма и 
классицизма – острейшей проблемой литературной жизни той 
поры: «Спор о романтической и классической поэзиях давно уже 
занимает всю просвещенную Европу, а недавно начался и у нас»21. 

                                                      
21 Сын Отечества. 1825. Нояб. № 22. С. 145. 



 25

Классицисты полагали, что романтизм – это обозначение 
атеизма, либерализма, терроризма, «чадо безверия и революции»22. 
Московский журнал «Атеней», печатавший произведения русских 
и зарубежных романтиков и вместе с тем довольно скептически 
относившийся к романтизму как литературному направлению, 
постоянно полемизировавший по этому поводу с «Московским 
Телеграфом», в ироническом отделе «Африканские новости» со-
общал: «Несколько дней тому назад изобретен новый род словес-
ности – Романтизм, и вслед за тем образовалось новое, а именно 
историческое направление века. Так пишут в мароккском “Жира-
фе”, который пред прочими африканскими журналами похваляется 
своим проворством в преследовании века»23. И здесь же приводит-
ся «Новое определение романтизма»: «Что такое романтизм? был 
вопрос в одном № мароккского “Жирафа”. Ответ помещен там же. 
“Это новый вид словесности, в котором для краткости выпускает-
ся здравый смысл” <...> У всякого барона своя фантазия». 

Рецензируя в те же годы роман Н. Полевого «Клятва при 
гробе Господнем», А. Бестужев-Марлинский мог со всей опреде-
ленностью заявить: «Мы живем в веке романтизма. Есть люди, 
есть куча людей, которые воображают, что романтизм в отноше-
нии к читателям мода, в отношении к сочинителям причуда, а 
вовсе не потребность века, не жажда ума народного, не зов души 
человеческой»24. Романтики открыли историю, показали нацио-
нальное как выражение общеисторического. Эта мысль, легшая в 
основу статьи Бестужева-Марлинского, еще ранее высказывалась 
Н. Полевым. 

Первым признаком романтизма Полевой считает проявление 
творческой самобытности человеческой души (у Бестужева это 
приобрело формулу: «стремление бесконечного духа человеческо-
го выразиться в конечных формах»). Романтизм складывался «не 
только отдельно каждым народом, но даже отдельно каждым пи-
сателем. Мы не можем сказать, чтобы современный нам роман-
тизм был французский, немецкий, английский, испанский: он мно-
гообразен, всемирен, всеобъемлющ... облекается в формы по 

                                                      
22 Московский Телеграф. 1832. Ч. 43, № 1. С. 86. 
23 Атеней. 1830. Янв. № 1. С. 115, 116. При цитировании одного источника 

страницы последующих цитат приводятся в первой сноске. 
24 Московский Телеграф. 1833. Ч. 52, № 15. С. 404. 



 26

времени, духу, местности народа, в котором явился тот или другой 
романтик»25. 

В своей программной статье «О романах Виктора Гюго и 
вообще о новейших романах», откуда взято приведенное высказы-
вание, Полевой пользуется понятием «романтизм» в двух смыслах. 
Он применяет его к европейской средневековой и возрожденче-
ской литературе, а с другой стороны, «для означения литературы 
современной». Отличительной особенностью современного ро-
мантизма Полевой считает включение всех литератур в общий 
процесс взаимосвязей. «Быстрота литературных сношений, коли-
чество разнородных и разнонародных произведений истинно изу-
мительны»26, – замечает он. В качестве примера критик приводит 
французских писателей, которые черпают свои темы и сюжеты 
отовсюду – из Китая и Англии, Индии и Германии, Аравии и Ис-
пании, Африки и Италии, России и Северной Америки – «все пла-
тят дань... деятельности французов». 

А через два года Белинский в статье «О русской повести и 
повестях г. Гоголя» писал о жанровых сдвигах в литературе:  
«Теперь вся наша литература превратилась в роман и повесть. Ода, 
эпическая поэма, баллада, басня, даже так называемая или, лучше 
сказать, так называвшаяся романтическая поэма, поэма пушкин-
ская, бывало наводнявшая и потоплявшая нашу литературу, – все 
это теперь не больше как воспоминание о каком-то веселом, но 
давно минувшем времени. Роман все убил, все поглотил, а по-
весть, пришедшая вместе с ним, изгладила даже и следы всего 
этого, и сам роман с почтением посторонился и дал ей дорогу впе-
реди себя. Какие книги больше всего читаются и раскупаются? 
Романы и повести. Какие книги доставляют литераторам и домы и 
деревни? Романы и повести. Какие книги пишут все наши литера-
торы, призванные и непризванные, начиная от самой высокой 
литературной аристократии до неугомонных рыцарей толкуна и 
Смоленского рынка? Романы и повести... Вследствие каких же 
причин произошло это явление? Кто, какой гений, какой могуще-
ственный талант произвел это новое направление?.. На этот раз 
нет виноватого: причина в духе времени, во всеобщем и, можно 
сказать, всемирном направлении» (1, 261). 

Говоря о роли в этом процессе влияния иностранных лите-
ратур, Белинский утверждает, что русский народ «не может быть 
                                                      

25 Московский Телеграф. 1832. Ч. 43, № 3. С. 371–372. 
26 Там же. № 2. С. 217. 



 27

чуждым никакого общего умственного движения» (1, 261).  
Он одним из первых обращается к литературной типологии как 
методу исследования и критики современной литературы, утвер-
ждая, что в XIX столетни явления национальной литературы не-
возможно рассматривать вне связи с «всемирным направлением». 

Изучая типологию романтической повести и романа в лите-
ратурах России и Соединенных Штатов, следует иметь в виду, что 
черты сходства, наблюдаемые в этих двух литературах, могут быть 
в известной мере прослежены и в некоторых других литературах 
мира в периоды романтизма. Романтические повести и романы – 
явления национальной культуры. Мы знакомимся с ними как с 
фактами определенной литературы в определенный период ее 
истории и воспринимаем особенности этих жанров в связи с их 
местом и ролью в национальном литературном процессе. 

При всем разнообразии творческих индивидуальностей и 
национальных особенностей развития романтической прозы в 
разных странах она несет на себе черты художественной соотне-
сенности. Как справедливо отмечает Ю.В. Манн, одним из важ-
нейших аспектов изучения художественной эволюции романтизма 
является «соотношение фантастики и реальности»27. В итоговом 
труде Пушкинского Дома «Русская повесть XIX века» утверждает-
ся, что фантастика сделалась не только литературным течением, 
но и элементом общественного быта, питаемым литературой и, в 
свою очередь, питающим литературу. «Такое явление – едва ли не 
единственное в своем роде в истории новой русской литературы и 
почти не имеющее себе аналогий в истории западноевропейских 
литератур XIX века»28. 

В американской литературе происходило нечто аналогичное. 
История знакомства русского общества с произведениями амери-
канских романтиков рассмотрена нами в первой книге настоящего 
исследования. Сейчас же нас занимают явления иного рода. 

Романтическая фантастика была «в духе времени», как гово-
рил Белинский. И действительно, «Пиковая дама» Пушкина, «Пе-
тербургские повести» Гоголя – вершины фантастической прозы 
русской и мировой литературы. Как известно, Достоевский считал, 

                                                      
27 Манн Ю.В. Эволюция гоголевской фантастики // К истории русского 

романтизма. С. 258. 
28 Измайлов Н.В. Фантастическая повесть // Русская повесть XIX века: Ис-

тория и проблематика жанра. Л.: Наука, 1973. С. 168. 



 28

что «Пиковая дама» – «верх искусства фантастического» (Письма, 
IV, 178). 

В Соединенных Штатах романтическая новелла, зародив-
шись в конце XVIII в. (Френо, Брокден Браун), складывается в 20–
30-е годы. Вслед за рассказами Ирвинга в американских журналах 
появляются новеллы Готорна, собранные затем в двух выпусках 
«Дважды рассказанных историй» (1837, 1842). В 1840 г. вышли два 
тома повестей По, печатавшихся в различных изданиях 30-х годов. 
Сборник Гоголя назывался «Арабески» (1835), двухтомник По – 
«Гротески и арабески» (1840). Повесть Гоголя «Нос» (1836) и его 
набросок рассказа «Ночи на вилле» (1839) как бы предвосхищают 
новеллы По «Разговор Эйрос и Хармионы» (1839), «Беседа Моно-
са и Уны» (1841). Арабески и гротески становятся жанром, рас-
пространенным во многих литературах. 

В середине 40-х годов, когда в русской литературе утвер-
ждается реализм, в американской литературе происходит даль-
нейшее развитие романтической повести. Выходят «Повести» 
(1845) Эдгара По, «Легенды старой усадьбы» (1846) Готорна. Еще 
позднее, в 50-е годы, с романтическими повестями выступает 
Мелвилл. При этом возникают новые ассоциации и сравнения: 
«Система доктора Смоля и профессора Перро» (1845) По и «За-
писки сумасшедшего» (1834) Гоголя, «Писец Бартлби» (1853) 
Мелвилла и «Нос» Гоголя. 

Русские писатели читали американских романтиков по-
русски с 1825 г., а по-английски и по-французски – и того ранее. 
Американским писателям-романтикам не довелось познакомиться 
с крупнейшими произведениями русского романтизма. Они были 
переведены слишком поздно. 

Можно допустить известное воздействие художественной ма-
неры Ирвинга и Купера на русскую литературу того времени, осо-
бенно на писателей второго и третьего плана (И.Т. Калашникова, 
автора сибирского романа «Дочь купца Жолобова» (1831), за кото-
рый друзья прозвали его «русским Купером»). «Большие романтики» 
нередко использовали произведения своих американских современ-
ников в целях полемики или парафразы. Так, Н.Я. Берковский рас-
сматривал пушкинскую «Метель» как полемическое выступление 
против новеллы Ирвинга «Жених-призрак»29. 

Русская литература долго оставалась неизвестной в Амери-
ке. И тем не менее в России и США складывался во многом сход-
                                                      

29 Берковский Н.Я. Статьи о литературе. М.; Л.: Гослитиздат, 1962. С. 289. 



 29

ный вид романтической повести. Конечно, немецкий и английский 
романтизм был достаточно хорошо известен в обеих странах, од-
нако не эти инонациональные традиции определили черты русского 
и американского романтизма и элементы их сходства. Типологи-
ческая общность в развитии литературы в России и Соединенных 
Штатах была вызвана не отдельными случаями прямого влияния 
или заимствования, а историческими тенденциями литературной 
эволюции в обеих странах. Прослеживаемая общность дает осно-
вание говорить о том, что некоторые особенности романтической 
повести и романа не являются специфически национальными, а 
выражают свойства этих жанров в мировой литературе романтизма. 

Обращая внимание не только на различие, но и на сходство 
далеких друг от друга литератур, возможно выявить в них некото-
рые черты, кажущиеся на первый взгляд случайными, но приобре-
тающие определенный смысл в мировом литературном процессе. 
При этом важнейшее значение получает метод исследования по-
добных явлений. Приведем пример. 

Сопоставляя описание беспокойного впечатления, произве-
денного на героя висящим над камином портретом в рассказе 
В. Ирвинга «Таинственный портрет», с чувством страха, испыты-
ваемого художником в повести Гоголя «Портрет», Г.И. Чудаков 
приходит к выводу, что сходство между повестями В. Ирвинга и 
Гоголя довольно близкое. «Объяснить его можно тем, что именно 
описание страха, возбуждаемого портретом, у Вашингтона Ирвин-
га произвело сильное впечатление и на самого Гоголя, читавшего, 
конечно, “Атеней”, где был помещен перевод “Таинственного 
портрета” в 1829 году, и первая мысль о “Портрете” могла заро-
диться у него под влиянием чтения названной повести, вследствие 
чего сцена, наиболее поразившая Гоголя, отразилась и в его про-
изведении»30. 

Рассуждения исследователя безупречны в отношении фак-
тов. Действительно, вполне вероятно, что Гоголь читал рассказ 
Ирвинга, переведенный в журнале «Атеней». Однако необъясни-
мым остается главное – почему среди всего, что читал Гоголь и в 
«Атенее» (где печатались повести не только Ирвинга, но и 
Л. Тика, отрывки из романа Купера «Пионеры» и другие перево-
ды), и в иных журналах и книгах, его внимание обратилось именно 
к тому или другому произведению. Лежит ли причина интереса 
                                                      

30 Чудаков Г.И. Отношение творчества Н.В. Гоголя к западно-европейским 
литературам // Университетские Известия. Киев, 1908. Т. 48, № 3. С. 94. 



 30

Гоголя в сочинении иностранного автора, или смысл обращения Го-
голя к Ирвингу или другому писателю заключается не в них, а в  
самом Гоголе? Таково различие компаративистского и историко-
литературного подхода к феномену, который принято обозначать 
словом «влияние». Научно объяснить факт близости повестей 
Ирвинга и Гоголя как проявление общих типологических тенден-
ций развития романтической повести позволяет теория активного 
отбора, согласно которой представители одной национальной ли-
тературы обращаются к опыту другой национальной традиции в 
результате назревшей необходимости и потребности собственного 
литературно-художественного процесса. 

 
3 

 
Когда в 1834 г. Николай Полевой, приступая к рассказу о жизни 
русских крестьян, воскликнул: «Дай мне перо Ирвинга...»31, за 
этим стояла уже многолетняя история восприятия американского 
писателя-романтика в России. Это афористическое восклицание 
передает восторженно-романтический настрой, с каким читался в 
пушкинскую пору Ирвинг. 

С другой стороны, не следует преувеличивать значение по-
добных высказываний русских писателей. Когда современники 
Полевого стали говорить, что основанием для его исторического 
романа «Клятва при гробе Господнем» послужил «Шпион» Купе-
ра, Полевой решительно опроверг это утверждение. Его таинст-
венный герой Гудошник совершенно не похож на героя куперов-
ского романа. Редактировавшийся Полевым журнал писал по 
этому поводу: «У Купера изображен верный сын отечества, кото-
рый... употребляет все силы и средства для его спасения... Но Иван 
Гудочник у Полевого и Блуд <в романе “Аскольдова могила”> у  
г-на Загоскина совсем другое: это люди, поклявшиеся мстить за 
отчизну, уже погибшую»32. 

Вместе с тем Полевой охотно использует форму очерка Ирвин-
га для создания новых жанров художественно-публицистической 
журналистики в своем «Московском Телеграфе». Он пишет рас-
сказ о четырех старых русских журналах, о которых никогда и 
никто из его современников, вероятно, и не слыхивал, «разве кро-
                                                      

31 Полевой Н. Мечты и жизнь: были и повести. М.: тип. Семена, 1834. 
Ч. IV. С. 15. 

32 Московский Телеграф. 1834. Ч. 55, № 1. С. 170–171. 



 31

ме старожилов библиографических». Обращаясь к этим забытым 
ныне журналам, которых не найдешь даже в известных библио-
графических каталогах Сопикова, Плавильщикова и Смирдина, 
Полевой говорит: «Время, истерзав пестрые, красные, синие, ди-
кие, голубые, желтые обвертки наших повременных книжечек, в 
которых иной думает дожить до потомства, истерзает и внутрен-
ность их, и тогда добрый журналист XX века, взворачивая пыль 
старых библиотек, удружит, может быть, и нам несколькими 
строчками и оживит память нашего существования, забвенную у 
потомков...»33. 

«Шутливый Ирвинг Вашингтон, – продолжает Полевой, пе-
реставляя местами имя и фамилию американского писателя, – 
написал остроумную статью о переменчивости книжной славы. Он 
говорит, что подслушал в какой-то английской библиотеке разго-
вор старых и новых книг. Что если, не переводя разговора этого, 
вообразить: какой бы мог быть разговор между старыми и новыми 
произведениями нашей литературы?»34 И Полевой пишет рассказ, 
действующие лица которого – книги Симеона Полоцкого, Тредиа-
ковского, Сумарокова. 

Типологические параллели русского и американского ро-
мантизма весьма многообразны. Не предполагая дать исчерпы-
вающей картины этой историко-литературной соотнесенности, 
начнем с того, что и русские, и американские романтики не уста-
вали повторять, что «у нас нет литературы», имея в виду не вся-
кую литературу, а лишь национальную и романтическую, которую 
они сами создавали. 

Этот романтический лозунг был впервые выдвинут в про-
граммной речи Андрея Тургенева «О русской литературе» (1801), 
хотя подобные мысли возникали и в XVIII в. Призывая к созданию 
национальной словесности, он вопрошал: «Есть литература фран-
цузская, немецкая, английская, но есть ли русская?»35 В 1824 г. 
А.А. Бестужев писал в обзоре русской словесности: «У нас есть 
критика и нет литературы»36. В письме к Бестужеву Пушкин оспо-
рил это утверждение: «Нет, фразу твою скажем наоборот; литера-

                                                      
33 Московский Телеграф. 1827. Ч. 18, № 21, отд. II. С. 26–27, 24. 
34 Полевой имеет в виду очерк Ирвинга «Искусство делать книги», опуб-

ликованный в «Московском Телеграфе» в феврале 1825 г. (Ч. 1, № 4. С. 297–306). 
35 Русский Библиофил. 1912. № 1. С. 26. 
36 Бестужев-Марлинский А.А. Соч.: в 2 т. / сост., вступ. ст. В.И. Кулешова. 

М.: Худож. лит., 1981. Т. 2. С. 401. 



 32

тура кой-какая у нас есть, а критики нет. Впрочем, ты сам немного 
ниже с этим соглашаешься» (XIII, 178). Но и сам Пушкин десять 
лет спустя пишет оставшуюся незаконченной статью «О ничтоже-
стве литературы русской». Наконец, Белинский в романтический 
период своей деятельности говорил о «сомнительности существо-
вания» (I, 259) русской литературы. 

Однако у Белинского эта мысль, высказывавшаяся до  
него Д.В. Веневитиновым, И.В. Киреевским, Н.И. Надеждиным, 
Н.А. Полевым, П.А. Вяземским и др., получает новое истолкова-
ние. Он, по существу, отбросил старую романтическую формулу, 
заменив ее анализом наследия Пушкина и творчества Гоголя как 
явлений национального духа. 

Социально-исторический анализ действительности – одно из 
существенных свойств романтической прозы, как и реалистиче-
ской. Русские писатели нередко решали в романтической повести 
или романе вполне конкретные вопросы общественной и полити-
ческой жизни страны. Таков рассказ А. Бестужева «Кровь за 
кровь» («Замок Эйзен»), где за событиями древности постоянно 
ощущается романтическая интерпретация современных споров о 
проблеме справедливого возмездия, о средствах борьбы с деспо-
тизмом. Не случайно такая новелла была включена в декабрист-
ский альманах «Звездочка». 

Социально злободневны и многие произведения американ-
ских романтиков. Сатирическая «История Нью-Йорка» Ирвинга 
вся построена на недвусмысленных ассоциациях с современной 
общественно-политической жизнью. Рассказ По «Делец» отражает 
черты складывающегося нового человека буржуазной Америки. 
Этическая проблематика пуританской Америки во многом опреде-
ляет новеллистику Готорна. В «Марди» Мелвилла за сложной 
романтической символикой ощущается живое биение пульса об-
щественной жизни Америки и Европы того времени. И если до сих 
пор еще живуч миф об абстрактно-вневременном характере произ-
ведений романтизма, то это в значительной мере объясняется 
инерцией историко-литературного мышления. Хотя связи роман-
тического произведения с действительностью иные, чем в реализ-
ме, именно художественная специфика отражения общественной 
жизни и определяет лицо романтизма. 

Рассмотрим характерный случай историко-литературной 
ошибки, происшедшей в XIX в. в результате сходства жанра ро-
мантической новеллы на русском и английском языках. В 1839 г. 
основанный Пушкиным журнал «Современник» напечатал роман-



 33

тический рассказ «Праздник мертвецов. Перевод с малороссийско-
го В.Н.С.». В XIX и в начале XX в. эта новелла считалась одним из 
ранних переводов По на русский язык – так называемый перевод-
обработка, стилизованный на манер романтических повестей Го-
голя из украинской жизни. 

Сведения об этом раннем переводе По на русский язык вошли 
в справочники и неоднократно повторялись37. Так, А. Блок, высту-
пая против распространенного в русском обществе мнения, «будто 
По был только “эстетом”, или, говоря более грубо, – только развле-
кал, пугал, вообще – “потешал публику”», полагал, что знакомство 
русского читателя с По началось еще в 30-е годы XIX в., «когда 
один рассказ его был напечатан в “Современнике”» (5, 618). 

Американское академическое литературоведение повторило 
эту версию уже в наше время. «Литературная история Соединенных 
Штатов Америки» (1948) утверждает: «Русские читали По в конце 
30-х годов, задолго до того, как он получил признание во Фран-
ции»38. Действительно, если бы в «Современнике» оказался опуб-
ликован рассказ По, это означало бы, что в России познакомились 
с великим американским писателем еще до того, как его новеллы, 
печатавшиеся в американских журналах, были собраны и изданы в 
первой книге его рассказов в 1840 г. 

Только сравнительно недавно американские литературоведы 
убедились, что появившийся в «Современнике» рассказ не при-
надлежит По. В России псевдоним В.Н.С. был раскрыт давно, и 
теперь рассказ «Праздник мертвецов» печатается в сочинениях 
украинского писателя-романтика Г.Ф. Квитки-Основьяненко. 

Ошибку атрибуции «Праздника мертвецов» нельзя считать 
лишь случайной путаницей. В самом деле, случайно ли рассказ 
выдающегося украинского писателя был принят за произведение 
Эдгара По? Или, может быть, у живших столь далеко друг от друга 
писателей были какие-то черты, сближавшие их манеру повество-
вания? Ответ на этот вопрос проливает свет на смысл и сущность 
типологического исследования литературы. 

                                                      
37 Энцикл. слов. / изд. Ф. Брокгауз и И. Ефрон. СПб., 1898. Т. 24, полутом 48. 

С. 831. 
38 Литературная история Соединенных Штатов Америки: [в 3 т.] / под ред. 

Р. Спиллера и др. М.: Прогресс, 1978. Т. 2. С. 164. В январе 1960 г. в журнале 
“American Literature” появилась заметка о том, что рассказ в «Современнике» не 
принадлежит По. 



 34

В русском и американском романтизме получил распростра-
нение жанр таинственной повести с реальной развязкой, когда 
сверхъестественные явления объясняются (или делается вид, что 
объясняются) вполне естественными обстоятельствами. В «Пись-
мах к графине Е.П. Ростопчиной» В.Ф. Одоевский рассказывает об 
одном из таинственных случаев, свидетелем которого он стал. 
Однажды летней ночью он работал в своем петербургском кабине-
те на четвертом этаже. «Вдруг сзади меня послышался шелест 
шагов; сначала я подумал, что проходит кто-нибудь из домашних, 
и не обратил на это внимание; но шелест продолжался; он походил 
на медленное шарканье больного человека; словом, это были точь-
в-точь такие шаги, каких можно ожидать от привидения; призна-
юсь вам, что я несколько... хоть удивился, встал с кресел, посмот-
рел вокруг себя: двери были заперты, шелест явственно слышался 
в углу у печки»39. 

Страх и любопытство заставляют автора внимательно иссле-
довать всю комнату; шелест то ослабевал, то усиливался, смотря по 
тому, приближался автор к углу с печкой или удалялся от него. 
Человек с пламенным воображением, наверное, даже увидел бы 
нечто похожее на привидение... Но вскоре загадка объяснилась са-
мым простым образом: на Фонтанке против окон стояла барка с 
дровами, из которой выплескивали воду, обыкновенно натекающую 
в подобные барки. Этот звук не слышен при городском шуме, но 
ночью, входя в открытое окно четвертого этажа, «по особому аку-
стическому устройству комнаты» отражался в одном из ее углов. 

Этот случай Одоевский использует, чтобы сформулировать 
смысл своих фантастических рассказов. «Я хочу объяснить все эти 
страшные явления, подвести под них общие законы природы, со-
действовать истреблению суеверных страхов». Однако мы сделали 
бы непоправимую ошибку, если бы стали рассматривать романти-
ческую прозу только с этой просветительской точки зрения. 

Иное, «реальное» объяснение фантастического в романтиче-
ской прозе весьма напоминает вынужденную уступку, которую 
делает Иван Карамазов, поясняя Алеше свою «безбрежную фанта-
зию» о Великом инквизиторе: «Если уж тебя так разбаловал со-
временный реализм и ты не можешь вынести ничего фантастиче-
ского – хочешь qui pro quo, то пусть так и будет» (14, 228). 

Этот пушкинский прием прозрения сквозь фантастику яв-
лялся нам и в «Гробовщике», и в «Пиковой даме», и в «Медном 
                                                      

39 Одоевский В.Ф. Соч.: [в 3 ч]. СПб.: Иванов, 1844. Ч. 3. С. 311, 308. 



 35

всаднике». Без фантазии немыслим романтизм, но без нее не мо-
жет обойтись и реализм Достоевского. 

К жанру таинственной романтической повести с реальной 
развязкой относится «Латник» А. Бестужева-Марлинского, «Чер-
ная перчатка» В. Одоевского, исполненные романтической иронии 
рассказы «Опал» И. Киреевского, «Перстень» Е. Баратынского.  
В американской литературе можно назвать новеллы «Жених-
призрак» В. Ирвинга, «Сфинкс» Э. По и некоторые рассказы 
Н. Готорна («Деревянная статуя Драуна», «Снегурочка»). 

Многие романтики воспринимали рассказы о привидениях с 
большой долей иронии. Ирвинг в самый напряженный момент 
своего рассказа, когда жених-призрак, вставший из могилы, на 
вороном коне похищает невесту, спокойно поясняет в авторской 
ремарке, что «случаи подобного рода не представляют в Германии 
ничего необычного, что подтверждается великим множеством 
вполне достоверных рассказов»40. В том же духе романтической 
иронии завершает свою повесть «Странный бал» русский роман-
тик В.Н. Олин. В качестве неопровержимого подтверждения ис-
тинности всей истории с генералом, попавшим на бал к Сатане, 
рассказчик приводит следующий довод: «Я слышал ее от самого 
генерала, который только что оправился от белой горячки...»41. 
Еще более определенно о подобных историях высказался герой 
рассказа Е. Баратынского «Перстень»: «Это перевод какой-нибудь 
из этих модных повестей, в которых чепуху выдают за гениальное 
своенравие»42. 

Рецензируя повесть В. Олина «Странный бал», которую автор 
в предисловии попытался уподобить «фосфорическим повестям» 
Гофмана и Ирвинга, Белинский высмеял представление о роман-
тизме как поэзии кладбищ, чертей, ведьм, колдунов и привидений. 
«Только в двадцатых годах понимали так романтизм» (3, 74).  
К 1839 г., когда написана рецензия Белинского, романтизм означал 
нечто совсем иное. Гофманская фантастика была высоко оценена 
Белинским. В центре дискуссии о романтизме находилось понятие 
фантастического в жизни человеческой души. И Белинский, кото-
рый никогда не был противником фантастического как такового, 

                                                      
40 Ирвинг В. Новеллы / пер. А.С. Бобовича. М.: Гослитиздат, 1947. С. 37. 
41 Олин В. Странный бал, повесть из Рассказов на станции, и восемь стихо-

творений. СПб.: тип. III отд-ния, 1838. С. 70–71. 
42 Баратынский Е.А. Полн. собр. соч.: [в 2 т.]. СПб.: Акад. наук, 1915. Т. 2. 

С. 195. 



 36

утверждает, что фантастическое «есть один из самых важных и 
самых глубоких элементов человеческого духа; мысль великая мер-
цает в таинственном сумраке царства фантастического...» (3, 75). 

Отношение Белинского к романтизму до недавних пор 
трактовалось довольно односторонне. В его суждениях стреми-
лись выискивать критические нотки или в лучшем случае оценку 
романтизма как устремленности к последующему историко-
литературному методу. И.В. Карташова обратила внимание на 
причину критического отзыва Белинского о «Портрете» Гоголя: 
«Эта оценка не была вызвана фантастическим характером повес-
ти, как часто считается. Неудовольствие Белинского вызвала 
вторая часть “Портрета” своей отвлеченностью и отчетливо про-
явившимися религиозными идеями... Первая же часть повести, 
причем не только социально-бытовой колорит ее, но и фантасти-
ческий план, получила высокую оценку критика»43. Действитель-
но, говоря о великой силе фантастики Гоголя, Белинский пишет: 
«Первой части этой повести невозможно читать без увлечения; 
даже, в самом деле, есть что-то ужасное, роковое, фантастиче-
ское в этом таинственном портрете, есть какая-то непобедимая 
прелесть, которая заставляет вас насильно смотреть на него, хотя 
вам это и страшно» (1, 303). 

Лейтмотивом романтической повести, этого ведущего жанра 
романтической прозы, стала мысль, высказанная одним из героев 
«Рассказов пирятинца» (1837) Е.П. Гребёнки: «Слушать приключе-
ние, в конце которого человек сходит с ума, это – верх блаженства в 
наш век ужасов»44. Сочетание ужасного, фантастического с прозаи-
ческой действительностью наполняет всю романтическую прозу. 

В традициях «таинственных историй» написан «Вечер на 
Хопре» (1837) М.Н. Загоскина. Действие «Вечера» приурочено к 
1806 г., когда в саратовской деревушке на Хопре в старинных кир-
пичных палатах собиралась компания гостей и, усевшись у пы-
лающего камина, проводила время в рассказах о необыкновенных 
случаях, о привидениях и наваждениях – словом, обо всем том, что 
не могло быть истолковано естественным образом. 

Автор стремится документировать свое повествование. Так, 
журналы, которые читают собравшиеся в доме у Ивана Алексее-
вича Асанова заезжие гости, выходили только в 1806 г. – «Люби-
тель Словесности», «Московский Зритель» и «Московский Собе-
                                                      

43 Карташова И.В. Гоголь и романтизм // Русский романтизм. С. 72. 
44 Гребенка Е.П. Соч. СПб.: Литов, 1862. Т. 1. С. 12. 



 37

седник», только что появившийся в свет и украшенный затейли-
вым подзаголовком в духе тех времен: «Повествователь мыслей в 
вечернее время упражняющихся в своем кабинете писателей, рас-
сказывающий повести, анекдоты, стихотворения, полезные рассу-
ждения, а временем и критику». Рассказчик, записавший все ус-
лышанное в дорожный журнал, настаивает на документальной 
подлинности этих рассказов. «Да, почтенные читатели! решитель-
но повторяю, что есть “Русские истории”, которые несравненно 
более походят на сказки, чем эти были и предания, основанные на 
верных и не подлежащих никакому сомнению фактах»45. 

В «Вечере на Хопре» шесть фантастических повестей, кото-
рым предпослано нравоописательное вступление с зарисовками 
местного «высшего общества» в уездном городке Сердобске. Го-
родничий, родной брат гоголевского городничего, поправляя с 
важностью свой галстук, имел обыкновение повторять: «У нас и в 
Сердобске общество дворян прекрасное». Характеристики героев у 
Загоскина, уроженца тех мест, выразительны даже в деталях: «ще-
гольская тележка сердобского исправника» дает представление о 
ее хозяине. Но не будем на основании проработанности бытовых 
деталей повествования делать поспешный вывод о реалистической 
направленности «Вечера на Хопре». 

Еще в 1831 г. Бестужев-Марлинский представил в рассказе 
«Латник» целую теорию переплетения фантастики и реальности в 
жизни и в литературе. Эта характерная особенность романтизма 
получает у Бестужева фольклорное истолкование: «Ты спросишь, 
откуда пробился ключ этих наслаждений моих, это перемещение 
сонных призраков в явную жизнь и действительных вещей в сон-
ные мечтания? Мне кажется, этому виною было раннее верование 
в привидения, в духов, в домовых, во всех граждан могильной 
республики, во всех снежных сынков воображения мамушек, ня-
нюшек, охотников-суеверов, столько же и раннее сомнение во 
всем этом. Нянька рассказывала мне страхи с таким простосерде-
чием, с таким внутренним убеждением, родители и учители, в 
свою очередь, говорили про них с таким презрением и самоуве-
ренностью, что я беспрестанно волновался между рассудком и 
предрассудком, между заманчивою прелестью чудесного и стро-
гими доказательствами истины»46. 

                                                      
45 Загоскин М.Н. Соч.: [в 7 т.]. СПб.: Штейн, 1889. Т. 3. С. 582, 566. 
46 Бестужев-Марлинский А.А. Соч.: в 2 т. М.: Худож. лит., 1981. Т. 1. 

С. 436, 29. 



 38

В творчестве Бестужева-Марлинского постоянно противо-
борствуют эти два начала, однако было бы несправедливо, как то 
нередко прежде делалось, отождествлять их с романтической и 
реалистической тенденциями. Как художник и критик Марлин-
ский до конца жизни оставался верен принципам романтического 
искусства. В.И. Кулешов справедливо отмечает (в предисловии к 
сочинениям Бестужева-Марлинского), что фантастический эле-
мент в творчестве писателя усложнял характеры – «это была свое-
образная форма углубления психологизма Марлинского». 

Слияние реального и иллюзорного или фантастического 
свойственно многим писателям-романтикам. Искусным мастером 
этой формы в американской литературе был Н. Готорн. Реальность 
предстает в его произведениях в гримасе гротеска, и сквозь нее 
писатель еще острее различает американскую действительность. 

Лучший роман Готорна – «Алая буква» открывается вступи-
тельной повестью «Таможня» – своеобразным манифестом амери-
канского романтизма, в котором процесс художественного творче-
ства рассматривается как переход из мира реальностей в мир 
условностей. «Нет обстановки, более располагающей сочинителя 
романов к встрече со своими призрачными гостями, чем издавна 
знакомая комната, где лунные лучи заливают ковер таким белым 
сиянием, так явственно вырисовывают узор на нем, делают каж-
дый предмет таким отчетливым и вместе с тем совсем иным, чем в 
утреннем или полуденном свете!.. Вещи, видимые во всех подроб-
ностях и одухотворенные необычным освещением, словно теряют 
материальность и становятся созданиями воображения. Меняются, 
обретая новое достоинство, самые мелкие, самые пустячные пред-
меты... И вот пол в нашей привычной комнате становится ней-
тральной полосой, чем-то соединяющим реальный мир со страной 
чудес, где действительность и фантазия могут встретиться и 
слиться друг с другом. Появись здесь призраки, они не испугали 
бы нас. Если бы, оглянувшись, мы увидели давно исчезнувший 
любимый образ, неподвижно застывший в волшебном лунном 
свете, мы не удивились бы ему, настолько обстановка соответст-
вует этому видению, и лишь задумались бы над тем, действитель-
но ли он вернулся из далеких краев или никогда не покидал уголка 
возле нашего камина»47. 

Иллюзия и реальность, их столкновение и превращение од-
ного в другое – такова драматическая коллизия многих повестей 
                                                      

47 Готорн Н. Алая буква. М.: Гослитиздат, 1957. С. 31–32. 



 39

Готорна. Ралф Кренфилд, герой рассказа «Тройная судьба», гоня-
ется по всему свету за своей мечтой, но находит ее дома. Питер 
Голдтуэйт ищет в своем доме спрятанный когда-то клад, но в най-
денном сундуке оказывается лишь тень богатства – старые кредит-
ные билеты и процентные бумаги на многие тысячи фунтов, выпу-
щенные в свет более ста лет назад и теперь ровным счетом ничего 
не стоящие (рассказ «Сокровище Питера Голдтуэйта»). Эти «мыль-
ные пузыри», как называет их рассказчик, были самым подходящим 
капиталом, чтобы строить воздушные замки. Поиски драгоценного 
камня (рассказ «Великий карбункул») становятся поисками смысла 
жизни. Карбункул предстает людям таким, каковы они сами. И по-
следним искателем Великого карбункула был сам писатель, пытав-
шийся разгадать тайну Хрустальных гор искусства. 

Кажущееся и действительное сопутствуют жизни героев 
большинства рассказов Готорна. Своеобразной квинтэссенцией 
конфликта поэтической мечты с грубой реальностью стал рассказ 
«Снегурочка». Воплощенная в реальность детская мечта о Снегу-
рочке, в существование которой вынуждены были поверить на 
время даже взрослые, неожиданно развеялась – Снегурочка рас-
таяла в комнате от жара современной чугунной печки. Финальная 
реплика отца детей, увидевшего на полу лужу от растаявшего сне-
га, звучит как торжество антипоэтической действительности. 

Если для Ирвинга в необыкновенных приключениях Рип 
Ван Винкля самый мир таинственного был прост и как бы естест-
вен в своей необычности, то для Готорна американская действи-
тельность предстает в более мрачном свете. Степень отчуждения 
героя от непонятной ему жизни и ее законов усиливается. Реаль-
ность оборачивается внутренней, до времени скрытой от людского 
взора стороной: добродетель – пороком, честность – бесчестьем, 
добро – злом. 

Такова художественная логика рассказа Готорна «Молодой 
Браун», в котором на ночном сборище нечистой силы в лесу доб-
ропорядочный пуританин Браун встречает всех, к кому с детства 
привык питать уважение. «Вы считали их добродетельнее других и 
стыдились своих грехов, думая о жизни этих людей, полной пра-
ведных дел и неземных устремлений, – говорит ему князь тьмы, 
повелитель всей нечисти, наполнившей лес.– И вот теперь вы всех 
их встречаете здесь, где они собрались для служения мне. В эту 
ночь откроются вам все их тайные дела»48. 
                                                      

48 Готорн Н. Новеллы. М.; Л.: Худож. лит., 1965. С. 264–265. 



 40

Подобные мотивы, свойственные социально-критическому 
направлению в романтической литературе, находим мы и в неко-
торых повестях В. Одоевского. Так, в фантастической повести 
«Косморама» (1839) Одоевский воплотил свою теорию «второго 
видения», или двоемирия, согласно которой реальное связано с 
какой-то иной, внутренней жизнью, особенно свойственной дет-
скому возрасту, столь чуткому к правде и лжи. Еще в детстве ге-
рою повести Владимиру подарили игрушку – космораму, в кото-
рой чудесным образом переплетались действительные картинки с 
фантастическими. Люди были видны в космораме такими, каковы 
они на самом деле. 

Однажды, уже будучи взрослым, Владимир увидел в космо-
раме двойника доктора Бина, который когда-то подарил ему эту 
игрушку. При этом двойник Бина говорит ему о соотношении ка-
жущегося и подлинного, рассказывает ему о себе, т.е. о реальном 
докторе Бине: «Не верь ему или, лучше сказать, не верь мне в тво-
ем мире. Там я сам не знаю, что делаю, но здесь я понимаю мои 
поступки, которые в вашем мире представляются в виде неволь-
ных побуждений... У вас должен казаться сумасшедшим тот, кто в 
вашем мире говорит языком нашего»49. Таким образом, в основе 
повести Одоевского лежит ситуация, близкая к проблематике рас-
сказа Готорна «Молодой Браун», хотя и не столь социально заост-
ренная, как у американского новеллиста. 

Романтическое повествование Одоевского не допускает од-
нозначного прочтения. Писатель и сам не забывает напомнить об 
этом, особенно в конце рассказа. «Сильфида» (1834) завершается 
признанием: «Я ничего не понял в этой истории: не будут ли сча-
стливее читатели?»50. Аналогичным образом оканчивается и «Са-
ламандра» (1841): «Признаюсь, я до сих пор убежден, что все это 
выдумка, что дяде хотелось пошутить надо мною и все эти крики, 
тени не иное что, как фантасмагория». 

Прием незаконченности, неразгаданности таинственного со-
бытия был издавна присущ романтической новелле. «Вечер на 
Кавказских водах в 1824 году» Марлинского, где столько всякой 
чертовщины и лишь немногое получает реальное объяснение, за-
вершается ироническим пожеланием рассказчика: «Итак, до при-

                                                      
49 Отечественные Записки. 1840. Т. 8, отд. III. С. 42–43. 
50 Одоевский В.Ф. Соч.: в 2 т. / сост. В.И. Сахаров. М.: Худож. лит., 1981. 

Т. 2. С. 126, 219. 



 41

ятного свидания, милостивый государь! Доброго сна, господа! 
Покойной ночи, господин читатель!»51 

Рассказчик в системе романтической прозы играет весьма 
своеобразную роль. У романтиков рассказчик прежде всего «ав-
тор» и часто выступает как «сам писатель», тогда как у мастеров 
реализма рассказчик по большей части не отождествляется с писа-
телем. Отсюда и различные функции рассказчика в романтической 
и реалистической прозе. В первой он выступает как то субъективное 
начало, которое находится в содружестве с читателем или, напро-
тив, сеет сомнение в душе доверчивого читателя. Во втором случае 
рассказчик объективируется до роли одного из действующих лиц 
повествования. Однако у реалистов, испытывающих притягатель-
ное воздействие романтизма, как, например, у Достоевского, соче-
таются оба качества. Исключительная проницательность романти-
ческого рассказчика приближает его к авторскому всеведению, но 
и ему не всегда позволено проникнуть в мир таинственного, в 
котором живут герои произведения. И тогда он гордо замыкается в 
романтической иронии, подобно герою «Вечера на Кавказских 
водах в 1824 году». «Привидения всегда заводятся в темноте, как 
червячки в лимбургском сыре», – хладнокровно замечает рассказ-
чик при виде приподнимающегося из гроба мертвеца. 

Типологические черты романтической прозы особенно явст-
венно проступают в одном из поздних явлений этого рода – «Рус-
ских ночах» В. Одоевского, составленных из повестей, написан-
ных преимущественно в 30-е годы. Определяя жанр этой книги, 
увидевшей свет в 1844 г., как философский роман, Е.А. Маймин 
поясняет название, которое показалось Белинскому странным: 
«“Русские ночи” – это русские мысли, русские раздумья, русские 
идеи. Разумеется, это не точная расшифровка названия: романти-
ческая поэтика не требует, да и не допускает логически строгой и 
точной расшифровки»52. 

Художественную форму «Русских ночей» – новеллы, обрам-
ленные рассуждениями нескольких лиц, – не следует механически 
возводить к близким или далеким образцам. Романтические повес-
ти по самой своей природе тяготеют к подобному приему. В рус-
ской литературе еще А. Погорельский создал такое повествование 

                                                      
51 Бестужев-Марлинский А.А. Соч. Т. 1. С. 308, 304. 
52 Одоевский В.Ф. Русские ночи / изд. подгот. Б.Ф. Егоров, Е.А. Маймин, 

М.И. Медовой. Л.: Наука, 1975. С. 262 (далее ссылки на страницы этого издания 
приводятся в тексте). 



 42

в «Двойнике» (1828). Повесть «Лафертовская маковница», входя-
щая в серию очерков «Двойник», наряду с ранними рассказами 
А. Бестужева свидетельствует о рождении романтической повести 
в русской литературе. Когда эта повесть была впервые опублико-
вана в журнале «Новости Литературы», Пушкин с восторгом ото-
звался о ней в письме к брату 27 марта 1825 г.: «Душа моя, что за 
прелесть бабушкин кот! я перечел два раза и одним духом всю 
повесть, теперь только и брежу Тр<ифоном> Фал<елеичем> Мур-
лыкиным. Выступаю плавно, зажмуря глаза, повертывая голову и 
выгибая спину» (XIII, 157). 

Герой «Лафертовской маковницы» Аристарх (не Трифон, 
как называет его Пушкин) Фалелеич Мурлыкин – явление в ро-
мантической литературе примечательное. Это как бы прообраз 
гоголевского Носа, появляющийся то в своем собственном виде, то 
под личиной бабушкина кота. Впервые предстает он перед герои-
ней повести Машей в сцене колдовства, когда бабушка ходит кру-
гом стола и протяжным напевом произносит непонятные слова, а 
перед ней плавно выступает черный кот с сверкающими глазами и 
с поднятым вверх хвостом. Девять раз обошла старуха вокруг сто-
ла, под мурлыканье кота, и Маша, держась за ее полы и крепко 
зажмурившись, трепещущими шагами следовала за ней. Когда же 
та остановилась, Маша невольно раскрыла глаза. «Бросив нечаян-
но взгляд на черного кота, она увидела, что на нем зеленый мун-
дирный сертук; а на место прежней котовой круглой головки пока-
залось ей человеческое лице, которое, вытараща глаза, устремляло 
взоры прямо на нее...»53. 

Говоря Маше о приближении своей смерти, бабушка, она же 
Лафертовская маковница, как бы обращается к коту. «Мой верный 
друг, – продолжала старуха, взглянув на кота, – давно уже зовет 
меня туда, где остылая кровь моя опять согреется». Влюбленный 
черный кот, с которым помолвила бабушка свою внучку, исчезает 
сразу же после смерти старухи. И появляется вновь не прежде, как 
Маша с родителями переехала в дом бабушки. Спустившись из 
своей светлицы в гостиную, где отец представил ей жениха, она 
увидела на скамье подле отца мужчину небольшого роста в зеле-
ном мундирном сертуке. «То самое лице устремило на нее взор, 
которое некогда видела она у черного кота... 

– Батюшка! это бабушкин черный кот, – отвечала Маша, за-
бывшись и указывая на гостя, который странным образом повер-
                                                      

53 Погорельский А. Соч.: [в 2 т.]. СПб.: Смирдин, 1853. Т. 2. С. 192–193, 214, 218–219. 



 43

тывал головою и умильно на нее поглядывал, почти совсем зажму-
рив глаза... 

– Какой кот? – вскричал Онуфрич с досадою.– Это г. титу-
лярный советник Аристарх Фалелеич Мурлыкин, который делает 
тебе честь и просит твоей руки». 

Получив такой афронт, Мурлыкин поклонился и, с приятно-
стию выгибая круглую свою спину, вышел вон. Маша видела из 
окна, как, дойдя до конца дома, он вдруг повернул за угол и пус-
тился бежать. «Большая соседская собака с громким лаем во всю 
прыть кинулась за ним, однако не могла его догнать». События 
реального плана вполне «естественно» переходят в план нереаль-
ный и обратно. Если черный кот может явиться в роли жениха, то 
для соседской собаки вполне естественно погнаться за вышедшим 
из дома котом. Достоверность деталей придает фантастике види-
мость реальности – этот прием любили использовать как русские, 
так и американские романтики (вспомним хотя бы По). 

Не одной Маше представляется Мурлыкин бабушкиным ко-
том, за которого хотят ее выдать замуж. Онуфрич тоже замечает в 
нем что-то от кота: «Хотя я очень знаю, что титулярный советник 
не может быть котом или кот титулярным советником, однако мне 
самому он показался подозрительным». Последняя встреча с ко-
том-Мурлыкиным происходит у Маши вечером во дворе у колод-
ца. Черный кот печально сидел на срубе и мяукал унылым голо-
сом. Когда Маша бросила подаренный бабушкой ключ в колодец, 
воскликнув: «Не надо мне ни жениха твоего, ни денег твоих», 
черный кот завизжал и кинулся туда же. Вода в колодце закипела... 

Налицо одна из традиционных романтических развязок, ко-
гда действие возвращается на твердые основания «мира без чу-
дес». Но не менее характерна для «таинственной повести» и иная 
развязка, как в устной сказке Пушкина о «влюбленном бесе», ко-
торый «ездил на извозчике на Васильевский остров» и в образе 
которого отозвалась история о влюбленном бабушкином коте. 
В.П. Титов записал рассказ Пушкина, и он появился с согласия 
поэта в «Северных Цветах на 1829 год»54. 

«Уединенный домик на Васильевском», напечатанный под 
псевдонимом Титова (Тит Космократов), столь же тесно связан с 
топографией Петербурга, как «Лафертовская маковница» с топо-

                                                      
54 Виноградов В.В. Сюжет о влюбленном бесе в творчестве Пушкина и в 

повести Тита Космократова (В.П. Титова) «Уединенный домик на Васильевском» // 
Пушкин. Исследования и материалы. Л.: Наука, 1982. Т. 10. С. 121–146. 



 44

графией Москвы. Повествование начинается с ландшафта: «Кому 
случалось гулять кругом всего Васильевского острова, тот без 
сомнения заметил, что разные концы его весьма мало похожи друг 
на друга»55. Описание контрастов различных частей Васильевско-
го острова создает у слушателя или читателя чувство уныния, 
предвосхищающее фантастическое действие повести. По мере 
приближения к северной стороне между деревянными домами все 
чаще проглядывают пустыри. «И летом печальные сии места пус-
тынны, а еще более зимою, когда и луг, и море, и бор, осеняющий 
противоположный берег Петровского острова, – все погребено в 
седые сугробы, как будто в могилу». 

Когда-то считалось, что для романтиков, во всяком случае 
для представителей немецкой романтической школы, совершенно 
не существенно конкретно-историческое описание места действия, 
тем более топография определенного города. Однако уже Гофман 
призывал к реальному описанию места и времени действия: «Я 
тоже нахожу чрезвычайно важным объяснять место действия. Это 
не только придает рассказу характер исторической верности, 
оживляющей скудную фантазию, но хорошо еще тем, что необык-
новенно освежает весь сюжет в воображении тех, кто сам бывал в 
упоминаемых местах»56. 

В повестях Погорельского и Титова события отнесены к од-
ной и той же эпохе конца XVIII столетия – времени романтическо-
му в глазах литераторов пушкинской поры. «Лет за пятнадцать пред 
сожжением Москвы» – так начинается «Лафертовская маковница». 
«Несколько десятков лет тому назад», – определяет в 1828 г. Титов 
исходный момент рассказа о домике на Васильевском и его обита-
телях, к которым под видом молодого человека Варфоломея пова-
дился ездить черт, влюбившийся в Веру, жившую со своей мате-
рью-старушкой. Однако трагическая развязка этой истории 
разительно отличается от счастливого конца повести Погорельско-
го, предвещая мрачный финал истории пушкинского Германна. 

Поэтика «Лафертовской маковницы» вновь ожила в роман-
тической повести Пушкина «Гробовщик». Не случайно «почталь-
он Погорельского» упомянут во вступительной части «Гробовщи-
ка», а рассказ Пушкина начинается с переезда героя из того самого 
района Москвы, где развертывались события повести Погорель-

                                                      
55 Северные Цветы на 1829 год. СПб.: Деп. нар. просвещения, 1828. С. 147, 148. 
56 Гофман Э.Т.А. Собр. соч.: [в 7 т.].  М.: Недра, 1929. Т. 1: Серапионовы братья. 

С. 165. 



 45

ского. Однако под пером Пушкина русская романтическая повесть 
преобразилась, наполнилась новыми красками, таинственное со-
единилось с ироническим. 

Романтизм Пушкина блестяще проявляется в сцене, когда 
маленький скелет, покрытый клочками светло-зеленого и красного 
сукна, собирается заключить героя в свои костлявые объятия. «Ты 
не узнал меня, Прохоров, – сказал скелет. – Помнишь ли отставно-
го сержанта гвардии Петра Петровича Курилкина, того самого, 
которому в 1799 году ты продал первый свой гроб – и еще сосно-
вый за дубовый?» Тонкая ирония сквозит в этой реплике. Завер-
шающую авторскую ремарку можно понять в том же духе: «Петр 
Петрович пошатнулся, упал и весь рассыпался» (VIII, 94). 

Романтизм в прозе Пушкина идет не от мистицизма или по-
тустороннего мира, а от реальной действительности, оставаясь 
пушкинским светлым романтизмом. 

В повести «Гробовщик» два художественных пласта – ре-
альный и воображаемый (сон Адрияна). Они не противостоят друг 
другу, а сплетаются в единый стиль романтической прозы. Пере-
ход от одного к другому стилистически неразличим. После при-
глашения мертвецов на пир «гробовщик отправился на кровать и 
вскоре захрапел». Следующие затем фразы естественно продол-
жают повествование: «На дворе было еще темно, как Адрияна 
разбудили. Купчиха Трюхина скончалась в эту самую ночь, и на-
рочный от ее приказчика прискакал к Адрияну верхом с этим из-
вестием» (VIII, 92). Только много позже читатель понимает, что 
это начало сна Адрияна. Однако реально-бытовая наполненность 
этих страниц остается той же вплоть до самого конца сцены с 
мертвецами. Романтизм вырастает здесь на основе конкретных 
бытовых деталей, трансформированных во сне. 

Повесть «Гробовщик» продолжает написанное ранее стихо-
творение «Утопленник» и предваряет «Гусара». Романтическое 
слияние реального и воображаемого характерно для этих двух 
маленьких рассказов в стихах. Но если в «Утопленнике» Пушкин 
оставляет читателя в мире фантастики, то в позднейших «Гробов-
щике» и «Гусаре» писатель расстается с читателем не прежде, чем 
вернув его на реальную почву («Солнце давно уже освещало по-
стелю, на которой лежал гробовщик. Наконец открыл он глаза и 
увидел перед собою работницу, раздувавшую самовар». – VIII, 92). 

Особенности пушкинского романтизма унаследовала рус-
ская литература 30-х годов. От гоголевских «Вечеров на хуторе 
близ Диканьки» и пушкинского «Гробовщика» идет традиция ро-



 46

мантической повести не только в русской, но и в украинской лите-
ратуре. «Повести Гоголя, – отмечает академик А.И. Белецкий, – 
наряду с другими факторами послужили толчком к появлению 
первых опытов украинской художественной прозы»57. Сходство 
фантастики Гоголя, Квитки-Основьяненко и Гребёнки бросается в 
глаза даже неискушенному читателю. Подобная близость является 
следствием типологической общности развития литератур и не 
может быть целиком объяснена лишь литературным влиянием.  
И хотя Е. Гребёнка восклицает в одном из своих «Рассказов пиря-
тинца», обращаясь к Гоголю: «О, рудый Панько! дай мне твоего 
волшебного пера начертать хоть слабую картину летней малорос-
сийской ярмарки»58, характер украинской романтической повести 
определяется не только воздействием Гоголя, но и сходными зако-
номерностями развития романтической новеллы как жанра в раз-
личных национальных литературах. 

В упоминавшемся уже рассказе Г. Квитки-Основьяненко 
«Праздник мертвецов» описание толпы мертвецов, окруживших на 
кладбище Никифора, выдержано в том же романтически-
ироническом ключе, что и в «Гробовщике» или в рассказах Одоев-
ского «Насмешка мертвеца», «Бал». С другой стороны, сцена на 
кладбище в рассказе Квитки типологически близка созданному в 
те же годы в далекой Америке рассказу По «Король Чума», что 
подтверждает нашу мысль о самостоятельном развитии сходного 
жанра романтической повести в различных странах. 

Во всех этих случаях романтическая повесть – явление ори-
гинальное и национально-самобытное. Отвергая обвинение в про-
стом подражании Гофману, Одоевский говорит о гармонической 
связи, естественно существующей между людьми всех эпох и всех 
народов: «Никакая мысль не родится без участия в этом зарожде-
нии другой, предшествующей мысли, своей или чужой; иначе 
сочинитель должен бы отказаться от способности принимать впе-
чатление прочитанного или виденного, т.е. отказаться от права 
чувствовать и, следственно, жить» (189). 

В примечании к «Русским ночам» Одоевский дает интерес-
ную справку о соотношении своих повестей с новеллистикой 
Гофмана, в частности с «Серапионовыми братьями»: «А между 
тем я не подражал Гофману. Знаю, что самая форма “Русских ночей” 

                                                      
57 Бiлецький О.I. Вiд давнини до сучасностi: Збiрник праць з питань 

украïнськоï лiтератури. Вибранi працi. Киïв: Держ. лiт. видав., 1960. Т. 1. С. 237. 
58 Гребенка Е.П. Соч. Т. 1. С. 56. 



 47

напоминает форму Гофманова сочинения “Serapien’s Brüder”. <...> 
Но дело в том, что в эпоху, когда мне задумались “Русские ночи”, 
т.е. в двадцатых годах, “Serapien’s Brüder” мне вовсе не были из-
вестны; кажется, тогда эта книга и не существовала в наших 
книжных лавках» (189–190)59. 

Это свидетельство интересно также и тем, что, несмотря на 
отсутствие прямого воздействия рассказов Гофмана, некоторые 
общие черты романтических повестей Гофмана и Одоевского бы-
ли справедливо подмечены русским читателем и отнесены за счет 
влияния немецкого писателя. Другие моменты типологического 
сходства жанра и самого названия не были тогда замечены, хотя 
они объективно существуют. Так, в 1835 г. «Библиотека для Чте-
ния» напечатала перевод отрывка из популярных в то время в 
Англии «Амброзианских ночей» – серии очерков и диалогов, в 
течение многих лет печатавшихся Джоном Вильсоном (автором 
драматической поэмы «Город чумы», послужившей источником 
для пушкинского «Пира во время чумы») и некоторыми другими 
писателями в журнале «Blackwood’s Magazine». 

Наиболее глубокое исследование творчества Одоевского 
принадлежит в XIX в. Белинскому. В 1844 г. он откликнулся на 
выход сочинений Одоевского обширной статьей, в которой, «рас-
ходясь с ним в некоторых убеждениях», высоко оценил самобыт-
ность таланта и оригинальность слога писателя. Заключительные 
строки статьи выделяют главное, чем была дорога проза Одоевского 
Белинскому: «Что же касается до его лучших произведений, – они 
обнаруживают в нем не только писателя с большим талантом, но и 
человека с глубоким, страстным стремлением к истине, с горячим 
и задушевным убеждением, – человека, которого волнуют вопросы 
времени и которого вся жизнь принадлежит мысли» (8, 323).  
Белинский считал, что на «фантастическое направление нашего 
даровитого писателя имел большое влияние Гофман» (8, 314). 
Типологические закономерности развития жанра романтической 
новеллистики еще не принимались во внимание. 

В 1841 г. Одоевский написал рассказ «Душа женщины», ис-
полненный романтических видéний. «Кто разгадает тебя, чудная 
душа человека!» – звучит лейтмотивом этого своеобразного стихо-

                                                      
59 О русском «гофманизме» существует обширная литература. Одна из 

наиболее интересных работ – книга: Ботникова А.Б. Э.Т.А. Гофман и русская 
литература (первая половина XIX века). К проблеме русско-немецких литератур-
ных связей. Воронеж: ВГУ, 1977. 



 48

творения в прозе60. В том же году По опубликовал в филадельфий-
ском журнале «Graham’s Magazine» весьма близкий по лирическо-
му звучанию рассказ «Беседа Моноса и Уны», явившийся завер-
шением маленькой новеллистической трилогии о душе человека 
(первые два рассказа – «Тишина» и «Разговор Эйрос и Хармионы» – 
появились в 1837 и 1839 гг.). Не может быть и речи, чтобы к 
1841 г. Одоевский читал Э. По или американский писатель каким-
либо образом познакомился с новеллистикой русского романтика. 
Между тем сходство мирочувствования обоих писателей несо-
мненно и может быть объяснено только типологической общно-
стью развития жанра лирической новеллы-видения в романтиче-
ской литературе России и Соединенных Штатов. 

Другой крупнейший представитель жанра романтической 
повести, Бестужев-Марлинский, выдвинул мысль о соотношении 
своих рассказов с ранней американской романтической новеллисти-
кой. В 1835 г. он писал своим братьям Николаю и Михаилу:  
«Ирвингу подражал я в форме, не в сущности; но и сам Ирвинг 
занял олицетворение вещей у Попа, Поп у Ботлера, Шекспир у  
Езопа. То, что врожденно народу, есть только припоминок, а не 
изобретение, повторение, а не подражание... В любом авторе я 
найду сто мест, взятых целиком у других; другой может найти 
столько же; а это не мешает им быть оригинальными, потому что 
они иначе смотрели на вещи»61. Таким образом, русские романти-
ки отлично ощущали родство своего творчества не только с со-
временным им зарубежным романтизмом, но и со всей мировой 
литературой. В этом плане и следует рассматривать проблему 
«Гофман – Одоевский» или «Гофман – Марлинский». 

Один из самых внимательных читателей русских, немецких 
и американских романтических повестей В.К. Кюхельбекер запи-
сывает в свой дневник после прочтения «Вечера на Кавказских 
водах в 1824 году», что Марлинский «подражал несколько при- 
емам Вашингтона Ирвинга, а местами Гофмана». Однако тут же 
делает существенный вывод, снимающий саму мысль о подража-
нии: «В подражании этом есть много истинно русского, много 
такого, что мог написать один только русский романист»62. 

                                                      
60 Одоевский В.Ф. Соч. СПб., 1844. Ч. 3. С. 92. 
61 Бестужев-Марлинский А.А. Соч. Т. 2. С. 520. 
62 Кюхельбекер В.К. Путешествие. Дневник. Статьи / изд. подгот. 

Н.В. Королёва, В.Д. Рак. Л.: Наука, 1979. С. 297, 288, 407, 617–618. 



 49

Кюхельбекер замечает сходство романтического стиля  
Ирвинга, Гофмана и Бестужева-Марлинского. «Главная отличи-
тельная черта всех троих – живость и бойкость, главный недоста-
ток – натяжка». Фантастический колорит Ирвинга привлекает 
Кюхельбекера оригинальностью слога и «более приносит наслаж-
дения... нежели все плавные и тщательно обработанные повести 
тех писателей, у коих нет ничего странного, зато и нет ничего сво-
его, ничего не заимствованного, не пошлого». 

Сравнение русских писателей-романтиков с Ирвингом было 
весьма распространено. Прочитав повести А.Ф. Вельтмана, Кюхель-
бекер сопоставляет их автора с Вашингтоном Ирвингом, к которому 
Вельтман «ближе подходит», чем к Гофману и Жан-Полю. Как отме-
чают исследователи, знакомство с произведениями Ирвинга непо-
средственно отразилось в некоторых ситуациях романа Кюхельбеке-
ра «Последний Колонна», над которым писатель работал в 1832–
1845 гг. Среди сосланных писателей-декабристов Ирвинг оставался и 
в 40-е годы нестареющим образцом романтической литературы. 

Типологическая близость Ирвинга и Марлинского, замечен-
ная современниками, обращала на себя внимание и последующих 
поколений читателей. К тому же и сам Бестужев-Марлинский в 
статье «О романе Н. Полевого “Клятва при гробе Господнем”» 
(1833), призывая взглянуть на старые предметы «с нетоптанной 
точки», называет Вашингтона Ирвинга. 

В частности, близки между собой повествовательные мане-
ры русского и американского писателей, основанные на довольно 
сложной системе рассказчиков и «подрассказчиков», передающих 
нить повествования друг другу. Этот, казалось бы, чисто внешний 
прием связан со всей романтической эстетикой, предпочитающей 
необычное развитие сюжета и композиции. Таковы, например, 
непроясненные концовки в рассказах Ирвинга и Марлинского о 
привидениях. В «Происшествии с моим дядюшкой» из «Рассказов 
путешественника» Ирвинга остается неизвестным, видел ли дя-
дюшка привидение или то была старая экономка, обходившая 
замок, дабы убедиться, что все в порядке. Не рассеивает это недо-
умение и ответ рассказчика: «Мой дядюшка достаточно часто 
сталкивался со странными случаями, чтобы уметь отличить при-
видение от экономки»63. При этом на его лице «играло какое-то 
странное выражение», так что нельзя было понять, рассказывал ли 
он всерьез или потешался над слушателями. 
                                                      

63 Ирвинг В. Новеллы. С. 208. 



 50

Столь же неожиданно обрывается рассказ таинственного че-
ловека в зеленом сюртуке в «Вечере на Кавказских водах в 
1824 году»: «...и потом шаги двух – не говорю людей, – но су-
ществ по комнате... С треском растворились двери, свет фонаря 
сверкнул в коридоре – и он увидел...»64. Читатель так никогда и не 
узнал, что увидел молодой друг рассказчика. 

«– Неужели же вы не знаете, что увидел друг ваш в коридоре? – 
спросил с беспокойством нетерпения артиллерийский ремонтер. 

– По крайней мере вы этого не узнаете, – хладнокровно от-
вечал таинственный человек». 

Когда в 1837 г. в Москве появился перевод «Поездки в луго-
вые степи» Ирвинга, то в предисловии переводчика Александра 
Клементьева проводилось сравнение романтического путешествия 
американского писателя с повестями Марлинского. Причем пере-
водчик усматривал больше различий, чем сходств: «Дикая степь 
Вашингтона Ирвинга и Кавказ Марлинского – параллель образцов, 
разительно между собою противоположных. Дивишься в рассказе 
у одного легкости, живости, простодушию, у другого роскоши, 
блеску, великолепию до невозможности; у того разлита везде ка-
кая-то искренность, чистота сердечная, у этого дерзкая отвага, 
жажда бурь и характеров истинно “тропических”»65. 

Сравнения русских писателей-романтиков с Ирвингом, Ку-
пером или со Скоттом, Гофманом постоянно возникали на страни-
цах критических статей того времени. Особенно усердно развивала 
эти сопоставления газета «Северная Пчела». В рецензии на «Рус-
ские повести и рассказы» Марлинского читаем: «В описаниях 
картин моря с их плавучим бытом автор становится счастливым, 
опасным соперником Купера и Евгения Сю»66. 

 

                                                      
64 Бестужев-Марлинский А.А. Соч. Т. 1. С. 266–267, 270. 
65 Ирвинг В. Поездка в луговые степи / пер. А. Клементьева. М.: Степанов, 

1837. С. 5. О сопоставлении Ирвинга и Марлинского см.: Proffer C.R. Washington 
Irving in Russia: Pushkin, Gogol, Marlinsky // Comparative Literature. 1968. Fall.  
Vol. XX, N 4. P. 335–338; Башнин Ю.H. А. Бестужев и Вашингтон Ирвинг.  
(К проблеме литературной пародии) // Вопросы историзма и художественного 
мастерства. Л.: ЛГПИ им. А.И. Герцена, 1976. Вып. 1. С. 150–169. 

66 Северная Пчела. 1833. 20 февр. № 39. С. 154. Очевидно, автором рецен-
зии, подписанной инициалом В., был писатель В.П. Ушаков. 



 51

4 
 

Было время, когда наши литературоведы, признавая романтизм 
лишь в той мере, в какой он содействовал становлению реализма, 
категорически отлучали фантастические рассказы Одоевского от 
высокого искусства. «Безжизненное содержание, надуманность 
сюжета, и отсюда – вялое, неинтересное повествование»67, – читаем 
о романтических повестях Одоевского в предисловии к одному из 
известных сборников, где «самыми сильными» произведениями 
писателя объявлялись те, где усматривались (по большей части 
весьма произвольно) элементы реализма. 

Эта точка зрения, господствовавшая до 60-х годов и встре-
чающаяся иногда и позднее, толкала исследователей творчества 
Одоевского и других писателей-романтиков на выискивание в их 
наследии некоей мифической «реалистической струи», случаев 
«преодоления» романтизма. Недоверие к идейно-художественным 
возможностям романтического метода приводило к тому, что реа-
листические тенденции провозглашались сильной стороной твор-
чества Одоевского, а романтические – слабой, хотя дело обстоит 
как раз наоборот. 

Такой великий борец за реализм в русской литературе, как 
Белинский, понимал это. Говоря о «фантастически-поэтических 
образах» повести «Насмешка мертвеца», Белинский отмечает бо-
гатство внутреннего содержания и стремительный пафос этого 
романтического рассказа. «По нашему мнению, – завершает он 
свое рассуждение, – это едва ли не лучшее произведение князя 
Одоевского и в то же время одно из замечательнейших произведе-
ний русской литературы, тем более что оно в ней единственное в 
своем роде» (8, 306–307). 

«Насмешка мертвеца» (1834) написана по канонам романти-
ческой повести. Реальное повествование совершенно незаметно 
для читателя переходит в фантастическое. Сам этот момент пере-
хода дан в рассказе в восприятии героини, падающей на балу в 
обморок. Крики окружающих «Воды! Воды!» превращаются в ее 
больном воображении в весть о начавшемся наводнении. С необы-
чайным мастерством писатель передает сплетение реальных собы-
тий с иллюзорными, возникающими в воспаленном мозгу Лизы: 
«Иные шепчутся между собою... иные быстро побежали из комна-
                                                      

67 Русские повести XIX века (20-х – 30-х годов): [в 2 т.]. М.; Л.: Гослитиз-
дат, 1950. Т. 1. С. XXXI. 



 52

ты и трепещущие возвратились... Со всех сторон раздается крик: 
“Вода! вода!”; все бросились к дверям; но уже поздно! Вода захле-
стнула весь нижний этаж. В другом конце залы еще играет музыка; 
там еще танцуют, там еще говорят о будущем, там еще думают о 
вчера сделанной подлости, о той, которую надобно сделать завтра; 
там еще есть люди, которые ни о чем не думают. Но вскоре всюду 
достигла страшная весть, музыка прервалась, все смешалось» (50). 

Романтический пафос рассказа во всем великолепии разво-
рачивается в картине разбушевавшейся стихии: «Вот уже колеб-
лются стены, рухнуло окошко, рухнуло другое, вода хлынула в 
них, наполнила зал; вот в проломе явилось что-то огромное, чер-
ное... Не средство ли к спасению? Нет, черный гроб внесло в зал, – 
мертвый пришел посетить живых и пригласить их на свое пирше-
ство! Свечи затрещали и погасли, волны хлещут по паркету, все 
поднимают и опрокидывают, что ни встретится; картины, зеркала, 
вазы с цветами – все смешалось, все трещит, все валится» (51–52). 

Символическое видéние носящегося вслед за героиней по 
волнам черного гроба, преследующий ее хохот мертвеца – вся эта 
романтическая инфернальность неожиданно прерывается пробуж-
дением Лизы. Стиль повествования сразу меняется, окружающее 
приобретает свои обычные черты. Как и в пушкинском «Гробов-
щике», иллюзия сменяется реальностью. Этот переход обозначен в 
первой же фразе: «Когда Лиза очнулась, она лежала на своей по-
стели; солнечные лучи золотили зеленую занавеску; в длинных 
креслах муж, сердито зевая, разговаривал с доктором» (52). Повсе-
дневность выступает на передний план. 

Однако бытовая реальность подробностей отнюдь не свиде-
тельствует о реалистичности изображения. Так и в «Гробовщике» 
появление работницы, раздувающей самовар, которую первой 
увидел Адриян, пробудившись от сна, еще не означает реализма 
повествования. Как романтику не следует отожествлять с роман-
тизмом в литературе, так и жизненную реальность нельзя отожест-
влять с литературным реализмом. Изображение реальности жизни 
так же свойственно романтизму, как и реализму. Все дело в разли-
чии способов художественно-эстетического отражения в искусстве 
действительности, реальной жизни. 

Написанный в то же время рассказ «Бал» (1833), вошедший 
затем вместе с «Насмешкой мертвеца» в «Русские ночи», – квинт-
эссенция романтического мирочувствования. Всего на нескольких 
страницах писатель дал картину безумной, горячечной вакханалии 
бала, на котором пляшут скелеты, постукивая друг о друга костями. 



 53

Необычайная музыка, «темным облаком висевшая над танцующи-
ми», становится живым и многоликим участником всеобщего безу-
мия. Рассказчик не может избавиться от ощущения чего-то обворо-
жительно-ужасного в звуках, издаваемых «страшным оркестром». 
«Я заметил, что к каждому звуку присоединялся другой звук, более 
пронзительный, от которого холод пробегал по жилам и волосы 
дыбом становились на голове; прислушиваюсь: то как будто крик 
страждущего младенца, или буйный вопль юноши, или визг матери 
над окровавленным сыном, или трепещущее стенание старца, и все 
голоса различных терзаний человеческих явились мне разложенны-
ми по степеням одной бесконечной гаммы, продолжавшейся от 
первого вопля новорожденного до последней мысли умирающего 
Байрона; каждый звук вырывался из раздраженного нерва, и каж-
дый напев был судорожным движением» (46). 

Своеобразным ключом к подобным рассказам Одоевского 
являются его рассуждения в уже упоминавшемся «Письме к гра-
фине Е.П. Ростопчиной» о смысле и значении фантастического в 
литературе. Воображаемое, нереальное было для писателя лишь 
оболочкой, внешней формой, за которой стремился угадать он 
«внутреннее чувство», пользуясь Шеллинговой фразеологией.  
О значении философии Шеллинга в становлении и развитии ро-
мантического мироощущения Одоевский говорит в «Русских но-
чах»: «В начале XIX века Шеллинг был тем же, чем Христофор 
Коломб в XV: он открыл человеку неизвестную часть его мира, о 
которой существовали только какие-то баснословные предания, – 
его душу!» (15–16)68. 

В повести Одоевского «Привидение» (1838) рассказчик ут-
верждает роль фантастического в искусстве: «Наш ум, измучен-
ный прозою жизни, невольно привлекается этими таинственными 
происшествиями, которые составляют ходячую поэзию нашего 
общества и служат доказательством, что от поэзии, как от перво-
родного греха, никто не может отделаться в этой жизни»69. 

Сходная тенденция прослеживается в лермонтовской повес-
ти «Штосс». В.Э. Вацуро, посвятивший анализу этой повести спе-
циальную работу, отмечает, что в «Штоссе» «не фантазия обора-
чивается реальностью, а реальность, грубая, эмпирическая, 

                                                      
68 Подробнее см. в кн.: Манн Ю. Русская философская эстетика (1820–

1830-е годы). М.: Искусство, 1969. С. 104–148. 
69 Одоевский В.Ф. Соч. М., 1981. Т. 2. С. 307. 



 54

чувственно ощутимая, скрывает в себе фантастику»70. Незакон-
ченность повести оказалась сознательным художественным при- 
емом, отражающим романтический культ «фрагмента». 

Литературный ноктюрн Одоевского «Бал», пронизанный, 
как часто бывает у писателя, музыкальными ассоциациями, может 
быть сопоставлен в историко-типологическом плане с новеллой 
По «Маска Красной Смерти» (1842). Вакханалия звуков у Одоев-
ского и вакханалия цвета у По служат одной цели – передать «сла-
дострастное безумие» светской толпы. Обостренный интерес к 
трагическому, к изображению предсмертной агонии свойствен 
обоим романтическим произведениям. Как страшный гротеск воз-
никает в повести Одоевского то посиневшее лицо человека, измо-
жденного пыткой, то смеющиеся глаза сумасшедшего, то трясу-
щиеся колена убийцы, то спекшиеся уста убитого; на паркет 
падают кровавые капли и слезы, по ним скользят атласные баш-
мачки красавиц. 

В «Маске Красной Смерти», изображая бал-маскарад, По с 
особой силой высвечивает нелепость и фантастичность всего про-
исходящего в мире, где живет принц Просперо. «Там были фигу-
ры, напоминающие арабески несоразмерными конечностями и 
несуразными украшениями. Там было многое, что казалось поро-
жденным бредовыми видениями сумасшедшего. Там было много 
красивого, много разнузданного, много bizarre, кое-что ужасное и 
немало способного возбудить отвращение. В семи покоях толпил-
ся рой сновидений. И они вились то здесь, то там, принимая цвет 
комнат, и звуки оркестра казались эхом их шагов»71. 

Кроваво-красный свет озаряет в рассказе По не только укре-
пленный монастырь, куда во время народного бедствия – моровой 
язвы – удалился со своими приближенными принц Просперо, но и 
весь буржуазно-самодовольный мир, над которым вскоре воцарят-
ся Мрак, Гибель и Красная Смерть. 

Романтическая фантазия По передает ощущение неизбежно-
сти надвигающейся трагедии, общественных катаклизмов, на по-
роге которых стояла страна. Замки властителей мира сего, напол-
ненные фиглярами и импровизаторами, танцовщицами и 
музыкантами, красавицами и воинами, зашатались под порывами 

                                                      
70 Вацуро В.Э. Последняя повесть Лермонтова // М.Ю. Лермонтов. Иссле-

дования и материалы. Л.: Наука, 1979. С. 246. См. также: Морозов А.А. Загадка 
лермонтовского «Штосса» // Рус. лит. 1983. № 1. С. 189–196. 

71 По Э.А. Полн. собр. рассказов. М.: Наука, 1970. С. 357, 356. 



 55

ветра истории. «Снаружи царила Красная Смерть». Это написано 
за два десятилетия до Гражданской войны. 

В багряной симфонии По необычайно остро передано чувство 
времени. Лихорадочно пульсирующая жизнь измеряется ежечас-
ным боем гигантских эбеновых часов. Это живые часы истории, 
медное горло которых «издавало звук – ясный, громкий, глубокий 
и чрезвычайно музыкальный, но такой странный и резкий, что, по 
прошествии каждого часа, музыкантам приходилось прерывать 
игру и внимать ему; и танцоры поневоле переставали кружиться в 
вальсе; и всею веселою компанией овладевало ненадолго смуще-
ние; и, пока еще звенели куранты на часах, замечалось, что блед-
неют и самые беззаботные, а более степенные и пожилые проводят 
рукою по лбу, как бы погружаясь в хаос мыслей и раздумий.  
Но когда отзвуки замирали, то сборище вмиг пронизывал бездум-
ный смех; музыканты с улыбками переглядывались, как бы дивясь 
собственному неразумию и нервозности, и шепотом обещали друг 
другу, что часы, пробив в следующий раз, не возбудят в них ника-
ких подобных чувств». 

Сходные мысли и чувства возникают у героев Одоевского во 
время начавшегося наводнения, грозящего затопить петербургский 
бал. «Как, милостивые государи, так есть на свете нечто, кроме 
ваших ежедневных интриг, происков, расчетов? Неправда! пустое! 
все пройдет! опять наступит завтрашний день! опять можно будет 
продолжать начатое! свергнуть своего противника, обмануть сво-
его друга, доползти до нового места!» (51). 

«Маска Красной Смерти» – самое красочное произведение 
По. Художественный эффект достигается здесь живописностью и 
музыкальностью повествования. Это ощущается и в русском пере-
воде, но особенно наглядно проявляется в подлиннике. Картина 
маскарада в семи комнатах, каждая из которых окрашена в особый 
цвет, воспринимается как искуснейшее стихотворение в прозе. 
«Цвет оконных стекол менялся в соответствии с оттенком, преоб-
ладающим в убранстве залы. Самая восточная, например, была 
задрапирована голубым – и ярко-голубыми были ее окна. Украше-
ния и гобелены второй залы были пурпурного цвета, и оконные 
стекла здесь были пурпурные. Третья была вся зеленая, и окна 
также. Четвертая была отделана и освещена оранжевым, пятая – 
белым, шестая – фиолетовым. Потолок и стены седьмой залы 
плотно обтягивал черный бархат, что ниспадал тяжкими складка-
ми на ковер того же материала и цвета. И лишь в этой зале окна не 
соответствовали убранству. Здесь их стекла были багровые – гус-



 56

того цвета крови... В западной, черной зале свет от жаровен, 
струящийся на темные драпировки сквозь стекла кровавого цвета, 
производил до крайности жуткое действие и придавал лицам во-
шедших столь безумное выражение, что немногим из числа гостей 
доставало смелости вообще ступить в ее пределы». Это описание 
приближается к выразительности стиха и достигает того «общего 
эффекта», единства впечатления, которое писатель считал целью 
своих повестей. 

Обращаясь вновь к Одоевскому, напомним, что «Русские 
ночи» – книга многоплановая и несводима к собранию романтиче-
ских повестей. Философские беседы по ночам нескольких моло-
дых людей призваны связать между собой различные повести, 
однако, как верно подметил еще Белинский, в художественном 
отношении «разговоры ослабляют впечатление рассказов. Правда, 
эти разговоры, или беседы, имеют большую занимательность, 
исполнены мыслей; но почему же было не сделать автору из них 
особой статьи? Он отчасти и сделал это в “Эпилоге”, который 
имеет большое достоинство, но без всякого отношения к расска-
зам» (8, 315)72. 

Когда появились «Русские ночи», запечатлевшие «картину 
той умственной деятельности, которой предавалась московская 
молодежь 20-х и 30-х годов» (192), жанр романтического исследо-
вания-эссе был еще внове. В 1848 г. По выпустил свою поэму в 
прозе «Эврика. (Опыт о материальной и духовной Вселенной)». 
Эти натурфилософские беседы по жанру весьма близки эпилогу и 
«интермедиям» в «Русских ночах». Намного ранее, чем По, Одоев-
ский писал о всеобщей связи явлений духовного мира: «Поэзия 
всех веков и всех народов есть одно и то же гармоническое произ-
ведение; всякий художник прибавляет к нему свою черту, свой 
звук, свое слово; часто мысль, начатая великим поэтом, договари-
вается самым посредственным; часто темную мысль, зародившую-
ся в простолюдине, гений выводит в свет не мерцающий» (103). 

Философская поэма «Эврика» предвосхитила жанр научно-
художественной прозы нашего времени. Современники не поняли 
и не оценили эстетического новаторства По, влюбленного в чело-
веческое знание и попытавшегося синтезировать научное и худо-

                                                      
72 Одоевский писал А.А. Краевскому, в журнале которого статья Белин-

ского появилась без подписи: «Скажите, кто это меня так горячо любит и так 
досадно, так жестоко не понял? Тем досаднее и тем грустнее, что любит! Стало 
быть, любит не меня, а мой фантом» (РНБ. Ф. 391. Ед. хр. 588. Л. 3). 



 57

жественное восприятие действительности. Писатель сделал лишь 
первые шаги в новом жанре, многое оставалось у него еще не 
сформировавшимся, органически не всегда связанным. То поэт 
брал верх над мыслителем и романтическая фантастика завладева-
ла его воображением, то вдруг воцарялась атмосфера строго науч-
ного, даже документального повествования, с математическими 
формулами и графическими схемами. Сам По, рассказывая в ста-
тье «Философия творчества», как создавалось одно из наиболее 
поэтических стихотворений – «Ворон», говорил, что «ни один из 
моментов в его создании не может быть отнесен за счет случайно-
сти или интуиции, что работа, ступень за ступенью, шла к завер-
шению с точностью и жестокою последовательностью, с какими 
решают математические задачи»73. 

Даже независимо от того, как звучит для сегодняшнего чита-
теля творчество По – новеллиста и поэта, По – мыслитель и критик 
поражает нас созвучием своих «безумных» мыслей идеям наших 
дней. В «Эврике», в которой современники соглашались видеть 
лишь научный трактат, По гениально предугадал некоторые мате-
матические, астрономические идеи, приведшие в XX столетии к 
великим открытиям в области естественных наук. Поэт и матема-
тик, художник и пытливый исследователь природы уживаются на 
страницах этой удивительной книги. Посланная на отзыв извест-
ным физикам и астрономам нашего времени, в частности Артуру 
Эддингтону, «Эврика» получила совершенно неожиданную оцен-
ку: отличаясь в общем на уровне современных научных знаний 
рядом существенных дилетантских погрешностей, в целом систе-
ма рассуждений По обнаруживает новейший, постэйнштейновский 
характер мышления. Специалисты без особого труда установили 
родство ряда идей По с представлениями о пространстве в геомет-
рии Лобачевского, со статистическими и вероятностными метода-
ми, введенными в исследование проблем физики американским 
теоретиком Дж.У. Гиббсом, с логикой Г. Фреге – с теориями, ко-
торые по достоинству были оценены лишь в XX в. благодаря, в 
частности, усилиям Б. Рассела и Н. Винера. 

                                                      
73 Эстетика американского романтизма: [сб. ст.]. М.: Искусство, 1977. 

С. 112. Современное звучание новеллистики По привлекло внимание 
М. Горького, писавшего М.И. Будберг 30 июля 1923 г., что он редактирует трех-
томное собрание рассказов По для издательства «Всемирная литература» (Ар-
хив А.М. Горького. К Г-изд. 4-14-1).  



 58

В незавершенном трактате 1830-х годов «Русские ночи, или 
о необходимости новой науки и нового искусства» Одоевский 
развивал мысль о единстве и целостности как «общем законе при-
роды» (193). Ту же мысль десятилетие спустя Э. По обосновывал в 
«Эврике», открывающейся утверждением, что в начальном един-
стве заключена причина всех и вся, а цельность – необходимое 
условие земного существования. Отсюда По делает вывод о все-
мирной взаимосвязанности явлений: «Каждый закон Природы 
зависит всецело от всех других законов»74. 

У Одоевского идея всеобщей связи явлений искусства, их 
взаимопроникаемости и продолжаемости выражена в новелле «Се-
бастиян Бах», составляющей «Ночь восьмую». «Развязка “Илиады” 
хранится в “Комедии” Данте, – утверждает исследователь-чудак в 
этом рассказе; – поэзия Байрона есть лучший комментарий к Шек-
спиру; тайну Рафаэля ищите в... Дюрере; страсбургская колокольня – 
пристройка к египетским пирамидам; симфонии Бетховена – второе 
колено симфоний Моцарта... Все художники трудятся над одним 
делом, все говорят одним языком» (104). 

Утверждая, что «время фантазии прошло», Одоевский в фило-
софско-публицистических «Русских письмах» (1847) продолжил 
жанр натурфилософских бесед, созданный в «Русских ночах», и вы-
двинул положение о необходимости метаязыка и метатеории – «изу-
чить способы самого изучения» (237). Одоевский, как затем и По, 
задумывался над гносеологическими и естественно-научными про-
блемами, к которым наука обратилась всерьез только в XX столетии. 

Эту сторону «Русских ночей» прекрасно почувствовал Кю-
хельбекер, прочитавший в ссылке книгу Одоевского и назвавший 
ее «одной из умнейших книг на русском языке». «Сколько подни-
мает он вопросов! – записывает Кюхельбекер в своем дневнике. – 
Конечно, ни один почти не разрешен, но спасибо и за то, что они 
подняты, – и в Русской книге! Он вводит нас в преддверье; святы-
ня заперта; таинство закрыто; мы недоумеваем и спрашиваем: сам 
он был ли в святыне? Разоблачено ли перед ним таинство? разре-
шена ли для него загадка? Однако все ему спасибо: он понял, что 
есть и загадка, и таинство, и святыня»75. 

В рассуждениях Фауста в эпилоге «Русских ночей» постоянно 
слышны мотивы, которые встречаем мы и в творчестве По. Интерес 

                                                      
74 По Э. Собр. соч.: в 5 т. / пер. К.Д. Бальмонта. М.: Скорпион, 1912. Т. 5. 

С. 183. 
75 Кюхельбекер В.К. Путешествие. Дневник. Статьи. С. 423. 



 59

Одоевского к науке вызывает постановку тех же проблем, что и в 
рассказах По «История с воздушным шаром», «Тысяча вторая сказ-
ка Шехерезады», «Разговор с мумией» (проблема воздухоплавания, 
сравнение современного состояния науки и техники с научными 
представлениями людей древнего мира, нередко превосходившими 
по глубине духовности и конкретных знаний современных ученых). 

В том же эпилоге Одоевский высмеивает «вещественную 
выгоду», господствующую в Америке, лицемерие в речах амери-
канского президента, посвященных рабству в стране. Писатель 
приводит слова из послания президента Ван Бюрена о системе 
рабства в Америке: «“Наши отцы касались этого вопроса с такою 
мудрою терпимостию (tolerance), что до сих пор он никогда не 
возмущал общего спокойствия, и я равно никогда не допущу в 
этом деле нововведений”. К чему относилось это прекрасное сло-
во: терпимость? – спрашивает Одоевский. – Вы подумаете – к 
вероисповеданиям или к чему-нибудь подобному. Нет! просто к 
возмутительному рабству негров и беспощадному самоуправству 
южных американских плантаторов! – Терпимость в этом смысле! 
образец изобретательности! Неоцененная игра слов! и, к сожале-
нию, не первая и не последняя» (152). 

Только у наиболее демократически настроенных американ-
ских романтиков, у Генри Торо и писателей-аболиционистов, мож-
но найти подобные высказывания о самой острой социальной и 
расовой проблеме Соединенных Штатов. С нескрываемой на-
смешкой писал Торо о сторонниках постепенного просвещения и 
освобождения рабов, о проповедниках пассивного сопротивления 
(с которого сам когда-то начинал) в годы вооруженной борьбы за 
освобождение американских негров. Он сравнивает Америку с 
рабовладельческим кораблем, бороздящим воды Мирового океана: 
«Невольничий корабль в пути, его трюмы переполнены умираю-
щими жертвами... Маленькая команда рабовладельцев, поощряе-
мая большим числом пассажиров, душит в заточении четыре мил-
лиона, в то время как политики уверяют нас, что освобождение 
должно быть достигнуто только путем “мирного распространения 
чувств гуманности” без какого-либо “взрыва”... Но что, я слышу, 
падает за борт? Это мертвые тела, нашедшие наконец освобожде-
ние. Таким путем “распространяем” мы гуманность и связанные c 
ней чувства»76. 
                                                      

76 Thoreau Н.D. The Writings. Boston; N.Y.: Houghton Mifflin and Co., 1906. 
Vol. 4. P. 423–424. 



 60

В новелле «Город без имени» Одоевский создал сатирическую 
аллегорию Соединенных Штатов, выведенных под именем Бентамии. 
Одоевский критикует заатлантическую республику с тех же позиций, 
что незадолго до него и Пушкин. Индивидуалиcтический принцип 
личной «пользы», провозглашенный главным в Бентамии (как раз в 
это время создавался программный очерк Эмерсона «Доверие к се-
бе», в основе которого лежит этический индивидуализм), вскоре пе-
рерос в принцип «обогащения» и захвата чужих земель. «Имея бес-
престанно в виду одну собственную пользу, мы почитали против 
наших соседей все средства дозволенными: и политические хитрости, 
и обман, и подкупы... Мало-помалу все окружные колонии, одна за 
другою, подпали под нашу власть – и Бентамия сделалась государст-
вом грозным и сильным. Мы величали себя похвалами за наши вели-
кие подвиги и нашим детям поставляли в пример тех достославных 
мужей, которые оружием, а тем паче обманом обогатили нашу коло-
нию» (66). 

Одоевский одним из первых среди русских писателей описал 
в художественных образах крах «американской мечты», и это не 
могло не привлечь внимание Белинского. Прочитав журнальную 
публикацию рассказа в 1839 г., он с восторгом писал: «В этой фан-
тазии (иначе мы не умеем назвать прекрасного произведения кн. 
Одоевского) с силою и энергиею показана вся пошлость и без-
нравственность одностороннего взгляда на развитие народов и 
государств, вследствие которого основою, двигателем и целью их 
жизни и стремления должна быть только польза» (3, 124). 

После появления «Русских ночей», куда вошла новелла «Го-
род без имени», Белинский вновь вернулся к американской теме у 
Одоевского, дав более глубокий социально-исторический анализ 
его новеллы-видения. «Сколько можно заметить, автор намекает 
на Северо-Американские Штаты; но что можно сказать положи-
тельного об обществе, которое так юно, что еще не доросло до 
эпохи уравновешивания своих сил и полной общественной орга-
низации? И кто может сказать утвердительно, что в этом стран-
ном, зарождающемся обществе не кроются элементы более дейст-
вительные и благородные, чем исключительное стремление к 
положительной пользе?» (8, 311). Ответом на вопрос Белинского 
стала сама история США, подтвердившая многие тревожные опа-
сения русского писателя и превзошедшая их по глубине социаль-
ных конфликтов. 

Критика утилитарного, «вещественного» интереса, господ-
ствующего в Америке, встречается и в других рассказах Одоевско-



 61

го, и в других частях «Русских ночей». Так, третья ночь заканчива-
ется словами о «тоске неодолимой», «тоске непонятной», которая 
охватывает человека, когда мысли его обращаются к Соединенным 
Штатам: «Вот, господа, следствие односторонности и специально-
сти, которая ныне почитается целию жизни; вот что значит полное 
погружение в вещественные выгоды и полное забвение других, так 
называемых бесполезных порывов души» (36). Пушкинская оцен-
ка Америки – «неумолимый эгоизм» (XII, 104) и страсть к обога-
щению, довольству – получила дальнейшее развитие в характери-
стике американской демократии Одоевским. 

Утопические тенденции в творчестве Одоевского, автора 
романа «4338 год» и рассказа «Город без имени» (безликий город 
унифицированных людей, которым недоступен «божественный, 
одушевленный язык поэзии». – 68), близки замыслу поздней но-
веллы По «Mellonta Tauta» («И это будущее»), написанной в ре-
зультате работы писателя над «Эврикой». Это один из самых 
мрачных рассказов По: перед читателем предстает бескомпро-
миссное отрицание американской демократии, деляческий харак-
тер которой в конце концов губит ее. «Первым, что поколебало 
самодовольство философов, создавших эту “Республику”, явилось 
ошеломляющее открытие, что всеобщее избирательное право дает 
возможности для мошенничества, посредством которого любая 
партия, достаточно подлая, чтобы не стыдиться этих махинаций, 
всегда может собрать любое число голосов, не опасаясь помех или 
хотя бы разоблачения. Достаточно было немного поразмыслить 
над этим открытием, чтобы стало ясно, что мошенники обяза-
тельно возьмут верх и что республиканское правительство может 
быть только жульническим»77. 

Описывая то, что когда-то было Нью-Йорком, героиня уто-
пической новеллы По, живущая в третьем тысячелетии, говорит о 
представителях американской цивилизации XIX в., погибшей в 
результате геологических катаклизмов: «Они... были одержимы 
странной манией: строить “церкви” – так назывались на древнеам-
рикканском языке пагоды, где поклонялись двум идолам, звав-
шимся Богатством и Модой». Страсть своих соотечественников к 
обогащению воспринималась писателем не только как мода, но и 
как «религия» американцев. 

Романтическая повесть, как уже отмечалось, нередко пере-
растает в стихотворение в прозе. Пластическая осязательность 
                                                      

77 По Э.А. Полн. собр. рассказов. С. 658–659, 661, 191, 270. 



 62

языка По, так же как и Одоевского, приобретает музыкальное зву-
чание. Таковы «Маска Красной Смерти», «Остров феи», «Молча-
ние», «Лось» и другие новеллы американского писателя, а у Одо-
евского «Бал», «Насмешка мертвеца», «Мститель». 

Интерес Одоевского к музыке нашел отражение во многих 
его произведениях и придал музыкальную окраску его романтиче-
ской прозе. Сходный процесс наблюдаем мы и в новеллистике По. 
В одном из лучших своих рассказов – «Падение дома Ашеров» он 
развивает тему музыкальной импровизации как одну из сторон 
характеристики романтического героя: «Его неуравновешенная, 
взвинченная мечтательность отбрасывала на все адский отблеск. 
Его длинные импровизированные надгробные плачи будут вечно 
звенеть у меня в ушах. Помимо всего прочего, память моя мучи-
тельно хранит некую удивительную извращенную вариацию на 
тему безумной мелодии из последнего вальса фон Вебера». 

В романтической повести происходит обособление опреде-
ленной черты человеческой личности, и вокруг такой доминанты 
строится характер. Один рассказ По открывается декларацией 
этого принципа. И, как всегда у По, где-то в подтексте сквозит 
легкая ирония: «Я делец. И приверженец системы. Система – это, в 
сущности, и есть самое главное. Но я от всего сердца презираю 
глупцов и чудаков, которые разглагольствуют насчет порядка и 
системы, ровным счетом ничего в них не смысля, – строго при-
держиваются буквы, нарушая самый дух этих понятий». 

Не избегали этого приема и русские писатели-романтики.  
С тонкой иронией живописует Одоевский в аллегорическом фраг-
менте «Сегелиель, или Дон Кихот XIX столетия» парадоксальную 
сторону такого явления, как специализация: «Вот человек, напи-
савший несколько томов о грибах; с юных лет обращал он внима-
ние лишь на одни грибы; разбирал, рисовал, изучал грибы, раз-
мышлял о грибах – всю жизнь свою посвятил одним грибам. 
Царства рушились, губительные язвы рождались, проходили по 
земле, комета таинственным течением пресекала орбиту солнцев, 
поэты и музыканты наполняли вселенную волшебными звуками – 
он, спокойный, во всем мире видел одни грибы и даже сошел в 
могилу с мыслию о своем предмете – счастливец!..»78. 

Интерес к проблеме индивидуума преобладает в романтиче-
ских повестях, как вообще в творчестве писателей-романтиков. 
                                                      

78 Сборник на 1838 год, составленный из литературных трудов... СПб.: 
тип. Воейкова, 1838. С. 90–91. 



 63

Своеобразный психологический романтизм проявляется в «Пест-
рых сказках» Одоевского, так же как во многих новеллах Готорна, 
По, Мелвилла. При этом психологизм тесным образом связан с 
фантастикой, с поэтизацией воображения, которому романтики 
всегда придавали огромное значение. 

Нам уже приходилось писать о типологической близости 
«Сонета к науке» По и раннего стихотворения Тютчева «Нет веры 
к вымыслам чудесным...», в которых со всей силой романтическо-
го пафоса выражен протест против мертвящей силы научного ра-
ционализма79. Во введении к «Реторте», первому рассказу «Пест-
рых сказок», мы встречаем столь же страстную защиту 
романтического воображения, противопоставляемого холодному 
рассудку делового и рационалистического XIX столетия. «Мы 
обрезали крылья у воображения, – пишет Одоевский, – мы соста-
вили для всего системы, таблицы; мы назначили предел, за кото-
рый не должен переходить ум человеческий; мы определили, чем 
можно и должно заниматься, так что теперь ему уже не нужно 
терять времени по-пустому и бросаться в страну заблуждений. – 
Но не в этом ли беда наша? Не от того ли, что предки наши давали 
больше воли своему воображению, не от того ли и мысли их были 
шире наших и, обхватывая большее пространство в пустыне бес-
конечного, открывали то, чего нам ввек не открыть в нашем мы-
шином горизонте»80. 

Для некоторых критиков того времени романтизм Одоевско-
го с его научно-философской направленностью не был приемлем и 
понятен. Они пытались прикладывать к нему мерки западноевро-
пейского романтизма и, не находя соответствий, в разной форме 
выражали свое осуждение. Безымянный рецензент «Московского 
Телеграфа», отвергая «Пестрые сказки» Одоевского, ставил в при-
мер Гофмана: «В душе человеческой есть вера в чудесное, несооб-
разное с обыкновенным порядком дел... Надобно верить чудесно-
му, разумеется не с чувством простолюдина, но с чувством поэта, 
и верить искренно, дабы заставить поддаваться и тех людей, кото-

                                                      
79 Николюкин А.Н. Американский романтизм и современность. М.: Наука, 

1968. С. 237–239. 
80 [Одоевский В.Ф.]. Пестрые сказки с красным словцом, собранные Ири-

неем Модестовичем Гомозейкою, магистром философии и членом разных ученых 
обществ, изданные В. Безгласным. СПб.: тип. Экспедиции заготовления гос. 
бумаг, 1833. С. 9. 



 64

рым хотите вы передать свои ощущения. Величайшим образцом в 
сем роде служит Гоффман»81. 

Воображение и фантастика, сплетающиеся с действительно-
стью, порождают романтическую символику, равно свойственную 
русской и американской повести. Об одном из таких символов – 
часах истории – мы уже говорили. Как бы выражая связь мира 
реального и фантастического, в рассказе По «Черт на колокольне» 
возникает мотив тринадцатого – чертова – часа. Часы на городской 
башне странного городка Школькофремен, куда однажды явился 
черт, пробили тринадцать. Это вполне «реальное» обстоятельство 
перевернуло вверх дном устоявшийся мир старосветских нравов и 
обычаев, как он не раз переворачивался и в действительности. 
Время пришло в смятение. Все часы в городе заплясали, точно 
бесноватые: часы на каминных полках едва сдерживали ярость и 
не переставали отбивать тринадцать часов, а маятники так «дрыга-
лись и дергались», что страшно было смотреть. 

Тринадцатый час как символ наступившего смятения возни-
кает и в рассказах Одоевского. В «Сказке о том, как опасно де-
вушкам ходить толпою по Невскому проспекту» повествуется, как 
в лавке заморского басурманина пробило тринадцать часов и все 
колокольчики зазвенели, все оргáны заиграли, все куклы запрыга-
ли и из банки с пудрой выскочила безмозглая французская голова, 
из банки с табаком – чуткий немецкий нос с ослиными ушами, а из 
бутылки с содовой водой – туго набитый английский живот. 

В архиве Одоевского сохранился черновой автограф начала 
повести «Косморама» с заглавием «Тринадцатый час». Этот час, 
не отмеченный обычными часами, воспринимается душой челове-
ка. «Между полуночью и часом утра приходит странное время, не 
замеченное земными часами, но которое ощущается душою, ибо 
она в этот чудный час проживает веки. Многие знают, что каждый 
день с ними происходит тринадцатый час...»82. 

Не следует, конечно, непременно рассматривать подобные 
мотивы у писателей-романтиков как проявление мистических на-
                                                      

81 Московский Телеграф. 1833. Ч. 50, № 8. С. 573, 575. Некоторые иссле-
дователи полагают, что чуть ли не все критические статьи и рецензии в журнале 
«Московский Телеграф» принадлежат Н.А. Полевому. Так, исследователь твор-
чества Одоевского В.И. Сахаров в статье «Эволюция творческого облика 
В.Ф. Одоевского» без всяких оснований приписывает авторство рецензии на 
«Пестрые сказки» Полевому (Время и судьбы русских писателей: [сб. ст.].  
М.: Наука, 1981. С. 27). 

82 РНБ. Ф. 539. Оп. 1. Переплет 20. № 28. Л. 110. 



 65

строений. Романтики обращались к самым сложным проблемам 
жизни, над которыми бьется и современная наука, и пытались 
художественно осмыслить их в форме гротеска или своеобразного 
романтического двоемирия. Тайны природы и человеческой пси-
хики, науки и искусства волновали романтиков своей неразгадан-
ностью. Исследовательница художественной прозы Н. Полевого 
В.М. Шамахова верно отмечает, что в 30-е годы, когда рационали-
стически ясное представление о человеке сменилось ощущением 
великой тайны человеческой души, особым смыслом наполнились 
шекспировские слова: «Есть многое в природе, друг Горацио, что 
не снилось вашей философии». Не случайно слова эти так часто 
упоминаются в повестях и журнальных статьях того времени83. 

В эпоху, когда стремительное развитие науки и техники опе-
режало самые пылкие фантазии (происходила первая научно-
техническая революция – промышленный переворот), когда уже 
казалось, что нет ничего невозможного для человеческого разума, 
возникли естественные ожидания, что и в духовной сфере челове-
ческой жизни возможен столь же быстрый и ощутимый прогресс. 
Научные и псевдонаучные исследования о психической деятель-
ности человека появлялись одно за другим. Подчас было трудно 
отделить строго научный подход от псевдонаучного. Позднее не-
редко обнаруживалось, что то, что когда-то третировалось как 
вненаучное, содержало элементы наиболее глубокого прозрения 
сложнейших явлений жизни. 

Русских романтиков, как затем и Эдгара По, особенно при-
влекали проблемы «животного магнетизма», сомнамбулизма, мес-
меризма. Это была дань научным загадкам своего времени, о кото-
рых так много говорили и писали в 30–40-е годы XIX в. Едва ли 
правы те, кто пытается зачислить Одоевского или По на основании 
этих рассказов в мистики или в проповедники потусторонней жиз-
ни. Для писателей-романтиков было важно иное – «правда чуднее 
выдумки», как сказано в финале одного из рассказов о «чудесах» 
(«Повесть Крутых гор»). 

Не следует думать, что романтики всегда серьезно относились 
к подобным историям. В повествованиях о сверхъестественном, 
безусловно, присутствует какая-то доля пародийности, иронии.  
В своих «Marginalia» По вспоминает об оригинальном приветст-

                                                      
83 Шамахова В.М. Художественная проза Н.А. Полевого. Статья 1. Сбор-

ник «Мечты и жизнь» // Проблемы метода и жанра. Томск: ТГУ, 1977. Вып. 4. 
С. 17. 



 66

вии, полученном им от общества последователей шведского тео-
софа Э. Сведенборга: «Сведенборгианцы пишут мне, что они убе-
дились в совершенной справедливости всего того, что я описал в 
журнальном рассказе “Месмерическое откровение”, хотя вначале 
они и были склонны сомневаться в моей правдивости, о которой, 
сознаюсь, я сам никогда не беспокоился. Весь рассказ от начала до 
конца выдуман»84. 

Психологически необычное становится в рассказах По не 
столько фактором научным, сколько литературным, отражающим 
реальные духовные переживания героя. Еще в предисловии к 
сборнику своих рассказов 1840 г., отвечая на обвинение в подра-
жании Гофману, По писал, что не из немецкой романтики, а из 
собственной души рождается тот ужас, который он видит и пере-
дает в своих произведениях. 

Уже давно было подмечено, что многие повести и рассказы 
Одоевского своей фантастикой и сатирой близки раннему Гоголю. 
«Пестрые сказки» предвосхищают появление «Петербургских 
повестей», рассказы «Импровизатор» и «Живой мертвец» продол-
жают их гротескно-сатирическую линию. 

Однако родство этих произведений при всем различии твор-
ческих индивидуальностей Одоевского и Гоголя не является лишь 
частным фактором их творческой биографии. Эта близость – от-
ражение общих черт романтической повести. Подтверждение ска-
занному находим мы и в новеллах неведомого им Эдгара По – 
писателя, во всем отличного от Гоголя и Одоевского, кроме одного – 
романтической основы своих повестей, в частности структуры 
романтического гротеска. 

При тематических, национальных и исторических различиях 
произведений По, Одоевского и Гоголя между ними прослежива-
ется определенное типологическое сходство. Мы не имеем ника-
ких оснований даже предполагать знакомство в 30-е годы русских 
писателей с новеллистикой По, печатавшейся тогда в провинци-
альных журналах Америки; равным образом нельзя допустить, что 
По мог познакомиться с повестями Гоголя или Одоевского. Все 
это дает нам возможность рассматривать вопрос о сходных тен-
денциях в развитии русской и американской романтической прозы 
только в историко-типологическом плане, как проявление общих 
закономерностей литературного процесса. 
                                                      

84 Poe E.A. The Complete Works / ed. J.A. Harrison. N.Y.: AMS Press, 1965. 
Vol. 9. P. 347–348. 



 67

Много позже Одоевский, уже прочитав По, обратил внима-
ние на сходство своих ранних рассказов с его произведениями. 
Краткая запись в дневнике 1865 г. представляет интерес как свиде-
тельство того, что Одоевский осознал общность своего романтиз-
ма с направлением творчества американского писателя: «У Эдгара 
По много сходного с моими молодыми произведениями, – писал 
он, – и фантастизм, и анализ»85. 

Герой рассказа По «Без дыхания» (1832) лишился своего 
дыхания. Это печальное событие произошло с ним наутро после 
свадьбы, когда он поносил последними словами свою неверную 
жену. Внезапно у него «захватило дух», и он остался без дыхания, 
как гоголевский майор Ковалев без носа или как герой «Сказки о 
мертвом теле, неизвестно кому принадлежащем» Одоевского без 
своего тела, из которого имел он обыкновение выскакивать... По-
добные происшествия, как заверяет нас Гоголь, бывают на свете. 
Редко, но бывают! 

«Сказка о мертвом теле...» Одоевского – сатира на мертвя-
щую силу «бумажного» уклада жизни. Знаменательна концовка 
рассказа. Герой каждое утро и вечер приходит к приказному Сева-
стьянычу за своим телом. И на вопрос «Когда вы мне его выдади-
те?» Севастьяныч, не теряя бодрости, отвечает: «А вот собираются 
справки». Рассказчик меланхолично резюмирует: «Тому прошло 
уже лет двадцать»86. 

В новелле По герой заключает с соседом Вовесьдухом, кото-
рый перехватил его дыхание, коммерческую сделку и выдает ему 
расписку в получении обратно своего духа. Законы собственниче-
ского общества распространяются даже на такую неощутимую 
вещь, как дыхание. 

Правда всякой выдумки странней, утверждает По. Жизнь 
оборачивается в новеллистике американского писателя гротескной 
стороной. Что станет с человеком, который потеряет свое дыхание 
и сделается вдруг непохожим на всех других? По создает блестя-
щую сатиру на общество, где всякого, кто отличается от общепри-
нятого стандарта, готовы заподозрить в сумасшествии. 

По-художнику было чуждо американское общество, мир ку-
пли-продажи, опошляющий все проявления человеческой жизни, 
даже дыхание. Творчество писателя, как и его жизнь, стало 

                                                      
85 Лит. наследство. М.: Изд-во АН СССР, 1935. Т. 22/24. С. 196. 
86 Одоевский В.Ф. Соч. Т. 2. С. 20. 



 68

сплошным протестом против условий существования в буржуаз-
ной Америке. 

В 1835 г., за год до того, как Гоголь выпустил повесть 
«Нос», По опубликовал рассказ о носах и носологии – науке о 
носах и о том, как лишился своего носа светский лев, популяр-
ность которого, как и всякого льва, была пропорциональна длине 
его носа («Страницы из жизни знаменитости»). Фантастические 
истории о носах, исчезающих и возникающих вновь, в большом 
количестве появлялись в европейской литературе и журналистике 
30-х годов, так что тема рассказа По или Гоголя не представляла 
для современников чего-то необычного. 

Сатира «Страницы из жизни знаменитости», которую По на-
ряду с рассказом «Без дыхания» считал «сатирой в собственном 
смысле слова», в форме гротеска воссоздает блестящую карьеру 
«молодого гения» в американском обществе. Едва появившись на 
свет, он схватился за нос; отец прослезился от радости и подарил 
ему курс «Носологии», которую герой рассказа изучил раньше, 
чем надел штаны. Наш герой почувствовал такое призвание к нау-
ке, что скоро сообразил: если человек обладает достаточно боль-
шим носом, то легко может стать знаменитым. Не ограничиваясь 
теорией, он каждое утро давал себе два щелчка по носу и пропус-
кал полдюжины рюмок. 

В таком духе ведется все повествование. Не следует искать 
непосредственного аллегорического толкования «носа» в этом рас-
сказе, как то пытается делать психоаналитическая критика. Нос – 
это та деталь, посредством которой По создает ситуацию гротеска. 

В атмосфере сатирического гротеска, в который превращена 
вся американская действительность, движутся и живут герои рас-
сказа, все эти современные платоники, сторонники идеи буржуаз-
ного прогресса: сэр Позитив Парадокс, считавший, что все дураки – 
философы, а все философы – дураки; Эстетикус Этик, говоривший 
о раздвоении и прабытии души; Теологос Теологи, толковавший о 
ересях и Никейском соборе; ректор местного университета, рассу-
ждавший о названиях луны в древности; паша из Стамбула, кото-
рый не мог не думать, что земля покоится на голубой корове, у 
которой неисчислимое множество зеленых рогов; Дельфинус По-
лиглот, сообщивший, куда девались не дошедшие до нас восемь-
десят три трагедии Эсхила, и проч., и проч., и проч. 

Гротескные маски, вереницей проходящие по страницам рас-
сказа По о носе, живо напоминают гоголевские «свиные рылы вместо 
лиц». Сначала эти «свиные рылы», окружавшие писателя подобно 



 69

кошмарному сну на картине Франсиско Гойи, выступали в так назы-
ваемых «аллегорических рассказах» По («Король Чума», «Четыре 
зверя в одном (Человекожираф)», «Человек, которого изрубили на 
куски»), позднее – в обобщающих зарисовках деловой предприимчи-
вости, оборотливости «истинных» американцев («Делец», «Не закла-
дывай черту своей головы», «Надувательство как точная наука»). 

Романтический характер гротеска Гоголя проявляется в 
«Носе» в формах, близких По. Действие рассказа Гоголя протекает 
между 25 марта и 7 апреля и как бы приурочено к традиционному 
дню шуток и обманов 1 апреля. Именно в такой день пронесся по 
городу слух, что нос майора Ковалева прогуливается по Невскому 
проспекту. Все бросились смотреть на диковинку, так что давка 
сделалась такая, что должна была вступиться полиция. Люди же 
«почтенные и благонамеренные», остающиеся всегда на почве 
реальных фактов и не признающие фантастического, остались 
чрезвычайно недовольны. «Один господин говорил с негодовани-
ем, что он не понимает, как в нынешний просвещенный век могут 
распространяться нелепые выдумки, и что он удивляется, как не 
обратит на это внимание правительство». 

Фантастическое тесно переплетается с сатирическим, и это 
соответствует всему романтическому умонастроению, господство-
вавшему в то время в литературе. «Тогда умы всех именно на-
строены были к чрезвычайному, – пишет Гоголь. – Недавно только 
занимали весь город опыты действия магнетизма. Притом история 
о танцующих стульях в Конюшенной улице была еще свежа, и 
потому нечего удивляться, что скоро начали говорить, будто нос 
коллежского асессора Ковалева ровно в 3 часа прогуливается по 
Невскому проспекту» (3, 71). 

Когда в 1835 г. вышли в свет повести Гоголя «Невский про-
спект», «Портрет», «Записки сумасшедшего», писатель определил 
в названии сборника «Арабески», где они появились, и самый 
жанр этих произведений. Перед нами фантастические повести, в 
которых существенную роль играет гротеск, сочетание уродливо-
страшного с комическим. Именно такой предстала в романтиче-
ских повестях николаевская Россия, призрачная петербургская 
действительность. 

В Америке к жанру романтических арабесок вскоре обра-
тился По: в 1840 г. вышел двухтомник его рассказов «Гротески и 
арабески». Термины не объясняются автором, но из того, как По 
употреблял их в литературно-критических статьях, можно сделать 
вывод, что арабески – создания романтического воображения, а в 



 70

гротесках преобладают черты сатирической фантазии. При всем 
различии между русским и американским писателями несомненен 
их общий творческий интерес к жанру арабесок, в котором опре-
деляющую роль играет гротеск. 

Еще до появления арабесок Гоголя и По необходимость но-
вого жанра ощутили А. Бестужев-Марлинский и Н. Полевой. На-
зывая эту литературную форму «были и небылицы», Полевой пи-
сал в «Разговоре между сочинителем Русских былей и небылиц и 
Читателем», предпосланном роману «Клятва при гробе Господ-
нем»: «Были и небылицы суть любимые дети моих досугов <...>  
В былях мне хочется, простее и ближе, изобразить вам Русь, про-
шедшую и настоящую <...> В небылицах – я перескажу вам Рус-
ские сказки, поверья, игру народного воображения»87. 

Для обозначения романтического жанра термин «были и не-
былицы» стал применяться в России намного раньше. За пять лет 
до Полевого переводчик повести Ирвинга «Заколдованный дом», 
скрывавшийся под инициалом F. (по всей вероятности, журналист 
и поэт М.А. Бестужев-Рюмин, писавший в те годы под псевдони-
мом Ф.), сообщал, что под вымышленным именем Никербокера, 
которому приписывается повесть, Ирвинг рассказывает «предания 
американские, были и небылицы»88. Здесь это понятие имеет более 
широкое значение – романтическая повесть, где историческая 
реальность переплетается с фантастикой. 

Арабески встречаются и в рассказах Бестужева-Марлинского. 
Описание Невского проспекта в его рассказе «Испытание» (1830) 
предвосхищает «Невский проспект» Гоголя. В красочном романти-
ческом калейдоскопе мелькают лица и события. «Невский проспект 
словно горит. Кареты и сани мчатся наперегонку, встречаются, пу-
таются, ломаются, давят. Гвардейские офицеры скачут покупать 
новомодные эполеты, шляпы, аксельбанты, примеривать мундиры и 
заказывать к Новому году визитные карточки... У дам свои заботы, 
и заботы важнейшие, которым, кажется, посвящено бытие их. Порт-
ные, швеи, золотошвейки, модные лавки, английские магазины – все 
заняты, ко всем надобно заехать»89. 

Нет ничего удивительного, что два писателя, жившие в од-
ном городе почти в одно время, создали близкие по духу описания. 

                                                      
87 [Полевой Н.А.] Клятва при гробе Господнем. Русская быль XVго века:  

[в 4 ч.]. М.: Унив. тип., 1832. Ч. 1. С. XXXI–XXXIII. 
88 Московский Телеграф. 1827. Ч. 17, № 17, отд. II. С. 14. 
89 Бестужев-Марлинский А.А. Соч. Т. 1. С. 204. 



 71

Однако, помимо естественной общности картин Невского про-
спекта, обращает на себя внимание художественная манера пове-
ствования. Писатель не останавливается на отдельных предметах, 
а как бы скользит мысленным взором за поразившими его вообра-
жение явлениями. Писатель-натуралист поспешил бы выхватить из 
этого потока отдельную деталь и описать ее возможно полнее; 
писатель-реалист, очевидно, использовал бы подобную ситуацию 
для создания реалистического фона или психологического на-
строения, содействующего раскрытию общего замысла. Писатель-
романтик любуется калейдоскопом изображаемого – любуется, 
казалось бы, самоцельно; но если присмотреться поближе, то 
можно убедиться, что части картины органически складываются в 
романтическое описание, существующее по законам своей худо-
жественной логики. 

И вот перед нами не просто Невский проспект – главная 
улица Петербурга, а Невский проспект – участник таинственных 
историй, которые начинаются на его тротуарах и имеют иногда 
самые странные последствия. «О, не верьте этому Невскому про-
спекту! Я всегда закутываюсь покрепче плащем своим, когда иду 
по нем, и стараюсь вовсе не глядеть на встречающиеся предметы. 
Всё обман, все мечта, все не то, чем кажется! <...> Он лжет во вся-
кое время, этот Невский проспект, но более всего тогда, когда ночь 
сгущенною массою наляжет на него и отделит белые и палевые 
стены домов, когда весь город превратится в гром и блеск, мириа-
ды карет валятся с мостов, форейторы кричат и прыгают на лоша-
дях и когда сам демон зажигает лампы для того только, чтобы 
показать все не в настоящем виде» (3, 45–46). 

Иллюзия и реальность переплетаются в картине Невского 
проспекта самым фантастическим образом. При этом все исполне-
но тонкой романтической иронии. Вспомним хотя бы, как описаны 
бакенбарды и усы, «никаким пером, никакою кистью не изобрази-
мые; усы, которым посвящена лучшая половина жизни» (3, 12). 

Изображение фантасмагории движения толпы в большом го-
роде весьма характерно для романтической прозы. В новелле «Че-
ловек толпы» (1840) По рисует целый мир, проносящийся по улице 
вечернего Лондона в неверных лучах газовых фонарей. Перед гла-
зами рассказчика проходят купцы, стряпчие, промышленники, бир-
жевые маклеры – аристократы и обыватели, люди либо праздные, 
либо поглощенные делами, в которые они погружены ради собст-
венной выгоды. О них рассказчик говорит решительно и определен-
но: «Они меня не интересовали». Его внимание привлекают иные 



 72

круги. Темы для своих размышлений он черпает за пределами того 
круга, который именуется «порядочным» обществом. 

Опускаясь по лестнице «благопристойности», он обнаружил 
более глубокие предметы для раздумий. Он увидел инвалидов, от-
меченных дланью смерти, которые нетвердым шагом протискива-
лись сквозь толпу, умоляюще заглядывая в лицо всякому как бы в 
поисках какого-либо нечаянного утешения или надежды; он увидел 
скромных девушек, что возвращались после изнурительной работы 
и отшатывались от неизбежных наглых взглядов; он увидел падших 
женщин всех родов и возрастов, пьяниц, выписывающих ногами 
вензеля и не способных вымолвить и слово, в синяках, с погасшими 
глазами. «А помимо них, – продолжает рассказчик, – видел я пи-
рожников, носильщиков, угольщиков, трубочистов, шарманщиков, 
вожаков обезьянок, балладников – и певцов и продавцов; оборван-
ных ремесленников и изнуренных мастеровых всякого рода, – и все 
это было преисполнено шумною, бьющей через край жизненною 
силою, от коей страдал слух и болели глаза»90. 

Куда и зачем бредет «человек толпы», то медленно и неуве-
ренно, то с проворством, какого трудно было ожидать от человека, 
обремененного годами? Он не может оставаться наедине с самим 
собой. «Тщетно было бы следовать за ним, ибо я не узнаю большего 
ни о нем, ни о его делах», – говорит его двойник-рассказчик. При-
зрачность действительности в этом рассказе, как и призрачность 
петербургской жизни у Гоголя, становится художественной доми-
нантой произведения. 

 
5 

 
Картина лондонской толпы в рассказе По «Человек толпы» вос-
крешает в памяти русского читателя другое описание человече-
ской массы на улицах Лондона и Парижа. В «Зимних заметках о 
летних впечатлениях» Достоевский, только что открывший тогда 
для русского читателя По-новеллиста и опубликовавший переводы 
его рассказов, живописует многоликую лондонскую толпу, в кото-
рой человек потерян и одинок. «Тут и блестящие дорогие одежды 
и почти лохмотья, и резкое различие лет, все вместе. В этой ужас-
ной толпе толкается и пьяный бродяга, сюда же заходит и титуло-
ванный богач. Слышны ругательства, ссоры, зазыванье и тихий, 
призывный шепот еще робкой красавицы...» (5, 71). Подобно тому 
                                                      

90 По Э.А. Полн. собр. рассказов. С. 280–281, 284. 



 73

как у По необычайные контрасты света и тени ярче подчеркивают 
гротескность бушующего моря людского хоровода, так Достоев-
ский, изображая разительные контрасты Лондона и Парижа, ощу-
щает страшную силу, соединившую всех этих бесчисленных лю-
дей в «едино стадо», в котором человек чувствует «глубочайшее 
уединение». 

Романтическая новелла как жанр проделала огромный путь 
развития от ранних рассказов Бестужева-Марлинского и Одоев-
ского до поздних явлений того же жанра, созданных уже в период 
расцвета в русской литературе реализма. Роль романтической тра-
диции в его развитии – особая и большая тема, к которой уже не 
раз обращались исследователи. Отметим лишь некоторые момен-
ты, связанные с наследием Тургенева и Достоевского. 

И.С. Тургенев относит замысел своей повести «Клара Милич» 
к традиции романтической новеллы. В письме к Ж.А. Полонской он 
писал: «Презамечательный психологический факт – сообщенная 
Вами посмертная влюбленность Аленицына! Из этого можно бы 
сделать полуфантастический рассказ в роде Эдгара По» (13–1, 
168). В специальном исследовании творческой истории «Клары 
Милич» Л.М. Поляк справедливо говорит об отсутствии прямого 
литературного влияния рассказов По о посмертной любви («Ли-
гейя», «Элеонора», «Морелла») на творчество Тургенева91. Однако 
при этом едва ли можно согласиться с категорическим утвержде-
нием об отсутствии сходства художественной манеры повести 
Тургенева и рассказов По. Традиция романтической новеллы ясно 
ощущается в «Кларе Милич», подтверждая уже высказывавшуюся 
исследователями мысль об эволюции этого жанра в позднем твор-
честве Тургенева и Достоевского. 

Издавна отмечалась общность художественных мотивов в 
рассказе Тургенева «Призраки» и в «таинственных повестях» По92. 
Меньше внимания в этом плане уделялось другим «таинственным 
повестям» Тургенева. А между тем они обладают характерной 
особенностью. Написанные в период «постромантизма», они рас-

                                                      
91 Поляк Л.М. История повести Тургенева «Клара Милич» // Творческая ис-

тория. Исследования по русской литературе / под ред. Н.К. Пиксанова. М.: Ники-
тинские субботники, 1927. С. 244. Из позднейших работ см.: Турьян М.А. «Таинст-
венные повести» B.Ф. Одоевского и И.С. Тургенева и проблемы русской 
психологической прозы: автореф. дис. ... канд. филол. наук. Л.: ИРЛИ, 1980. С. 23. 

92 Раппих X. Тургенев и Боденштедт // Лит. наследство. М.: Наука, 1964.  
Т. 73: Из парижского архива И.С. Тургенева, кн. 2. C. 346, 352. 



 74

считаны на читателей, которым хорошо памятны приемы и тради-
ции романтической прозы, в том числе и американской. 

Действительно, к 70-м годам, когда были написаны основ-
ные «таинственные повести» Тургенева, русский читатель позна-
комился с переводами многих рассказов Готорна и его крупней-
шими романами, с более чем двумя десятками рассказов По в 
различных переводах и изданиях. Поэтому когда Тургенев сооб-
щает, что таинственный отец героя рассказа «Сон» приехал из 
Америки или что у него «такая американская манера» разражаться 
неловким смехом, то читатель мог уже сам проецировать образ 
«ужасного человека с злыми глазами» на тот «имидж» американца, 
который возник у него при чтении новеллистики По или Готорна. 
Появление американского отца героя и его столь же таинственное 
исчезновение – это обычные приемы жанра «таинственной новел-
листики», одним из мастеров которой был По. Ни о каком ином 
влиянии, думается, речь идти не может. 

Однако образ Америки возникает у Тургенева не только в 
«таинственных повестях». Как и у многих русских писателей 
XIX в., Америка становится для тургеневских героев символом 
краха жизненных и нравственных устоев. Так, «Вешние воды» 
заканчиваются известием, что герой «продает все свое имение и 
собирается в Америку». 

Исследователь творчества Тургенева С.Е. Шаталов, опреде-
ляя место и роль «таинственных повестей» в наследии писателя, 
приходит к выводу: «Тургенев обогатил свой творческий опыт – в 
основном реалистический – очевидными заимствованиями из ро-
мантизма. И это вовсе не означало, что иссякает его способность 
живописать осязаемо... Можно доказать, что романтически окра-
шенные поздние повести Тургенева по мастерству превосходят 
многие из его ранних и зрелых произведений 40–50-х годов»93. 

Романтические тенденции в поздних произведениях Досто-
евского, в частности в «Братьях Карамазовых», привлекали вни-
мание отечественных литературоведов94. В интересующем нас 

                                                      
93 Шаталов С.Е. «Таинственные» повести И.С. Тургенева // Учен. зап.  

Арзамас. пед. ин-та. 1962. Т. 5, вып. 4. С. 93. Проблема «Эдгар По и русская 
литература» рассмотрена в монографии американской исследовательницы  
Дж.Д. Гроссман (Grossman J.D. Edgar Allan Poe in Russia. A Study in Legend and 
Literary Influence. Würzburg: Jal-Verlag, 1973). 

94 Гражис П. Достоевский и романтизм. Вильнюс: Мокслас, 1979; Щу-
рин И.И. Эволюция романтических тенденций в творчестве Ф.М. Достоевского. 



 75

типологическом аспекте отметим также рассказ Достоевского 
«Бобок», который представляет собой сложное сплетение тради-
ционно-романтических и реалистических черт, дальнейшее разви-
тие той линии в русской романтической повести, которая обозна-
чилась в «Носе» и «Записках сумасшедшего» Гоголя. 

Гротескные приемы повестей Гоголя и рассказа «Бобок» во 
многих отношениях типологически сходны. Описанное Достоев-
ским общество мертвецов, их разговор, подслушанный героем 
рассказа, заставляют вспомнить о хорошо известных Достоевско-
му «таинственных повестях» Одоевского и По. Вместе с тем гро-
теск у Достоевского приобретает черты, которых не было в роман-
тической повести. Нам доводилось обращаться к рассказу «Бобок» 
в связи с традицией фантастических рассказов Бестужева-
Марлинского, Одоевского, Гоголя и По95. Дальнейшие наблюде-
ния исследователей над фантастическими рассказами Одоевского 
и Достоевского расширили изучение роли романтической прозы в 
творчестве Достоевского (см.: 21, 408)96. 

Типологический подход к произведениям различных нацио-
нальных литератур дает возможность отметить не только черты, 
отличающие их друг от друга, но и специфические приметы ро-
мантизма как художественно-эстетической системы видения и 
отражения действительности. Если в американской литературе 
романтизм стал первым художественным проявлением националь-
ного самосознания, то в русской литературе романтическое на-
правление было лишь одним из моментов многовекового процесса 
становления и развития художественного самосознания русской 
нации. Это историческое и национальное различие постоянно при-
ходится иметь в виду, рассматривая типологию литературного 
процесса XIX столетия в России и в США. 

 

                                                                                                                     
(К постановке вопроса) // Романтизм в русской и зарубежной литературе. Казань: 
КГУ, 1974. С. 33–51. 

95 Николюкин А.Н. Типология жанра романтической новеллы в восточно-
славянских литературах в сравнительном отношении // Славянские литературы: 
VII Международный съезд славистов, Варшава, август 1973 г.: доклады советской 
делегации. М.: Наука, 1973. С. 336–337. 

96 Назиров Р.Г. Владимир Одоевский и Достоевский // Рус. лит. 1974. № 3. 
С. 203–206; Фридлендер Г.М. О некоторых очередных задачах и проблемах изу-
чения Достоевского // Достоевский. Материалы и исследования. Л.: Наука, 1980. 
Т. 4. С. 16–18. 



 76

6 
 

В заключение несколько слов о типологии романтического романа – 
жанра, не получившего в русской литературе такого развития, как 
романтическая повесть, но тем не менее существенного для исто-
рии романтической прозы. 

Первые читатели обратили внимание на сходство романов 
М.Н. Загоскина и И.И. Лажечникова с романами Купера. Рецен-
зент журнала «Атеней» писал: «Уступая требованиям современной 
нам литературы иностранцев, читая Вальтер-Скотта, Купера в 
хороших и дурных переводах, наконец почувствовали и мы нужду 
в отечественных собственных русских романах; и первое произве-
дение в этом роде есть “Юрий Милославский”, роман г. Загоскина, 
несколько недель тому назад вышедший в свет»97. 

Вопрос о том, подражание ли роман Загоскина историче-
ским романам Вальтера Скотта или самобытное произведение 
русской словесности, живо волновал современников. «Если бы не 
писал знаменитый шотландец, быть может, не существовал бы и 
“Юрий Милославский” или явился в свет под другою формою, но 
вот все влияние Вальтер-Скотта, какое только можно допустить. 
Подражания мы решительно не заметили», – сообщал читателям 
«Московского Вестника» о выходе первого русского историческо-
го романа С.Т. Аксаков98. Много позднее Белинский, возражая 
против необоснованных параллелей между Скоттом и Загоскиным, 
писал о «Юрии Милославском», что «это была первая попытка 
заставить в русском романе говорить и действовать русских людей 
по-русски» (10, 184). 

Н. Полевой в рецензии на «Юрия Милославского» отмечает, 
что Загоскин «поступил весьма хорошо, удаляясь от подражания 
В. Скотту». Если бы пришлось искать образец, по которому созда-
вался этот роман, продолжает Полевой, то «мы скорее могли бы 
найти его в романах Купера»99. 

Анализируя исторический роман Скотта, Полевой видит в 
этом жанре верное изображение века, нравов, обычаев, стремление 
заставить читателя забыться, поверить, что он «живет, действует 
вместе с действующими лицами романа». Писатель совершенно 

                                                      
97 Атеней. 1830. Янв. № 1. С. 95. 
98 Аксаков С.Т. Собр. соч.: в 4 т. М.: Худож. лит., 1956. Т. 3. С. 505. 
99 Московский Телеграф. 1829. Ч. 30, № 24. С. 463, 464, 465. 



 77

скрывается за лицами и действием, чтобы «не иметь ни одного 
героя, в котором бы автор высказывал самого себя». 

Совсем иное дело Купер, считает Полевой. У него неболь-
шое число характеров, он развивает их, заставляет действовать. 
«Купер, так же как В. Скотт, вдается в живопись местности; но это 
у него только дополнение, а не необходимая связь. Если Купер 
берет историческое событие, то это только предлог, а не сущность 
романа; если выставляет историческое лицо, то оно всегда бывает 
частное, дополнительное, призываемое, как великанская тень Са-
муила, для разрешения судьбы действующих лиц». Именно к та-
кому роду романов, именуемому «Куперовым», относит Полевой и 
«Юрия Милославского». Даже во второстепенных лицах усматри-
вает он сходство с персонажами Купера. «Подле главного лица 
является казак Кирша и слуга Алексей. Кирша то же, что Послед-
ний Могикан у Купера; Алексей комическое, доброе, простое лицо, 
тоже Куперовское». 

Оценка Полевым американского романиста и некоторые мо-
менты сопоставления его с В. Скоттом предвосхищают высказы-
вания Белинского о Купере, хотя Полевому еще не были известны 
многие лучшие романы Купера. Тем не менее он прозорливо ус-
мотрел национальную специфику и новые тенденции романного 
действия у Купера. 

В предисловии к своему роману «Клятва при гробе Господ-
нем», в котором явны следы внимательного чтения Загоскина и 
Купера, последний назван среди «прекрасных дарований», следо-
вавших В. Скотту100. 

Романы Лажечникова, печатавшиеся в 30-е годы, также вы-
зывали у современников ассоциации с романами Купера. Прочитав 
в «Московском Телеграфе» отрывок из «Последнего Новика», 
Кюхельбекер записывает в дневнике: «Это очень близкое подра-
жание манере Купера: топография Нейгаузена и окрестностей 
совершенно в роде американского романиста; но, к несчастию, эти 
топографии и у Купера довольно скучны, а дикая Америка в своих 
исполинских очерках не чета же нашей Лифляндии!»101. 

Вторая глава романа Лажечникова, представляющая собой 
вставную романтическую новеллу о Долине мертвецов, была на-
печатана как отдельная повесть в альманахе «Сиротка» на 1831 г. 
Описание этой страшной долины весьма близко изображению 
                                                      

100 [Полевой Н.А.] Клятва при гробе Господнем. Ч. 1. С. XLI. 
101 Кюхельбекер В.К. Путешествие. Дневник. Статьи. С. 302. 



 78

такой же «таинственной» долины в появившемся несколькими 
годами ранее в «Московском Телеграфе» переводе новеллы  
Ирвинга «Безголовый мертвец» («Легенда о Сонной Лощине»). 
«Окрестные жители, – пишет Лажечников, – разглашали об этом 
месте много дивных ужасов»102, хотя в конце концов все разрешилось 
столь же естественным образом, как и в знаменитой ирвинговской 
истории со всадником без головы, бросившим в перепуганного героя 
свою голову, оказавшуюся на следующее утро простой тыквой. 

Д.Д. Благой не без оснований сравнивает роман Лажечнико-
ва со «Шпионом» Купера (а в названии «Последний Новик» видит 
перекличку с заглавием романа Купера «Последний из могикан»): 
«Автор “Последнего Новика” толкает заглавного героя на путь, 
подобный пути героя романа Купера, отнюдь не в порядке просто-
го литературного подражания. Путь Владимира-Новика не только 
органически связан с господствующей в романе “любовью к от-
чизне”, но именно в силу особого характера этого пути становится 
ее высшей мерой, предельно возможным ее выражением»103. 

Близкий пушкинскому кругу критик Орест Сомов счел нуж-
ным отметить в своей рецензии на роман, что Лажечников «не под-
ражал ни В. Скотту, ни кому-либо другому из славнейших совре-
менных романистов. Видны следствия хорошей начитанности и 
долговременного изучения; видно также, что автор измерял только 
по ним свои силы, а творил собственными средствами и, так ска-
зать, без справок с тем или другим из своих предшественников»104. 

Формы переводной романтической прозы столь прочно уко-
ренились в сознании русских читателей середины XIX в., что, беря 
в руки новые русские романы и хроники, они невольно прилагали 
к ним привычные мерки уже знакомого. Прочитав «Семейную 
хронику» С.Т. Аксакова, Герцен в 1857 г. записывает: «Я был по-
ражен сходством старика, переселившегося в уфимскую провин-
цию, с “сетлерами”, переселяющимися из Нью-Йорка куда-нибудь 
в Висконсин или в Иллинуа... Когда Багров сзывает со всех сторон 
народ засыпать плотину для мельницы, когда соседи с песнями 
несут землю и он первый торжественно проходит по побежденной 
реке, так и кажется, что читаешь Купера или Ирвинга Вашингто-
на» (12, 428–429). Старые романтические каноны еще долгое вре-
мя сказывались в литературе и критике. 

                                                      
102 Лажечников И.И. Соч.: в 2 т. М.: Гослитиздат, 1963. Т. 1. С. 75. 
103 Лажечников И.И. Последний Новик. М.: Известия, 1962. С. 606. 
104 Северная Пчела. 1833. 17 янв. № 13. С. 49. 



 79

В русской литературе романтизма не появилось эпического 
полотна, широко охватывающего историю и современность Рос-
сии. Известно лишь, что о создании таких романов мечтал Лер-
монтов. Во время встречи с Белинским в апреле 1840 г. поэт де-
лился с критиком замыслом эпической трилогии из истории 
русского общества. После получения известия о гибели Лермонто-
ва Белинский вспоминал: «Уже затевал он в уме, утомленном суе-
тою жизни, создания зрелые; он сам говорил нам, что замыслил 
написать романтическую трилогию, три романа из трех эпох жиз-
ни русского общества (века Екатерины II, Александра I и настоя-
щего времени), имеющие между собою связь и некоторое единство, 
по примеру куперовской тетралогии, начинающейся “Последним 
из могикан”, продолжающейся “Путеводителем в пустыне” и 
“Пионерами” и оканчивающейся “Степями”...» (5, 455). Как раз 
когда писалась статья о втором издании «Героя нашего времени», 
из которой мы привели это воспоминание, увидел свет последний, 
пятый том цикла романов Купера – «Зверобой». 

Эпический роман «по примеру куперовской тетралогии» не 
был написан. Лермонтов погиб. Однако он оставил нам «Героя 
нашего времени» с его Максимом Максимычем, о национальном 
своеобразии которого Белинский сказал: «Это тип чисто русский, 
который художественным достоинством создания напоминает 
оригинальнейшие из характеров в романах Вальтера Скотта и Ку-
пера, но который, по своей новости, самобытности и чисто рус-
скому духу, не походит ни на один из них» (4, 205). 

В этом суждении великого критика можно усмотреть начало 
типологического изучения русской и американской литератур.  
В своем понимании Купера Белинский шел от оценок отдельных 
романов к типологическому осмыслению его творчества в русле 
развития романтизма как явления всемирного. 

 



 80

ГЛАВА ПЕРВАЯ 
 

ТУРГЕНЕВ  
И АМЕРИКАНСКИЕ ПИСАТЕЛИ 

 
 
 
 
 

1 
 

Соотношение русского и американского реализма – проблема 
столь многогранная, что ее невозможно осветить в одной книге. 
Нас привлекают четыре имени русской литературы – Тургенев, 
Толстой, Достоевский и Чехов. 

Судьбы русских писателей в Америке в конце XIX и начале 
XX в. так переплелись, что разделение материала на главы о Турге-
неве, Толстом, Достоевском и Чехове носит несколько условный 
характер, ибо русская литература с конца XIX в. и особенно в пер-
вой трети XX в. стала восприниматься в США как большое и новое 
художественное явление, не сводимое только к отдельным именам. 

Считается, что первый перевод Тургенева на английский 
язык появился в августе 1854 г. в лондонском журнале «Fraser’s 
Magazine» (отрывки из «Записок охотника»). Однако на год рань-
ше извлечения из «Записок охотника» увидели свет в США в од-
ном из выходивших там немецких журналов, о чем А.И. Герцен 
писал из Лондона в письме к М.К. Рейхель 29–30 сентября 1853 г.: 
«В Америке в “Revue” немецком переведены Тургенева рассказы 
охотника. Меня тоже там с симпатией читают. Русь занимает всех – 
кроме наших москвичей» (25, 119). 

До сих пор эта самая ранняя публикация Тургенева в США 
остается неразысканной1. Существует ли она в действительности? 
                                                      

1 Алексеев М.П. Мировое значение «Записок охотника» // Творчест-
во И.С. Тургенева: сб. ст. / под. ред. С.М. Петрова. М.: Учпедгиз, 1959. С. 118. 
См. также первые советские работы о восприятии Тургенева и Толстого в США: 
Старцев А. Америка и русское общество // Интерн. лит. 1939. № 7/8 (1-й тираж). 
С. 289–309 (отд. изд.: М.: Изд-во АН СССР, 1942); Мендельсон М.О. Русско-
американские литературные связи конца XIX в. // Взаимосвязи и взаимодействие 
национальных литератур: материалы дискуссии, 11–15 января 1960 г. М.: Изд-во 
АН СССР, 1961. С. 390–395. 



 81

Очевидно, что без содействия американских литературоведов и 
поисков в американских книгохранилищах эта загадка не может 
быть окончательно разгадана. 

И все же некоторые предварительные заключения можно сде-
лать уже теперь. В 1853 г. в США издавалось только одно немецкое 
«Revue». Это было воскресное приложение к немецкой газете «New 
Yorker Herold: Morgenblatt», выходившее c 1847 г. под названием 
«Der Beobachter am Hudson», или «New Yorker Revue»2. 

Думается, что именно в этом приложении, носившем литера-
турный характер, и был летом 1853 г. опубликован первый в Аме-
рике перевод Тургенева. Появление первого английского перевода 
тургеневского романа в Америке обязано дружеским отношениям, 
издавна, еще со времен американской революции существовавшим 
между нашими странами. В 1863 г., в разгар Гражданской войны, в 
Нью-Йорк с дружеским визитом прибыла русская военная эскадра 
как выражение сочувствия борьбе Севера с рабовладельческим 
Югом. Русских торжественно встречали, произносились заздравные 
речи и стихи. Один из русских офицеров подарил молодому нью-
йоркскому литератору Юджину Скайлеру роман Тургенева «Отцы и 
дети» (1862), только что изданный в Москве. 

Юджин Скайлер (1840–1890) принадлежал к одному из знат-
ных семейств штата Нью-Йорк. В 1859 г. он окончил Йельский 
университет, занимался лингвистикой, философией, переводами. 
15 июня 1867 г. его назначили консулом в Москву, через два года 
перевели в Ревель; затем он служил секретарем американского по-
сольства в Петербурге (1870–1876). 

Роман Тургенева произвел большое впечатление на Скайлера, 
учившегося русскому языку у православного священника в Нью-
Йорке, и он решил перевести его. Летом 1867 г., незадолго до отъ-
езда Скайлера в Москву, перевод «Отцов и детей» напечатали в 
Нью-Йорке. 

Так появилось первое издание тургеневского романа на анг-
лийском языке, а через пять лет – второе, и тоже в Америке. Следу-
ет сказать, что в Англии «Отцы и дети» вышли лишь двадцать лет 
спустя. Первое собрание сочинений Тургенева на английском языке 
увидело свет также в Нью-Йорке. Издатель Генри Холт выпускал 
его отдельными ненумерованными томами (случай в американской 

                                                      
2 Arndt К.J.R., Olson М.Е. Die deutschsprachige Presse der Amerikas. München: 

Verlag Dokumentation, 1976. Bd. 1. S. 346. Согласно этой библиографии, комплекты 
названного издания за 1853 г. отсутствуют в крупнейших библиотеках США. 



 82

практике нередкий), выходившими в серии «Книги для досуга» 
(1867–1885, восемь томов). Собрание сочинений Тургенева в 
15 томах в переводах Констанс Гарнет появилось в Лондоне лишь в 
1894–1899 гг. Очевидно, больший интерес к русской литературе, и в 
частности к Тургеневу, в США, нежели в Англии, можно объяснить 
различным отношением к России после Крымской и Русско-
турецкой войны 1877–1878 гг. 

«Московский роман», как окрестили нью-йоркские рецензен-
ты перевод Скайлера, живо заинтересовал читателей и критиков, 
хотя едва ли кто из них помнил, что имя Тургенева и отрывки из 
«Записок охотника» уже появлялись на страницах крупнейшего 
журнала «North American Review» в апреле 1856 г., где в статье 
«Рабство в России» миссис Э. Робинсон (Т.А.Л. фон Яков), извест-
ная под псевдонимом Талви3, предостерегала американских читате-
лей от английских и французских книг о России, несущих в себе 
печать клеветы и недоброжелательства времен Крымской войны, и 
обращалась в качестве иного примера к тургеневским «картинам 
русской сельской жизни, выписанным с несравненной красочной 
истинностью»4. Картина крепостного права в России иллюстриро-
валась в статье Т.А.Л. Робинсон страницами из рассказа «Льгов». 

Сравнение между США и Россией, рабством негров и крепо-
стным правом напрашивалось само собой и постоянно возникало 
как в американской журналистике, так и в русской демократической 
прессе5. 

На первом американском издании «Отцов и детей» значится: 
«Перевод с русского языка с одобрения автора». Возникает вопрос, 
кто и каким образом получил это одобрение. Издатель Г. Холт, вы-
пускавший в Америке книги Тургенева, впервые обратился к само-
му писателю только в январе 1874 г. 

В письме к П.В. Анненкову 7 февраля 1874 г. Тургенев сооб-
щал: «Вчера со мной произошла необыкновенная штука, которую 
                                                      

3 Подробнее о Талви в: Николюкин А.Н. Литературные связи России и 
США. Становление литературных контактов. М.: Наука, 1981. С. 359. См. также 
переизд. данной книги в настоящем Собр. соч.: М., 2022. Т. 1. С. 334. 

4 Цит. по кн.: Gettmann R.A. Turgenev in England and America. Urbana: Uni-
versity of Illinois Press, 1941. P. 39. 

5 См. об этом в: Касьян А.К. Передовые русские общественные деятели и 
Соединенные Штаты Америки (вторая половина XIX века) // Традиции и нова-
торство в современной зарубежной литературе. Иркутск: Иркут. гос. пед. ин-т, 
1977. Вып. 3. С. 13–26; Попов И. Из американской жизни Дмитрия Сергеевича 
Лопухова // Иностр. лит. 1981. № 2. С. 251–256. 



 83

не могу не сообщить Вам. Существует в Америке некий издатель 
Гольт (Henry Golt)6, который вот уже лет пять, как печатает перево-
ды моих вещей. Так как между Америкой и Европой никакой лите-
ратурной конвенции не существует – то Гольт и не подумал попро-
сить у меня никакого уполномочия – тем более, что другие издатели 
тоже печатали мои вещи. Представьте же мое изумление: вчера я 
получаю от этого Гольта письмо, в котором он после многих ком-
плиментов (он употребляет даже слово: enthusiasm!) сообщает мне, 
что сперва продажа моих вещей шла туго; но что теперь он настоль-
ко получил от них барыша, что может послать мне в виде вознагра-
ждения 1000 фр-в – и, действительно: при письме находился век-
сель à vue в 1000 фр. Эта истинно американская грандиозность меня 
тронула; сознаюсь откровенно, что в течение моей литературной 
карьеры я не многим был столь польщен. Мне и прежде сказывали, 
что я, если смею так выразиться, пользовался в Америке некоторою 
популярностью; но это доказательство воочию меня-таки порадова-
ло» (X, 193–194). Тон и характер письма свидетельствуют, что в 
предшествовавшие годы издатели не обращались к Тургеневу по 
поводу выпуска его книг в Америке, во всяком случае, ни о каких 
издательских гонорарах речь не шла. 

Если исключить издателя, то другим лицом, заинтересован-
ным в получении одобрения русского писателя на перевод «Отцов и 
детей», мог быть только сам переводчик Скайлер. Много лет спустя, 
уже после смерти Тургенева, в предисловии к третьему, американ-
скому изданию перевода «Казаков» Толстого Скайлер утверждал: 
«Впервые я встретил Тургенева осенью 1867 г. в Баден-Бадене, хотя 
еще ранее мы обменялись несколькими письмами по поводу моего 
перевода “Отцов и детей”»7. 

Действительно, как стало известно в самое последнее время, 
Скайлер писал Тургеневу в Баден-Баден (24 мая 1867 г.) о готовя-
щемся издании перевода. 17 июля 1867 г. Тургенев отвечал Скайле-
ру, что будет с интересом ожидать эту книгу и просит выслать ему в 
                                                      

6 На самом деле фамилия издателя переводов Тургенева в США – Holt. 
Переписка между ними до сих пор не опубликована. Среди бумаг Тургенева в 
отделе рукописей Бостонской публичной библиотеки хранится письмо к Холту от 
15 июня 1874 г., в котором речь идет о переводе тургеневских произведений на 
английский язык. См.: The Russian Empire and Soviet Union. A Guide to Manuscripts 
and Archival Materials in the United States / compiled by S.A. Grant, J.H. Brown. Boston: 
Hall and Co., 1981. P. 215. (Kennan Institute for Advanced Russian Studies). 

7 Tolstoy L. The Cossacks. A Tale of the Caucasus in 1852 / translated from the 
Russian by Eugene Schuyler. Rev. ed. N.Y.: Gottsberger, 1887. P. I. 



 84

Москву экземпляры. Сообщая о выходе своего нового романа 
«Дым», Тургенев посылает его Скайлеру (очевидно, журнал «Рус-
ский Вестник», где был опубликован роман, так как отдельное из-
дание вышло в 1868 г.). 

Из письма Тургенева от 17 июля 1867 г. следует также, что 
это уже не первое его послание американскому переводчику. Тот, 
очевидно, тоже писал Тургеневу несколько раз, хотя его письма 
пока не обнаружены. Тургенев обсуждает, в частности, планы 
Скайлера провести зиму 1867–1868 гг. в Петербурге и приглашает 
его по пути заехать в Баден, чтобы получить рекомендательные 
письма к друзьям Тургенева в России. «Я не сомневаюсь, – пишет 
Тургенев, – что Вас примут самым сердечным образом: Вы знаете, 
как в России любят американцев, – а американец, занимающийся 
нашей литературой, имеет еще больше прав быть желанным гостем 
в нашей стране»8. 

Иначе отнеслись в Англии к появлению первого английского 
перевода романа Тургенева. Лондонский журнал «Saturday Review» 
7 сентября 1867 г. оспорил утверждение, что «Отцы и дети» переве-
дены с русского языка. Перевод сделан, писал журнал, с известного 
французского перевода 1863 г. (который Тургенев, кстати, назвал 
«прекрасным»). Отвечая на это обвинение, Скайлер сообщил из 
Москвы, где он находился, что бóльшая часть перевода сделана с 
русского текста, но «из-за спешки несколько последних глав дейст-
вительно были переведены с французского», однако впоследствии 
эти части «были сопоставлены с русским текстом и исправлены»9. 

В сентябре 1867 г., когда Скайлер направлялся в Россию, что-
бы вступить в должность американского консула в Москве, он посе-
тил Тургенева в Баден-Бадене и подарил русскому писателю четыре 
экземпляра своего перевода «Отцов и детей», о чем Тургенев сооб-
щал В.П. Боткину 6 октября (24 сентября) 1867 г. 

Тогда же Тургенев снабдил Скайлера рекомендательными 
письмами к Л.Н. Толстому10, В.Ф. Одоевскому, Ф.И. Тютчеву, 
М.М. Стасюлевичу и Б.Н. Чичерину. Эти письма положили начало 
личному знакомству Скайлера с русскими писателями. В Москве он 

                                                      
8 Николюкин А. И.С. Тургенев – Ю. Скайлеру. (Публикация писем) // Вопр. 

лит. 1983. № 9. С. 125. 
9 Coleman М.М. Eugene Schuyler: Diplomat Extraordinary from the United 

States to Russia, 1867–1876 // Russian Review. 1947. Autumn. Vol. 7, N 1. P. 42. 
10 Не сохранилось. См. об этом в кн.: Schuyler Е. Selected Essays with a 

Memoir by E. Schuyler Schaeffer. N.Y.: Scribner’s Sons, 1901. P. 20. 



 85

стал бывать у Одоевских, в сентябре 1868 г. посетил Толстого в 
Ясной Поляне, а позднее перевел его повесть «Казаки», которую 
еще при встрече в Баден-Бадене советовал ему перевести Тургенев. 

Скайлер проявлял неизменный интерес к русской литературе 
и культуре. Он много путешествовал по России, побывал на Украи-
не и за Уралом, о чем оставил воспоминания, изданные посмертно в 
1901 г. В октябре 1868 г. по приглашению воронежского помещика 
М.А. Веневитинова, одного из родственников известного поэта, 
Скайлер приехал в Воронеж на открытие памятника Кольцову. 

Веневитинов познакомился со Скайлером в Москве на вечере 
у В.Ф. Одоевского и вспоминал позднее, что в молодом американце 
его поразило знание русского языка и знакомство с русской литера-
турой, приобретенные, как рассказывал Скайлер, еще за океаном, 
когда он только готовился к службе в России. «Желая поближе по-
знакомиться с Россией, и особенно с провинцией, – писал 
М.А. Веневитинов, – он с охотою принял мое приглашение посетить 
Воронеж по случаю предстоящего открытия памятника Кольцову и 
приехал погостить ко мне, служившему тогда чиновником особых 
поручений при воронежском губернаторе князе Вл.А. Трубецком»11. 

«Воронежские Губернские Ведомости» сообщали: «27-го ок-
тября 1868 года происходило открытие памятника нашему воро-
нежскому поэту А.В. Кольцову... К сожалению, немногим было 
известно о назначенном в зале Дворянского собрания литературном 
чтении по случаю открытия памятника А.В. Кольцову, потому пуб-
лики в Собрании было весьма мало. В числе посетителей были: 
попечитель харьковского учебного округа, тайный советник 
А.А. Воскресенский, посетивший в это время губернскую гимназию, 
и консул Северо-Американских Соединенных Штатов Е. Шейлер, 
проживший в г. Воронеже лишнюю неделю для того, чтобы присут-
ствовать при открытии памятника Кольцову»12. 

Пребывание Скайлера в Воронеже, где он подарил Веневити-
нову свой перевод «Отцов и детей», – одно из знаменательных сви-
детельств того, что русско-американские культурные связи распро-
странялись в те годы и на русскую провинцию. «У меня он прожил 
около недели, – вспоминает Веневитинов о приезде Скайлера, – в 
течение которой я свозил его к себе в деревню. Помню, что, увидав 
мой мост на Дону, сколоченный на сваях и покрытый соломою, 
притом без перил, он был удивлен патриархальностью такого сред-
                                                      

11 Исторический Вестник. 1893. № 5. С. 564. 
12 Воронежские Губернские Ведомости. 1868. 6 нояб. № 85. С. 361. 



 86

ства сообщения на реке в 70 сажен шириною и по этому поводу 
рассказал мне об американском способе вколачивания свай. Вместо 
бабки, подымаемой у нас на канате при звуках “Дубинушки” рабо-
чих, американцы уже в то время употребляли патроны с каким-то 
взрывчатым веществом, которое при соприкосновении со сваей 
вгоняло ее на дно реки и вместе с тем силою взрыва откидывало 
патрон вверх и зацепляло его за крючок, где патрон вновь заряжался 
и опускался опять давлением рычажной пружины. На память своего у 
меня пребывания Скайлер оставил мне сделанный им на моих глазах 
перевод на английский язык стихотворения графа А.К. Толстого, 
которым мы оба восхищались: Источник за вишневым садом и т.д.». 

Следует пояснить, что деревня, куда возил Веневитинов 
Скайлера, – это его родовое поместье Ново-Животинное на левом 
берегу Дона в двадцати с лишним верстах севернее Воронежа13.  
С этой деревней связано пребывание там в 1887 г. в качестве учи-
тельницы английского языка у детей Веневитиновых писательницы 
Этель Лилиан Войнич14. Так глухие уголки провинциальной России 
становились иногда свидетелями русско-американских литератур-
ных контактов. И в этом был определенный исторический смысл, 
ибо народ, нация, культура не ограничиваются столицей. 

В предисловии к переводу «Отцов и детей» Скайлер дал крат-
кий очерк истории русской литературы. Подлинно национальный 
характер литература приобрела у Пушкина, который «освободил 
русскую поэзию от классицистических оков придворной поэзии 
предшествующего поколения. Он воссоздал новое стихосложение и 
обратился к русским темам, особенно к древним сказаниям и преда-
ниям народной жизни»15. Отмечая, что царствование Николая I 
было враждебно литературному творчеству, Скайлер пишет, что 
другим писателем европейского масштаба стал Лермонтов. О Гого-
ле Скайлер говорит как о продолжателе традиций Пушкина и  
Лермонтова. «Русские начали осознавать себя как нация благодаря 
картинам Гоголя». 

Среди последователей Гоголя, «отказавшихся от подражания 
немецким, французским и английским романистам и создавших свою 
                                                      

13 Воронежские Губернские Ведомости. 1868. 6 нояб. № 85. С. 564–565.  
До сих пор в этих местах, где прошло мое детство, мост все еще каждый год 
возводится заново, правда уже с перилами. 

14 Таратута Е. По следам «Овода». М.: Дет. лит., 1972. С. 85. 
15 Turgenef I.S. Fathers and Sons. A Novel / translated from the Russian with 

the approval of the Author by Eugene Schuyler. N.Y.: Leypoldt and Holt, 1867. P. III, 
V, VI, VII, VIII. 



 87

русскую школу романа», Скайлер называет Соллогуба, Толстого как 
автора военных повестей, Григоровича, изобразившего в «Антоне-
Горемыке» и «Рыбаках» жизнь простого народа, Гончарова и Писем-
ского. Тургенев выступает «главой всего этого направления». 

Небывалый по силе отклик, вызванный в России появлением 
«Записок охотника», можно сравнить лишь с тем, считал Скайлер, 
который получила в то же время в Америке «Хижина дяди Тома» 
Бичер-Стоу. «Казалось странным, что в двух великих странах, столь 
различных по своему складу и совершенно незнакомых друг с дру-
гом, выход романа о народной жизни стал общественным событием 
большой важности. В противоположных частях света, в двух стра-
нах, одна из которых считалась самой свободной, а другая – самой 
деспотичной в мире, рабству человека был нанесен одинаково силь-
ный удар. И тем не менее эти две книги совершенно различны». 

Примечательно, что Скайлер решительно порвал со снисхо-
дительно-покровительственным тоном английских интерпретаторов 
творчества Тургенева, сложившимся в годы Крымской войны, когда 
появилась первая английская статья о «Записках охотника» – «Фо-
тографии русской жизни». Она начиналась с «открытия» России: 
«Можно без преувеличения сказать, что жизнь на просторах России 
нам столь же неизвестна, как и жизнь в Дагомее или Тимбукту»16. 

Написанная в годы, когда Англия была особенно враждебно 
настроена по отношению к России и США, эта анонимная статья не 
столько сопоставляет, сколько противопоставляет «Записки охотни-
ка» и «Хижину дяди Тома». О Тургеневе говорится, что он «не про-
поведует никаких либеральных идей, скорее напротив, он избегает 
навязывать свои мнения и ограничивается точным изображением 
того, что видел и слышал». В книге Бичер-Стоу усматривают лишь 
«искусственно раздуваемые ужасы» да «изображение изощренной 
жестокости и страданий». Вывод английского критика довольно 
примитивен: «Книга Тургенева – это русский вариант “Хижины 
дяди Тома” без ее крови и пороха». Первая статья о Тургеневе на 
долгие годы определила внесоциальную интерпретацию в Англии 
творчества русского писателя, столь отличную от острого социаль-
но-политического анализа Скайлера. 

Еще в Америке Скайлер был хорошо информирован о внут-
риполитической ситуации в России. Обращаясь к истории борьбы 
вокруг переведенного им романа «Отцы и дети», Скайлер рассказы-
                                                      

16 Photographs from Russian Life // Fraser’s Magazine. 1854. Aug. Vol. 50, 
N 296. P. 209, 210, 211. 



 88

вал: «Появление этого романа вызвало бурю; со всех сторон слыша-
лись злобные нападки, клевета... Каждое поколение считало изо-
бражение другого поколения весьма правдивым, а свое собственное – 
безобразным. Отцы протестовали, а дети приходили в ярость, нахо-
дя себя изображенными в образе Базарова. И только партия дейст-
вия гордилась прозвищем “нигилисты” и сделала его своим кличем. 
Но и они негодовали, что автор наделил Базарова человеческими 
слабостями. Правительство подхватило слово “нигилизм”, чтобы 
заклеймить им все революционные, ультрадемократические и со-
циалистические тенденции, и сыграло на этом в ходе недавних рас-
следований покушения на императора». Подобная характеристика 
революционной ситуации в России существенно расходилась с 
официальной позицией, которую заняло американское правительст-
во в связи с покушением Каракозова в 1866 г. 

Но чем больше критиковали роман Тургенева, отмечал Скай-
лер, тем больше его читали. «Никакая другая русская книга не име-
ла такого успеха. Именно поэтому и была она избрана для перевода, 
чтобы дать американским читателям лучший образец современной 
русской литературы. Автор выражает свое удовлетворение этим 
выбором и надежду, что перевод романа будет содействовать более 
близкому знакомству двух великих народов». 

Скайлер, состоявший в переписке с Тургеневым, был на-
столько осведомлен о его творческих планах, что в мае 1867 г. в 
предисловии к «Отцам и детям» сообщал американским читателям, 
что русский писатель только что закончил новый роман, который 
вскоре будет опубликован в Москве. Речь шла о романе «Дым», 
появившемся в «Русском Вестнике» (март 1867 г.). 

Для своего времени перевод Скайлера был, безусловно, вы-
дающимся явлением. Следует иметь в виду, что книги Констанс 
Гарнет, открывшие новую эпоху в переводах русских классиков на 
английский язык, стали появляться лишь тридцать лет спустя. Но и 
они, как известно, не безупречны. Работа, проделанная американ-
ским переводчиком Ю. Скайлером, требует к себе историко-
литературного подхода17. 

                                                      
17 В насыщенной фактами статье Л.Н. Фунсо анализ перевода Скайлера сво-

дится к одностороннему перечислению ошибок переводчика, не сумевшего пере-
дать красоту тургеневского стиля, особенности народной речи. См.: Фунсо Л.Н.  
Из истории ранних переводов произведений И.С. Тургенева в США (1867–1886) // 
Филологический сборник. Алма-Ата: Каз. ун-т, 1976. Вып. 18. С. 81–96. 



 89

В 1873 г. Скайлер совершил путешествие в Среднюю Азию. 
Результатом этой поездки явилась книга путевых впечатлений 
«Туркестан» (1876), выдержавшая за одно десятилетие три издания 
в Нью-Йорке и шесть в Лондоне. Опираясь на труды известных 
русских востоковедов В.В. Григорьева, И.И. Захарова и П.И. Лерха, 
с которыми он встречался в Петербурге, Скайлер рисует широкую 
панораму жизни народов Средней Азии, их нравов и обычаев, рели-
гии и культуры. 

Рассказывая о системе образования в Ташкенте, он отмечает, 
что обучаются там не только мальчики, девочек тоже учат читать и 
писать, но в специальных школах. Интересуют американского пу-
тешественника литература и фольклор народов Средней Азии, хотя 
познания его здесь явно ограниченны. 

Книга Скайлера о русском Туркестане – это и проникновен-
ный рассказ о жизни народов Средней Азии и русских: «Я столь 
долго жил в России и обзавелся там столь многими друзьями, что не 
могу не питать никаких иных, кроме самых добрых, чувств к этой 
стране и ее народу»18. 

Скайлер видел Россию глазами американца и сравнивал ее со 
своей страной. Литературный талант Скайлера проявился в коло-
ритных зарисовках. Вот как он описывает впечатление от Ташкента: 
«В первый вечер по приезде в Ташкент, сидя на веранде, залитой 
лунным светом, я с трудом мог представить себе, что нахожусь не в 
одном из городков в штате Нью-Йорк, а в Средней Азии. Широкие 
пыльные улицы, затененные двумя рядами деревьев, журчание те-
кущей воды, маленькие белые домики, перед которыми расположи-
лись палисады с деревьями, большая площадь, покрытая травой и 
цветами, а посреди нее церквушка, – все, казалось, было так при-
вычно и знакомо. Зато в дневное время Ташкент напоминает скорее 
какой-нибудь американский городок на Западе, например Денвер, 
но без той деловитости, которая придает особый облик нашему 
городу, а вместо индейцев и шахтеров – сарты <оседлые узбеки> в 
тюрбанах и халатах. Условия жизни здесь и у нас весьма схожи: 
город выстроен в степи и благодаря арыкам, несущим свежую воду 
в каждую улицу, полон зелени и свежести... Повсюду строятся но-
вые дома и улицы; рост города за девять лет <после присоединения 

                                                      
18 Schuyler Е. Turkistan: Notes of a Journey in Russian Turkistan, Khokand, Bukhara 

and Kuldja. N.Y.: Scribner, Armstrong and Co., 1876. Vol. 1. P. III. Интерес Скайлера к 
Средней Азии возник еще в Америке, о чем свидетельствует его статья «Продвиже-
ние России в Азии» (Nation. 1866. Apr. 19. Vol. 2, N 42. P. 488–490). 



 90

к России> кажется просто поразительным. Однако если присмот-
реться повнимательней, то бросается в глаза нечто искусственное во 
всем этом; постоянное население города небольшое, ибо торговля 
невелика, промышленности не существует, а кроме купцов, здесь не 
живет никто, кому это не требуется по службе. Никто не приезжает 
и не оседает в Ташкенте, что отличает его от подобных американ-
ских городов, а эти прелестные домики по большей части построе-
ны на деньги, данные правительством в кредит, который обычно не 
погашается»19. Замечал американский путешественник и самодер-
жавные тенденции русской администрации в Средней Азии и под-
вергал их резкой критике. 

Литературная деятельность Скайлера в России имеет еще од-
ну сторону, на которую до сих пор не обращалось внимания ни в 
США, ни в нашей стране. Находясь в России, Скайлер писал еже-
годные обзоры русской литературы для английского журнала 
«Athenaeum». Всего нам удалось обнаружить восемь таких обзоров, 
свидетельствующих о постоянном и глубоком интересе американ-
ского литератора-дипломата к русской культуре. Они напечатаны в 
последних номерах журнала за 1869–1872, 1875 и в январе 1874, 
1875, 1877 гг. При этом первые два обзора за 1869 и 1870 гг. ано-
нимные. 

Об авторстве Скайлера свидетельствует не только сопостав-
ление первых двух обзоров с последующими, подписанными Скай-
лером, но и отдельные высказывания, содержащиеся в тексте ано-
нимных обзоров. Например, автор пишет: «Граф Лев Толстой, 
романист великого таланта, чью повесть “Казаки” Тургенев называ-
ет лучшим произведением русской литературы, ныне становится 
известен за пределами России»20. Мы уже знаем, что при встрече со 
Скайлером в Баден-Бадене Тургенев рекомендовал ему перевести 
«Казаков», дав толстовской повести высокую оценку. 

Как воспоминание о поездке Скайлера в Воронеж в 1868 г. по 
случаю открытия памятника Кольцову звучат следующие строки из 
обзора русской литературы за 1869 г.: «Несмотря на утверждение 
госпожи де Сталь, литература в России никогда не была исключи-
тельной привилегией аристократии. Никитин, крестьянин из Воро-
нежа, города, который дал и другого крестьянского поэта – Кольцо-
ва, писал мелодичные и печальные стихи». При этом Скайлер не 

                                                      
19 Schuyler Е. Turkistan. Vol. 1. Р. 76–77. 
20 Athenaeum. 1869. Dec. 25. N 2200. Р. 860. 



 91

преминул отметить изданные в 1869 г. в Воронеже «Сочинения» 
И.С. Никитина, составленные М.Ф. Де-Пуле. 

Особое внимание в обзоре Скайлер уделяет Тургеневу, разви-
вая те мысли о «школе нигилистов в критике», которые уже выска-
зывались им кратко в предисловии к переводу «Отцов и детей». 
Наряду с новой повестью Тургенева «Несчастная» Скайлер рас-
сматривает его «Литературные и житейские воспоминания», в част-
ности главу о Белинском. В обзоре сообщается, что Гончаров, 
«главный соперник Тургенева, чья репутация до сих пор основыва-
лась на двух романах, после многих лет молчания опубликовал 
“Обрыв”, яркий и интересный роман, являющийся в известном 
смысле продолжением “Обломова”». С гораздо меньшим энтузиаз-
мом Скайлер отмечает, что в 1869 г. выпустил свой роман «Люди 
сороковых годов» А.Ф. Писемский. 

Ежегодные обзоры Скайлера свидетельствуют о широте его 
знакомства с русской литературой. 1870 год, который «не был столь 
щедр к русской литературе, как предшествующий», отмечен в обзо-
ре выходом «Царя Бориса» А.К. Толстого, стихов Минаева и Некра-
сова. «Тургенев начал год очерком “Странная история”... В “Степ-
ном короле Лире” писатель вновь обнаружил всю прежнюю силу 
мастерства характеров и описаний»21. В обзоре 1871 г., первом, 
подписанном Скайлером, мерилом художественности новых книг, 
появлявшихся в России, выступают имена и книги Тургенева и Тол-
стого, о которых говорится уже как об известных за рубежами Рос-
сии писателях. Отмечаются новые стихи А.К. Толстого и Некрасова, 
а также переиздания сочинений Державина, Григоровича, Добро-
любова. 

В обзоре русской литературы за 1872 г. Скайлер сравнивает 
художественную манеру русских и американских писателей. Видя 
достоинство тех и других в умении вести выразительное и трога-
тельное повествование, он полагает, что им «не хватает профессио-
нальной выучки, столь необходимой как ораторам, так и хорошим 
писателям»22. Обращаясь к рассмотрению новинок литературы за 
1872 г., Скайлер пишет, что «первое место здесь бесспорно принад-
лежит величайшему русскому писателю Тургеневу. Его роман 
“Вешние воды”, опубликованный в начале нынешнего года, являет-
ся во многих отношениях его лучшим творением, а своей свеже-
стью, изяществом формы и живостью слога напоминает ранние 
                                                      

21 Athenaeum. 1870. Dec. 31. N 2253. P. 876. 
22 Athenaeum. 1872. Dec. 28. N 2357. P. 857, 858. 



 92

повести». Выход в свет в 1872 г. «Сочинений и переписки» 
К.Ф. Рылеева отражает, по наблюдению Скайлера, «растущий интерес 
к декабристам». Обращаясь к литературоведческим трудам, Скайлер 
выделяет книгу русского шекспироведа Н.И. Стороженко «Предше-
ственники Шекспира» и очередной выпуск работы А.Н. Пыпина 
«Характеристики литературных мнений от двадцатых до пятидеся-
тых годов». О Толстом говорится, что «величайший русский рома-
нист занялся вопросами народного образования» и выпустил «Аз-
буку» – «книгу для детского чтения, в которую сам написал 
рассказы, исполненные художественного достоинства». 

Вместе с тем, говоря о десятках русских писателей и авторах 
книг по общественно-политическим вопросам, о романах, повес-
тях и очерках Лескова («Соборяне»), Мельникова-Печерского  
(«В лесах»), В.Г. Авсеенко, П.Д. Боборыкина, Б.М. Маркевича, 
Н.Н. Каразина, Н.А. Чаева, А.И. Пальма, писавшего под псевдони-
мом П. Альминский, и других, Скайлер ни словом не обмолвился об 
изданном в 1871–1872 гг. романе Достоевского «Бесы». Очевидно, 
роман не был понят и оценен американским литератором. 

В обзоре русской литературы за 1873 г. Скайлер обратился к 
творчеству Салтыкова-Щедрина, только что закончившего печатать 
«Господ ташкентцев». Признавая писателя «первоклассным сатири-
ком», Скайлер выражает сожаление, что его талант служит только 
«одной литературной школе». Щедринский Ташкент не имеет от-
ношения к Средней Азии и может находиться где угодно, ибо «таш-
кентцы – это синоним для распространителей просвещения без об-
разования, цивилизации ради собственных интересов и выгод»23. 
Скайлер утверждает, что в этом смысле в Америке ташкентцев не 
меньше, чем в России. 

«Помпадуры, – продолжает Скайлер, – другой термин, вве-
денный Щедриным и тотчас ставший весьма популярным. Перевес-
ти его на английский язык невозможно, однако поездка в провин-
цию с рекомендательными письмами к властям даст вам наглядное 
представление, что такое помпадуры». В обзоре речь идет также о 
новых пьесах Островского («Поздняя любовь», «Снегурочка»), пье-
се Писемского «Ваал», балладах А.К. Толстого, «Русских женщи-
нах» Некрасова, о смерти Тютчева. Внимание привлекли «Материа-
лы для биографии А.С. Пушкина» П.В. Анненкова, «Онежские 
былины» А.Ф. Гильфердинга, «Сравнительное изучение народного 

                                                      
23 Athenaeum. 1874. Jan. 3. N 2410. P. 17. 



 93

быта и поэзии» Ф.И. Буслаева, новое издание «Народных русских 
сказок» А.Н. Афанасьева. 

В обзоре русской литературы за 1874 г. Скайлер рассказывает: 
«Недавно я спросил редактора одного из ведущих русских журна-
лов, почему за минувший год в России ощущался такой литератур-
ный голод. Он сослался на цензуру, сказав, что не смог опублико-
вать лучшие материалы, поступившие в редакцию»24. Очевидно, 
Скайлер беседовал с Некрасовым, редактировавшим «Отечествен-
ные Записки». Тем не менее Скайлер признает, что за последние 
годы появились произведения Тургенева, «лучшего писателя Рос-
сии, наряду с Гончаровым, графом Львом Толстым и Некрасовым». 
Говоря о литературно-критической борьбе в русской литературе, 
Скайлер отмечает постоянные клеветнические выпады против Не-
красова «то со стороны одной, то другой литературной школы». 
Среди новинок года названы поэма «Крестьянка» Некрасова (третья 
часть «Кому на Руси жить хорошо»), поэма А.К. Толстого «Порт-
рет», переводы А.Н. Майкова. 

В обзоре за 1875 г. речь идет о романе «Анна Каренина», 
печатавшемся в «Русском Вестнике». «Случись так, что книга не 
будет окончена или конец ее окажется слабее начала, – писал 
Скайлер, – все равно “Анна Каренина” окажется великим искус-
ством»25. Русское общество высоко оценило роман: «Представи-
тели различных партий и даже самые недоброжелательные кри-
тики вынуждены были почтительно склониться перед великим 
талантом писателя». Американского литератора особенно впе-
чатлило мастерство афористического зачина: «Все счастливые 
семьи похожи друг на друга, каждая несчастливая семья несчаст-
лива по-своему». 

Анализируя роман Толстого подробнее, чем какое-либо иное 
произведение, Скайлер подходит к тому, что было названо Черны-
шевским «диалектикой души» в книгах великого русского писателя. 
«Великой заслугой Толстого является его сила нравственного ана-
лиза, – писал Скайлер. – Он показывает нам, как каждый человек 
представляет собой соединение добра и зла, как даже преступник 
несет в себе искру нравственности и как самые добродетельные 
люди подчас лелеют преступные мысли». 

В связи со смертью А.К. Толстого Скайлер дает в обзоре 
1875 г. краткий очерк его творчества, а также пишет о пьесах 
                                                      

24 Athenaeum. 1875. Jan. 2. N 2462. P. 16. 
25 Athenaeum. 1875. Dec. 25. N 2513. P. 874. 



 94

А.Н. Островского «Трудовой хлеб», «Волки и овцы», о сатириче-
ских очерках Салтыкова-Щедрина и о других новых явлениях рус-
ской литературы за истекший год. 

В обзоре русской литературы за 1876 г. – последний год пре-
бывания Скайлера в России – он вновь возвращается к выходящему 
по частям роману Толстого «Анна Каренина» как самому значи-
тельному явлению русской литературы. О Тургеневе говорится, что, 
помимо печатающегося романа «Новь», он под влиянием «болгар-
ских ужасов», которыми были полны газеты перед Русско-турецкой 
войной, написал стихотворение «Крокет в Виндзоре» и отправил 
его в одну из русских газет («Новое Время»)26. 

Среди других произведений 1876 г. Скайлер отмечает «Днев-
ник писателя» Достоевского – «полуавтобиографическую и полу-
критическую книгу об обществе и политике»27, сборник стихов и 
драм А.К. Толстого и новые сатирические очерки Салтыкова-
Щедрина «Благонамеренные речи». 

Скайлер навсегда сохранил добрые чувства к России и наро-
дам, ее населяющим. Став в июле 1876 г. американским консулом 
в Константинополе, он продолжал печатать в американских жур-
налах «Nation», «Scribner’s» и др. статьи о России и так называе-
мом Восточном вопросе. В канун Русско-турецкой войны 1877–
1878 гг. он написал предисловие к книге специального корреспон-
дента газеты «Daily News» Дженуариеса Макгэна (MacGahan J.А.) 
о зверствах турок в Болгарии28. В России Макгэн был его спутни-
ком в путешествии по Средней Азии. Скайлеру принадлежит так-
же обширное исследование о Петре I (1881), о путешествиях 
Н.М. Пржевальского (1889), об итальянском влиянии на европей-
скую и американскую литературу (опубликовано посмертно в 
1901 г.). В истории американо-русских литературных и культур-
ных связей XIX в. Скайлер остается одной из наиболее ярких, хотя 
и недостаточно оцененных фигур. Писатель и дипломат, он во 

                                                      
26 Цензура запретила печатание этого стихотворения, и его английский пе-

ревод, выполненный Г. Джеймсом, появился в американском еженедельнике 
«Nation» 5 октября 1876 г. См.: Грубман Г.Б. Стихотворение И.С. Тургенева 
«Крокет в Виндзоре» в переводе Генри Джеймса // Рус. лит. 1977. № 4. С. 122–
123. См. также: Edel L., Laurence D.H. A Bibliography of Henry James. L.: Hart-
Davis, 1957. P. 308. 

27 Athenaeum. 1877. Jan. 27. N 2570. P. 115. 
28 Šopov P. Eugene Schuyler – Distinguished Politician, Statesman, Diplomat 

and Scientist // Bulgarian Historical Review. 1983. Vol. 11, N 1. P. 66–73. 



 95

многом содействовал установлению дружеских контактов двух 
стран29. 

 
2 

 
Роман «Отцы и дети» в переводе Ю. Скайлера не был сразу по-
настоящему оценен в Америке. Первым американским писателем, 
открывшим для литературы США творчество Тургенева, стал Уиль-
ям Дин Хоуэллc (1837–1920). Знакомством с романами и рассказами 
русского писателя он во многом обязан американскому критику 
Томасу С. Перри30. 

В мае 1871 г. Перри, приобщивший Хоуэллса к чтению Тур-
генева, напечатал рецензию на перевод тургеневского романа «На-
кануне», опубликованный в Англии. Летом 1871 г. «Дворянское 
гнездо» в переводе У.Р.С. Ролстона прочитал Генри Лонгфелло и 
написал переводчику: «Благодарю, что вы познакомили меня с пи-
сателем, о котором я много слышал, но до сих пор ничего не читал. 
Его проза полна очарования, в ней есть какая-то свежесть. Особенно 
в описаниях природы. Очевидно, он немало путешествовал по но-
чам и встречал рассветы в полях и лугах»31. 

Через год в редактировавшемся Хоуэллсом журнале «Atlantic 
Monthly» появилась его первая рецензия на тургеневский роман 
(«Дым», переведенный в Нью-Йорке с французского). Хоуэллc 
стремился познакомить американских читателей с лучшими образ-
цами художественной прозы. «“Дым”, – писал он, – произведение 
высочайшего ума, а в моральном и эстетическом отношении это 
проза самого лучшего свойства»32. 
                                                      

29 В 1878 г. Скайлер был награжден русским орденом св. Анны второй 
степени «за заслуги, оказанные болгарскому делу» (АВПРИ. Ф. СПб. главный 
архив III–1. Оп. 95. 1878 г. Д. 5. Л. 2). О деятельности Скайлера в качестве «атта-
ше» по общественным и культурным связям см. в кн.: Куропятник Г.П. Россия и 
США. Экономические, культурные и дипломатические связи, 1867–1881. М.: 
Наука, 1981. С. 111–115. 

30 Журавлев И.К. Томас Перри – пропагандист русской литературы в США // 
Рус. лит. 1974. № 1. С. 223–230. Оценки Тургенева в американской критике рас-
сматриваются в статьях: Гиленсон Б.А. Тургенев в американской критике // Учен. 
зап. Горьк. ун-та. 1958. Вып. 48. С. 99–107; Милославская С.К. И.С. Тургенев в 
оценке своих американских современников // Литература США / под ред. 
Л.Г. Андреева. М.: Изд-во МГУ, 1973. С. 3–38. 

31 Longfellow H.W. The Letters / ed. A. Hilen. Cambridge (Mass.): Belknap 
Press of Harvard University Press, 1982. Vol. 5. P. 433. 

32 Atlantic Monthly. 1872. Aug. Vol. 30, N 178. P. 243. 



 96

Уже в старости Хоуэллc вспоминал, что Тургенев стал пер-
вым русским писателем, с произведениями которого он познако-
мился: «Разочаровавшись в Теккерее, я больше всего полюбил Тур-
генева»33. 

Что же привлекло в нем Хоуэллса? Он обратился к русскому 
писателю, чтобы найти поддержку собственной литературно-
эстетической теории реализма, хотя следует с самого начала отме-
тить существенное отличие узкобытового представления о реализме 
у Хоуэллса от социально-этического реализма Тургенева, в котором 
американский писатель вычитывал прежде всего то, что волновало 
и интересовало его самого. Принцип «активного отбора», просле-
женный нами на истории русского и американского романтизма, с 
неменьшей силой сказывается и в творчестве американских писате-
лей-реалистов, искавших у Тургенева, а позднее у Толстого и Дос-
тоевского то, чего требовало национальное развитие литературы 
США, вступившей после Гражданской войны на путь реализма. 

В феврале 1873 г. Хоуэллс публикует рецензию на американ-
ское издание «Дворянского гнезда», вышедшего под названием 
«Лиза» (перепечатка английского перевода У. Ролстона, появивше-
гося в Лондоне в 1869 г.). Он высоко оценил реалистическое мас-
терство русского писателя, его восхищало драматическое действие 
и национальная специфика тургеневского романа. «По мере чтения 
вы основательно знакомитесь с русской жизнью, хотя перед вами не 
справочник и не учебник; вы сами становитесь русским, и вам уже 
хочется обращаться к героям книги по имени и отчеству... С при-
ближением развязки возникают черты истинного трагизма, кажется, 
что вы уже не в состоянии вынести большего. И тогда все произве-
дение предстает перед вами в своем необыкновенном и неизбывном 
величии»34. 

Американские исследователи не без основания полагают, что 
быстрый рост писательского мастерства Хоуэллса от ранних «Про-
винциальных очерков» (1871) к романам «Их свадебное путешест-
вие» (1872) и «Случайное знакомство» (1873) во многом объясняет-
ся воздействием на него реализма Тургенева. Как вспоминал 
Хоуэллс, в те годы все молодые писатели зачитывались Тургене-
вым, который открыл им «новый мир – неповторимый мир реально-

                                                      
33 Howells W.D. Criticism and Fiction and Other Essays / ed. C.M. and R. Kirk. 

N.Y.: New York University Press, 1959. P. 99. 
34 Atlantic Monthly. 1873. Febr. Vol. 31, N 184. P. 240. 



 97

сти»35. В письме к Ч.Д. Уорнеру 1 апреля 1877 г. Хоуэллс замечает, 
что Тургенев «установил образец романа будущего»36. 

В сентябре 1873 г. все в том же журнале «Atlantic», где появи-
лись две первые «тургеневские» рецензии Хоуэллса, была напеча-
тана его статья о переводе «Рудина». Вывод начинающего амери-
канского романиста был вполне определенен: «Только подобный 
роман может опровергнуть представления серьезного читателя, 
будто художественная литература – это либо забава, либо скука»37. 

Хоуэллс никогда не встречался с Тургеневым. Посредниками 
между ними были американские писатели Ялмар Бойесен и Генри 
Джеймс. С романами Хоуэллса Тургенева познакомил Бойесен, 
норвежец по рождению, натурализовавшийся в США. По просьбе 
Тургенева он назвал ему несколько книг американского романиста и 
с удовлетворением увидел в следующий раз у него на столе роман 
Хоуэллса «Жизнь в Венеции». Это происходило в 1873 г. в Париже, 
а в январе 1874 г. Бойесен послал Тургеневу из Америки роман 
Хоуэллса «Случайное знакомство». Ответ русского писателя не 
заставил себя ждать. 24 февраля 1874 г. в письме к Бойесену Турге-
нев благодарит за присланный роман и выражает чувство призна-
тельности американским читателям за проявленный интерес к его 
собственным книгам. 

Бойесен вспоминает, что Тургенев живо интересовался судь-
бой своих книг в Америке. «Я рассказал ему о том, – продолжает 
Бойесен, – что он имеет в Америке многих горячих поклонников, 
что американская критика ставит его наряду с Диккенсом и что о 
нем всегда говорят с восторгом в литературных кружках Бостона.  
Я думал, что, в сущности, ему это известно, но, к моему удивлению, 
до него не дошли слухи о его успехе в Америке. – Вы не можете 
себе представить, – воскликнул он, – какое вы доставляете мне удо-
вольствие... Я всегда радуюсь, когда слышу, что мои книги нашли 
симпатизирующих читателей, но я вдвойне рад, что они встретили 
такой прием в Америке»38. 

В письме Хоуэллсу 1 июня 1874 г. Бойесен процитировал от-
рывок из не дошедшего до нас письма к нему Тургенева. Русский 

                                                      
35 Howells W.D. Criticism and Fiction and Other Essays. P. 112. 
36 Howells W.D. Life in Letters / ed. M. Howells. Garden City (N.Y.): Double-

day, Doran and Co., 1928. Vol. 1. P. 232. 
37 Howells W.D. Criticism and Fiction and Other Essays. P. 116. 
38 Иностранная критика о Тургеневе. 2-е изд. СПб.: Прогресс нашей жиз-

ни, 1908. С. 148. 



 98

писатель сообщал: «Я прочитал “Жизнь в Венеции” и “Случайное 
знакомство”, и мне по-настоящему нравятся обе книги, особенно 
первая. В них ощущается очаровательная свежесть, естественность 
и яркий, острый, простодушный и изящный юмор, так очаровы-
вающий меня. Передайте, пожалуйста, мою благодарность м-ру 
Хоуэллсу и скажите ему, что я был бы рад получить экземпляр “Их 
свадебного путешествия” из его рук»39. 

28 октября 1874 г. Тургенев написал единственное известное 
нам письмо Хоуэллсу, где благодарит его за присланный роман «Их 
свадебное путешествие». Незадолго перед тем Хоуэллс в редакти-
ровавшемся им журнале «Atlantic» (март 1874 г.) привел высказы-
вание Тургенева о том, что ничто великое не создается вне нацио-
нального. И вот теперь, в письме к Хоуэллсу, Тургенев оценивает 
его прежде всего как национального писателя с «печатью америка-
низма» на всем, что он пишет. Тургеневское письмо заканчивается 
пожеланием когда-нибудь познакомиться с Хоуэллсом. 

У нас нет сведений о письмах Хоуэллса к Тургеневу. Извест-
но лишь, что в те годы он был погружен в мир тургеневской прозы, 
однако не решался сам обратиться к русскому писателю и прибегал 
к посредничеству Бойесена и Г. Джеймса. В переписке Хоуэллса с 
Бойесеном имя Тургенева упоминается довольно часто. «Ничьим 
мнением я не дорожу больше, чем мнением Тургенева, – писал Хоу-
эллс. – Надеюсь, что однажды буду иметь великое счастье познако-
миться с ним». Сообщая Бойесену об отправке Тургеневу своего 
романа «Их свадебное путешествие», Хоуэллс добавляет: «Скажите 
ему, что мы каждый месяц курим ему фимиам в “Atlantic Monthly”». 
27 сентября 1880 г. Хоуэллс пишет Бойесену, что хотел бы послать 
Тургеневу свою новую книгу «Неведомая страна». 

Романы Хоуэллса вызывали глубокий интерес у Тургенева, 
который однажды заметил: «Я всю ночь читал “Случайное знаком-
ство”, и мне хотелось бы побывать в стране, где живут такие жен-
щины, как героиня романа»40. Героиня романа Китти Эллисон оста-
вила у Тургенева то ощущение «свежести и естественности», о 
котором писал он 11 мая 1874 г. в не дошедшем до нас письме Бой-
есену, известном по пересказу последнего. 

                                                      
39 Seyersted Р.Е. Turgenev’s Interest in America, as Seen in His Contacts with 

H.H. Boyesen, W.D. Howells and Other American Authors // Scando-Slavica. 1965.  
T. 11. P. 31, 32–33, 36.  

40 Howells W.D. Criticism and Fiction and Other Essays. P. 112. 



 99

Прочитав роман Хоуэллса «Их свадебное путешествие», Тур-
генев выразил американскому писателю то чувство удовольствия, 
которое испытал от его книги: «Ваш литературный облик вызывает 
чувство живейшей симпатии: он естествен, прост и ясен – и в то же 
время полон непритязательной поэзии и тонкого юмора. Далее – я 
ощущаю присущее ему американское своеобразие – а это не по-
следняя причина того, что ваши произведения доставляют мне такое 
наслаждение» (XIII-2, 266). 

Американцы знали и любили Тургенева. Уолт Уитмен в ста-
тье «Наши именитые гости», написанной осенью 1883 г. по получе-
нии известия о смерти Тургенева, высказывает сожаление, что рус-
ский писатель не успел побывать в Америке. «О, если бы в 
Соединенные Штаты, особенно в западные, мог надолго приехать и 
пожить, прежде чем он умер, благородный и грустный Тургенев»41. 
Особый интерес Уитмена вызывали «Записки охотника». 25 декабря 
1888 г. он говорил своему биографу X. Тробелу: «Возникновение 
русской силы – писателей Толстого, Тургенева, тех ссыльных, о 
которых пишет Кеннан, – представляется чудом и приводит меня в 
восторг»42. 

Итог своим размышлениям о Тургеневе и его значении для 
американского романа Хоуэллс подвел в книге «Мои литературные 
пристрастия» (1895). Он вспоминает, что наиболее важным событием 
его молодости стало знакомство с романами Тургенева, «величие 
которых было признано в Америке в середине 70-х годов»43. «Дым», 
«Дворянское гнездо», «Накануне», «Рудин», «Вешние воды» произ-
вели на него глубочайшее впечатление, сохранившееся на всю жизнь. 

В своем толковании художественной манеры Тургенева Хоу-
эллс выделяет роль сценического начала в произведениях русского 
писателя. «Его проза вся проникнута драматизмом. О персонажах 
сказано весьма кратко и сдержанно, а затем им предоставляется 
возможность заниматься своим делом, так что автор почти не вме-
шивается и не комментирует их поступки». Впервые Хоуэллс обра-
тил внимание на эту особенность тургеневской прозы в романе 

                                                      
41 Whitman W. The Collected Writings: Prose Works, 1892 / ed. F. Stovall. 

N.Y.: New York University Press, 1964. Vol. 2. P. 545. 
42 Traubel H. With Walt Whitman in Camden (November 1, 1888 – January 20, 

1889). N.Y.: Rowman and Littlefield, 1961. Vol. 3. P. 382. 
43 Howells W.D. My Literary Passions: Criticism and Fiction. N.Y.: Harper and 

Brothers, 1910. P. 169. 



 100

«Дым», а затем обнаружил ее во всех прочитанных позднее книгах 
русского писателя. 

Еще в 1874 г. (то был год наибольшего общения между Тур-
геневым и американскими писателями) Хоуэллс отмечал эту автор-
скую сдержанность в «Степном короле Лире», повести о том, каким 
бывает русский человек, если довести его до крайности: «Все необ-
ходимое для понимания повести спокойно и умело сказано и ничего 
больше добавлять не приходится»44. 

Двадцать лет спустя Хоуэллс писал, что, очевидно, в начале 
70-х годов он увлекся и несколько переоценил романы Тургенева. 
«Но это было неизбежно при том удивлении, которое вызывало 
первое знакомство с его книгами. Здоровая эстетика первого рус-
ского писателя, с книгами которого я познакомился, представлялась 
мне – и чем дальше, тем больше – общей чертой всех русских писа-
телей, которых я читал. Тургенев рисовал жизнь не только правди-
во, он рисовал ее честно»45. 

Темы тургеневских произведений, считал Хоуэллс, нередко те 
же, что и у французских романистов, но поданы совсем в иной то-
нальности. «Проступок в произведениях Тургенева не влечет за собой 
непременного наказания, не оборачивается несчастьем, но означает 
безысходное беспокойство, которое не оставляет у человека надежды 
на примирение. Даже если расплата и не наступает, не остается со-
мнения в жалком конце героя»46. Нравственное начало у Тургенева 
глубоко впечатлило Хоуэллса. Уже в зрелые годы американский 
писатель говорил, что жизнь предстала ему совсем в ином свете по-
сле того, как он прочитал Тургенева, – гораздо более серьезной, 
страшной, несущей в себе «таинственную ответственность», о суще-
ствовании которой Хоуэллс и не подозревал: «Моя веселая американ-
ская натура погружалась в безбрежную печаль славянина...» 

В книгах Тургенева Хоуэллс находил такую правду жизни, 
которую, казалось, не знает никто, кроме этого писателя и тебя са-
мого. «Хотя его герои и та среда, где они живут, весьма далеки от 
меня и моей жизни, они принадлежат к вечным человеческим об-
разам, присутствие которых каждый из нас ощущает в глубинах 

                                                      
44 Howells W.D. Criticism and Fiction and Other Essays. P. 227. 
45 Howells W.D. My Literary Passions. P. 170. Одпако на склоне лет Хоуэллс 

заявил: «Я до сих пор считаю, что “Дмитрий Рудин” – одна из самых интересных 
книг, какую мне довелось прочитать» (North American Review. 1912. July. 
Vol. 196, N 680. P. 101). 

46 Howells W.D. My Literary Passions. P. 170, 171, 172. 



 101

своей души. Во всем видна правдивость этих образов». По свиде-
тельству Хоуэллса, он постоянно перечитывал книги Тургенева, а в 
течение ряда лет, особенно в 70-е годы, так увлекся Тургеневым, 
что не хотел читать ничего иного. «Невозможно описать то чувство 
удовлетворения, которое доставляли мне его произведения. Могу 
лишь сказать, что это было подобно счастью, которое ждешь всю 
жизнь, и вот оно пришло, и это навечно». 

И еще одна сторона тургеневского таланта поразила Хоуэл-
лса. Казалось бы, Тургенев описывает человека в той оболочке, в 
которую заключен он средой, воспитанием, всем тем, что определя-
ет его положение в обществе. И тем не менее «тургеневская сцена 
столь же просторна, как Европа». Даже когда изображается глухой 
уголок жизни, он все равно соотнесен со страной, историей и со-
временностью. Это была та «всемирность», которую столь остро 
почувствовал Хоуэллс в книгах русского писателя. 

Однако Тургенев не оказался для Хоуэллса последним словом 
в мировой литературе. Перечитав в 1895 г. «Дым», он пишет, что, 
хотя правдивость повествования по-прежнему захватила его, он не 
испытал былого восторга от мастерства Тургенева-романиста. «Ве-
роятно, это было следствием того, что я уже познакомился с книга-
ми Толстого, где мастерство столь велико, что его просто не замеча-
ешь. В “Дыме” я ощущал мастерство, которое всегда где-то, хотя и 
невидимо, присутствовало, исподволь направляя действие». 

Тургенев надолго остался для Хоуэллса недосягаемой худо-
жественной вершиной, и только знакомство во второй половине 
80-х годов с книгами Толстого открыло перед американским писа-
телем новые горизонты и заставило его сознаться: «Мне казалось, 
что Тургенев сказал последнее слово в искусстве романа. Оно ока-
залось лишь первым, когда я стал знакомиться с прозой Толстого»47. 
Тургенев учил, как писать романы, Толстой же учил писать правду 
и только правду. Для Хоуэллса это означало уже поиск не личного 
счастья, а «счастья для всего человечества». Именно эту толстов-
скую идею можно обнаружить в хоуэллсовских романах «Опека 
священника» (1887), «Энни Килберн» (1888), «В поисках нового 
счастья» (1890)48. 

Из тургеневских книг Хоуэллс вывел для себя форму «драма-
тического романа», где герои несли ответственность за свои по-

                                                      
47 Howells W.D. My Literary Passions. P. 185. 
48 Милославская С.К. Уильям Дин Хоуэллс и русская литература: автореф. 

дис. ... канд. филол. наук. М.: МГУ, 1975. С. 7–14. 



 102

ступки, действовали сами по себе, а не по прихоти автора, роль 
которого в романе сводилась к минимуму. Перенесение в прозу 
приемов драматургии не только давало образам сценическую сво-
боду, но и обусловливало единство действия и ограниченность про-
странственного и временного разнообразия. 

Хоуэллсовская теория драматического метода в прозе остава-
лась, однако, долгое время забытой, потому что была изложена в 
его ранних рецензиях на романы Тургенева, разбросанных в перио-
дических изданиях. К тому же и сам Хоуэллс в своих произведениях 
не придерживался строго принципов «драматического романа». 
Перемены, происшедшие в его критических суждениях, особенно в 
связи с увлечением после 1886 г. произведениями Толстого, засло-
нили от современников более ранние литературно-критические 
теории Хоуэллса, основанные на прозе Тургенева. 

Остается лишь добавить, что сценичность тургеневской про-
зы, подмеченная Хоуэллсом, сложными и опосредованными путя-
ми дошла до творческого опыта американских писателей XX в. 
Фицджералд, наиболее близкий Тургеневу среди писателей США 
20–30-х годов, создал драматическую прозу в «Великом Гэтсби». 
Называя это произведение драматическим романом, Фицджералд 
шел, конечно, от Генри Джеймса, разработавшего сценическую 
структуру прозы в романах и обосновавшего эту тенденцию в пре-
дисловиях к томам своего собрания сочинений, выходившим в 
1907–1911 гг. Однако, как и в случае с Хоуэллсом, это стало не 
фактором внешнего влияния, а результатом того, что мы называем 
активным отбором. 

Хорошо сказал известный американский критик демократи-
ческого направления Ван Вик Брукс. Определяя степень влияния 
Тургенева на творчество Хоуэллса, он писал: «Хоуэллс разрабаты-
вал свой собственный реалистический метод, и опыт Тургенева 
скорее поддерживал, чем определял этот метод... Сдержанность и 
поэтичность произведений Тургенева очаровали Хоуэллса и 
Джеймса, но художественный метод Хоуэллса объясняется прежде 
всего личностью самого писателя»49. Тургеневский реализм ускорил 
развитие национального реализма в США. 

 

                                                      
49 Brooks V.W. New England: Indian Summer, 1865–1915. N.Y.: Dutton and 

Co., 1940. P. 237–238. 



 103

3 
 

В течение четверти века – между 1874 и 1897 гг. – Генри Джеймс 
написал четыре статьи о Тургеневе. Отношение американского пи-
сателя к Тургеневу и его творчеству, которое он считал образцом 
для себя, претерпело определенную эволюцию. Различные аспекты 
проблемы «Тургенев – Генри Джеймс» рассматривались как в оте-
чественном, так и в зарубежном литературоведении, однако анали-
зировались обычно три статьи из четырех50. 

Тургенев был для Джеймса как тот «дом со многими окнами», 
о котором он рассказал в предисловии, написанном в 1908 г. к ро-
ману «Женский портрет» – последней дани уважения к памяти рус-
ского писателя, у которого он когда-то учился мастерству. Каждый 
находит и вычитывает в этом доме литературы свое сокровенное, 
глядит в него «через свое окошко». 

Что видел в этом доме Генри Джеймс, что находил он в нем 
близкого и необходимого для своего творчества, для раздумий о 
мастерстве художника? 

На эти вопросы Джеймс попытался ответить в первой статье о 
Тургеневе, написанной еще до личного знакомства с русским писа-
телем в Париже (22 ноября 1875 г.), куда Джеймс приехал из Аме-
рики для встречи с Тургеневым. Поводом для статьи «Иван Турге-
нев», появившейся в апрельском номере «North American Review» 
за 1874 г., послужили немецкие переводы «Вешних вод» и «Степно-
го короля Лира». Однако это была отнюдь не рецензия, а разверну-
тая проблемная характеристика творчества Тургенева, отражающая, 
как и в случае с Хоуэллсом, собственные творческие интересы и 
устремления американского писателя. 

                                                      
50 В нашем литературоведении первое исследование этой проблематики 

мы встречаем в работе А.А. Елистратовой «Вильям Дин Гоуэлс и Генри Джеймс» 
в кн.: Проблемы истории литературы США. М.: Наука, 1964. С. 205–286. См. 
также: Морозова Т.Л. Уроки русского мастера: Джеймс и Тургенев // Филол. 
науки. 1973. № 4. С. 28–39; Гвоздева Г.А. Г. Джеймс и И. Тургенев // Литератур-
ные связи и традиции: межвуз. сб. Горький: Горьк. ун-т, 1974. Вып. 5. С. 55–66; 
Фунсо Л.Н. Г. Джеймс и И.С. Тургенев // Иностр. филология. Алма-Ата: Каз. ун-т, 
1975. Вып. 5. С. 161–171; Грубман Г. Тургенев и Генри Джеймс // Север. 1975. 
№ 7. С. 105–111; Он же. О тургеневских источниках «первого» романа Генри 
Джеймса // Науч. тр. Курского пед. ин-та. 1976. Т. 59 (152). С. 154–166; Шере-
шевская М.А. И.С. Тургенев в письмах Генри Джеймса // Рус. лит. 1983. № 2. 
С. 133–142. 



 104

Выступления Джеймса о Тургеневе – статьи писателя о писа-
теле, обращенные к другому строю художественного мышления с 
точки зрения собственного творчества. Такой подход интересен 
вдвойне, ибо дает возможность осмыслить манеру Тургенева в 
сравнении с иной художественной манерой и вместе с тем раскры-
вает специфику реализма Джеймса и того общего, что видел амери-
канский писатель в русском и американском реализме. 

Статья начинается с утверждения: «Нам известно несколько 
первоклассных критиков, которые на вопрос: “Кто лучший рома-
нист сегодня?”, не колеблясь, ответят: “Иван Тургенев”»51. Дейст-
вительно, как уже говорилось, в Америке читали Тургенева в то 
время гораздо больше, чем в Англии. И ценили несравненно выше 
многих европейских литераторов. 

Особой чертой гения Тургенева Джеймс считал его наблюда-
тельность, умение через детали передать целое, создать образ. «Он 
не обладает даром мгновенной, страстной, почти безрассудной им-
провизации, как Вальтер Скотт, Диккенс или Жорж Санд. Импрови-
зация – большое достоинство рассказчика, может быть самое боль-
шое. Но Тургенев очаровывает нас по-иному» (212). И Джеймс 
определяет своеобразие тургеневской прозы как особое внимание к 
миру, наблюдательность, которую не заменят самые пылкие фанта-
зии. Художник годами копит в себе жизненный опыт и затем вдруг 
выплескивает его в повесть или роман. 

Джеймса восхищало тургеневское мастерство портрета. «Его 
персонажи – сплошные портреты, – замечает он с нескрываемой 
писательской завистью. – В каждом из них есть нечто неповтори-
мое, то, чего нет у других, и это спасает их от растворения в общем 
и обыденном» (213). В письме брату Уильяму 8 февраля 1876 г. 
Генри Джеймс рассказал, как Тургенев в беседе с ним дал «опреде-
ление собственного творческого процесса». Запись этой беседы 
интересна и тем, что помогает понять, к чему стремился сам 
Джеймс, учившийся мастерству у русского писателя. «Он говорил 
больше, чем обычно, о своей работе и сказал мне, что он никого и 
ничего не выдумывал. В его произведениях все основано на том, что 
он видел, хотя часто лицо, послужившее отправной точкой повест-
вования, может затем отойти на второй план. Далее он сказал, что 

                                                      
51 James Н. French Poets and Novelists. L.: Macmillan, 1904. P. 211 (далее 

ссылки на страницы этого издания приводятся в тексте). Русский перевод этой 
статьи (в кн.: Джеймс Г. Женский портрет. М.: Наука, 1981. С. 493–502) сделан с 
сокращениями. 



 105

никогда ничего не вкладывал в своих героев и обстоятельства. Он 
считает, что весь интерес, красота, поэзия, оригинальность и т.д. 
содержатся там, в самих людях и вещах (конкретных, виденных им), 
в значительно большей степени, чем он сумел извлечь из них... Он 
также заметил (в этом он видит странную ограниченность своего 
таланта), что черты, являющиеся слишком raffiné <изысканными>, 
слова и выражения, слишком необычные или слишком закончен-
ные, вызывают в нем инстинктивное méfiance <недоверие>; ему 
кажется, что это не может быть верным, – а быть верным данному 
индивидуальному типу – вот та конечная цель, к которой он спосо-
бен стремиться» (XI, 562). 

Называя Тургенева «ищущим реалистом», Джеймс определя-
ет художественную манеру русского писателя как «внимательней-
шее наблюдение действительности, в результате чего возникает 
картина человеческой жизни более широкая и беспристрастная, 
исполненная более глубокого смысла, чем у какого-либо иного ро-
маниста» (216). 

Вальтер Скотт изобразил приключения своих героев, их му-
жество и честь, Диккенс показал нам контрасты комического и тро-
гательного, Жорж Санд интересовала любовь. «Но все эти писатели 
прежде всего заботятся о сюжете, его неожиданных поворотах, что-
бы тем самым получше позабавить читателя, – пишет Джеймс. – 
Тургенев не владеет таким искусством сюжетной изобретательно-
сти, но что касается содержания, то в жизни не существует ничего, 
чем бы он ни интересовался. Все классы общества, разнообразные 
характеры, судьбы и нравы людские выступают на страницах его 
книг. Его воображение находит себе пищу и в городе и в деревне, 
среди богатых и бедных, мудрецов и идиотов, дилетантов и кресть-
ян, в трагическом и веселом, правдоподобном и гротескном. У него 
острый взгляд на все наши пристрастия и глубокое сочувствие к 
удивительной сложности человеческой души» (217). 

Джеймсу особенно важно было разнообразие точек зрения в 
книгах Тургенева. Рассказчики и, следовательно, точки зрения мог-
ли меняться, но при этом оставался неизменным интерес к изобра-
жению такого случая, лица или события, которое было бы харак-
терно в нравственном отношении. Именно особый угол зрения, 
считал Джеймс, объясняет, почему столь часто встречаем мы в тур-
геневской прозе психически неуравновешенных героев, убогих или 
разного рода «отчаянных». 

В чем причина возникновения этих «неуравновешенных героев» 
у Тургенева? Когда Герцен в «Былом и думах» пишет, что россий-



 106

ская действительность болезненно отозвалась в петушьем крике 
Суворова, в собачьем паштете князя Долгорукого, в диких выходках 
Измайлова, в буйных преступлениях Толстого-Американца, то сюда 
можно добавить и тургеневского Мишу Полтева, героя бесчислен-
ных историй, напоминающих похождения Толстого-Американца, 
легенды о которых еще были живы, когда писался рассказ «Отчаян-
ный» (1881). 

В подобных рассказах (Джеймс называет «Странную исто-
рию», «Бригадира») Тургенева привлекает возможность наблюдать 
за развитием характера через «разбитое окошко», живописать лиц, 
выбитых из жизненной колеи. «Из его повестей можно набрать 
целый полк убогих, бродяг на жизненном пути. Почти всегда за 
группой состоятельных персонажей вырисовывается гротескная 
фигура слабоумного бедного родственника, который задуман  
и присутствует как смутное напоминание о непостоянстве счастья и 
человеческого разума» (218). 

Джеймс отчасти предугадывал то, что Достоевский называл 
«фантастическим реализмом». Говоря о тургеневском рассказе 
«Призраки», Джеймс отмечает: «Здесь реальность выражена еще 
сильнее, потому что она затронута элементом фантастического, что 
отнюдь не искажает ее» (215). 

Забегая вперед, отметим, что по-своему воспринял нравст-
венное и социальное начало в прозе Тургенева и отец Генри 
Джеймса, американский философ, оказавший существенное влия-
ние на эстетические взгляды своих сыновей, один из которых стал 
известным философом, другой – писателем. Генри Джеймс-отец 
19 июня 1874 г., уже после появления в печати первой статьи его 
сына о русском писателе, сообщая Тургеневу, что книги того поль-
зуются в Америке огромным успехом, дал свою оценку его рома-
нов: «В ваших руках роман приобрел новую силу и обладает теперь 
бóльшим очарованием, чем когда-либо, – писал Джеймс-отец. – Вы 
проникаете своим пером сквозь хаос внешних обстоятельств и со-
циальных условностей и показываете нам нас самих, зажатых, так 
сказать, в тисках судьбы или тщетно пытающихся разорвать оковы 
темперамента» (X, 628–629). 

Национальное своеобразие тургеневской прозы и жизнь писа-
теля за пределами России заставляли Джеймса задумываться о соб-
ственной судьбе и судьбе своих книг. Он находил некоторые черты 
сходства с Тургеневым. Проблемы национальной литературы ста-
новились определяющими для американского писателя. 



 107

Еще в рецензии 1872 г. на роман Тургенева «Дым» Хоуэллс 
отметил бросающееся в глаза сходство между Россией и Америкой. 
И он не был ни первым, ни единственным, кто сравнивал две стра-
ны. Рабство американских негров и крепостное право в России, их 
одновременная отмена и ее последствия обсуждались в печати. Обе 
страны с разной долей справедливости называли «молодыми» или 
«странами будущего». Хоуэллс усматривал сходство в географиче-
ских просторах обеих стран и близости национальных характеров 
русских и американцев. «Острый насмешливый ум», «склонность 
рассказывать небылицы, интерес к сложным психологическим, 
гротескным ситуациям»52 свойственны, по мнению Хоуэллса, обоим 
народам. 

В этом, полагал Хоуэллс, и заключалась одна из причин по-
пулярности Тургенева в Америке. Близость национального склада 
двух народов заставила американского писателя ожидать появления 
в Соединенных Штатах «такого же романиста, как Тургенев». По-
знакомившись в дальнейшем более обстоятельно с творчеством 
Тургенева, Хоуэллс пришел к убеждению, что русский писатель 
проложил путь для американских писателей. 

Мысль о том, что Тургенев как бы предвосхитил развитие 
американской прозы (хотя история литературы США и не подтвер-
дила этого прогноза, ибо каждая нация и ее культура развиваются 
по своим внутренним законам), выразил также Бойесен в статье о 
Тургеневе, появившейся в апреле 1874 г., одновременно с первой 
статьей Джеймса о русском писателе. Рассказ о встрече с Тургене-
вым в Париже в 1873 г. Бойесен заканчивает сопоставлением рус-
ской и американской литератур: «Мне часто приходилось слышать 
о сходстве между русскими и американцами. И те и другие пред-
ставляют нации будущего, пред каждой из них лежат великие воз-
можности. Мы привыкли к мысли, что наше общество не обладает 
определившимися, ясно очерченными типами, что вечно движущая-
ся поверхность американской жизни не годится для художествен-
ных эффектов, не поддается художественной обработке. Вероятно, 
русские думали то же о своей стране, пока не явился Тургенев и не 
показал им, что кажущаяся монотонность жизни представляла в 
действительности великую одухотворенную картину. Когда у нас 
появится великий беллетрист – а он должен появиться, – он даст 

                                                      
52 Atlantic Monthly. 1872. Aug. Vol. 30, N 178. P. 244. 



 108

нам подобный же урок. А в настоящее время Россия опередила 
Америку – ибо у нас нет Тургенева»53. 

Не менее остро воспринимал национальные особенности 
творчества Тургенева и Джеймс. «Тургеневские темы – сугубо рус-
ские, – писал он. – Иногда действие происходит в другой стране, но 
действующие лица – истые русские. Писатель рисует русский ха-
рактер, и этот тип таит для него загадку, привлекает и вдохновляет 
его. Произведения Тургенева, как и книги всех великих романистов, 
несут аромат родной земли, и каждый, кто читал их, испытывает 
странное чувство, как будто он давно знает Россию. Кажется, мы 
путешествовали по ней во сне, жили там в нашем прошлом сущест-
вовании» (220). 

В нашем литературоведении уже отмечалось, что, остро пе-
реживая свое отчуждение от Америки и ища тому оправдание, 
Джеймс приписывал Тургеневу «ссору» с Россией54. «Тургенев 
передает нам особое ощущение разлада со своей родиной, того, что 
можно было бы назвать ссорой поэта с ней» (220). Джеймс как бы 
искал оправдания отношениям с Америкой, откуда он вскоре уехал 
в Европу, и весьма субъективно экстраполировал свои чувства на 
отношение жившего в Париже Тургенева к России. 

Джеймсу была открыта только одна сторона творчества Тур-
генева, о чем свидетельствуют его рассуждения, будто «Тургенев 
любит старое и не в состоянии понять, куда движется новое».  
И снова американский писатель переносит это представление о 
Тургеневе на свою почву: «Американские читатели должны осо-
бенно оценить подобный образ мыслей; если бы у них был свой 
национальный романист такого масштаба, то он, очевидно, в ка-
кой-то мере разделял бы этот образ мыслей» (220). 

Джеймс считал, что русское общество, подобно американско-
му, находится в процессе становления, «русский характер еще не 
установился». Здесь проявилось свойственное многим американ-
ским писателям и критикам неисторическое уподобление России 
Америке. Они видели лишь одну сторону, одну черту русского на-
ционального характера, «таинственной славянской души», стран-
ным образом забывая, что незадолго перед тем Россия отметила 
свое тысячелетие, что в национальном опыте и памяти народа были 
и борьба против монголо-татарского ига, и создание сильного цен-
трализованного государства вокруг Москвы, и отражение много-
                                                      

53 Иностранная критика о Тургеневе. С. 151. 
54 Елистратова А.А. Вильям Дин Гоуэлс и Генри Джеймс. С. 273–274. 



 109

численных иноземных нашествий – от немецко-тевтонских и поль-
ских до шведских и французских, в которых окреп и закалился рус-
ский характер. 

Национальный опыт Соединенных Штатов ограничивался к 
тому времени одним столетием. В Америке, особенно в результате 
Гражданской войны, ускоренным темпом шел процесс формирова-
ния национального характера, что получило отражение в литерату-
ре, в частности в книгах Генри Джеймса. Показательны в этом от-
ношении названия его романов: «Американец», «Европейцы», 
«Международное происшествие» (в русском переводе «Американ-
ки»), «Сцены американской жизни». 

Американский писатель высоко ценил образы тургеневских 
девушек, и в этом тоже был свой, американский «умысел». Джеймс 
писал: «Американские читатели Тургенева были поражены чертами 
явного сходства между американской и русской жизнью. Вообще-то 
говоря, это сходство довольно поверхностно, однако нам не пред-
ставляется преувеличением сказать, что русские девушки, такие, как 
Лиза, Татьяна, Марья Александровна <из “Переписки”>, несут в 
себе едва заметные черты новоанглийского характера – нечто сход-
ное с пуританской угловатостью. Именно тургеневские женщины и 
девушки воплощают в себе силу воли, умение бороться, ждать, 
добиваться своего» (230). 

Если для тургеневских женщин имеются свои национальные 
прообразы из русской истории и литературы, то для джеймсовских 
девушек, обычно сопоставляемых с тургеневскими героинями, од-
ним из таких прообразов из времен пуританской Новой Англии 
была Гестер Принн, героиня романа Готорна «Алая буква». Сила 
воли, чувство справедливости и человеческого достоинства, умение 
бороться и ждать – таковы типологические черты героини романа 
Готорна и многих героинь романов Джеймса. По свидетельству 
Бойесена, из всех американских авторов Тургенев больше всего 
любил Готорна. В нем он видел первого литературного представи-
теля Нового Света, а в его «Алой букве» и «дважды рассказанных 
историях» – произведения новой американской литературы со сво-
им особым национальным колоритом. 

Джеймс, однако, не понял национального своеобразия твор-
чества Тургенева, когда в первой статье о нем сделал два основных 
вывода: будто «значительная доля очарования тургеневской худо-
жественной манеры состоит в неуловимом сочетании аристократи-
ческого темперамента с демократическим умом» (243); будто Тур-



 110

генев – пессимист, «человек, разочарованный по тем или иным при-
чинам в стране, которая дорога ему» (248). 

В несохранившемся письме Тургенева Бойесену от 11 мая 
1874 г., написанном накануне отъезда из Парижа в Россию и из-
вестном лишь в отрывках, которые привел из него Бойесен в письме 
Хоуэллсу, русский писатель говорит, что прочитал статью Джеймса 
о себе и удивляется, что Джеймс нашел у него «аристократический 
темперамент». Таким образом, Тургенев познакомился со статьей в 
начале мая. Вероятно, Бойесен послал ее Тургеневу вместе со своей 
статьей о нем, опубликованной в журнале «Galaxy»55. 

Три месяца спустя, вернувшись из России в Карлсбад, Турге-
нев отправил письмо Джеймсу, которое положило начало их пере-
писке. Сообщая, что письмо Джеймса не дошло до него, Тургенев 
подтверждает, что посланный Джеймсом апрельский номер «North 
American Review» со статьей о нем он получил только в июле, когда 
был в России. «Я прочел вашу статью очень внимательно... Статья 
меня поразила, ибо она вдохновлена тонким пониманием справед-
ливости и истины; в ней есть мужественность, психологическая 
проницательность и отчетливо выраженный литературный вкус. 
Должен лишь заметить, что пессимизм, в котором вы меня упрекае-
те, пожалуй, – или даже наверное – непроизволен» (X, 445). 

Трудно с уверенностью утверждать, перечитывал ли Тургенев 
полученный от Джеймса экземпляр его статьи, но в письме к нему 
7 августа он повторяет свое возражение против «аристократическо-
го темперамента», о чем уже писал Бойесену 11 мая. «Истина вы-
нуждает меня сказать... что у меня большие руки и ноги, безобраз-
ный нос – и никакого “аристократического” темперамента – и я не 
жалею об этом» (X, 445). В оправдание Джеймса можно было бы, 
однако, заметить, что там, где Тургенев, следуя русским понятиям, 
не видел никакого «аристократического темперамента», американец 
Джеймс, исходя из своего национального представления об аристо-
кратизме, мог усматривать его. Это различие национального воспри-
ятия одного и того же явления и составляет в конечном счете то не-
повторимое, что есть в каждой нации и в каждом ее представителе. 

В статье Джеймса высказана мысль о драматическом характере 
романов Тургенева. «Под его пером все принимает драматическую 
форму; он просто не может творить вне этой формы... Абстрактные 
возможности немедленно претворяются у него в конкретные сце-
ны... При чтении Тургенева мы всегда видим и слышим происходя-
                                                      

55 Seyersted Р.Е. Turgenev’s Interest in America... P. 32. 



 111

щее, так что нам подчас как будто не хватает ведущей нити рассказ-
чика, чтобы увидеть еще больше» (224). Это наблюдение стало в 
дальнейшем одним из важнейших в понимании Джеймсом русского 
писателя. 

Много лет спустя, уже в конце своей жизни, Джеймс в преди-
словии к роману «Женский портрет» вновь обратился к урокам 
Тургенева, который рассматривал драматическую ситуацию как 
первотолчок к созданию художественного произведения. «Я всегда 
с живейшим удовлетворением вспоминаю слова, которые много лет 
назад мне привелось услышать от Ивана Тургенева, рассказывавше-
го о том, как рождаются замыслы его произведений. Все начиналось 
у него обычно с того, что перед его мысленным взором возникал 
образ одного или нескольких лиц, которые неотступно следовали за 
ним, тревожа его воображение, робко или настойчиво требуя его 
внимания и вызывая его участие самим фактом своего существова-
ния. Они казались ему самостоятельными существами, подвласт-
ными всем превратностям бытия; он ярко видел их перед собой, и у 
него появлялась настоятельная потребность поставить их в опреде-
ленные отношения друг с другом – отношения, которые дали бы им 
возможность наиболее полно проявить себя; он старался вообра-
зить, придумать, отобрать и связать воедино такие ситуации, кото-
рые в наибольшей степени отвечали бы характеру созданных им 
лиц, такие осложнения в их судьбах, которые, всего вероятнее, мог-
ли бы произойти»56. 

Первая статья Джеймса о Тургеневе через несколько лет была 
включена им в сборник его эссе под названием «Французские поэты 
и романисты» (1878). Случайно ли русский писатель оказался под 
одной обложкой с Мюссе, Готье, Бодлером, Бальзаком, Жорж Санд, 
Мериме, Флобером и другими? Что хотел сказать автор, помещая в 
этот том статью о Тургеневе? 

Утверждая в своем очерке, что Тургенев «принадлежит к ог-
раниченному классу писателей, которые пишут с особой тщатель-
ностью и известны не столько плодовитостью, сколько требова-
тельностью своего гения» (212), Джеймс настаивал, что «по степени 
восприимчивости к жизненным впечатлениям – в цвете, запахе и 
форме, в бессчетном многообразии непередаваемых оттенков, оча-
рования прекрасным – Тургенев равен и даже превосходит наиболее 
совершенных представителей французской школы повествовате-
                                                      

56 Писатели США о литературе: [сб.: в 2 т.]. М.: Прогресс, 1982. Т. 1. 
С. 149. 



 112

лей» (219). С другой стороны, как известно, творчество Тургенева 
помогало Джеймсу преодолевать воздействие на него натуралисти-
ческих тенденций французской литературы. 

Именно эта первая статья о Тургеневе послужила поводом 
для встречи двух писателей в Париже. Джеймс вспоминал: «Конеч-
но, не ради хвалебной критической статьи о его книгах удостоил 
Тургенев меня таким дружеским приемом, ибо моя статья имела для 
него очень мало значения»57. 

Через несколько лет Джеймс опубликовал в американском 
журнале «Nation» рецензию на французский перевод романа 
«Новь», повторив высокую оценку Тургенева. «Среди живущих 
романистов есть только двое, выход новых книг которых может 
быть признан литературным событием». Один – Джордж Элиот, 
другой – Тургенев, которого «все – даже те, кто принужден читать 
его в несовершенных переводах, – признали одним из глубочайших 
наблюдателей и одним из самых изумительных рассказчиков»58. 

Тургенев всегда живо интересовался Америкой. В беседе с 
Бойесеном он говорил: «Это была моя всегдашняя idée fixe посетить 
вашу страну... В юности, когда я учился в Московском университе-
те, мои демократические тенденции и мой энтузиазм по отношению 
к североамериканской республике вошли в поговорку и товарищи-
студенты называли меня “американцем”. Я и до сих пор еще не 
потерял надежды пересечь Атлантический океан и собственными 
глазами поглядеть на страну, за развитием которой я следил лишь 
издали»59. 

Тургеневу Америка во многом представлялась альтернативой 
царскому деспотизму в России. «Я искренно интересуюсь, – гово-
рил он в той же беседе с Бойесеном, – всем происходящим за Ат-
лантическим океаном и всегда стремлюсь быть au courant вашей 
литературы». В письме Бойесену 24 февраля 1874 г. из Парижа Тур-
генев сообщал: «Одно из самых сильных моих желаний – посетить 
самому вашу страну, Новый Свет, который для Старого Света явля-
ется тем, чем Будущее для Настоящего или Прошедшего – и я на-
деюсь, что выполню это свое желание прежде, чем покину эту зем-
лю» (X, 425). 

                                                      
57 James H. Partial Portraits. L.: Macmillan, 1888. P. 294, 297 (далее ссылки 

на страницы этого издания приводятся в тексте). 
58 James H. Literary Reviews and Essays on American, English and French  

Literature / ed. A. Mordell. N.Y.: Twayne Publishers, 1957. P. 190. 
59 Иностранная критика о Тургеневе. С. 145, 148. 



 113

В письмах Тургенева к Джеймсу проявляется постоянный ин-
терес к Америке и ее культуре. Из длившейся восемь лет переписки 
между ними сохранились только письма русского писателя. 7 авгу-
ста 1874 г. в своем первом письме к Джеймсу он говорил: «Я испы-
тываю большую симпатию ко всему американскому и большое 
желание повидать вашу страну. Но мне следовало удовлетворить 
его раньше. Я вступаю в пору “засухи, желтого листа” – а это не 
лучшее время для путешествий. Все же я не совсем отказываюсь от 
этой мысли» (X, 445). А через три дня сообщал его отцу, пригла-
сившему Тургенева посетить Америку: «Я, пожалуй, стал уже 
слишком стар и слишком немощен, чтобы пускаться в такие длин-
ные путешествия – но все же я лелею надежду посетить ваш Новый 
Свет, столь отличный от Старого» (X, 446). 

Тургенев не осуществил своего желания, и, очевидно, это не 
случайно. По-видимому, кто-то (Полина Виардо?) удерживал его от 
путешествия в Новый Свет. 

Однако Тургенев не только высоко отзывался о Хоуэллсе, 
Джеймсе, Готорне, но и с удовольствием читал Лонгфелло, По, 
Брета Гарта. Одно время он интересовался произведениями Уитме-
на и перевел его знаменитое стихотворение «Бейте, бейте, бараба-
ны!» почти на сорок лет раньше, чем эти стихи американского поэта 
стали известны в России60. 

Великий русский писатель встречался с Бичер-Стоу,  
Дж.Р. Лоуэллом, Марком Твеном. Особенно восхищался он твенов-
ским юмором. Бойесен вспоминал, что, когда в его присутствии 
французы стали оспаривать талант юмориста у Твена, Тургенев не 
согласился с ними и в качестве довода привел роман Твена «Налегке». 

В 1883 г. Бойесен опубликовал свои воспоминания о Тургеневе, 
где рассказал о впечатлении, произведенном Твеном на Тургенева61, 
а через двенадцать лет в «North American Review» расширил этот 
рассказ. Когда Бойесен впервые увидел Тургенева после визита к 
нему Марка Твена, которого он познакомил с русским писателем 
весной 1879 г. в Париже, то Тургенев воскликнул: «Наконец-то я 
видел настоящего американца, первого американца, отвечающего 
моим представлениям о том, каким должен быть американец. Он 
кровный сын своей земли. Ваши американские друзья мистер О. 
<писатель Томас Б. Олдрич> и мистер Г. <редактор журнала 

                                                      
60 Чистова И. Тургенев и Уитмен // Рус. лит. 1966. № 2. С. 196–199. 
61 См. публикацию В. Александрова: Бойесен Я. Воспоминания о Тургене-

ве // Вопр. лит. 1981. № 6. С. 188–196. 



 114

«Scribner’s» Р.У. Гилдер> немногим отличаются от европейцев. Они 
прекрасные люди, но лишены своей почвы»62. Характерно, что оп-
ределение «кровный сын своей земли» (или «в нем есть дух земли» 
в публикации В. Александрова) стало в устах русского писателя 
высшей похвалой своему американскому собрату по перу. И снова 
вспоминается тургеневское утверждение, что великое невозможно 
без национального. 

Возглавлявшийся Хоуэллсом журнал «Atlantic Monthly» посто-
янно обращался к творчеству Тургенева и в специальных статьях, и в 
общих обзорах литературы. Неудивительно, что именно в этом 
журнале появилась после смерти Тургенева третья и наиболее об-
стоятельная статья Джеймса о русском писателе. В ней Джеймс 
пересмотрел некоторые положения своей первой статьи, в частно-
сти отказался от пресловутого утверждения об «аристократизме» 
Тургенева. 

Вспоминая о написанной за десятилетие до того статье, 
Джеймс говорит, что в ней он попытался выразить свое восхищение 
произведениями Тургенева. «Я позволил себе сказать, что у него 
аристократический темперамент. В свете всего, что я узнал о нем 
позднее, это замечание представляется мне исключительно неле-
пым. Он вообще не подходил для определения такого рода, и ска-
зать о нем, что он был демократом (хотя его политическим идеалом 
была демократия), означало дать о нем столь же поверхностное 
представление. Он умел чувствовать и понимать противоположные 
стороны жизни» (296). 

Творчество русского писателя, поразившее Джеймса своей 
«необычайной естественностью», представлялось американскому 
писателю сочетанием двух элементов – реализма и красоты. Еще в 
статье 1874 г. он писал: «Никто из романистов не создал такого 
количества образов, которые дышат, двигаются и разговаривают 
столь же своеобычно, как и в жизни. Никто, думается нам, не владел 
таким мастерством портрета, никто не сочетал такой идеальной 
красоты с таким беспощадным изображением реальности» (250). 
Теперь Джеймс глубже развил свои взгляды на реалистическую 
природу творчества Тургенева, которую он постигал через личность 
самого писателя. «В нем не было никаких наших англосаксонских, 
протестантских, морализирующих условных мерок морали, и он 
обсуждал все явления столь свободно и непосредственно, что это 
всегда производило на меня впечатление свежести. Чувство пре-
                                                      

62 Seyersted P.E. Turgenev’s Interest in America... P. 36–37. 



 115

красного и любовь к правде и справедливости лежали в основе его 
натуры; но вся прелесть беседы с ним заключалась в том, что вы 
дышали воздухом, в котором ханжеские фразы и условные мерки 
звучали бы смехотворно» (296–297). 

Реализм Тургенева впервые донес до англичан, французов, 
немцев и американцев художественное воплощение жизни русского 
народа. «Его талант был для нас прежде всего славянским талантом, – 
говорил Джеймс, – его голос – голосом тех смутно представляю-
щихся нам народных масс, о которых мы все чаще и чаще задумы-
ваемся сегодня, наблюдая, как в серых просторах Севера они ждут 
свой черед выступить на сцену мировой истории» (292). 

Джеймс неизменно посылал все свои книги Тургеневу и со 
временем не мог не ощутить отличие собственного реализма от 
тургеневского. Вспоминая, что после похвалы первым главам рома-
на «Родрик Хадсон», высказанной Тургеневым в письме к Джеймсу 
31 января 1876 г., Тургенев в дальнейшем воздерживался от прямых 
оценок его книг, американский писатель поясняет, почему они не 
производили впечатления на русского писателя: «Он больше всего 
ценил дух реализма, а изображаемая мною реальность была иного 
свойства. Мои повести, очевидно, казались ему недостойными муж-
чины. Манера преобладала в них над сутью изображаемого; они 
были слишком tarabiscoté63, как однажды он отозвался в моем при-
сутствии о стиле одной книги, – слишком много цветочков и банти-
ков на поверхности» (298–299). 

Джеймс отдавал должное силе реализма Тургенева и его по-
ниманию типического как главной сути реалистического изображе-
ния действительности. «Помню, как Тургенев однажды сказал об 
аптекаре Омэ в “Мадам Бовари”, этом выразителе “просвещенного 
мнения”, что великая сила образа Омэ заключается в том, что он в 
одно и то же время индивидуальность в самом конкретном смысле 
слова и обобщающий тип. В этом же состоит и сила тургеневских 
изображений людей; они необычайно и изумительно индивидуаль-
ны и вместе с тем бесспорно типичны» (317–318). 

Полагая, что герои Диккенса не обладают такими свойствами, 
Джеймс удивлялся, почему Тургенев столь высоко ценил англий-
ского романиста. «Книгам Диккенса не суждена долгая жизнь, – 
писал Джеймс, – так как его герои индивидуальны, не будучи ти-
пичными, выражают частное, не отражая всеобщего, потому что мы 
не ощущаем их причастности ко всему человечеству» (318). 
                                                      

63 Разукрашенными (франц.). 



 116

Национальная сторона творчества Тургенева неизменно при-
влекала Джеймса именно в силу того же принципа находить в чу-
жом – свое, в далеком – близкое, отбирать из инонационального то, 
что волнует и требует художественного решения. Для Джеймса 70–
80-х годов таким вопросом представлялась национальная сущность 
американцев и творческое освоение этой проблемы. «Изучение 
русского характера, как известно всем читателям его произведений, 
постоянно притягивало к себе и вдохновляло Тургенева. Характер 
этот, полный богатых задатков, но не сформировавшийся, не раз-
вившийся, не уравновешенный, находящийся в переходном состоя-
нии, представлял собой какую-то таинственную удаль, в которой 
трудно отличить дарование от слабости» (308). Таким образом, 
Джеймс повторил здесь свои слова из первой статьи, будто русский 
характер еще не устоялся. 

С честностью большого художника определил Джеймс отли-
чие тургеневского реализма от своего, где «форма как бы преобла-
дала над содержанием изображаемого» (298). Джеймс видел в Тур-
геневе не только мастера формы, но и социального писателя. 
Именно с этим связана отмечаемая Джеймсом страстная привер-
женность Тургенева к России, к русской земле и ее народу. В конце 
третьей статьи о русском писателе Джеймс замечает: «Я говорил о 
нем лишь в определенном аспекте, связанном с моим знакомством с 
ним, и, к сожалению, у меня осталось слишком мало места, чтобы 
коснуться того, что в гораздо большей степени наполняло его 
жизнь, чем проблемы писательского мастерства, – надежды и опа-
сения, вызываемые у него родной страной. Он писал прозу и драму, 
но великой драмой его жизни была борьба за лучшее будущее Рос-
сии. В этой драме он сыграл выдающуюся роль» (322). Корни твор-
чества русского писателя, как говорил Джеймс, «уходят в родную 
почву» (292), и в этом прежде всего видел американский писатель-
современник источник художественной силы, народного начала в 
произведениях Тургенева. 

Переписка Джеймса и его статьи о Тургеневе помогают, как 
нам представляется, уточнить время создания знаменитого турге-
невского стихотворения в прозе «Русский язык». В своей третьей 
статье Джеймс обратил на него особое внимание. Это маленькое 
стихотворение произвело на него неизгладимое впечатление, он 
перевел его на английский язык и включил в свою статью. «Эта 
русская нота любви к родине пронизывает все его произведе-
ния, хотя и высказывается обычно исподволь, как бы между 
строк» (293), – замечает он по этому поводу. 



 117

В академическом втором издании Полного собрания сочине-
ний Тургенева время написания «Русского языка» на основании 
белового автографа определяется июнем 1882 г. В связи с этим на-
помним начало этого произведения: «Во дни сомнений, во дни тяго-
стных раздумий о судьбах моей родины...». Какие же сомнения  
и раздумия одолевали Тургенева в июне 1882 г. столь сильно, 
что заставили его написать строки такой щемящей боли, почти 
что скорби? 

В июне 1882 г. Тургенев спокойно жил в Париже и Буживале. 
С чего бы, казалось, писать столь проникновенные, идущие от само-
го сердца строки, полные опасений за судьбу своей родины? Россия 
пребывала в мире, и никакое иноземное завоевание ей не грозило.  
В 1881 г. успешно закончилась вторая Ахалтекинская экспедиция, 
возглавлявшаяся генералом М.Д. Скобелевым и ознаменованная 
присоединением Западного Туркестана к России. Международное 
положение России было довольно прочно. 

Иное дело за четыре года до этого. Весной 1878 г. настроение 
в России было тревожное. Англия, требуя пересмотра Сан-
Стефанского мирного договора, грозила войной. 30 марта 1878 г. 
Тургенев пишет Джеймсу: «Я предчувствую неизбежность войны 
между Россией и Англией, и все, что говорилось о конгрессе, о ди-
пломатических решениях, не внушило мне совершенно никакого 
доверия. Эта война будет – она давно уже предрешена – восточный 
вопрос не может иначе разрешиться; и война эта будет долгой и 
тяжелой; я надеюсь, что она закончится изгнанием турок и освобо-
ждением славянских народностей, греков и других; но моя страна 
будет надолго разорена – и мои глаза не увидят даже тех внутрен-
них реформ, которые нам обещаны. Вы легко поймете, что с подоб-
ными убеждениями я вижу будущее в черном цвете...» (XII-1, 476). 

Сходные мысли находим мы и в других письмах Тургенева 
начала 1878 г. (П.В. Анненкову, М.М. Стасюлевичу, Н.С. Тургеневу 
и др.). Приведем два-три отрывка. Из письма Е.С. Рахмановой 
7 февраля 1878 г.: «Переданные Вами известия о наших беспоряд-
ках и неурядицах огорчили меня – но не удивили. Окончание вой-
ны... столь же необходимо России, как и славянским княжествам...  
а то, пожалуй, мы вконец разоримся и дойдем до банкротства» (XII-1, 
270). 6 апреля 1878 г. брату Н.С. Тургеневу: «Войны с Англией нам 
не миновать... Для нас это будет нечто вроде разорения, но надо 
уметь черту в глаза смотреть» (XII-1, 302). П.В. Анненкову 
23 апреля того же года: «Мне нечего говорить, как я буду рад уви-
деть Вас и поговорить с Вами – хотя предметы наших бесед будут 



 118

свойства мало радостного. Я продолжаю твердо верить в войну с 
Англией. О том, что происходит внутри России, лучше ни слова...» 
(XII-1, 308). Невольно вспоминается строка из «Русского языка»: 
«Как не впасть в отчаяние при виде всего, что совершается дома?» 

Все это заставляет предположить, что тургеневский «Русский 
язык» был задуман и создан в условиях обостренной общественно-
политической ситуации первой половины 1878 г. Тургенев давно 
размышлял о русском языке и его роли в жизни русского народа 
(10, 516). В кратком стихотворении в прозе эти раздумья нашли 
наиболее глубокое воплощение. При этом события Русско-турецкой 
войны 1877–1878 гг. и последующих европейских переговоров о 
мире и его пересмотре могут служить, как нам представляется, ре-
альным комментарием к истории создания знаменитого стихотво-
рения. 

Косвенным подтверждением в пользу датировки «Русского 
языка» 1878 г. служат отзывы Тургенева об отношении англичан к 
России. В октябре 1878 г. он пишет Анненкову, Фету, Толстому, что 
англичане «до судороги нас ненавидят» (XII-1, 370), «ненавидят нас 
там лихо – и не скрывают: оно, впрочем, и лучше» (XII-1, 376); «и 
как же здорово они нас ненавидят!» (XII-1, 383). 

14 июня 1879 г., за день до отъезда в Англию, где он был из-
бран почетным доктором гражданского права Оксфордского уни-
верситета, Тургенев, опасаясь проявления антирусских настроений, 
которые он наблюдал там осенью предшествовавшего года, писал 
Ю. Скайлеру, что приглашение в Оксфорд – «великая и неожидан-
ная честь. Особенно в настоящий момент»64. То же он повторил и 
М.М. Стасюлевичу: «Честь столь же великая, сколь неожиданная» 
(XII-2, 88). 

И еще довод в пользу того, что «Русский язык» создан весной 
1878 г., после Сан-Стефанского мирного договора (3 марта) и вы-
званного им обострения отношений с Англией, когда в воздухе 
запахло войной. В первой публикации в «Вестнике Европы» в де-
кабре 1882 г. «Стихотворения в прозе» распределены в хронологи-
ческом порядке. Так они печатаются и в академическом Полном 
собрании сочинений. Однако имеются случаи, отмеченные в приме-
чаниях, когда то или иное стихотворение сложилось значительно 

                                                      
64 Russian Literature Triquarterly. 1982. N 17. P. 189. См. также: Симмонс Д.С.Г. 

Тургенев и Оксфорд // Русско-европейские литературные связи: сб. ст. к 70-летию 
со дня рождения акад. М.П. Алексеева. М.; Л.: Наука, 1966. С. 392–398. 



 119

ранее указанной в конце его даты (например, «Маша», «Пир у Вер-
ховного существа», «Враг и друг»). 

Известно, что «Русский язык» не является последним по вре-
мени написания стихотворением в прозе и был поставлен в качестве 
завершающего весь цикл только перед самой публикацией в «Вест-
нике Европы» (10, 451, 453). В результате получилась как бы пере-
кличка последнего стихотворения цикла с первым – «Деревня», 
заканчивающимся ударной фразой о Русско-турецкой войне  
(«И думается мне: к чему нам тут и крест на куполе Святой Софии в 
Царь-Граде и все, чего так добиваемся мы, городские люди?»). 

«Русский язык» явился, конечно, не сиюминутным откликом на 
«злобу дня», а итогом размышлений о судьбах России и русского язы-
ка – дум, которые одолевали писателя всю жизнь. Конкретное истори-
ческое событие, как нередко случается, дало исход этим думам. 

В «Русском языке» вновь оживают размышления, вызванные 
Русско-турецкой войной и положением России после ее окончания. 
Но не только это сближает первое и последнее стихотворения. Тема 
России открывает и завершает весь цикл, становится главной и оп-
ределяющей в «Стихотворениях в прозе». Мысли о русском языке  
и его связи с судьбами русского народа высказывались писателем и 
ранее (10, 516). Это косвенно указывает на то, что «Русский язык» 
был создан не после окончания всего цикла как некая добавка или 
концовка, а гораздо ранее. Место его как финального стихотворения 
(и соответствующая дата «июнь, 1882») лишь призвано подчеркнуть 
принципиальную значимость этого итогового произведения. 

«Стихотворения в прозе», не сразу и не до конца понятые со-
временниками, остаются заветом писателя своей стране и народу. 
Они начинаются с идеализации России («Деревня»), не уступающей 
по силе любви к родине страницам из последней книги Гоголя.  
«О, довольство, покой, избыток русской вольной деревни! О, тишь 
и благодать!» (10, 126). Идеализация Тургеневым картины русской 
деревни имеет и историческое значение: так могла бы вспоминать о 
своем прошлом русская деревня начала XX в. с ее волнениями и 
разорением. Взор писателя обращен в будущее. В «Стихотворениях 
в прозе» слышится страдание и боль за судьбу родного края («По-
рог», «Сфинкс», «Камень»). Прощаясь с жизнью, Тургенев прощал-
ся с Россией. 

Тургенев осознавал спорность некоторых положений, разви-
ваемых в «Стихотворениях в прозе». В рукописи этот цикл имел 
эпиграф – слова Шиллера «Дерзай заблуждаться и мечтать...». Пи-



 120

сатель подошел к теме столь же сложной, как и та, что пытался раз-
решить Гоголь в «Выбранных местах...». 

В четвертой статье о Тургеневе (1897) Генри Джеймс подво-
дит итоги своим оценкам наследия русского писателя и сравнивает 
его с Толстым, слава которого в Америке только начиналась.  
Огромное впечатление на американского писателя произвело пред-
смертное письмо Тургенева к Толстому. В связи с обращением Тол-
стого к религиозно-философской проблематике Тургенев писал ему: 
«Выздороветь я не могу – и думать об этом нечего. Пишу же я Вам 
собственно, чтобы сказать Вам, как я был рад быть Вашим совре-
менником – и чтобы выразить Вам мою последнюю искреннюю 
просьбу. Друг мой, вернитесь к литературной деятельности! Ведь 
этот дар Вам оттуда же, откуда все другое. Ах, как я был бы счастлив, 
если б мог подумать, что просьба моя так на Вас подействует!! <...> 
Друг мой, великий писатель русской земли, внемлите моей прось-
бе!» (XIII-2, 180). 

Приводя тургеневское письмо целиком в четвертой статье о 
нем, Джеймс придает ему исключительное значение: «Эти слова, 
одни из самых трогательных, без сомнения, с которыми когда-либо 
обращался один носитель великого духа к другому, проливают кос-
венный (хотя я бы предпочел сказать – прямой) свет на природу и 
характер художественного темперамента Тургенева»65. 

Для Джеймса Тургенев оставался прежде всего великим мас-
тером художественной формы. Отсюда его определение Тургенева 
как «романиста романистов» (the novelists’ novelist): «Я бы назвал 
Тургенева в определенном смысле писателем для писателей – с 
художественным влиянием чрезвычайно полезным и глубоким». 

Особое внимание Джеймс уделил женским образам Тургенева, 
которыми он не переставал восхищаться. По существу, у Джеймса 
впервые в американской критике получила выражение точка зрения, 
затем довольно широко распространенная в зарубежной литературе 
о Тургеневе и опирающаяся на слова Потугина из «Дыма»: «Чело-
век слаб, женщина сильна, случай всесилен». Тургеневские мужчи-
ны по большей части ищут спасения и защиты у представительниц 
противоположного пола. Женщины изображены сильными, за что 
их образы так ценит американский писатель. Кэтрин Слоупер, ге-
роиня его романа «Вашингтонская площадь» (1880), как и многие 
другие героини раннего творчества Джеймса, многим обязана тур-
                                                      

65 Писатели Англии о литературе, XIX–XX вв.: сб. ст. / предисл. 
А.А. Аникста; сост. К.Н. Атаровой. М.: Прогресс, 1981. С. 192, 193, 195, 191. 



 121

геневским женщинам, о которых он писал: «Большинство его геро-
инь – изумительно сильные личности и подчас, можно прибавить, 
даже вызывают восхищение. Это справедливо в отношении боль-
шого числа женских персонажей – молодых женщин, девушек, осо-
бенно “героинь”; по своей удивительной нравственной красоте, 
тончайшей отделке души они образуют в современном романе по-
разительную группу. Они героини до кончика мизинца, их героизм 
скромен и непараден, лишь они, кажется, сохранили в себе энергию 
решать и действовать. Елена, Лиза, Татьяна, Джемма, Марианна – 
можно продолжить этот список, оживив в памяти их образы, но у 
меня недостанет места назвать их всех. Они кажутся нам живыми, 
благодаря тем изумительным нежнейшим мазкам, которые есть во 
всех произведениях Тургенева, с помощью которых он убеждает и 
покоряет нас». 

Главную причину неувядаемой прелести тургеневской прозы 
Джеймс видит в ее исконно русском национальном колорите. «Не 
найдется другого иностранного автора, который бы столь органично, 
как Тургенев, вписался в глазах англоязычного читателя во всемир-
ную литературу. Так случилось вовсе не потому, что он заигрывал с 
иноземным читателем, поступался своей авторской независимостью 
или хотя бы помышлял об этом, а потому, что само своеобразие 
подобного гения принесло ему еще при жизни особое уважение у 
иностранной публики. В этом отношении его позиция уникальна: 
наряду с прочим именно русский аромат его прозы помог ему об-
рести признание». 

В американской и английской критике имеется немало ком-
паративистских работ, в которых романы Г. Джеймса сравниваются 
с книгами Тургенева, самым внимательным образом прослеживает-
ся влияние тургеневских персонажей и ситуаций на произведения 
Джеймса, а раннее творчество американского писателя объясняется 
исходя из эстетических канонов Тургенева66. Однако, как правило, 
такие исследования мало дают для изучения типологии русского и 
американского реализма, понятой как историческая реальность 
одновременного существования художественного метода в литера-
турах разных стран. И чем «убедительнее» сопоставления героев 
«Родрика Хадсона», «Американца», «Женского портрета», «Ва-
шингтонской площади» или «Принцессы Казамассима» с тургенев-

                                                      
66 Левин Ю.Д. Новейшая англо-американская литература о Тургеневе 

(1945–1964) // И.С. Тургенев. Новые материалы и исследования. М.: Наука, 1967. 
С. 526. (Лит. наследство; Т. 76). 



 122

скими героями, тем менее убеждают эти сопоставления в чем-то 
главном, без чего нет литературы. 

Чем больше частных сходств и совпадений предлагают ваше-
му вниманию американские и английские литературоведы, пишу-
щие о Джеймсе и Тургеневе, тем труднее становится проследить и 
понять то главное, за что ценим мы этих писателей, – неповторимое 
национальное своеобразие их систем художественного мышления, 
развивавшихся в контексте всемирной литературы с ее общими 
закономерностями, но по своим собственным обычаям и способам 
национального творческого мышления. 

 
4 

 
Среди других американских писателей конца XIX в., обращавшихся 
к творчеству Тургенева, – южанин Джордж Вашингтон Кейбл 
(1844–1925), автор книги новелл «Старые креольские времена» 
(1879). Когда весной 1882 г. профессор Московского университета 
М.М. Ковалевский отправлялся в США, Тургенев дал ему рекомен-
дательное письмо к Я. Бойесену – последнее послание русского 
писателя в Америку. От Бойесена Ковалевский и услышал впервые 
имя американского писателя Кейбла. 

«Кто это такой? – спросил я совершенно наивно. – Как кто! – 
отвечал Бойесен. – Кэбль, да это самый оригинальный наш рассказ-
чик, это автор наших таких же “Записок охотника”, это наш реа-
лист-художник, тот, которому лучше известен Юг, кто там всех 
знает и кого там всего менее любят. Познакомьтесь с ним и его по-
вестями и вы увидите, как вам мало известно в Европе то, что поис-
тине заслуживает изучения в нашей литературе»67. 

Сохранилась запись беседы Ковалевского с Кейблом, к кото-
рому он ездил в Новый Орлеан с рекомендательным письмом от 
Бойесена. Прочтя его, Кейбл сказал: «Бойезен пишет мне, что вы 
знаете Тургенева. Как я рад видеть кого-нибудь, знакомого с ним. 
Ведь это величайший из современных писателей, первый художник 
и самый трезвый реалист. Мы все его здесь очень ценим. – Я имел 
уже случай убедиться в этом в Нью-Йорке, – отвечал я ему, – и, 
признаюсь, немало поражен этим. Ведь Тургенев прежде всего рус-
ский, который и описывает только русскую жизнь, – а что вам в 
ней? Вы ее, вероятно, не знаете, да и знать не хотите. – Ну, с этим 
последним я никак не соглашусь, – отвечал он, шутя, – а о том, что 
                                                      

67 К.М. Мое знакомство с Кэблем // Вестник Европы. 1883. № 5. С. 314–316. 



 123

Тургенев – русский, я жалел не раз. Почему бы ему не приехать в 
Америку изучить богатство наших типов и дать нам американские 
“Записки охотника”!»68 

В воспоминаниях о Тургеневе Ковалевский вполне убедитель-
но объясняет, почему русского писателя ценили тогда больше в Аме-
рике, чем в Англии. «В Англии, как говорила мне Джордж Эллиот, 
Тургенева читали мало, хотя и ценили много. Слишком уже далека 
от нас ваша жизнь, говорила мне по этому случаю английская писа-
тельница <...> В Америке, наоборот, недавнее освобождение негров 
из неволи как бы породнило общество с тем из русских писате-
лей, который всего громче подымал голос за свободу крестьян: 
“Записки охотника”, как я сам имел случай убедиться в бытность 
мою в Соединенных Штатах, хорошо известны там читателям не 
только высшего, но и среднего общества. Тургеневу удалось да-
же создать нечто вроде маленькой школы в среде американских 
романистов. Генри Джеймс ставит его открыто выше всех совре-
менных беллетристов. Кебль не скрывает того, что Тургенев для 
него образец. Бойесен признает в нашем великом писателе ту же 
художественность, что и у Гете, которого он так любит и так 
хорошо знает»69. 

«Поэтический реализм» Тургенева способствовал развитию и 
укреплению реалистического направления в американской литера-
туре конца XIX в. и в известной мере противостоял влиянию фран-
цузских натуралистов. Интерес к Тургеневу сыграл благотворную 
роль в развитии русско-американских литературных и культурных 
связей. Тургенев стал первым русским писателем, получившим 
национальное признание в США и открывшим Россию американ-
ским читателям и писателям. Прочитав роман «Отцы и дети» в пе-
реводе Ю. Скайлера, писатель Хэмлин Гарленд (1860–1940) заносит 
в свою записную книжку 16 октября 1884 г.: «Закончил читать “От-
цов и детей” с чувством глубокого уважения к автору и гораздо 
большим пониманием, чем прежде, русского образа мышления.  

                                                      
68 Подробнее о Тургеневе и Кейбле см.: Алексеев М.П. Мировое значение 

«Записок охотника» // Творчество И.С. Тургенева: cб. ст. С. 117–121; Erk-
ström К. George Washington Cable. A Study of His Early Life and Work. Lund: 
American Institute in the University of Upsala, 1950. P. 94–97. 

69 И.С. Тургенев в воспоминаниях современников: в 2 т. М.: Худож. лит., 
1969. Т. 2. С. 142. См. также: Kovalevsky М.М. American Impressions // The Russian 
Review. 1951. Jan. – July. Vol. 10, N 1–3. 



 124

В этой книге писатель проник в самые глубины человеческой  
души»70. 

Шведский исследователь литературы американского натура-
лизма Ларс Онебринк отмечает, что Гарленд многим обязан Турге-
неву в своих ранних книгах «Под колесом» (1890), «Проезжие доро-
ги» (1891), «Джейсон Эдвардс» (1892), «Люди прерий» (1893), 
«Роза с фермы Датчера» (1895). Онебринк полагает, что особое 
значение для Гарленда имели романы «Отцы и дети», «Рудин» и в 
меньшей степени «Накануне», «Дым» и «Записки охотника». Следы 
чтения Тургенева он находит также в ранней повести Стивена 
Крейна «Мать Джорджа» (1896). Внимание Фрэнка Норриса при-
влекали четыре романа Тургенева: «Рудин», «Отцы и дети», «Новь» 
и «Дым». Воздействие русского писателя может быть прослежено 
также в романах «Спрут» и «Омут». 

У современников возникало сравнение Джека Лондона с Тур-
геневым. В связи со своим рассказом «Белое безмолвие» Лондон 
писал 27 февраля 1899 г. молодому писателю-социалисту Клоудесли 
Джонсу: «Я вел такую бродячую жизнь, что в моем чтении и образо-
вании создались огромные пробелы... Я, конечно, понимаю, что, 
сравнив меня с Тургеневым, Вы сделали мне большой комплимент, 
но, хотя я знаю, какое высокое место он занимает в литературе, мне 
он почти неизвестен. Кажется, в Японии я читал “Дворянское гнез-
до”; но это единственная его книга, которая мне знакома»71. 

Русская литература нередко доходила до американских писа-
телей окольными путями. Английский писатель Джордж Мур заме-
тил как-то, что «Генри Джеймс отправился во Францию читать Тур-
генева, а У.Д. Хоуэллс остался дома и читал Генри Джеймса»72. 
Конечно, Хоуэллс и сам читал Тургенева, но для него русский писа-
тель не стал объектом прямых жизненных контактов, как для 
Джеймса. Американские писатели последующих десятилетий вос-
принимали Тургенева уже с исторической дистанции среди других 
великих имен русской литературы – Толстого и Достоевского, Че-
                                                      

70 Åhnebrink L. The Beginnings of Naturalism in American Fiction. A Study of 
the Works of Hamlin Garland, Stephen Crane, and Frank Norris with Special Reference 
to Some European Influences, 1891–1903. N.Y.: Russell and Russell, 1961. P. 317, 
342. (American Institute in the University of Upsala: Essays and Studies on American 
Language and Literature; IX). 

71 London J. Letters: Containing an Unpublished Correspondence Between 
London and Sinclair Lewis / ed. K. Hendricks, I. Shepard. N.Y.: Odyssey Press, 1965. 
P. 18. Рус. пер. в кн.: Лондон Дж. Я много жил... М.: Мол. гвардия, 1973. С. 346. 

72 Moore G. Confessions of a Young Man. N.Y.: Modern Library, 1935. P. 163. 



 125

хова и Горького. Так, Теодор Драйзер писал в 1911 г., что он вос-
хищается русскими писателями – Толстым, Тургеневым, Гоголем73. 

Роберт Фрост в письме американскому журналисту и теат-
ральному критику Уолтеру П. Итону 15 июля 1915 г. признавал, что 
«некоторые места в книгах Тургенева, очевидно, оказали опреде-
ляющее воздействие на становление моего творчества»74. 

Т.С. Элиот в 1917 г. в рецензии на книгу писателя и перевод- 
чика Эдварда Гарнета о Тургеневе, которую он назвал «первым 
серьезным исследованием произведений Тургенева»75, отмечал, что 
английский критик сумел передать целостность художественной 
концепции русского писателя. 

Новое прочтение Тургенева американцами после русской ре-
волюции открывается предисловием Джона Рида к нью-йоркскому 
изданию романа «Дым» в 1919 г. Хотя и несколько прямолинейно, 
но по существу правильно понял Рид общественно-историческое 
значение творчества Тургенева. Говоря о «Записках охотника», он 
отмечает, что русский писатель «так ярко показал тяжелую жизнь 
крестьян, что общественное мнение России было разбужено, и с 
невиданной до того настойчивостью стали раздаваться требования 
отмены крепостного права»76. Сравнивая политическую ситуацию в 
России времен появления «Записок охотника» с положением в Аме-
рике накануне Гражданской войны, Рид сопоставляет книгу Тургене-
ва с «Хижиной дяди Тома» Бичер-Стоу, появившейся почти одно-
временно. Тема освобождения крестьян пронизывает произведения 
Тургенева, как мотив необходимости освобождения американских 
негров пронизывает роман Бичер-Стоу. 

Джон Рид один из первых в Америке отметил социально-
политическое содержание книг Тургенева, объясняя, почему в Со-
ветской России правительство выпускает собрание сочинений Тур-
генева. «Огромный интерес, вызванный произведениями Тургенева 
в России, объясняется, в частности, тем, что в них присутствует 
политическая проблематика, тем, что они, помимо лаконизма и 
изящества художественной формы, отличаются пропагандистской 
направленностью, тем, что в них ставятся жгучие вопросы своего 

                                                      
73 Dreiser Th. Letters. A Selection: [in 3 vols] / ed. R.H. Elias. Philadelphia: 

University of Pennsylvania Press, 1959. Vol. 1. P. 121. 
74 Frost R. Selected Letters / ed. L. Thompson. N.Y.: Holt, Rinehart and 

Winston, 1964. P. 182. 
75 Eliot T.S. Turgenev // The Egoist. 1917. Dec. Vol. 4, N 11. P. 167. 
76 Писатели США о литературе. Т. 2. С. 9, 10. 



 126

времени. “Дым” – это, в частности, отклик Тургенева на острые 
споры между славянофилами и теми, кто отстаивал для России за-
падные идеалы». 

В 20-е годы романы Тургенева вызывали противоречивые 
оценки американских писателей. Весьма односторонне представлен 
Тургенев в книге очерков Эптона Синклера «Искусство Маммоны». 
В отличие от Драйзера и Джона Рида здесь сказался вульгарно-
социологический подход к наследию классики, получивший рас-
пространение в кругах американских социалистов, превыше всего 
ставящих революционную фразу и «социализм чувства». Для Синк-
лера Тургенев – «не мыслитель, а только художник в узком смысле 
этого слова – тот, кто видит существующее и изображает его искус-
ным пером. Именно это делает его любимцем критиков из нетрудо-
вых классов, приверженцев “искусства для искусства” и прочих 
дилетантов»77. 

В свое время, пишет Синклер, весьма популярны были фран-
цузские и английские переводы Тургенева, а Джеймс даже считал 
его богом. «Но ныне из России раздаются иные голоса. Революци-
онный пролетариат переделывает свою страну, и Тургенев не нужен 
новой молодежи... Русские стали народом действия, и Русский Гам-
лет отставлен на полку». 

В годину новых тяжелых испытаний для России – в 1943 г. – к 
наследию Тургенева обратился Синклер Льюис. В предисловии к 
нью-йоркскому переизданию романа «Отцы и дети» в переводе 
Констанс Гарнет он рассматривает произведения Тургенева в кон-
тексте событий Второй мировой войны. «Теперь, когда русские 
классики так вошли в моду в Америке, с одной стороны, потому что 
мы восхищаемся военными успехами Советского Союза, а с другой – 
потому что с тревогой наблюдаем, сколь слаба и поверхностна наша 
собственная литература, Толстой и Достоевский, эти кающиеся 
гиганты, и грустный юмор чеховских пьес начинают заслонять дру-
гую великую, хотя и не столь величественную фигуру – Тургенева. 
Его немного забыли, но его время придет...»78 

В Тургеневе Синклер Льюис находил «нежность души», это 
«слишком редкое качество», которое нельзя не ценить. «Именно 

                                                      
77 Sinclair U. Mammonart. An Essay in Economic Interpretation. Pasadena 

(Cal.): published by the Author, 1925. P. 264, 265. 
78 Льюис С. Собр. соч.: в 9 т. М.: Правда, 1965. Т. 7. С. 440, 441, 454, 442. 

Ранее: Синклер Льюис о Тургеневе / сообщ. и пер. Б. Гиленсона // Вопр. лит. 
1958. № 9. С. 89–91. 



 127

благодаря этой замечательной особенности его прославленный 
“русский характер” приобретал гармонические и спокойные тона, 
смягчавшие те гнетуще черные или, напротив, раздражающие свет-
лые краски, которыми пользовались другие русские мастера.  
И, возможно, поэтому мы, американцы, отнюдь не склонные замы-
каться в себе, понимаем его героев, смеемся над ними, любим их». 

Синклер Льюис возражал тем критикам, которые считали, что 
тургеневские романы были интересны лишь для своего времени. 
«Роман Тургенева устарел не больше, чем любая пьеса О’Нила или 
роман Хемингуэя. В 1943 году, как и в 1862-м, когда роман увидел 
свет, он продолжает волновать умы, ибо говорит о том, что озада-
чивает и мучит поколение за поколением». Американский писатель 
считал, что образ Базарова относится к тем немногим созданиям 
художественной литературы, которые продолжают жить в веках, 
подобно героям Сервантеса и Диккенса, «и мало кто из историче-
ских личностей поспорит с ними в долговечности своей славы... 
Время от времени его следует представлять новому поколению 
читателей». В статье «Наш друг Герберт Уэллс» (1946), сравнивая 
Уэллса с Диккенсом, Льюис писал: «Возможно, что для нас сегодня 
из них двоих значительнее Уэллс и выше него только Толстой и 
Достоевский». Так русские классики стали для Льюиса высшим 
художественным мерилом. 

Сопоставляя русский и американский пейзаж, Льюис находит 
много общего в жизни двух народов. «Американский читатель со 
Среднего Запада откроет в русских пейзажах Тургенева что-то тро-
гательно-знакомое: холмистые поля с редкими перелесками, речон-
ки, березовые рощи, небосвод, оглашаемый пением жаворонка; 
пшеницу, ячмень, лошадей за плугом... и крепостные крестьяне 
вместо наших рабов, которых мы затем превратили в испольщиков 
Юга, в то время как наши северные либералы толковали об освобо-
ждении точно так же, как это делали более просвещенные тургенев-
ские помещики». 

Еще в 1897 г. в своей четвертой статье о Тургеневе Джеймс 
уподоблял Толстого некоему крупному плантатору из Виргинии 
или, скажем, Каролины первой половины столетия, симпатизиро-
вавшему взглядам «северян» и ставшему одним из величайших 
романистов мира. Синклер Лыоис как бы продолжил это джеймсов-
ское сравнение. Называя роман «Отцы и дети» «глубокой, благо-
родной книгой», он заключает: «Книга эта не длиннее полновесной 
главы у Томаса Вулфа, этого русского из Северной Каролины, или у 
Толстого, этого каролинского плантатора из России; короче говоря, 



 128

ее лаконизм придется по сердцу большинству читателей». Знамена-
тельно, что американский писатель находит близость художествен-
ного видения действительности у Тургенева и у позднейших амери-
канских писателей, в частности Томаса Вулфа, «этого русского из 
Северной Каролины». 

Американский писатель-мемуарист Фрэнк Харрис (1856–
1931), познакомившийся с Тургеневым летом 1880 г. в Буживале, 
вспоминал, что считал образ Базарова «столь же значительным в 
мировой литературе, как Гамлета и Дон Кихота»79. У Тургенева 
продолжали учиться художественному мастерству и умению через 
национальное обращаться к большим проблемам мировой жизни и 
культуры, к Гамлету и Дон Кихоту, которых сам Тургенев объявил 
двумя типами отношения к жизни, двумя видами человеческого 
миросозерцания. 

К 1920-м годам значение русского реализма для американ-
ской литературы определилось со всей наглядностью. Шервуд 
Андерсон в 1923 г. в письме к своему другу литератору Роджеру 
Серджелу рассказывал, что он познакомился с русской прозой 
где-то в начале 1910-х годов. «Однажды мне попались “Записки 
охотника” Тургенева. Не могу забыть, как дрожали мои руки, ко-
гда я переворачивал страницы. Я прочитал всю книгу запоем»80.  
В другом письме, 19 сентября 1939 г., он писал: «Если бы я был 
начинающим писателем, то учился бы не у ловких и безвкусных 
журнальных писак, а у подлинных мастеров – читал бы рассказы 
Чехова, такие книги, как “Записки охотника”, и им подобные». 

Особый интерес представляют письма Андерсона его рус-
скому переводчику П.Ф. Охрименко. В них дается развернутая 
оценка русского реализма Толстого, Тургенева, Чехова, которых 
Андерсон ставил выше всего. В одном из первых писем к Охри-
менко в январе 1923 г. американский писатель сообщал: «У нас в 
Америке существует плохая литературная традиция, идущая от 
англичан и французов. Наши рассказы и повести в популярных 
журналах отличаются искусной разработкой сюжета, всякого рода 
ловкими трюками. В результате человек и его жизнь отходят на 
второй план как нечто неважное. Сюжет не отражает сложной и 
запутанной драмы человеческих отношений, тогда как у русских 
писателей жизнь сказывается во всем, на каждой странице». Ан-

                                                      
79 Harris F. Contemporary Portraits. N.Y.: Brentano’s, 1923. 4 series. P. 52. 
80 Anderson Sh. Letters / ed. Н.М. Jones. Boston: Little, Brown and Co., 1953. 

P. 118, 448, 93. 



 129

дерсон пытался содействовать публикации переводов Тургенева и 
отправил присланные Охрименко переводы Драйзеру для редакти-
ровавшегося им журнала «American Spectator»81. 

Ш. Андерсон вспоминает, как молодой русский человек ска-
зал ему как-то, прогуливаясь по людной и шумной улице Чикаго: 
«Вам, американцам, нужна не новая земля и новый народ на ней. 
Все, что вам нужно, – это чтобы Достоевский или Толстой попали 
на эту улицу и увидели все своими собственными глазами»82. Ан-
дерсон писал П.Ф. Охрименко о ни с чем не сравнимом впечатле-
нии, какое произвело на него знакомство с русской литературой: 
«До тех пор пока я не узнал русских писателей, ваших Толстого, 
Достоевского, Тургенева, Чехова, я никогда не читал прозы, кото-
рая приносила бы мне удовлетворение». 

Любовь к Тургеневу Андерсон сохранил на всю жизнь. Не-
задолго до смерти он писал молодому литератору из Мичигана 
Кэрроу де Фризу: «Чем больше вы станете читать “Записки охот-
ника”, тем больше вам даст эта книга. Незабываемые картины 
навсегда остаются в вашей памяти. И чем дольше вы думаете о 
них, тем совершеннее они вам представляются»83. 

Жена Андерсона вспоминала, что ее муж «постоянно читал 
русских писателей». В опубликованном каталоге библиотеки пи-
сателя наряду с переводами Гоголя, Толстого, Достоевского, Че-
хова, Горького, Бунина больше всего значится (восемь книг) про-
изведений Тургенева. Андерсон называл Тургенева «великим 
талантом», о котором можно только мечтать84. 

Американский поэт Уоллес Стивенс (1879–1955), один из 
тончайших мастеров аналитической поэзии, писал в 1939 г., что 
наследие Тургенева звучит для него по-особому. «Я читал его еще 
в колледже, и все в нем мне нравилось. Тогда Россия еще была 
частью Европы, а русский романист – обычным человеком, изо-
бражавшим обычных людей. Год или два назад мне захотелось 
перечитать Тургенева, но я обнаружил, что полное издание его 
сочинений достать нелегко»85. 

                                                      
81 РГАЛИ. Ф. 1673. On. 1. Ед. xp. 24. Л. 9a. 
82 Anderson Sh. Letters. P. 93. 
83 Sherwood Anderson: Centennial Studies / ed. H.H. Campbell, Ch.E. Modlin. 

Troy (N.Y.): Whitston, 1976. P. 53, 73, 139. 
84 Андерсон Ш. История рассказчика. M.: Худож. лит., 1935. С. 276. 
85 Stevens W. Letters / sel. and ed. H. Stevens. N.Y.: Knopf, 1966. P. 509. 



 130

В романах Тургенева Ф.С. Фицджералд находил выражение 
целостного видения мира. В письме к начинающему писателю 
Кэри Россу 3 сентября 1932 г. он говорит об этом в связи с турге-
невским «Дымом»86. 

Воздействие художественного опыта Тургенева и всего рус-
ского реализма ощущается в творчестве Фолкнера и Хемингуэя. 
При этом отношение к наследию Тургенева не оставалось одина-
ковым в различные периоды жизни писателей. В написанном в 
1933 г. предисловии к роману «Шум и ярость» Фолкнер вспоми-
нал, что работа над романом научила его читать книги. «Более 
того, она открыла мне глаза на уже прочитанное, – по окончании 
той работы до меня чередой запоздалых раскатов летнего грома 
дошли наконец Флоберы, Конрады, Тургеневы, читанные десяток 
лет назад мотыльковым манером – с лету и без подлинного усвое-
ния»87. 

Молодой Хемингуэй во время работы над повестью-пародией 
«Вешние воды», название которой заимствовано у Тургенева, писал 
25 декабря 1925 г. Фицджералду, что Тургенев и его «Отцы и де-
ти» ныне уже не волнуют так, как волновали читателей своего 
времени, а это «чертовски плохо для всякой книги»88. 

Десять лет спустя в книге «Зеленые холмы Африки» (1935) 
Хемингуэй говорит о творчестве Тургенева как о чем-то весьма 
близком его собственному художественному опыту: «Я думал о 
том, как реальна для меня Россия времен нашей Гражданской вой-
ны, реальна, как любое другое место, как Мичиган или прерии к 
северу от нашего города и леса вокруг птичьего питомника Эван-
са, и я думал, что благодаря Тургеневу я сам жил в России»89. 

Американский поэт Рэндалл Джаррелл (1914–1965) в преди-
словии к выпущенному нью-йоркским издательством сборнику 
«Шесть русских повестей» (1963) прослеживает влияние Гоголя на 
повести Тургенева, Лескова, Толстого и Чехова. О Тургеневе он 
пишет: «“Степной король Лир” – это одна из самых необычных 
повестей, какие мне довелось читать. Даже читателю с пылким 
                                                      

86 Fitzgerald F.S. Correspondence / ed. M.J. Bruccoli, M.M. Duggan with assis-
tance of S. Walker. N.Y.: Random House, 1980. P. 298. 

87 Фолкнер У. Статьи, речи, интервью, письма. М.: Радуга, 1985. С. 23. 
88 Hemingway Е. Selected Letters, 1917–1961 / ed. С. Baker. N.Y.: Scribner’s 

Sons, 1981. P. 176. 
89 Хемингуэй Э. Собр. соч.: в 4 т. М.: Худож. лит., 1968. Т. 2. С. 363. Тема 

«Тургенев и Хемингуэй» была впервые поставлена в статье И.А. Кашкина «Пере-
кличка через океан» (Красная новь. 1939. № 7. С. 196–201). 



 131

воображением трудно представить себе нечто подобное во всем 
творчестве Тургенева или какого-либо другого писателя. Эта по-
весть, весьма близкая “Запискам охотника”, однако трагичнее и 
напряженнее их, несет в себе завершенность целого, которая не-
обязательна для очерков»90. 

Наследие Тургенева глубоко вошло в культуру и литературу 
сегодняшней Америки. Теперь Тургенев воспринимается не как 
одинокая вершина русской литературы, а предстает в ряду круп-
нейших писателей-реалистов России. 

 

                                                      
90 Jarrell R. The Third Book of Criticism. L.: Faber and Faber, 1975. P. 248. 



 132

ГЛАВА ВТОРАЯ 
 

ЛЕВ ТОЛСТОЙ И АМЕРИКА 
 
 
 
 
 
 

1 
 

Лев Толстой всерьез интересовался Америкой и, получая оттуда 
более всего писем, называл ее «самая сочувственная мне страна» 
(87, 4). Л. Толстого занимала соотнесенность американского обще-
ства и американских мыслителей с русской действительностью и с 
русской мыслью. На американские проблемы он взирал глазами 
русского писателя. 

«Америка утратила свою молодость... – говорил Толстой по-
сетившему его в 1903 г. американскому журналисту и писателю 
Джеймсу Крилмену, – у нее седеют волосы, выпадают зубы, на-
ступает старческое одряхление. Вольтер сказал, что Франция за-
гнила прежде, чем созрела, но что же тогда следует сказать о стра-
не, чьи идеалы не пережили и одного поколения людей? Ваши 
эмерсоны, гаррисоны и уитьеры канули в прошлое. Ваша страна 
плодит одних только толстосумов. В годы до и после Гражданской 
войны духовная жизнь вашего народа расцветала и приносила 
плоды. Теперь же вы – жалкие материалисты»1. 

Когда размышляешь о Толстом и Америке, неизбежно воз-
никают два вопроса. Во-первых, почему американцы открыли для 
себя художественный мир Толстого раньше, чем литераторы и 
читатели Западной Европы? Ведь не Гюстав Флобер, как счита-
лось до сих пор, а американец Юджин Скайлер десятилетием ра-
нее познакомил читателей Запада с «Войной и миром», перевел 
один из «Севастопольских рассказов», а затем «Казаков». 

Второй вопрос не менее загадочен. Толстой хорошо знал 
иностранную литературу, любил читать Диккенса, высоко ценил 

                                                      
1 Лев Толстой беседует с Америкой / публ. В. Лакшина // Иностр. лит. 

1978. № 8. С. 232. Другой перевод: Толстой и зарубежный мир // Лит. наследство. 
М.: Наука, 1965. Т. 75, кн. 1. С. 430. 



 133

таланты Гюго, Мопассана, Анатоля Франса, написал предисловие 
к переводу романа «Крестьянин» немецкого писателя Вильгельма 
фон Поленца. Наряду с литературой Европы Толстой интересовал-
ся Востоком, ему писали из всех стран мира, и он ощущал биение 
пульса всемирной литературы. Однако «блестящую плеяду» писа-
телей он обнаружил лишь в литературе Соединенных Штатов.  
В чем причина столь высокой оценки целой литературной школы, 
известной в истории под именем писателей-трансценденталистов? 
На эти вопросы и призвана ответить настоящая глава. 

Толстой не мыслил себе России без крестьянства, без мужи-
ка как основы народной жизни. В письме Н.Н. Страхову 5 октября 
1895 г. он писал: «Нынче приехал американский посетитель и го-
ворит, что Америка совершенно та же Россия, но только там нет 
мужика. Он этим хотел прельстить меня. А я подумал: я бы давно 
уже умер от тоски и отчаяния, если бы его – мужика– не было» 
(68, 267). Великий писатель сравнивал Россию и Америку и видел 
существенные различия двух стран и двух народов. 

Толстой уловил самую суть национального развития амери-
канского общества. «Американцы достигли наивысшей ступени 
материального благосостояния и упали на низшую ступень нрав-
ственности, религиозного сознания, – говорил он 9 ноября 1906 г. – 
На днях бывший здесь Scott – он американский писатель – не знал 
лучших писателей своей страны. Это так же, как русскому писате-
лю не знать Гоголя, Пушкина, Тютчева»2. 

В беседе с американским журналистом Стивеном Бонслом, 
имевшим неосторожность сказать, что американцы теперь велики 
и сильны, Толстой сразу ухватился за это определение. «Велики и 
сильны! Велики и сильны!.. Кто это говорит, что вы велики и 
сильны? Только лишь ваши глупые и пустые политики! Я допус-
каю, что вы были велики и сильны в эпоху Эмерсона и Торо, но 
сегодня вы уповаете на войско и на сокровища в ваших банков-
ских сейфах. Велики и сильны! Как бы не так! Нация, как и от-
дельная человеческая личность, сильна лишь своей верой, а ны-
нешняя Америка, боюсь, верит только во всемогущий доллар»3. 
Как будто эти слова об Америке сказаны не в 1907 г., а сегодня. 

                                                      
2 У Толстого, 1904–1910: «Яснополянские записки» Д.П. Маковицкого: в 

4 кн. // Лит. наследство. М.: Наука, 1979. Т. 90, кн. 2. С. 298. Лерой Скотт (1875–
1929) – американский писатель, знакомый М. Горького. 

3 Иностр. лит. 1978. № 8. С. 240. 



 134

В России другая крайность. 25 ноября 1888 г. Толстой зано-
сит в Дневник: «Мне стыдно бы было быть царем в таком государ-
стве, где для моей безопасности нет другого средства, как ссылать 
в Сибирь тысячи, и в том числе 16-летних девушек» (50, 5). Мысль 
эта вызвана чтением отрывков из книги «Сибирь и ссылка», напи-
санных посетившим Толстого в 1886 г. американским журнали-
стом Джорджем Кеннаном4. 

Не приемля революции как формы насилия, Толстой тем не 
менее делает в Дневнике 29 июня 1905 г. запись о том, что «новая, 
следующая революция» должна произойти в России и что буду-
щие судьбы России и ее роль в мире неразрывно связаны с этой 
самой революцией, неизбежность которой была для него очевидна: 
«Как французы были призваны в 1790 году к тому, чтобы обно-
вить мир, так к тому же призваны русские в 1905» (55, 151). И что 
особенно примечательно, Толстой понимал революцию как сози-
дание нового мира, а не только разрушение мира старого, который 
писатель обличал с таким пафосом. «Революция только та благо-
творна, которая разрушает старое только тем, что уже установила 
новое» (55, 151). 

В 1906 г. в Ясную Поляну приехал французский журналист 
Поль Буайе, объезжавший Россию для «выяснения ее настроения». 
Он ужасался нищете, невежеству, бесхозяйственности русских и 
не видел никаких просветов для них в будущем. «Лев Николаевич 
не соглашался с этим. – Поразительная самоуверенность, – гово-
рил он потом о Буайе. – Думают, что вот они сделали несколько 
революций, установили республиканское правление и достигли 
всего, что нужно людям, а загляните к ним – и вы увидите, что и у 
них не лучше, чем у других. Та же нищета, безнравственность, 
суеверия, видимое разложение общества... Буайе осуждает русский 
народ, а способны ли они с их суеверными представлениями о 
первенстве своей нации хоть отчасти постигнуть дух нашего наро-
да? Я думаю, что нет»5. Подобные высказывания проливают свет 
на понимание Толстым проблемы национального самосознания, 
что сказалось и на его отношении к культуре и литературе амери-
канского народа. 

А.Б. Гольденвейзер вспоминал, как «Лев Николаевич расска-
зывал про статью в каком-то немецком журнале по поводу его 

                                                      
4 См. кн.: Меламед Е.И. Джордж Кеннан против царизма. М.: Книга, 1981. 
5 Лев Толстой об искусстве и литературе: [сб.: в 2 т.] / сост. К.Н. Ломунов. 

М.: Сов. писатель, 1958. Т. 2. С. 292. 



 135

80-летия. Ему понравилось, что автор указывает на пустоту и бес-
содержательность современной европейской литературы, проти-
вопоставляя ей русскую, в которой постоянно затрагиваются наи-
более серьезные и важные вопросы человеческой жизни»6. Эти 
высказывания Толстого о России, русском народе и русской лите-
ратуре перекликаются с высокой оценкой им Герцена в 1904 г.: «У 
меня много общего с ним, и главное, в чем я ему близок, это в его 
любви к русскому народу, и именно в его любви к характеру рус-
ского народа»7. 

В том же плане представляет интерес запись 1877 г. в днев-
нике С.А. Толстой о творческих замыслах писателя: «Чтобы произ-
ведение было хорошо, надо любить в нем главную, основную 
мысль. Так, в “Анне Карениной” я люблю мысль семейную, в “Вой-
не и мире” любил мысль народную, вследствие войны 12-го года; а 
теперь мне так ясно, что в новом произведении я буду любить 
мысль русского народа в смысле силы завладевающей»8. 

В беседах с английским писателем и переводчиком его про-
изведений на английский язык Эйлмером Модом Толстой говорил 
о причинах расцвета американской и русской литератур в XIX в.: 
«Великая литература рождается тогда, когда пробуждается высо-
кое нравственное чувство. Взять, например, период освободитель-
ного движения, борьбу за освобождение от крепостного права в 
России и борьбу за освобождение негров в Соединенных Штатах. 
Посмотрите, какие писатели появились тогда в Америке: Гарриет 
Бичер-Стоу, Торо, Эмерсон, Лоуэлл, Уитьер, Лонгфелло, Уильям 
Ллойд Гаррисон, Теодор Паркер, а в России – Достоевский, Турге-
нев, Герцен и другие»9. 

Почти те же имена американских писателей названы и в об-
ращении Толстого к американскому народу, посланном 21 июня 
1900 г. Эдварду Гарнету для публикации в журнале «Harper’s 
Magazine». Это письмо было напечатано в Полном собрании сочи-
нений с пояснением: «В России публикуется впервые, о публика-
                                                      

6 Лев Толстой об искусстве и литературе: [сб.: в 2 т.]. М.: Сов. писатель, 
1958. Т. 1. С. 170. 

7 Там же. Т. 2. С. 157. 
8 Там же. Т. 1. С. 411. 
9 Л.Н. Толстой в воспоминаниях современников. М.: Худож. лит., 1978. Т. 2. 

С. 156–157. Обычно эта известная цитата приводится именно в таком «усеченном» 
виде. В английском тексте первого издания книги Э. Мода перечень имен русских 
писателей более пространен и включает в себя имена Гоголя, Некрасова, Надсона. 
См.: Maude A. Tolstoy and His Problems: Essays. L.: Grant Richards, 1901. P. 38. 



 136

ции за границей сведений не имеется» (72, 398). Как нам удалось 
установить, в Америке письмо Толстого появилось не в «Harper’s 
Magazine», а в журнале «North American Review» в апреле 1901 г. 
(Vol. 172. P. 503): «Если бы мне пришлось обратиться к американ-
скому народу, то я постарался бы выразить ему мою благодар-
ность за ту большую помощь, которую я получил от его писателей, 
процветавших в 50-х годах. Я бы упомянул Гарисона, Паркера, 
Эмерсона, Балу и Торо не как самых великих, но как тех, которые, 
я думаю, особенно повлияли на меня. Среди других имен назову: 
Чанинга, Уитиера, Лоуела, Уота Уитмена – блестящую плеяду, 
подобную которой редко можно найти во всемирной литературе» 
(72, 397). 

Почему Толстой обратился к наследию трансцендентали-
стов? Когда в 1835 г. вокруг Ралфа Уолдо Эмерсона сложилась 
группа литераторов, получившая в истории американской литера-
туры известность под именем трансценденталистов, то это означа-
ло пробуждение интереса к судьбам национальной литературы 
США. Литературно-критические выступления Генри Торо, Марга-
рет Фуллер, Джорджа Рипли и других участников группы были 
направлены на пробуждение «дремлющего разума Америки». 

В 1837 г. Эмерсон выступил в Гарвардском университете с 
речью «Американский ученый», которая стала декларацией аме-
риканской литературной независимости. Призывов создать собст-
венную национальную литературу было в Америке немало и до 
Эмерсона. Почему же многочисленные славословия в честь буду-
щей литературы Америки ныне забыты, а речь Эмерсона осталась 
в памяти потомства и сыграла историческую роль в формировании 
литературного самосознания американской нации? 

Причиной является прежде всего то, что Эмерсон, отказав-
шись от мертвых литературных канонов, обратился к живому, 
действенному началу в американской жизни и выдвинул идею о 
доверии к литературным силам молодой Америки. Рождение лите-
ратуры США должно отразить веру народа в себя. К тому же вы-
ступление Эмерсона было направлено против духа буржуазного 
стяжательства, воцарившегося в стране в годы так называемой 
джексоновской демократии. Эмерсон призвал покончить с раб-
ским подражанием европейскому и завистью ко всему иностран-
ному, говоря, что «зависть – это выражение невежества». 

Вместе с тем в «Американском ученом» со всей определен-
ностью выражен индивидуализм Эмерсона, привлекший к нему 
столь многих поклонников. Америка для него – это сообщество 



 137

независимых личностей, индивидуумов, одиночек. Принадлеж-
ность к обществу подавляет человека, и он должен вырваться из-
под власти массы, государства, страны. 

Америка, родина, народ – это не то, ради чего живет эмерсо-
новский человек. Напротив, считает он, только утвердив самостоя-
тельность своего духа, преодолев конформизм, становится амери-
канец человеком. Ярче всего этот этический индивидуализм 
запечатлен в очерке «Доверие к себе» (1841), где Эмерсон разви-
вает основные идеи «Американского ученого». 

Главной идеей Эмерсона становится утверждение независи-
мости человека от общества. «Повсюду общество состоит в заго-
воре, направленном против мужества людей, входящих в него. 
Общество – это акционерная компания, где держатели акций, что-
бы надежнее обеспечить кусок хлеба каждому пайщику, согласи-
лись пожертвовать для этого свободой и культурой – и собствен-
ной, и тех, ради кого они стараются. Несамостоятельность духа – 
здесь добродетель, на которую самый большой спрос, а доверие к 
себе – предмет отвращения. Общество не любит правды и творче-
ства; оно предпочитает им ничего не значащие слова и условности. 
Кто жаждет стать человеком, должен обладать самостоятельно-
стью духа»10. 

Проявление гения Эмерсон видел в том, чтобы верить себе, 
верить, что истинное для тебя истинно и для всех людей. Не бояться 
высказать себя, ибо «завтра некто неведомый нам чрезвычайно 
убедительно докажет в точности то самое, что и мы как-то подума-
ли и ощутили, и нам не без стыда придется с той поры держаться 
нашего же собственного мнения, которое утвердил другой». 

Если для русских писателей мера человечности определяет-
ся причастностью к судьбам народа и своей страны, то Эмерсон 
осмысляет проблему человека и общества иначе. Основой для него 
является мечта о «Человеке, Который Мыслит», как он именует 
своего героя в статье «Американский ученый». Индивидуум опре-
деляет собой ценность и смысл существования общества. И в этой 
идее заключено не частное своеобразие «умоизвития» Эмерсона, а 
национальный склад мышления. 

Известный французский социолог и историк Алексис де То-
квилль, много путешествовавший по США, завершил второй том 
своей книги «Демократия в Америке», вышедшей в год создания 
                                                      

10 Писатели США о литературе: [сб.: в 2 т.]. М.: Прогресс, 1982. Т. 1. 
С. 38–39, 37.  



 138

группы трансценденталистов, сравнением Америки и России. 
Обычно обращается внимание лишь на первую часть этого рас- 
суждения, где речь идет о двух великих народах, которые в начале 
XIX в. заняли место в первом ряду между нациями. Однако не 
менее интересна и вторая часть сопоставления, проливающая свет 
на эмерсоновский индивидуализм. Самодеятельному началу, гос-
подствующему в Америке, по мысли Токвилля, в России противо-
стоит общественное начало. И здесь он делает знаменательное 
заключение: «Англо-американец полагается в достижении своих 
целей на личный интерес и дает полную волю свободному прояв-
лению силы и здравого смысла народа; русский видит всю силу 
общества в его единении и единоначалии»11. Конечно, самому 
Токвиллю, как и Эмерсону, ближе и понятнее англо-американский 
индивидуализм, и именно его считает он носителем свободы и 
благоразумия в мире. Напротив, Россия видится ему лишь как 
выражение тирании общества над индивидуумом. Подобное про-
тивопоставление нередко высказывалось и в дальнейшем при об-
суждении понятия «американская мечта». 

Эмерсон одним из первых выступил с идеей «американской 
мечты», отражающей социально-утопические устремления писате-
лей-романтиков и их критику существующей частнособственниче-
ской системы. И вместе с тем именно Эмерсону принадлежат сло-
ва о крахе иллюзий, связывавшихся с «американской мечтой»: 
«Наша страна не оправдала надежд, которые возлагало на нее че-
ловечество»12. 

Весной 1858 г. в одном из немецких журналов Толстой про-
читал пересказ глав о Гёте и Шекспире из «Представителей чело-
вечества» Эмерсона (см.: 49, 11). С 1857 г. отрывки из произведе-
ний Эмерсона стали появляться в русских периодических 
изданиях. Однако открыл для себя Эмерсона Толстой гораздо 
позднее. 10 мая 1884 г. в Дневнике встречаем первую запись о 
«Доверии к себе» – очерке, который произвел на Толстого боль-
шое впечатление и по его рекомендации вышел в 1900 г. в изда-
тельстве «Посредник» (в 1902 г. – второе издание). Однако отно-
шение Толстого к Эмерсону в 80-е годы не было однозначным. 

                                                      
11 Tocqueville A. Democracy in America. The Henry Reeve Text as Revised by 

Francis Bowen: [in 2 vols] / ed. Ph. Bradley. N.Y.: Knopf, 1945. Vol. 1. P. 434. 
12 Emerson R.W. The Complete Prose Works. 5th ed. L.; N.Y.: Ward, Lock and 

Co., 1891. P. 347. 



 139

В Яснополянской библиотеке имеются две книги Эмерсона, 
одна из библиотеки Н.И. Стороженко, хотя из «Круга чтения» 
ясно, что знакомство с произведениями американского философа и 
писателя гораздо шире. Толстой записывает в Дневник: «Читал 
Эмерсона. Глубок, смел, но часто капризен и спутан» (49, 92–93); 
«Эмерсон сильный человек, но с дурью людей 40-х годов» (49, 94). 

Автор «Войны и мира» целиком разделял характеристику 
Наполеона, которую он прочитал в книге «Представители челове-
чества». Эмерсон писал: «Бонапарт был кумиром заурядных лю-
дей, оттого что он в превосходной степени обладал качествами и 
способностями заурядных людей... Я называю Наполеона агентом 
или поверенным среднего класса современного общества; пред-
ставителем всей этой толпы, которая наполняет рынки, лавки, 
конторы, фабрики, корабли современного мира, стремясь к богат-
ству»13. В ответ Толстой записывает: «Читал Эмерсона Наполеона – 
представитель жадного буржуа-эгоиста – прекрасно» (49, 108). 

Эмерсон и Толстой – тема, к которой наше литературоведение 
обратилось лишь в конце XX в.14 С годами Эмерсон привлекал рус-
ского писателя все больше и больше. В 1908 г. Д.П. Маковицкий 
свидетельствует: «Л.Н. говорил, что сегодня искал изречения у Торо, 
Hazlitt, Emerson, Carlyle, Ruskin. Эмерсон содержательнее всех»15. 

Для понимания того, что искал и находил Толстой у Эмер-
сона и Торо, необходимо вчитаться в его книги «Круг чтения», 
«На каждый день», «Путь жизни». Выписки, сделанные Толстым 
из книг американских писателей, носят весьма разнообразный и в 
то же время целенаправленный характер. Они заставляют заду-
маться над вопросами, которые волновали когда-то Толстого. 
Приведем лишь немногие.  

Эмерсон. Если есть человек, не имеющий права на землю, то неза-
конно право на землю – мое, ваше, всякого человека (41, 72). 

Эмерсон. Одно из самых обычных заблуждений то, что настоящий 
час не есть критический, решающий час. Запиши в своем сердце, что каж-
дый день – самый лучший день всего года (42, 259). 

                                                      
13 Эмерсон Р.У. Соч.: [ в 2 т.]. СПб.: Новый журн. иностр. лит., 1902. Т. 2. 

С. 84, 93. 
14 См. краткое сообщение: Прозоров В.Г. Р.У. Эмерсон и Л.Н. Толстой // 

Проблемы реализма в зарубежной литературе XIX–XX веков. М.: МОПИ, 1980. 
С. 119–123. 

15 «Яснополянские записки» Д.П. Маковицкого. Кн. 3. С. 32. 



 140

Эмерсон. Если человек недоволен своим положением, он может 
изменить его двумя средствами: или улучшить условия своей жизни, или 
улучшить свое душевное состояние. Первое не всегда, второе всегда в его 
власти (45, 495). 

Торо. Читайте прежде всего лучшие книги, а то вы и совсем не ус-
пеете прочесть их (41, 12). 

Торо. Мало того, что вы трудолюбивы! Над чем вы трудитесь? (42, 77). 
Торо. Если вы хотите убедить человека в том, что он живет дурно, 

живите хорошо; но не убеждайте его словами. Люди верят тому, что 
видят (42, 287). 

Торо. Я думаю, что мы прежде всего должны быть людьми, а уже 
потом подданными. Нежелательно воспитывать в себе уважение к закону 
так же, как к добру (42, 365).  

Толстой черпал мысли Эмерсона и Торо из нескольких анг-
лийских книг в своей библиотеке и из переводов Торо и Эмерсона, 
выпущенных издательством «Посредник» при его участии. В пре-
дисловии к «Кругу чтения» писатель отмечает, что, выбирая от-
дельные мысли из длинных рассуждений, он должен был «для 
ясности и цельности впечатления» выпускать некоторые слова и 
предложения и иногда даже заменять одни слова другими. Круг 
источников, которыми пользовался Толстой, в основном известен 
(42, 586–590), однако до сих пор не проведено сличения этих пере-
водов из Эмерсона и Торо с оригинальными текстами. 

Трансценденталисты стремились обосновать гражданский 
долг писателя. Среди них были люди, добровольно отказавшиеся 
от своих преимуществ, чтобы стать ближе к природе и народу, 
освободиться от сковывающих пут повседневно-обывательского 
мира, экспериментально проверить возможность осуществления 
своих социально-утопических идей. 

Отрицая существующие формы государственного и общест-
венного устройства, трансценденталисты выдвигали идею личного 
самоусовершенствования, уповали на добро, заложенное в каждом 
человеке. Лицемерной морали буржуазного общества они проти-
вопоставляли (иного они и не могли представить себе в условиях 
Америки) совесть отдельной личности, трансцендентальную идею 
о врожденном чувстве справедливости, которое должно стать 
высшим критерием и законом человеческого бытия. Двойственный 
характер этой этической философии определяется противоборст-
вом в ней индивидуалистических и идеалистических тенденций с 
резкой критикой всей американской цивилизации, культа стяжа-
тельства, господствующего в стране. 



 141

Крупнейшее художественное произведение трансцендентали-
стов – книга Генри Дэвида Торо «Уолден, или Жизнь в лесу» (1854) 
представляет собой философское размышление и лирическое ино-
сказание о смысле жизни. Подобно Эмерсону, утверждавшему, что 
не человек создан для общества, а общество для человека, Торо 
писал, что человек рождается свободным, а люди стараются «при-
нудить его вступить в их мрачное и нелепое сообщество»16. Так 
понимали трансценденталисты заветы философов-просветителей 
XVIII в. и американской революции. Торо, может быть, потому, 
что писал позже других трансценденталистов и сильнее чувство-
вал надвигающуюся неизбежность социального конфликта в стра-
не, выразил эти настроения с исключительной остротой и катего-
ричностью. 

Торо начал с проповеди пассивного сопротивления миру со-
циальной и нравственной несправедливости, «объявил государству 
тихую войну». В связи с начатой США против Мексики грязной 
войной Торо, обращаясь к современникам, американским либера-
лам и аболиционистам, ратовавшим на словах за свободу и демо-
кратию, писал в страстной исповеди своего сердца «О граждан-
ском неповиновении» (1849): «Хвалят солдат за отказ участвовать 
в несправедливой войне, а сами не отказываются поддерживать 
несправедливое правительство, которое эту войну ведет; хвалят 
того, кто бросает вызов их поведению и авторитету, как если бы 
штат настолько каялся в грехах, что нанял кого-то бичевать себя, 
но не настолько, чтобы хоть на миг перестать грешить. Вот так, 
под видом Порядка и гражданского повиновения, всем нам прихо-
дится оказывать уважение и поддержку собственной подлости»17. 

С трактатом Торо «О гражданском неповиновении» Толстой 
познакомился в 1894 г.18 «Прекрасные мысли Thoreau», – записы-
вает он в Дневнике 28 августа 1894 г. (52, 136). А 10 сентября по-
является новая запись, которая звучит в унисон с «прекрасными 
мыслями» Торо: «Решению нашему подлежит и не произвольно, а 
                                                      

16 Торо Г.Д. Уолден, или Жизнь в лесу / изд. подгот. З.Е. Александрова, 
А.И. Старцев, А.А. Елистратова. М.: Изд-во АН СССР, 1962. С. 112. 

17 Эстетика американского романтизма: [сб. ст.]. М.: Искусство, 1977. 
С. 341–342. 

18 Гудзий Н.К. Лев Толстой и Торо // Русско-европейские литературные свя-
зи: сб. ст. к 70-летию со дня рождения акад. М.П. Алексеева. М.; Л.: Наука, 1966. 
С. 64–66; Аникин Г.В. Л. Толстой и Г. Торо. Современное значение проблемы // 
Филол. науки. 1978. № 3. С. 43–53; Осипова Э.Ф. Американские трансцендентали-
сты и Л.Н. Толстой // Вестн. ЛГУ. История. Яз. Лит. 1980. № 8. С. 107–111. 



 142

неизбежно вопрос о том, как мне поступить в постоянно становя-
щейся передо мною дилемме: подчинить ли свою совесть делам, 
совершающимся вокруг меня, признать ли себя солидарным с пра-
вительством, которое вешает заблудших людей, гонит на убийство 
солдат, развращает опиумом и водкой народ и т.п., или подчинить 
свои дела совести, т.е. не участвовать в правительстве, дела кото-
рого противны моему сознанию? А что из этого выйдет, какое 
будет государство, этого я ничего не знаю, и не то, что не хочу, но 
не могу знать» (52, 139). 

В письме В.Г. Черткову 3 сентября 1894 г. Толстой писал: 
«Прислали мне год журнала “Labour prophet” – прекрасно. Я некото-
рые вещи отметил там перевести... Прекрасна там статья Thoreau. 
Есть книга Thoreau “On civil disobedience”. Надо выписать» (87, 287). 
Четыре года спустя перевод этой книги, рекомендованный Толстым, 
был выпущен Чертковым в Англии в сборнике «Свободное слово». 

Предпринимались попытки издания книги Торо и в России, в 
издательстве «Посредник». Сохранилось предисловие неизвестного 
переводчика начала XX в. к оставшемуся ненапечатанным переводу 
трактата Торо. «Читая эту статью, чувствуешь близкое сходство 
между положением Соед. Штатов в 40-х годах, при назревшем во-
просе о необходимости и о справедливости рабства, и настоящим 
положением России при возникающем у нас вопросе о необходимо-
сти и справедливости обязательной военной службы»19. 

Английский журналист и общественный деятель Уильям 
Стэд, побывавший в Ясной Поляне в мае 1888 г., в том же году вы-
пустил книгу «Правда о России», в которой одна из глав посвящена 
Толстому. «Он читает и восхищается Торо, с которым у него много 
общего. Вообще американцы относятся к идеям Толстого более 
сочувственно, чем англичане. Его сочинения были переведены в 
Америке раньше, чем в Англии, и нашли за океаном более востор-
женных почитателей, чем у нас. На одно письмо, получаемое им из 
Англии, приходится шесть из Америки. Это симпатия взаимная»20. 
                                                      

19 РГАЛИ. Ф. 122. Оп. 2. Ед. хр. 246. Л. 1. 
20 Толстой и зарубежный мир // Лит. наследство. М.: Наука, 1965. Т. 75, кн 2. 

С. 108. Американский путешественник Томас Стивенс, «объехавший мир на 
велосипеде» (51, 52) и побывавший летом 1890 г. в Ясной Поляне, писал в книге 
«По России верхом на мустанге»: «Толстой любит американцев, потому что в 
Америке раньше, чем в других странах английского языка, перевели, прочли и 
оценили его произведения. Соединенные Штаты раньше Англии поняли и при-
знали Толстого» (Stevens Th. Through Russia on a Mustang. L.: Cassell, 1891. 
P. 103). 



 143

В книге У. Стэда содержится объяснение столь позднего 
знакомства Толстого с американской литературой: с 1884 по 
1888 г. им были прочитаны Эмерсон, Т. Паркер, У.Л. Гаррисон, 
Торо. Вспоминая о беседах с Толстым, У. Стэд писал в своей книге: 
«“Тургенев, – сказал он как-то, – говорил мне, что американцы не 
написали ничего такого, что стоило бы читать. В этом он неправ. 
Мне нравится американская литература, она очень хорошая”. Тол-
стой считает, что Уильям Ллойд Гаррисон несколько выпячивает 
собственные заслуги, но восхищается его непротивленческими 
принципами и весьма сожалеет, что русский перевод его жизне-
описания затерялся в цензуре. Он также выразил свое восхищение 
Эмерсоном и “Библией мира” Теодора Паркера»21. 

Подтверждение того, о чем писал Стэд, находим в поздней-
ших записях Д.П. Маковицкого: «Л.Н.: У американцев была плеяда 
замечательных писателей, начиная с Чаннинга, основателя унита-
ризма, – Баллу, Торо, Эмерсон... Не могу простить Тургеневу, что 
он просмотрел (это движение). В “Вестнике Европы” утверждал, 
что в Америке ничего нет»22. В воспоминаниях А.Б. Гольденвейзера 
тоже встречается эта мысль, видимо, не раз высказывавшаяся Тол-
стым: «Говоря о замечательной плеяде американских писателей: 
Чаннинг, Паркер, Эмерсон, Гаррисон, Торо, – Лев Николаевич ска-
зал: – А между тем, как принято думать, у англичан есть великие 
писатели, а в Америке их не было. Я помню, Тургенев, который 
был очень образованный человек, совершенно серьезно говорил, 
что в Америке совсем не было значительных писателей»23. Таковы 
были дошедшие до Толстого через Тургенева отголоски упорных 
мнений англичан, высказывавшихся ими на протяжении всего 
XIX в., что в Америке нет литературы, заслуживающей внимания. 

Говоря о несовместимости человеческого достоинства с су-
ществующими нормами общественной жизни, Толстой в письме к 
Э.Г. Шмиту 12 октября 1896 г. утверждал: «Еще 50 лет тому назад 
очень мало известный, но весьма замечательный американский 
писатель Торо (Thoreau) ясно не только выразил эту несовмести-
мость в своей прекрасной статье об обязанности человека не пови-
новаться правительству, но и на деле показал пример этого непо-
виновения. Он отказался платить требуемые с него подати, не 
желая быть пособником и участником того государства, которое 

                                                      
21 Толстой и зарубежный мир. Кн. 2. С. 108. 
22 «Яснополянские записки» Д.П. Маковицкого. Кн. 2. С. 227. 
23 Гольденвейзер А.Б. Вблизи Толстого. М.: Худож. лит., 1959. С. 190. 



 144

узаконивало рабство; и был посажен за это в тюрьму, где и напи-
сал свою статью... Торо сказал это, сколько мне кажется, первый, 
50 лет тому назад. Тогда никто не обратил на этот его отказ и ста-
тью внимания, – так это показалось странным. Объяснили это экс-
центричностью» (69, 165). 

Книга Торо «О гражданском неповиновении» получила но-
вое прочтение у Толстого, «Очерк Торо “Гражданское неповино-
вение”, – писал Э. Мод, – Толстой выбрал как лучшее из всего 
созданного этим писателем. Великое достоинство этого очерка 
состоит в ясном утверждении человеческого права отказываться от 
подчинения или от какой бы то ни было поддержки правительству, 
которое поступает безнравственно»24. По всей видимости, имея в 
виду именно эту книгу, Толстой 14 апреля 1903 г. записывает в 
Дневник: «Читал Торо и духовно поднялся» (54, 168). Нам неиз-
вестно другое произведение литературы, которое получило бы 
столь высокую оценку у Толстого. 

Мысли Торо были настолько необходимы Толстому, что он 
возвращался к ним постоянно. В статье «К политическим деятелям» 
(1903) он написал слова, исполненные огромной силы обличения и 
убежденности: «Мало известный американский писатель Торо в 
своем трактате о том, почему человек обязан не повиноваться пра-
вительству, рассказывает, как он отказался заплатить американско-
му правительству 1 доллар подати, объяснив свой отказ тем, что не 
хочет своим долларом участвовать в делах правительства, разре-
шающего рабство негров. Разве не то же самое может и должен 
чувствовать по отношению своего правительства не говорю уже 
русский человек, но гражданин самого передового государства 
Америки с ее поступками на Кубе, Филиппинах, отношением к 
неграм, изгнанием китайцев, или Англии с ее опиумом и бурами, 
или Франции с ее ужасами милитаризма» (35, 208–209). 

Торо, как известно, не остался на позициях «пассивного со-
противления». Когда рабовладельцы схватили борца за освобож-
дение негров Джона Брауна, жить в одно время с которым Торо 
считал за честь, апостол непротивления пересмотрел свои принци-
пы гражданского неповиновения. Джона Брауна ожидали суд и 
смертная казнь, и 30 октября 1859 г. Торо созвал митинг в город-
ской ратуше Конкорда, а когда звонарь отказался звонить в коло-
кол, сам принялся бить в набат. 

                                                      
24 Л.Н. Толстой в воспоминаниях современников. Т. 2. С. 160. 



 145

Торо произнес речь в защиту Джона Брауна. «Я слышу, что 
многие проклинают этих людей, потому что их было так мало. Но 
когда добро и отвага бывали в большинстве? Хотели бы вы, чтобы 
он ждал, когда наступит это время? Пока мы с вами придем ему на 
помощь?.. Несомненно, это были самые лучшие люди, которых 
можно было разыскать, чтобы повесить. И это величайшая похва-
ла, которую Америка может воздать им. Они созрели для ее висе-
лицы. Она давно искала таких, она многих вешала, но никогда еще 
выбор ее не был столь удачен»25. 

За месяц до Кровавого воскресенья 1905 г. Толстой записы-
вает в Дневнике: «Существующий строй до такой степени в осно-
вах своих противоречит сознанию общества, что он не может быть 
исправлен, если оставить его основы, так же как нельзя исправить 
стены дома, в котором садится фундамент. Нужно весь, с самого 
низа, перестроить. Нельзя исправить существующий строй с бе-
зумным богатством и излишеством одних и бедностью и лише-
ниями масс, с правом земельной собственности, наложения госу-
дарственных податей, территорьяльными захватами государств, 
патриотизмом, милитаризмом, заведомо ложной религией, уси-
ленно поддерживаемой. Нельзя всего этого исправить конститу-
циями, всеобщей подачей голосов, пенсией рабочим, отделением 
государства от церкви и тому подобными пальятивами» (55, 104). 

В «Обращении к русским людям. К правительству, револю-
ционерам и народу» (1906) Толстой высказался еще более реши-
тельно. «Верно или неверно определяют революционеры те цели, к 
которым стремятся, они стремятся к какому-то новому устройству 
жизни; вы же желаете одного: удержаться в том выгодном поло-
жении, в котором вы находитесь. И потому вам не устоять против 
революции с вашим знаменем самодержавия, хотя бы и с консти-
туционными поправками...» (36, 304). 

От этого манифеста великого русского писателя невольно 
обращаешься к Торо, который, как и Эмерсон, понимал человече-
ское благородство как решимость всегда стоять на стороне слабых, 
«на стороне юности» – и никогда на позициях охранительного, 
консервативного, боязливого конформизма, никогда на стороне 
тех собственников, кому дороги «замки и цепи». Когда его совесть 
сказала ему, что власти неправы, Торо счел своим долгом и обя-
занностью оказать им сопротивление. Идеи мирного трансценден-
                                                      

25 Thoreau H.D. The Writings. Boston: Houghton Mifflin and Co., 1906. Vol. 4. 
P. 432. 



 146

тализма и личного усовершенствования, взращенные на берегах 
Уолденского пруда, привели Торо со временем к революционным 
выводам. 

Обличение общественного строя США основывается у Торо 
на индивидуалистическом протесте против обесчеловечивающих 
условий труда в стране. Горести простых людей Америки были 
близки и понятны демократу Торо. Капиталистический способ 
производства неприемлем для него из-за своей антигуманной сущ-
ности. «Я не могу поверить, – писал Торо, – что наша фабричная 
система является лучшим способом одевать людей. Положение 
рабочих с каждым днем становится все более похожим на то, что 
мы видим в Англии, и удивляться тут нечему, – ведь, насколько я 
слышу и вижу, главная цель этой системы не в том, чтобы дать 
людям прочную и пристойную одежду, а только в том, чтобы обо-
гатить компании»26. 

Социальные контрасты Америки, и не одной Америки, глу-
боко волновали писателя. Его негодование вызывает положение 
американских рабочих, индейцев, ирландцев, негров – всех обез-
доленных и угнетенных. К ним обращается он в своей книге. 

Что мог сказать Торо этим обездоленным? Его проповедь 
исполнена страстности, наивной прямоты и честности. «Роскошь 
одного класса уравновешивается нищетой другого. С одной сторо-
ны – дворец, с другой – приют для нищих и “безгласные бедняки”». 
Иногда протест против капитализма в Америке оборачивается у 
Торо отрицанием технического прогресса: «Мы очень спешим  
с сооружением магнитного телеграфа между штатами Мэйном и 
Техасом; ну, а что если Мэйну и Техасу нечего сообщать друг 
другу?.. Мы стремимся прорыть туннель под Атлантическим океа-
ном и на несколько недель сократить путь от Старого Света к Но-
вому; но первой вестью, которая достигнет жадного слуха Амери-
ки, может оказаться весть о коклюше принцессы Аделаиды». 

Незадолго до того сходные мысли в духе романтического про-
теста высказывал в России Гоголь: «Зачем эта скорость сообщений? 
Что выиграло человечество через эти железные и всякие дороги?» (8, 
352). А в 1903 г. Толстой говорил американскому журналисту 
Джеймсу Крилмену: «Почему американцы забывают о своей душе 
ради торговли, ради денег, ради удовольствий? Кто-то изобретает 
автомобиль; тотчас же все решают, что автомобиль – вещь полезная. 
Но зачем человеку тратить свое время, носясь по стране в автомоби-
                                                      

26 Торо Г.Д. Уолден, или Жизнь в лесу. С. 20, 24–25, 35–36. 



 147

ле? Как только вы изобретаете что-нибудь такое, что должно сберечь 
время, вы тут же начинаете попусту тратить время, пользуясь этим 
изобретением постоянно и неразумно»27. Смысл этих выступлений 
Толстого против скорости движения становится понятен в связи с его 
общим отношением к буржуазной цивилизации28. 

Стоит лишь повнимательней вслушаться в слова, проследить 
ход мысли Торо, как все это покажется нам до странности знако-
мым, почти что толстовским. «Люди убеждены, – пишет Торо, – что 
Нация непременно должна вести торговлю, вывозить лед, сноситься 
по телеграфу и передвигаться со скоростью тридцати миль в час, не 
задумываясь, всем ли это доступно; а надо ли людям жить подлинно 
человеческой, а не обезьяньей жизнью – это еще не решено»29. 

Говоря, что мы живем «жалкой, муравьиной жизнью» и рас-
трачиваем ее на мелочи, Торо призывает: «Упрощайте же, упро-
щайте», а единственный выход для человечества видит в «просто-
те жизни и стремлении к высокой цели». К чему жить в такой 
спешке и так бессмысленно растрачивать жизнь? «Сделать пре-
краснее наш день – вот высшее искусство!» 

Торо и его этическое учение вспоминаются при чтении зна-
менитого начала романа Толстого «Воскресение», работа над 
которым совпала с возникновением интереса к книгам Торо. Ис-
кусственно «выдуманный» людьми мир противопоставляется 
природе, которую люди не хотят замечать в своем стремлении 
властвовать друг над другом. «Как ни старались люди, собравшись 
в одно небольшое место несколько сот тысяч, изуродовать ту зем-
лю, на которой они жили, как ни забивали камнями землю, чтобы 
ничего не росло на ней, как ни счищали всякую пробивавшуюся 
травку, как ни дымили каменным углем и нефтью, как ни обрезы-
вали деревья и ни выгоняли всех животных и птиц, – весна была 
весною даже в городе». Но люди продолжали считать, что «свя-
щенно и важно не это весеннее утро», а «священно и важно то, что 
они сами выдумали, чтобы властвовать друг над другом» (32, 3–4). 

В одном из своих последних очерков «Жизнь без принци-
пов» Торо утверждает, что в Америке нет подлинной культуры и 

                                                      
27 Иностр. лит. 1978. № 8. С. 236. 
28 Аникин Г.В. Г. Торо – Г. Успенский – Л. Толстой. (Идеал земледельче-

ского труда как нравственная проблема) // Русская литература 1870–1890 гг.: сб. 
науч. тр. Свердловск: УрГУ, 1974. Сб. 7. С. 3–18; Он же. Гаррисон и Толстой // 
Толстой и наше время: [сб. ст.]. М.: Наука, 1978. С. 203–222. 

29 Торо Г.Д. Уолден, или Жизнь в лесу. С. 61, 60. 



 148

зрелости, а есть лишь глубокий провинциализм. «Провинциальны 
мы потому, – пишет Торо, – что ищем образцы для подражания не 
дома, чтим не истину, но отражение ее, мы развращены и ограни-
чены исключительным пристрастием к торговле и коммерции, 
промышленности и сельскому хозяйству и тому подобным вещам, 
а ведь они лишь средства, но не цель»30. 

Целью жизни должно стать, полагал Торо, не стремление 
добыть средства к существованию или получить «приличное ме-
сто», а сделать свое дело хорошо. Отсюда вывод, звучащий утопи-
ей в условиях буржуазной Америки: «Толковый и стоящий чело-
век делает то, что может, платит ли ему общество за это или нет». 

Утверждение единства человека с природой неизбежно вело 
Торо к постановке вопроса: «Как же надлежит человеку в наше 
время относиться к американскому правительству?». Он считал, 
что честный человек не может поддерживать это правительство, 
«не навлекая на себя позор». «При правительстве, которое неспра-
ведливо заключает в тюрьму, самое подходящее место для спра-
ведливого человека – в тюрьме. Сейчас самое лучшее место, един-
ственное, какое Массачусетс приготовил для своих самых 
свободолюбивых, не павших духом жителей, – это тюрьмы»31. 
Именно эти слова Торо вспоминает в «Воскресении» Нехлюдов 
после поездки в Петербург и хождения по правительственным 
учреждениям: «Да, единственное приличествующее место честно-
му человеку в России в теперешнее время есть тюрьма!» (32, 304). 

В статье «Неужели это так надо?» (1900) Толстой говорит о 
свободомыслящем русском мужике, который «так же, как Торо, 
считал справедливым не давать подати на дела, не одобряемые его 
совестью, и когда к нему пришли с требованием уплаты его доли 
подати, он спросил – на что пойдут подати, которые он даст, гово-
ря: если подати пойдут на доброе дело, то я сейчас же дам не толь-
ко то, что вы требуете, но и больше; если же подати пойдут на 
дурное, то я не могу дать и не дам добровольно ни копейки. Разу-
меется, с ним не стали разговаривать, а сломали запертые им воро-
та, увели корову и продали на подати. Так что, в сущности, истин-
ная, настоящая причина податей есть только одна: власть, которая 
собирает их, – возможность ограбить тех, которые не дают охотно, 
и даже за отказ избить, заточить в тюрьму, наказать, как это и де-
лают» (34, 225–226). 
                                                      

30 Писатели США о литературе. Т. 1. С. 116, 107. 
31 Эстетика американского романтизма. С. 345. 



 149

В написанном в те же годы предисловии к роману В. фон 
Поленца «Крестьянин», говоря об упадке современной западноев-
ропейской литературы, Толстой отмечал: «То же еще поразитель-
нее в американской литературе: после великой плеяды – Эмерсона, 
Торо, Лойеля <Лоуэлла>, Уитиера и др. вдруг все обрывается, и 
являются прекрасные издания с прекрасными иллюстрациями и с 
рассказами и романами, которые невозможно читать по отсутст-
вию в них всякого содержания» (34, 275). И возникает вопрос, 
заданный Толстым в его послании к американскому народу в 
1900 г.: «И мне хотелось бы спросить американский народ, почему 
он не обращает больше внимания на эти голоса (которые вряд ли 
можно заменить голосами Гульда, Рокфеллера и Карнеджи) и по-
чему он не продолжает того хорошего дела, которое столь успеш-
но ими начато» (72, 397). 

Толстой сожалел, что современные американцы не знают сво-
его литературного прошлого. 20 января 1905 г. он говорил: «В Аме-
рике 40–50-х годов была плеяда религиозно-философских поэтов, 
писателей. Самый глубокий из них – Эмерсон. Это были: Чаннинг, 
Паркер, Гаррисон, Торо, Баллу, позже Генри Джордж. Но американ-
цы их почти что не знают»32. Таких приезжавших к нему американ-
цев он «испытывал на Торо». 24 февраля 1905 г. Д.П. Маковицкий 
записал рассказ Толстого: «Был у меня корреспондент “North Ameri-
can (Newspaper)”, расфранченный, жилет какой, перстень, цепочка. 
Ограниченный, необразованный человек. Ничего не понимал. Спро-
сил его, есть ли у него Торо? – Да. – Что вы его читали? – Он про-
бормотал, что не помнит». 

Тем же приемом Толстой пользовался и для «проверки» рус-
ских журналистов, одолевавших его. Маковицкий записывает сло-
ва Толстого о публицисте М.О. Меньшикове, сотруднике суворин-
ского «Нового Времени»: «Ничего не знает, так же как Катков, 
Суворин; Суворин, как начал издавать “Новое время”, ничего 
больше не читал. Не знает Эмерсона, Чаннинга, “Круг чтения”. 
Ему некогда»33. 

Летом 1900 г. в Ясной Поляне побывал американский языковед-
славист Джеремайя Кертин (1840–1906), служивший в 1860-е годы в 
американском посольстве в Петербурге, а позднее выпустивший в 
США свои переводы повестей М.Н. Загоскина и «Князя Серебряно-
го» А.К. Толстого. В его воспоминаниях сохранились записи беседы 
                                                      

32 «Яснополянские записки» Д.П. Маковицкого. Кн. 1. С. 143, 190. 
33 Там же. Кн. 2. С. 210. 



 150

с Л. Толстым, который, по словам Кертина, проявил глубокий инте-
рес к Америке и сказал, что идеи великих американских писателей – 
Чаннинга, Паркера, Эмерсона, Гаррисона, Лоуэлла, Торо и других 
оказали на него большее воздействие, чем какие-либо иные. «Он 
особенно горячо говорил о Торо, – продолжает Кертин, – а об Уол-
дене высказывался с таким жаром, как мог бы говорить историк 
Эллады о реках в Трое или в Афинах»34. 

Когда Кертин сказал, что в студенческие годы проводил ка-
никулы в Конкорде, где вел долгие беседы с Торо, обедал в его доме 
вместе с ним и его сестрой, Толстой заметил: «Хотелось бы мне 
повидаться и поговорить с ним. Не могу понять, почему американ-
цы не ценят Торо, не уделяют достаточного внимания ему и тем 
великим своим соотечественникам, которые жили и творили до 
Гражданской войны. Вы говорите о величии Шекспира, Данте, Гете, 
но ваши мыслители были более ясными, правдивыми и великими». 

Как уже говорилось, Толстому случалось высказывать раз-
личные суждения об одних и тех же писателях. Так, получив 24 мая 
1910 г. только что появившийся в издании «Посредника» экземпляр 
перевода «Уолдена» (под названием «Вальден»), Толстой сказал: 
«Неинтересно, я никогда его (Торо) не любил. Умышленно задорно, 
оригинально»35. 

Мы не можем не испытывать глубокой благодарности к лю-
дям, окружавшим Толстого в последние годы его жизни и оста-
вившим точные и подробные записи высказываний великого писа-
теля. Однако при этом, читая такую вот запись о Торо («никогда 
его не любил») и зная всю многолетнюю историю восхищения 
Толстого взглядами Торо (напомним слова из Дневника: «Читал 
Торо и духовно поднялся»), нельзя не согласиться с напутствием 
писателя тем, кто собирал его слова и высказывания, а затем абсо-
лютизировал их. 25 августа 1909 г. со свойственной ему беспо-
щадностью к самому себе Толстой заносит в Дневник: «Очень 
прошу моих друзей, собирающих мои записки, письма, записы-
вающих мои слова, не приписывать никакого значения тому, что 
мною сознательно не отдано в печать... Всякий человек бывает 

                                                      
34 Curtin J. Memoirs / ed. J. Schafer. Madison: State Historical Society of Wis-

consin, 1940. P. 784–785. См. также: Налепин A., Палиевский M. Загадочный посети-
тель Ясной Поляны, или Американец в России // Лит. учеба. 1985. № 3. С. 184–193. 

35 «Яснополянские записки» Д.П. Маковицкого. Кн. 4. С. 262. То же в кн.: 
Булгаков В. Л.Н. Толстой в последний год его жизни. Дневник секретаря 
Л.Н. Толстого. М.: Гослитиздат, 1960. С. 245. 



 151

слаб и высказывает прямо глупости, а их запишут и потом носятся 
с ними, как с самым важным авторитетом» (57, 124). 

Близость идей Торо и Толстого не раз отмечалась современ-
никами. В 1900 г. писатель-реалист Уильям Дин Хоуэллс говорил 
о беспощадной разоблачительной силе «Уолдена»: «Не думаю, что 
сам Толстой мог лучше показать пустоту, безнадежность и бес-
смысленность существования светского общества, чем это сделал 
в своей книге Торо»36. И вместе с тем не следует отождествлять 
взгляды русского и американского писателей. Сходство мыслей 
Торо и Толстого бывает подчас поразительным, но при этом нель-
зя забывать о существенных различиях в отношениях к жизни этих 
художников37. Индивидуализм Торо противостоит народности 
Толстого не только как художественно-эстетический фактор, но и 
как различие национального литературного самосознания в твор-
честве американского и русского писателей. 

С 80-х годов Толстой внимательно следил за американской 
литературой. Согласно описи, составленной секретарем Толстого 
В.Ф. Булгаковым38, на полках Яснополянской библиотеки стояли не 
только книги писателей первой половины и середины XIX в. – По, 
Готорна, Лонгфелло, Бичер-Стоу, Эмерсона, Торо, но и присланные 
Толстому книги современников: Э. Беллами, X. Гарленда (с авто-
графом), Брета Гарта, Э. Синклера (с автографом), Марка Твена, 
X. Тробела (с автографом), Л. Херна, У.Д. Хоуэллса, У. Уитмена. 

Почти о каждом из них и Толстом можно написать специ-
альное исследование. Обратимся к двум писателям, интересовавшим 
яснополянского мудреца, – Эдварду Беллами и Уолту Уитмену. Если 
о Брете Гарте и Марке Твене Толстой был невысокого мнения39, то 
Э. Беллами, автор утопического романа «Через сто лет», писатель 
гораздо меньшего таланта, привлек его внимание своей социально-
утопической направленностью. 

С книгой Беллами Толстого познакомила американская пи-
сательница и переводчица его произведений на английский язык 
Изабел Флоренс Хэпгуд (1850–1928), несколько раз приезжавшая в 
Россию. В библиотеке Толстого сохранился подаренный ею эк-
                                                      

36 Approaches to “Walden” / ed. L. Lane Jr. San Francisco: Wadsworth Publishing 
Co., 1961. P. 48. 

37 Manning C.A. Thoreau and Tolstoy / New England Quarterly. 1943. June. 
Vol. 16, N 2. P. 234–243. 

38 Булгаков В.Ф. Описание Яснополянской библиотеки. Книги на англий-
ском языке (рукопись в Музее Л.Н. Толстого). 

39 «Яснополянские записки» Д.П. Маковицкого. Кн. 1. С. 126, 381. 



 152

земпляр книги «Через сто лет» с ее подписью и датой: «Москва, 
26 июня 1889 г.». Первое упоминание о романе Беллами встреча-
ется в Дневнике Толстого 30 июня 1889 г.: «Очень замечательная 
вещь; надо бы перевести» (50, 101). И в конце лета того же года он 
начинает хлопоты по подысканию для нее переводчика и издателя. 
В письме к А.С. Суворину он сообщает: «Знаете ли вы про книгу 
американского писателя Bellamy, Looking backward? Это замеча-
тельная вещь и имеющая огромный успех и теперь переводящаяся 
на все европейские языки. Я бы советовал вам напечатать ее, она 
переводится одним моим знакомым» (64, 335–336). 

В романе «Через сто лет», который появился в конце 1889 г. в 
сокращенном переводе в журнале «Книжки “Недели”», Толстого 
привлекла критика бесчеловечности капиталистического общества, 
однако в своем представлении о будущем он резко разошелся с Бел-
лами. К критике утопии Беллами Толстой обращался неоднократно в 
своих публицистических и религиозно-философских трудах. 

При чтении книги Толстой отметил как наиболее сущест-
венную ее часть сон Юлиана Веста, когда он снова оказывается в 
XIX в. и из грязи и нищеты рабочего квартала неожиданно попа-
дает в великолепное жилище своей невесты, где произносит 
взволнованную речь о грядущем мире изобилия, братской любви и 
справедливости (на экземпляре, подаренном Хэпгуд, отчеркнуты 
именно эти страницы). 

Говоря о прогрессе, изображенном Беллами, Толстой счита-
ет главной морально-этическую сторону вопроса, без разрешения 
которой, по его мнению, невозможно осуществление никаких эко-
номических утопий. «Пусть совершатся все те внешние усовер-
шенствования, о которых могут только мечтать религиозные и 
научные люди; пусть все люди примут христианство и пусть со-
вершатся все те улучшения, которых желают разные Беллами и 
Рише со всевозможными добавлениями и исправлениями, но пусть 
при этом останется то лицемерие, которое есть теперь; пусть люди 
не исповедуют ту истину, которую они знают, а продолжают при-
творяться, что верят в то, во что не верят, и уважают то, чего не 
уважают, и положение людей не только останется то же, но будет 
становиться все хуже и хуже. Чем будут сытее люди, чем больше 
будет телеграфов, телефонов, книг, газет, журналов, тем будет 
только больше средств распространения несогласных между собой 
лжей и лицемерия и тем больше будут разъединены и потому бед-
ственны люди, как это и есть теперь» (28, 271). 



 153

Высоко оценив критическую направленность книги Белла-
ми, контрасты богатства и нищеты, цивилизации и одичалости, 
Толстой вместе с тем воспринял книгу американского утописта 
как повод для проповеди нравственного самоусовершенствования. 

 
2 

 
В «блестящей плеяде, подобную которой редко можно найти во все-
мирной литературе», Толстой назвал имя и Уолта Уитмена. Однако 
отношение Толстого к великому поэту Америки складывалось непро-
сто. Он познакомился с его стихами в 1889 г. 3 февраля этого года 
английский журналист Джон Стюарт посетил Толстого в Хамовни-
ках, о чем свидетельствует письмо Стюарта с просьбой принять его, 
помеченное этим числом40. В тот же день английский журналист под 
глубоким впечатлением беседы с Толстым отправил ему из гостини-
цы Дюссо другое письмо, в котором воспроизводился их разговор: 
«Мне кажется, мы заговорили о Венере Милосской потому, что я 
спросил вас, читали ли вы Уолта Уитмена, который сказал: 

 
Я говорю, что тело – есть душа, 

 
а вы упомянули еще о ком-то (не помню, кого вы назвали), гово-
рившем то же самое. По приезде в Англию тотчас же вышлю вам 
сочинения Уолта Уитмена, потому что уверен, что они вам понра-
вятся. Я, кажется, уже говорил, что Уолт Уитмен был рабочим-
печатником. Он написал книгу “Листья травы”, которую никто не 
хотел издавать, потому что в ней, в одном-двух местах, естественно, 
без предрассудков, говорится о вещах, которые в приличном обще-
стве принято скрывать, привлекая к ним тем самым еще большее 
внимание. Он издал свою книгу сам. Однако “несть пророка в своем 
отечестве”: над ним издевались, его выcмеивали. Я считаю его ве-
личайшим из наших современников»41. 

Дж. Стюарт сдержал свое слово. 11 июня 1889 г. Толстой за-
писывает: «Получил книги: Whitman, стихи нелепые» (50, 93). 
Отзыв Толстого о Стюарте довольно критический: «Дикий вполне 

                                                      
40 Гос. музей Л.Н. Толстого. БЛ. 241/84. Запись в Дневнике Толстого о том, 

что Стюарт был у него 1 февраля 1889 г., ошибочна. Это следует из записи в том же 
Дневнике от 3 февраля, где Толстой пишет, что сбился со счета чисел (50, 32). 

41 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 436. Процитирована строка из сти-
хотворения Уитмена «О теле электрическом я пою». 



 154

англичанин... Красота тела есть душа. Whitman ему сказал это. Это 
его поэт» (50, 32). Однако именно Дж. Стюарт оказался тем чело-
веком, кто первый пробудил у Толстого интерес к американскому 
поэту, некоторые его стихи Толстой впоследствии высоко ценил. 

В отделе рукописей Музея Л.Н. Толстого сохранилось неда-
тированное письмо поэта и искусствоведа Карла Садакити Харт-
манна (1869–1944), председателя Общества Уолта Уитмена, соз-
данного в США в 1887 г. Он извещает Толстого об избрании его 
почетным членом Общества, ставящего своей целью «изучение 
произведений Уолта Уитмена»42. 

В 1887 г. завязалась переписка служащего дублинского банка 
Р.У. Коллеса с Толстым, которого он просил прислать ему книгу «В 
чем моя вера?». 1 ноября 1889 г. в ответ на одно из писем русского 
писателя (письма Толстого к Коллесу не сохранились) он выслал ему 
томик лондонского издания (1887) стихов Уитмена, хранящийся 
ныне в Яснополянской библиотеке (с автографом Р.У. Коллеса). 
Письмо, которое было послано вместе с «Листьями травы» Уитмена, 
пришло в Москву (согласно почтовому штемпелю) 25 октября 1889 г. 
(старого стиля)43, а 27 октября в Дневнике Толстого появляется за-
пись: «Читал опять присланного мне Walt Whitman’a. Много напы-
щенного пустого; но кое-что уже я нашел хорошего...» (50, 165). 

В книге, присланной Коллесом, отчеркнуто семь стихотво-
рений: «Приснился мне город» (1860), «Читая книгу» (1867), «Я не 
доступен тревогам» (1860), «Европа (72-й и 73-й годы этих Шта-
тов)» (1850), «Когда я слушал ученого астронома» (1865), «Мыс-
ли» из цикла «У дороги» («О вере, о покорности, о преданности», 
«О справедливости...») (1860). 

Эти произведения Толстой ощутил как наиболее близкие 
своим настроениям: 

 
О вере, о покорности, о преданности; 
Я стою в стороне и смотрю, и меня глубоко изумляет, 
Что тысячи тысяч людей идут за такими людьми, которые  
                не верят в людей. 

Пер. К. Чуковского 
 
Именно эти стихотворения рекомендовал Толстой для пере-

вода Л.П. Никифорову, которому писал в 1890 г.: «Книжечка 

                                                      
42 ГМТ. БЛ. 219/26. 
43 ГМТ. БЛ. 210/40. 



 155

весьма оригинального и смелого поэта Walt Whitman. Он в Европе 
очень известен, у нас его почти не знают. И статья о нем с выбор-
кой переведенных его стихотворений будет, я думаю, принята 
всяким журналом (Русской Мыслью я уверен, – тоже могут напи-
сать). Переводить его стихи не трудно, так как и подлинник без 
размера и рифмы» (65, 130). 

Однако десятилетие спустя Толстой становится строже к 
Уитмену. Э. Мод в своей книге 1901 г. рассказывает: «Превыше 
всего Толстой ставил откровенность и ясность... Выражать свои 
мысли так, чтобы тебя не понимали, – грех. Главный недостаток 
Уолта Уитмена состоит в том, что, при всем его воодушевлении, 
ему недостает ясной философии жизни. Может показаться, что он 
авторитетно и недвусмысленно высказывается по целому ряду 
жизненных вопросов, на самом же деле он стоит на перепутье двух 
дорог и так и не говорит, какой путь избрать»44. 

7 января 1907 г. Толстой вновь просит найти ему «Листья тра-
вы», перечитывает книгу и 14 января заносит в Дневник: «То, что 
многие люди, огромное большинство людей называют поэзией, это 
только неясное, неточное выражение глубоких мыслей (Walt Whit-
man и т.п.)» (56, 4). Еще раньше в записной книжке Толстого, слу-
жившей подготовительным материалом для Дневника, появилась 
запись, сделанная 7 января: «Читаю Whitman’a. Нехорошо» (56, 227). 

Но Толстой продолжает читать Уитмена, и отношение его к 
стихам поэта снова меняется. 12 декабря 1907 г. Д.П. Маковицкий 
записывает: «Вечером читал... вслух Уолта Уитмена из его “The 
Leaves of Grass”, переводя по-русски. – Волт Витман – американ-
ский поэт, очень интересный; он философский поэт. Он был раз-
бит параличом и, несмотря на это, жизнерадостен. Он очень мало 
известен в России, а значительнее всех, – сказал Л.Н.»45. 

В чем-то близким Уитмену Толстой считал своего друга аме-
риканского поэта Эрнеста Кросби (1846–1907), одно из стихотворе-
ний которого Толстой перевел на русский язык (40, 341–342). Мако-
вицкий свидетельствует, что 16 февраля 1907 г., уже после смерти 
Кросби, Толстой заметил: «Кросби пишет подобно Уолту Уитмену 
религиозно-философское в стихах с неровными, длинными строка-
ми без рифмы». 

Э. Кросби принадлежит интересное сопоставление «суровой 
правды» Толстого и «безудержного оптимизма» Уитмена. В Музее 
                                                      

44 Л.Н. Толстой в воспоминаниях современников. Т. 2. С. 156, 377. 
45 «Яснополянские записки» Д.П. Маковицкого. Кн. 2. С. 587. 



 156

Л.Н. Толстого сохранилась вырезка статьи из лондонской газеты 
«New Age» за 25 августа 1898 (1896?) г., в которой Кросби пишет: 
«Так уж случилось, что оба они – самые любимые мои писатели. 
Мне было бы трудно объяснить себе, почему мне нравятся эти два 
человека, столь различные, по крайней мере на первый взгляд. 
Они как бы дополняют друг друга, а вместе обнаруживают такой 
уровень мастерства, какому мог бы позавидовать любой век... Едва 
ли возможна критика, которая имела бы успех, выступи она про-
тив объединенных сил Уитмена и Толстого, единых в своей цело-
стности. И, конечно, если два писателя столь близки, между ними 
должно существовать подлинное единство... И мне понятно, поче-
му в столь важном и запутанном вопросе, как неудовлетворитель-
ное состояние нашей цивилизации, оба они – Толстой и Уитмен – 
указывают на возможность изменений к лучшему, причем пред-
ставление об этом лучшем у них во многом совпадает». 

Уитмен заинтересовался творчеством Толстого после появ-
ления в Америке переводов романов и повестей русского писателя. 
В ноябре 1888 г. он познакомился с анонимной статьей в журнале 
«Critic» в связи с открывшейся в Нью-Йорке выставкой работ 
В.В. Верещагина. В статье рассматривалась связь реализма рус-
ского художника с идеей народности в русской литературе: «Ве-
рещагин, подобно своим литературным собратьям Гоголю, Тол-
стому и Достоевскому, писал картины не ради чистого искусства, а 
в стремлении к гуманизму, русскому гуманизму, т.е. народности 
(narodnost). Современное русское искусство, как и современная 
русская литература, основывается на народности – на развитии 
национальной идеи, родившейся в литературе вместе с Пушки-
ным, вскормленной Гоголем и расцветшей в книгах писателей-
реалистов за последние тридцать лет. Романтизм Пушкина вырос в 
реализм Гоголя и, развиваясь в этом направлении, вылился в реа-
лизм нынешних романистов»46. 

И далее следует рассуждение, заставившее Уитмена усом-
ниться, является ли автор этой статьи американцем, настолько она 
«необычна в наших условиях». Автор статьи утверждает, что этиче-
ская сторона русской литературы и искусства привела к возникно-
вению на национальной почве идей «пролетарианизма». «Сегодня в 

                                                      
46 Traubel Н. With Walt Whitman in Camden (November 1, 1888 – January 20, 

1889). N.Y.: Rowman and Littlefield, 1961. Vol. 3. P. 133–134 (далее ссылки на том 
и страницы этого издания приводятся в тексте). 



 157

русском искусстве и в русской литературе слова национальное и 
пролетарское имеют один и тот же смысл» (3, 134). 

Жизнь и взгляды Толстого, говорил Уитмен, близки и по-
нятны ему. «Есть великий смысл в жизни Толстого – такой возвы-
шенной и мужественной» (3, 134). 9 декабря 1888 г. биограф Уит-
мена Хорас Тробел говорил Уитмену о сходстве уитменовских 
взглядов на искусство с толстовскими: «Толстой не считает искус-
ством то, что бесполезно народу», на что американский поэт заме-
тил: «Толстой – это всемирная сила, огромная и страстная перво-
энергия, стремящаяся к воплощению великой цели» (3, 273). 

В декабре 1888 г. Уитмен прочитал «Севастополь» Толстого 
(как называлось английское издание «Севастопольских расска-
зов») в переводе Фрэнка Миллета с предисловием У.Д. Хоуэллса. 
Прежние переводы Толстого производили на Уитмена гнетущее 
впечатление. Так, о переводе Н.X. Доулом «Анны Карениной» он 
говорил: «Кажется, будто перевод сделан человеком, начавшим 
переводить книгу прежде, чем он прочитал ее до конца... Роман 
звучит по-английски так, будто его писал человек, к виску которо-
го приставили пистолет... Даже Тургенев страдает от ублюдочных 
переводов» (3, 273). 

«Севастопольские рассказы» поразили Уитмена не только 
живым и ясным стилем повествования, но прежде всего правдиво-
стью. «Книга потрясла меня своей честностью, прямотой, реализ-
мом» (3, 371). Толстой как бы заново открывался Уитмену после 
«невыразительных и безликих» переводов Доула. Вот почему по-
сле прочтения «Севастополя» он сказал Тробелу: «Эта книга во 
много-много-много раз – в три, в четыре раза превосходит все, что 
я прежде читал у Толстого» (3, 381). А через несколько дней: «Ни-
кто из гигантов мировой литературы не превосходит Толстого в 
его “Севастополе”» (3, 390). 

В одном из писем в декабре 1888 г. Уитмен делится своими 
впечатлениями от «Севастопольских рассказов», называя эту книгу 
«захватывающей, проницательной и сильной»47. Получив книгу 
С. Степняка (Кравчинского) «Подпольная Россия», Уитмен срав-
нивает ее простоту с толстовской: «Я живо вспоминаю “Севасто-
поль” Толстого: великолепная, яркая книга, которая по мере чте-
ния захватывала меня все глубже и глубже» (5, 255). 

                                                      
47 Whitman W. The Collected Writings. The Correspondence / ed. E.H. Miller. 

N.Y.: New York University Press, 1969. Vol. IV. P. 255. 



 158

Вместе с тем толстовская «Исповедь», изданная в Нью-
Йорке в 1887 г., вызвала недоумение американского поэта. Он не 
понял эмоционального, этического пафоса этой книги и не дочитал 
ее до конца: «Для меня это бесполезное чтение, ибо я никогда не 
бывал там» (3, 494). «Это странный плод нашего века, взращенный 
в России, – писал он 2 января 1889 г. своему другу Ричарду Баку 
об “Исповеди”. – Искренность и автобиографичность книги не 
вызывают сомнения, но искренность эта какая-то болезненная: как 
будто автор применяет к себе приемы Джека-Потрошителя»48. 
Уитмен утверждал: что подходит для России Толстого, не всегда 
приемлемо для Америки. И тем не менее он высоко отзывался о 
социальных и этических воззрениях русского писателя. «Самая 
сильная сторона Толстого, особенно привлекающая к себе всех 
людей, в том числе и меня, – это его убежденность, которая со-
ставляет его внутреннюю сущность. На этом полагается все его 
творчество, вызывающее и любовь, и нападки» (3, 444). 

Противоречивость отношения Уитмена к творчеству Толстого 
нашла отражение в беседе 22 апреля 1888 г. со своим другом Хо-
расом Тробелом. Говоря об абсурдности теории «искусства для 
искусства», Уитмен обратился к опыту Толстого: «Возьмем Тол-
стого. Далеко не все мне в нем нравится, кое-что даже отталкивает – 
например его аскетизм. И все же Толстой велик: он вырастает в 
исполинскую фигуру» (1, 58). Желание разобраться в мире Тол-
стого заставило Уитмена внимательно прочитать в сентябре 
1890 г. перевод «Крейцеровой сонаты» и критику ее американским 
философом-атеистом Робертом Г. Ингерсоллом (5, 84)49. 

                                                      
48 Whitman W. The Collected Writings. The Correspondence. Vol. IV. P. 261. 
49 Статья Р.Г. Ингерсолла «Толстой и “Крейцерова соната”» появилась в 

сентябрьском номере «North American Review» за 1890 г. Очевидно, Толстой был 
знаком с этой статьей, поскольку в книге «Царство Божие внутри вас» (1890–
1893) упоминает Ингерсолла (Ингерзаль) среди тех иностранных критиков, кото-
рые, «не оскорбляя меня, старались дать почувствовать, что суждения мои о том, 
что человечество может руководиться таким наивным учением, как нагорная 
проповедь, происходит отчасти от моего невежества, незнания истории, незнания 
всех тех тщетных попыток осуществления в жизни принципов нагорной пропове-
ди, которые были делаемы в истории и ни к чему не привели, отчасти от непони-
мания всего значения той высокой культуры, на которой со своими крупповскими 
пушками, бездымным порохом, колонизацией Африки, управлением Ирландии, 
парламентом, журналистикой, стачками, конституцией и Эйфелевой башней 
стоит теперь европейское человечество» (28, 37). 



 159

Познакомившись в 1889 г. со статьей Ю. Скайлера о Тол-
стом, напечатанной в «Scribner’s Magazine», Уитмен говорил о 
русских писателях, книги которых он читал, – Толстом, Тургеневе: 
«Они производят великолепное впечатление чего-то цельного, 
крепкого и современного... и, как то ни странно, чего-то американ-
ского» (5, 101). 

21 мая 1889 г. X. Тробел записывает, что Уитмен собирается 
послать Толстому томик «Листьев травы» и просит узнать адрес 
русского писателя. На следующий день, согласно дневнику Тробе-
ла, Уитмен вновь возвращается к той же мысли. Адрес Толстого 
он хочет узнать у Джорджа Кеннана, а также спросить у него, дой-
дет ли книга Уитмена до Толстого. «Я весьма сомневаюсь в этом, – 
говорил Уитмен, – ибо знаю, что числюсь в списке запрещенных 
книг, но все же рискну» (5, 209–210). У нас нет сведений, получил 
ли Толстой книгу Уитмена, о котором ему в начале того же 1889 г. 
рассказывал «дикий вполне англичанин» Дж. Стюарт. 

Вскоре после того как Уитмен решил отправить свою книгу 
Толстому, он получил из Лондона письмо Габриела Сарразена, 
которое его глубоко взволновало. Американский поэт сравнивался 
в нем с Толстым: «Уолт Уитмен – один из двух наших современ-
ников (второй – граф Лев Толстой), кого можно назвать апосто-
лом» (5, 318). 

Толстого живо интересовала современная ему американская 
литература. Незадолго до смерти он познакомился с творчеством 
Эптона Синклера, который 24 марта 1906 г. отправил ему свою 
книгу «Джунгли» с дарственной надписью. Экземпляр этот, ис-
пещренный карандашными пометками Толстого, хранится в Ясно-
полянской библиотеке. В декабре 1906 г. Д.П. Маковицкий запи-
сал, что Лев Николаевич сказал, следовало бы издать роман по-
русски. «И рассказал обстоятельно, что сегодня прочел. О литов-
ской эмигрантской семье, как ее надувают в Чикаго, как старик не 
находит работы, а когда получил (самую отвратительную), должен 
был отдать треть платы тому, кто ему ее нашел... Так верно, живо 
описано. Видно... там (в Америке) много нашего (славянского) 
брата»50. 

На следующий день, вспомнив о синклеровских «Джунг-
лях», Толстой добавил: «В Америке все фальсифицировано – и 
бумага от мух». 19 декабря, говоря об американской жизни, о та-
мошних обманах и конкуренции, Толстой заключил: «Все как у 
                                                      

50 «Яснополянские записки» Д.П. Маковицкого. Кн. 2. С. 320, 321, 335, 338. 



 160

нас». 24 декабря он сказал о «Джунглях»: «Удивительная книга. 
Автор – социалист такой же ограниченный, как все, но знаток 
жизни рабочих. Выставляет недостатки всей этой американской 
жизни. Не знаешь, где хуже (т.е. в России или в Америке)». 

Когда в XX столетии началось изучение мирового значения 
Толстого, обратили внимание на отличие его роли в литературе и 
культуре от так называемых влияний других больших писателей. 
Как отметил автор первой книги о восприятии Толстого в Англии и 
Америке Джон Аллан Смит, «нельзя сказать, что в Англии и Аме-
рике образовалась толстовская школа писателей, и тем не менее, 
судя по восторженным отзывам о его произведениях, не смолкаю-
щим вот уже четыре десятилетия, влияние Толстого огромно»51. Это 
широкое, многоплановое восприятие русской литературы стало 
принципиально новым явлением мировой культуры. 

 
3 

 
Первым американским переводчиком Л. Толстого в Америке был 
Юджин Скайлер, о котором нам уже приходилось говорить в связи 
с Тургеневым. Осенью 1868 г. по приглашению Толстого он про-
жил неделю в Ясной Поляне. Их знакомство состоялось в начале 
того же года в салоне князя В.Ф. Одоевского на Смоленском буль-
варе, одном из литературных центров Москвы. Здесь, очевидно, 
Скайлер и подарил Толстому экземпляр своего перевода «Отцов и 
детей» Тургенева, хранящийся ныне в Яснополянской библиотеке. 
На форзаце книги надпись: «Его Сиятельству Графу Льву Нико-
лаевичу Толстому от Евгения Скайлера. Москва. 16-го марта 
1868 г.» 

В своих воспоминаниях, опубликованных двадцать лет спус-
тя, Скайлер рассказывает о посещении московской квартиры, где 
жил и работал над «Войной и миром» Толстой. «Знакомство наше 
продолжалось до того, что он вдруг предложил мне сделать путе-
шествие на юго-восток от Оренбурга к границам Азии, и он не 
только снабдил меня письмами к различным его родственникам и 
друзьям, с которыми мне будет приятно встретиться, но к тому же 
убедительно пригласил меня приехать в его деревню осенью и 
оставаться там, сколько мне будет угодно и насколько я перенесу 
его привычки. При наступлении осени приглашение было повто-
                                                      

51 Smith J.A. Tolstoy’s Fiction in England and America. Urbana (Ill.): University 
of Illinois, 1939. P. 22. 



 161

рено»52. Так Толстой заронил в душу Скайлера мысль о поездке в 
Среднюю Азию, которая и была осуществлена пять лет спустя. 

В воспоминаниях о Л. Толстом, появившихся в мае – июне 
1889 г. в «Scribner’s Magazine» и переведенных через год в журна-
ле «Русская Старина», Скайлер использовал письма, которые он 
посылал из Ясной Поляны в нью-йоркскую газету «Evening Post» 
(одно из них, как он сам свидетельствует, появилось в газете 
27 ноября 1868 г.). Как известно, Скайлер был не только перевод- 
чиком, но и писателем. В письмах в нью-йоркскую газету он об- 
рисовал жизнь яснополянских крестьян: «Дома были – бедные 
одноэтажные лачуги, выстроенные из бревен; каменные дома не 
считались теплыми»53. 

Наибольший интерес, однако, представляют наблюдения 
Скайлера над эволюцией творчества Толстого и его замечания об 
отдельных произведениях, о которых он беседовал с русским пи-
сателем. Американский литератор не без основания полагал, что 
«зародыш» философско-этической эволюции мировоззрения и 
творчества Толстого 80-х годов обнаруживается уже в его ранних 
произведениях 50-х годов. 

Возражая тем критикам и писателям, которые обвиняли ав-
тора «Войны и мира» в «растянутости» и «бесформенности» пове-
ствования, Скайлер приводит известное рассуждение о художест-
венной форме романа из статьи Толстого «Несколько слов по 
поводу книги “Война и мир”». Для американских писателей и кри-
тиков, не сумевших по достоинству оценить эстетическое своеоб-
разие и композиционную многоплановость толстовского романа, 
указание на традиции прозвучало весьма своевременно. «Что такое 
“Война и мир”? – писал Толстой. – Это не роман, еще менее поэма, 
еще менее историческая хроника. “Война и мир” есть то, что хотел 
и мог выразить автор в той форме, в которой оно выразилось. Та-
кое заявление о пренебрежении автора к условным формам про-
заического художественного произведения могло бы показаться 
самонадеянностью, ежели бы оно было умышленно и ежели бы 
оно не имело примеров. История русской литературы со времени 
Пушкина не только представляет много примеров такого отступ-
ления от европейской формы, но не дает даже ни одного примера 
противного. Начиная от “Мертвых душ” Гоголя и до “Мертвого 

                                                      
52 Скайлер E. Граф Лев Николаевич Толстой. Воспоминания в Scribner’s 

Magazine // Русская Старина. 1890. № 9. С. 634. 
53 Там же. № 10. С. 262. 



 162

Дома” Достоевского, в новом периоде русской литературы, нет ни 
одного художественного прозаического произведения, немного 
выходящего из посредственности, которое бы вполне укладыва-
лось в форму романа, поэмы или повести» (16, 7). 

В самом конце 1868 г. в лондонском журнале «Athenaeum» 
появилась статья «Историческая проза в России», присланная, как 
помечено в тексте, из Москвы54. Определить автора этого аноним-
ного сочинения довольно затруднительно, однако представляется 
вероятным, что Скайлер причастен к публикации, поскольку в 
дальнейшем долгие годы был тесно связан с этим журналом.  
В статье говорится, правда в самой общей форме, о печатавшемся 
и еще не законченном романе Толстого «Война и мир». 

В этой связи представляет интерес письмо Скайлера, напи-
санное Толстому из Москвы накануне отъезда американского кон-
сула в Англию. Оно помечено 18 (30) ноября 1868 г. и содержит 
упоминание о поездке в октябре в Воронеж, где Скайлер провел 
две недели. «Завтра я выезжаю в Англию через Петербург и Вар-
шаву. Надеюсь, что к моему возвращению через два месяца ваш 
пятый том будет уже напечатан»55. Скайлер внимательно следил за 
публикацией «Войны и мира», и в его статье в «Athenaeum» отра-
зилось это чтение романа по частям. 

До сих пор принято считать, что первый отзыв о романе 
Толстого появился за рубежом во французской печати в 1880 г. 
благодаря Тургеневу, а одним из первых иностранных читателей 
«Войны и мира» называют Флобера, писавшего, что это «перво-
степенный роман»56. Однако это мнение о первом отклике на ро-
ман Толстого нуждается в существенном уточнении. 

Целым десятилетием раньше Флобера, в 1869 г., когда по-
следний том «Войны и мира» еще печатался в Москве, а Тургенев 
довольно скептически отзывался о новом романе Толстого, Скай-
лер написал обзор русской литературы для «Athenaeum», читавше-
гося по обе стороны Атлантики. Эпопея Толстого впервые пред-
стала здесь перед англичанами и американцами, а Скайлер стал 
первым критиком, познакомившим Англию и Америку с «Войной 

                                                      
54 Historical Fiction in Russia // Athenaeum. 1868. Dec. 26. N 2148. P. 886–887. 
55 ГМТ. БЛ. 239/9. Пятый том «Войны и мира» поступил в продажу 

28 февраля 1869 г. (16, 125). Позднее Толстой переиздал роман в четырех томах. 
56 Мотылева Т. «Война и мир» за рубежом: Переводы. Критика. Влияние. 

М.: Сов. писатель, 1978. С. 175, 212. См. также книги Т.Л. Мотылевой «О миро-
вом значении Л.Н. Толстого» (1957) и «Роман – свободная форма» (1982). 



 163

и миром». «Последние два года, – писал в декабре 1869 г. Скайлер, – 
он волнует умы России своим романом “Война и мир”, повест-
вующим о нашествии французов. Вышел уже пятый том этого 
романа с продолжением. Толстой обнаруживает удивительную 
силу в создании характеров и в описаниях»57. 

Особый интерес в воспоминаниях Скайлера представляет 
его запись о толстовских «Казаках». В 1868 г. Толстой говорил 
ему, что написанное – только первая часть и он надеется когда-
нибудь дописать эту повесть. Скайлер рассказал Толстому о своей 
встрече с Тургеневым, которому он подарил перевод «Отцов и 
детей»: «Я говорил Толстому о первом моем знакомстве с Турге-
невым в Баден-Бадене, за год перед тем, который советовал мне, 
если я желаю сделать нечто более, перевести “Казаков”, которых 
он считал прелестнейшим и совершеннейшим произведением рус-
ской литературы. Я просил Толстого дать мне позволение на пере-
вод, которое и было охотно дано, но я сперва попробовал перевес-
ти один из “Очерков Севастополя”, так что я начал “Казаков”, 
когда переменил свой пост, и разные обязанности отложили окон-
чание моего перевода на целые десять лет»58. Работу над перево-
дом «Казаков», начатую в Москве по возвращении из Ясной Поля-
ны, Скайлер отложил на восемь лет и вернулся к ней лишь в 
Константинополе, а закончил в 1878 г. во время возвращения на 
пароходе в Америку. 

Первая книга Толстого в Америке вышла в 1878 г.: «Казаки» 
в переводе Ю. Скайлера с подзаголовком «Повесть о Кавказе в 
1852 г.». В предисловии переводчика к третьему американскому 
изданию, написанном летом 1887 г. в Италии, содержатся некото-
рые идеи, развитые затем в воспоминаниях Скайлера о Толстом. 
Говоря, что он обратился к переводу «Казаков» по совету Тургене-
ва, Скайлер замечает: «Он восторгался “Казаками” не как рома-
ном, а как поэмой, идиллией, картиной жизни и природы. Сюжет 
незамысловат, а вся книга представляет собой кусок жизни. Тол-
                                                      

57 Athenaeum. 1869. Dec. 25. N 2200. P. 860. 
58 Русская Старина. 1890. № 9. С. 655. Как установлено в диссертации 

Г.Н. Сыздыковой, перевод одного из «Севастопольских рассказов» («Севастополь 
в мае») появился в феврале 1869 г. в популярном нью-йоркском ежемесячнике 
«Hours at Ноmе» (предшественнике известного «Scribner’s Monthly»). Это был 
первый американский перевод сочинений Толстого. В Ленинской библиотеке мы 
обнаружили экземпляр того же нью-йоркского журнала за май 1869 г. с автогра-
фом Ю. Скайлера и его статьей, в которой говорится о героизме русского народа 
при защите Севастополя. 



 164

стой собирался как-нибудь досказать эту историю, столь правди-
вую, но основанную не только на личных впечатлениях. Однако, 
может быть, и к лучшему, что она осталась без продолжения и ее 
художественное совершенство не было нарушено»59. 

В том же предисловии Скайлер сообщает: «Мой перевод не 
понравился Тургеневу, который писал Толстому (15 ноября 
1878 г.): “Английский перевод ‘Казаков’ верен – но сух и ‘matter of 
fact’, как сам г-н Скайлер, который на днях у меня был здесь про-
ездом в Бирмингам, куда его назначили консулом”. Однако этот 
перевод, – продолжает Скайлер, – сослужил свою службу, позна-
комив западных читателей с писателем, величие которого не смог-
ло заслонить даже несовершенство стиля моего перевода». 

Скайлер признает, что первое издание «Казаков» содержало 
немало ошибок – результат поспешного чтения корректуры. И тем 
не менее Толстой, настроенный к Скайлеру благожелательно, пи-
сал Тургеневу 27 октября 1878 г.: «Переведенных по-английски 
Козаков мне прислал Скайлер, кажется очень хорошо переведено» 
(62, 446). 

Для третьего американского издания Скайлер существенно 
переработал «Казаков», не только устранив опечатки, но и заново 
отредактировав перевод. В предисловии к новому изданию он 
рассматривает «Казаков» как высшее достижение раннего периода 
литературной деятельности Толстого. Главную заслугу художника 
он видит в «глубоком реализме» (intense realism). Не случайно из 
«Севастопольских рассказов» в свое время им был выбран для 
перевода рассказ, который завершается знаменитыми словами: 
герой этой повести, которого автор любит всеми силами души, – 
правда. 

Через два года в воспоминаниях о Толстом Скайлер связал 
это толстовское стремление к правде с его программой литературы 
для народа. С пониманием и сочувствием он приводил слова Тол-
стого: «Когда некоторые нынешние писатели, в том числе и я, 
начинали только работать, в стомиллионном русском государстве 
грамотные считались десятками тысяч; теперь, после размножения 
сельских и городских школ, они, по всей вероятности, считаются 
миллионами. И эти миллионы русских грамотных стоят перед 
нами, как голодные галчата, с раскрытыми ртами, и говорят нам: 
господа родные писатели, бросьте нам в эти рты достойной вас и 
                                                      

59 Tolstoy L. The Cossacks. A Tale of the Caucasus in 1852 / translated from  
the Russian by Eugene Schuyler. Rev. ed. N.Y.: Gottsberger, 1887. P. I, II. 



 165

нас умственной пищи; пишите для нас, жаждущих живого литера-
турного слова; избавьте нас от всех тех же лубочных Ерусланов 
Лазаревичей, Милордов Георгов и прочей рыночной пищи. Про-
стой и честный русский народ стоит того, чтобы мы ответили на 
призыв его доброй и правдивой души. Я об этом много думал и 
решился, по мере сил, попытаться на этом поприще»60. 

Другая сторона творчества Толстого, как отмечает Скайлер в 
предисловии, обозначилась уже в ранних произведениях и возрас-
тала в его позднейших сочинениях. Это нравственно-философское 
изображение действительности, великих проблем жизни, добра и 
зла. Третью сторону творческого дарования Толстого Скайлер 
определяет как любовь к природе и отсюда любовь к охоте – при-
страстие писателя в молодые годы. Таковы многие страницы «Ка-
заков», великолепные описания охоты и природы в «Анне Каре-
ниной», «Войне и мире». 

Предисловие заканчивается выражением надежды, что новое 
умонастроение писателя в 80-е годы, особенно его отрицательное 
отношение к искусству, со временем пройдет, что он прислушает-
ся к предсмертной просьбе Тургенева, обратившегося к «великому 
писателю русской земли» с призывом вернуться к художественной 
деятельности. Скайлер приводит в заключение текст последнего 
письма Тургенева Толстому. 

Прошло немало лет после того, как Скайлер опубликовал в 
Америке свои переводы «Севастополя в мае» и «Казаков», прежде 
чем Толстой получил письмо от нового переводчика его произве-
дений в США. Оно было отправлено из Филадельфии и датировано 
5 декабря 1886 г. Натан Хаскелл Доул, окончивший в 1874 г. Гар-
вардский университет и изучивший затем русский язык, писал по-
русски: «Я имел честь перевести Ваш роман “Анна Каренина” на 
английский язык, который в течение семи недель со дня напечата-
ния выдержал четыре издания. Как самый роман, так и перевод 
встретили всеобщее одобрение со стороны американской публи-
ки... Популярность Ваша, как романиста, превосходит у нас мно-
гих выдающихся как английских, так и наших писателей»61. 

В конце письма содержалась приписка: «Письмо это писано 
помощию одного моего русского знакомого, но собственноручно». 
Очевидно, и перевод «Анны Карениной» делался тоже «помощию 
русского знакомого». 
                                                      

60 Русская Старина. 1890. № 10. С. 274–275. 
61 ГМТ. БЛ. 212/54. 



 166

Большей профессиональностью отличались переводы Тол-
стого в Америке, принадлежащие Изабел Флоренс Хэпгуд, извест-
ной переводчицы русской литературы. Она вступила в переписку с 
русским писателем в 1886 г., когда прислала ему свой перевод 
повестей «Детство», «Отрочество», «Юность». В конце 1887 г. она 
приехала в Петербург, откуда 1 декабря писала Толстому в Моск-
ву, что желала бы лично познакомиться с ним (их встреча состоя-
лась в ноябре 1888 г.). Испрашивая разрешение на новые переводы 
произведений Толстого, которые у него «окажутся под рукой», 
Хэпгуд, как то свойственно американцам, приводит в своем пись-
ме наиболее лестные отзывы о себе: «Джордж Кеннан, посетив-
ший вас в июне 1886 г., называет меня лучшим среди ныне живу-
щих переводчиков с русского». Более того, энергичная И. Хэпгуд 
вынудила В.В. Стасова сделать 2 декабря приписку на своем 
письме: «Лев Николаевич, г-жа Гапгуд просит меня сказать Вам 
пару слов в ее пользу. Что я могу сказать?! Очень немного, но 
только все самое отличное в ее пользу. Эту американку рекомен-
довал мне Ральстон, из Лондона. Я нашел, сам, что она прекрас-
нейшая женщина, в высшей степени интеллигентная и симпатич-
ная; из англ. книг и журналов я также узнаю, что ее считают 
лучшею переводчицею соврем. русских писателей на английский. 
Но всего лучше она переводит Вас и Гоголя (ее переводов у нас не 
мало в Публ. Библиотеке). Не надо мне прибавлять, что Льва Тол-
стого она боготворит»62. 

Переводчики проложили пути для писателей США, обра-
тившихся к художественному наследию Толстого в поисках того, 
чего не хватало им в американской литературе и культуре. 

 
4 

 
Одним из первых американских писателей, открывших для себя 
мир Толстого, был Уильям Дин Хоуэллс. Произошло это в конце 
1885 г., а следующий 1886 г. стал поистине «толстовским годом» в 
Соединенных Штатах, когда одновременно появились переводы 

                                                      
62 ГМТ. БЛ. 219/2. Развернутая характеристика И. Хэпгуд дана B.В. Стасовым 

в его письме М.А. Балакиреву 10 января 1906 г. (Стасов В.В. Письма к деятелям 
русской культуры: [в 2 т.]. М.: Изд-во АН СССР, 1962. Т. 1. С. 150–151). См. также 
публикацию В. Александровым воспоминаний Хэпгуд о Толстом (Вопр. лит. 1984. 
№ 2. C. 163–177). 



 167

«Войны и мира», «Анны Карениной» и трилогии «Детство», «От-
рочество», «Юность». 

Вот как сам Хоуэллс рассказывает о своей первой встрече с 
книгой Толстого: «Еще не имея никакого представления о Толстом, я 
как-то взял “Казаков”, одну из его ранних книг, которая стояла нечи-
танной на моих полках лет пять или шесть. Когда я открыл ее, то не 
знал даже имени автора. С удивлением стал я читать, с каждым сло-
вом, с каждой строкой проникаясь правдой нового искусства, в ней 
заключенной»63. То был перевод Скайлера, единственный в то время, 
и воспоминания Хоуэллса подтверждают, что Скайлер бесспорно 
сыграл важную роль в знакомстве американцев с Толстым. 

После «Казаков» по рекомендации своего друга русиста То-
маса Перри Хоуэллс стал читать «Анну Каренину» во французском 
переводе и, еще не закончив романа, писал Перри 30 октября 
1885 г.: «“Анна Каренина” – замечательная книга. Я просто сжился 
с ней, и хотя не считаю ее столь же великой, как романы Тургенева, 
однако проницательность наблюдений в ней просто поразительна. 
Изображение слепой страсти Карениной кажется мне необычным. 
Или я постарел? Во всяком случае это единственная условность в 
романе»64. В этом первом отзыве о Толстом еще чувствуется увле-
ченность Хоуэллса тургеневской манерой повествования. 

Толстой произвел на Хоуэллса, уже немолодого писателя, 
впечатление дотоле небывалое. Десять лет спустя в книге «Мои 
литературные пристрастия» Хоуэллс попытался рассказать в за-
ключительной главе, посвященной Толстому, о том огромном 
влиянии, которое оказал на него мастер русской литературы. «Он 
помог мне, насколько один человек может помочь другому.  
Он повлиял на меня не только в эстетическом, но и в этическом 
отношении, так что с тех пор я уже никогда не мог воспринимать 

                                                      
63 Howells W.D. Му Literary Passions: Criticism and Fiction. N.Y.: Harper and 

Brothers, 1910. P. 185. В отечественном литературоведении роль Толстого и рус-
ской литературы для Хоуэллса рассматривается в статьях: Гиленсон Б.А. 
У.Д. Гоуэллс и Л.Н. Толстой // Учен. зап. Горьк. ун-та. 1963. Т. 60, вып. 5. С. 282–
295; Елистратова А.А. Вильям Дин Гоуэлс и Генри Джеймс. (К вопросу об их 
роли в развитии критического реализма в литературе США) // Проблемы истории 
литературы США. М.: Наука, 1964. С. 205–286; Сыздыкова Г.Н. Вильям Хоуэллс – 
пропагандист творчества Л. Толстого в США // Иностранная филология. Алма-
Ата: Каз. ун-т, 1975. Вып. 6. С. 136–143; см. также диссертацию: Милослав-
ская С.К. Уильям Дин Хоуэллс и русская литература. М.: МГУ, 1975. 

64 Howells W.D. Life in Letters / ed. M. Howells. Garden City (N.Y.): Doubleday, 
Doran and Co., 1928. Vol. 1. P. 372–373. 



 168

жизнь как прежде. Толстой пробуждает в своем читателе желание 
стать человеком – не ради позы, а по-настоящему»65. 

Толстой научил Хоуэллса смотреть на жизнь не как на «по-
гоню за недостижимым личным счастьем», а как на «поле дея-
тельности ради счастья всего человечества». «И я никогда уже не 
смогу утратить это представление о жизни, даже если, закрыв гла-
за, попытаюсь вообразить, что мои личные интересы – это высшее 
благо. Он дал мне новое мерило жизни, новые принципы». 

Но не только этика Толстого привлекала внимание амери-
канского писателя-реалиста. Не менее высоко ценил он и эстети-
ческую сторону творчества Толстого, рассматривая ее в единстве с 
этической сущностью произведений писателя. Эти две особенно-
сти гения Толстого ощущаются во всех его книгах, которые, по 
утверждению Хоуэллса, «превосходят по своей правдивости, этой 
высшей красоте искусства, все другие произведения литературы, 
когда-либо написанные, и, думается, такое превосходство объяс-
няется тем, что они отражают закон жизни самого писателя. Его 
этическое и эстетическое сознание едино. Умея быть правдивым к 
самому себе, он не может солгать и по отношению к другим». 

Хоуэллс стремится разгадать источник простоты и душевно-
сти русской литературы. «Я не могу понять, каким образом вели-
кие русские писатели овладели секретом простоты. Иные полагают, 
что это объясняется отсутствием богатой литературной традиции и 
потому-де русская литература не приобрела художественных ус-
ловностей, вырабатываемых многими поколениями писателей». 
Хоуэллс отвергает эти снобистские домыслы, исходившие глав-
ным образом от английской критики, говоря, что отсутствие лите-
ратурной традиции могло бы в крайнем случае объяснить грубость 
повествования, а не ту «высшую простоту», которая характерна 
для Толстого, обладающего не только «тургеневской прозрачно-
стью стиля, не отягощенной присутствием автора, что мы оши-
бочно считаем признаком хорошего стиля», но и способностью 
творить безыскусственно, как творит сама жизнь. 

Сравнивая Толстого с другими писателями, Хоуэллс замечает, 
что не может определить толстовскую манеру: «Возможно, у него 
вовсе нет никакой манеры». Герои толстовских романов с их чув-
ствами и мыслями предстают перед читателем как сама жизнь. 
«Большинство романистов говорят вам, как чувствуют и что ду-

                                                      
65 Howells W.D. Му Literary Passions. P. 183–187. 



 169

мают их герои, и вы должны принимать это на веру. Только Тол-
стой дает вам понять, почему все было именно так, а не иначе». 

Чтение «Анны Карениной» окончательно убедило Хоуэллса 
в том, что Толстой не имеет себе равных в искусстве романа. «Эта 
книга – своего рода откровение, проливающее свет на человече-
скую природу в ситуации, о которой написано так много неправ-
ды, что мы почти утратили способность понимать истину о неза-
конной любви». 

Когда затем Хоуэллс обратился к «Войне и миру», эпопея 
Толстого поразила его «широтой исторических перспектив», а 
герои, принадлежащие, казалось бы, к совершенно иному миру, 
оказались понятными и близкими благодаря своей причастности к 
роду людскому. Именно это гуманистическое начало привлекло 
американского писателя к «Севастопольским рассказам», «Поли-
кушке», «Смерти Ивана Ильича». «Читая “Поликушку” и другие 
его рассказы, я испытывал чувство единения с людьми, которое 
никогда не ощущал при чтении других книг». И тем не менее 
главное, что вынес Хоуэллс из чтения Толстого, – это христиан-
ское учение о смирении и христианская мораль. «Сила Толстого – 
это моральная сила», – говорил Хоуэллс в старости66. 

Увлечение Толстым пришло к Хоуэллсу в зрелые годы, ко-
гда он все с большей тревогой взирал на мир социальной неспра-
ведливости вокруг себя. «Я давно пережил тот возраст, – писал он, – 
когда стремишься подражать другому писателю. Едва ли мне мо-
жет просто так понравиться какая-нибудь книга. Но произведения 
Толстого стали для меня открытием. Не думаю, что мне придется 
когда-либо еще пережить нечто подобное. За все годы чтения, 
даже в ранний период моего увлечения литературой, я не испыты-
вал ничего похожего по отношению к другому писателю. Эта 
высшая радость пришла ко мне в те годы жизни, когда новая 
дружба, тем более страстное увлечение, возникает весьма редко»67. 

С 1886 г. Хоуэллс вел в журнале «Harper’s» редакторскую 
рубрику обзоров новинок литературы (The Editor’s Study). Здесь 
имя Толстого стало для Хоуэллса мерилом искусства жизненной 
правды. Через пять лет на основе переработанных статей из жур-
нала «Harper’s» Хоуэллс выпустил книгу «Критика и проза», глав-
ным героем которой стал реализм Толстого. 

                                                      
66 Kilmer J. Literature in the Making by Some of Its Makers. N.Y.: Harper and 

Brothers, 1917. P. 9. 
67 Howells W.D. My Literary Passions. P. 188. 



 170

Первое упоминание о Толстом встречается в редакторской 
рубрике журнала «Harper’s» в феврале 1886 г., когда Хоуэллс на-
звал имена Тургенева и Толстого в ряду крупнейших современных 
романистов – Золя во Франции, Бьёрнсона в Норвегии, X. Валеры 
в Испании, Дж. Верги в Италии и «того неведомого англичанина, 
который пишет под именем Марка Резерфорда» (будущего автора 
социального романа «Революция в Тэннерс-лейне»). 

Толстой начинался для Хоуэллса с социально-этических ис-
каний. В первой статье о нем, появившейся в апрельском номере 
журнала за 1886 г., Хоуэллс приводит слова Толстого из книги  
«В чем моя вера?», вышедшей в 1885 г. в Нью-Йорке пятью изда-
ниями и переизданной в новом переводе в 1886 г.: «Теперь я не 
могу содействовать ничему тому, что внешне возвышает меня над 
людьми, отделяет от них; не могу, как я прежде это делал, призна-
вать ни за собой, ни за другими никаких званий, чинов и наимено-
ваний, кроме звания и имени человека; не могу искать славы и 
похвалы, не могу искать таких знаний, которые отделяли бы меня 
от других» (23, 456). И Хоуэллс знакомит американцев с Толстым: 
«Богатый русский дворянин, не только величайший художник 
слова в стране, богатой талантами, но и превосходный ученый, 
мужественный воин и светский человек»68. Однако Тургеневу 
здесь еще отдается предпочтение по сравнению с Толстым. 

Хоуэллс рассматривает две книги, которые он читал по-
французски, – «Анну Каренину» и «Севастопольские рассказы».  
И снова критерий художественной правды становится для него 
определяющим: «Читая “Анну Каренину”, вы не скажете, что изо-
браженное выглядит как в жизни. Вы скажете: “Это сама жизнь”. 
Действительно, перед вами жизнь во всех ее цветах и оттенках, в 
движении, развитии, замешательстве, возвращении вспять и веч-
ной переменчивости, в кажущейся отчужденности и всеобщей 
связи явлений. Перед вами проходит множество вполне достовер-
ных образов, причастных к злу и добру, но не доведенных до ка-
рикатуры или гротеска и без чрезмерного выпячивания каких-либо 
отдельных сторон... Это целый мир, и вы живете в нем не только в 
процессе чтения романа, но и после того, как закрыли книгу. И вы 
ни в чем не обманулись не потому, что автор предостерегал и опе-
кал вас, а потому, что он оставался до конца правдив с вами и по-
казал жизнь такой, какова она на самом деле». 

                                                      
68 Harper’s New Monthly Magazine. 1886. Apr. Vol. 72, N 431. P. 809–810. 



 171

Обращаясь к «Севастопольским рассказам», Хоуэллс приво-
дит знаменитую концовку «Севастополя в мае» о герое-правде и 
продолжает: «Вот эта правда искусства, которая является и прав-
дой духовной жизни, сделала русских писателей великими масте-
рами литературы, способными воздействовать на сердце и совесть 
человека». Эту мысль Хоуэллс развил в предисловии к первому 
переводу «Севастопольских рассказов» на английский язык, вы-
шедшему в Нью-Йорке в 1887 г. 

Хоуэллс считает, что Толстой как художник и мыслитель 
отвечает самым сокровенным духовным запросам мыслящего аме-
риканца. Когда читаешь, что «граф Лев Николаевич Толстой ро-
дился в Ясной Поляне, деревне неподалеку от Тулы», то, пишет 
Хоуэллс, возникает ощущение, будто это столь далеко, как какое-
нибудь место на Луне, которое и в справочниках не отыщешь.  
«И тем не менее, – продолжает американский писатель, – этот 
русский аристократ, живущий где-то за тридевять земель, – самое 
близкое мне на свете существо. Не потому вовсе, что я с ним лич-
но знаком. Причина в том, что он помог мне познать самого себя; в 
том, что никто из известных мне писателей не рассказывал так 
правдиво о человеческой жизни в ее всеобщем значении и в то же 
время в ее наиболее интимных и идивидуальных проявлениях. Это 
качество в известной мере вообще присуще русским писателям. 
Но Толстой обладает им в наибольшей степени»69. 

Чтение Толстого составляет эпоху в жизни каждого мысляще-
го человека. В его книгах Хоуэллс впервые увидел живых людей. 
«Во всех иных литературных произведениях временами прогляды-
вает вымысел, и только книги Толстого всегда воспринимаются как 
сама правда жизни». Не в состоянии объяснить истоки этой тол-
стовской простоты и правды жизни, Хоуэллс пытается связать их с 
образом жизни самого писателя: «Человек, начинавший свою карь-
еру на войне и в светском салоне, теперь тачает сапоги для крестьян 
и пишет для них рассказы», – замечает он в том же предисловии70. 

Беспощадный толстовский реализм присутствует в каждом 
его произведении, поэтому, пишет Хоуэллс, «совершенно неважно, 

                                                      
69 Хоуэлс У.Д. Предисловие к «Севастопольским рассказам» // Толстой и 

зарубежный мир. Кн. 1. С. 85. Впервые опубликовано в еженедельнике «Harper’s 
Weekly» 23 апреля 1887 г. (Vol. 31. P. 299–300). 

70 Howells W.D. Prefaces to Contemporaries (1882–1920). Gainesville (Fla): 
Scholars’ Facsimiles, 1957. P. 4–5. В русском переводе, опубликованном в «Лите-
ратурном наследстве», это место отсутствует. 



 172

с какого из произведений Толстого вы начинаете знакомство с ним, – 
в первое же мгновение вы ощущаете его мощь и понимаете, что 
мощь эта – в его беспощадной совести; что он отнюдь не собирается 
ошеломить или озадачить вас своим мастерством; что его намере-
ние – заставить вас глубоко продумать и пережить те насущные 
жизненные вопросы, к которым прежнее “искусство” относилось с 
жестоким безразличием или даже недоброжелательством»71. 

Суровый реализм Толстого с самого начала вызывал непри-
язнь сторонников «развлекательного начала» в литературе и викто-
рианской благопристойности, получившей в американской литера-
туре наименование «традиция утонченности» (genteel tradition). 
Возражая своим литературным противникам из этого лагеря, с ко-
торыми он вел давнюю и принципиальную борьбу, Хоуэллс утвер-
ждал: «Когда я восторгаюсь его книгами, некоторые выражают 
неудовольствие, говоря, что они непомерно длинны, многословны, 
беспорядочны, что имена героев слишком трудны для произноше-
ния и что изображенная в них жизнь чрезмерно печальна и не со-
держит ничего забавного. В ответ на такую критику я могу лишь 
сказать, что нахожу ее совершенно безосновательной, что каждая 
история, рассказанная Толстым, предельно ясна, логична и кратка». 

Защищая Толстого от нападок псевдореалистической крити-
ки, Хоуэллс утверждает высокий гуманизм русского писателя, что 
«поднимает его над всеми другими мастерами художественной 
прозы всех эпох и народов». Критики Толстого уверяли, что его 
произведения «пессимистичны», упрекали писателя в оскорблении 
«героического идеала». Хоуэллс предложил иное понимание тра-
гизма и оптимизма жизни, проявившееся в творчестве Толстого и 
присущее лучшим писателям-гуманистам XX столетия: «Я всегда 
считал пессимизм выражением той точки зрения, согласно которой 
в мире торжествует зло. Книги же Толстого, напротив, настойчиво 
убеждают меня в том, что добро побеждает и будет всегда побеж-
дать всюду, где человек, забыв о своекорыстии, смиренно и просто 
стремится к тому, чтобы быть добрым. Мы настолько одурманены 
иллюзиями и тщеславием, что уже привыкли думать, будто торже-
ство добра придет само собой и выльется в яркие, эффектные 
формы. Толстой же заставляет нас убедиться в том, что так не 
бывает никогда». 

Обращаясь к «Анне Карениной», которую он называл «ис-
полненной трагизма историей утрат и страданий, перед которыми 
                                                      

71 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 85, 86. 



 173

меркнут и блеск, и красота и остается нетленным только Добро», 
Хоуэллс напоминает лишь об одном художественном открытии 
Толстого, перед которым «бледнеют любые ухищрения фантазии, 
любые эффектные приемы искусства». Речь идет об образе Карени-
на, так поразившем американского писателя, что он заявил: «Я не в 
состоянии припомнить ни одного случая, когда художественная 
литература оказала бы человечеству услугу, равную той, которую 
оказал ему Толстой, изобразивший Каренина в тот драматический 
момент, когда этот жестоко оскорбленный человек видит, что не 
может совместить добро с чувством собственного достоинства». 

Два года спустя в очередном редакторском обзоре в журнале 
«Harper’s» Хоуэллс рассказал о восприятии «Анны Карениной» в 
Америке, выступив против лицемерной пуританской морали, ко-
торая не позволяла писателям писать, а издателям печатать такие 
книги, как «Анна Каренина» или «Мадам Бовари». «Иногда аме-
риканские романисты хотят коснуться самых серьезных и груст-
ных проблем жизни, как то делали Толстой и Флобер, и обнаружи-
вают, что не имеют на то права. Когда-то, вспоминают они, 
английские романисты обращались к этим проблемам – Дефо по-
своему, Ричардсон по-своему, а Голдсмит по-своему. Когда же мы 
лишились права писать об этом?»72 

В конце XIX в. Толстой стал той художественной вершиной, 
оглядываясь на которую американские писатели сначала робко, а 
затем все увереннее и смелее обращались к самым жгучим про-
блемам современной жизни, преодолевали пуританскую скован-
ность литературы. «Кто станет отрицать, что литература стала бы 
несравненно глубже и правдивее, ежели бы она могла сбросить 
поработившую ее привычку изображать лишь одну сторону стра-
сти и свободно обратилась бы к описанию всех страстей и всего 
происходящего вокруг этого?.. Серьезная критика признала ше-
деврами два великих романа, которые, помимо всего прочего, по-
трясли мир изображением преступной любви. Если бы случилось 
невероятное и какой-либо американский писатель смог изобразить 
то же на уровне “Анны Карениной” и “Мадам Бовари”, ему был бы 
уготован успех, слава и благодарность столь же высокие, как те, 
что выпали на долю авторов этих книг. Но вопрос состоит в том, 

                                                      
72 Harper’s New Monthly Magazine. 1889. June. Vol. 79, N 469. P. 153, 154. 

Вошло в кн.: Howells W.D. Criticism and Fiction and Other Essays / ed. C.M. and 
R. Kirk. N.Y.: New York University Press, 1959. P. 72–75. 



 174

какой издатель американского журнала рискнул бы опубликовать 
подобное произведение?» 

Невозможность подобных романов в додрайзеровской Аме-
рике была очевидна. Хоуэллс объяснял это следующим образом: 
«Мы и не надеемся, что кто-либо посмеет написать что-либо подоб-
ное. Наш романист должен подчиняться условностям. Если бы ему 
вздумалось написать и опубликовать такую историю, он должен 
был бы выпустить ее отдельной книгой. Книга – это нечто такое, 
что само несет за себя ответственность. Характер книги становится 
скоро известен, и она вовсе не обязательно попадет на глаза всем 
членам семейства. Отец или мать скажут ребенку: “Я думаю, тебе 
не стоит читать этой книги”. Если на ребенка нельзя положиться, 
книгу можно запереть в шкаф. Иное дело журналы, где печатаются 
романы с продолжением. Между редактором достойного уважения 
английского или американского журнала и подписчиками сущест-
вует неписаный договор, согласно которому редактор не опублику-
ет ничего такого, что отец семейства не мог бы прочитать вслух 
дочери или доверить прочесть ей самой. В конце концов бизнес есть 
бизнес, и мятежный романист должен спокойно и здраво принять 
сложившуюся ситуацию. Ее создал не редактор, и он не в состоянии 
изменить ее, если не хочет иметь неприятности». 

Прошло несколько десятилетий, прежде чем американские 
писатели освободились от пуританской скованности, которая была 
присуща и Хоуэллсу-художнику. Он сам вполне сознавал это и 
говорил о своих соотечественниках: «Мы не можем обращаться с 
сюжетами Толстого и Флобера с той полнотой художественной 
свободы, которая присуща этим писателям». Сказывалось разли-
чие национальных художественных традиций в России и США, 
которое постоянно ощущал Хоуэллс. Открывая в январе 1886 г. 
свою редакторскую рубрику в «Harper’s», он выдвинул программу 
создания американского романа не по английским образцам, как 
того требовали апологеты «традиции утонченности», считавшие, 
что «для наших романистов было бы непростительной ошибкой 
пытаться писать по-американски». Писатели Соединенных Шта-
тов, полагал Хоуэллс, должны опираться на собственные литера-
турные традиции и не бояться, чтобы «их герои говорили как ис-
тинные американцы, жители Теннесси, Филадельфии, Бостона и 
Нью-Йорка»73. Только связь со своей страной и народом может 
помочь художнику создать великое произведение искусства. 
                                                      

73 Harper’s New Monthly Magazine. 1886. Jan. Vol. 72, N 428. P. 325. 



 175

Источник реализма и духовного величия Толстого Хоуэллс 
видит в связи художника не только с русским народом, но и с реа-
листической традицией Гоголя. «Реалист в лучшем смысле этого 
слова, Гоголь разработал приемы и формы художественного мыш-
ления современного искусства и предугадал их применение в буду-
щем. Он открыл реализм в России в той мере, в какой это касается 
достоверного изображения человека»74. В Толстом американский 
писатель видит продолжателя реализма Гоголя, хотя и понимает 
гоголевский реализм лишь как достоверность бытописания. 

Однако Гоголь, замечает Хоуэллс, не был оценен в свое время. 
«Русская критика в 1836 году была столь же незрела, как и амери-
канская в нынешнем 1886. Она не хотела видеть в литературе изо-
бражение жизни, какой она была на самом деле; она желала видеть 
жизнь такой, какой всегда представляли ее в романтических пове-
ствованиях. Она требовала сказочных героев, в каком бы обличье 
они ни появлялись». 

Хоуэллс первый в Америке заговорил о мировом значении 
Гоголя и его роли в становлении большой литературы реалистиче-
ской правды. «Русские, которые последовали за Гоголем и учились 
у него, как ныне весь мир должен учиться у них, не нуждались в 
ребяческих претензиях на вымыслы. После русских писателей 
трудно читать книги писателей других стран, не испытывая при 
этом чувства, будто вступаешь в атмосферу фальши, неискренно-
сти и низменных идей. Французы с их пристрастием к фривольно-
му, англичане с их условными правилами поведения – все они, 
может быть только кроме превосходной Джордж Элиот, меркнут 
перед этими простыми и человечными мастерами, свободными от 
всяких условностей и стремящимися к тому, чтобы быть правди-
выми». Однако голос Хоуэллса прозвучал тогда одиноко и не был 
услышан современниками. 

В интервью в «New York Tribune» 10 июля 1887 г. Хоуэллс 
сказал, что «Бальзак вместе с Диккенсом и Гоголем ознаменовали 
собой наступление эпохи реализма. Они обращались к реально-
стям жизни и помещали их в систему романтических отноше-
ний»75. 

Сравнивая Гоголя с Бальзаком, Хоуэллс утверждал, что ав-
торов «Мертвых душ» и «Человеческой комедии» сближает сход-

                                                      
74  Harper’s New Monthly Magazine. 1886. Apr. Vol. 72, N 431. P. 810. 
75 Howells W.D. European and Amrerican Masters / ed. C.M. and R. Kirk. N.Y.: 

Collier Books, 1963. P. 84. 



 176

ная реалистическая манера письма, проявляющаяся в столь уда-
ленных друг от друга культурах и общественных условиях жизни. 
«Оба они изображают своих героев с тем художественным преуве-
личением, которое ведет к типизации»76. На склоне лет Хоуэллс в 
беседе с Т. Перри вновь заговорил о большом впечатлении, произ-
веденном на него в свое время «Мертвыми душами», которые чи-
тались вслух в семье американского писателя, о «Тарасе Бульбе», с 
переводом которого он познакомился еще раньше. Теперь Хоуэллс 
называет Гоголя мастером «комического реализма»77. 

Американская литература издавна, еще со времен романти-
ков, славилась жанром новеллы, который иные ревнители пыта-
лись даже объявить исключительно американским открытием. 
Хоуэллс, высоко ставя национальные традиции жанра рассказа, 
признает, что американская новелла уступает только русской. Тол-
стой больше, чем кто-либо из писателей, говорил он, углубил воз-
можности малой прозаической формы. «Смерть Ивана Ильича» 
производит глубочайшее впечатление на каждого, читавшего рас-
сказ: «Вместе с героем вы спускаетесь в долину теней, вам знаком 
его дом и все его близкие, как будто вы долго жили с ними. Нам 
трудно объяснить, как возникает это чувство сродства. Может 
быть, это происходит благодаря искренности писателя, у которого 
ни разу не прозвучала фальшивая нота и который не кладет не-
нужных мазков ради литературной красивости. Впечатление от 
этого простого этюда столь же глубоко и безгранично, как от тра-
гедии Шекспира... Это изумительный образец литературы и жиз-
ни, и лучшие наши новеллисты могут многому научиться от небы-
валого мастерства искусства Толстого»78. 

Среди многочисленных отзывов Хоуэллса о произведениях 
Толстого обращает на себя внимание высокая оценка рассказа 
«Поликушка». В предисловии Хоуэллса к «Севастопольским рас-
сказам» об этой «фрагментарной», «беглой зарисовке» сказано, 
что она «обладает совершенством, силой и неисчерпаемым запа-
сом милосердия и сочувствия к человеку»79. В том же духе писал 
Хоуэллс об этом рассказе в редакторской рубрике журнала 

                                                      
76 Howells W.D. Criticism and Fiction and Other Essays. P. 16. 
77 Howells W.D., Perry T.S. Recent Russian Fiction. A Conversation // North 

American Review. 1912. July. Vol. 196, N 680. P. 88. 
78 Harper’s New Monthly Magazine. 1887. Febr. Vol. 74, N 441. P. 486. 
79 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 87. 



 177

«Harper’s», восхищаясь мастерством и «великолепной завершен-
ностью этого небольшого фрагмента жизни сердца и ума»80. 

На страницы американского журнала Хоуэллс переносит 
гневное обличение русским писателем социальных несправедли-
востей, царящих в обществе. Пересказывая содержание статьи 
Толстого «Так что же нам делать?», Хоуэллс находит в выступле-
нии русского писателя программу подлинно человеческой жизни: 
«Вся его статья направлена против богатства и роскоши, посколь-
ку они достигаются путем угнетения и нищеты и увеличивают 
страдания. Его идеалы – труд, равенство и братство»81. 

В следующем году Хоуэллс вновь возвращается к этому 
трактату Толстого, который он называет гласом вопиющего в пус-
тыне. Русский писатель выступил против того положения, отмечает 
Хоуэллс, когда немногие владеют богатством и бесчестно растра-
чивают его, живя в праздности и роскоши, а огромное большинст-
во человечества несет на своих плечах непосильный труд и недое-
дает. «Начиная с книги “Так что же нам делать?”, рассказывающей 
о московской бедноте, до последнего высказывания, прозвучавше-
го из его уединения и названного им “О жизни”, в котором он раз-
мышляет, как спасти душу человеческую, – повсюду он выступает 
против той жизни, которую ведет ныне христианство, против пре-
клонения перед иллюзией личного счастья и забвения того непре-
ложного факта, что счастье не существует вне самопожертвования 
и служения другим»82. 

Сопоставляя драму Толстого «Власть тьмы» с романом Золя 
«Земля», Хоуэллс отмечает существенное различие этих произве-
дений о крестьянской жизни. «Главное различие, и это очень важ-
но, заключено в том, что русский крестьянин, сколь бы порочен он 
ни был, не развращен до такой степени, как французский. У него 
сохранилась совесть, он способен еще на раскаяние и искупле-
ние»83. Русская цензура, пишет Хоуэллс, запретила постановку 
пьесы на сцене. 

Рецензируя только что появившуюся книгу С.М. Степняка-
Кравчинского «Русские крестьяне», которая, по мнению Хоуэллса, 
помогает американскому читателю понять образы крестьян у Тур-
генева и Толстого, американский писатель утверждает: «Склон-

                                                      
80 Harper’s New Monthly Magazine. 1888. Jan. Vol. 76, N 452. P. 321. 
81 Ibid. 1887. July. Vol. 75, N 446. P. 316. 
82 Ibid. 1888. Dec. Vol. 78, N 463. P. 159. 
83 Ibid. 1888. March. Vol. 76, N 454. P. 642. 



 178

ность к самоуправлению нигде не проявляется с такой силой, как у 
американцев и русских, хотя русские более проникнуты духом 
подлинной демократии, чем мы»84. Хоуэллс как бы развивает здесь 
идеи знаменитого уитменовского «Письма к русскому», опублико-
ванного впервые в 1882 г. 

Хоуэллс проводил и прямые сопоставления Уитмена и Тол-
стого. Говоря о разрушающих старые поэтические каноны «Листь-
ях травы», которые получили одобрение Эмерсона, несмотря на 
склонность последнего к упорядоченному стилю, он приводит в 
этой связи критику произведений Толстого в одной нью-йоркской 
газете, рецензент которой пришел к выводу, что «“русский писа-
тель совершенно пренебрегает всеми правилами, всеми требова-
ниями художественной завершенности и целостности. Он берет 
жизнь как она есть и изображает ее. У него нет композиции, груп-
пировки образов, а лишь простая правдивость”. Нас не удивляет 
такая характеристика, – продолжает Хоуэллс. – Мы даже склонны 
считать, что по сравнению с этой правдивостью реализм “круп-
нейших французских и американских мастеров выглядит убогой 
условностью”. Мы согласны с этим замечанием рецензента и по-
тому рекомендуем читателю произведения Уитмена, в стихах и в 
прозе, как единственное исключение из этого правила»85. 

Однако Хоуэллс видел существенную разницу в ниспровер-
жении старых эстетических канонов Уитменом и Толстым. Аме-
риканский писатель выражал протест раскрепощенной плоти про-
тив фарисейского аскетизма. У Толстого – крик души и призыв о 
помощи в борьбе с миром социального зла и человеческой слабо-
сти. «Американец нетерпим к каким-либо узам и оковам, он раз-
рывает их в некоем титаническом экстазе. Приверженность рус-
ского к правде столь целеустремленна, что он, очевидно, даже не 
представляет себе возможность существования каких-либо огра-
ничений. Оба художника, столь различные в этическом отноше-
нии, сходятся в эстетическом восприятии мира». 

В статье «В чем же секрет русской правдивости?» (заглавие 
из содержания журнала «Harper’s», где каждому тексту в редак-
торской рубрике, печатавшемуся Хоуэллсом без названия, дано 
свое наименование) Хоуэллс рассматривает специфику нацио-
нально-художественного самосознания русской классической ли-
тературы. «Вопрос о том, могут ли американские или французские 
                                                      

84 Harper’s New Monthly Magazine. 1888. Oct. Vol. 77, N 461. P. 803. 
85 Ibid. 1888. Febr. Vol. 76, N 453. P. 479, 480. 



 179

писатели достичь откровенности и правдивости, присущих рус-
ским писателям, влечет за собой гораздо более широкий вопрос о 
литературном самосознании. Бунт Уолта Уитмена явился прямым 
проявлением такого самосознания. Что же касается Толстого, то 
мы должны признать, что среди русских писателей он единствен-
ный, кто не выражает этого чувства». И далее американский писа-
тель пытается понять, что же за этим скрывается. 

Хоуэллс оспаривает утверждения критиков, объяснявших 
отсутствие у Толстого ярко выраженного чувства национального 
самосознания (как было принято считать в английской критике тех 
лет) тем обстоятельством, что ему довелось писать «в стране, ли-
шенной литературного прошлого и потому совершенно неприча-
стной литературной традиции». Подобные доводы, пишет Хоу-
эллс, не принимают во внимание того, что Гоголь, отец русского 
реализма, был столь же проникнут чувством литературного само-
сознания, как Теккерей и Диккенс. С другой стороны, к безыскус-
ственной простоте прозы Толстого весьма близка, считает Хоу-
эллс, такая книга, как роман «Семья Малаволья» итальянского 
писателя-реалиста Джованни Верги, литературное прошлое стра-
ны, сыном которой он является, уходит в необозримую даль веков. 

Если обратиться к американцам, продолжает Хоуэллс, то «у 
нас наблюдается нечто гораздо худшее, чем литературное про-
шлое: оно у нас из вторых рук, ибо это литературное прошлое 
богатых родственников. Мы остаемся литературной колонией и 
лишь начинаем обращаться к нашим собственным проблемам, но 
смотрим на них еще с точки зрения наших английских предков и 
пишем в их традициях». 

Размышляя о секрете художественного мастерства Толстого, 
Хоуэллс заканчивает свою статью вопросом: «А что если сила гения 
Толстого исходит от его совести, которая не позволяет ему чернить 
или приукрашивать действительность, не позволяет лгать или обма-
нывать? Что если он настолько проникся правдой и настолько по-
лон желания высказать ее, что воспринимает малейшее отклонение 
от правды как тяжкий грех? Для Толстого это вполне естественно. 
Однако такое не в состоянии понять и признать те, кто пишет из 
низменных побуждений, выдаваемых за возвышенные». 

Уроки Толстого, о которых первый в Америке заговорил в 
полный голос Хоуэллс, были не только уроками искусства, но и 
жизни. Это проявляется как в оценках самих произведений Тол-
стого, так и при сопоставлении его с другими писателями. Сравни-
вая историзм Вальтера Скотта и Толстого, Хоуэллс пишет, что 



 180

английский романист «никогда не останавливался перед тем, что-
бы фальсифицировать историческую перспективу, если это слу-
жило целям его романа, что ныне не может не смущать молодых 
читателей, чьим достоянием сделались по преимуществу его кни-
ги. Его романы основаны на средневековых идеалах, привержен-
ности к аристократии и монархии, они молчаливо исходят из того, 
что люди делятся на благородных и подлых, на патрициев и пле-
беев, правителей и подчиненных...»86. 

Историзм Скотта не выдерживает критики писателя-реалиста 
(вспомним, что Марк Твен несколько позднее тоже выступил про-
тив вычурности романов Вальтера Скотта). Но и Флобер, чей исто-
ризм превосходил вальтер-скоттовский, уступает Толстому, кото-
рый один, подчеркивает Хоуэллс, остается ни с кем не сравнимым 
художником. «У Скотта можно научиться быть джентльменом, а 
Толстой учит быть человеком», – замечает он здесь же. 

Изображение такого человека в творчестве Толстого Хоу-
эллс находил в Кутузове как воплощении народного начала, про-
тивостоящего образу Наполеона. Для подтверждения своей мысли 
Хоуэллс приводит известную характеристику Кутузова в послед-
нем томе «Войны и мира»: «Но каким образом тогда этот старый 
человек, один, в противность мнения всех, мог угадать, так верно 
угадал тогда значение народного смысла события, что ни разу во 
всю свою деятельность не изменил ему? Источник этой необычай-
ной силы прозрения в смысл совершающихся явлений лежал в том 
народном чувстве, которое он носил в себе во всей чистоте и силе 
его» (12, 185)87. 

Хоуэллс видел «узость» современной ему американской ли-
тературы, которая была занята изображением жизни определенной 
группы лиц, избранного меньшинства. Та же особенность прису-
ща, по мнению Хоуэллса, и всей европейской литературе, особен-
но английской. Исключение он делает только для Золя и Толстого, 
в книгах которых при всем их несходстве жизнь не ограничена 
узким общественным микрокосмом. Даже творчество Тургенева, к 
которому он испытывал особые симпатии, может быть воспринято 
как весьма «узкое», обращенное к небольшой группе лиц, живу-
щих изолированно от общей массы народа. 

Полагая, что вся современная проза поражена тематической 
узостью, Хоуэллс видит в этом не столько недостаток, сколько дух 
                                                      

86 Harper’s New Monthly Magazine. 1889. May. Vol. 78, N 468. P. 983. 
87 Ibid. 1888. May. Vol, 76, N 456. P. 967. 



 181

анализа и отрицания, пронизывающий литературу. И в этом – отри-
цании вполне определенных, конкретных социальных явлений – 
усматривает он достоинство нового американского романа. «Я ско-
рее назвал бы современную американскую литературу, северную и 
южную, не узкой, а аналитической. В одном отношении, во всяком 
случае, она широка как жизнь, ибо каждый человек – это целый 
микрокосм, и писателя нельзя упрекать в узости, если он способен 
раскрыть перед нами внутренние мотивы поступков полдюжины 
людей или условия жизни целой округи или класса. Просто его 
широта не горизонтальна, а вертикальна, и это более желательно, 
чем обычное распространение вширь»88. 

Силу толстовского реализма Хоуэллс усматривал не в широ-
те «горизонтального изображения», а в «широте вверх и вниз», 
приводя в качестве примера этой глубины «Смерть Ивана Ильи-
ча». Призывая современных писателей следовать этому умению 
заглянуть в самые глубины жизни и сознания, Хоуэллс выдвигает 
требование «фрагментарного анализа»: «“Смерть Ивана Ильича” 
производит на читателя такое же неотразимое впечатление, как и 
любой эпизод из “Войны и мира”, о котором вспоминаешь не как о 
чем-то целом, а как об эпизоде». В октябре 1890 г. Хоуэллс в том 
же журнале определил тему этого толстовского рассказа как 
«смерть сноба». В предисловии 1895 г. к нью-йоркскому изданию 
рассказа «Хозяин и работник» Хоуэллс отмечает исключительную 
художественную силу реализма русского писателя как явление 
гуманистическое. «Открывая книгу Толстого, я всегда вспоминаю 
то чувство глубокого волнения и изумления, которое наполнило 
меня, когда я впервые стал читать его. Это похоже на крепкое и 
горячее рукопожатие дружески расположенного к вам человека с 
добрым сердцем, который держится с вами на равных и к которо-
му вы сами относитесь как к равному, которого вы по-человечески 
понимаете и начинаете жить одной с ним жизнью. Никто, кого я 
знаю, не способен на это в такой степени. Его открытая и прямая 
доброта то же самое, что стиль, по которому вы узнаете писателя. 
Толстого вы узнаете по правде, как другого по его манере писать. 
И если вы достойны того, эта правда приобретает над вами стран-
ную власть. Она исповедует вас. И хотя это его правда, вы приоб-
щаетесь к ней, она становится и вашей правдой»89. 

                                                      
88 Harper’s New Monthly Magazine. 1887. Sept. Vol. 75, N 448. P. 640 (то же 

в кн.: Howells W.D. Criticism and Fiction and Other Essays. P. 67, 68). 
89 Howells W.D. Prefaces to Contemporaries. P. 41–42. 



 182

Хоуэллсу принадлежит пятнадцать рецензий на произведе-
ния Толстого, опубликованных в «Harper’s» с 1886 по 1889 г. и 
частично в измененном виде вошедших в его книгу «Критика  
и проза». О предисловиях к переводам «Севастопольских расска-
зов», «Хозяина и работника», а также о главе в книге «Мои лите-
ратурные пристрастия» уже говорилось. В 1897 г. Хоуэллс написал 
две статьи о Толстом («Мой любимый романист и его лучшая кни-
га» и «Философия Толстого»), в 1898 г. выступил в связи с 
70-летием писателя, а в 1908 г. опубликовал статью «Лев Тол-
стой», которая была перепечатана после смерти великого русского 
писателя под названием «В чем причина славы Толстого?» (1910). 

В этот перечень не входят беседы и интервью, в которых Хоу-
эллс говорил о Толстом, а также несколько общих статей, в которых 
он касался творчества русского писателя. Помимо этого, немало ин-
тересных суждений о Толстом содержится в статьях Хоуэллса об 
историческом романе (1900), о Золя (1902), об Ибсене (1906), о Стен-
дале и Толстом (1907) и других журнальных и газетных материалах, 
остающихся до сих пор несобранными90. 

В статье «Мой любимый романист и его лучшая книга» 
Хоуэллс рассказывает, как он сначала был поклонником Турге-
нева и долгое время отдавал ему предпочтение перед всеми дру-
гими: «Он первый русский романист, прочитанный мною, а после 
того, как я разочаровался в Теккерее, он стал самым любимым 
мною писателем». 

Обращение Хоуэллса к Толстому связано с изменением в 
понимании им роли сюжетного действия в романе. «Толстой де-
монстрирует вам, что большая часть действия происходит в голове 
героя и это невозможно передать ни в словах, ни в изображении 
поступков, а должно быть пересказано автором. У Толстого нет 
никакой искусственности действия, и то, что он ищет и позволяет 
себе как писатель, стоит многого. Он очень просто и вместе с тем 
чистосердечно рассказывает о происходящей драме, без всякой 
нарочитости и без всякого заигрывания с читателем» (271). 

Вспоминая, как «Анна Каренина» буквально с первой фразы 
поразила его своей глубокой правдивостью, Хоуэллс, имея в виду 

                                                      
90 Одно из наиболее полезных в этом отношении изданий – сборник кри-

тических работ Хоуэллса, составленный профессором университета в штате 
Северная Каролина Эдвином Кэди: W.D. Howells as Critic / ed. E.H. Cady. L.; 
Boston: Routledge and Kegan Paul, 1973 (ссылки на страницы этого издания при-
водятся в тексте). 



 183

обвинения Толстого в безнравственности, раздававшиеся в Англии 
и Америке, утверждает, что «правдивое изображение жизни не 
может быть аморальным, сколь бы далеко оно ни заходило» (274). 
«Анна Каренина» убедила американского писателя, что перед ним 
«величайший роман, который когда-либо доводилось читать» (271). 
Когда затем он обратился к «Войне и миру», ощущение превос-
ходства Толстого над всей литературой еще больше усилилось. 

И через десять лет после первого знакомства с произведе-
ниями Толстого Хоуэллс говорит о том самом ценном и неповто-
римом, что делает для него книги русского писателя особенно 
близкими: «Может быть, существуют художественные таланты и 
не меньшие, чем у Толстого, но ни у кого не встретите вы такого 
сочетания таланта с совестью. Ни с чем не сравнимо наслаждение 
встретиться с первоклассным талантом, в котором нет ни грана 
фальши. Он заставляет вас почувствовать, что война всегда ужасна 
и отвратительна и что даже любовь может стать отвратительна, 
если основывается на неправде и обмане» (271). 

Художественное мастерство и очарование Толстого состоит в 
том, убежден Хоуэллс, что, «не впадая в романах в проповедниче-
ский тон», он всегда дает ясно понять смысл происходящего. Выше 
всякого героизма ставит он честность и доброту и, хотя открыто не 
осуждает грешника, в то же время ни на мгновение не позволяет 
вам позавидовать ему. «А ведь многие романисты делают именно 
это, а некоторые даже превозносят убийство и адюльтер» (271). 

В 1897 г. для «Библиотеки шедевров мировой литературы» 
Хоуэллс написал статью «Философия Толстого», в которой ставит 
вопрос об историческом месте Толстого в русской и мировой ли-
тературе. Толстой начал писать в то время, когда «реализм столь 
основательно утвердился в России, что не могло быть и речи о 
чем-либо ином. Гоголь распахнул дверь из романтического тумана 
в ясный день, а Тургенев так усовершенствовал реалистический 
метод, что содержание произведения стало определяться искусст-
вом изображения характеров. Затем пришел Толстой и оказалось, 
что дело не в художественном методе. Когда Тургенев обращался 
к этическим проблемам, художественный эффект получался эсте-
тический и великолепие такого художественного решения стано-
вилось главенствующим. У Толстого же смысл происходящего 
настолько преобладает, что восхищение от высказанной правды 
несводимо к чисто эстетическому воздействию»91. 
                                                      

91 Howells W.D. Criticism and Fiction and Other Essays. P. 172. 



 184

До Толстого искусство воспринималось в Америке, пишет 
Хоуэллс, как одна из радостей жизни и ценилось в той мере, в 
какой оно содействовало развлечению. «У Толстого я впервые 
обнаружил правдоподобнейшие картины жизни, озаренные светом 
человеческой совести. А ведь всем этим я раньше пренебрегал, как 
не имеющим никакого отношения к вопросам искусства». На эту 
особенность произведений Толстого Хоуэллс обратил внимание 
еще в своих статьях в «Harper’s», когда писал о современной лите-
ратуре: «Обнадеживает тот отрадный факт, что многие современ-
ные писатели осознают свою ответственность перед человеком, 
понимают, что их творчество не начинается и не заканчивается на 
них самих, не ограничивается даже сферой искусства и что теперь 
уже недостаточно только развлекать или возбуждать читателя»92. 

Правдоискатель Толстой вел за собой американского писа-
теля всю жизнь. «В его произведениях я никогда не встречался с 
той низкой и грубой ложью, будто неправда иногда может под 
воздействием страсти, таланта или геройства стать правдой. Ото-
всюду мне в глаза смотрела суровая и благородная толстовская 
правда. Она глядела на меня всю жизнь и будет, очевидно, глядеть 
до самой моей смерти»93. 

Развивая мысль о правде как главном действующем лице 
книг Толстого, Хоуэллс пишет, что до «Анны Карениной» было 
немало книг о супружеских изменах – «это составляет содержание 
почти всех великих романов за пределами Англии, но лишь в  
“Анне Карениной” была произнесена вся правда. Однажды Тол-
стой заметил о прозе Мопассана, что правда не может быть амо-
ральна. И его собственные произведения, как я в том убедился, 
подтверждают это». Во всей мировой литературе, заключает Хоу-
эллс, нет ничего равного сцене тайного свидания Анны с сыном. 
Секрет мастерства Толстого, считает Хоуэллс, состоит в том, что 
«главные его темы – это от века старые темы искусства: любовь, 
страсть, смерть. Но он подает их с такой непосредственностью и 
простотой, что они предстают как новые, открытые им самим  
и никем не затронутые». 

Статья «Философия Толстого» завершается размышлением о 
художественном методе русского писателя: «Трудно говорить о 
методе Толстого. На первый взгляд у него вовсе нет никакого ме-
тода: кажется, будто для него не существует иной цели как изо-
                                                      

92 Harper’s New Monthly Magazine. 1888. Dec. Vol. 78, N 463. P. 159. 
93 Howells W.D. Criticism and Fiction and Other Essays. P. 173, 174, 178. 



 185

бражать, просто и ясно, то, что видишь вокруг себя. О стиле тоже 
много не скажешь, хотя в этом отношении, будучи знаком с его 
книгами лишь в переводах, я не могу судить с уверенностью.  
Но если он владеет необычным и своеобразним языком, то не могу 
представить себе, чтобы это тем или иным образом не отразилось 
в переводе». 

Еще в 1887 г. Хоуэллс назвал Толстого «величайшим из ны-
не здравствующих писателей и бесспорно величайшим прозаиком 
из когда-либо живших»94. Рецензируя перевод «Поликушки», поя-
вившийся в Америке в том же 1887 г., Хоуэллс писал, что рассказ 
«проникнут беспощадной правдой, состраданием и нравственной 
силой, отличающей все произведения художника»95. 

В статье, написанной к 70-летию Толстого, Хоуэллс призна-
ется, что книги русского писателя и его жизнь имели для него 
большее значение, чем какие-либо другие книги и их авторы. 
«Толстой видел свое призвание писателя в том, чтобы растрево-
жить человеческую совесть, поколебать сложившиеся мнения, 
нарушить устоявшиеся традиции, которым привыкли следовать 
люди»96. Подтверждением этой высокой оценки стал появившийся 
в Америке перевод романа «Воскресение». 

Публикация английского перевода «Воскресения», вышед-
шего в конце 1899 и начале 1900 г. почти одновременно в Лондоне 
и Нью-Йорке в нескольких издательствах и в разных переводах, 
вновь привлекла внимание Хоуэллса к Толстому. В декабре 1900 г. 
он писал: «В России Толстой после долгого молчания вновь обра-
тился к художественной прозе и сказал в “Воскресении” слово, 
достойное его великого таланта» (300). Новый роман Толстого 
органично входит в эстетическую концепцию реализма, развивае-
мую американским писателем. 

В статье о жанре исторического романа, опубликованной в 
декабре 1900 г., Хоуэллс берет мерой отсчета «Войну и мир», где 
«прошлое дано столь безукоризненно правдиво, что это помогает 
мне понять самого себя и других людей» (310). В историческом 
романе Толстого оживает целая эпоха и не при свете театральной 
рампы, а в живом проявлении таких же мыслей и чувств, как и в 
наше время. Эту причастность истории к современности Хоуэллс 

                                                      
94 Harper’s New Monthly Magazine. 1887. July. Vol. 75, N 446. P. 316. 
95 Ibid. 1888. Jan. Vol. 76, N 452. P. 321. 
96 Critic. 1898. Oct. Vol. 30. P. 288. Цит. по ст.: Walsh H. The Tolstoyan Episode 

in American Social Thought // American Studies. 1976. Spring. Vol. 17, N 1. P. 50. 



 186

считает особенностью всякого подлинно художественного произве-
дения на историческую тему. «Когда я читаю главу из “Войны и ми-
ра”, то внешние события становятся для меня выражением сокровен-
ной правды нынешнего дня, такой же животрепещущей, как в 
“Воскресении”. Ради тех же художественных целей наш крупнейший 
романист Марк Твен, совершенно непохожий на Толстого, переносит 
героя романа “Янки из Коннектикута при дворе короля Артура” в 
шестой век. Насколько Толстой прост в своем реализме, настолько 
Марк Твен привержен необузданной фантазии, но и он настоящий 
исторический романист, ибо изображает человечество, каким оно 
должно было быть, исходя из знания того, каково оно на самом деле... 
Вот почему я люблю историческую прозу Марка Твена, так же как я 
люблю Толстого, за высшее проявление правды» (310). 

В 1902 г. в статье о психологизме современной прозы Хоу-
эллс, имея в виду отдельные сцены из «Воскресения», сравнивает 
их с «буйным и наглядным до осязаемости» (424) реализмом Горь-
кого. Новые тенденции в русской литературе начала XX в. вызы-
вали глубокий интерес американского писателя. 

В статье о Толстом и Стендале (1907) Хоуэллс продолжает 
анализировать проблемы историзма в литературе. «По нашему убе-
ждению, Толстой не имеет соперников во всей истории искусства 
художественной прозы, вернее, не имеет себе равных, поскольку 
соперников у него предостаточно, но это все побежденные соперни-
ки» (447). Однако этот несравненный художник, этот непревзой-
денный самобытный талант считал себя последователем другого 
мастера, особенно в изображении войны, о которой он писал так, 
как никто и никогда. И Хоуэллс приводит рассказ французского 
слависта Поля Буайе, встречавшегося с Толстым в Ясной Поляне 
летом 1901 г. «Стендаль? – сказал Толстой. – Я хочу видеть в нем 
лишь автора “Пармской обители” и “Красного и черного”; это два 
несравненных шедевра. Я обязан ему более, чем кто-либо: я обязан 
ему тем, что понял войну. Перечитайте в “Пармской обители” рас-
сказ о битве при Ватерлоо. Кто до него так описал войну, т.е. такой, 
какой она бывает на самом деле? Помните, как Фабриций едет по 
полю битвы, абсолютно ничего не понимая, и как ловко гусары 
снимают его с коня, с его прекрасного “генеральского коня”... Вско-
ре в Крыму я получил полную возможность убедиться во всем этом 
собственными глазами. Но, повторяю, во всем том, что я знаю о 
войне, мой первый учитель – Стендаль» (447)97. 
                                                      

97 Л.Н. Толстой в воспоминаниях современников. Т. 2. С. 268–269. 



 187

Признавая, что «в своих батальных сценах Толстой несрав-
ненно сильнее Стендаля» (449), Хоуэллс вскрывает динамику 
мысли Толстого в этом известном рассуждении его о Стендале как 
учителе. «Не все ученики обладают благородным мужеством на-
звать имя своего кумира. Возможно, Толстой не сказал бы так в 
годы своего ученичества. Но когда он далеко превзошел Стендаля, 
ему было гораздо легче заявить, что Стендаль научил его правде о 
войне» (450). В конце концов, говорит Хоуэллс истину, повторяв-
шуюся многими писателями и до него и после, в художнике важна 
не столько оригинальность, сколько собственное мастерство, спо-
собность создавать высокие образцы искусства. 

В декабре 1908 г. Хоуэллс написал последнюю большую ста-
тью о Толстом. С высоты нового, XX столетия он оглядывался на 
век минувший и говорил, что среди многих громких имен, которы-
ми богат XIX в., трудно назвать более великое имя, чем Толстой. 
Был Наполеон, был Линкольн, однако дело, начатое ими, осталось 
неоконченным. Незавершенность того, что делал Толстой, носит 
иной характер. «Мир никогда уже не сможет быть таким, как до 
Толстого. Он может стать хуже, наполниться позором и отчаянием, 
или лучше, оставаясь с одним позором, но уже немыслим преж-
ним. Такие люди остаются для будущего. До скончания времен их 
идеи будут вновь и вновь возрождаться» (468). 

А через два года, получив известие о смерти Толстого,  
Хоуэллс писал: «Граф Толстой был реалистом и в искусстве и в 
жизни. Точно определить, какое влияние оказывал он на совре-
менное человечество, – нелегко, но полагаю, что влияние это было 
огромно...»98. 

До глубокой старости пронес Хоуэллс воспоминание о пер-
вой встрече с художественным миром Толстого – «Казаками» в 
переводе Скайлера и «Анной Карениной», которую он впервые 
читал по-французски. В статье 1908 г. он вновь пересказывает 
историю о том, как «погрузился в загадочную глубину великого 
романиста, который писал иначе, чем другие, даже русские рома-
нисты, – к тому времени я уже давно знал почти всего Тургенева и 
кое-что из Пушкина... Теперь же я вновь столкнулся с художест-
венным произведением, целиком и полностью посвященным мо-
литве одному богу – правде. Здесь не было никакой уклончивости, 
увиливания от ответа, никакого внешнего блеска, сокрытия чего-

                                                      
98 Толстой и зарубежный мир. Кн. 2. С. 444. 



 188

либо или приукрашивания глубочайшей трагедии современной 
цивилизации» (462). 

Прошло немало лет, уже не было в живых и Хоуэллса, когда 
его младший современник Хэмлин Гарленд, первые творческие 
начинания которого были когда-то поддержаны Хоуэллсом, напи-
сал в предисловии к одному из томов английского собрания сочи-
нений Толстого: «Хоуэллс, горячо одобряя Толстого-реформатора, 
не забывал напоминать нам о том, что тот был прежде всего ху-
дожником. Хоуэллс неустанно подчеркивал красоту стиля, которая 
делала сочинения великого русского писателя не только пропове-
дью того, как надо жить и как мыслить, но и произведениями ис-
кусства. Вспоминая о тех временах, я абсолютно убежден, что не 
совершаю ошибки, утверждая, что Хоуэллс больше, чем кто-либо 
другой из американцев, сделал тогда для истолкования творчества 
Толстого. Он всегда видел в моралисте художника. Если читатель 
захочет выяснить роль Хоуэллса, пусть он перечитает рецензии и 
статьи за его подписью, печатавшиеся в “Harper’s Magazine”»99. 

В интервью в 1914 г. Хоуэллс заметил, что он никогда не 
встречался с Толстым, но однажды «послал ему выражение своего 
глубокого уважения после того, как получил такое же от него»100. 
Очевидно, речь идет не о переписке (да и была ли она?), а о связях 
через друзей. Известно, что Толстой высоко ценил роман Хоуэллса 
«Возвышение Сайласа Лафема», экземпляр которого имеется в Ясно-
полянской библиотеке. Записи о чтении книги встречаются в Днев-
нике Толстого 8 и 9 сентября 1889 г. В письме Л.П. Никифорову  
21–22 июля 1890 г. он рекомендует для перевода этот роман Хоу-
эллса, «лучшего и очень замечательного американского романи-
ста, с хорошим современным содержанием и прекрасно написан-
ный» (65, 130). 

Американская переводчица Толстого Изабел Хэпгуд, сооб-
щая о сборе средств для голодающих в России, писала 23 февраля 
1892 г. Толстому: «У.Д. Хоуэллс, книга которого “Неведомая 
страна” вам так понравилась, посылает мне 20 долларов с тем, 
чтобы вы их лично распределили. Он большой почитатель ваших 
произведений»101. 

Хоуэллсу, очевидно, была также известна многолетняя пе-
реписка Толстого с английским писателем и переводчиком Эйлме-

                                                      
99 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 162. 
100 Kilmer J. Literature in the Making by Some of Its Makers. P. 9. 
101 ГМТ. БЛ. 219/2. 



 189

ром Модом. 10 декабря 1898 г. Мод сообщал Толстому о встрече в 
Нью-Йорке с Хоуэллсом: «Он рассказывал мне о том глубоком 
впечатлении, которое произвело на него ваше творчество, и о том, 
что он старается перестроить жизнь по вашему образцу. Однако он 
опасается, что осуществить это намерение ему не удастся»102.  
Толстой в своем ответе Моду писал: «Сейчас получил ваше второе 
письмо с парохода, в котором вы пишете мне про Howells’а и др. 
Howells мне особенно симпатичен по всему, что я знаю о нем» (71, 
512). По свидетельству Эндрю Д. Уайта, американского посланни-
ка в России в 1892–1894 гг., Толстой неплохо знал творчество 
Хоуэллса. «Он читал некоторые его романы и отзывался о них 
одобрительно, но при этом сказал: “Создается такое впечатление, 
что литература Соединенных Штатов находится сейчас не на 
гребне, а в глубокой впадине между высокими волнами”»103. 

Неудивительно, что Хоуэллс высоко ценил всякое проявле-
ние внимания к нему со стороны Толстого. 24 июля 1906 г., выра-
жая своему другу Марку Твену признательность за написанную им 
для журнала «Harper’s» статью о его творчестве, Хоуэллс пишет: 
«Ничья похвала во всем мире не могла бы быть для меня столь 
лестна и приятна, как ваша. Разве что Толстого...»104 А шесть лет 
спустя в письме к сыну Хоуэллс приводит рассказ одного из собе-
седников Толстого, которому русский писатель сказал, что на све-
те существуют только четыре человека, которых ему хотелось бы 
свести воедино, чтобы поговорить. И среди них Толстой назвал 
Хоуэллса, которого ценил за «прекрасный дух» его книг и «манеру 
письма»105. 

В своей пропаганде толстовского реализма высшей правды 
Хоуэллс нашел себе серьезного союзника. Это был участник Граж-
данской войны писатель Джон Дефорест (1826–1906), автор первого 
американского реалистического романа о войне «Мисс Равенел 
уходит к северянам» (1867; переведен в 1972 г. на русский язык). 

Известно его письмо, написанное великому русскому писа-
телю 30 апреля 1887 г., в котором он говорит, что учился у Тол-
стого правде реалистического искусства. «Мне приятно сообщить 
вам, – писал Дефорест, – что я очень многим обязан вашим заме-

                                                      
102 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 87. 
103 Иностр. лит. 1978. № 8. С. 227. 
104 Selected Mark Twain – Howells Letters, 1872–1910 / ed. F. Anderson, 

W.M. Gibson, H.N. Smith. Cambridge (Mass.): Harvard University Press, 1967. P. 390. 
105 Howells W.D. Life in Letters. Vol. 2. P. 322. 



 190

чательным исследованиям человеческой природы – “Войне и ми-
ру” и “Анне Карениной”. Первое в особенности запало мне в серд-
це, потому что я тоже был солдатом и сделал попытку запечатлеть 
в романе кое-что из своих переживаний на войне. Посылаю вам 
этот роман, “Miss Ravenel”, в знак моего глубокого уважения и 
почтения. Если у вас найдется время и желание прочесть его, вы 
заметите один большой недостаток: мне не хватило вашей смело-
сти и честности в разоблачении всего ужаса войны. Я не посмел 
сказать миру, каковы истинные чувства человека, даже храброго, 
на поле битвы. Я боялся, что люди скажут: “О, в глубине души ты 
трус. Герой любит сражение”. Теперь, прочитав “Войну и мир”, я 
горько сожалею, что был так ничтожен и не смог достичь той 
правды, которая возможна лишь при полной искренности. Правда – 
величественна и прекрасна, но трудно достижима, и иногда ей 
страшно смотреть в глаза»106. 

Обещая выслать Толстому свою новую повесть, Дефорест 
пишет о значении книг русского писателя для него лично и для 
Америки: «Да, граф, ваши персонажи для меня – живые, настоя-
щие люди, такие же, как и вы сами, и составляют столь же неотъ-
емлемую часть русской жизни. За последние годы вы, Достоев-
ский и Гоголь населили то пространство, которое раньше было для 
меня безлюдной пустыней, отмеченной лишь географическими 
названиями. 

Приехав теперь в Россию, я стал бы разыскивать Наташу, 
Соню, Анну, Пьера и Левина с большей уверенностью, что встре-
чусь с ними, чем с русским царем. И если бы мне сказали, что они 
умерли, я очень огорчился бы и сказал: “Как? Все?”. 

Почему все русские романисты пишут так искренно и прав-
диво? В литературе до сих пор не было ничего похожего, если не 
считать произведений малоизвестного Стендаля. Случаен ли реа-
лизм в России? Или он проистекает из каких-то особенностей на-
ционального характера? Я долго ломал себе голову над этим во-
просом, но так и не смог найти ответа». Письмо Дефореста 
заканчивается выражением уверенности, что будущее России, 
«несомненно, исполнено громадной ответственности». 

Это одно из интереснейших писем, присланных Толстому из 
Америки. Оно написано не только с глубоким пониманием нацио-
нальной специфики русского реализма, но и по-писательски живо 
и впечатляюще. Чего стоит одна мечта автора о встрече в России с 
                                                      

106 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 344, 345. 



 191

героями романов Толстого и невольное разочарование при мысли, 
что всех их уже нет в живых... 

Нам удалось обнаружить еще один документ, свидетельст-
вующий об отношении Дефореста к роману «Война и мир». В мае 
1887 г., т.е. одновременно с письмом Дефореста Толстому, Хоу-
эллс опубликовал в редакторской рубрике журнала «Harper’s» 
очередной разбор произведений русской литературы. Использовав 
образ Великого инквизитора из «Братьев Карамазовых» для харак-
теристики пуританства Новой Англии, Хоуэллс обращается к 
французскому переводу повести Толстого «Катя» («Семейное 
счастье»), «каждая страница которой исполнена красоты правды». 
И затем Хоуэллс продолжает: «Мы надеемся, что нашим читате-
лям будет небезынтересно выслушать авторитетное свидетельство 
по поводу другой стороны неизменной правдивости произведений 
Толстого. Приведем письмо одного из наших крупнейших романи-
стов, который сам был храбрым солдатом». 

Далее следует текст этого письма. «Вы поступаете совершен-
но правильно, когда воздаете должное Толстому. Написанное вами 
недавно о нем заставило меня обратиться к его “Миру и войне” <так 
в тексте>... Смею заверить вас, что никто, кроме него, не высказал 
всей правды о войне и сражении. Я сам пытался описать все, что 
посмел и на что был способен. Но одного я не решился сказать, 
чтобы люди не подумали, что я прирожденный трус и потому мне 
неведомы чувства храброго человека. В самом деле, я не рискнул 
выразить крайнюю степень ужаса, овладевающего даже самым 
храбрым человеком во время битвы. Повествование Толстого о 
Бородине – сидящие на земле солдаты, без еды и бледные от непро-
ходящего страха смерти, отчаянные попытки отвлечься от происхо-
дящего вокруг, бедный храбрый князь, расхаживающий по лугу, 
считая свои шаги, и т.п. – все это подлинная правда о войне. Я гово-
рю по праву человека, не раз видевшего это»107. 

Помимо текстуальной близости этого письма с письмом Де-
фореста Толстому от 30 апреля 1887 г. (особенно рассуждение о 
трусости на войне), авторство Дефореста было подтверждено Хоу-
эллсом в позднейших рецензиях на его книги. Через несколько 
месяцев Хоуэллс писал о Толстом и Дефоресте: «Что касается 
Толстого, то его нельзя ни с кем сравнивать. Ни один романист 
прошлого, на каком бы языке он ни писал, не может быть постав-
лен в один ряд с Толстым, как ни один драматург не сравним с 
                                                      

107 Harper’s New Monthly Magazine. 1887. May. Vol. 74, N 444. P. 987. 



 192

Шекспиром. Тем не менее, если бы подобное сравнение было бы 
решительно необходимо, мы указали бы на Дж.У. Дефореста,  
автора романа с малоудачным названием “Мисс Равенел уходит к 
северянам”, в котором изображена американская жизнь во время 
Гражданской войны, на Севере и на Юге, в мирное время и на поле 
брани, – романа, который не “усыхает до жалких размеров”, если 
его сравнить с “Войной и миром” Толстого. Это замечательная 
книга, отразившая великую драму истории»108. 

Американцы по-разному относились к Толстому и горячей 
пропаганде его творчества, начатой Хоуэллсом. Если Дефорест 
поддержал Хоуэллса, то с иной, прямо противоположной позицией 
выступил в начале XX в. Теодор Рузвельт, американский прези-
дент, считавший себя знатоком и арбитром литературных дел. 
Прочитав «Анну Каренину» и «Войну и мир», он нашел произве-
дения Толстого «безнравственными», а критику Наполеона и вой-
ны «абсурдной». В письме к Эптону Синклеру 15 марта 1906 г. он 
писал, что «Крейцерова соната» Толстого могла быть написана 
лишь «нравственно больным человеком»109. Обвинив Толстого в 
«моральном декадентстве», Рузвельт выступил в печати в 1909 г. с 
прямым осуждением писателя и заявил о вреде его философии как 
неприемлемой для «здорового духа практицизма, присущего Аме-
рике»110. Не случайно, когда американский журналист Джон 
О’Хара Косгрейв прислал в 1913 г. Драйзеру приглашение всту-
пить в «Писательскую лигу», вице-президентом которой был Руз-
вельт, то Драйзер мотивировал свой отказ тем, что Рузвельт воз-
главлял антитолстовскую кампанию в США: «Единственное, что 
мне известно о литературной деятельности Рузвельта, – это его 
нападки на Толстого»111. Характерно, что Л. Толстой отозвался  
о Рузвельте весьма определенно: «Я... знаю о нем только то, что он 
империалист и милитарист»112. 

                                                      
108 Harper’s New Monthly Magazine. 1887. Sept. Vol. 75, N 448. P. 639. 
109 Sinclair U. My Lifetime in Letters. Columbia: University of Missouri Press, 

1960. P. 12. 
110 Egan D.R. and M.A. Leo Tolstoy. An Annotated Bibliography of English 

Language Sources to 1978. Metuchen (N.J.): Scarecrow Press, 1979. P. 156. 
111 Dreiser Th. Letters. A Selection: [in 3 vols] / ed. R.H. Elias. Philadelphia: 

University of Pennsylvania Press, 1959. Vol. 1. P. 153. 
112 «Яснополянские записки» Д.П. Маковицкого. Кн. 1. С. 267. См. также: 

Дементьев И.П. Л.Н. Толстой и социальные критики в США на рубеже XIX–
XX вв. // Новая и новейшая история. 1978. № 6. С. 33–50. 



 193

Уроки Толстого не прошли для Хоуэллса даром. Хотя он 
воспринимал Толстого довольно односторонне, обращая главное 
внимание на этическую проповедь и проходя мимо обличительного 
духа его творчества, тем не менее русская литература, и прежде 
всего Толстой, оказала американским писателям, и раньше других 
Хоуэллсу, существенную поддержку в борьбе с псевдоромантиче-
скими, эстетскими и натуралистическими тенденциями в литера-
туре США. 

Свою задачу писателя-реалиста Хоуэллс видел в том, чтобы 
сохранять верность действительности и «правдоподобие движу-
щих стимулов» и чувств простых людей. Реалистический роман в 
отличие от романа романтического, утверждал Хоуэллс, не дает 
аллегорических или символических картин и образов, а стремится 
запечатлеть особенности жизни в определенной среде и в опреде-
ленное время. Писатель-реалист не может заявить, что та или иная 
сторона жизни недостойна его внимания, подобно тому как уче-
ный-естествоиспытатель не вправе заявлять, что какой-либо факт 
материального мира недостоин его изучения. 

Хоуэллс был одним из первых поборников реализма в Аме-
рике и немало сделал в свое время как в литературе, так и в облас-
ти критики. Однако писатели-реалисты последующей эпохи оце-
нили его по-своему, осудив однажды высказанный им призыв 
изображать «более радостные стороны жизни» как наиболее ха-
рактерные для Америки. Идеализация этих «радостных» сторон 
американской жизни в известной мере мешала писателю изобра-
жать грубую правду жизни во всей ее неприглядности. Однако 
следует иметь в виду, что пресловутое высказывание Хоуэллса 
было сделано до Хеймаркетского дела – казни в 1887 г. рабочих по 
ложному обвинению, что потрясло всю демократическую Амери-
ку. Именно это событие, со всей убедительностью опровергшее 
представление о «радостных» сторонах жизни в США, содейство-
вало в дальнейшем росту социально-критической направленности 
творчества писателя. 

Тем не менее Синклер Льюис в речи при получении Нобе-
левской премии счел нужным охарактеризовать Хоуэллса самым 
саркастическим образом, как бы забыв о том, чем американская 
литература и он сам как социальный писатель обязаны «декану 
Хоуэллсу». «Мистер Хоуэллс был одним из милейших, приятней-
ших и честнейших людей, – сказал Синклер Льюис, – но он испо-
ведовал кредо старой девы, величайшая радость для которой быть 
приглашенной на чай к приходскому священнику. Он испытывал 



 194

отвращение не только к богохульству и непристойности, но и к тому, 
что Герберт Уэллс назвал “восхитительной грубостью жизни”.  
У него было фантастическое представление о жизни, которое сам 
он наивно считал реалистическим: фермеры, моряки и фабричные 
рабочие, возможно, и существуют, но фермеры никогда не должны 
иметь дело с навозом, моряки – горланить непристойные песни, 
рабочий должен всегда благодарить доброго хозяина, и все они 
должны мечтать о поездке во Флоренцию и мягко улыбаться, гля-
дя на причудливые одежды нищих»113. 

Вопреки этой однобокой оценке Хоуэллс дал весьма крити-
ческие зарисовки американской общественной жизни. В романе  
«В поисках нового счастья» (1890) Хоуэллс одним из первых 
осознал, что означает в действительности капиталистическая Аме-
рика: «В Америке жил свободный народ, каждому давший право 
на жизнь, свободу и счастье. А чем вы кончили? Разве имеет у вас 
право на счастье человек, работающий своими руками? Разве он 
свободен? Нет, он раб капиталиста, раб компании, раб корпора-
ции, которые урезывают его заработок до последней возможности, 
оставляя ему только самое необходимое для поддержания жиз-
ни»114. 

 
5 

 
Не все американские писатели-реалисты конца XIX в. восприняли 
реализм Толстого, как Хоуэллс. Его ближайший друг Марк Твен 
оставался довольно спокоен к художественным открытиям русско-
го писателя. В письме к Хоуэллсу 22 августа 1887 г., прочитав 
статьи своего друга о Толстом, которых особенно много появилось 
в том году, Твен писал, что книги русского художника ему мало 
что говорят: «Вы поднимаете подзорную трубу к небу, и в поле 
вашего зрения попадают планеты, кометы и пламя солнечной коро-
ны, находящиеся в ста пятидесяти тысячах миль над нами. Что вы, 
как я вижу, и проделали, обнаружив при этом Толстого. У меня он 
пока еще не в фокусе, но зато я уже обрел Браунинга...»115 

В том же 1886 г., когда Хоуэллс начал свою кампанию пропа-
ганды Толстого в США, в чикагском журнале «Dial» американский 

                                                      
113 Льюис С. Собр. соч.: в 9 т. М.: Правда, 1965. Т. 6. С. 474. 
114 Howells W.D. A Hazard of New Fortune. N.Y.: Harper, 1891. Vol. 2. P. 91. 

Перевод по журналу: Книжки «Недели». 1890. № 10. С. 151. 
115 Твен М. Собр. соч.: в 12 т. М.: Худож. лит., 1961. Т. 12. С. 596. 



 195

писатель-реалист Джозеф Киркленд (1830–1894) опубликовал ста-
тью «Толстой и русское вторжение в область беллетристики», в 
которой о русской литературе и ее главе Л. Толстом говорится: 
«Книги Толстого дают внимательному наблюдателю основания 
полагать, что, если английская проза не освободится от сковываю-
щих ее железных пут, она будет вынуждена расстаться с надеждой 
сохранить за собой свое прежнее неизменно удерживаемое превос-
ходство»116. 

В романе «Капитан роты» (1891) Киркленд пытается следо-
вать за Толстым в изображении Гражданской войны. На это было 
обращено внимание советским исследователем: «От Толстого идут 
солдатские сцены романа. Киркленд правдиво воспроизводит про-
стую, неграмотную речь солдат, он показывает их высокое созна-
ние долга, их лишения, страдания и гибель. Он берет излюблен-
ную толстовскую ситуацию – столкновение с войной неопытного, 
робкого, зеленого офицера, который благодаря помощи ветерана 
преодолевает свою трусость и растерянность и закаляется в ходе 
сражения. От Толстого же идет внутренний монолог, стремление 
показать диалектику души»117. 

Среди крупных американских писателей конца XIX в., на 
которых Толстой оказал заметное влияние и которые оставили 
свои отзывы о его творчестве, – Хэмлин Гарленд, Фрэнк Норрис, 
Стивен Крейн. Горячим защитником реализма на американской 
почве стал в 80–90-е годы Гарленд, автор рассказов о тяжелой 
жизни фермеров. В сборнике полемических эссе «Крушение куми-
ров» (1894) он выступил против подражательности в искусстве с 
призывом учиться у жизни, а не у литературных и иных идолов. 
Свою теорию он назвал «веритизмом», стремясь к изображению не 
только достоверной реальной жизни, но и того будущего, ради 
которого писатель творит. 

Гарленд разрабатывал теорию «местного колорита», кото-
рый должен был по замыслу писателя вывести американскую ли-
тературу к созданию подлинно национальных характеров, содей-
ствовать возникновению «нового искусства», обращенного к 
                                                      

116 Åhnebrink L. The Beginnings of Naturalism in American Fiction. A Study of 
the Works of Hamlin Garland, Stephen Crane, and Frank Norris with Special Reference 
to Some European Influences, 1891–1903. N.Y.: Russell and Russell, 1961. P. 35. 
(American Institute in the University of Upsala: Essays and Studies on American Lan-
guage and Literature; IX).  

117 Самохвалов Н.И. Американская литература XIX в. (Очерк развития 
критического реализма). М.: Высш. шк., 1964. С. 436. 



 196

жизни народа определенной местности. При этом Гарленд преду-
преждал, что не следует путать местный колорит с описаниями 
пейзажей родного края или вводить его самоцельно только ради 
него же. Он все равно проявится в произведении, потому что на-
стоящий писатель всегда неосознанно владеет им. Преувеличение 
роли местного колорита и его значения в создании национальной 
литературы наложило отпечаток натуралистической ограниченно-
сти на реалистическую в целом эстетику Гарленда. 

В своей книге «Крушение кумиров» Гарленд со всей опреде-
ленностью высказался за современную реалистическую литерату-
ру. «В наших колледжах нет ни одной кафедры английской лите-
ратуры, где бы ни господствовала консервативная критика и где 
бы ежедневно ни высказывались самые саркастические суждения о 
современных писателях. Студента учат преклоняться перед про-
шлым и всячески отвращают от мощного литературного движения 
современности. Если же он хочет познакомиться с книгами Ибсе-
на, Толстого, Бьёрнсона, Хоуэллса, Уитмена, то должен делать это 
вне курса обучения»118. Именно в эти годы имя Толстого особенно 
часто встречается в записных книжках Гарленда, а «Анна Карени-
на» становится одной из его любимых книг. 

Опираясь на авторитет Толстого, которого к тому времени 
он высоко чтил (портрет Толстого висел в его нью-йоркском каби-
нете), Гарленд выступил в статье «Литературная эмансипация 
Запада» (1893) с требованием правдивой литературы, связанной с 
жизнью народа. Он обвинил литературных критиков Нью-Йорка и 
Бостона в незнании американского народа, в том, что они смотрят 
на жизнь из окна библиотеки или железнодорожного вагона. 

В лекции «Литература демократии», оставшейся в рукописи 
и опубликованной только в 1950 г., Гарленд выдвигает широкую 
программу демократического искусства и братства писателей и 
народов. «Бьёрнсон и Ибсен на севере Европы, Ауэрбах, Шпильга-
ген и Фрейтаг в Германии, Тургенев, Гоголь и Толстой в России, 
Гальдос и Вальдес в Испании, Бальзак, Додэ и Золя – все они при-
надлежат к тому великому движению, которое призвано ниспро-
вергнуть все иные ценности и идеалы. Это движение вперед не-
одолимо»119. 

                                                      
118 Garland Н. Crumbling Idols: Twelve Essays on Art Dealing Chiefly with 

Literature, Painting and the Drama / ed. J. Johnson. Cambridge (Mass.): Harvard Uni-
versity Press, 1960. P. 11. 

119 Åhnebrink L. The Beginnings of Naturalism in American Fiction. P. 448–449. 



 197

Раздумывая о литературе будущего, более демократической 
и гуманистической, чем современная ему американская литерату-
ра, Гарленд видел путь к этому через изображение современности 
и «родной почвы». «Самый верный способ писать для всех времен – 
воплотить настоящее в наилучшей форме, с наибольшей искрен-
ностью и беспощадной правдивостью. Самый верный способ пи-
сать для других стран – быть верным своей стране»120. 

Однако национальная литература будущего в представлении 
Гарленда не предполагала той всемирной отзывчивости, пушкинско-
го умения перевоплощаться и постигать другие типы национального 
мышления, о чем писал в России Достоевский как о национальной 
черте русской литературы в ее высших художественных проявлениях. 
Напротив, Гарленд уверял, что для американского писателя было бы 
странно и неестественно писать о России или Испании. «Он не может 
писать об этих странах так хорошо, как их уроженцы. В лучшем слу-
чае он дождется сомнительного комплимента: “Автор неплохо спра-
вился со своей задачей, даром что он иностранец”». 

Говоря, что в XVII–XVIII вв. в американской литературе 
почти не было национального колорита и она мало чем отличалась 
от английской, Гарленд приходит к выводу, что национальная 
литература достигнет расцвета, когда простой американец сможет 
«стихийно выразить свой взгляд на мир». Американская литерату-
ра началась с того, что Брайент и Купер подпали под обаяние мо-
гучих лесов и прерий, Уиттьер воссоздал патриархальный быт 
Новой Англии, Торо описал ее величественную природу. Жизнь 
простых людей стала сердцевиной литературы. Все это в конечном 
счете и объясняет, почему Гарленд обратился к Толстому и что 
нашел он в нем близкое для себя. 

Уже в конце жизни рассказал Гарленд о причине своего  
интереса к русскому писателю в годы молодости. Вспоминая о том 
далеком времени, он писал в 1937 г.: «Когда я в 1884 году студен-
том приехал в Бостон, главой писателей Новой Англии был  
Уильям Дин Хоуэллс, издатель, романист и критик, – первый, кто 
пробудил во мне интерес к сочинениям Льва Толстого. Почти все 
мы в те дни были в той или иной степени реформаторами. Беллами 
только что закончил “Взгляд в прошлое”; “Прогресс и бедность” 
Генри Джорджа все еще оставались предметом ожесточенных 
дискуссий; Хоуэллс писал свой очень серьезный роман “Поиски 
нового счастья”, а Марк Твен в “Янки при дворе короля Артура”, 
                                                      

120 Писатели США о литературе. Т. 1. С. 181–182, 184. 



 198

увлеченный общим требованием социальной справедливости, легко 
наносил разящие сабельные удары по жестокостям и несправедли-
востям как современности, так и далекого прошлого. Вся нация 
обсуждала проблемы обнищания и пути избавления от него»121. 

В статьях Толстого Гарленд обнаружил много общего со 
своими настроениями тех лет. Толстой-мыслитель привлек к себе 
его внимание раньше, чем Толстой-художник: «Я приобрел неко-
торые из романов Толстого, и, хотя имена его героев своей непри-
вычностью несколько мешали восприятию, я все же прочитал эти 
произведения (разумеется, в переводе), и они показались мне ис-
полненными истинно благородных намерений, но несколько рас-
тянутыми». 

Гораздо больше по душе пришлись Гарленду статьи и на-
родные рассказы Толстого с их глубоким этическим содержанием, 
а также «искренностью и простотой стиля». О значении мысли 
Толстого для Америки тех лет Гарленд сказал особенно проникно-
венно: «С тех пор – время от времени (это был период с 1888 по 
1900 год) к нам в Америку приходили его статьи и письма, еще 
более противоречивого характера. Его высказывания с их апо-
стольской суровостью казались нам энцикликами, исходящими от 
главы великой церкви – церкви человечества. Его величественный 
в своей простоте призыв “Будем справедливы” был созвучен мо-
ему настроению и настроениям моих друзей-реформаторов. Реор-
ганизация общества и была темой наших бесчисленных речей, 
передовых статей и стихотворений. Говоря о реформе драмы, мы 
цитировали Ибсена, а ратуя за преобразование общества, обраща-
лись к Толстому. Мы использовали каждый аргумент, который 
могли почерпнуть в его письмах». 

Свое впечатление молодых лет Гарленд сохранил и в старости. 
«Когда я теперь перечитываю статьи Толстого, они кажутся мне 
удивительно простыми, искренними и имеющими самое прямое 
отношение к людям сегодняшнего дня». Мысль Толстого, говорит 
американский писатель, обращена к людям наших дней. Контра-
сты «процветающей» Америки и духовного оскудения в мире рос-
коши и комфорта – вот о чем заставляет думать сегодня американ-
цев Лев Толстой. «Я пишу эти строки в центре города, который 
считается самым языческим городом в мире, более всех предаю-
щимся роскоши и наслаждениям, – записал Гарленд в своем нью-
йоркском кабинете. – И когда я гляжу на рекламы театров, танце-
                                                      

121 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 162, 164. 



 199

вальных зал и отелей, настойчивый толстовский призыв к раз-
мышлению и молитве кажется мне исполненным почти средневе-
ковой страстности. Смогут ли его идеи – равно как и любые этиче-
ские идеи – вернуть преуспевающих, любящих роскошь людей к 
идеалу, выраженному в его отчаянном призыве?» 

Отражение в литературе народной жизни всегда волновало 
американских писателей. В период возникновения в Америке реа-
листического романа началась дискуссия о «великом американ-
ском романе»: будет ли он создан и должен ли он быть создан в 
Америке? Один из крупнейших романистов той поры – Фрэнк 
Норрис видел сущность спора в назревшей для страны необходи-
мости в реалистическом романе. В сборнике статей «Ответствен-
ность романиста» (1903), опубликованном после смерти Норриса 
на основе сохранившихся у его вдовы материалов, вырезок статей 
писателя из газет и журналов, высказывается мысль, что великое 
произведение искусства может быть создано лишь при обращении 
к великим конфликтам современности. 

Книга «Ответственность романиста» с ее программным на-
званием отражает эволюцию писателя от натуралистической прак-
тики к постановке проблем реалистического искусства. Норрис 
считал, что Америка – страна, где в каждой из областей, в каждом 
штате существуют свои национальные особенности. В какой-то 
мере он разделял теорию местного колорита, утверждавшуюся 
Гарлендом, Хоуэллсом, Эгглстоном. Однако ему претило любова-
ние детальными описаниями местных обычаев, костюмов и гово-
ров. Он повторял, что настоящий американский писатель должен 
ухватить самое сущность региональной жизни, и пытался осуще-
ствить это в своем творчестве, изображая жизнь американского 
Запада. 

При этом Норрис довольно скептически отзывался о таинст-
венном незнакомце «В.А.Р.» – «великом американском романе», 
которого он не обнаружил в современной литературе. Полагая, что 
Америка еще не имеет своей собственной литературы, в то время 
как во Франции уже есть своя школа романтизма и натурализма, в 
России – школа реализма, в Англии – школа психологического 
романа, Норрис явно недооценивал достижения американского 
романтизма и реализма, создавших к началу XX столетия не один 
«В.А.Р.», если вспомнить романы от Купера и Мелвилла до Марка 
Твена и раннего Драйзера. 

Вместе с тем Норрис считал, что великое в искусстве выходит 
за рамки национального. «Если романист станет, по всеобщему 



 200

признанию, Великим Романистом № 1 своей страны, он перестанет 
принадлежать определенной стране и будет достоянием всего мира, 
как в случае с Толстым; ведь когда думаешь о Толстом, сперва – не 
правда ли? – думаешь о нем как о романисте, а уж потом как о 
русском»122. Подобные предрассудки были характерны для амери-
канской критики того времени. 

Развивая эту мысль применительно к американской литера-
туре, Норрис утверждает: «Если американский романист глубоко 
проникнет в жизнь людей одного края и поймет, чтó их объединяет 
с представителями другого класса, живущими за тысячи миль от 
них, он станет слишком глубоким и перестанет быть исключи-
тельно американским... Он прогремит на весь мир и превратится в 
писателя не национального, а интернационального масштаба, и 
соотечественниками его станут не только сограждане, но и жители 
всего мира. Да и сам он будет принадлежать всему миру, он станет 
вторым Толстым, а значит, мы возвращаемся к тому, с чего начали». 

Будущая литература Америки, верил Норрис, раскроет перед 
читателем жизнь народа и самим своим появлением будет обязана 
той здоровой силе, которая заложена в народе. Идеи Толстого об 
искусстве иногда прямо, а чаще опосредованно сказывались на 
американской реалистической эстетике, одним из видных предста-
вителей которой был Норрис. В статье «Романисты будущего» 
(1901) он с уверенностью заявляет, что американская литература 
исполнена жизненной силы, что она «не болезненная и хрупкая 
девица с изысканными манерами и изящными театральными поза-
ми, а здоровая и крепкая женщина с руками работницы, проклады-
вающая себе дорогу локтями и находящая искреннее наслаждение 
в той толкотне людей и дел, в той честной и беспорядочной англо-
саксонской драке, которая означает для нас жизнь... Она поведет 
вас, если вы будете поспевать за ее шагами, если вы преданно и 
честно последуете за ней, в мир Рабочих, с их грубой речью, ре-
шительными действиями и сильными страстями, прямо в сердце 
новой жизни, на грань нового времени, и там, только там, позна-
комитесь вы с материалом, из которого будет создана американ-
ская литература будущего»123. Как видим, критика и прозрения 
Норриса гораздо решительнее и четче, чем у Гарленда. 

                                                      
122 Писатели США о литературе. Т. 1. С. 218, 219. 
123 Norris F. The Literary Criticism / ed. D. Pizer. Austin: University of Texas 

Press, 1964. P. 13–14, 68, 208. 



 201

Норрис одним из первых в Америке заговорил о нравствен-
ной роли литературы и «моральной ответственности писателя». 
Наставником его на этом пути явился Толстой. Норрис не только 
ценил русского писателя как «великого автора “Анны Карени-
ной”», но и учился у него соединять эстетическое и этическое. «Чем 
выше этика писателя, тем лучше его сочинения, – говорил он. – 
Например, Толстой. Сила и глубина его романов целиком и полно-
стью проистекает от великой доброты и человеколюбия их авто-
ра». О значении гуманистического наследия Толстого для Норриса 
советский исследователь его творчества В.Н. Богословский писал: 
«Читая произведения великого русского писателя, Норрис посте-
пенно изживает свой аристократизм»124. 

Творчество Л. Толстого имело важнейшее значение для раз-
вития реализма в американской литературе. Его влияние сказалось 
на многих писателях США. Плодотворное воздействие Толстого 
испытал также Стивен Крейн, один из родоначальников нового 
реалистического направления в американской литературе. Еще 
17-летним юношей он прочитал «Севастопольские рассказы», 
которые произвели на него огромное впечатление. Толстой стано-
вится любимым писателем Крейна. 

В письмах начала 1890-х годов Крейн неоднократно призна-
ется в увлечении Толстым. Уже после выхода в свет своего лучше-
го романа «Алый знак доблести» Крейн пишет: «Толстой – писа-
тель, которым я больше всего восхищаюсь»125. Крейн заявляет, что 
Толстой – «лучший из лучших писателей нашего времени»126. 

Известна высокая оценка Хемингуэем (в предисловии к 
сборнику «Люди на войне») романа Крейна «Алый знак добле-
сти», правдивость которого он сравнивал с правдивостью «Войны 
и мира». Однако в более поздние годы, перечитав Толстого, Хе-
мингуэй в «Празднике, который всегда с тобой» дает гораздо бо-
лее сдержанную оценку Крейна: «По сравнению с Толстым описа-
ние нашей Гражданской войны у Стивена Крейна казалось 
блестящей выдумкой больного мальчика, который никогда не ви-
дел войны, а лишь читал рассказы о битвах и подвигах и разгляды-
вал фотографии Брэди, как я в свое время в доме деда. Пока я не 

                                                      
124 Богословский В.Н. Литературные взгляды Норриса // Учен. зап. Моск. 

обл. пед. ин-та. 1953. Т. 26, вып. 1. С. 21–44. 
125 Crane St. Letters / ed. R.W. Stallman, L. Gilkes. N.Y.: New York University 

Press, 1960. P. 78. 
126 Åhnebrink L. The Beginnings of Naturalism in American Fiction. P. 96. 



 202

прочитал “Chartreuse de Parme” Стендаля, я ни у кого, кроме  
Толстого, не встречал такого изображения войны»127. Очевидно, 
какие-то эстетические ценности, остававшиеся непреходящими в 
эпопее Толстого, со временем утрачивали для Хемингуэя свое 
значение в романе Крейна. 

Последним из крупных американских писателей XIX в. на 
творчество Толстого откликнулся Генри Джеймс, отношение ко-
торого к наследию русского писателя было весьма неоднозначно. 
Объясняется это той эстетической концепцией искусства, которую 
разрабатывал Джеймс. 

Реализм в американской литературе конца XIX в. не был од-
нородным явлением. Критики долго спорили, какого рода реализм 
лучше – Хоуэллса или Джеймса. Если позднейшие критики низво-
дили Хоуэллса до уровня простого бытописателя и обвиняли в вик-
торианской робости, то Джеймса, напротив, пытались представить 
апостолом и провозвестником литературы модернизма, противопо-
лагая его стиль «тяжеловесной манере» Драйзера. Подчеркивая 
прежде всего эстетизм «поздней манеры» Джеймса, буржуазная 
критика обходила вопрос о том, что Джеймс был одним из создате-
лей реалистического психологического романа в Америке. 

Выступления Джеймса по теории литературы явились суще-
ственным вкладом в развитие эстетики реализма в США. Он счи-
тал реализм искусством, которому суждено большое будущее, и на 
основании собственного творческого опыта утверждал, что «воз-
дух реальности» (верность типизации) представляет собой высшее 
достоинство романа, достоинство, лежащее в основании всех дру-
гих его достоинств. 

Причину упадка романа он видел в расцвете натурализма на 
американской почве как реакции на идеализацию действительно-
сти «старыми романтиками». Натурализм – другая крайность ли-
тературного развития. Джеймс выдвинул теорию реализма как 
«многосубъектного сознания», как выражения различных точек 
зрения многих рассказчиков. В предисловии к роману «Женский 
портрет» он писал: «В доме литературы имеется не одно, а множе-
ство окон – число их, впрочем, не может быть установлено; каж-
дое прорезано или еще будет прорезано на обширном фасаде в 
силу потребностей индивидуального мировосприятия, под давле-
нием индивидуальной воли. Все эти отверстия, неодинакового 
размера и формы, нависают над сценой человеческой жизни, и 
                                                      

127 Хемингуэй Э. Собр. соч.: в 4 т. М.: Худож. лит., 1968. Т. 4. С. 471–472. 



 203

можно было бы ожидать большего сходства в поступающих отту-
да отчетах, чем то, что мы обнаруживаем в действительности...  
Но у каждого из них стоит человек, вооруженный парой глаз или 
на худой конец биноклем... Каждый смотрит на одно и то же зре-
лище, что и его сосед, но один видит больше, другой меньше, один 
видит черное там, где другой – белое, один видит большое там, где 
другой – малое, один – грубое там, где другой – изящное»128. 

Сопоставляя Тургенева и Толстого, Джеймс, исходя из сво-
его понимания «эстетической упорядоченности», отдавал пред-
почтение первому, поскольку имя Толстого для него не связано «с 
тем непреходящим очарованием художественного метода, с тем 
чувством искусства, которое светит нам совсем рядом в творениях 
его предшественника»129, т.е. Тургенева. В статье 1897 г. о Турге-
неве, откуда взято это сравнение, дана наиболее известная оценка 
Джеймсом творчества Толстого: «Знакомство с Толстым – с без-
брежным морем жизни – огромное событие, своего рода потрясе-
ние для каждого из нас». 

Какого же рода потрясение возбуждает чтение Толстого?  
И что дает оно молодому писателю? Можно ли у него учиться?  
И здесь у Джеймса готов недвусмысленно отрицательный ответ. 
«Толстой – зеркало величиною с огромное озеро, гигантское су-
щество, впрягшееся в свою великую тему – вся человеческая 
жизнь! – точно слон, который тащит не один экипаж, а целый ка-
ретный сарай. Сам он – грандиозен и вызывает восхищение, но не 
вздумайте следовать его примеру: учеников, которым не дано его 
слоновой мощи, он может только сбить с дороги и погубить». 

Десять лет спустя в предисловии (1908) к своему роману 
«Трагическая муза» Джеймс высказался о художественной форме 
толстовского романа еще более резко. «Картина без композиции» – 
таковы, по его мнению, «Война и мир», «бесформенное и распол-
зающееся на части чудовище»130, несостоятельное как произведе-
ние искусства. Однако, несмотря на «пеструю смесь случайного и 
своевольного» и «пренебрежение Толстого к эстетическим нор-
мам», Джеймс был вынужден признать неотразимую силу тол-
стовского реализма. 

                                                      
128 Писатели США о литературе. Т. 1. С. 151–152. 
129 Джеймс Г. Иван Тургенев (1818–1883) // Джеймс Г. Женский портрет. 

М.: Наука, 1984. С. 526. 
130 James H. Art of the Novel. N.Y.: Scribner, 1934. P. 84. 



 204

Американский писатель Льюис Очинклос в статье «Джеймс 
и русские романисты» замечает, что Джеймс всегда говорил о 
Толстом с «предусмотрительным уважением». «Его отношение к 
Толстому было похоже на то, как Делакруа, проходя в Лувре со 
своими учениками мимо “Одалиски” Энгра, сказал: “Шапки до-
лой, господа, но глаза – в пол”. Толстой и Достоевский были не во 
вкусе Джеймса, и он считал, что их воздействие на других писате-
лей подобно стихийному бедствию»131. 

В письме Хью Уолполу 21 августа 1913 г. Джеймс раскрывает 
причины своего неприятия толстовской прозы, в которой ему ви-
делось отсутствие «органической формы». «Читал бесконечный 
роман “Мир и война”, – сообщал он своему другу, – и был пора-
жен тем, что он вызывает у меня столь же сильный протест, как и 
восхищение. Писатель не дал себе труда перечитать его, и в этом 
ответ тем, кто по-дурацки провозглашает безнаказанность подоб-
ной бесформенности, распущенности и пренебрежения компози-
цией, отбором и стилем. Толстой обладал кладезем жизни, но его 
расточительность, его нежелание заниматься отделкой вызывают 
отвращение»132. 

Одна из причин столь резкого суждения о романе, который 
он с небрежностью мэтра именовал «Мир и война» и историю 
работы над которым просто не знал, состояла в том, что в эпопее 
Толстого его раздражала «беспорядочная смена точек зрения». Это 
явилось, как он полагал, «неизбежным результатом присутствия 
писателя в самом произведении»133. Таким образом, неприятие 
Толстого, как и Достоевского, обусловливалось у Джеймса его 
эстетической программой, в центре которой был идеал «незаинте-
ресованного автора», предвосхищавший требование «новой кри-
тики» о самоустранении автора. 

Высказывания Джеймса о Толстом и его значении для рома-
нистов начала XX в. часто привлекали внимание исследователей. 
Д.М. Урнов приводит отрывок из статьи Джеймса «Новый роман» 
(1914), где писатель в последний раз формулирует свою «точку 
зрения»: «Имея в виду величайших изобразителей картины целого 
общества, следует принять во внимание, насколько этот эпический 

                                                      
131 Auchincloss L. Reflections of a Jacobite. Boston: Houghton Mifflin, 1961. 

P. 157. 
132 James H. The Letters: [in 2 vols] / ed. P. Lubbock. N.Y.: Scribner’s Sons, 

1920. Vol. 2. P. 324. 
133 Ibid. Vol. 1. P. 327.  



 205

гений должен служить как образец весьма рискованного способа 
действий, как предостережение в первую очередь и в наименьшей 
степени как образец. По исключительному единству всех соотно-
шений Толстой стоит совершенпо особняком: ни один из великих 
воссоздателей образа человеческого и идеи о человечестве не дает 
столько правды наряду с тем, чтобы и потерять так много. В Тол-
стом все пропорции слишком огромны, а потому на нашем уровне 
любая из малейших потерь благодаря своей неимоверности не 
оставит и следа от жизнеспособности того же метода»134. 

По существу, Джеймс с завидной последовательностью и 
упорством продолжает здесь отстаивать свои мысли, высказывав-
шиеся им в 1897 и 1908 гг. Его позиция станет еще яснее, если 
воспроизведем опущенное Д.М. Урновым начало этого рассужде-
ния. Говоря о роли Толстого в литературе, Джеймс упрекает его в 
том, что свое несомненное мастерство он употребил на то, чтобы 
«разъединить метод изображения и предмет изображения»135.  
То есть вновь, как и в прежних выступлениях, эстетика Толстого и 
его реалистический метод оказываются где-то в главном неприем-
лемы для Джеймса. 

Американский писатель видел предназначение литературы в 
изобразительности, без всякого вмешательства автора. Читатель не 
получает готового результата писательского восприятия жизни, ее 
ценностей и ее пороков, а приглашается принять участие в «на-
блюдении» происходящего. Толстой видел цель искусства в ином – 
в активной нравственной позиции писателя, который не оставляет 
читателя безучастным наблюдателем, не позволяет ему, «добру и 
злу внимая равнодушно», спокойно взирать на «правых и винов-
ных». И это эстетическая позиция не только Толстого, но и всей 
русской классической литературы со времен Пушкина. 

Существует мнение, высказывавшееся в 1980-е годы в на-
ших дискуссиях, что задача литературы – изображать жизнь таким 
образом, чтобы читатель, не вступая ни в какое «соавторство» с 
                                                      

134 Цит. по ст.: Урнов Д.М. Толстой, западная литература XX века и про-
блема эпической цельности сознания // Л.Н. Толстой и современность: сб. статей 
и материалов. М.: Наука, 1981. С. 157–158. Отметим также интересные размыш-
ления о соотношении художественных принципов Л. Толстого и Г. Джеймса в 
статье: Урнов Д.М. Необходимая точка зрения: Толстой и Чехов в творческой 
ориентации английских и американских писателей // Чехов и Лев Толстой. М.: 
Наука, 1980. С. 310–312. 

135 James H. Selected Literary Criticism / ed. М. Shapira. Harmondsworth 
(Mx): Penguin Books, 1968. P. 368. 



 206

писателем, сам мог увидеть и почувствовать, как герой сделал то 
или иное: встал со стула, протянул руку, пошел. Так, дескать, пи-
сали старые, настоящие мастера, например Дефо136. Полагать, буд-
то литература должна давать лишь чувственный образ внешнего 
мира, его «осязаемую видимость», это все равно, что видеть смысл 
музыки в передаче лишь голосов природы – пения жаворонка, 
журчания ручья, а смысл живописи – в таком жизнеподобии нари-
сованного винограда, чтобы, как говорили древние, его стали кле-
вать птицы. Это своеобразная натуралистическая теория искусства, 
абсолютизирующая только одну его сторону – изобразительную 
выразительность. 

Подлинная цель искусства, с особой силой выраженная Тол-
стым, а в Америке Фолкнером, – приохотить читателя мыслить 
образами, и здесь без соавторства читателя не обойтись. И чем 
активнее «работает» читатель, чем больше удалось писателю во-
влечь его в круг своих художественных мыслей, тем глубже талант 
мастера. Ибо подлинный смысл литературы, ее единственный 
raison d’être – мыслить образами, а не наблюдать, пусть даже вели-
колепно сделанное, перемещение фигур в пространстве. Художе-
ственная мысль, если она правда в том смысле, как говорил Тол-
стой, остается главным героем литературы. И чем она глубже, чем 
сопричастнее читатель художественному произведению, тем в 
большей степени достигается специфический эффект литературы 
как вида искусства. 

В XX столетии одним из первых американских писателей, об-
ратившихся к творчеству Толстого, стал Эптон Синклер. В 1904 г. 
он выпустил брошюру «Наша буржуазная литература. Причины 
заболевания и его лечение», в которой попытался рассмотреть 
современную американскую литературу в свете идей социализма. 
Как известно, В.И. Ленин определял Синклера как «социалиста 
чувства, без теоретического образования»137. Именно такое пони-
мание социализма и проявилось в этой статье, ставшей тем не 
менее значительным по своей необычности явлением американ-
ской критики тех лет. 
                                                      

136 Отчасти эта точка зрения получила отражение в упомянутых статьях 
Д.М. Урнова и в кн.: Урнов Д., Урнов М. Литература и движение времени. (Из 
опыта английской и американской литературы XX века). М.: Худож. лит., 1978. 
См. об этом нашу статью «Романтизм и реализм в современном литературоведе-
нии США» в кн.: Зарубежное литературоведение 70-х годов. Направления, тен-
денции, проблемы. М.: Наука, 1984. С. 311–346. 

137 Ленин В.И. Полн. собр. соч.: [в 55 т.]. М.: Госполитиздат, 1961. Т. 26. С. 270. 



 207

Говоря об американской буржуазной литературе как «искус-
стве Маммоны», Синклер приводит слова писательницы Гертруды 
Эзертон, довольно известной в то время романистки, заявившей, 
что «американская литература сегодня – это самая боязливая, са-
мая анемичная, самая однообразная, самая буржуазная из всех 
сколько-нибудь известных национальных литератур»138. Понятие 
буржуазной литературы, пишет Синклер, предполагает особое 
положение писателя в обществе. Романиста и поэта воспринимают 
как развлекателя, стоящего по уровню немного выше продажной 
женщины, но на одной ступени с актером мюзик-холла. В писателе 
и публицисте признается «проводник буржуазного влияния», 
столь же необходимый, как священнослужитель или издатель. При 
этом писатели «должны соблюдать только одно условие, столь оче-
видное, что едва ли стоит его и разъяснять, – им надлежит быть бур-
жуазными, они обязаны видеть жизнь под буржуазным углом зрения. 
А вне этого для них не существует никаких ограничений: <...> нет ни 
одного предмета, которого он не мог бы коснуться, при условии, 
что он будет буржуазным в его трактовке». 

Этой литературе хозяев Америки Синклер противопоставляет 
«писателей иного рода». Обращаясь к демократической литературе 
своего времени, в частности к русской литературе, он пишет, что в 
Европе «уже давно действует партия справедливости и растет лите-
ратура, не буржуазная, не робкая и не анемичная, но социалистиче-
ская. Бьёрнсон, Метерлинк, Зудерманн, Гауптман, Ибсен, Толстой, 
Золя, Горький – все эти люди социалисты, или симпатизируют со-
циализму, или с каждым днем проникаются такой симпатией. Они 
не могут поступать иначе, ибо понимают, что никакая другая партия 
не способна совершить что-либо, а мир нуждается в переделке или в 
противном случае зрелище его бед сведет их с ума». 

В глубокой старости, обращаясь мыслью к Толстому, Синк-
лер вспоминал, что первой книгой великого русского писателя, 
которую он прочел, было «Воскресение». «Впечатление было та-
кое, будто я сам побывал на русской земле и своими собственными 
глазами видел ужасы царского режима. Эта книга научила меня 
всему, что было необходимо мне знать для восприятия надвигав-
шейся революции»139. В книгах Толстого Синклер восхищался 
«удивительным мужеством в осуждении ненавистной тирании 

                                                      
138 Писатели США о литературе. Т. 1. С. 220, 224, 226. 
139 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 287. 



 208

царизма». Слова Толстого «как удары грома разносились по всему 
свету». 

Прочитав трактат Толстого «Что такое искусство?», сразу 
переведенный на английский язык, Синклер испытал такое чувст-
во, будто эта книга написана им самим. «Мои труды по искусству 
были своего рода продолжением этой работы, приближающим ее к 
современности». 

Однако не всегда Синклер отзывался о Толстом столь вос-
торженно. Писатель весьма неустойчивых идейно-эстетических 
пристрастий, Синклер в своей книге «Искусство Маммоны» ко-
гда-то решительно возражал тем, кто сближал его эстетические 
взгляды с толстовскими: «Кое-кто полагает, что я заимствовал 
свои идеи у Толстого. В связи с этим я хотел бы сказать, что исто-
ки мыслей, содержащихся в “Искусстве Маммоны”, восходят к 
“Демократическим далям” Уолта Уитмена, появившимся на жизнь 
целого поколения раньше, чем критические статьи Толстого»140. 

Э. Синклер называет Толстого «великим гигантом Севера», 
«величайшим писателем мира, олицетворением для всего челове-
чества русского гения и нравственной силы». Особенно привлекает 
его поздний период творчества Толстого, когда русский писатель 
стал «символом протеста русского народа». Так расценивает 
Синклер выступления Толстого против войны и жестокости, про-
тив крупных землевладельцев и церковников. Лучшим романом 
Толстого он считает «Воскресение». «Эта книга содержит страш-
ную картину русского царизма, она была переведена на множество 
языков и, очевидно, больше, чем какое-либо другое произведение, 
сделала для разрушения царизма». 

Но Эптон Синклер, как и Генри Джеймс, не смог оценить 
«Войну и мир». Не соглашаясь с утверждением критиков, считав-
ших эпопею Толстого великим романом, Синклер выразил свое 
неудовольствие от чтения книги довольно наивно: «У Толстого 
много героев, и они разбросаны по всей России. У каждого из них 
по нескольку длинных имен, и, согласно русскому обычаю, каждо-
го зовут по-разному в разной среде, не говоря уж об уменьшитель-
ных именах и прозвищах. Я изо всех сил старался уследить за 
судьбами этих героев, кто был кто и что с ним происходило, но так 
и не смог». 

                                                      
140 Sinclair U. Mammonart. An Essay in Economic Interpretation. Pasadena 

(Cal.): published by the Author, 1925. P. 275, 271, 272, 265.  



 209

Э. Синклер был не слишком внимательным читателем рус-
ской литературы. По его словам, он «никогда не мог полностью 
прочитать ни одного из романов Достоевского», а в старости при-
знался: «Я читал только некоторые части “Войны и мира”, и сейчас, 
в возрасте восьмидесяти двух лет, все еще мечтаю о том, чтобы 
прочитать ее полностью»141. Мы не знаем, сбылась ли эта мечта... 

Один из мастеров американского «поэтического Возрожде-
ния» – Вэчел Линдзи (1879–1931), обращавшийся в своих стихах к 
массовой аудитории, особенно ценил простоту толстовской прозы, 
рассчитанной на читателей из народа. «Недавно читал Рескина и 
Толстого, – сообщал он поэту и журналисту Уиттеру Биннеру 
12 февраля 1912 г. – Толстой видит людей такими, какие они есть. 
Я хотел бы иметь толстовскую ясность видения и его духовную 
зрелость... Я завидую его силе, потрясающей весь мир, его умению 
схватывать обливающуюся кровью жизнь»142. 

Вместе с тем толстовский протест против социальной не-
справедливости, его «великий исход из дома» и «вечное стремле-
ние к самоотречению и самообладанию» воспринимались Линдзи 
как проявление «буддизма» писателя, проповедовавшего любовь и 
мир между людьми. Насколько устойчив был интерес американ-
ского поэта к наследию Толстого, видно из того, что десять лет 
спустя, 11 ноября 1922 г., он вновь высказывает свое восхищение 
русским художником в письме к американскому русисту и путе-
шественнику Стивену Грэму (1884–1974). 

 
6 

 
Новую эпоху в восприятии наследия Толстого в Америке после 
Первой мировой войны и революции в России открыл Джон Рид. 
Называя Толстого и Достоевского гигантами русской литературы, 
он писал, что «своеобразие русского реалистического романа, 
отличного по своему методу от западноевропейского, может быть 
отчасти объяснено общественно-политическими условиями в Рос-
сии. Несмотря на политические запреты, русские люди горячо 

                                                      
141 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 287. Критика весьма противоре-

чивых взглядов Э. Синклера на русскую литературу, и в частности на творчество 
Л. Толстого, содержится в статье: Богословский В.Н. Литературно-критические 
взгляды Э. Синклера // Учен. зап. Моск. обл. пед. ин-та. 1963. Т. 130: Зарубежная 
литература, вып. 8. С. 3–58. 

142 Lindsay V. Letters / ed. М. Chénetier. N.Y.: Franklin and Co., 1979. P. 51. 



 210

интересовались политикой, а русские романисты были в первую 
очередь политическими пропагандистами»143. 

Творцом американского романа XX столетия стал Теодор 
Драйзер. Его социально-эстетическая критика американской дей-
ствительности не носила частный или натуралистический харак-
тер, как пытаются представить иные западные литературоведы, а 
имела принципиальное значение для развития всей американской 
литературы нашего столетия. Его мысли к литературе обратил 
Толстой. В молодости он много читал. «Дороже всех мне был тогда 
Толстой-художник, автор “Крейцеровой сонаты” и “Смерти Ивана 
Ильича”... Я был так потрясен и восхищен жизненностью картин, 
которые мне в них открылись, что меня вдруг озарила неожидан-
ная мысль: как чудесно было бы стать писателем. Если бы только 
можно было писать так, как Толстой, заставляя весь мир прислу-
шиваться к твоим словам! Насколько я помню, мне тогда еще не 
приходило в голову заняться сочинительством. Не было еще под-
ходящего материала, или же он был еще недостаточно продуман, 
но желание писать, воздействовать на человеческие умы уже зрело 
во мне и пробивалось наружу»144. 

Читая Толстого в 1890-е годы, Драйзер воспринимал его в 
ряду мастеров реалистического романа Бальзака и Гарди, а в рус-
ской литературе Тургенева, Достоевского, позднее Гоголя, Чехова, 
Салтыкова-Щедрина. В автобиографической книге «Заря» (1931) 
Драйзер рассказал, какое огромное значение имел для него писа-
тельский опыт Толстого145. Не случайно герои романа Драйзера 
«Гений» (кн. III, гл. 8) ведут разговор об «Анне Карениной» и об 
этических принципах Толстого. 

В большом письме от 23 ноября 1927 г., написанном из  
Москвы своим друзьям Ф. и Б. Бутсам, Драйзер повествует о по-
ездке в Ясную Поляну, где отмечалась 17-я годовщина смерти 
писателя. Проведя целый день в усадьбе Толстого, Драйзер слу-
шал голос писателя на фонографе на английском, немецком и рус-
ском языках, восхищался пением яснополянских крестьян, беседо-
вал с дочерью писателя. Затем его на санях повезли в Тулу.  

                                                      
143 Писатели США о литературе. Т. 2. С. 10–11. 
144 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 148–149. 
145 Лозовский А.И. Теодор Драйзер и Л.Н. Толстой. (К вопросу о влиянии 

творчества Л.Н. Толстого на раннее творчество Т. Драйзера) // Науч. тр. Кубан. 
ун-та. Краснодар, 1973. № 176: Американская литература. Проблемы романтизма 
и реализма, вып. 2. С. 59–74.  



 211

«Я выглядывал из шубы на снежные пустыни и деревушки, пока 
мы не приехали в Тулу – город с 200 000 жителей, электричеством, 
трамваями, автобусами, большим железнодорожным вокзалом.  
Я начал понимать, что в стране происходят большие перемены, 
ибо Тула – более современный город, чем Москва, больше похож 
на американские города»146. 

В отличие от прежних американских писателей, склоняв-
шихся перед гением Толстого, Драйзер выдвинул формулу дейст-
венного, современного восприятия его наследия. В небольшой 
статье, написанной к 100-летнему юбилею русского писателя, он 
утверждал: «Непреходящее величие Толстого, по моему мнению, 
заключается не в его социальных и моральных теориях, а в его 
романах. В них больше, чем где бы то ни было, проявляется его 
величайшая гуманность и стремление ко всеобщему счастью.  
Однако мне хотелось бы напомнить всему миру, и в особенности 
России, что именно теперь, перед лицом огромных и сложных 
задач, стоящих перед человечеством, уже недостаточно одной 
любви»147. Говоря, что одной любви ныне мало, Драйзер считал, 
что мир необходимо переделать экономически и социально в соот-
ветствии с требованиями и движением самой жизни. 

Оценка художественного мастерства Толстого содержится в 
неопубликованных «Заметках о русских писателях» Драйзера, об-
наруженных Я.Н. Засурским в архиве Драйзера в США. «“Война и 
мир” – Толстой – адекватна реальному движению самой жизни»148. 

Имя Толстого часто использовалось Драйзером в 30-е и  
40-е годы как символ высокого, подлинно народного искусства –  
в статьях и выступлениях «Два Марка Твена» (1935), «Беседа с 
французским журналистом» (1936), «Речь, произнесенная в Пари-
же» (1938), в письмах Г. Менкену и др. 

Открытие художественного мира Толстого, Достоевского, 
Тургенева, Чехова стало определяющим событием в жизни вы-
дающегося писателя Америки XX в. Шервуда Андерсона: «Я вовсе 
не стремился писать как Толстой и Достоевский. Но правда в том, 
что в их книгах я обнаружил любовь к жизни, добру и отсутствие 

                                                      
146 Dreiser Th. Letters. Vol. 2. P. 465. О своей поездке в Ясную Поляну пи-

сатель рассказал затем в книге «Драйзер смотрит на Россию» (Dreiser Looks at 
Russia. N.Y.: Liveright, 1928. P. 210–213). 

147 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 148. 
148 Лит. газ. 1970. 11 февр. С. 13. 



 212

всякого дидактизма, самоуверенности, столь присущих многим 
западным писателям, почти всем им»149. 

В опубликованных посмертно воспоминаниях Ш. Андерсона 
рассказывается, что американская критика представила дело таким 
образом, будто он «насквозь пропитался русской литературой». 
«Это неправда, – возражал писатель. – Просто я почувствовал 
духовное родство, когда стал читать русских – Толстого, Чехова, 
Достоевского, Тургенева. Разве это нескромно с моей стороны?  
Я ощутил братство с Чеховым и особенно с Тургеневым как авто-
ром “Записок охотника”»150. 

В романах американских писательниц Эллен Глазгоу, Эдит 
Уортон и Уиллы Кэзер нередко виден отблеск русской реалистиче-
ской литературы. Синклер Льюис, рекомендуя начинающим писа-
телям «читать без устали таких авторов, как Толстой, Достоевский, 
Чехов...»151, упоминает в этом перечне, открывающемся именами 
русских писателей, многих американцев, среди них Вулфа и Хемин-
гуэя, Фолкнера и Ричарда Райта, Кэзер и Уортон. Все они в той или 
иной степени ощутили на себе свет русской литературы. 

Вспоминая свое беспокойство о том, что современная литера-
тура не отражает жизнь, Эллен Глазгоу (1874–1945) писала в авто-
биографии: «Потом, неожиданно, в самый разгар моих сомнений, я 
совершенно случайно прочла “Войну и мир” Толстого и узнала, 
чего именно не хватает. Узнала, чего хочется мне самой. Жизнь 
должна пользоваться искусством, искусство – жизнью. Первое чте-
ние Толстого было для меня божественным откровением, трубным 
гласом в Судный день. Он не вызвал у меня желания подражать 
ему, но заставил понять бессмысленность подражания»152. 

Сравнивая Толстого с Мопассаном и его реалистической ма-
нерой изображения, Глазгоу утверждала: «От Толстого я узнала 
неизмеримо больше, хотя не в смысле понимания техники. Видение 
жизни, которое у меня было еще незрелым, предстало у него в выс-
шей форме зрелости. Я всегда стремилась не к частному, а к обще-
му, не к провинциальному, а к всеобщему. Начиная с самых ранних 
моих слепых поисков правды в искусстве и правды в жизни, я нико-
                                                      

149 Anderson Sh. Letters / ed. H.M. Jones. Boston: Little, Brown and Co., 1953. 
P. 118. 

150 Anderson Sh. Memoirs. A Critical Edition by R.L. White. Chapel Hill:  
University of North Carolina Press, 1969. P. 451. 

151 Льюис С. Собр. соч.: в 9 т. M.: Правда, 1965. T. 7. C. 484.  
152 Цит. по ст.: Коренева M.M. Эллен Глазгоу и становление школы южно-

го романа // Проблемы литературы США XX века. М.: Наука, 1970. С. 337. 



 213

гда не испытывала побуждения писать о какой-то отдельной облас-
ти или каких-то региональных особенностях. С самого начала я 
решила писать не элегию о Юге, завоеванной провинции, а писать 
живо, представляя Юг частью широкого мира». 

После «Войны и мира» Глазгоу поняла, что настоящий ху-
дожник, каких бы сторон жизни он ни касался, обращается через 
них к всеобщим проблемам жизни. «Прежде чем я открыла для 
себя эти два величайших романа – “Анну Каренину” и “Войну и 
мир”, я иногда пыталась выразить то внезапное просветление, то 
озарение, которое Толстой передал с таким совершенством»153. 

Глазгоу не приемлет мнения Джеймса, будто «Война и мир» 
остается великим романом «вопреки своему стилю». «Я никогда 
так не думала и еще менее склонна так думать, когда вспоминаю 
свое первое чтение Толстого. Критик, выдумавший подобную 
теорию, по-видимому имел весьма ограниченное представление о 
том, что такое прозаический стиль. Даже в переводе “Войны  
и мира” ощущается великолепный, искрометный стиль, который в 
своих высших и правдивейших проявлениях выступает не как 
застывшая форма, а как живительная влага. Даже в переводе за 
напряженностью ритма, прерываемого паузами, чувствуется при-
сутствие художника гениальной силы». 

Об органичности отражения действительности у Толстого 
писала также современница Глазгоу Уилла Кэзер (1873–1947).  
В статье «Роман без реквизита» (1922) она осуждала Бальзака за 
неумение производить отбор художественного материала. В его 
попытке воссоздать на бумаге Париж как он есть с его домами, 
коврами, едой, винами, игрой в наслаждения, деловой и финансо-
вой игрой Кэзер усматривает грандиозный замысел, «не достой-
ный, если разобраться, настоящего художника». «Чем больше ему 
удавалось обрушить на страницы своих книг кирпичей, известки, 
мебели, описаний постепенного банкротства, тем дальше удалялся 
он от своей цели»154. 

Обращаясь к Толстому, Кэзер подмечает существенное от-
личие толстовских описаний от бальзаковских: «Почти так же, как 
Бальзак, любил все материальное Толстой, которого тоже весьма 
занимало, как приготовляются блюда, как кто одевается и как об-
ставляются дома. Однако здесь обнаруживается решающее отли-
чие: одежда, блюда, незабываемая обстановка старомосковских 
                                                      

153 Glasgow Е. The Woman Within. L.: Eyre and Spottiswoode, 1955. P. 128, 126. 
154 Писатели США о литературе. Т. 2. С. 39, 40. 



 214

особняков – все это, кажется, существует не столько в сознании 
автора, сколько в эмоциональном фоне самих персонажей, все это 
составляет настолько неотъемлемую часть человеческих пережи-
ваний, что получается великолепный сплав. Когда происходит 
подобное соединение, достоверность перестает быть просто дос-
товерностью – она становится одним из элементов бытия». 

Величайшая тайна искусства, которую в полной мере постиг 
лишь Толстой, писала Эдит Уортон (1862–1937) в своей книге 
«Искусство прозы», – это умение создать у читателя ощущение 
движущегося времени. Писательница рассматривает эволюцию 
характеров на протяжении романа: «Трудность заключается в том, 
чтобы показать героев изменившимися за прошедшие годы и в то 
же время в чем-то главном оставшимися такими же. Толстой вла-
дел этим даром в совершенстве. Когда в густом лесу “Войны и 
мира” персонаж вновь появляется после столь длительного пере-
рыва, что ухо уже почти утратило камертон какого бы то ни было 
его восприятия, он все равно тотчас же узнается нами. Да, это, 
конечно, он, но уже с отметиной новых переживаний и новых 
чувств, которые наложила на него жизнь. В Наташе, превратив-
шейся в последних главах в раздобревшую и “опустившуюся” 
мать семейства, мы безошибочно узнаем черты, пленившие ко-
гда-то князя Андрея»155. 

Уортон анализирует мастерство Толстого-романиста, ре-
шившего задачу исключительной трудности, если принять во вни-
мание большое число героев книги. «Одним мощным взмахом 
собрал Толстой всех своих главных героев и представил нам их в 
действии. Совсем иначе – хотя и не столь бесспорно удачно – на-
чинаются “Братья Карамазовы”... В первой главе Достоевский 
развешивает на пустой стене ряд портретов. С беспощадной точ-
ностью и дьявольской проницательностью описывает он одного за 
другим всех членов карамазовской семейки. Но они так и остаются 
висеть или стоять там. Читателю говорится о них абсолютно все, 
но он не видит их в действии. Повествование начинается лишь 
потом, тогда как в “Войне и мире” уже первая глава вводит нас в 
самую гущу событий и каждая фраза, каждый жест героя содейст-
вуют медленному, но захватывающему развитию действия, не-
сравненным мастером которого был Толстой». 

Значение наследия Толстого для творчества Томаса Вулфа – 
тема столь обширная, как и романы самого этого писателя. До сих 
                                                      

155 Wharton Е. The Writing of Fiction. L.: Scribner’s Sons, 1925. P. 97, 99. 



 215

пор она остается по существу неисследованной. Обычно к этой 
теме подходят через высказывания Вулфа о Толстом, разбросан-
ные в его письмах и записных книжках, однако это лишь внешние 
вехи той глубокой работы мысли писателя в его романах, которой 
содействовало чтение Толстого. 

Растущее чувство беспокойства за судьбы Америки было 
усилено в романах Вулфа обращением к художественному опыту 
Толстого. Герой романа «Домой возврата нет» Джордж Уэббер 
говорит о том, что Америка сбилась с пути: «Мы вдруг поняли: 
Америка обратилась во что-то безобразное... ужасное... ее мощь 
подтачивают изнутри глубоко въевшиеся пороки: легкие деньги, 
взяточничество, неравенство и несправедливость... И, что хуже 
всего, вся эта продажность растлила умы и совесть. Люди попро-
сту боятся думать честно, боятся смотреть правде в глаза. Мы 
превратились в страну рекламы, мы прячемся за громкими словами 
“процветание”, “здоровый индивидуализм”, “американский образ 
жизни”. И такие важнейшие истины, как свобода, равные возмож-
ности для всех, неподкупность, достоинство личности – истины, 
которые с самого начала были неотъемлемой частью американ-
ской мечты, – они ведь тоже превратились в пустые слова. Они 
утратили смысл, перестали быть истинами...»156 

23 июня 1930 г. Вулф читает «Войну и мир» и записывает: 
«...великолепная, потрясающая книга». И продолжает: «Мне дума-
ется, что все хорошие писатели немало черпают из собственного 
жизненного опыта. Но плохие, очевидно, тоже, хотя и не столь 
много, – ведь плохим писателям приходится изготовлять “вымы-
сел”. Все хорошие книги, я в том уверен, в известной мере авто-
биографичны. Правильное сочетание автобиографичности с вооб-
ражением делает книгу хорошей»157. 

Таков был первый, но далеко не единственный вывод Вулфа 
из чтения Толстого. В письме к своему другу и редактору Мак-
свеллу Перкинсу 17 июля 1930 г. Вулф развивает ту же мысль, 
намечая ее практическое приложение к своему творчеству: «Читал 
твою любимую книгу, “Войну и мир”, – это великолепное, испо-
линское творение, если уж перед чем-то следует преклоняться, то 
перед таким произведением. Я вижу, что в этой книге личные 
судьбы переплетаются со всемирными – вы узнаете жизнь отдель-

                                                      
156 Вулф Т. Домой возврата нет. М.: Худож. лит., 1977. С. 370–371. 
157 Wolfe Th. The Letters / ed. E. Nowell. N.Y.: Scribner’s Sons, 1956. P. 233, 

242, 480, 592, 646. 



 216

ных героев, в особенности членов семьи самого Толстого, и одно-
временно перед вами открывается огромная картина жизни наро-
дов и жизни России. Вот как великий писатель использует материал, 
вот в каком смысле каждое хорошее произведение “автобиогра-
фично”, и я не стыжусь следовать этому в своей книге». 

Отвечая 10 июля 1935 г. на вопрос, какие книги произвели 
на него за последнее время наибольшее впечатление, Вулф писал: 
«...“Война и мир”, которую я прочел дважды или трижды за по-
следние четыре года и которая – насколько я знаю и могу судить – 
величайший из романов, какие я когда-либо читал». 

Связывая понятие истинно хорошей книги с проблемой авто-
биографичности, Вулф писал в письме к М. Перкинсу 15 декабря 
1936 г.: «Мои книги не более и не менее автобиографичны, чем 
“Война и мир”. Если они и не столь автобиографичны, то это пото-
му, что такой большой писатель, как Толстой, достигает своей цели 
благодаря тому, что сумел прекрасно использовать все средства, все 
материалы, которые были в его распоряжении. Таков Толстой в 
“Войне и мире”. Мне же еще не удавалось сделать это столь полно и 
совершенно. Таким образом, Толстой более автобиографический 
писатель, чем я, потому что ему удалось лучше использовать то, что 
он имел. Но не следует заблуждаться на этот счет: мы оба и всякий, 
кто когда-либо написал книгу, автобиографичны». 

В связи с возникшей в переписке с американским романи-
стом и критиком Хэмилтоном Бассо полемикой о том, насколько 
важно для писателя умение сокращать лишнее в тексте, Вулф пи-
шет 29 июля 1937 г.: «Я почему-то верю, что Шекспира, Серванте-
са, Толстого и Достоевского будут помнить как великих писателей 
за то, что они написали, и что великий писатель отличается прежде 
всего не умением сокращать написанное, а умением вписывать 
необходимое». Как известно, проблема сокращения объемных 
романов была особенно существенна для Вулфа. 

«Записные книжки» Т. Вулфа свидетельствуют, как много 
значил для него русский писатель: «глубокие и волнующие стра-
ницы» «Анны Карениной», «Война и мир» как «самый зрелый и 
лучший метод», связывавшийся в его представлении с «автобио-
графичностью» в высшем смысле, наконец, размышления о том, 
что великие писатели от Шекспира до Толстого всегда были писа-
телями политическими158. 
                                                      

158 Wolfe Th. The Notebooks / ed. R. Kennedy, P. Reeves. Chapel Hill: Univer-
sity of North Carolina Press, 1970. P. 928. О значении эпического искусства 



 217

Вулф вспоминает слова Фицджералда, что на основе своего 
жизненного опыта каждый писатель может создать две книги. 
«Война и мир» – образец слияния воедино этих двух книг: романа 
Воображаемой жизни и Автобиографического романа, что и со-
ставляет «самый зрелый и лучший метод»159. 

«Что такое роман? – читаем в “Записной книжке” Вулфа за 
1935 г. – Нельзя определить форму романа с той же четкостью, как 
форму сонета. Роман – это “Война и мир”, и “Моби Дик”, и “Дэвид 
Копперфилд”, и “Пиквикский клуб”. Но к жанру романа принад-
лежат также “Гордость и предубеждение”, “Алый знак доблести”, 
“Улисс” и “Негр с ‘Нарцисса’”». Развивая эту мысль, Вулф отно-
сит к числу книг, без которых человечество не может обойтись, 
«Дон Кихота», «Фауста», «Войну и мир», «Божественную коме-
дию», «Листья травы» и произведения Шекспира. 

Один из героев романа Вулфа «Домой возврата нет» спра-
шивает: «– Но разве есть на свете совершенство? Кто его достиг, 
скажи на милость? 

– Да очень многие! – нетерпеливо возразил Джордж. – Тол-
стой в “Войне и мире”. Шекспир в “Короле Лире”. Марк Твен в 
первой части “Жизни на Миссисипи”. То есть, разумеется, совер-
шенства и они не достигли, это никому не удается. Но они про-
махнулись, стреляя в правильном направлении: они выстрелили 
чуть дальше»160. «Выстрелить чуть дальше» означало высшую 
степень писательского мастерства, творческого дерзания в попыт-
ке совершить невозможное, достичь недостижимое. 

Политическое звучание Толстого привлекало к нему внима-
ние многих американских писателей. Джон Дос Пассос, сравнивая 
«Войну и мир» с «Пармской обителью» и «Ярмаркой тщеславия», 
которые он называет романами-хрониками, говорит: «Таковы же 
“Война и мир”. В романе подобного рода сюжет служит лишь 
основой, на которую нанизывается то, что романист видит или 
воображает. Похождения отдельных героев выявляют законы раз-
вития всего общества. Политические силы выступают в романе 
вместо богов-олимпийцев из древнегреческой драмы»161. 

                                                                                                                     
Л. Толстого для Вулфа см.: Ландор М. Открытый эпилог 30-х годов. О романе 
Томаса Вулфа «Домой возврата нет» // Иностр. лит. 1979. № 9. С. 191–200. 

159 Wolfe Th. The Notebooks. P. 759, 795–796. 
160 Вулф Т. Домой возврата нет. С. 363. 
161 Talks with Authors / ed. Ch.F. Madden. Carbondale; Edwardsville: Southern 

Illinois University Press, 1968. P. 4. 



 218

Среди американских писателей, обращавшихся к наследию 
Толстого, мы не встретим модернистов и новейших представите-
лей неоавангардистских течений. Им было не по пути с русской 
классикой. И, напротив, чем выше реализм писателя, тем важнее 
оказывается для него Толстой и вся русская литература, тот «чу-
десный мир», который дарили ему русские писатели. Как говорил 
Хемингуэй, «сначала русские, а потом и все остальные. Но долгое 
время только русские»162. 

С произведениями Толстого, как и других русских писателей, 
Хемингуэй познакомился в начале 20-х годов в парижском книж-
ном магазине Сильвии Бич, где была обширная библиотека русских 
классиков в переводе на английский и французский языки. 
20 декабря 1925 г. он писал поэту Арчибалду Маклишу: «Я все вре-
мя здесь читаю. Тургенев для меня величайший из когда-либо жив-
ших писателей. Не автор величайшей книги, а именно величайший 
писатель. Конечно, только для меня. Приходилось ли вам читать его 
рассказ “Стук колес” <“Стучит!”> из второй части “Записок охот-
ника”? Лучшая книга, какую я только знаю, – “Война и мир”, но 
представьте себе, какой бы она могла быть, напиши ее Тургенев!»163 
Упомянув Чехова как автора «примерно шести хороших рассказов», 
Хемингуэй восклицает: «А Толстой был пророком!» 

Однако явное предпочтение, оказываемое первоначально 
Тургеневу-художнику, вскоре уступает место особому интересу к 
Толстому. Это, очевидно, связано с обращением Хемингуэя от 
жанра рассказа к созданию романов. Писатель не расстается с то-
миком Толстого в своих странствиях по Африке, а в его доме-
музее на Кубе, как нам пришлось убедиться, имеется несколько 
изданий «Войны и мира». 

Путешествуя по Африке, Хемингуэй читает «Севастополь-
ские рассказы» Толстого, которые как-то сами собой вписываются 
если не в экзотический африканский пейзаж, то в душевный на-
строй писателя: «Книга эта очень молодая, в ней есть прекрасное 
описание боя, когда французы идут на штурм бастионов, и я заду-
мался о Толстом и о том огромном преимуществе, которое дает 
писателю военный опыт. Война одна из самых важных тем, и при-
том такая, когда труднее всего писать правдиво, и писатели, не 
видавшие войны, из зависти стараются убедить и себя и других, 

                                                      
162 Хемингуэй Э. Собр. соч. T. 4. С. 472. 
163 Hemingway Е. Selected Letters, 1917–1961 / ed. С. Baker. N.Y.: Scribner’s 

Sons, 1981. P. 179. 



 219

что тема эта незначительная, или противоестественная, или нездо-
ровая, тогда как на самом деле им просто не пришлось испытать 
того, чего ничем нельзя возместить»164. 

В следующей главе книги «Зеленые холмы Африки» Хемин-
гуэй вновь обращается к толстовской теме, но уже в ином аспекте. 
Его поражает не только свежесть чувств героя («молодая книга»), 
по и толстовская осязаемость описаний. «У меня все еще были 
“Севастопольские рассказы” Толстого, и в этом же томике я читал 
повесть “Казаки” – очень хорошую повесть. Там был летний зной, 
комары, лес – такой разный в разные времена года – и река, через 
которую переправлялись в набеге татары, и я снова жил в тогдаш-
ней России... И я продолжал читать о реке, через которую пере-
правлялись в набеге татары, о пьяном старике охотнике, о девушке 
и о том, как по-разному там бывает в разные времена года...  
Прекрасная повесть!» 

Называя книги, которые он «предпочел бы опять прочесть в 
первый раз», Хемингуэй наряду с «Записками охотника», «Брать-
ями Карамазовыми», романами Стендаля и Флобера упоминает 
«Анну Каренину» и «Войну и мир»165. Вдова писателя, Мэри Хе-
мингуэй, рассказывает, что он был величайшим поклонником Льва 
Толстого: «Он ставил Толстого выше всех писателей. Эрнест во-
обще читал и перечитывал с наслаждением переводы русских 
классиков. Кроме Толстого, ему также очень нравился Тургенев. 
Когда к Эрнесту обращались молодые литераторы за советом на-
счет книг наилучших иностранных прозаиков, Эрнест неизменно 
рекомендовал: “Начинайте с чтения Толстого”»166. 

Ю.И. Сохряков, автор наиболее обстоятельного исследова-
ния интересующей нас проблемы, подчеркивает, что «Хемингуэй 
учился у Толстого не отдельным приемам писательского мастер-
ства, а самому главному – способности ставить и решать важней-
шие социально-психологические проблемы своего времени. Тол-
стой помог Хемингуэю в осмыслении безнравственной сущности 
общества, основанного на угнетении и эксплуатации. И герои Хе-
мингуэя, такие как Гарри Морган из романа “Иметь и не иметь”, 
заявляя, что “нет такого закона, чтобы человек голодал”, в дейст-
вительности протестуют против бесчеловечности существующего 
социального устройства, которое не позволяет человеку сохранить 

                                                      
164 Хемингуэй Э. Coбp. соч. T. 2. C. 337, 363–365. 
165 Хемингуэй Э. Избр. произведения. М.: Худож. лит., 1959. Т. 2. С. 232–233. 
166 Лит. газ. 1978. 30 авг. С. 15. 



 220

в себе внутреннюю порядочность и жить согласно высоким этиче-
ским нормам»167. 

Общение с Толстым помогло Хемингуэю понять сущность 
писательского мастерства. Вопрос этот волновал многих художни-
ков того времени. Фрэнсис Скотт Фицджералд писал другу детства 
Роберту Д. Кларку в 1920 г., что Руссо, Маркс, Толстой – «мысли-
тели, люди непрактичные и идеалисты – сделали для решения 
вопроса о хлебе насущном и нашем образе мыслей больше, чем 
все эти Рузвельты и Рокфеллеры, которые в течение двадцати лет 
говорят как стопроцентные американцы, т.е. как 99 процентов 
деревенских идиотов»168. Позднее Фицджералд заносит в свою 
записную книжку мысль о демократических истоках творчества 
русского писателя, который черпал в настоящем живые образы 
людей прошлого: «Толстой уловил дух наполеоновских войн на 
улице, в человеке с улицы»169. 

Хемингуэй писал журналисту Чарлзу Пуру 23 января 1953 г. 
о Толстом: «Придумываешь на основе опыта других и того, что 
знаешь сам. Затем является какой-то сукин сын и начинает дока-
зывать, что ты не участвовал именно в этом сражении. Превосход-
но. Толстой был в Севастополе, но не при Бородине. Он еще не 
служил тогда. Но он мог придумать на основе того, что у каждого 
из нас был свой страшный Севастополь»170. 

В шутливом письме Чарлзу Скрибнеру в сентябре 1949 г. 
Хемингуэй описывает свою писательскую карьеру в форме спор-
тивного репортажа: «Я начал с того, что попытался побить мерт-
вых писателей, которых считал настоящими мастерами (простите 
мне эту фамильярность). Сначала попробовал побить господина 
Тургенева, и это оказалось несложно. Взялся за господина Мопас-
сана (не мог смириться с его частицей “де”), и, чтобы побить его, 
потребовались лучшие мои рассказы...» Перечислив имена вели-
ких, с которыми он сражался в течение своей жизни (от Шекспира 
и Сервантеса до Генри Джеймса), Хемингуэй продолжает: «Наши 
бруклинские литераторы-тупицы столь невежественны, что начали 
                                                      

167 Сохряков Ю.И. Хемингуэй и Толстой. Традиции и сближения // Тол-
стой и наше время: [сб. ст.]. М.: Наука, 1978. С. 249. 

168 Fitzgerald F.S. Correspondence / ed. М.J. Bruccoli, М.М. Duggan with  
assistance of S. Walker. N.Y.: Random House, 1980. P. 80. 

169 Fitzgerald F.S. The Notebooks / ed. М.J. Bruccoli. N.Y.: a Harvest Book, 
1980. P. 160. 

170 Hemingway E. Selected Letters, 1917–1961 / ed. С. Baker. N.Y.: Scribner’s 
Sons, 1981. P. 800, 673. 



 221

соперничать с господином Толстым. И даже объявили, что побе-
дили его, прежде чем схватка началась. Жалкие подонки! Я пишу 
неплохо, но никогда не стал бы состязаться с господином Т. на 
длинной дистанции, разве что моя семья умирала бы с голоду.  
В большой книге, над которой работаю <“3а рекой, в тени деревь-
ев”>, я буду состязаться с Мелвиллом и Достоевским так, чтобы 
грязь с копыт моей лошади летела им в лицо. Но нельзя до беско-
нечности участвовать в скачках. Это выматывает». 

Однако далеко не во всех своих суждениях о Толстом и рус-
ской литературе Хемингуэй был самостоятелен как критик. Иногда 
он просто шел за распространенным в американской и западноев-
ропейской критике мнением о «просчетах» Толстого-художника.  
В очерке «Старый газетчик» (1934) он советует: «Почитайте книгу 
Толстого, которая называется “Война и мир”, и вы увидите, что 
все пространные исторические рассуждения, которые ему, вероят-
но, казались самыми лучшими в книге, когда он писал ее, вам за-
хочется пропустить, потому что, даже если когда-нибудь они и 
имели не только злободневное значение, теперь все это уже невер-
но и неважно, зато и верным, и важным, и неизменным осталось 
изображение людей и событий»171. 

Те же доводы повторяются в письме М. Перкинсу 26 августа 
1940 г. Говоря, что сначала ему хотелось сделать роман «По ком 
звонит колокол» намного длиннее, включив в него различные ис-
торические подробности, Хемингуэй замечает: «Но затем я вспом-
нил, что именно подобные вещи я пропускал при чтении у Толсто-
го»172. 

В самый разгар Второй мировой войны Хемингуэй написал 
предисловие к составленной им антологии «Люди на войне», куда 
вошли три отрывка из «Войны и мира». «Я люблю “Войну и мир”, – 
писал он, – за удивительное, глубокое и правдивое изображение 
войны и народа, но я никогда не доверял рассуждениям великого 
графа. Мне бы хотелось, чтобы рядом с ним был достаточно авто-
ритетный для него человек, который посоветовал бы ему снять 
самые грузные и неубедительные рассуждения и дать простор 
правдивому вымыслу. Придумать он мог больше и с большей глу-
биной и правдивостью, чем кто-либо другой на свете»173. 

                                                      
171 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 157. 
172 Hemingway Е. Selected Letters. P. 514. 
173 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 159. 



 222

Признавая, что Толстой написал лучшее произведение о 
войне, Хемингуэй сравнивает Петю Ростова с героем «Алого знака 
доблести» Крейна. В рассказе о первом деле Пети и его смерти – 
«и восторженность, и свежесть, и благородство первого участия 
юноши в трудах и опасностях войны, и он столь же правдив, как и 
“Алый знак доблести”, хотя оба героя ничем не похожи друг на 
друга, кроме своей молодости и того, что они впервые столкну-
лись с войной, о которой ничего не знает тот, кто через нее не 
прошел»174. 

Вместе с тем большая часть рассуждений Хемингуэя о  
Толстом выдержана в этом предисловии в духе критики автора 
«Войны и мира» за длинноты, сокращение которых «могло бы 
значительно улучшить книгу», за то, что «Толстой круто обходит-
ся с правдой, чтобы подогнать ее под свои выводы», за «абсурд-
ность» презрения к генералитету и Наполеону. Следуя доводам 
предвзятой критики, издавна обвинявшей Толстого и Достоевско-
го в «мистическом национализме», Хемингуэй дважды высказыва-
ет это обвинение по отношению к Толстому: в связи с изображе-
нием Наполеона как «игрушки неподвластных ему сил» и в связи с 
общей философией истории в романе, которую он называет «тя-
желовесным мессианским мышлением». И совсем уж странно 
звучит вывод, который Хемингуэй извлек из чтения толстовского 
романа: писатель не должен впадать в какие-либо исторические 
размышления. «На этом примере я научился не доверять своему 
собственному Мышлению с большой буквы и стараться писать как 
можно правдивее, честнее, объективнее и скромнее»175. 

Национальное значение эпоса Толстого как фактора русско-
го художественного самосознания осталось непонятым американ-
ским писателем. Хемингуэй, автор лучшего романа об антифаши-
стской борьбе в Испании, не сумел осмыслить «Войну и мир» как 
национальную эпопею и ее современное звучание в том памятном 
1942 г., когда судьбы России и русского народа вновь подверглись 
тяжелейшему испытанию. 

Суждения Хемингуэя о литературе нередко отличались 
крайней субъективностью. Обычно приводят его слова, что вся 
американская литература вышла из «Гекльберри Финна». Если это 

                                                      
174 Men at the War. The Best War Stories of All Time / ed. with an Introduction 

by E. Hemingway. N.Y.: Crown Publishers, 1942. P. XVIII (в русском переводе в 
«Литературном наследстве» сравнение с Крейном опущено). 

175 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 159. 



 223

утверждение и можно принять как метафору, подобную той, со-
гласно которой русская литература вышла из «Шинели» Гоголя, то 
следующие далее слова Хемингуэя – «до “Гекльберри Финна” 
ничего не было»176 – вызывают лишь недоумение, каким образом 
удалось Марку Твену создать свой шедевр на пустом месте. 

Писателей порождает национальная традиция и окружающая 
среда. Марк Твен немыслим без предшествовавших ему романти-
ков, так же как и современные писатели Америки многим обязаны 
Марку Твену и тем же романтикам прошлого века. 

Эту связь писателей разных эпох ощутил Синклер Льюис, 
закончивший Нобелевскую речь словами, обращенными к новому 
поколению художников: «Мне близка их решимость дать Америке – 
стране высоких гор и бескрайних прерий, огромных городов и 
захолустных хижин, несметных богатств и великой веры в буду-
щее, Америке, такой же самобытной, как Россия... – литературу, 
достойную ее величия»177. 

К «молодым писателям наших дней» обращался и Уильям 
Фолкнер, утверждавший веру в способность человека выстоять как 
главную идею всего своего творчества. Эти слова ныне широко из-
вестны: «Я верю в то, что человек не только выстоит – он победит. 
Он бессмертен не потому, что только он один среди живых существ 
обладает неизбывным голосом, но потому, что обладает душой, ду-
хом, способным к состраданию, жертвенности и терпению. Долг 
поэта, писателя и состоит в том, чтобы писать об этом»178. 

Для Фолкнера Толстой был писателем, который выполнил 
свой этический долг перед литературой. Он постоянно перечиты-
вал «Анну Каренину», «Войну и мир». Книги Диккенса, Бальзака, 
Толстого, говорил он, «не перестанут волновать людей и через сто, 
двести, пятьсот, тысячу лет»179. 

Однажды во время беседы о литературном стиле Флобера и 
Толстого в Виргинском университете Фолкнера спросили, не шо-
кирует ли его «обилие словесной листвы в “Войне и мире”. – Нет, 
вовсе нет, – отвечал он. – Не такой уж я почитатель мастерства, 
чтобы меня мог оскорбить чей-либо стиль или метод. Думаю, ко-
гда книга или повествование требуют соответствующего стиля, это 

                                                      
176 Хемингуэй Э. Собр. соч. Т. 2. С. 306. 
177 Льюис С. Собр. соч. Т. 6. С. 477. 
178 Писатели США о литературе. Т. 2. С. 192. 
179 Faulkner in the University: Class Conferences at the University of Virginia, 

1957–1958 / ed. F.L. Gwynn, J.L. Blotner. N.Y.: Vintage Books, 1959. P. 61, 56. 



 224

столь же естественно, как и появление листвы в определенный 
период года». 

«Война и мир» как «роман романов» возникал перед мыс-
ленным взором писателя, когда он работал над одним из крупней-
ших и до сих пор у нас неоцененным антимилитаристским рома-
ном «Притча». В начале июня 1946 г. в письме Роберту Хаасу, 
представлявшему издательство, где позднее вышел роман, Фолк-
нер выражает надежду, что его книга окажется для послевоенной 
Америки своего рода «Войной и миром». И здесь, думается, сказа-
лось не только желание заверить издательство, что книга будет 
иметь коммерческий успех, но и тайное намерение «сразиться» с 
Толстым. «Пожалуйста, не ссылайтесь на это письмо», – преду-
смотрительно просит писатель, завершая свое доверительное по-
слание180. 

В Толстом-художнике Фолкнер находил подтверждение своей 
идеи о необходимости активной работы воображения того, кто читает 
романы. Во всяком случае, такие романы, которые писал Толстой. 
«Вспомните, – говорил он в одном из интервью в Японии. – Толстой 
только и сказал об Анне Карениной, что она была красива и могла 
видеть в темноте как кошка. И больше никаких ее описаний. У каж-
дого человека свое представление о красоте. Лучше передать жест, 
тень ветки, и воображение само воссоздаст дерево»181. 

Сложность проблемы «Толстой – Фолкнер» состоит в нема-
лой степени в том, что в отличие от сопоставления «Достоевский – 
Фолкнер» здесь параллели и типологические сходства не лежат на 
поверхности. Тем не менее воздействие реализма Толстого на ми-
ровой литературный процесс было столь глубоко и разнообразно, 
что отголоски толстовского эхо слышны через все XX столетие. 

При рассмотрении творчества Фолкнера оказывается, что 
его герои, лучшие из них, удивительно близки толстовским. За-
ключена ли в этом эстетическая закономерность? Вопрос о путях, 
какими доходил художественный мир Толстого до далекой фолк-
неровской Йокнапатофы, еще ждет своего исследования. Немало 
интересных наблюдений над миром фолкнеровских героев и его 
соотнесенностью с толстовским реализмом сделано в работе 
Т.Л. Морозовой. О центральной фигуре книги «Сойди, Моисей» 

                                                      
180 Faulkner W. Selected Letters / ed. J. Blotner. N.Y.: Random House, 1977. 

P. 238. 
181 Faulkner W. Lion in the Garden: Interviews with William Faulkner, 1926–

1962 / ed. J.B. Meriwether, M. Millgate. N.Y.: Random House, 1968. P. 128. 



 225

Айке Маккаслине исследовательница замечает: «Маккаслин по-
ступает, сам того не ведая, в духе учения Толстого. Знал ли об 
этом создавший его автор? Маккаслин приходит к своему реше-
нию непосредственно, как бы сделав для себя чрезвычайной важ-
ности открытие, и точно так же, словно делая открытие, пишет о 
нем Фолкнер. Не исключено, однако, что это открытие было ис-
подволь подготовлено, помимо других возможных предпосылок, 
также и чтением Толстого»182. С этим можно согласиться, если 
именно не упускать из виду «других предпосылок», например 
национальной традиции, наследия трансценденталистов, заветов 
Генри Торо, которые в свое время «духовно поднимали» Толстого. 

Фолкнер не раз обращался в публицистических выступлениях 
к одной из своих капитальных идей о человеке как высшем мериле 
жизни и правды, говорил о красоте старых моральных ценностей. 
Во время поездки в Японию, отвечая на вопрос, к какой литера-
турной школе он относит себя, писатель решительно заявил, что 
единственная школа, к которой он принадлежит и к которой хотел 
бы принадлежать, – школа гуманизма. 

Фолкнер всегда подчеркивал, что он изображает зло и наси-
лие не ради их самих, а для того, чтобы показать, чему должен 
противостоять человек, с чем он должен бороться. «Я считаю, что 
писатель, поэт или романист не должен быть простым “протоко-
листом” в изображении людей. Он обязан заставить нас поверить, 
что человек может стать лучше, чем был. Если писателю суждено 
что-либо совершить, так это оставить после себя мир немного 
лучше, чем прежде, сделать все от него зависящее, чтобы покон-
чить с таким злом, как война и несправедливость. В этом призва-
ние писателя»183. 

Американские писатели нередко рассматривали русскую ли-
тературу как один из живительных источников литературы США. 
Лиллиан Хеллман (1905–1984) в одной из бесед сказала: «Амери-
канская литература корнями своими уходит не только в литерату-
ру английскую, но также и в русскую. Традиции американской 
литературы определены Толстым, Достоевским, Тургеневым, Че-
ховым. Я считаю, что за последние пятьдесят лет американская 
литература стала выше английской»184. 

                                                      
182 Морозова Т.Л. Толстой и Фолкнер // Толстой и наше время. М.: Наука, 

1978. С. 230. 
183 Faulkner W. Lion in the Garden. P. 94. 
184 Лит. газ. 1944. 2 дек. С. 4. 



 226

Среди произведений русской литературы XIX в. «Анна Ка-
ренина» занимает центральное место, считает американский писа-
тель Джеймс Томас Фаррелл (1904–1979). «Ни в каком другом 
русском романе прошлого века не изображена столь живо, откро-
венно и непосредственно так называемая русская проблема, пред-
ставшая перед нами в художественно ярких и глубоко человечных 
образах. Для понимания романа особенно существенно то, что 
время его действия – период самых решительных перемен в Рос-
сии. Глубина этих перемен, переходный характер эпохи, то, что 
Левин как наиболее размышляющий герой книги ощущает, как 
“все это переворотилось и только укладывается”, – именно это 
помогает нам понять богатство, многогранность и значимость 
“Анны Карениной”»185. 

Дж. Фаррелл связывает роман Толстого с проблемами наше-
го века, с тем общим, что было в историческом развитии России и 
США. «В России на заре ее капиталистического развития и в Аме-
рике на высшем этапе ее развития проявляются черты некоторого 
сходства. Это придает “Анне Карениной” остросовременное зву-
чание в Америке». Отдавая себе отчет в огромных социально-
экономических различиях между современной Америкой и старой 
Россией, Фаррелл тем не менее считает, что роман Толстого не 
только «ставит нас лицом к лицу с великим художником и с ше-
девром мировой литературы», но и при некоторой условности 
подобного сравнения «обнаруживает известные параллели между 
проблемами, стоявшими перед Россией в 1860–70-х годах, и теми, 
которые стоят перед Америкой в 1940-х годах». 

Писатели современной Америки прежде всего отмечают гу-
манизм как определяющую черту наследия русского классика. 
«Толстой представляется мне гигантом в области писательского 
искусства, но еще большим гигантом – в искусстве гуманизма», – 
говорил Уильям Сароян186. Признавая, что Толстой сыграл важную 
роль в его формировании как писателя, Сароян сказал, что русский 
писатель еще больше влиял на него как «живой человек». «Больше 
всего мне нравились его дневники, ибо в них он представал передо 
мной как живой человек. Он никогда не был глубоким мыслите-
лем, но это к лучшему, так как глубоких мыслителей в мире всегда 
было более чем достаточно. Но он обладал глубокой, извечной 

                                                      
185 Farrell J.Т. Literature and Morality. N.Y.: Vanguard Press, 1946. P. 298, 304. 
186 Толстой и зарубежный мир. Кн. 1. С. 286. 



 227

мудростью всего живого, словно при рождении ему уже было 
больше миллиона лет». 

Сароян увидел в Толстом ту всемирную отзывчивость, кото-
рая издавна присуща русской литературе. «Толстой принадлежит 
всему человечеству и был связан с ним тем более тесными узами, 
что сам он был русским до мозга костей». 

Трудно перечислить всех современных американских писа-
телей и деятелей культуры, высказывавшихся о Толстом. Среди 
них художник Рокуэлл Кент, негритянские писатели Уильям Дю-
буа и Ралф Эллисон и многие другие. В связи с празднованием 
150-летия со дня рождения Толстого Курт Воннегут в беседе с 
корреспондентом заявил, что, по существу, считает Толстого клас-
сиком американской литературы тоже. «Вклад Льва Толстого в 
формирование американской литературы настолько велик, что его 
невозможно определить каким-то одним словом, особенно если 
учесть тот факт, что Соединенные Штаты практически не успели 
накопить собственного “классического багажа”»187. 

Гуманистическое наследие Толстого обрело новую жизнь  
в творчестве одного из интереснейших писателей-реалистов – 
Джона Гарднера. В 1978 г. он выпустил книгу «О моральной от-
ветственности литературы», своеобразный манифест современного 
реалистического искусства, в котором сделана попытка проанали-
зировать причины неблагополучия, поразившего различные виды 
искусства, и в частности литературу. 

В программном названии книги Гарднера и во всей ее поле-
мической направленности выступает то понимание искусства и его 
задач, которое во многом идет от русской классики, от Толстого и 
его трактата «Что такое искусство?». Это не упрощенный взгляд 
на мир и его проблемы, предлагаемый нынешней «массовой лите-
ратурой», а понимание того, что человеку приходится каждый раз 
заново делать выбор и решать для себя основной вопрос жизни и 
своего места в ней. «Я согласен с Толстым, что высшая цель ис-
кусства – делать человека лучше, предоставляя ему выбор между 
добром и злом»188. 

При этом Гарднер противопоставляет толстовское понима-
ние «выбора» «новейшему» толкованию этого понятия. Экзистен-
циальный выбор у Сартра и Камю, пишет Гарднер, пренебрегает 
такими «немодными» понятиями и ценностями, как совесть и врож- 
                                                      

187 Сов. культура. 1978. 8 сент. С. 5. 
188 Gardner J. On Moral Fiction. N.Y.: Basic Books, 1978. P. 106, 25, 26, 108. 



 228

денная доброта человека, и потому создает свою «вселенную  
неуверенности, беспорядка и тошноты, вселенную, в которой  
“Посторонний” по самой своей сути является врагом людей, все-
ленную, как показал Камю, проецируемую изнутри своего “я”». 

Лев Толстой, продолжает Гарднер, знает об этой вселенной 
отчаяния и пережил свой духовный кризис, потрясший и перевер-
нувший все его миропредставление. Но Толстой вышел из этого 
кризиса не с концепцией жизни ради самого себя, к чему приходят 
современные герои-экзистенциалисты, а с верой, что свобода дает-
ся человеку для того, чтобы почувствовать, понять и осознать в 
себе человеческое начало, найти в себе человека. Толстой призы-
вал к сочувствию и состраданию, внимательному изучению повсе-
дневной жизни и книг лучших писателей, чтобы понять истинную 
сущность и призвание человека в этом мире, тогда как Сартр об-
ращался к «трансцендентным целям существования индивидуума» 
и рассматривал «будущее как отрицание отвратительного настоя-
щего». 

Именно Толстой впервые заявил о моральной ответственности 
писателя. «Моральная литература раскрывает свои ценности в про-
цессе творчества», утверждает Гарднер и приводит в качестве приме-
ра историю работы Толстого над «Анной Карениной». По первона-
чальному замыслу Анна должна была выйти замуж за Вронского.  
Но в ходе работы над романом писатель пришел к художественным 
решениям, убедительность которых столь сильна, что не верится, 
будто что-либо могло быть иначе, чем изображено в романе. 

Говоря о непреходящей ценности подлинного искусства, 
Гарднер приводит слова Чехова о том, что искусство призвано  
изображать правду. Эта простая формула означает, как говорил 
Толстой, выражение в искусстве глубочайших чувств человека.  
В правде заключена моральная значимость искусства. Подобно 
ранним английским и французским романтикам, Толстой, пишет 
Гарднер, исходил из того, что мир управляется не полицейскими, а 
фактором морального выбора. И изобразить это в состоянии только 
моральное искусство. 

В одном из интервью, отвечая на вопрос, как он определяет 
моральный импульс, порождаемый литературой, Гарднер сказал: 
«Если читатель сопереживает чувству мужества героя книги, то и 
в своей собственной жизни он выразит частицу этого чувства... 
Помните, как вы впервые прочитали “Анну Каренину”? Почти две 
недели вы как будто бродили по России, что бы вы ни делали  
тогда в Бруклине или где там еще довелось вам проживать.  



 229

Вы находились в мире Толстого и его представлений о системе 
ценностей. Такова сила настоящего искусства»189. 

Что же такое моральное искусство по мнению Гарднера? «Са-
мо собой очевидно, что искусство должно быть морально и что пер-
вая обязанность критика – судить о произведении литературы (живо-
писи или музыки) с точки зрения системы моральных ценностей. Под 
словом “моральный” я подразумеваю не пугливую оговорку, что явно 
аморальное не должно быть изображаемо в искусстве»190. Гарднер 
подчеркивает, что недостаточно порицать телевидение за показ 
убийств, жестокости и насилия. Телевидение или другое средство 
«более или менее эстетического воздействия» оправдывает свое 
существование лишь при условии, что оно утверждает вполне опре-
деленную систему моральных ценностей, дает примеры, достойные 
подражания, напоминает о «вечных истинах, которые способны 
направить людей к добру, к утверждению жизни в противополож-
ность разрушительному началу или равнодушию». 

Однако это отнюдь не означает призыва к дидактизму в ли-
тературе. «Дидактизм и подлинное искусство – вещи несовмест-
ные. К тому же нет никакой гарантии, что дидактизм всегда ока-
жется моральным. Как известно, фашизм был весьма дидактичен. 
Настоящее искусство морально по самой своей природе». 

Как писатель-гуманист Гарднер провозглашает, что «искусст-
во разрушительное, искусство нигилистов, циников и ненавистни-
ков жизни воистину искусством не является»191. Язык современных 
литературных критиков, продолжает Гарднер, стал донельзя стран-
ным: никто не говорит более о чувствах и мыслях, о волнующих 
поворотах сюжета или великолепно поданных характерах. Рассуж-
дения критиков состоят из длинных и туманных слов, таких как 
герменевтический, эвристический, структурализм, формализм. Осо-
бенно в ходу тончайшие разграничения, к примеру, между модер-
низмом и постмодернизмом, способные озадачить кого угодно. 
Гарднер приходит к выводу, что, став более сложной для воспри-
ятия, современная критика стала и более поверхностной. 

Нынешняя американская литература утратила «знание разли-
чия между добром и злом» (30, 4), пишет Гарднер, повторяя слова, 

                                                      
189 Gardner J. Interviewed by Joe David Bellamy and Pat Ensworth // 

Bellamy J.D. The New Fiction: Interviews with Innovative American Writers. Urbana: 
University of Illinois Press, 1975. P. 182–183. 

190 Gardner J. On Moral Fiction. P. 18, 19. 
191 Писатели США о литературе. Т. 2. С. 390. 



 230

когда-то сказанные Толстым в связи с Мопассаном, и приводит в 
качестве примера отрывок из романа Э.Л. Доктороу «Рэгтайм» (конец 
8-й главы). Аморализм Доктороу, считает Гарднер, заключается не в 
изображаемой сексуальной сцене, а в том, что в жизни «все происхо-
дит иначе, чем изображает писатель». Современное искусство в зна-
чительной части либо поверхностно, либо лживо. Плохое искусство 
существовало во все времена, но только когда понимание задач куль-
туры и сама эстетическая теория искажены до неузнаваемости, боль-
шинство художников не в состоянии отличить дурное от хорошего. 

В уже упоминавшейся нами работе Д.М. Урнова о Толстом 
приведен пример того, как звучали книги Толстого в Америке.  
«В телевизионном интервью 1978 г., которое имел возможность 
видеть и слышать автор данной работы, Гарднер говорил о Тол-
стом с тем свойским отношением, с каким мы говорим о зарубеж-
ных писателях, вошедших, подобно Шекспиру, по тургеневским 
словам, в нашу плоть и кровь. Это отношение – без перевода, без 
дистанции, восприятие толстовского творчества как своего дос-
тояния. “Помните, как Анна Каренина приходит к сыну?” – обра-
щаясь ко всей Америке, говорил Джон Гарднер так, будто он гово-
рил своим соотечественникам: “Помните, как Том Сойер красит 
забор?” – или как мы произносим: “Быть или не быть?”, – нередко 
забывая, что когда-то это было английским текстом»192. 

Творчество Гарднера – свидетельство подъема реализма в 
американской литературе. И примечательно, что подъем этот свя-
зан с именем Толстого. 

Говоря о Л. Толстом и мировой, в частности американской, ли-
тературе, постоянно приходится убеждаться в том, что влияние вели-
кого русского писателя не носит какой-либо подчеркнутой избира-
тельности, отличающей воздействие других крупных художников 
слова. Наблюдение это, сделанное М.Б. Храпченко, говорит о широте 
и необыкновенном разнообразии творческого восприятия Толстого 
во всем мире. «Трудно говорить о школе Толстого в мировой и даже 
в русской литературе, но, может быть, именно отсутствие школы как 
обособленного, в определенной мере замкнутого в себе направления 
и подчеркивает глубину и масштабность его влияния на литерату-
ру»193. Бесспорным остается одно – интерес к наследию Толстого во 
всем мире возрастает и изучение проблемы «Лев Толстой и Америка» 
будет продолжено. 
                                                      

192 Л.Н. Толстой и современность. С. 172. 
193 Храпченко М.Б. Собр. соч.: в 4 т. М.: Худож. лит., 1980. Т. 2. С. 584. 



 231

ГЛАВА ТРЕТЬЯ 
 

НАСЛЕДИЕ ДОСТОЕВСКОГО  
И АМЕРИКАНСКАЯ ЛИТЕРАТУРА 

 
 
 
 
 

1 
 

Америка не была готова понять и принять Достоевского, как она 
восприняла Тургенева и Толстого еще при их жизни. Только в 
XX в. американцы открыли для себя автора «Братьев Карамазо-
вых», хотя первый перевод Достоевского в Соединенных Штатах 
появился сразу после смерти писателя. Весной 1881 г. тот же изда-
тель Генри Холт, который печатал переводы Тургенева, выпустил 
в Нью-Йорке «Записки из Мертвого дома» в переводе Марии фон 
Тило. Книга называлась «Заживо погребенный, или Десять лет в 
сибирской каторге» и была перепечатана с лондонского издания, 
появившегося в январе того же года. 

С этой публикации начались издания Достоевского в США, 
но лишь после выхода Собрания сочинений в переводах Констанс 
Гарнет (в 1912–1920 гг.) русский писатель стал для американцев 
выразителем сокровенных мыслей и чувств современного челове-
ка. Те самые писатели, которые столь высоко ценили Тургенева, – 
Хоуэллс, Джеймс, Гарленд, Крейн, Норрис – прошли мимо Досто-
евского. И дело, конечно, не столько в том, что «Братья Карамазо-
вы», «Бесы», «Подросток» не были переведены на английский 
язык в XIX в., сколько в ином социально-этическом и художест-
венном мире Достоевского, который воспринимался американски-
ми писателями-реалистами конца XIX в. как некий антимир, не-
приложимый к американской жизни (Хоуэллс), или как некое 
нарушение композиционной стройности целого (Генри Джеймс). 

Судьба книг Достоевского в Америке свидетельствует, что 
никакой самый гениальный художник не в состоянии оказать 
«влияние» на литературу другой страны, если в ней не возникает 
«встречного течения» (согласно терминологии А.Н. Веселовского). 
Так называемое влияние – это встреча, и она не может осущест-
виться, если нечему встречаться. Американская литература не 



 232

была еще готова к активному отбору необходимого ей из наследия 
Достоевского. Миновали десятилетия, прежде чем такая потреб-
ность возникла. И тогда после Первой мировой войны Достоев-
ский вдруг оказался одним из самых влиятельных писателей в 
Америке. 

Исключительную роль в развитии литературных связей Рос-
сии и США сыграл в 1860–1870-е годы уже известный нам Юджин 
Скайлер. Он первым из американских критиков и переводчиков 
обратился к творчеству Тургенева, Толстого и Достоевского. Едва 
ли можно найти другого американского или английского литера-
тора, которому посчастливилось бы сказать первое слово о трех 
крупнейших классиках мировой литературы. 

Скайлер писал о Достоевском в обзоре русской литературы 
за 1869 г., вскоре после того как в «Русском Вестнике» был напе-
чатан роман «Идиот», и назвал его «видным романистом»1. Одна-
ко поводом для более или менее развернутого анализа творчества 
Достоевского послужил выход романа «Подросток». В корреспон-
денции из России в журнал «Harper’s», читавшийся по обе сторо-
ны Атлантики, Скайлер дает обзор русской литературы за 1875 г. и 
рассказывает о новом романе Достоевского, тему которого опре-
деляет как «сила богатства в современном обществе»2. 

Скайлер отметил «удивительную выразительность характе-
ров» в романе «Подросток», глубину психологического анализа и 
«поистине огромный талант» Достоевского-художника. Вместе с 
тем уже у Скайлера проявилось то неприятие композиции и пове-
ствовательной манеры русского писателя («он позволяет себе при-
давать исключительное значение частным эпизодам, затумани-
вающим главную линию повествования»), которое сказалось 
позднее в критических суждениях Генри Джеймса и некоторых 
других писателей. Скайлер знал, что романы Достоевского перво-
начально публиковались в журналах «Русский Вестник» и «Отече-
ственные Записки» и пытался объяснить своеобразие построения 
этих романов тем, что они печатались «по частям, которые появ-
лялись в журнале прежде, чем весь роман был написан». 

В черновиках к «Дневнику писателя за 1876 год» (24, 171) 
есть запись о том, что Достоевский читал в «Московских Ведомо-
стях» изложение обзора Скайлером русской литературы за 1875 г. 
При этом Скайлер именовался в газете англичанином, а перевод- 
                                                      

1 Athenaeum. 1869. Dec. 25. N 2200. P. 860. 
2 Ibid. 1875. Dec. 25. N 2513. P. 874. 



 233

чик, подписавшийся буквой Р., имел настолько отдаленное пред-
ставление о русской литературе, что английское название романа 
Достоевского «Подросток» перевел как «Пасынок»: «Из других 
произведений в повествовательной форме, г. Скайлер отозвался с 
большим уважением о Пасынке г. Достоевского, находя в нем 
появление сильного таланта...»3. 

Осенью 1886 г. в Соединенных Штатах появился перевод 
«Преступления и наказания». Нью-йоркское издание было перепе-
чаткой лондонского, сделанного с французского перевода Виктора 
Дерели. В сентябре того же года Хоуэллс, прочитав роман, писал в 
«Harper’s Monthly», что творчество Достоевского решительно от-
личается от натурализма, который Хоуэллс, как и его современни-
ки, нередко именовал «реализмом». «Читатели Тургенева и Тол-
стого, если они хотят уяснить причины превосходства русских в 
области современной прозы, должны теперь познакомиться с Дос-
тоевским. Думается, что в нравственном и художественном отно-
шении он не уступает ни тому ни другому. Однако оба эти писателя 
настолько выше реализма, что имя Достоевского, не ассоциирую-
щееся ни с одной из литературных школ, совершенно не вяжется с 
ними. Всем характером своего творчества, изображением поступ-
ков героев и развитием действия они реалисты. Но для них это 
всего лишь исходная точка. В своих исканиях и свершениях они 
идут настолько далеко, что, дабы определить сущность их творче-
ства, следует подыскать иное слово. Может быть, лучше всего 
здесь подошло бы слово “гуманисты”, способное передать их про-
стое, почти смиренное, братское отношение к другим людям и 
изображаемой жизни. Вместе с тем понятие “гуманисты” подразу-
мевает глубокое чувство индивидуальной ответственности, кото-
рое связывает всех общей ответственностью»4. 

Читая это рассуждение, сделанное задолго до известного 
противопоставления Толстого и Достоевского, принадлежащего 
Д.С. Мережковскому, необходимо иметь в виду, что под «реализ-
мом» Хоуэллс имел в виду отнюдь не то же самое, что принято 
обозначать этим термином ныне. Следуя представлениям Хоуэл-
лса и других американских критиков конца XIX в., американские 

                                                      
3 Athenaeum о русской литературе в 1875 // Московские Ведомости. 1876. 

16 марта. № 68. С. 5. То же под названием: Англичанин о русской литературе // 
Русский Мир. 1876. 26 марта. № 84. С. 3. 

4 W.D. Howells as Critic / ed. Е.Н. Cady. L.; Boston: Routledge and Kegan 
Paul, 1973. P. 90. 



 234

литературоведы нередко и до сих пор определяют исторические 
рамки реализма 1870–1910 гг., а проявление реализма в американ-
ской литературе ранее или позднее этих лет считается «недоказан-
ным». Ясно, что речь идет лишь о раннем периоде развития реа-
лизма в Америке. 

Высшей точкой истории реализма в Соединенных Штатах в 
некоторых литературоведческих исследованиях провозглашается 
1885 год, когда в февральском номере нью-йоркского журнала 
«Century» печатались одновременно три выдающихся романа: 
«Приключения Гекльберри Финна» Марка Твена, «Возвышение 
Сайласа Лафема» Хоуэллса и «Бостонцы» Генри Джеймса. «В 
журнале “Century” не хватало страниц, чтобы вместить произведе-
ния плодовитых писателей-реалистов того времени, – писал исто-
рик американского реализма Хэролд Колб. – Романы реалистов 
наводнили ведущие журналы, а их повести и рассказы выплесну-
лись в другие издания»5. 

В основе попытки ограничить реализм в Америке концом 
XIX – началом XX в. лежит стремление приравнять его к натура-
лизму. Поясняя причину, почему, по его мнению, американские 
писатели после Марка Твена (1910 г. – год смерти Твена) «отвер-
нулись от реализма», критик Алфред Кейзин отожествляет реа-
лизм с натурализмом, который «выработал однообразную и безот-
радную концепцию романа, представляющую собой механическое 
понимание действительности... Подобно тому как в литературной 
критике сложились две враждебные группы – одна, обращающаяся 
к “социальной значимости” произведения, и другая, приверженная 
к анализу проблем художественной формы, – так и в самой лите-
ратуре наблюдается поляризация между неприглядным поверхно-
стным реализмом и литературой индивидуальных чувств». 

Хоуэллс относил Достоевского наряду с Тургеневым и Тол-
стым к русскому гуманизму. В это понятие американский писатель 
вкладывал то представление о национальной особенности русской 
литературы, которое получило у Достоевского название «всемир-
ная отзывчивость». Именно эту черту гения Достоевского уловил 
Хоуэллс и потому завершил свою статью выводом о его значении 
для американской литературы: «Нам следует читать Достоевского. 
Особенно нашим романистам есть чему поучиться у него, ибо, 
несмотря на кошмарные картины агонии человеческой души, ху-
                                                      

5 Kolb H.H. (Jr.). The Illusion of Life: American Realism as a Literary Form. 
Charlottesville: University Press of Virginia, 1969. P. 8, 408. 



 235

дожественный мир Достоевского целостен и внушает надежды.  
На каждой странице он учит терпению, гуманизму, состраданию, 
той братской ответственности и обязанности человека перед чело-
веком, от которых не освобождены и американцы»6. 

Перерабатывая через пять лет эту статью для своей книги 
«Критика и проза», Хоуэллс выбросил высокие оценки Достоев-
ского и сравнение его с Тургеневым и Толстым, а также мысль о 
необходимости учиться у Достоевского художественному мастер-
ству. Единственное, что осталось в XXI главе книги от написанной 
за пять лет до того статьи, – это пресловутая фраза, наделавшая 
немало хлопот историкам литературы, о «более радостных сторо-
нах жизни», будто присущих американской действительности в 
отличие от мрачного мира Достоевского: «Когда читаешь роман 
Достоевского “Преступление и наказание”, невольно думаешь, 
что, если бы кто-нибудь из американских прозаиков обратился к 
теме столь глубоко трагической, это был бы выбор ошибочный, 
неестественный – по-своему столь же ошибочный и неестествен-
ный, как и в том случае, если бы писатель-американец начал 
вставлять в свои произведения сцены в стиле “ню”, которые писа-
телям романских народов представляются весьма возвышенны-
ми... Наших романистов влекут более радостные стороны жизни, 
для Америки куда более характерные; и вообще их влечет скорее 
мир индивидуальных, чем мир общественных, интересов»7. 

Впоследствии это определение американской жизни долгое 
время ставилось в вину Хоуэллсу, хотя в своих произведениях он 
отнюдь не склонялся к подобной односторонней трактовке. Скорее 
напротив, он был одним из зачинателей той традиции критическо-
го реализма, которая в XX в. развивалась в русле американской 
социалистической литературы. Критика существующего миропо-
рядка собственнического общества сочеталась у Хоуэллса с меч-
тами о светлом обществе будущего, основанном на справедливых 
социальных началах. 

Отношение Хоуэллса к Достоевскому претерпело опреде-
ленную эволюцию. От первого порыва восхищения он перешел к 
более сдержанному отношению, высказанному в печати и вызван-
ному, по-видимому, викторианским климатом, проникавшим в 
конце XIX в. и в американскую литературу. Во всяком случае,  
в 1910-е годы, в период новых веяний в литературе Соединенных 
                                                      

6 W.D. Howells as Critic. P. 95. 
7 Писатели США о литературе: [сб.: в 2 т.]. М.: Прогресс, 1982. Т. 1. С. 172.  



 236

Штатов, Хоуэллс вспоминал о впечатлении, произведенном неко-
гда на него первым знакомством с романом Достоевского: «Когда 
я прочитал “Преступление и наказание”, то был буквально потря-
сен и сказал себе: “Отныне я стану читать все, что напишет этот 
человек”. Однако мне не довелось больше читать его книг»8. 

Известно, что многие американские и английские писатели 
начала XX в., среди них Г. Джеймс, Дж. Конрад, Дж. Голсуорси, 
Д.Г. Лоуренс, не поняли и не приняли Достоевского. Еще в 1886 г. 
автор «Острова сокровищ» Р.Л. Стивенсон, страстный поклонник 
Достоевского, в письме Дж.Э. Симондсу сообщал, что Джеймс не 
мог дочитать до конца роман «Преступление и наказание», вы-
шедший весной того же года в Лондоне в переводе с французско-
го. «Джеймсу роман не понравился, поскольку он счел образ Рас-
кольникова необъективным. Здесь заключается, – продолжает 
Стивенсон, – коренное расхождение между им и мной. Думается, 
что многим современным писателям свойственно своего рода ум-
ственное бессилие, не позволяющее им жить жизнью книги или ее 
героя и заставляющее их наблюдать со стороны происходящее 
кукольное представление»9. 

Прочитав «Братьев Карамазовых» в только что вышедшем 
переводе К. Гарнет, Джеймс написал письмо молодому романисту 
Хью Уолполу, которое с тех пор всегда цитируется как свидетель-
ство неприятия американским писателем творчества Толстого и 
Достоевского. Однако, ссылаясь на то или иное письмо писателя, 
литературоведы нередко забывают, что в отличие от статьи или 
другого выступления в печати частное письмо может выражать 
сиюминутное настроение, возникшее под впечатлением прочитан-
ного или сказанного. Письма писателей к друзьям следует воспри-
нимать прежде всего как запечатленное мгновение в творческой 
эволюции художника. 

Отвечая на вопрос Хью Уолпола, не считает ли он, что «бе-
зумное смешение всех и вся» у Достоевского ближе к правде и 
красоте, чем тот тщательный отбор, который обнаруживают про-
изведения Стивенсона, Джеймс в письме от 19 мая 1912 г. подчер-
кивает, что он не только так не думает, но что чем старше стано-
вится и чем больше пишет, тем священнее для него становятся 

                                                      
8 Howells W.D., Perry Т.S. Recent Russian Fiction. A Conversation // North 

American Review. 1912. July. Vol. 196, N 680. P. 87. 
9 Stevenson R.L. Letters to His Family and Friends / ed. S. Colvin. N.Y.:  

Scribner’s Sons, 1899. P. 23. 



 237

принципы отбора и гармонического сочетания частей, хотя, добав-
ляет он, «я отнюдь не ограничиваюсь тем, что делал Стивенсон». 
И далее следует мысль, которую мы приведем целиком (обычно 
цитируется только начало этого высказывания). «Книги Толстого 
и Д<остоевского> – жидкий пудинг, хотя и не безвкусный, ибо 
благодаря их мастерству и громадному таланту это варево напол-
нено вкусом и ароматом их ума и души. Многое можно сказать об 
этих книгах, и в частности то, что они свидетельствуют, каким 
недостатком является отсутствие строгой композиции и полное 
пренебрежение к лаконизму выражения и архитектонике целого. 
Они многое теряют из-за этого. Нет ничего более достойного сожа-
ления, чем произведение искусства с разрывом в действии, чему  
не в малой степени может способствовать обыденность формы.  
И, напротив, найденная (после долгих поисков) форма становится 
совершеннейшим бастионом, сохраняющим интерес к действию»10. 

В этом высказывании проявляется не столько неприятие 
Толстого и Достоевского, сколько стремление обосновать свой 
собственный взгляд на художественную форму как определяющее 
начало литературного произведения. Подобная тенденция с особой 
силой проявилась в поздний период творчества Джеймса, к кото-
рому относится приведенное суждение, и остается лишь сожалеть, 
что до нас не дошли его оценки Достоевского, относящиеся к бо-
лее раннему периоду. 

Несмотря на непонимание и непризнание Достоевского в 
Америке, его имя к концу XIX в. стало нарицательным для обо-
значения большого писателя. Так, в письме Стивена Крейна к кри-
тику Джеймсу Хьюнекеру (декабрь 1897 г.) имя русского писателя 
употребляется как синоним гения: «Если вы и презираете того, кто 
не знает Бальзака и Достоевского...»11. 

 
2 

 
Однако настоящий «взрыв» интереса к Достоевскому, как уже 
отмечалось, произошел в Соединенных Штатах, после того как 
появилось 12-томное Собрание сочинений в переводах К. Гарнет. 
Один из первых новое отношение к наследию великого русского 

                                                      
10 James Н. The Letters / ed. Р. Lubbock. N.Y.: Scribner’s Sons, 1920. Vol. 2. 

P. 237–238. 
11 Crane St. Letters / ed. R.W. Stallman, L. Gilkes. N.Y.: New York University 

Press, 1960. P. 160. 



 238

писателя выразил критик-демократ Рэндолф Борн (1886–1918), 
предшественник Джона Рида в создании прогрессивной литера-
турной критики новой эпохи. Я.Н. Засурский отмечал, что Борн 
искал новые пути развития литературы. «По существу он прокла-
дывал в США путь литературе социалистического реализма, отме-
тая при этом и пустопорожнее бунтарство эстетов, и идейно-
эстетическую бескрылость тех, кого он отнес к “социологической 
литературе”. И хотя Уолдо Фрэнк писал о Борне как о главном 
гуманисте “нашего тоскующего поколения”, тот пришел к актив-
ному, революционному гуманизму, к гуманизму Горького»12. 

Рэндолф Борн часто обращался к опыту великих русских пи-
сателей: Тургенева, Толстого, Чехова, Горького. В июне 1917 г., 
когда в переводе Гарнет вышли все романы Достоевского, Борн 
написал статью, в которой говорил об особой притягательной силе 
книг русского писателя. «Поистине мы воспринимаем Достоевско-
го как современника сейчас, когда его романы выходят регулярно 
и когда американские читатели получают следующую его книгу 
каждые несколько месяцев. Говорят, что шестьдесят лет назад 
воображение наших дедушек и бабушек подогревалось ожиданием 
очередного выпуска романов Диккенса или Теккерея. Я способен 
ощущать подчас нечто подобное их нетерпению, ожидая книги 
Достоевского, хотя не думаю, что этот великий русский писатель 
когда-либо станет у нас популярным классиком»13. 

Переход интереса американских читателей от Диккенса к 
Достоевскому Борн рассматривает как признак того, что «амери-
канское воображение раздвигает свои пределы». И он стремится 
определить отличие реализма Достоевского от классического реа-
лизма Бальзака и Диккенса. «Если вас хоть однажды затронул 
Достоевский, вы уже никогда не вернетесь к той старой классиче-
ской литературе, на которой были воспитаны». При этом Борн 
нарочито противопоставляет реализм Достоевского «старому реа-
лизму», как бы не желая замечать того, что связывало русского 
писателя с наследием реализма предшествующих исторических 
эпох. И тем не менее Борн один из первых уловил определяющую 
черту творчества Достоевского, которая заставила читателей и 
критиков обратиться к его книгам как к необходимым для челове-
ка XX столетия. 

                                                      
12 Засурский Я.Н. Американская литература XX века. Некоторые аспекты 

литературного процесса. М.: МГУ, 1966. С. 107. 
13 Писатели США о литературе. Т. 1. С. 265–267. 



 239

«Если хотя бы раз вы восприняли “образ” как живой, – писал 
Борн о героях Достоевского, – хоть однажды ощутили зловещий и 
гротескный выверт человеческого мышления, сложное переплете-
ние впечатлений и страстей или грубое насилие обстоятельств, вы 
обнаружите – если сознательно не приняли меры предосторожно-
сти, – что испытываете нечто вроде жалости к Скотту и Бальзаку, 
к Диккенсу, Теккерею и Троллопу, бывшим некогда авторитетами 
между художниками, изображавшими жизнь для наших родствен-
ников из среды средней буржуазии». 

Борн и сам понимал, что неуважение к прежним романистам 
несправедливо, так как они представили поразительное разнообра-
зие типов, обнаруживая глубокую интуицию в понимании основ-
ных движений души. Однако у Диккенса, писал Борн, необычные 
люди выступают как чудаки, а описания нетрадиционных сторон 
жизни – как чудачества. «Читая книги знакомых романистов, мы 
никогда не теряем наши прежние нравственные ориентиры, и, 
сколь бы ни были серьезны отклонения героя от нормы, мы всегда 
сознаем – или можем сознавать, если нам угодно, – точную меру 
этого отклонения». Художественная литература XIX в. строилась 
на дуализме разума и безумия, добродетели и злодеяния, честно-
сти и обмана, ответственности и безответственности. 

Иное дело Достоевский. Он привлекает нас потому, считает 
Борн, что мы пытаемся покончить с этим дуализмом, и «наша вы-
сокая оценка его и других современных русских писателей – это 
знак, указывающий, насколько мы продвинулись вперед в данном 
отношении». При чтении Достоевского испытываешь чувство 
очищения, катарсис, что и составляет, по мнению Борна, этиче-
скую сущность реализма русского писателя. Прочитав «Преступ-
ление и наказание», говорит Борн, многие дни вы носите с собой 
чувство вины. Даже если роман Достоевского не был сразу понят и 
осмыслен (Борн вспоминает, что «Идиот» был прочитан им только 
однажды и запечатлелся в его памяти как «вереница совершенно 
непонятных людей и смен настроений»), то он оставляет ощуще-
ние, что будет понят при следующем обращении к нему (подобно 
романам Фолкнера, которые оставляют такое же ощущение при 
первом чтении). 

«Я чувствую, – писал Борн, – что, перечитав роман, я пойму 
его, ибо Достоевский обладает неожиданной внутренней силой 
воздействия, пробивающей наши аккуратные душевные перего-
родки и показывающей, насколько более запутанно и непоследо-
вательно течет жизнь, чем можно представить это, занимаясь  



 240

самоанализом. Однако, несмотря на всю его сложность, Достоев-
ский – антипод сколько-нибудь болезненного самокопания. Его 
творчество – полное, согретое теплом единство эмоций, свойст-
венных всем нам, при анализе которых не теряется ни одно из 
мельчайших движений души». 

Поразительной чертой таланта Достоевского Борн считал 
эмоциональное слияние писателя с читателем (отсюда и название 
статьи: «The Immanence of Dostoevsky» – «Достоевский – соприча-
стность художника»). В этом отношении он тоже противостоит 
классическим романистам прошлого, при чтении которых вы ни-
когда не забываете об авторе и его роли повествователя, который 
всегда с важным видом «главного кукольника и режиссера» дает 
свое представление. «Читая великого русского художника, вы 
начисто забываете о режиссере. Писатель растворяется в своем 
произведении, он безвыходно вовлечен в него. В повествованиях 
типа “Двойник” или “Бедные люди” эта сопричастность доведена 
до предела. Произведение, кажется, само рассказывает себя. Не-
ожиданная, сокровенная интимность настроений писателя точно 
передает каждый поворот и завиток мысли и чувства. Его ритм 
повторяет ритм нашей внутренней жизни с ее бесконечным стрем-
лением проникнуть в тревожное будущее и с ее грузом неразре-
шенных проблем прошлого». Соучастником происходящего ока-
зывается не только писатель, но и читатель, который понимает, 
что следит за течением самой жизни. 

Гуманизм Достоевского не рождается из заранее и априорно 
выработанной философии, а возникает из этой сопричастности 
художника самой жизни, страданию человека. «Достоевский на-
столько погружен в свои произведения, что мы не замечаем, как он 
относится к собственным героям, как оценивает жизнь. И лишь 
впоследствии, прочитав роман, получаешь впечатление сердечной 
доброты писателя, порожденной страданием и чувством собствен-
ного несовершенства». 

Национальная особенность этого гуманизма состоит в том, 
что герой Достоевского – «это человек, по колени увязший в грязи 
бытия, но со взором, обращенным к звездам, единый плотью  
и духом, сердцем и рассудком!» Именно эту сторону наследия 
русского писателя считал Борн наиболее важной для американцев 
и американской литературы, достигшей, по словам Ван Вик Брук-
са, к тому времени своего совершеннолетия. Подводя итог своим 
размышлениям о значении Достоевского для Америки, Борн  



 241

утверждал, что романы русского писателя необходимы для «рас-
ширения художественного кругозора американцев». 

Американский писатель Флойд Делл (1887–1969) утверждал 
в годы Первой мировой войны: «После Достоевского художест-
венная проза едва ли может оставаться прежней. Его романы из-
менили наше представление о назначении прозы. Искусство Дос-
тоевского раскрыло перед читателями бездонные глубины жизни и 
заставило писателей стремиться к достижению небывалых высот. 
Оно дало нам новое понимание правды, после чего наши выдаю-
щиеся английские романисты кажутся жалкими и ничтожными. 
Проза Достоевского – небывалый стимул для художественного 
отображения ужасов и красот жизни»14. 

Тогда же один из лучших американских прогрессивных 
журналов «Мэссиз», в котором наряду с Ф. Деллом постоянно 
сотрудничали Джон Рид, Карл Сэндберг, Шервуд Андерсон, по-
местил рецензию Делла на американское издание «Записок врача» 
В. Вересаева. Американской литературе, если она действительно 
хочет говорить правду, писал Делл, необходимо усвоить опыт 
русских писателей. «Толстой, Тургенев и Достоевский изменили 
все направление литературы на английском языке»15. 

Однако проявились и иные тенденции в восприятии насле-
дия Достоевского. Американский поэт Конрад Эйкен (1889–1973) 
в статье «Симфонии психоза» (1921) объявил романы русского 
писателя проявлениями его болезни, а все его творчество – «фрей-
дистскими сновидениями, отражающими его личные переживания 
и проблемы»16. С тех пор американская критика нередко рассмат-
ривала произведения Достоевского как результат его душевного 
заболевания. Но писатели США не пошли по такому пути воспри-
ятия творчества Достоевского. 

Традиции русского реализма сыграли немалую роль в разви-
тии американской реалистической литературы 20–30-х годов XX в. 
Роль Достоевского в этом процессе уже привлекала внимание ис-
следователей17. Однако изучение этой проблемы не закончено, 
                                                      

14 Dell F. The Novels of Dostoevsky // New Review. 1915. May 15. Vol. 3, 
N 6. P. 38. 

15 Dell F. The Russian Literary Drive // The Masses. 1916. Sept. Vol. 8, N 11. P. 36. 
16 Aiken C. Collected Criticism. From 1916 to the Present. A Reviewer’s АВС / 

ed. R.A. Blanshard. N.Y.: Greenwich, 1958. P. 166. 
17 Сохряков Ю.И. Творчество Ф.М. Достоевского и реалистическая лите-

ратура США 20–30-х годов XX века (Т. Драйзер, Ш. Андерсон, Ф. Скотт Фиц- 
джеральд) // Достоевский. Материалы и исследования. Л.: Наука, 1978. Т. 3. 



 242

поскольку по сей день не собран весь историко-литературный 
материал (о восприятии Достоевского Драйзером, Дос Пассосом, 
Ричардом Райтом и некоторыми другими писателями). 

В годы Первой мировой войны Джон Дос Пассос писал, что 
Тургенев и его «Отцы и дети» «утратили смысл для нашего поколе-
ния»18. Американского писателя до глубины души захватывает Дос-
тоевский. В одном из писем осенью 1915 г. он замечает, что «чтение 
“Преступления и наказания” действует подобно кошмару», а 
16 апреля 1918 г. записывает: «Снова читал “Преступление и нака-
зание”. Поразительно, до чего чтение книги подавляет собственную 
душу и заставляет читателя всецело жить этим романом». 

Сходные мысли высказывал американский поэт Харт Крейн 
(1899–1932) в письмах 1920 г. Он сообщает своему другу 
Г. Мансону об «открытии» Достоевского: «Читаю по твоему совету 
“Бесов”. Я ничего не читал его, кроме “Преступления и наказания”, 
романа, который буквально схватил меня за горло. У Достоевского 
черпаешь больше, чем в жизни. На целые дни он заставляет забы-
вать себя (лучше сказать, перевоплощаться) в своих героях. Лишь 
немногим писателям это удается»19. 

Признавая «всепоглощающую власть» над собой «Дости», 
как он любовно называет русского писателя, Крейн отмечает, что 
гений Достоевского так подавляет и захватываст, что «после него 
невозможно читать других»: «Я остановился в середине “Бесов”, 
чтобы почитать “Бедного белого” <Ш. Андерсона>, но вновь обра-
тился к русскому писателю. Какой великий психолог!!! Внима-
тельное чтение Дости позволяет человеку справиться с любой 
самой сложной ситуацией, какая только возникает в жизни». 
X. Крейн понимал воспитательное и «предупреждающее» значе-
ние Достоевского для современного человека. «Бесы» – «одна из 
самых потрясающих книг», утверждал он. Обратившись затем к 
«Братьям Карамазовым», которые производят на него еще большее 

                                                                                                                     
С. 243–255; Он же. Традиции Достоевского в восприятии Т. Вулфа, У. Фолкнера 
и Д. Стейнбека // Там же. 1980. Т. 4. С. 144–158. См. также: Мотылева Т. Досто-
евский и зарубежные писатели XX века // Вопр. лит. 1971. № 5. С. 113–118; Нико-
люкин А.Н. Достоевский в переводе Констанс Гарнет // Рус. лит. 1985. № 2. 
С. 154–162. 

18 Dos Passos J. The Fourteenth Chronicle: Letters and Diaries / ed. T. Ludington. 
Boston: Gambit, 1973. P. 23, 28, 176. 

19 Crane H. The Letters, 1916–1932 / ed. B. Weber. N.Y.: Hermitage House, 
1952. P. 46, 47, 49, 50. 



 243

впечатление, он приходит к выводу, что Достоевский – «величай-
ший романист». 

Под свежим впечатлением от чтения переводов Гарнет, толь-
ко что завершившей выпуск Собрания сочинений Достоевского, 
Ш. Андерсон писал X. Крейну: «Рад, что вы открыли Достоевско-
го... И замечательно, что вы выбрали как раз те две книги, которые 
кажутся мне особенно интересными, – “Карамазовы” и “Бесы”.  
Во всей литературе нет ничего подобного “Карамазовым” – это 
Библия. “Идиот” и тюремные рассказы (“Записки из Мертвого 
дома”) вам тоже понравятся. Впрочем, этот человек не просто 
нравится, его любишь. Я всегда чувствовал, что это единственный 
писатель, перед которым я готов стать на колени»20. 

Однако не все американские писатели восприняли тогда 
Достоевского столь восторженно. Эптон Синклер в той же книге 
«Искусство Маммоны», где он пытался умалить значение Тургене-
ва, решительно отвергает и Достоевского. Полемизируя с американ-
ским литературоведом Уильямом Фелпсом (1865–1943), автором 
«Очерков о русских романистах» (1911), Синклер был весьма да-
лек от понимания наследия русского писателя. Прочитав только 
половину «Братьев Карамазовых» (Синклер признается, что нико-
гда не мог до конца дочитать ни одного романа Достоевского), он 
клеймит великого писателя как реакционера: «Достоевский –  
ортодокс восточного или византийского христианства, а также 
славянофил, русский патриот-мистик, верящий, что в русской 
душе заключено нечто особенное и чудесное»21. Роман «Идиот», 
который так нравился Андерсону, он объявляет «доведенной до 
идиотизма проповедью христианства». Вся статья Синклера вы-
держана в подобного рода формулировках. 

Сопоставление социологических штудий Синклера с выска-
зываниями крупнейших американских реалистов того времени 
убеждает, что он не смог понять и оценить наследия Достоевского. 

Теодор Драйзер (как он признается в письме Г.Л. Менкену 
14 мая 1916 г.) познакомился с книгами Достоевского в 1906 г.  
В 1929 г. в письме в издательство «Саймон энд Шустер» Драйзер 
писал по поводу печатавшегося там романа Джона Каупера Поуи-
са «Вулф Солент», что в главном герое автор изобразил себя, «по-

                                                      
20 Anderson Sh. Letters / ed. Н.М. Jones. Boston: Little, Brown and Co., 1953. 

P. 70–71. Русский перевод: Вопр. лит. 1965. № 2. С. 176. 
21 Sinclair U. Mammonart. An Essay in Economic Interpretation. Pasadena 

(Cal.): published by the Author, 1925. P. 267.  



 244

добно тому как Раскольников в “Преступлении и наказании”, 
князь Мышкин в “Идиоте” и Алеша в “Братьях Карамазовых” – 
это сам Достоевский, выступающий в своих земных мистериях»22. 

Если вспомнить мысль Р. Борна о сопричастности Достоев-
ского своим героям, то замечание Драйзера не покажется просто 
наивным уподоблением персонажей романов их создателю. Драй-
зер говорил это как писатель писателю, не делая тех оговорок о 
художественной опосредованности автобиографического начала в 
творчестве писателя, что неизбежно сделал бы всякий критик в 
публичном выступлении, предназначенном для печати. Здесь 
вновь уместно напомнить об ограниченном значении высказыва-
ний писателей в частных письмах. 

В письме 5 августа 1932 г. Виктору Смирнову, руководите-
лю советско-американского акционерного общества «Амкино», в 
связи с экранизацией «Записок из Мертвого дома» Драйзер высту-
пил против вульгарно-социологической оценки наследия Достоев-
ского как «идеологического предательства дела пролетариата» в 
результате «перехода от идей коммунизма к пряничному компро-
миссу со славянофильской и христианской философией». «Читая 
“Преступление и наказание”, “Братьев Карамазовых” и “Идиота”, – 
писал Драйзер, – я прихожу к выводу, что наблюдение жизни не 
вело Достоевского к каким-либо застывшим политическим, соци-
альным и религиозным выводам. Мне представляется, что он все-
гда беспристрастно и без какой-либо предвзятости рисует важ-
нейшие особенности человеческого характера и те совершенно 
ненормальные социальные условия, в которых мы вынуждены 
существовать. Столь велик его талант художника, столь несравни-
мо изображение им причуд нравов людских, что для меня невоз-
можно порицать его за какие-либо недостатки». 

Драйзер выступил против неисторического подхода к насле-
дию Достоевского, который пытались навязать американскому 
писателю вульгарные социологи того времени. Достоевский оста-
ется для него глубочайшим выразителем русского национального 
характера в литературе: «Он великий русский художник. И как бы 
его характер ни был изуродован перенесенными страданиями, он – 
гордость народа, к которому принадлежит. Мне думается, ничто 
не может умалить Достоевского». 

                                                      
22 Dreiser Th. Letters. A Selection: [in 3 vols] / ed. R.H. Elias. Philadelphia: 

University of Pennsylvania Press, 1959. Vol. 2. P. 488, 594, 595. 



 245

Художественные открытия Достоевского сказались на всей 
американской реалистической литературе XX в. Не мог не испы-
тать силы русского реализма и Драйзер. Еще шведский литерату-
ровед Ларс Онебринк отмечал, что «Американская трагедия» мо-
жет быть названа «Американским преступлением и наказанием»23. 
Исследователь восприятия русского романа в англоязычных лите-
ратурах Гилберт Фелпс писал: «Хотя “Американская трагедия” 
Драйзера и “Сын Америки” Ричарда Райта несомненно возникли 
на основе национального опыта и собственных наблюдений этих 
писателей, в изображении нищеты и преступлений они немалым 
обязаны Достоевскому, и в частности “Преступлению и наказа-
нию”»24. 

В «Речи, произнесенной в Париже» (1938) Драйзер, полеми-
зируя с Хоуэллсом, противопоставил свою позицию тем, кто ут-
верждал, что с ростом материального благоденствия в Америке 
отпала необходимость в таких книгах, какие писал Достоевский. 
«С тех пор как литература стала важным фактором в жизни наро-
да, великие писатели много раз пытались отразить в своих произ-
ведениях страдания живых людей. В России примером тому слу-
жат Достоевский и Толстой... Что касается Америки – этой страны 
богатства, моей бедной родины, то со стороны может показаться, 
что там человеческие страдания, во всяком случае те, что вызыва-
ются материальными причинами, сведены до минимума, а значит – 
отпала необходимость в таких книгах, какие Достоевский писал в 
России»25. 

Драйзер обращался к творчеству и других русских писате-
лей-классиков. Когда в 1939 г. преподаватель русской литературы 
в одном из колледжей штата Нью-Йорк Н. Стрельский прислал 
Драйзеру свою докторскую диссертацию «Салтыков и русский 
помещик» (опубликована в 1940 г.), Драйзер в ответном письме 
признавался: «Лично я, вплоть до 1915 года, ничего не знал о Сал-
тыкове, ни как о человеке, ни как о писателе, хотя раньше, конеч-
но, успел познакомиться с Чеховым, Андреевым, Гоголем, Турге-
                                                      

23 Åhnebrink L. The Beginnings of Naturalism in American Fiction. A Study of 
the Works of Hamlin Garland, Stephen Crane, and Frank Norris with Special Reference 
to Some European Influences, 1891–1903. N.Y.: Russell and Russell, 1961. P. 134. 
(American Institute in the University of Upsala: Essays and Studies on American Lan-
guage and Literature; IX).  

24 Phelps G. The Russian Novel in English Fiction. L.: Hutchinson University 
Library, 1956. P. 174 

25 Драйзер Т. Собр. соч.: в 12 т. М.: Гослитиздат, 1955. Т. 12. С. 277. 



 246

невым, Достоевским и, само собой разумеется, Толстым и Горь-
ким... Можете себе представить мое удивление, когда я увидел 
перед собой первоклассное художественное произведение <“Гос-
пода Головлевы”>; это была хорошо знакомая автору и правдиво 
нарисованная картина целой эпохи русской жизни, подобную ко-
торой я не встречал ни у одного из известных мне русских писате-
лей... Его книга настолько по-особенному, так живо и действенно 
изображала русскую семью и все ее окружение, что это заставило 
меня увидеть в авторе не только выдающегося писателя своего 
народа, но и фигуру мирового значения. Это мое мнение остается 
до сих пор неизменным»26. Таким образом, Достоевский входил в 
сознание американских писателей XX в. наряду с другими вели-
кими писателями России. 

В годы Второй мировой войны наследие русских писателей-
реалистов, в том числе и Достоевского, по-новому зазвучало во 
всем мире. Вспоминая как за пятнадцать лет до того он побывал в 
Советском Союзе, Драйзер писал 27 марта 1943 г. Г.Л. Менкену: 
«Что касается коммунистической системы – такой, какой я видел 
ее в 1927–1928 годах в России, то я за нее совершенно открыто...  
Я проникся глубоким уважением и по-прежнему питаю его к вели-
кому народу, который, насколько я мог наблюдать, желает, чтобы 
человечество развивалось на новой основе, о которой оно никогда 
не знало ранее, чтобы люди не умирали от голода и не превраща-
лись в рабов. И ту любовь, которую я почувствовал к ним тогда, то 
страстное восхищение, которое родилось во мне и сохранилось по 
сей день, я испытываю также по отношению к их писателям, ху-
дожникам, музыкантам – с тех самых пор, как я познакомился с их 
изумительными шедеврами. Если вы сомневаетесь в моих словах, 
укажите мне Чехова, Достоевского, Толстого, Гоголя, Мусоргско-
го во всей истории американского искусства, с того времени как 
оно стало выразителем американской действительности – и я 
умолкну в почтительном восхищении, потому что я не знаю рав-
ных им». Русские писатели-реалисты стали в глазах Драйзера ме-
рилом высших ценностей мирового искусства. 

Прочитав в январе 1944 г. статью американского писателя 
Джеймса Томаса Фаррелла о «Братьях Карамазовых»27, Драйзер 

                                                      
26 Dreiser Th. Letters. Vol. 3. P. 846–847, 982–983. Сокращенный русский 

перевод: Вопр. лит. 1963. № 5. С. 197, 199–200. 
27 Farrell J.Т. Dostoevsky and “The Brothers Karamazov” Revalued // New 

York Times Book Review. 1944. Jan. 9. P. 3, 28. 



 247

писал ему, что разделяет многие его мысли о русском писателе. 
«Достоевский представляется мне великолепным олицетворением 
русского национального характера в его целостности. Я особенно 
высоко ценю “Идиота” и хотел бы, чтобы этот роман инсцениро-
вали. В конце 20-х годов меня приводили в трепет “Бедные люди”. 
Эта книга волнует и сегодня»28. 

Шервуд Андерсон и Теодор Драйзер – первые писатели 
Америки, которые смогли понять, что психологический анализ 
Достоевского открывает новые горизонты реалистической литера-
туры. У нас нет объективных оснований говорить, что для амери-
канских писателей конца XIX – начала XX в., в частности для Ген-
ри Джеймса, «имели огромное познавательное значение открытые 
русским писателем (Достоевским) методы художественного по-
знания человека, психологического анализа его душевной жизни», 
как довольно смело заявлено в одном из исследований на эту те-
му29. Лишь в 20–30-е годы наследие Достоевского действительно 
сыграло исключительно важную роль в развитии американской 
литературы. 

Преемственные связи Ф. Скотта Фицджералда и Томаса Вулфа 
с Достоевским обстоятельно прослежены в работах Ю.И. Сохрякова, 
и мы ограничимся упоминанием лишь некоторых аспектов отноше-
ний этих писателей к русскому художнику слова. Сравнение с Досто-
евским звучало лучшей похвалой в устах Фицджералда. Прочитав 
роман «Иметь и не иметь», он писал Хемингуэю, что в его книге 
«есть места и целые страницы, по своей неутихающей напряженно-
сти достойные Достоевского», а о себе говорил: «Достоевского с его 
огромным, обращенным ко всем сердцем я всегда любил больше 
других европейцев»30. Вспоминая о работе над книгой «Великий 
Гэтсби», Фицджералд в письме к Г.Л. Менкену отмечал: «Если что на 
нее и повлияло, так это мужественная манера “Братьев Карамазо-
вых”, творения непревзойденной формы, а не дамское рукоделье 
Джеймса в “Женском портрете”». 

Томас Вулф причислял Достоевского к величайшим писате-
лям мира. Вулфа не раз упрекали, что он стремится воплотить в 

                                                      
28 Dreiser Th. Letters. Vol. 3. P. 1002. 
29 Ведерников A.H. Генри Джеймс и Ф.М. Достоевский // Единство и на-

циональное своеобразие в мировом литературном процессе: cб. научных работ. 
Л.: ЛГПИ им. А.И. Герцена, 1977. Вып. 3. С. 104. 

30 Фицджеральд Ф.С. Портрет в документах. М.: Прогресс, 1984. С. 119, 
77. 



 248

свои книги всю жизнь и не умеет отбирать нужное. В письме 
Фицджералду 26 июля 1937 г. он замечает по этому поводу: «Вы 
говорите, что великий писатель, подобный Флоберу, сознательно 
выбрасывает все то, что всякий другой непременно впишет. Но не 
забудьте, Скотт, что великие писатели не только выбрасывают, но 
и вписывают. Шекспир, Сервантес и Достоевский были велики как 
раз тем, что они написали, более велики тем, что написали, а  
не тем, что выбросили. И помнить их будут именно за то, что они 
написали, тогда как мсье Флобера будут помнить за то, что он 
выбросил»31. 

Достоевский, которого Джеймс когда-то обвинил в разбро-
санности и беспорядочности формы, т.е. в конечном счете тоже в 
неумении отбирать, воплощал для Вулфа высшее требование ис-
кусства – гуманизм. В 1930 г. Вулф вспоминал: «Уезжая из Аме-
рики, я собирал свои книги, и мне случайно попался “Идиот”.  
Открыл наугад и прочел о том, как кто-то уезжает. Не помню, как 
его звали, и потому назову его просто “дядя Ваня”. Во всяком слу-
чае написано было следующее: “Дядя Ваня хороший, дядя Ваня 
добрый и прекрасный”, – кричали дети, танцуя вокруг него. С тех 
пор эта простая и правдивая сцена жива в моей памяти, хотя не 
думаю, чтобы дети, даже русские дети, могли так говорить»32. 

Работая над романом «Домой возврата нет», Вулф писал 
14 февраля 1938 г. своему редактору Эдварду Эсуэллу, что в этой 
книге описываются приключения «невинного человека» – как в 
«Гулливере», «Дон Кихоте», «Пиквике», «Кандиде», «Идиоте», 
«Вильгельме Мейстере». «Я называю эти произведения не как 
литературные образцы, которым собираюсь следовать, но для того, 
чтобы обозначить направления моих поисков»33. 

Сокращенный вариант этого размышления о романе «невин-
ного человека», к жанру которого Вулф причисляет и «Идиота», 
Э. Эсуэлл поместил в качестве авторского предисловия к посмерт-
ной публикации другого романа Вулфа – «Паутина и скала».  
Перечень романов был снят, но осталась мысль о том, что роман 
посвящен «невинному человеку», открывающему для себя жизнь. 
                                                      

31 Wolfe Th. The Letters / ed. E. Nowell. N.Y.: Scribner’s Sons, 1956. P. 643.  
В письме к Хэмилтону Бассо 29 июля 1937 г. Вулф повторил ту же мысль, упо-
мянув наряду с Достоевским и Толстого. 

32 Wolfe Th. The Notebooks / ed. R. Kennedy, P. Reeves. Chapel Hill: University 
of North Carolina Press, 1970. P. 491. Очевидно, имеется в виду рассказ Мышкина 
о том, как дети провожали его в Швейцарии (8, 64). 

33 Wolfe Th. The Letters. P. 711. 



 249

В своих «Записных книжках» Вулф замечает, что «не знает 
более великого романиста, чем Достоевский, и более великого 
поэта, чем Колридж»34. Для передачи впечатления, какое произве-
ло на Монка Уэббера, героя романа «Паутина и скала», чтение 
«Преступления и наказания», писатель обращается к образности 
Колриджа: «Книга, вместо того чтобы следовать обычной манере 
повествования, к которой он привык, читая другие книги, каза-
лось, кипела изнутри, разжигаемая каким-то тайным, непостижи-
мым подземным огнем – “как будто земля часто и тяжело дыша-
ла”, пользуясь выражением Колриджа»35. 

Эти два имени – Достоевский и Колридж – появились еще в 
«Записной книжке» за 1928 г. Размышляя об искусстве для многих и 
искусстве для немногих, Вулф писал: «Мне кажутся глупыми все 
споры о том, предназначено ли искусство для многих или для не-
многих. Иное искусство обращено к немногим, иное – к многим; 
иные художники вызывают интерес и нравятся немногим, а другие – 
многим. Неразумно и странно говорить, что художник плох лишь 
потому, что его знают и любят немногие, так же как глупо и нера-
зумно говорить, что он плох потому, что нравится многим. Диккенс 
и Достоевский – художники для многих. Донн, Верлен, Стендаль, 
Колридж – для немногих»36. 

В романе «Паутина и скала» ведется страстная дискуссия о 
романах Достоевского, нарушивших «здоровый и закругленный 
взгляд на мир», господствовавший в викторианской литературе. 
Наставник студенческого литературного кружка Джерри Олсоп, 
знаток и поклонник Диккенса, не может понять литературу иного 
склада. «Он не только не мог по достоинству оценить произведе-
ния великих русских писателей – Толстого, Достоевского, Турге-
нева и даже Чехова, но никогда и не пытался читать их. Все его 
существо было настроено против них, он их просто боялся. С дав-
них пор им завладело предубеждение против русских писателей, 
которые изображали сплошной мрак, ужасающие трагедии. Это 
представление постепенно вылилось у него в формулу “болезнен-
ная и искаженная картина мира” как противопоставление тем пи-

                                                      
34 Wolfe Th. The Notebooks. P. 255. 
35 Wolfe Th. The Web and the Rock. Harmondsworth (Mx): Penguin Books, 

1972. P. 241. Приведена строка из фрагмента Колриджа «Кубла Хан». 
36 Wolfe Th. The Notebooks. P. 273–274. 



 250

сателям, книги которых он одобрял и которые, естественно, давали 
“более здоровый и закругленный взгляд на жизнь”»37. 

Главный герой романа произносит речь в защиту Достоев-
ского, в которой слышится взволнованный голос самого писателя: 
«Паскаль сказал, что одна из величайших неожиданностей в жизни 
состоит в том, что открываешь книгу, надеясь встретиться с писа-
телем, и вдруг обнаруживаешь человека. Именно такое происхо-
дит, когда читаешь Достоевского. Вы встречаетесь не с писателем. 
Вы встречаетесь с человеком. Вы можете не верить всему, что 
говорится, но вы верите человеку, который это говорит. Вас убеж-
дает его полная искренность, великий свет, исходящий от него, и в 
конце концов, как бы ни был он растерян, смущен или неуверен, 
вы вновь и вновь убеждаетесь, что он прав»38. 

И далее Вулф приводит пример из эпилога «Братьев Карама-
зовых», когда Алеша беседует с детьми на кладбище и возникает, 
казалось бы, опасность художественной фальши и сентименталь-
ности. Алеша произносит речь, которая могла бы быть сказана 
учителем воскресной школы. Он говорит детям, что люди должны 
любить друг друга. Он призывает никогда не забывать умершего 
товарища, вспоминать его добрые поступки. Алеша говорит детям, 
что самое главное в жизни, что искупит все наши грехи и ошибки 
и наполнит нашу жизнь смыслом, – это хорошее воспоминание о 
человеке, особенно «этакое прекрасное, святое воспоминание, 
сохраненное с детства». «И эти простые слова, – говорит Вулф, – 
трогают нас больше, чем самая продуманная риторика, потому что 
неожиданно мы понимаем, что услышали вечную истину о жизни 
и что человек, сказавший нам это, прав». 

Эрнест Хемингуэй среди своих учителей в литературе назы-
вал Тургенева, Толстого, Достоевского, Чехова39. В книге «Зеле-
ные холмы Африки» (1935), содержащей немало интересных раз-
мышлений о русской литературе, Хемингуэй говорит о том, как 
жизнь сделала Достоевского писателем. «Достоевский стал Досто-
евским потому, что его сослали в Сибирь. Несправедливость вы-
ковывает писателя, как выковывают меч. Я подумал, а что, если 
бы Тома Вулфа сослали в Сибирь или на остров Тортугас, сделало 

                                                      
37 Wolfe Th. The Web and the Rock. P. 225. 
38 Ibid. P. 247, 248. Вулф перефразирует фрагмент № 35 в «Мыслях» 

Б. Паскаля (М.: Худож. лит., 1974. С. 119). 
39 Эрнест Хемингуэй о литературном мастерстве: (интервью) // Иностр. 

лит. 1962. № 1. С. 214. 



 251

бы это из него писателя, послужило бы это тем потрясением, кото-
рое необходимо, чтобы избавиться от чрезмерного потока слов и 
усвоить чувство пропорции? Может быть, да, а может, и нет»40.  
И хотя в этом суждении ощущается хемингуэевский стоический 
максимализм, оно раскрывает его представления об общественном 
долге писателя. 

Хемингуэй выделял Достоевского среди других писателей.  
В письме У. Фолкнеру 23 июля 1947 г. он говорит о Достоевском 
как о недосягаемом для писателей образце: «Всегда надо писать 
так, как будто соперничаешь с мастерами прошлого, чтобы побить 
их одного за другим. Но почему вы хотите сразу сразиться с Дос-
тоевским? Побейте сначала Тургенева, что мы с вами неплохо 
когда-то и сделали при кровяном давлении 205 на 115 (вполне 
прилично для того времени). Потом пригвоздите Мопассана... 
Затем возьмитесь за Стендаля»41. 

Известна высокая оценка Достоевского в ряду русской клас-
сики XIX в., данная Хемингуэем в посмертно изданной книге 
«Праздник, который всегда с тобой»: «У Достоевского есть вещи, 
которым веришь и которым не веришь, но есть и такие правдивые, 
что, читая их, чувствуешь, как меняешься сам, – слабость и безу-
мие, порок и святость, одержимость азарта становились реально-
стью, как становились реальностью пейзажи и дороги Тургенева и 
передвижение войск, театр военных действий, офицеры, солдаты и 
сражения у Толстого»42. Оценка Хемингуэем психологического 
реализма Достоевского отразила уже широко распространенные к 
тому времени взгляды на творчество великого русского писателя. 

Правда искусства, открытая Достоевским, по-своему пре-
ломлялась в творчестве не только американских романистов, но и 
драматургов. Создатель национальной драмы Юджин О’Нил не-
изменно признавал важнейшее значение для себя наследия Досто-
евского: «Если бы не эти две книги <“Идиот” Достоевского и 
“Пляска смерти” Стриндберга>, я никогда не стал бы писателем... 
Роман “Идиот” и пьеса “Пляска смерти” насыщены чувствами и 
идеями, которые мне хотелось бы передать зрителям»43. 
                                                      

40 Хемингуэй Э. Собр. соч.: в 4 т. М.: Худож. лит., 1968. Т. 2. С. 338. 
41 Hemingway Е. Selected Letters, 1917–1961 / ed. С. Baker. N.Y.: Scribner’s 

Sons, 1981. P. 624. 
42 Хемингуэй Э. Собр. соч. Т. 4. С. 471. 
43 Gelb Arthur and Barbara. O’Neill. N.Y.: Harper and Row, 1973. P. 233. См. 

также: Ведерников A.H. Юджин О’Нил и Достоевский // Вопросы поэтики литера-
турных жанров. Л.: ЛГПИ им. А.И. Герцена, 1977. Вып. 2. С. 67–77. 



 252

О близости драматургии О’Нила миру Достоевского писал 
А.А. Аникст: «В известном смысле чтение и сценическое вопло-
щение пьес О’Нила являются как бы испытанием публики: спо-
собна ли она видеть в театре выражение всего того, что в жизни 
еще не решено и от чего люди нередко прячутся, избегая сталки-
ваться с мучительными вопросами. В этом смысле есть лишь один 
писатель, к которому О’Нил особенно близок, – Достоевский.  
И тут же добавим: если эпическую форму романа русский писа-
тель наполнил драматизмом, то О’Нил драматическую форму под-
час приближает к эпической»44. 

Конечно, не все американские писатели относились к Досто-
евскому как к учителю или большому мастеру слова. Были случаи 
и самого активного неприятия Достоевского. Наиболее разитель-
ный пример того – «американский» писатель Владимир Набоков. 
Близко знавшая его Зинаида Шаховская пишет: «Есть элемент 
загадочности в той все увеличивающейся ненависти, которую 
Набоков питал к Достоевскому. Достоевский (и Фрейд) был поис-
тине его bête noire. При всяком удобном случае Набоков бранит 
или принижает Достоевского»45. Однако загадка не так уж сложна. 
Причиной была социально-политическая направленность творче-
ства Достоевского, столь неприемлемая для «элитарного» Набоко-
ва, презрительно называвшего его «журналистом». 

В «лекциях о русской литературе» Набоков прилагает нема-
лые усилия, чтобы доказать, будто Достоевский «не великий писа-
тель, а некая посредственность с всплесками прекрасного юмора, 
но, увы, с пустыней банальностей во всем остальном»46. 

В конце XX в. предпринимались попытки сузить понимание 
наследия Достоевского или умолчать о его социальной значимо-
сти. Норман Мейлер, писатель, бросающийся из одной крайности 
в другую, утверждал, что «действие всех романов Достоевского 
уместилось бы в десяти комнатах; романы его интересны не кар-
тинами общества, а характерами, каждый из которых внушает нам 
трепет, – так глубоко автору удалось проникнуть в те джунгли 
скверны, которые таятся в душе человеческой»47. 

                                                      
44 О’Нил Ю. Пьесы: в 2 т. М.: Искусство, 1971. Т. 1. С. 38. 
45 Шаховская 3. В поисках Набокова. P.: La Presse Libre, 1979. С. 108–109. 
46 Nabokov V. Lectures on Russian Literature / ed. F. Bowers. N.Y.: Harcourt 

Brace Jovanovich, 1981. P. 98. 
47 Писатели США о литературе: сб. ст. М.: Прогресс, 1974. С. 333. См. так-

же: Достоевский в современном литературоведении США. М.: ИНИОН АН 



 253

Односторонность подхода к романам Достоевского просту-
пает в этом высказывании особенно зримо. Американский писа-
тель представляет их лишенными общественной значимости, а 
психология героев сводится к беспросветным «джунглям сквер-
ны». Впрочем, не следует думать, будто Мейлер сам изобрел по-
добную трактовку. Он лишь образно выразил то понимание книг 
Достоевского, которое давно утвердилось в известной части аме-
риканской русистики. 

Вспоминая свое первое знакомство с Достоевским, Артур 
Миллер писал о том, как русский писатель завладел его воображе-
нием: «Когда я учился в школе и мало что читал, мне в руки, бог 
весть каким образом, попала книга “Братья Карамазовы”. Возмож-
но, в тот день шел дождь и нельзя было играть в бейсбол. Я взялся 
за книгу, думая, что это детектив. Я люблю Достоевского за то, 
что его может понять всякий. Книга, конечно, не имела никакого 
отношения к депрессии тех лет, но, несмотря на русские имена, 
она стала мне ближе и понятнее, чем газеты тех дней. Тогда я не 
задумался над этим. Теперь же считаю, что это объясняется от-
нюдь не конфликтом между отцом и сыном. За отдельными сце-
нами и образами угадываются скрытые законы человеческого су-
ществования, поиски высшего начала, той твердыни, откуда 
свободный человек может взирать без иллюзий на окружающий 
мир»48. 

Ни один большой писатель Америки XX в. не прошел рав-
нодушно мимо Достоевского. Можно говорить о сложном воспри-
ятии его наследия Синклером Льюисом, Джоном Стейнбеком, 
Теннесси Уильямсом, Уильямом Стайроном и другими американ-
скими писателями. 

Продолжатель фолкнеровской традиции Уильям Стайрон 
отразил в романе «Выбор Софи» то глубокое впечатление, которое 
в юности произвело на него чтение «Преступления и наказания». 
Сравнивая свою одинокую и полуголодную жизнь в Нью-Йорке 
после демобилизации из армии по окончании Второй мировой 
войны с «мучительной и жалкой» жизнью Раскольникова в Петер-
бурге, герой романа, наделенный, по признанию писателя, авто-
биографическими чертами, вспоминает: «Впечатление, произве-

                                                                                                                     
СССР, 1980; Новые зарубежные исследования о Достоевском. (Страны капита-
лизма). М.: ИНИОН АН СССР, 1982.  

48 Miller A. The Shadows of the Gods. A Critical View of the American Theater // 
Harper’s Magazine. 1958. Aug. P. 37. 



 254

денное на меня Раскольниковым, было столь сильно, что я всерьез 
размышлял о материальных и духовных последствиях того, что 
будет, если я совершу небольшое убийство с оттенком метафизи-
ки, например ударю ножом в грудь какую-нибудь бедную старуш-
ку вроде моей квартирной хозяйки»49. Как свидетельствует сам 
писатель, Достоевский оказал на него – непосредственно и через 
Фолкнера – неизгладимое впечатление. 

Не менее значим Достоевский и для других американских 
писателей. В связи с выходом романа Джозефа Хеллера «Что-то 
случилось» (переведенного в 1978 г. на русский язык) известный 
американский критик Джон Олдридж писал о главном герое книги: 
«Подобно герою “Записок из подполья” Достоевского, Слокум – 
человек, мечущийся в вакууме, и характер его метаний заставляет 
нас без колебаний причислить его к галерее антигероев»50. Тень 
Достоевского нередко угадывается на страницах современных 
романов. 

Современная американская писательница Джойс Кэрол Оутс 
в статье о «Бесах» (1978) отвергает сложившееся в англоязычной 
критике со времен Г. Джеймса представление о том, будто Досто-
евский, будучи великим мастером в создании характеров, не все-
гда владел формой романа. «Русское искусство рыхло и бесфор-
менно только в глазах тех критиков, которые принимают свою 
близорукость за эстетические принципы. Мастерство композиции 
проявляется и в “Великом Гэтсби”, и в “Братьях Карамазовых”. 
“Поворот винта” Джеймса спланирован великолепно, как и “Бесы”. 
Однако “Бесы” несравнимо выше как художественное произведе-
ние»51. Особо выделяет Оутс слова Шатова о том, что, когда утра-
чивается связь с родной землей, тем самым теряется связь с Богом 
и смысл жизни. Бог у Достоевского – это родина человека. 

Другая американская писательница – Мэри Маккарти в книге 
«Идеи и роман» (1980) утверждает, что XIX век был золотым ве-
ком романа, когда еще не было открыто так называемое самоцель-
ное искусство, а идеи считались столь же необходимы для романа, 
как дрожжи для хлеба. Змием-соблазнителем в этом райском саду, 
по мнению Маккарти, оказался Генри Джеймс, изгнавший из свя-
щенных рощ романа не только идеи, но и повседневную реаль-

                                                      
49 Styron W. Sophie’s Choice. L.: Jonathan Cape, 1979. P. 159. 
50 Олдридж Дж. После потерянного поколения: сб. статей. М.: Прогресс, 

1981. С. 233. 
51 Oates J.С. Contraries: Essays. N.Y.: Oxford University Press, 1981. P. 24. 



 255

ность. Однако идеи жестоко отомстили писателю, лишив его ро-
маны живой души. Маккарти рассматривает творчество Стендаля 
и Бальзака, Толстого и Достоевского в неразрывной связи с идея-
ми их книг. В идейной направленности видит она одну из важ-
нейших эстетических сторон русского реализма. 

О великой роли русского реализма сказал ветеран американ-
ской литературы Роберт Пенн Уоррен: «Я не могу припомнить ни 
одного американского писателя из тех, с кем я был знаком (людей 
действительно талантливых), кто не читал бы великих русских 
писателей – Достоевского, Толстого, Чехова и других, кто не про-
чел бы их очень рано и не продолжал бы перечитывать. Их книги 
основополагающи и жизненно необходимы»52. 

 
3 

 
Американские писатели издавна пытаются уяснить себе, почему 
Достоевский был воспринят в Соединенных Штатах, особенно на 
Юге, как явление весьма близкое и необходимое для развития на-
циональной литературы. Несмотря на известную субъективность 
оценок, общей мыслью их стало утверждение исторического сход-
ства в судьбах крепостной России и американского Юга до Граж-
данской войны. Одна из выдающихся писательниц Юга – Карсон 
Маккалерс (1917–1967) в статье «Русские реалисты и южная лите-
ратура» (1941) усматривает даже органическое родство двух лите-
ратур: «Современная литература Юга многим обязана русской 
литературе, как будто она является ее прямым потомком. И это не 
случайно. Условия жизни, в которых создавалась наша южная 
литература, удивительно напоминают те, при которых жили ко-
гда-то русские. В старой России и до недавнего времени на Юге 
определяющей чертой была дешевизна человеческой жизни.  
В конце XIX в. русских романистов, особенно Достоевского, осу-
ждали за так называемую “жестокость таланта”. Подобного же 
рода обвинения раздаются ныне в адрес современных писателей 
Юга»53. Речь шла прежде всего о Фолкнере, которого американ-
ская критика иногда называла «Достоевским американского Юга». 

Когда в 1931 г. появился роман Фолкнера «Святилище», ре-
цензент одного из крупнейших американских журналов назвал 
                                                      

52 Архив автора (письмо P.П. Уоррена 25 февраля 1986 г.). 
53 McCullers С. The Mortgaged Heart / ed. М.G. Smith. Boston: Houghton Mif-

flin, 1971. P. 252. 



 256

книгу «тенью Достоевского на американском Юге». «Читая “Свя-
тилище”, – писал он, – невольно вспоминаешь “Братьев Карамазо-
вых” Достоевского. Этим я вовсе не хочу сказать, что Фолкнер – 
это Достоевский или что “Святилище” столь же великий роман, 
как повесть о Карамазовых»54. 

И все же Фолкнер больше, чем кто-либо из писателей Аме-
рики, близок Достоевскому, не без основания признает критик. 
«Фолкнер безусловно напоминает Достоевского как интересом к 
необычности поведения своих героев, так и восприятием жизни, 
но его нельзя назвать американским Достоевским. Фолкнера не 
привлекают разного рода нравоучения. В “Святилище” возникает 
лишь один-единственный символ добра в философском смысле 
этого понятия». Отсутствие положительного идеала в романе, где 
почти все герои являются воплощением зла, не позволяло продол-
жить и развить сопоставление Фолкнера с Достоевским. 

Говоря о вкладе русской классики в мировой литературный 
процесс, К. Маккалерс в упомянутой статье связывает реализм с 
нравственными исканиями русских писателей. «В произведениях 
Достоевского и Толстого русская словесность достигла небывало-
го накала, распространившегося на всю литературу; возник новый 
уровень напряжения, единство всех творческих сил, обострилась 
напряженность пульсирующей мысли. Нравственная направлен-
ность русского реализма проявилась здесь в своем наивысшем и 
наиболее ярком виде»55. Этический аспект русского реализма не-
изменно высоко оценивается американскими писателями XX в. от 
Фолкнера до Дж. Гарднера. 

Национальная тематика определяет творчество писателя, но 
сама по себе еще не становится ни фактором сходства, ни призна-
ком отличия одного художника от другого. Равным образом и 
типологические схождения в произведениях русских и американ-
ских писателей не обусловлены изображением трагизма, чаяний и 
надежд человеческого бытия, как социального, так и личностного. 
И тем не менее сопоставление творчества Фолкнера с наследием 
Достоевского многое объясняет в художественном мире американ-
ского писателя. 

Каковы были уроки Достоевского? Чему русский писатель 
мог научить Фолкнера? Что появилось в саге об Йокнапатофе, чего 

                                                      
54 Chamberlain J. Dostoevsky’s Shadow in the Deep South // New York Times 

Book Review. 1931. Febr. 15. P. 9. 
55 McCullers С. The Mortgaged Heart. P. 257. 



 257

в ней не было бы без Достоевского? Ответить на эти вопросы – 
значит подойти к самой сути творческого восприятия американ-
ским художником опыта автора «Преступления и наказания», «Бе-
сов» и «Братьев Карамазовых» – трех книг, которые любил Фолк-
нер больше других. 

Рассмотрим вначале один частный прием повествовательной 
манеры Достоевского. В разговоре с Соней Раскольников пытается 
объяснить причину, по которой убил старушку-процентщицу. 
Сначала он дает самое простое и краткое пояснение: убил, чтобы 
ограбить. Но столь примитивное объяснение не удовлетворяет ни 
Соню, ни его самого. Тогда появляется «наполеоновская» версия: 
решился ли бы Наполеон ради карьеры на убийство старушонки, 
если бы другого выхода не оказалось? 

Но и это разъяснение не удовлетворяет обоих, хотя и содер-
жит в себе долю истины. Отвергая весь этот «вздор» с Наполео-
ном, Раскольников рассказывает Соне третью версию, как бы воз-
вращаясь к исходной мысли об ограблении, но уже не столь 
примитивно, как прежде: он решил завладеть старухиными день-
гами, чтобы обеспечить себя в университете и на первые шаги 
после университета, чтобы «новую карьеру устроить и на новую, 
независимую дорогу стать» (6, 319). В черновых записях к роману 
находим подтверждение первоначальной мотивировки преступле-
ния: «Я хотел обеспечить себя и мать» (7, 166), а на суде Расколь-
ников говорит, что им двигало «желание упрочить первые шаги 
своей жизненной карьеры с помощью, по крайней мере, трех ты-
сяч рублей, которые он рассчитывал найти у убитой» (6, 411). 

И опять все это «не то, не то», в тоске восклицает Соня, чув-
ствуя, как трудно высказать истину. Раскольников вновь начинает 
рассказывать ей, что побудило его убить старуху: «...я захотел 
осмелиться и убил... я только осмелиться захотел, Соня, вот вся 
причина!.. Мне надо было узнать тогда, и поскорей узнать, вошь 
ли я, как все, или человек? Смогу ли я переступить или не смогу! 
Осмелюсь ли нагнуться и взять или нет? Тварь ли я дрожащая или 
право имею...» (6, 321–322). 

Истина не может предстать сразу и полностью. Писатель 
подходит к ней с разных сторон, давая «тринадцать способов ви-
деть черного дрозда» (как называется стихотворение Уоллеса Сти-
венса), о которых любил вспоминать в связи с этим Фолкнер.  
В романе «Авессалом, Авессалом!» или в трилогии о Сноупсах 
события и их причины тоже не сразу и не вдруг раскрываются 
перед нами. Одна версия истории Сатпена и причины убийства его 



 258

сына Чарлза Бона сменяет другую, третью, прежде чем читатель, 
уже к концу романа, понимает истинный смысл событий, откры-
вающийся ему в результате того, о чем поведали ему рассказчики. 
И хотя герой Достоевского сам мучительно проходит кругами ада 
на пути к истине, а о трагической судьбе Сатпена и его дома пове-
ствуют более или менее заинтересованные рассказчики, путь по-
стижения правды предстает перед нами и в том и в другом случае 
как сложная сумма отрицания отрицаний, которые в конечном 
счете и должны приблизить нас к постижению истины. 

Не о том ли говорил и Достоевский, полагавший, что худо-
жественную правду нельзя высказать всю сразу: «Я стараюсь пи-
сать всю правду: это ужасно трудно!» (13, 36). По-своему резко и 
прямо говорит о том же «горячий, откровенный, простоватый, 
честный» Разумихин: «Ни до одной правды не добирались, не 
соврав наперед раз четырнадцать, а может, и сто четырнадцать, а 
это почетно в своем роде; ну, а мы и соврать-то своим умом не 
умеем! Ты мне ври, да ври по-своему, и я тебя тогда поцелую. 
Соврать по-своему – ведь это почти лучше, чем правда по одному 
по-чужому; в первом случае ты человек, а во втором ты только что 
птица!» (6, 155). 

Даже четырнадцать градаций на пути к постижению истины 
(«довремся же наконец и до правды», уверен Разумихин) у Досто-
евского и Фолкнера оказываются сходными, хотя, говоря о «три-
надцати способах видеть черного дрозда» и необходимости выра-
ботать свой, четырнадцатый взгляд, который и будет истинным, 
Фолкнер имел в виду, конечно, не Достоевского, а стихотворение 
американского поэта Уоллеса Стивенса. Однако ощущение невоз-
можности прямого, «разового» постижения истины принципиаль-
но важно для обоих писателей. Таков был первый урок Достоев-
ского, хотя, разумеется, не его одного. 

Но не только этому мог учиться Фолкнер у русского писателя. 
В основе многогранной, ступенчатой композиции романов обоих 
художников лежат близкие эстетические принципы. Достоевский 
выступил новатором не языка и стиля – таковых было предоста-
точно до него, а позднее, в XX в., и того больше. Он открыто гово-
рил читателям о том, что не принято не только произносить вслух, 
но даже думать о чем считалось неприлично, непозволительно: 
странное внутреннее ощущение «довольства, которое всегда заме-
чается, даже в самых близких людях, при внезапном несчастии с 
их ближним, и от которого не избавлен ни один человек, без ис-
ключения, несмотря даже на самое искреннее чувство сожаления и 



 259

участия» (6, 140–141). Та же мысль встречается в «Бесах»: «Вооб-
ще в каждом несчастии ближнего есть всегда нечто веселящее 
посторонний глаз – и даже кто бы вы ни были» (10, 255); или в 
«Подростке»: «Обыкновенное человеческое чувство некоторого 
удовольствия при чужом несчастии, т.е. когда кто сломает ногу, 
потеряет честь, лишится любимого существа и проч.» (13, 130). 

В сходном направлении шли художественные поиски и 
Фолкнера. Прежде всего его волновала передача тончайших дви-
жений живой человеческой мысли, ее борение с самой собой. Это-
му подчинялась и форма фолкнеровского романа, никогда не вы-
ступавшая как самоцель в том художественно-эстетическом мире, 
который называется округом Йокнапатофа. 

Достоевский придавал большое значение соответствию ху-
дожественной формы романа той «поэтической мысли», которая в 
нем заложена. Так, намерение переделать «Преступление и нака-
зание» в драму вызвало у него не столько возражение («за правило 
взял никогда таким попыткам не мешать», – замечает он в письме 
В.Д. Оболенской), сколько сомнение в возможности вложить ту же 
художественную мысль в иной род искусства. «Есть какая-то тай-
на искусства, по которой эпическая форма никогда не найдет себе 
соответствия в драматической. Я даже верю, что для разных форм 
искусства существуют и соответствующие им ряды поэтических 
мыслей, так что одна мысль не может никогда быть выражена в 
другой, не соответствующей ей форме» (29–1, 225). 

Если ироническая проза ранней повести «Крокодил» вопло-
тилась в жанре пародийно-юмористической повести, то попытка 
создать в «Бесах» широкое полотно общественной жизни, в центре 
которой писатель поставил нечаевщину и неспособность губерн-
ской администрации противостоять ей, вызвала к жизни совсем 
иные формы иронической прозы, романический размах которой 
позволил создать гротескную фигуру фон Лембке и всего его окру-
жения. Центральным становится рассказ о празднике, организован-
ном губернаторшей Юлией Михайловной, а общая атмосфера дня 
передается словами рассказчика: «...непомерно веселит русского 
человека всякая общественная скандальная суматоха» (10, 354). 

Хроникер, повествующий о событиях романа, задающий тон 
всему рассказу, был для Достоевского той другой точкой зрения, 
которая позволяла автору взглянуть на свой текст со стороны. Не 
случайно в черновиках к «Бесам» постоянно встречается формула: 
«Хроникер от себя», после чего следует замечание об истинной 
сущности или смысле происходящего. Роль рассказчика у Досто-



 260

евского уже неоднократно привлекала к себе внимание исследова-
телей. Образ повествователя в «Бесах» условен, писатель наделил 
его способностью проникать в скрытый смысл событий. 

Сопоставим структурообразующую роль героя-рассказчика 
у Достоевского и Фолкнера. Господин Антон Лаврентьевич Г-в в 
«Бесах» еще обладает «способностью» не только знать, что проис-
ходит в городе, и оказываться на месте в самые решительные мо-
менты, но ему доподлинно известно, о чем беседовал губернатор 
фон Лембке наедине со своей супругой. Рассказчик Фолкнера не 
отличается и, главное, не стремится к такому всеведению. Его 
вполне удовлетворяет то немногое, что ему известно. 

Однако забегание рассказчика вперед свойственно повество-
вательной манере обоих писателей. Вторая часть «Бесов» начина-
ется в этом отношении весьма характерно: «Прошло восемь дней. 
Теперь, когда уже все прошло и я пишу хронику, мы уже знаем, в 
чем дело; но тогда мы еще ничего не знали, и естественно, что нам 
представлялись странными разные вещи» (10, 166). У Фолкнера 
подобного рода забегание вперед или, напротив, возвращение 
вспять появляются в самых ответственных моментах романа, а в 
такой книге, как «Шум и ярость», составляют даже композицион-
ный принцип повествования. 

Система различных рассказчиков была намечена Достоев-
ским еще в «Записках из Мертвого дома», где за внешней формой 
одного рассказчика, Александра Петровича Горянчикова, по суще-
ству скрывается целый ряд самостоятельных повествователей. 
Иначе непонятно было бы, почему, изложив историю того или 
иного каторжника, главный рассказчик вновь и вновь возвращается 
к тем же героям, о которых уже говорилось. Почти каждый из 
рассказчиков-каторжан получает слово по нескольку раз, и его 
история по-новому переплетается с событиями настоящего времени. 
Все повествование в романе ведется в двух временных измерени-
ях: давнем, доострожном, которое охватывает период от далекого 
прошлого до вчерашнего дня в зависимости от того, когда тот или 
иной арестант переступил порог острога, и, с другой стороны, – 
настоящем времени, когда речь идет о повседневных событиях 
острожной жизни. И хотя у Достоевского нет столь сложных вре-
менных перебоев, как у Фолкнера, соотношение этих двух времен – 
настоящего и доострожного – для каждого рассказчика различно и 
неоднозначно в общей панораме Мертвого дома. 

Существует не только связь времен, но и их взаимная проти-
воположность, которая подчас мешает понять ясное и бесспорное 



 261

для современников и наряду с этим позволяет без труда уяснить 
то, над чем тщетно бились люди прошлых поколений. Утраты в 
эстетическом восприятии произведения возмещаются его новым 
прочтением. В этом непреходящий смысл искусства. В этом же и 
одна из сторон историко-функционального подхода к литературе. 

Анна Ахматова говорила, что многие страницы романов 
Достоевского «Семеновским припахивают плацем». Дело петра-
шевцев, инсценировка казни на Семеновском плацу, каторга и 
ссылка наложили отпечаток на творчество писателя в такой мере, 
что мы не в состоянии представить себе иного Достоевского, гар-
моничного, как Лев Толстой, или светлого, как Пушкин. От других 
великих русских писателей Достоевский отличается тем, что был 
причастен к таким сторонам народной жизни и души человека, 
какие иным были известны лишь по рассказам. Но это одновре-
менно и сближает Достоевского со всей русской литературой, ибо 
«Записки из Мертвого дома» через десятилетия ведут к «Воскре-
сению» Толстого. 

Б. Бурсов не без основания утверждает, что реализм Досто-
евского предостерегающий. «Чтение Достоевского, как я пони-
маю, – пишет он, – дело совершенно особенное. Читая его, мы не 
перестаем спорить с ним, с его героями: “я не такой, я никогда не 
сделаюсь таким, не дай бог превратиться в такого!”»56. И хотя сам 
Достоевский, безусловно, не делал морализаторских выводов из 
своих романов, взыскующий талант его всегда боролся за челове-
ка, даже в самом глубоком падении оставляя надежду на возвра-
щение. Таков же гуманизм Фолкнера, предостерегающий от пре-
вращения человека в сноупса или в одного из компсонов:  
«А хорошо, что я не Компсон», – говорит простой негр в «Шуме и 
ярости»57. 

Легко прославлять человека в солнечном мире высоких по-
этических чувств и мыслей. Фолкнер избирает для себя несрав-
ненно более трудную задачу – защитить человека на грани паде-
ния и даже после падения, когда, казалось бы, не осталось уже 
ничего. Такова главная мысль романов американского писателя, 
сближающая его с миром героев Достоевского, утверждающих 
нелегкую и просветленную веру в человека, так чтобы «осанна»-то 
эта переходила через горнило сомнений (15, 77). 

                                                      
56 Бурсов Б. Личность Достоевского: роман-исследование. Л.: Сов. писа-

тель, 1974. С. 67. 
57 Фолкнер У. Собр. соч.: в 6 т. М.: Худож. лит., 1985. Т. 1. С. 537. 



 262

В свое время такой представитель охранительной критики, 
как К.Н. Леонтьев, упрекая Достоевского за отсутствие в его ро-
манах прославления церкви и мистического начала, вынужден был 
признать, что Достоевский «один из немногих мыслителей, не 
утративших веру в самого человека»58. Дело, конечно, в том, как 
понимать эту «веру в самого человека». К. Леонтьев трактует ее в 
религиозно-мистическом духе как «суровый и печальный песси-
мизм», как «мужественное смирение с неисправимостью земной 
жизни». В статье «Наши новые христиане» он высказался с пре-
дельной ясностью последовательного антигуманизма: «Терпите! 
Всем лучше никогда не будет: одним будет лучше, другим станет 
хуже. Такое состояние, такие колебания горести и боли – вот 
единственно возможная на земле гармония! И больше ничего не 
ждите». Если же никакое лучшее будущее невозможно, то сущест-
вующему рано или поздно наступит конец. И здесь Леонтьев при-
ходит к мрачному квиетизму: «А если будет конец, то какая нужда 
нам так заботиться о благе будущих, далеких, вовсе даже непонят-
ных нам поколений?» 

Религиозная проповедь долготерпения и смирения, произне-
сенная Леонтьевым по поводу речи Достоевского на пушкинском 
празднике, вызвала у великого писателя возмущение. Это тем при-
мечательнее, что издавна считается, будто Достоевский выступил в 
речи о Пушкине с проповедью безусловного смирения («Смирись, 
гордый человек!»). Однако человек Достоевского, что бы там о нем 
ни говорилось, даже смирившись, остается человечным. 

Прочитав статью Леонтьева, печатавшуюся в черносотенной 
газете «Варшавский Дневник», Достоевский записывает по поводу 
проповеди терпения и обреченности человека: «В этой идее есть 
нечто безрассудное и нечестивое. Сверх того, чрезвычайно удобная 
идея для домашнего обихода: уж коль все обречены, так чего же 
стараться, чего любить, добро делать? Живи в свое пузо» (27, 51). 

Неприятие церковного «византизма» Леонтьева было естест-
венным следствием гуманизма Достоевского. Тот же глубокий 
гуманизм ограждал Достоевского и от экзистенциалистской кон-
цепции личности, которую пытаются приписать ему в XX в. Сам 
писатель дал прямое опровержение экзистенциалистского понима-
ния проблемы нравственности, когда писал К.Д. Кавелину: «Не 
признаю ваш тезис, что нравственность есть согласие с внутрен-
ними убеждениями. Это лишь честность (русский язык богат), но 
                                                      

58 Леонтьев К. Собр. соч.: в 9 т. М.: Саблин, 1912. Т. 8. С. 188, 189. 



 263

не нравственность» (27, 56). Как известно, требование выводить 
нравственность из «внутреннего убеждения» является одним из 
основных постулатов экзистенциализма. 

Достоевский один из первых в литературе сформулировал оп-
ределяющую черту человека современного общества: «“Всяк за 
себя и только за себя и всякое общение между людьми единственно 
для себя” – вот нравственный принцип большинства теперешних 
людей, и даже не дурных людей...» (25, 84). Романы Достоевского 
показали нам, что означает это в действительности. Если Расколь-
ников и Карамазовы как выражение «главной идеи всего нынешнего 
столетия» представляли индивидуализм XIX в., то герои Фолкнера 
от Сатпена до Флема Сноупса несли в себе хищническую агрессив-
ность американской буржуазии, не останавливающейся ни перед 
чем в своем движении к материальному обогащению. 

Достоевскому приходилось вести полемику не только с цер-
ковно-монашеским христианством К. Леонтьева, но и с либераль-
ной критикой, обвинившей автора «Бесов» и «Братьев Карамазо-
вых» в ретроградстве и обскурантизме. С нескрываемой гордостью 
заносит в свою записную книжку он слова о «силе атеистических 
выражений» в «Братьях Карамазовых»: «Мерзавцы дразнили меня 
необразованною и ретроградною верою в Бога. Этим олухам и не 
снилось такой силы отрицание Бога, какое положено в Инквизито-
ре и в предшествовавшей главе, которому ответом служит весь 
роман. Не как дурак же (фанатик) я верую в Бога. И эти хотели 
меня учить и смеялись над моим неразвитием. Да их глупой при-
роде и не снилось такой силы отрицание, которое перешел я.  
Им ли меня учить» (27, 48). 

Отрицание было действительно такой силы, что беспокоило 
самого писателя. Закончив и отослав в редакцию «Русского Вест-
ника» атеистическую главу «Братьев Карамазовых», Достоевский 
сомневается, напечатают ли в таком виде. Потому что «богохуль-
ство» – «научное и философское опровержение бытия Божия», 
когда современная цивилизация «отрицает изо всех сил создание 
Божие, мир Божий и смысл его», – идет в романе вначале, а «опро-
вержение богохульства» – лишь в следующем выпуске журнала. 
Атеистическая часть получается художественно сильнее, убеди-
тельнее – беспокойства по этому поводу Достоевский не может 
скрыть даже в письме к К.П. Победоносцеву. «Что отвечу на все 
эти атеистические положения у меня пока не оказалось, а их надо» 
(Письма, IV, 109). В этом и заключалось главное опасение, что 
«вдруг возьмут да не напечатают». 



 264

Искать поддержки Победоносцева было в характере Досто-
евского, изменить что-либо в своем замысле в угоду ему, цензуре 
или кому бы то ни было – ни в коем случае. Как бы предвидя воз-
можность цензурного давления (такое уже бывало при печатании 
«Преступления и наказания» и «Бесов»), писатель в том же письме 
мотивирует прежде всего художественную сторону диспута Ивана 
и Алеши Карамазовых. Ответ на «богохульство» должен быть не 
прямой, «не на положения, прежде выраженные (в Великом Ин-
квизиторе) по пунктам, а лишь косвенный... так сказать в художе-
ственной картине» (Письма, IV, 109). Мысль о том, чтобы не по-
вредить «художественному реализму», – вот что беспокоит 
Достоевского. И наряду с этим сомнение уже иного плана: «Буду 
ли понят и достигну ли хоть каплю цели». 

Так, в постоянных терзаниях не нарушать «художественных 
требований» и высказать «внутренний смысл» событий мучитель-
но шла работа над «Братьями Карамазовыми». Художник не мог 
не выразить абсурдности окружающей жизни. Он продолжал свой 
вечный поиск «величественности жизни» и «внутренней справед-
ливости». «В прогнившем обществе – ложь со всех сторон» (Пись-
ма, IV, 18), – писал он в те годы московским студентам по поводу 
дикой расправы охотнорядцев над участниками студенческой де-
монстрации 18 апреля 1878 г., будучи не в состоянии разобраться в 
том самом «внутреннем смысле», к которому всегда стремился. 
Неразрешимый для писателя этический, социальный и философ-
ский конфликт получил отражение в самых полемически острых 
главах романа о Карамазовых. 

Если в «Преступлении и наказании» Достоевский осветил 
одну из глубочайших сторон человеческого бытия, дав социальное 
и психологическое объяснение того, как и почему человек престу-
пает сложившиеся нравственные нормы, то в «Бесах» он пошел 
дальше, попытался показать, как преступается существующая 
норма жизни всего общества. В этом смысле «Бесы» – один из 
самых острых русских социальных романов прошлого века. 
М. Горький, отстаивая целесообразность переиздания в наше вре-
мя «Бесов», назвал этот роман наряду с «Братьями Карамазовыми» 
самым удачным творением Достоевского. «Сел за богатую идею, – 
писал Достоевский Майкову в самом начале работы над “Бесами”. – 
Вроде “Преступления и наказания”, но еще ближе, еще насущнее к 
действительности и прямо касается самого важного современного 
вопроса... Только уж слишком горячая тема» (29-1, 107). 



 265

В «Братьях Карамазовых» Достоевский решился дать синтез 
«духовного безудержья» в жизни человека и в жизни общества; но 
остался ненаписанным второй роман об Алексее Карамазове, ко-
торый писатель считал главным, посвященным деятельности Але-
ши «уже в наше время, именно в наш теперешний текущий мо-
мент» (14, 6), как он заявил в авторском вступлении. И синтез не 
состоялся. 

Трагедийность Достоевского отозвалась во многих писате-
лях XX в. как самая современная черта его реализма. Прозвучала 
она и в словах Уильяма Фолкнера о писателях, которые пишут как 
равнодушные наблюдатели конца человечества. «Я отказываюсь 
принять конец человека», – возражал таким литераторам Фолкнер. 

Достоевский не считал необходимым в своем творчестве «до-
водить мысль до конца», «сказать самое последнее слово» (29-2, 
101–102), руководствуясь всегда принципом, афористично выра-
женным в наброске общего плана «Бесов»: «Пусть потрудятся 
сами читатели» (11, 303). Писатели XX в. переняли и развили этот 
наказ гениального художника слова. 

Одним из наиболее глубоких выразителей этой тенденции в 
литературе США стал Фолкнер. Заставить читателя напряженно 
работать вместе с собой, не дать ему возможности пассивно сле-
дить за действием, как если бы он удобно расположился в кресле 
перед телевизором, – эта важнейшая особенность прозы Фолкнера 
воскрешает великий завет Достоевского: «Пусть потрудятся сами 
читатели». 

Мы охарактеризовали некоторые существенные особенности 
художественного метода Достоевского, в частности его ирониче-
скую прозу и роль фантастического начала в реализме, чтобы по-
казать, что находил Фолкнер в книгах русского писателя, что вы-
читывал он в них для себя, ибо не только большой художник 
многозначен сам по себе, но и эстетическое восприятие Достоев-
ского таким читателем, как Фолкнер, неповторимо. 

Среди книг, стоявших у изголовья постели Фолкнера, книг, 
которые он перечитывал по многу раз, были «Братья Карамазовы». 
Великий американский писатель открыл для себя Достоевского 
еще в юности, и тот стал его другом и спутником на всю жизнь. 

Когда студенты Виргинского университета спросили Фолк-
нера, как он относится к наследию Достоевского, писатель пояс-
нил: «Он не только оказал на меня большое влияние. Я испытываю 
огромное наслаждение, читая его книги и перечитывая их чуть ли 
не ежегодно. По своему мастерству, способности проникать в ду-



 266

ши людей, сострадать и понимать человека он был одним из тех, с 
кем каждый писатель хотел бы сравниться. Он оставил по себе 
неизгладимый след»59. 

Фолкнер читал Достоевского по-писательски, как то, что не-
обходимо для ежедневной работы. Он обращался к книгам русско-
го автора как к добрым друзьям, беседа с которыми будит творче-
скую мысль, в чужом позволяет увидеть свое. Говоря о любимых 
книгах – «Дон Кихоте», романах Конрада и Диккенса, «Братьях 
Карамазовых», «Анне Карениной», «Мадам Бовари», Ветхом Заве-
те, Фолкнер сравнивает их с домами близких людей: «Когда бе-
решь в руки эти книги, как будто входишь в дом к старому другу: 
открываешь книгу с середины, наугад и начинаешь читать. По-
видимому, каждое десятилетие я перечитываю их заново». 

Книги самого Фолкнера, когда их читаешь и перечитываешь 
подряд, порой начинают производить впечатление такого чтения 
уже известных мест из романа, который однажды был прочитан в 
хронологической последовательности, а теперь к нему возвраща-
ются с «середины, наугад», как к старому другу, о котором почти 
все известно и в то же время подернуто какой-то дымкой забвения. 

У Фолкнера была характерная манера. Он говорил о ней со 
всей откровенностью: «Писатель тащит и ворует отовсюду, что он 
когда-либо сам писал, читал или видел». Впрочем, так поступали 
многие, если не все прозаики, хотя и не решались в том признаться. 
Поэты были откровеннее. Анна Ахматова утверждала: 

 
Налево беру и направо 
И даже, без чувства вины, 
Немного у жизни лукавой 
И все – у ночной тишины. 

 
Чисто писательское заявление Фолкнера не следует, конечно, 

понимать буквально. Попытка разложить творчество большого 
писателя на ингредиенты инородных влияний всегда оборачивает-
ся разрушением гармонии, которая необъяснима алгеброй заимст-
вований. Гораздо увлекательней попытаться установить, что же 
заставило писателя совсем, казалось бы, иного склада и иной ху-
дожественной традиции в далеком увидеть близкое, безликое – 
вочеловечить, наполнив своей национальной жизнью. 

                                                      
59 Faulkner in the University: Class Conferences at the University of Virginia, 

1957–1958 / ed. F.L. Gwynn, J.L. Blotner. N.Y.: Vintage Books, 1959. P. 69, 150, 115. 



 267

Фолкнер всегда ощущал духовное родство с той Россией, 
которая дала миру Достоевского, Толстого, Чехова, Гоголя и дру-
гих художников слова. На вопрос, какие романы считает он самы-
ми великими в XIX в., Фолкнер отвечал: «Русские – я знаю больше 
русских писателей, чем каких-либо других»60. Всемирная отзыв-
чивость русской классической литературы привлекала к себе аме-
риканского писателя, говорившего о «способности к состраданию» 
как о главном долге художника. 

Взаимопониманию двух литератур – русской и американ-
ской – немало способствовали советские писатели. Николай Пого-
дин, познакомившись с «Особняком» перед поездкой в Америку, 
писал: «Недавно я прочитал на русском языке роман Уильяма 
Фолкнера “Особняк”. На меня его роман произвел огромное впе-
чатление. В этом романе, в его глубинах где-то бродит Достоев-
ский... Здесь особенное зрение художника, который видит совре-
менный мир в размытом изображении. Мне кажется, он почти не 
верит тому, что видит»61. 

В личной библиотеке Фолкнера, каталог которой был издан 
после его смерти биографом писателя Джозефом Блотнером, наря-
ду с английскими изданиями «Войны и мира», «Анны Карениной», 
«Мертвых душ», романами Тургенева, рассказами и пьесами Че-
хова было восемь книг Достоевского62. Конечно, в каталоге, со-
ставленном Блотнером, учтены далеко не все книги Достоевского, 
которые читал Фолкнер. Но дело даже не в количестве книг рус-
ского писателя, им прочитанных (Собрание сочинений Достоев-
ского, выпущенное Констанс Гарнет в 1912–1916 гг., пользовалось 
большой популярностью в США). Гораздо важнее то «родство 
душ», которое почувствовал американский писатель в Достоев-
ском еще в ранние годы, что позволяет нам взглянуть на творче-
ский путь этих художников не в традиционном компаративист-
ском плане влияний и заимствований, а в сравнительно-
                                                      

60 Faulkner W. Lion in the Garden: Interviews with William Faulkner, 1926–
1962 / ed. J.B. Meriwether, M. Millgate. N.Y.: Random House, 1968. P. 58. 

61 Николай Погодин беседует с американцами // Лит. газ. 1963. 26 янв. 
62 Три различных издания «Братьев Карамазовых» в переводе Констанс 

Гарнет (два из них с автографами Фолкнера, относящимися к 1931 и 1932 гг., 
третье издание – 1950 г.), два издания «Преступления и наказания» (1932 и 
1955 гг.), два издания «Бесов» (одно с автографом Фолкнера) и «Бедные люди» с 
пометкой рукой писателя: «1 апреля 1932 г.» Следует заметить, что свою подпись 
Фолкнер ставил только на тех книгах личной библиотеки, которые были ему 
особенно дороги. 



 268

типологическом аспекте как выражение закономерностей истори-
ко-литературного развития психологической прозы двух великих 
реалистов. 

Достоевский всегда оставался для Фолкнера одним из глав-
ных мерил в эстетическом постижении жизни. Рассматривая худо-
жественное творчество как необходимое отражение действительно-
сти (подобное науке, с исторической неизбежностью открывающей 
объективные законы жизни), Фолкнер говорил: «Если бы не было 
меня, кто-либо другой написал то, что написано мной, – Хемингуэй, 
Достоевский или еще кто-нибудь»63. Фолкнер имел право так гово-
рить о себе, ибо осознавал социально-историческую необходимость 
своего творчества. 

Если в художественной прозе Достоевского мы неоднократ-
но встречаем упоминания Пушкина, Льва Толстого и других писа-
телей – кумиров и соперников Достоевского, то в прозе Фолкнера 
имя Достоевского, которого он постоянно читал, о котором столько 
думал и говорил, вовсе не упоминается. Кроме разве одного случая, 
когда героиня романа «Реквием по монахине» Темпл Дрейк говорит 
губернатору: «Мы пришли сюда и разбудили вас в два часа ночи 
для того, чтобы я получила возможность страдать в полную меру: 
мука ради муки, как у этого русского или кто там написал целую 
книгу о страдании, не о страдании за что-либо или о чем-либо, а 
просто о страдании, подобно тому как кто-то невольно дышит не 
ради чего-либо, а просто дышит, чтобы дышать»64. 

И хотя Достоевский прямо здесь не назван, своеобразное 
прочтение романа «Братья Карамазовы» героиней ощущается до-
вольно четко. Для нее, как, впрочем, и для многих читателей на 
Западе, Достоевский – певец страдания. Для Темпл Дрейк – это 
все, что она смогла вычитать у Достоевского. Для Фолкнера это 
лишь начало, внешняя приманка, подобная приемам детективной 
занимательности, к которым охотно прибегал он сам. Человеч-
ность героев русского писателя, их способность выстоять и не 
потерять человеческого облика, несмотря ни на что, – именно это 
заставило Фолкнера вновь и вновь перечитывать его книги. 

Герои книг Фолкнера, ситуации его романов «Авессалом, 
Авессалом!», «Свет в августе», «Святилище», «Особняк» настоль-
ко временами близки при всей своей американской самобытности 

                                                      
63 Faulkner W. Lion in the Garden. P. 238. 
64 Faulkner W. Sanctuary and Requiem for a Nun. N.Y.: Signet Book, 1961. 

P. 252. 



 269

характерам и коллизиям романов Достоевского, что кажется, будто 
мир, который, по словам Ивана Карамазова, стоит на нелепостях и 
который он не принимает и не может согласиться принять, вдруг 
перенесся в Америку, куда «поехал» Свидригайлов, не в силах вы-
нести «проклятую расейскую действительность». Вспомним разжа-
лованного священника Гейла Хайтауэра («Свет в августе»), этот 
типично фолкнеровский образ, близкий в то же время по духу кня-
зю Мышкину. Как будто герои Фолкнера были озарены тем же све-
том гуманизма и страдания, который высветил наиболее глубокие 
образы Достоевского – Раскольникова, Ставрогина, Карамазовых. 

Интерес Фолкнера к Достоевскому проходит через всю его 
творческую жизнь, и вместе с тем Фолкнер никогда не рассматри-
вал Достоевского как пример для подражания. Более того, если и 
возможно усмотреть прямое влияние Достоевского на Фолкнера, 
то случаи эти имеют второстепенный характер, являясь частно-
стями в фолкнеровском наследии. И не они интересуют нас в пер-
вую очередь, поскольку не ими определяются закономерности 
сближения двух разных художественных систем. Они лишь произ-
водные, побочные результаты типологического развития реализма. 

Реализм Фолкнера может быть лучше понят, если обратиться 
к его историческому предшественнику – фантастическому реализму 
Достоевского. Занося в свою записную книжку самые сокровенные 
мысли, Достоевский определяет себя как писателя: «При полном 
реализме найти в человеке человека. Это русская черта по преиму-
ществу, и в этом смысле я конечно народен... хотя и неизвестен 
русскому народу теперешнему, но буду известен будущему».  
И далее следует определение, уж не раз приводившееся критикой: 
«Меня зовут психологом: неправда, я лишь реалист в высшем 
смысле, т.е. изображаю все глубины души человеческой» (27, 65). 

Что же такое реализм «в высшем смысле», как понимал его 
Достоевский? Сам писатель возвращался к этому вопросу неодно-
кратно, пытаясь выразить его по-разному. В предисловии к «фан-
тастическому рассказу» «Кроткая» он обосновывает необходи-
мейшую связь «высшей степени» реальности с «фантастическим». 
Объяснение это имеет для нас принципиальное значение, потому 
что приоткрывает занавес над мастерством фантастического в 
реалистической прозе как Достоевского, так и Фолкнера. 

Если бы какой-нибудь стенографист мог бы подслушать 
мысли человека, находящегося в страшном смятении, говорит 
Достоевский, когда мысли разбегаются и он противоречит себе и в 
логике, и в чувствах, а затем мало-помалу уясняющего себе дело и 



 270

собирающего «мысли в точку», то психологический эффект полу-
чился бы тот же самый, что и в рассказе «Кроткая». Под фантасти-
ческим Достоевский понимает не только смешение временных и 
логических планов, когда «мысли разбегаются», но и отклонение 
от общепринятого, нарушение привычных представлений. 

На принципе внешнего неправдоподобия, фантастического 
(«что было бы, если...») строятся рассказы «Бобок» и «Сон смеш-
ного человека» да и большинство романов Достоевского, в кото-
рых испытывается мысль и сердце человеческое, как то происхо-
дит в «безбрежной фантазии» (по словам Алеши Карамазова) – 
«Великом инквизиторе». 

Смысл и художественно-эстетическую цель фантастического 
реализма Достоевский анатомирует в своем рассуждении о Дон Ки-
хоте, который вдруг задумывается, каким образом один рыцарь, ка-
кой бы он силы ни был и даже если бы махал своим победоносным 
мечом целые сутки без всякой усталости, мог зараз уложить сто ты-
сяч врагов в одном сражении. Чтобы убить каждого человека, нужно 
время, а чтобы убить сто тысяч людей, нужно огромное время, и как 
ни махай мечом, а в несколько часов и одному этого не сделать. 

Так Дон Кихот, «самый фантастический из людей», вдруг 
впал в сомнение и недоумение и «затосковал о реализме», о прав-
доподобии. И что любопытно, Дон Кихота смущает не нелепость 
волшебных чудес, которые рассказываются о странствующих ры-
царях в «правдивейших книгах», а самое, казалось бы, второсте-
пенное, совершенно частное обстоятельство, что, как бы ни махал 
мечом, он не может даже в день победить армию в сто тысяч.  
И тогда Дон Кихот придумывает другую мечту, но уже вдвое фан-
тастичнее первой, грубее и нелепее: сотни тысяч врагов – это всего 
лишь наваждения волшебства с телами слизняков, сквозь которые 
крепкий и острый меч рыцаря проходил мгновенно. «Реализм, 
стало быть, удовлетворен, – делает вывод Достоевский, – правда 
спасена, и верить в первую, в главную мечту, можно уже без со-
мнений – и все, опять-таки, единственно благодаря второй уже 
гораздо нелепейшей мечте, придуманной лишь для спасения реа-
лизма первой» (26, 26). Вот в чем суть так называемого фантасти-
ческого реализма как у Достоевского, так и у Фолкнера. 

Соотношение реального и фантастического вскрыто Досто-
евским с диалектической прозорливостью. Используя фантазию в 
своем художественном методе, Достоевский стремился увидеть и 
показать то реальное, реалистическое, что постоянно скрывается 
за его фантастическим обобщением. 



 271

«Знаете ли вы, – писал Достоевский, – что истинные проис-
шествия, описанные со всею исключительностию их случайности, 
почти всегда носят на себе характер фантастический, почти неве-
роятный?» (21, 82). В «Дневнике писателя» за март 1876 г. читаем: 
«Всегда говорят, что действительность скучна, однообразна; что-
бы развлечь себя, прибегают к искусству, к фантазии, читают ро-
маны. Для меня, напротив: что может быть фантастичнее и неожи-
даннее действительности? Что может быть даже невероятнее 
иногда действительности? Никогда романисту не представить 
таких невозможностей, как те, которые действительность пред-
ставляет нам каждый день тысячами, в виде самых обыкновенных 
вещей. Иного даже вовсе и не выдумать никакой фантазии» (22, 
91). Фантастическая действительность становится учителем писа-
теля, который в своем реализме лишь может приблизиться к этой 
реальной фантастике, попытаться выразить ее при помощи своего 
реалистического письма. 

Очевидно, эта тема неотступно мучила Достоевского, ибо он 
скоро вновь возвращается к ней в «Дневнике писателя» (октябрь 
1876 г.): «Что бы вы ни написали, что бы ни вывели, что бы ни 
отметили в художественном произведении, – никогда вы не срав-
няетесь с действительностью. Что бы вы ни изобразили – все вый-
дет слабее, чем в действительности» (23, 144). К. Федин, обра-
щавшийся в своих литературных беседах к опыту Достоевского, 
говорил, что правда жизни может быть передана в художествен-
ном произведении лишь с помощью фантазии, творческой фанта-
зии, когда писатель берет действительность и логически развивает 
ее «до того предела яркости, который, будучи “фантастичным”, 
остается правдивым»65. 

Фолкнер пошел по этому пути столь далеко и смело, что вре-
менами казалось, будто усложненность образно-стилистической 
манеры приводит его на грань, за которой теряется сила реалисти-
ческого искусства и начинается абсурд модернизма. Но писатель не 
переступил этой грани – победил талант реалиста, вера в человека. 
«Мистер Фолкнер, – спросил его как-то студент, – можно ли ска-
зать, что человечество абсурдно?» Ответ прозвучал резко и катего-
рично: «Нет, сэр! Человечество не абсурдно»66. 

                                                      
65 Федин К. Собр. соч.: в 10 т. М.: Худож. лит., 1973. Т. 9. С. 493. 
66 Longley J.L. (Jr.) The Tragic Mask. A Study of Faulkner’s Heroes. Chapel 

Hill: University of North Carolina Press, 1963. P. 19. 



 272

Фантастический реализм Фолкнера питает неизменное при-
страстие к юмору. Юмор Фолкнера сравнивали с юмористической 
традицией литературы Юга, с американским фольклором и произ-
ведениями Марка Твена. Но есть еще одна сторона того, что мы 
называем фолкнеровским юмором. Это его фантастическая стихия, 
порождавшая не просто юмористическое повествование, но иро-
ническую прозу особого национального склада, в которой, по сло-
вам писателя, юмор соседствует с трагедией, когда «сама трагедия 
балансирует на туго натянутом канате между нелепостями – меж-
ду гротескным и ужасным»67. 

Один из блестящих образцов жанра иронической прозы 
Фолкнера – повесть «Пестрые лошадки», включенная позднее в 
роман «Деревушка». Этот эпизод настолько пронизан чисто амери-
канским юмором и в то же время глубоким, почти трагическим 
смыслом, что невольно вспоминается замечание Достоевского о 
способности или неспособности понимать собственно народный, 
национальный смысл произведения искусства, в том числе и его 
юмор, читателем или зрителем другого народа. Это та всемирная 
отзывчивость, о которой говорил Достоевский в своей пушкинской 
речи и которая была унаследована русской литературой от Пушки-
на, тот «тип всемирного боления за всех», который запечатлен в 
романах Достоевского и который близок гуманизму Фолкнера. 

Крупнейшие романы Достоевского – от «Преступления и 
наказания» до «Братьев Карамазовых» – создавались в эпоху, ко-
гда после 1861 г. в России, по образному выражению Льва Толсто-
го, «все это переворотилось и только укладывается». 

Фолкнер изобразил судьбы Соединенных Штатов в эпоху 
исторического перелома после Гражданской войны 1861–1865 гг. 
Это было время, когда в Америке по-своему «все переворотилось 
и только укладывалось» – может быть, даже в большей степени, 
чем в России, потому что процесс превращения страны в капита-
листическую, а затем в крупнейшую империалистическую держа-
ву шел быстрее и интенсивнее, чем в России. Вклад Фолкнера в 
мировую литературу определяется тем мастерством и художест-
венным проникновением, с которым он отразил эту эпоху в исто-
рии Америки. 

Сходство исторических ситуаций – процесса ускоренного 
капиталистического развития США и России в конце XIX – начале 
XX в. – при всей национальной неповторимости исторических 
                                                      

67 Faulkner in the University. P. 39. 



 273

судеб двух стран – дает объективные основания для художествен-
но-эстетического сравнения творчества русского и американского 
писателей. 

Наиболее серьезное исследование такого рода – книга бель-
гийского литературоведа Жана Вейсжербе «Фолкнер и Достоев-
ский. Схождения и влияния» (1968), в которой содержится немало 
тонких и верных наблюдений, позволяющих сопоставить стили-
стику, образную систему, сюжетно-композиционные особенности 
русского и американского писателей. В нашей критике уже отме-
чалась известная прямолинейность сравнительных сопоставлений 
Вейсжербе, хотя, безусловно, бельгийский исследователь сделал 
больше для изучения роли Достоевского в творческом наследии 
Фолкнера, чем все его предшественники68. 

Необязательно соглашаться с тем или иным конкретным со-
поставлением Вейсжербе, например, с его утверждением, что при-
знание Баярда Нарциссе в «Сарторисе» при соответствующих об-
стоятельствах почти точь-в-точь воспроизводит признание 
Раскольникова Соне. Однако уже само рассмотрение подобного 
типологического ряда (Раскольников и молодой Баярд, Раскольни-
ков и Квентин) может стать плодотворным при анализе образной 
структуры романов Фолкнера. Во всяком случае научный итог 
исследования Ж. Вейсжербе звучит вполне убедительно: «В том, 
что Фолкнер должен был встретиться с Достоевским, нет ничего 
удивительного. В известном смысле творческая встреча этих двух 
писателей представляется даже неизбежной»69. 

Близость Фолкнера к Достоевскому обнаруживается в 
стремлении обоих художников изобразить человека на духовном 
изломе, в острой психологической коллизии, подготовленной не-
спешным течением жизни. Отсюда та начальная неторопливость 
повествования, которая отличает обоих писателей. Первую поло-
вину романа Достоевского, как и романа Фолкнера, порой нелегко 
читать (обычно приводят в пример «Бесов»; с таким же правом 
можно назвать «Авессалом, Авессалом!» или «Деревушку»). Но 
тем крепче завладевает автор вниманием читателя в дальнейшем, 
тем глубже и длительнее художественное впечатление, оставляе-

                                                      
68 Фридлендер Г.М. Наука о Достоевском сегодня. (Спорные вопросы. Ис-

кания. Проблемы) // Рус. лит. 1971. № 3. С. 19–20. 
69 Weisgerber J. Faulkner and Dostoevsky: Influence and Confluence / transl. 

D. McWilliams. Athens: Ohio University Press, 1974. P. XI. 



 274

мое таким романом70. При этом герои Достоевского часто совер-
шают не те поступки, которые были бы естественны и логичны, а 
как раз, напротив, самые немыслимые и нарочитые в данной си-
туации. 

Стремясь воплотить кардинальные проблемы бытия, Досто-
евский и Фолкнер свободно обращались к формам художествен-
ной условности. В главе о черте в «Братьях Карамазовых» и в ал-
легорической притче о Князе Тьмы в фолкнеровской «Деревушке» 
условно-метафорическое начало выступает как своеобразие реа-
лизма двух писателей. 

Типологические схождения и различия творчества Достоев-
ского и Фолкнера дают возможность взглянуть на эти явления 
национальной литературы как на выражение некоторых общих 
закономерностей развития. При всей неповторимости идейно-
художественных миров Достоевского и Фолкнера эти два писателя – 
и каждый с поразительным своеобразием художника-гуманиста – 
выразили трагизм жизни человека в переломные периоды общест-
венного развития России и Соединенных Штатов. 

 

                                                      
70 М.М. Пришвин в «Журавлиной родине» одним из первых отметил эту 

черту романа «Бесы», «где вначале тоже идут многие скучные страницы. Зато как 
захватывает чтение после них!» (Пришвин М.М. Собр. соч.: в 6 т. М.: Гослитиз-
дат, 1957. Т. 4. С. 365). 



 275

ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ 
 

ЧЕХОВ И АМЕРИКА 
 
 
 
 
 
 

1 
 

Весной 1890 г. Чехов отправился на Сахалин. По пути он остано-
вился в Красноярске, где в начале века скончался возвращавшийся 
из Русской Америки (из Калифорнии) Н.П. Резанов, возглавляв-
ший Российско-американскую кампанию и немало сделавший для 
освоения русскими Северной Америки. Позднее Чехов напишет о 
нем в книге «Остров Сахалин». 

Из Красноярска 28 мая 1890 г. Чехов сообщал родным, что 
обратно собирается возвращаться через Америку. Замысел этот не 
был осуществлен, как не состоялась и поездка Чехова вместе  
с сыном Л.Н. Толстого в Чикаго на Всемирную выставку 1893 г., о 
чем речь шла в письмах Чехова А.С. Суворину (18 октября 1892 г.) 
и И.Е. Репину (23 января 1893 г.). 

Красноярск остался памятен в творчестве Чехова и еще  
одним обстоятельством, на которое до сих пор не обращалось вни-
мания. Город, вернее тамошняя природа, произвели на Чехова 
огромное впечатление. «Я согласился бы жить в Красноярске», – 
писал он в том же письме родным. 

В очерках «Из Сибири» Чехов утверждал, что не видел реки 
величественнее Енисея, что на берегах Енисея жизнь началась 
стоном, а кончится удалью, какая нам и во сне не снилась. «На 
этом берегу Красноярск, самый лучший и красивый из всех сибир-
ских городов, а на том – горы, напомнившие мне о Кавказе, такие 
же дымчатые, мечтательные. Я стоял и думал: какая полная, умная 
и смелая жизнь осветит со временем эти берега!» (14–15, 35). 

Через десять лет Чехов написал «Три сестры». Действие, как 
сказано в драме, происходит в губернском городе на реке. В письме к 
М. Горькому 16 октября 1900 г., т.е. еще до публикации драмы, Чехов 
писал об этой пьесе: «Действие происходит в провинциальном горо-



 276

де, вроде Перми» (Письма, 9, 133). Отсюда и возникло легковесное 
мнение, что действие «Трех сестер» происходит в Перми. 

Прозоров говорит, что город существует уже двести лет. Ка-
кой же это город? В европейской части России не было губернских 
городов, которым двести лет. А в Сибири был. Красноярск на Ени-
сее основан в 1628 г., а с 1822 г. стал центром Енисейской губер-
нии. Кто станет в одном из губернских городов центральной части 
России, откуда на поезде всего день пути до Москвы, так страстно, 
как чеховские сестры, восклицать: «В Москву! В Москву! В Моск-
ву!». Иное дело далекая Сибирь, Красноярск, куда ко времени 
посещения его Чеховым еще не была проложена железная дорога. 

Место действия «Трех сестер», при всей его условности, в 
ряде моментов навеяно, очевидно, воспоминаниями Чехова о 
Красноярске. В этом убеждают и дважды повторенные слова Вер-
шинина, перекликающиеся с приведенной записью о Красноярске 
в очерках «Из Сибири». В первом действии Вершинин говорит: 
«Через двести, триста лет жизнь на земле будет невообразимо 
прекрасной, изумительной». И затем в третьем действии: «А прой-
дет еще немного времени, каких-нибудь двести-триста лет, и на 
нашу теперешнюю жизнь так же будут смотреть и со страхом и с 
насмешкой, все нынешнее будет казаться и угловатым, и тяжелым, 
и очень неудобным, и странным. О, наверное, какая это будет 
жизнь, какая жизнь!». Не случайно в письмах Чехова, которые он 
писал по дороге на Сахалин, несколько раз подчеркивается, что 
Енисей и Амур произвели на него наибольшее впечатление. 

«Амур чрезвычайно интересный край, – писал Чехов в пись-
ме 23 июня 1890 г. – До чертиков оригинален. Жизнь тут кипит 
такая, о какой в Европе и понятия не имеют. Она, т.е. эта жизнь, 
напоминает мне рассказы из американской жизни». Это замечание 
Чехова относится прежде всего к рассказам Ф. Брета Гарта, печа-
тавшимся тогда в крупнейших русских журналах и выходившим 
отдельными изданиями. Герои чеховского рассказа «Мальчики» 
(1887) решили бежать в Америку, начитавшись Майн-Рида и Фе-
нимора Купера. 

 
2 
 

В те же годы проявила первый интерес к творчеству Чехова и 
Америка. Переводы его рассказов появляются в американских 
журналах с 1890-х годов. Известная переводчица русской литера-
туры Изабел Хэпгуд опубликовала в 1891 г. в нью-йоркском жур-



 277

нале «Short Stories. A Magazine of Fact and Fiction» свой перевод 
рассказа «Дома». Однако только выход Собрания сочинений  
Чехова в 13 томах (1916–1922) в переводах Констанс Гарнет прочно 
утвердил репутацию русского писателя у англоязычных читателей. 

В старости Констанс Гарнет, сделавшая очень много для по-
пуляризации русской классики в странах английского языка (ее 
перевод «Братьев Карамазовых» стал эпохальным событием в 
истории английской и американской литератур), вспоминала, что 
переводы Чехова и Тургенева потребовали от нее гораздо больше 
усилий, чем переводы других русских писателей, «потому что их 
русский язык столь великолепен»1. 

Современник Чехова американский писатель У.Д. Хоуэллс 
говорил о том огромном впечатлении, какое произвели на него 
книги русских писателей – сначала Тургенева и Толстого, а затем 
Чехова. «Они открыли мне новый мир – подлинный мир жизни. 
Приходилось ли вам читать “Вишневый сад” Чехова? Какая жизнь, 
какие краски, какая красота жизни заключены в этой книге!»2 

С большим интересом читал Чехова Теодор Драйзер, о чем 
свидетельствуют опубликованные его дневники3. Шервуд Андер-
сон, в личной библиотеке которого было три сборника английских 
переводов пьес и рассказов Чехова, в изданных посмертно воспо-
минаниях писал: «Я почувствовал духовное родство, когда стал 
читать русских – Толстого, Чехова, Достоевского, Тургенева...  
Я ощутил братство с Чеховым»4. Английская писательница Вирд-
жиния Вулф, читая рассказы Ш. Андерсона, ощутила это творче-
ское родство, заметив, что новеллы Андерсона «вызывают такие 
же чувства, какие испытываешь, впервые читая Чехова»5. Круп-

                                                      
1 Garnett C. The art of translation // Listener. L., 1947. January 30. Vol. 37, 

N 942. P. 195. 
2 Howells W.D. “War Stops Literature”, Says William Dean Howells //  

Kilmer J. Literature in the Making by Some of Its Makers. N.Y.: Harper and Brothers, 
1917. P. 7. 

3 Dreiser Th. American Diaries, 1902–1926 / ed. Th.P. Riggio. Philadelphia: 
University of Pennsylvania Press, 1982. P. 239, 242, 243. Пьесы Чехова Драйзер 
относил к «высшим достижениям литературы» (Dreiser Th. Letters. A Selection:  
[in 3 vols] / ed. R.H. Elias. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1959. 
Vol. 1. P. 188). 

4 Anderson Sh. Memoirs. A Сritical Edition by R.L. White. Chapell Hill: Uni-
versity of North Carolina Press, 1969. P. 451. 

5 Цит. по кн.: Brewster D. East-West Passage. A Study in Literary Relation-
ships. L.: Allen and Unwin, 1954. P. 211.  



 278

нейший поэт и теоретик литературного модернизма Т.С. Элиот, 
напротив, считал мир драматургии Чехова «лишенным ясности и 
всеобщности»6. 

В годы после Первой мировой войны слава Чехова прочно 
утвердилась в Соединенных Штатах. Крупнейший американский 
драматург Юджин О’Нил считал, что самые совершенные пьесы 
без интриги принадлежат Чехову. Ф.С. Фицджералд, обращаясь к 
жанру рассказа, называет в качестве образцов «Шинель» Гоголя и 
«Душечку» Чехова, сила которых «вовсе не в увлекательности 
сюжета»7. Прочитав «Письма о литературе» Чехова8, Фицджералд 
пишет своему редактору М. Перкинсу: «Вот это действительно 
прекрасная книга»9. 

Другой выдающийся писатель Америки – Томас Вулф в мо-
лодости писал пьесы и обращался при этом к драматургии О’Нила, 
Толстого, Чехова, Андреева10. В романе Вулфа «О времени и реке» 
герой читает отрывок из своей книги, и затем один из слушателей 
говорит: «Это так же прекрасно, как “Вишневый сад”»11. Чехов 
становится эталоном, мерилом художественного достоинства. 

Американские писатели учились у Чехова мастерству лако-
низма и выразительности. Вместе с тем уроки Чехова были для 
них школой гражданской ответственности писателя. Имея в виду 
это чувство ответственности художника перед обществом, Синк-
лер Льюис в одной из последних своих статей, написанных неза-
долго до смерти, рекомендовал начинающим писателям «читать 
без устали таких авторов, как Толстой, Достоевский, Чехов»12. 

Эрнест Хемингуэй, признавая, что он учился у Чехова, 
вспоминал о первых впечатлениях, произведенных на него чтени-
ем чеховских рассказов: «В Торонто, еще до нашей поездки в Па-
риж, мне говорили, что Кэтрин Мэнсфилд пишет хорошие расска-
зы, даже очень хорошие рассказы, но читать ее после Чехова – все 

                                                      
6 Eliot T.S. The Sacred Wood: Essays on Poetry and Criticism. L.: Methuen; 

N.Y.: Barnes & Noble, 1960. P. 69. 
7 Fitzgerald F.S. The Letters / ed. A. Turnbull. N.Y.: Scribner’s Sons, 1963. 

P. 116. 
8 Речь идет о кн.: Chekhov A. Letters on the Short Story, the Drama and Other 

Literary Topics / ed. L.S. Friedland. N.Y.: Minton, Balch and Co., 1924.  
9 Фицджеральд Ф.С. Портрет в документах. М.: Прогресс, 1984. С. 189.  
10 Wolfe Th. The Notebooks / ed. R. Kennedy, P. Reeves. Chapel Hill: University 

of North Carolina Press, 1970. P. 13.  
11 Wolfe Th. Of Time and the River. Harmondsworth (Mx), 1971. P. 633. 
12 Льюис С. Собр. соч.: в 9 т. М.: Правда, 1965. Т. 7. С. 484. 



 279

равно что слушать старательно придуманные истории еще моло-
дой старой девы после рассказа умного знающего врача, к тому же 
хорошего и простого писателя»13. 

Уильям Сароян во время поездки в Советский Союз говорил, 
что ему «безгранично близок и симпатичен великий Чехов», у кото-
рого он учился, по его словам, «как бы это поточнее выразиться, 
интеллигентности, что ли». «Он сопровождает меня всю жизнь, – 
говорил Сароян о Чехове. – Я до сих пор часто его перечитываю. 
Все у него, в хорошем смысле слова, вызывает зависть... У него 
тонкая душа, тонкая лирика, искренность тонкая, и даже неприми-
римость и мужество у Чехова тонкие»14. 

Когда Уильяма Фолкнера в старости спросили, кого он выше 
всего ценит из писателей-новеллистов, он назвал Чехова. «Других 
я не помню»15, – добавил он. Другие не были столь важны для 
творческой лаборатории Фолкнера-рассказчика. Поясняя, как он 
пишет рассказы, Фолкнер обратился к опыту Чехова: «Первое, с 
чем сталкивается мастер: рассказать то, что он хочет, как можно 
короче и проще, и, если он настоящий, первоклассный мастер – 
такой, как, например, Чехов, он потратит на это две-три тысячи 
слов, но, если у него нет подобного умения, ему может понадо-
биться и восемь-десять тысяч слов»16. 

В домашней библиотеке Фолкнера было два американских из-
дания Чехова: сборник пьес («Чайка», «Дядя Ваня», «Три сестры», 
«Вишневый сад») и книга рассказов и повестей, в которую вошли 
«Степь», «В овраге», «Каштанка», «День за городом», «Старость», 
«Враги», «На пути», «Ванька», «Попрыгунья», «Тоска», «Неосто-
рожность», «Черный монах», «Поцелуй», «В ссылке», «Произведение 
искусства», «Мечты», «Бабье царство», «Доктор», «Житейская ме-
лочь», «После театра», «Беглец», «Верочка» и «Скрипка Ротшильда». 
Фолкнер по-своему стремился к той абсолютной правде жизни, о 
которой говорил Чехов как о цели искусства. 

Специфику жанра рассказа Фолкнер определял, обращаясь к 
новеллистическому мастерству Чехова: «В рассказе, который по 
сути своей близок к стихотворению, каждое слово должно быть 
предельно точным. В романе можно быть небрежным, а в рассказе – 

                                                      
13 Хемингуэй Э. Собр. соч.: в 4 т. М.: Худож. лит., 1968. Т. 4. С. 471.  
14 Сароян У. Яблони – звезды... Это великолепно! // Лит. газ. 1976. 17 нояб. С. 15. 
15 Faulkner in the University: Class Conferences at the University of Virginia, 

1957–1958 / ed. F.L. Gwynn, J.L. Blotner. N.Y.: Vintage Books, 1959. P. 24. 
16 Фолкнер У. Статьи, речи, интервью, письма. М.: Радуга, 1985. С. 273. 



 280

нельзя. Я имею в виду настоящие рассказы, такие, как писал Че-
хов. Вот почему после поэзии я ставлю рассказ – он требует почти 
такой же точности, не допускает неряшливости и небрежности»17. 
Незадолго до смерти Фолкнер назвал Чехова в числе тех писате-
лей, книги которых он перечитывает ежегодно18. 

Продолжая литературно-эстетические традиции Фолкнера, 
высоко ценившего русскую литературу, американский писатель 
Джон Гарднер в своей программной книге «О моральной ответст-
венности литературы», направленной против литературы неверия 
в человека и его свершения, обратился к Чехову в подтверждение 
того, что «подлинное искусство говорит правду»19. 

Споры вокруг художественного наследия Чехова продолжа-
ются с неослабевающей силой. Его международное признание 
растет от десятилетия к десятилетию. Известный американский 
драматург и критик Джон Хоуард Лоусон в статье «Драматургия 
Чехова – вызов драматургам» выступил против распространенных 
еще со времен Льва Шестова представлений о Чехове как писате-
ле-пессимисте, который «убивал человеческие надежды»20. «Чехов 
оказал большое влияние на развитие театра в Соединенных Шта-
тах, – писал Лоусон. – Однако это влияние в значительной степени 
основывалось на весьма одностороннем и, по существу, неверном 
понимании искусства Чехова. По иронии судьбы Чехов, пророк 
новой эпохи, восхвалялся как пророк обреченности! Писателя, 
ненавидящего пессимизм, высмеивавшего инертность интеллиген-
ции и ложные чувства, называют отцом декадентской драмы, вы-
разителем чувств претенциозного интеллектуализма... Необходимо 
рассматривать произведения Чехова в правильной исторической 
перспективе... Распознание подлинных художественных ценностей 
Чехова важно прежде всего для нас самих – для того, чтобы эти 

                                                      
17 Фолкнер У. Статьи, речи, интервью, письма. С. 335. 
18 Faulkner W. Lion in the Garden: Interviews with William Faulkner, 1926–

1962 / ed. J.B. Meriwether, M. Millgate. N.Y.: Random House, 1968. P. 284. 
19 Gardner J. On Moral Fiction. N.Y.: Basic Books, 1978. P. 150. Почти все 

современные американские писатели отдали дань уважения мастерству Чехова. 
Ветеран американской литературы Р.П. Уоррен назвал Чехова среди создателей 
непревзойденных рассказов (R.P. Warren Talking: Interviews, 1950–1978 / ed. 
F.C. Watkins, J.T. Hiers. N.Y.: Random House, 1980. P. 134). 

20 Шестов Л. Творчество из ничего // Шестов Л. Начала и концы. СПб.: 
М.М. Стасюлевич, 1908. С. 3. 



 281

ценности могли обогатить наш современный американский те-
атр»21. 

Далеко не все и не сразу было понято на Западе в художест-
венно-эстетическом наследии Чехова. Профессор Мичиганского 
университета Томас Г. Виннер писал о начале популярности Чехо-
ва в США после Первой мировой войны: «Хотя количество изда-
ний чеховских произведений в эти годы резко увеличилось, а наи-
более известные из его пьес шли на американской сцене впервые, 
серьезной критической оценки творчества Чехова американские 
критики тогда еще не дали. Чехов все еще представлял загадку для 
американской критики и значительно более сложную, нежели Тол-
стой, Тургенев и Достоевский, с которыми американская читаю-
щая публика была гораздо лучше знакома. По этой-то причине 
многие критики ограничивались попыткой объяснить Чехова пу-
тем сопоставлений»22. 

Это замечание остается в силе до сих пор, свидетельством 
чему могут служить некоторые статьи о Чехове американских 
писателей и критиков, появившиеся в последующие десятилетия. 

Хорошо известная у нас американская писательница Джойс 
Кэрол Оутс в статье «Чехов и театр абсурда» пытается предста-
вить русского писателя провозвестником театра абсурда на Западе. 
Предвосхищение приемов театра абсурда Оутс усматривает в тех 
моментах творчества Чехова, когда символизм сочетается у него с 
изображением «непонятного, нелепого и парадоксального в жизни 
людей». «Многое из того, что представлялось в последние десяти-
летия жизни театра ошеломляющим авангардом, уже было в тео-
рии и практике Чехова. Стоит лишь вспомнить главные проблемы 
“Вишневого сада” и “Трех сестер” – безнадежность, комическую 
патетику, утраченные традиции и бессмысленную тоску по Моск-

                                                      
21 Lawson J.Н. Chekhov’s Drama: Challenge to Playwrights // Masses and 

Mainstream. 1954. Oct. Vol. 7, N 10. P. 11. 
22 Виннер Т.Г. Чехов в Соединенных Штатах Америки: обзор // Литератур-

ное наследство. М.: Изд-во АН СССР, 1960. Т. 68. С. 783. Советские исследовате-
ли также обращались к истории восприятия чеховского наследия в США (Сохря-
ков Ю.И. Традиции А.П. Чехова в американской новеллистике XX века // 
Творчество А.П. Чехова. Особенности художественного метода: сб. ст. Ростов 
н/Д, 1979. Вып. 4. С. 102–113; Он же. Традиции А.П. Чехова в драматургии США 
XX в. // Художественный метод А.П. Чехова: межвуз. сб. науч. тр. Ростов н/Д: 
РГПИ, 1982. С. 129–138). 



 282

ве, – чтобы убедиться, как перекликаются со всем этим “В ожида-
нии Годо” Беккета и другие подобные вещи»23. 

Признавая, что основой творчества Чехова является реализм 
XIX в. (именуемый Оутс, как и другими американскими исследо-
вателями, натурализмом), она полагает, что «техника Чехова толь-
ко отчасти может быть названа реалистической: в принципе она 
носит символический характер»24. Оутс считает, что чеховская 
фабула, изображение происходящего, приемы, которыми писатель 
пользуется, языковая структура произведения – все это является 
выражением абсурдности бытия (имеются в виду фразы типа:  
«А должно быть, в этой самой Африке теперь жарища» или «Баль-
зак женился в Бердичеве»). Герои Чехова, по Оутс, утратили спо-
собность к самовыражению и вместе с тем способность жить и 
здраво воспринимать окружающее. 

Для подтверждения «абсурдности» пьес Чехова Оутс приво-
дит в пример заключительную сцену «Вишневого сада», когда 
старого слугу Фирса забыли при отъезде в доме. И хотя это знаме-
нует конец «старого порядка», так что зрители не знают, смеяться 
им или плакать, с другой, чисто театральной стороны эта сцена 
производит абсурдистское впечатление и отвлекает от главной 
темы и идеи пьесы, связанной с тем, как главные герои восприни-
мают продажу родовой усадьбы. 

При этом Оутс отмечает, что чеховское действие выглядит 
вполне реалистично, герои говорят языком, отражающим реаль-
ную действительность. «Понимание драматического действия у 
Чехова более сложно и нетрадиционно, чем у абсурдистов, чей 
бунт направлен к упрощению жизни и преувеличению отдельных 
сторон жизненного опыта»25. 

В традиционном театре центральная тема всегда хорошо 
проработана и определяет движение сценического действия: герой 
убивает короля или в конце концов женится на своей избраннице, 
или, напротив, освобождается от сковывающих уз семьи и лице-
мерного общества. У Чехова и драматургов-абсурдистов, считает 
Оутс, центральная тема или не выявлена вообще, или остается 
непроработанной. Вишневый сад как символ столь многозначен, 
что воплощает в себе совершенно различное для разных людей. 

                                                      
23 Oates J.C. Chekhov and the Theater of the Absurd // Oates J.C. The Edge of 

Impossibility: Tragic Forms in Literature. N.Y.: The Vanguard Press, 1972. P. 118. 
24 Ibid.  
25 Ibid. Р. 123. 



 283

Сам же по себе он не существует, ибо лишен художественного 
наполнения. Никто не видит вишневого сада как такового: для 
одних он – утраченное средство обогащения, для других – олице-
творяет крепостное прошлое, или им видятся лица умерших пред-
ков. Как в зеркале, каждый видит в нем только самого себя. Пото-
му-то Гаев и говорит так весело о его продаже: «В самом деле, 
теперь все хорошо. До продажи вишневого сада мы все волнова-
лись, страдали, а потом, когда вопрос был решен окончательно, 
бесповоротно, все успокоились, повеселели даже...» (13, 247). 

Пьесы Чехова и пьесы современных абсурдистов, пишет 
Оутс, не сводимы к одному-единственному чувству или идее.  
В этом многообразии подхода к действительности Оутс усматри-
вает внутреннее родство русского писателя и драматургов-
абсурдистов. Другое сходство этих столь художественно различ-
ных явлений Оутс пытается обосновать, исходя из «антигуманиз-
ма», якобы присущего Чехову, которому приписывается абсурди-
стская концепция: «Гуманизм потерпел поражение, потому что 
человек лишен человечности, не знает себя, не может контролиро-
вать себя и потому не может разумно управлять миром»26. 

Отмечая внешнее сходство изображения деградации и дегу-
манизации общества у Чехова и в театре абсурда, Оутс приходит к 
выводу: «Видение человека в абсурдистской драме и у Чехова 
весьма близкое, если не идентичное»27. При этом абсолютно игно-
рируется социально-психологическая и историческая мотивировка 
чеховских образов в «Вишневом саде» и других произведениях, к 
которым обращается Оутс. 

Социальную обусловленность чеховских героев отметила 
американская писательница Лиллиан Хеллман в предисловии к 
американскому изданию писем Чехова. «Не может возникнуть 
никакого сомнения, – писала она, – что Чехов был человеком глу-
боких идеалов и обладал необыкновенным чувством социальной 
ответственности»28. 

Драматургия Чехова привлекала американских писателей, 
стоящих на иных позициях, чем Оутс, уподобившая поэтику дра-
матургии Чехова театру абсурда. Именно против подобного ото-
ждествления выступил американский драматург Эдвард Олби. 

                                                      
26 Oates J.С. Op. cit. Р. 124. 
27 Ibid. Р. 125. 
28 Hellman L. Introduction // Chekhov A. The Selected Letters / ed. L. Hellman. 

N.Y., 1955. P. XXIII. 



 284

Признавая, что театр абсурда изменил наше представление о со-
временном театре, Олби считает, что национальная американская 
традиция далека от театра абсурда. «Как я полагаю, – заявил Олби, – 
театр в Соединенных Штатах будет всегда стоять ближе к постиб-
сеновско-чеховской традиции»29. В своей статье «Какой театр 
считать абсурдным?» Олби убедительно показал, что «театр  
абсурда (или авангардистский театр – называйте его как хотите) в 
теперешнем виде сходит со сцены»30. 

В своих воспоминаниях другой выдающийся драматург со-
временной Америки – Теннесси Уильямс писал, что давно полюбил 
книги Чехова, особенно его рассказы. «Они ввели меня в ту литера-
туру, к которой я чувствовал пристрастие в те годы. Думаю, что в 
Чехове скрыто еще очень многое. До сих пор меня зачаровывает 
тонкая поэтичность его произведений, а “Чайку” я считаю величай-
шей современной пьесой, если не называть “Матушку Кураж” Брех-
та. Немало говорилось, будто главное влияние на меня оказал Ло-
уренс. Конечно, он сыграл существенную роль в моей творческой 
биографии, но еще более сильным было влияние Чехова»31. Не слу-
чайно в одном из писем в годы Второй мировой войны Т. Уильямс 
упоминает, что в его рабочем кабинете висит портрет Чехова32. 

Ни один крупный американский мастер театра не прошел 
мимо драматургии Чехова. Артур Миллер в статье об американ-
ском театре писал, что драматурги не могут читать Чехова, не 
завидуя мастерству гармонии, сбалансированности частей в его 
пьесах. «В этом отношении он ближе к Шекспиру, чем какой-либо 
иной известный мне драматург»33. И далее А. Миллер добавляет, 
что, по его мнению, проникновение в психологию и внутренний 
мир героев отличает не только Чехова, но и всю русскую класси-
ческую литературу. И действительно, влияние чеховских пьес в 
англоязычной литературе есть лишь часть более широкого воздей-
ствия русской литературы и театра. 

В работах о Чехове, появившихся в США, делается попытка 
сочетать идейно-тематический анализ с пристальным вниманием к 
                                                      

29 Albee E. Which Theatre is the Absurd One? // New York Times Magazine. 
1962. 25 Febr. P. 66. 

30 Ibid. 
31 Williams T. Memoirs. N.Y., 1976. P. 51. 
32 Williams T. Letters to Donald Windham, 1940–1965 / ed. D. Windham. N.Y., 

1977. P. 82. 
33 Miller A. The Shadows of the Gods. A Critical View of the American Theatre // 

Harper’s Magazine. 1958. Aug. P. 38. 



 285

художественной специфике чеховского повествования. Материалы 
симпозиума по творчеству Чехова, проходившего в апреле 1975 г. 
в университете штата Северная Каролина, представлены в сборни-
ке «Мастерство Чехова-писателя». В выступлениях на симпозиуме 
нашли отражение различные точки зрения на Чехова, получившие 
распространение в литературоведении США. Поясняя, почему 
многие исследования в книге носят формалистический или струк-
туралистский характер, составители сборника – известные амери-
канские русисты Пол Дебречни и Томас Икмен пишут в предисло-
вии: «Преобладание в этом томе формалистических работ не 
является выражением определенной направленности или даже 
моды. Это всего лишь свидетельство того, что время импрессио-
нистической критики или тематической критики, не опирающихся 
на анализ сложной структуры текста, давно миновало»34. 

В 1980 г. профессор университета штата Флорида Питер 
Стоуэлл выпустил монографию «Литературный импрессионизм: 
Джеймс и Чехов», в которой сопоставляет чеховскую манеру по-
вествования с импрессионизмом Генри Джеймса. Эти писатели 
жили в совершенно различных художественных мирах и не были 
знакомы с произведениями друг друга, хотя романы Джеймса пе-
реводились и печатались в русских журналах конца XIX в., а рас-
сказы Чехова стали появляться в английских и американских жур-
налах. 

Чехов и Джеймс стали импрессионистами в литературе, счи-
тает Стоуэлл, когда они осознали необходимость отказаться от 
описательности и от авторского всеведения в прозе. Оба писателя 
«порвали с трансцендентной субъективностью романтизма и все-
ведущей объективностью реализма, чтобы выработать субъектив-
ный объективизм литературного импрессионизма»35. Строгая ар-
хитектоника чеховских пьес, с одной стороны, и отображение 
различных точек зрения, «многоплановое сознание» в романах 
Джеймса – с другой, привели обоих писателей, как полагает кри-
тик, к созданию «новой прозы». «Время оказалось неразрывно 
связанным с пространством посредством прозы, сжавшей время до 
пространственных форм, а пространство – до неопределенных 

                                                      
34 Chekhov’s Art of Writing. A Collection of Critical Essays / ed. 

P. Debreczeny, Th. Eekman. Columbus (Ohio): Slavica Publishers, 1977. P. 7. 
35 Stowell H.P. Literary Impressionism, James and Chekhov. Athens: University 

of Georgia Press, 1980. P. 4. 



 286

осколков замерзшего времени»36. Этот новый взгляд на действи-
тельность переключает внимание автора и читателя с создания 
образов и сюжета на категории одновременности происходящего, 
повторяемости, множественности, феноменологического воспри-
ятия реальности. 

Для обоснования тезиса об импрессионизме Чехова критик 
обращается к известному высказыванию Л. Толстого о чеховской 
манере: «У Чехова и вообще у современных писателей развилась 
необыкновенная техника реализма. У Чехова все правдиво до ил-
люзии, его вещи производят впечатление какого-то стереоскопа. 
Он кидает как будто беспорядочно словами и, как художник-
импрессионист, достигает своими мазками удивительных резуль-
татов»37. Преобладание импрессионизма в рассказах «Дама с со-
бачкой», «Архиерей», «Невеста» Стоуэлл подтверждает тем, что 
читателю невозможно определить, любит ли Гуров Анну, был ли 
архиерей архиереем и действительно ли Надя изменила свою 
жизнь. 

В 1984 г. в США вышел сборник статей «Чехов. Новые пер-
спективы». В предисловии Рене Уэллек отмечал, что важнейшим 
событием для понимания Чехова в Америке стали гастроли Мос-
ковского Художественного театра в 1923 г., показавшего амери-
канцам «Вишневый сад» и «Иванова». Уэллек вспоминает слова 
известного американского поэта Конрада Эйкена, сказанные еще 
в 1921 г.: «Чехов – очевидно, величайший новеллист, когда-либо 
живший на свете»38. Проза и драматургия Чехова становятся 
предметом все более пристального изучения американских руси-
стов. 

 

                                                      
36 Stowell H.P. Literary Impressionism, James and Chekhov. P. 4. 
37 Лев Толстой об искусстве и литературе: [сб.: в 2 т.] / сост. 

К.Н. Ломунов.. М.: Сов. писатель, 1958. Т. 2. С. 143–144.  
38 Chekhov: New Perspectives / ed. R. Wellek and N.D. Wellek. Englewood 

Cliffs (N.J.): Prentice-Hall, 1984. P. 28. 



 287

ГЛАВА ПЯТАЯ 
 

АМЕРИКАНСКИЕ ПИСАТЕЛИ  
ВТОРОЙ ПОЛОВИНЫ XIX в.  

В РОССИИ 
 
 
 
 

1 
 

Вторая половина XIX столетия ознаменована в истории литера-
турных связей России и США существенными изменениями в 
самом характере литературных контактов и направленности инте-
ресов писателей двух стран. Если до крестьянской реформы 
1861 г. в России наблюдался интерес к американской литературе 
(прежде всего к Куперу и Ирвингу, а позднее к Эдгару По), а писа-
тели США не ведали о существовании русской словесности, то 
после 60-х годов, когда в Соединенных Штатах отгремели бои 
Гражданской войны, все явственнее сказывается интерес амери-
канских писателей к открытиям русского реализма. 

Эта новая направленность литературных связей определя-
лась переходом самой американской литературы к реализму.  
В Тургеневе и Толстом писатели Америки увидели своих литера-
турных учителей. Событием становится не американская литерату-
ра в России, как во времена Пушкина и Белинского, а «вторжение» 
в Соединенные Штаты произведений великих русских реалистов. 

Таковы главные, принципиальные изменения в характере 
русско-американских литературных связей в пореформенную эпоху. 
Только памятуя об этом, можно правильно оценить тот общест-
венно-литературный резонанс, который получили в России конца 
XIX – начала XX в. переводы произведений Брета Гарта и Марка 
Твена, Генри Джеймса и Хоуэллса, Эдварда Беллами и Уолта 
Уитмена, а также других американских писателей, с которыми 
русский читатель познакомился в ту пору. 

Гражданская война в Соединенных Штатах не оставила рав-
нодушными русских писателей и публицистов, как не были они 
безразличны почти за столетие до того к борьбе американского 
народа за свою независимость. Известно, с каким пристальным 
вниманием следил за ходом войны в США Н.Г. Чернышевский. 



 288

Еще до начала военных действий он с восхищением писал о под-
виге Джона Брауна, отдавшего жизнь в борьбе с рабовладельцами. 
Высокую оценку дал Чернышевский «Временной конституции» 
Джона Брауна, опубликовав в «Современнике» перевод основных 
статей этого революционного документа1. 

В политических обзорах в «Современнике» Чернышевский 
не только освещал ход Гражданской войны, но и прикровенно 
проводил мысль, что революционные события в Америке окажут 
революционизирующее воздействие на Россию. Интерес к амери-
канским событиям получил отражение и в романе «Что делать?» 
(глава XX пятой части). 

Близкую Чернышевскому позицию в отношении Гражданской 
войны занимали публицист журнала «Русское Слово» Г.Е. Бла- 
госветлов и критик из журнала «Современник» В.А. Обручев.  
В статье «Невольничество в Северной Америке» Обручев весьма 
критически изобразил жизнь не только американского рабовладель-
ческого Юга, но и Севера: «Револьвер и нож, точно, в ходу в Амери-
ке; но не у честных и трудолюбивых граждан, а у немногих свирепых 
плантаторов, которые тяготеют над несчастным Югом и, как без-
образный паук, высасывают кровь из благодатных стран, которые 
захватили в свои нечистые разбойничьи руки»2. И далее: «Преслову-
тые учреждения Союза привели к ужасам револьверного самоуправ-
ства, и это одно уже налагает на Америку такое пятно, которое затме-
вает все, что можно сказать в ее пользу. Мы не преклоняемся перед 
общественными началами Америки; они не составляют для нас идеа-
ла; мы не находим его и в личности американца». 

Принципиально иную позицию занимал известный в те годы 
писатель и критик-англофил А.В. Дружинин. В обзоре «Рассказы 
новейших туристов о Юге Соединенных Штатов» он писал: «Ос-
вобождению рабов во что бы то ни стало, с пролитием крови и 
истреблением собственности, мы сочувствуем так же мало, как 
сочувствовали возмущению Джона Брауна»3. 

Теоретик революционного народничества и анархизма 
М.М. Бакунин, бежав из сибирской ссылки в Америку, писал Гер-

                                                      
1 Дементьев И.П. Н.Г. Чернышевский и конституция Джона Брауна // 

Вопр. истории. 1959. № 12. С. 137–144; Иванов Р.Ф., Левитас И.Я. 
Н.Г. Чернышевский о рабстве негров в США и проблеме гражданских свобод // 
Американский ежегодник, 1980. М.: Наука, 1981. С. 118–138. 

2 Современник. 1861. № 3, отд. 1. С. 291. 
3 Русский Вестник. 1863. № 3. С. 186. 



 289

цену и Огарёву в первый год Гражданской войны: «Все симпатии 
мои, разумеется, клонятся к Северу, но увы! кажется Юг действует 
до сих пор сильнее, умнее, дружнее»4. Русские люди не могли не 
сочувствовать борьбе за социальную справедливость как у себя 
дома, так и в далекой Америке. 

Вспоминая о том, как в 1863 г., в разгар войны, в Нью-Йорк 
с дружеским визитом и демонстрацией в поддержку Севера при-
была русская военная эскадра, участник Гражданской войны Ро-
берт Фрай писал много лет спустя В.И. Ленину: «Это было такой 
неожиданностью для британского флота, занявшего нью-йоркскую 
гавань для бомбардировки Нью-Йорка, что он поднял якорь и 
ушел. Широкие массы Америки не забыли этого»5. 

Вместе с тем русские люди, оказавшиеся в Америке, замеча-
ли, что в стране господствует общественная несправедливость, что 
идеалы свободы и равенства попраны властью доллара. Русский 
офицер И.В. Турчанинов, эмигрировавший в США, а затем при-
нявший активное участие в войне на стороне северян (за исключи-
тельные заслуги президент Линкольн присвоил ему звание бригад-
ного генерала), писал Герцену из штата Иллинойс: «Эта республика – 
рай для богатых; они здесь истинно независимы; самые страшные 
преступления и самые черные происки окупаются деньгами... Лов-
кач-капиталист – американский принц, которого почтенность так же 
не может быть атакована, как почтенность русского царя; первого 
особа так же неприкосновенна и священна, как особа второго; один 
раздавит всякого врага жандармами и солдатами, другой долларами 
и подчиненными ему разбойниками»6. 

Эту неприглядную сторону американской жизни отмечали 
русские путешественники, побывавшие в США перед Граждан-
ской войной, – близкий друг Герцена и Бакунина Василий Бодиско 
(племянник русского посланника в Вашингтоне) и историк 
А.Б. Лакиер, выпустивший первую после «Живописного путеше-
ствия» П.П. Свиньина книгу о путешествии по североамерикан-
ским штатам. Н.А. Добролюбов подверг Лакиера критике за не-
достаточное внимание к вопросу о невольничестве, этому «самому 

                                                      
4 Письма М.М. Бакунина к А.И. Герцену и Н.П. Огареву / с примеч. 

М.П. Драгоманова. Женева: Укр. тип., 1896. С. 76. 
5 Ленинский сборник. М.: Госполитиздат, 1945. Т. 35. С. 293. 
6 Лит. наследство. М.: Изд-во АН СССР, 1955. Т. 62: Герцен и Огарев.  

II. С. 599. См. также: Старцев А.И. И.В. Турчанинов и Гражданская война в США // 
Новая и новейшая история. 1984. № 6. С. 96–110. 



 290

важному и живому из всех вопросов не только Северной Америки, 
но, может быть, и всего образованного мира»7. В преддверии об-
щенационального конфликта из-за положения негров в США иг-
норирование этого вопроса действительно казалось странным. 

После Гражданской войны в русской демократической пуб-
лицистике установилось представление о Соединенных Штатах 
как о «республике плутовства и того царства долларов, которое мы 
теперь в ней видим». Так писала 15 сентября 1876 г. издававшаяся 
в Лондоне революционным народником П.Л. Лавровым газета 
«Вперед!». 

Однако отношения наших двух стран никогда не были одно-
значными. К сближению России и Соединенных Штатов призывал 
Герцен. «Мы не избалованы сочувствием других народов, не изба-
лованы также и их пониманием», – писал он в «Колоколе» 
1 декабря 1858 г. Одна Америка понимает, что Россия выходит из 
периода николаевской крепостнической политики, какой была 
«вся петербургская политика с 1825 года», и «первая приветствует 
ее». Это взаимопонимание стало возможно потому, что «между 
нами целый океан соленой воды, но нет целого мира застарелых 
предрассудков, остановившихся понятий, завистливого местниче-
ства и остановившейся цивилизации» (19, 139). 

И отсюда оптимистический вывод Герцена: «Если Россия 
освободится от петербургской традиции, у ней есть один союзник – 
Северо-Американские Штаты». Вместе с тем в статье «Америка и 
Россия» (1866) Герцен ставит вопрос о коренном различии между 
американским индивидуализмом, концепцией «доверия к себе», 
провозглашенной Эмерсоном, и общинным началом, заложенным 
в русском народе: «Противоположность петербургской военной 
диктатуры, уничтожающей все лица в лице самодержца, с амери-
канским самодержавием каждого лица – огромна. И это не все, 
самая роковая антиномия, которой оканчивается история Запада, 
не является ли снова как личная рассыпчатость Америки, с одной 
стороны, и русский общинный сплав – с другой» (19, 140). 

Особенно наглядно чувства взаимной симпатии прояви-
лись в книгах русских людей, подолгу живших в Америке.  
В конце XIX в. таких книг появилось более двух десятков, среди 
них воспоминания участника русского революционного движе-
ния 60-х годов П.И. Огородникова («От Нью-Йорка до Сан-
Франциско и обратно», 1872), революционного народника 
                                                      

7 Добролюбов Н.А. Собр. соч.: в 9 т. М.; Л.: Худож. лит., 1962. Т. 4. С. 222. 



 291

Г.А. Мачтета («По белу свету...», 1889), журналиста М.М. Влади- 
мирова («Русский среди американцев», 1872), публициста 
А.С. Курбского («Русский рабочий у североамериканского планта-
тора», 1875), медика В.В. Святловского («По белу свету. За Атланти-
ческим океаном», 1898), публициста К.А. Скальковского («В стране 
ига и свободы», 1878), театрального критика Н.Е. Славинского 
(«Письма об Америке и русских переселенцах», 1873), писателя 
П.А. Тверского («Очерки Северо-Американских Соединенных Шта-
тов», 1895), геодезиста В.В. Витковского («За океан», 1894), а также 
многочисленных путешественников самой разной общественно-
политической ориентации – от эклектика Э.Р. Циммермана, чье 
«Путешествие по Америке» выдержало в начале 70-х годов не-
сколько изданий, до монархиста А.П. Лопухина («Жизнь за океа-
ном», 1882) и инженера Л.И. Черторыжского, побывавшего на 
Колумбийской выставке в Чикаго в 1893 г. («Из впечатлений пре-
бывания в Северо-Американских Соединенных Штатах», 1896). 
Еще больше статей тех, кто побывал в США, печаталось в перио-
дической печати конца века. Впечатления русских людей от Аме-
рики могли бы стать темой специального исследования. 

Сближению двух стран в немалой степени содействовали 
переводы лучших произведений литературы. 

До сих пор принято считать, что переводы рассказов Френ-
сиса Брета Гарта появились на русском языке в 1873 г.8 Один из 
наиболее читаемых журналов России – «Нива» уведомлял своих 
подписчиков: «В прошлом 1873 году впервые появился в русском 
переводе ряд небольших рассказов и очерков калифорнийской 
жизни, сразу доставивших автору громкую известность и сделав-
ших его любимцем русской читающей публики»9. 

Однако, как нам удалось установить, еще в октябре 1872 г. 
выходившая под редакцией писателя и журналиста В.Р. Зотова 
«Иллюстрированная Газета» опубликовала первый русский перевод 
Гарта (без указания фамилии автора). Это был «Блудный сын Томп-
сона»10 в переводе Е.Г. Бекетовой, бабушки Александра Блока. 

                                                      
8 Либман В.А. Американская литература в русских переводах и критике: 

библиография, 1776–1975. М.: Наука, 1977. С. 77; Левидова И.М. Тургенев и 
Анна Энгельгардт // И.С. Тургенев. Вопросы биографии и творчества. Л.: Наука, 
1982. С. 209. 

9 Нива. 1874. 8 апр. № 15. С. 238. 
10 Иллюстрированная Газета. 1872. 19 окт. С. 249–250. Позднее этот пере-

вод вошел в 8-й том Собр. соч. Брета Гарта в 11 томах (СПб.: Пантелеев, 1896). 



 292

Впервые представила русскому читателю американского но-
веллиста историк литературы Ольга Измайловна Срезневская 
(1845–1930). В сентябре 1873 г. она писала в статье «Брет-Гарт»: 
«Теперь произведения его начинают уже привлекать внимание 
везде, где известен английский язык <...> их даже переводят на 
иностранные языки»11. Уже в этой первой статье, написанной об 
издании прозы и стихов Брета Гарта на английском языке, дается 
характеристика художественной манеры повествования и этиче-
ской позиции писателя. Нарисованные им картины полудикой 
калифорнийской жизни производили бы тяжелое впечатление, 
если бы автор не обладал способностью открывать в людях черты, 
не видимые для поверхностного наблюдателя. «Под грязною и 
шероховатою оболочкой порочности и грубости нравов он умеет 
найти и теплоту души, и самоотверженность, и способность к по-
беде над самим собой <...> он никогда не вдается в объяснения 
поступков своих героев, никогда не выставляет их сокровенных 
мыслей, их побуждений и намерений, а предоставляет всякому 
судить самому. Ничем также не высказывает он прямо своего лич-
ного сочувствия тому или другому лицу, своего мнения о том или 
другом действии, представляя их читателю, как он их видит». 

Срезневская обращает внимание на своеобычный язык писа-
теля, отличающий его среди других. «Брет-Гарт обладает особен-
ною манерой рассказывать. Речь его, всегда сжатая, простая, ясная 
и выразительная, вместе с тем полна юмора и своеобразности и 
носит на себе отпечаток беспорядочной и полубродячей жизни, 
которую он рисует. Он всегда рассказывает и описывает немноги-
ми словами. Его рисунки похожи на наброски искусного живопис-
ца: довольно нескольких взмахов кисти или карандаша, и образ 
полон отчетливости и выразительности. Все искусство в выборе 
черт; и Брет-Гарт, умея всегда, как уже выше замечено, отыскать и 
указать добрые черты, вместе с тем, при описании порока, умеет 
выбирать то, что прибавляет яркости, не поражая слишком непри-
ятно, и указывать лишь намеком то, о чем не хотелось бы говорить 
и чего лучше не видеть». 

Из той же книги прозы и стихов Гарта, выпущенной лейп-
цигским издательством Таухница, которую рецензировала Срез-
невская, переводчица Анна Николаевна Энгельгардт (1838–1903) 
отобрала десять рассказов и напечатала их в конце 1873 г. в 
«Вестнике Европы». В предисловии переводчицы развиваются 
                                                      

11 Русский Вестник. 1873. № 9. С. 352, 353, 354. 



 293

мысли, во многом сходные с высказанными Срезневской. Особен-
но поразил ее контраст внешней грубости и внутренней доброты и 
честности героев Гарта. «Брет Гарт нередко рисует нам подонки 
американского общества, но сквозь грубую наружную оболочку 
чувствуется, что у этих людей совесть не в конец погибла, что им 
доступны и чувство сострадания и великодушные порывы. Это 
скорее дикари, чем негодяи»12. 

Подлинным достоинством писателя Энгельгардт считает от-
сутствие нарочитой назидательности, которая проявилась бы в 
книге на такую тему у обыкновенного писателя. «Брет Гарт, как 
истинный поэт и художник, никогда не морализирует: он достига-
ет своей цели, повествуя о действиях и страданиях своих героев. 
“Я надеюсь, – говорит автор в предисловии к собранию своих со-
чинений, – что воздержался в предлагаемых эскизах от всякой 
положительной морали. Я мог бы изобразить своих бездельников 
черными красками, такими черными, что сами оригиналы стали 
бы, пожалуй, смотреть на них с негодованием оскорбленной доб-
родетели. Я мог бы отнять у них всякую возможность совершить 
какой-либо добродетельный или великодушный поступок и таким 
образом избегнуть нравственной путаницы, которая легко возни-
кает при созерцании смешанных побуждений и характеров”».  
Но писатель не пошел по легкому и шаблонному пути дидактиче-
ской прозы. Он остался художником-реалистом. 

Именно эта сторона таланта Брета Гарта привлекла к нему 
внимание революционного демократа Н.В. Шелгунова, выступав-
шего в журнале «Дело» последователем идей Н.Г. Чернышевского. 
Сравнивая роман Г.П. Данилевского «Девятый вал» со сборником 
«Калифорнийских рассказов» Гарта в переводе А.Н. Плещеева, 
вышедшем в 1874 г., он пишет: «У Брет-Гарта нет рефлексии, и 
потому вы чувствуете в нем молодящую вас свежесть, а не преж-
девременное старчество, которым, точно по программе, потчует 
нас каждый русский писатель. Мы стали очень умны и потому 
утратили непосредственное чувство. Г. Данилевский при каждой 
сцене, при изображении каждого характера задается вопросом: что 
подумает читатель? Брет-Гарт думает только о том, что читатель 
почувствует. И у г. Данилевского, и у Брет-Гарта есть непримири-
мые противоречия, но у г. Данилевского эти противоречия голов-
ные, а у Брет-Гарта противоречия чувств, кончающиеся не рефлек-
сией, а соглашением. Г. Данилевский хочет быть мыслителем, 
                                                      

12 Вестник Европы. 1873. № 10. С. 600. 



 294

Брет-Гарт – психологом. Поэтому у г. Данилевского фигурируют 
перед вами мысли, одетые людьми, а у Брет-Гарта настоящие жи-
вые люди»13. 

Шелгунов подмечает общечеловечность изображенных Гар-
том типов, чем и объясняет их художественную привлекатель-
ность. В чем же заключается секрет художественности Брета Гарта, 
вопрошает Шелгунов. Перед вами разбойники, убийцы, каторжни-
ки, мир злодеев, которых вы всегда знали такими, и внезапно пе-
ред вами возникают картины таких младенчески чистых и «мла-
денчески наивных душевных процессов». Происходит это так 
естественно и непосредственно, что в вашем мировоззрении со-
вершается «гуманный перелом». Не пускаясь в рассуждения, автор 
обращается только к вашему «психологическому чутью». Главное 
для критика заключалось в «действенности» героев Гарта, что 
столь разительно отличает их от рефлектирующих тургеневских 
персонажей. Герои Гарта «всегда просты, они никогда не болтают, 
не рисуются, а делают самые изумительные вещи, даже и не по-
дозревая, что они так для вас изумительны. Пред вами всегда за-
мечательные характеры, т.е. люди дела, а не слов». Думается, од-
нако, Шелгунов вычитывал из рассказов Гарта больше, чем в них 
заключалось. 

Шелгунов связывает анализ рассказов Гарта с задачами рус-
ской демократической литературы, смотрит на американского 
писателя, как он сам говорит, «сравнительно с русскими романи-
стами». «Почему же у нас нет Брет-Гартов?.. Мы думаем, что у нас 
не недостаток в талантах, а только ошибка в тех задачах, которыми 
они задаются... Брет-Гарт действует на душу как сама жизнь, давая 
факты в их непосредственности, возбуждая чувства, как источник 
мысли. Он ведет свой рассказ только до того момента, когда на-
ступает пора сознания, но это сознание ваше собственное. Мы же 
всегда переступаем эту черту». 

Н.Г. Чернышевский в далекой сибирской ссылке не судил о 
Гарте и русских писателях столь однозначно. Гуманизм американ-
ского художника определял для него главную сторону его рассказов. 
«Сила Брета Гарта в том, – писал Чернышевский жене 31 марта 
1878 г. из Вилюйска, – что он, при всех своих недостатках, человек 
с очень могущественным природным умом, человек необыкновен-
но благородной души и – насколько, при недостаточности запаса 
своих впечатлений и размышлений, понимает вещи, – выработал в 
                                                      

13 Дело. 1874. № 3, отд. II. С. 22, 25, 27. 



 295

себе очень благородные понятия о вещах. И, например, его “Миг-
гельз” – рассказ, очаровательный своею гуманностью» (15, 240)14. 

Сравнение Гарта с русской литературой постоянно возникает 
в критических статьях о нем, появлявшихся в конце XIX – начале 
XX в. Критик газеты «Неделя», пересказывая статью немецкого 
журналиста Отто Брама о мастерстве Тургенева, пишет: «Вся его 
сила, все его искусство выразилось в первых же произведениях 
этого рода, – в первых очерках из “Записок охотника”, имевших, 
можно сказать, всемирно-литературное влияние и нашедших себе 
отголосок даже на отдаленном конце света, – в “Калифорнийских 
рассказах” Брет-Гарта»15. 

Журналист В. Батуринский (В.П. Маслов-Стокоз, 1860–1918), 
отмечая, что имя Гарта пользовалось большой популярностью в 
России особенно в 70-е годы, когда в журналах часто появлялись 
переводы его «Калифорнийских рассказов», объясняет это близо-
стью американского писателя мыслям и чувствам русских читате-
лей. «В таланте Брет-Гарта была черта, сближавшая его с круп-
нейшими русскими писателями. Его произведения проникнуты 
горячей любовью к “униженным и оскорбленным”... Ему часто 
приходилось выслушивать упреки суровых американских морали-
стов, находивших, что он своим мягким отношением к героям 
своих рассказов, героям, сплошь и рядом отличавшимся далеко не 
“безупречным” поведением, “оправдывает порок”. Но именно эта 
всепрощающая любовь, эта, если можно так выразиться, “русская 
черта” его таланта и завоевала ему широкие симпатии русской 
читающей публики»16. 

Писатель и публицист М.М. Коялович (1859–1916) в литера-
турном эскизе «Поэт Калифорнии» утверждал: «Брет-Гарт имел и 
имеет огромную аудиторию в России. Нет, кажется, русского по-
временного издания, ежедневного, еженедельного, ежемесячного, 
в котором ежегодно не появлялись бы одно-два-три, иногда даже 
еще больше, старых и новых произведений американского автора. 
Имя Брет-Гарта близко и хорошо знакомо русскому читателю, и 
                                                      

14 Бушканец И.Н. Рассказ Брет-Гарта в переводе Н.Г. Чернышевского // 
Учен. зап. Казан, пед. ин-та. 1976. Вып. 154: Вопросы лексикологии и стилистики. 
С. 90–99. 

15 Неделя. 1885. 12 февр. № 5. С. 185–186. Русский публицист П.А. Тверской, 
долгие годы живший в Америке, писал: «Характеры Брет-Гарта, изменив форму, 
вполне сохранили и до настоящего момента свои существенные черты» (Твер-
ской П.А. Моя жизнь в Америке: очерки // Вестник Европы. 1894. № 1. С. 33). 

16 Новое Дело. 1902. № 6. С. 123. 



 296

страницы, подписанные его именем, не остаются неразрезанны-
ми»17. И снова возникает сравнение с Тургеневым: «Подобно “За-
пискам охотника”, калифорнийские очерки Брет-Гарта в немалой 
своей части посвящены природе. Она, как и нравы золотоискате-
лей, знакома ему с детства, изучена, облюбована и передана на 
бумагу с блеском истинного таланта». 

Не менее восторженно отзывался о Гарте социал-демокра- 
тический журнал «Правда», литературным отделом которого ру-
ководил И.А. Бунин: «Брет-Гарт сразу сделался любимцем рус-
ской публики. Его читали и любили люди самых разнообразных 
лагерей. Его переводили и “Отечественные Записки” и “Русский 
Вестник”; на книжном рынке то и дело появлялись сборники его 
рассказов; его издавали для интеллигентных читателей, для народа 
издавали дешевое издание его сочинений... Свежий чисто разго-
ворный язык, местами переходящий в выразительный жаргон; 
занимательное содержание, похожее на вымысел, но глубоко ре-
альное в своей основе и во всех деталях; оригинальные характеры, 
своеобразный пейзаж... заразительный юмор – вот те черты, кото-
рые привлекают общее внимание к рассказам Брет-Гарта»18. 

В 1892 г. имя Гарта попало в первую русскую историю все-
мирной литературы, хотя автор главы об американской литературе 
А.И. Кирпичников и полагал, что «Брет-Гарт находится в полном 
расцвете своей творческой деятельности и потому пока составляет 
предмет критики, а не истории литературы»19. 

Тем не менее Кирпичников обратил внимание на националь-
ный колорит прозы Гарта: «Он вносит в мировую литературу  
нечто специфически американское: соединение трагизма и юмора – 
по определению одних, соединение художественной правды с 
исторической – по определению других; он уже успел образовать 
особую школу, и, может быть, с нее начнется американская лите-
ратура, совершенно отдельная от английской». Как известно, 
А.И. Кирпичников считал литературу США всего лишь «отрост-
ком литературы английской». 

                                                      
17 Вестник Иностранной Литературы. 1895. № 8. С. 99, 102. 
18 Правда. 1905. № 2. С. 163. 
19 Всеобщая история литературы / составлена по источникам и новейшим 

исследованиям при участии русских ученых и литераторов; начата под ред. 
В.Ф. Корша, окончена под ред. А. Кирпичникова. СПб.: Риккер, 1892. Т. 4. С. 975, 
974, 965. 



 297

Смерть Гарта в 1902 г. была отмечена некрологами во многих 
русских журналах и газетах. Писатель и библиограф П.В. Быков 
(1843–1930), известный своими многочисленными биографически-
ми очерками о деятелях литературы, отмечал: «Его юмор, добро-
душный, незлобивый, при изображении сельского быта переходит в 
довольно злую сатиру при обличении людей наживы, и мелких, и 
крупных, личностей алчных, тщеславных, изолгавшихся, лицемер-
ных носителей культуры, пройдох, выскочек, интриганов, всех ра-
бов золота, себялюбцев, готовых ради личного счастья жертвовать 
счастьем всего края, тварей, приходящих в исступление при виде 
золота или при одной мысли о нем»20. 

Всю свою жизнь поэт Калифорнии оставался истинным ка-
лифорнийцем, «искателем золота». «Однако, – приводит Быков 
слова немецкого поэта Фердинанда Фрейлиграта, сказанные еще в 
первые годы литературного успеха Гарта, – золото, которое он 
искал и добыл, это не золото из речного русла или из горных жил, 
это золото любви, доброты, верности и человечности, скрытое в 
людских сердцах, даже под лохмотьями одичалости, преступности 
и испорченности. И особенная заслуга Брет-Гарта в том, что он 
разыскал это самое золото и предъявил его всему свету». 

Имя Гарта нередко использовалось русскими писателями в 
качестве образца новеллиста высокого класса. Салтыков-Щедрин 
в письме Г.З. Елисееву от 15 декабря 1882 г. сообщает, что 
Д.Н. Мамин-Сибиряк «прислал прекраснейшие очерки золото-
промышленности на Урале, вроде Брет-Гарта. Вероятно, в февра-
ле найду место для них»21. 

Н.С. Лесков в рассказе «Интересные мужчины» (1885) гово-
рит о «Счастье Ревущего Стана» как о хорошо знакомом русской 
публике произведении. Г. Успенский рекомендовал редактору «Рус-
ской Мысли» В.А. Гольцеву рассказы молодого А.С. Серафимовича 
следующим образом: «Если Вы просмотрите их, Вы увидите, какой 
это большой художественный талант. По-моему, это Брет-Гард в 
лучших своих первых рассказах»22. 

Один из критиков, назвав Гарта «поэтом американской де-
мократии», сравнивал его с ранним Горьким: «Это до некоторой 
степени американский Максим Горький с тою только разницею, 

                                                      
20 Север. 1902. 10 нояб. № 45. С. 1432, 1436. 
21 Салтыков-Щедрин М.Е. Собр. соч.: в 20 т. М.: Худож. лит., 1977. Т. 19, 

кн. 2. С. 156. 
22 Успенский Г.И. Собр. соч.: в 14 т. М.: Изд-во АН СССР, 1954. Т. 14. С. 466. 



 298

что, насколько у нашего бывшего босяка все грубо, все держится 
на физической силе, настолько же у Брет-Гарта его герои-
золотоискатели представлены людьми сильной воли, но мягкого 
сердца»23. Характерно, что много лет спустя и сам Горький в «От-
вете на анкету американского журнала» (1928) упомянул «пре-
красного романтика Брет-Гарта, духовного отца Д. Лондона»24. 

 
2 

 
История переводов, критики и восприятия наследия Марка Твена в 
России исследована по сравнению с другими американскими писа-
телями второй половины XIX в. в большей степени25. Популяр-
ность Твена среди русских читателей не была явлением, изолиро-
ванным от восприятия всей американской литературы. Переводы и 
статьи о Марке Твене нередко печатались в тех же журналах, что и 
новые произведения Брета Гарта, У.Д. Хоуэллса, Г. Джеймса, хотя, 
конечно, с годами по количеству публикаций в России Твен пре-
взошел всех своих соотечественников. По данным Книжной пала-
ты, только за годы Советской власти Марк Твен издавался в СССР 
свыше 400 раз на 28 языках общим тиражом более 22 миллионов 
экземпляров. Из американцев его превосходит у нас только Джек 
Лондон. 

14 сентября 1872 г. в петербургской газете «Биржевые Ве-
домости», издававшейся крупным предпринимателем и финанси-
стом К.В. Трубниковым в качестве коммерческой газеты и журна-
ла для акционеров, появились первые переводы двух рассказов 
Марка Твена (в том числе знаменитая «Лягушка-скакунья из граф-
ства Калаверас») и отрывки из книги «Налегке». Публикация эта, 
вошедшая в критический очерк под названием «Американские 
юмористы», явилась событием скорее для позднейших библиогра-

                                                      
23 Новый Журнал Литературы, Искусства и Науки. 1909. № 1. С. 80. 
24 Горький М. Собр. соч.: в 30 т. М.: Гослитиздат, 1953. Т. 25. С. 5–6. 
25 Касьян А.К. Марк Твен и Россия (1874–1917 гг.) // Сб. аспирант. работ 

Иркут. гос. пед. ин-та. Сер. литературоведческая. 1965. Вып. 2. С. 141–156; Она 
же. Из истории переводов Марка Твена в России // Учен. зап. Иркут. гос. пед. ин-
та. 1966. Вып. 26. С. 186–197; Левидова И.М. Первое знакомство русских читате-
лей с Марком Твеном. (Эпизоды из истории русско-американских литературных 
связей) // Левидова И.М. Марк Твен: библиографический указатель русских 
переводов и критической литературы на русском языке, 1867–1972. М.: Книга, 
1974. С. 126–131; Александров В. Марк Твен и Россия // Вопр. лит. 1985. № 10. 
С. 191–204. 



 299

фов, отметивших достопримечательный факт первого перевода 
Твена в России, чем для современников, в памяти которых газет-
ный рассказ живет столько же, сколько и сама газета, сменяемая на 
другой день новым номером. 

В 1874 г. «Отечественные Записки» напечатали роман «По-
золоченный век», написанный Твеном совместно с Ч.Д. Уорнером. 
В переводе М.К. Цебриковой он назывался «Мишурный век».  
В предисловии переводчицы отмечалось, что роман «появлением 
своим возбудил сильное негодование в Америке и новым изданием 
в Англии вызвал в Atheneum’е поучение авторам о том, что гряз-
ное белье следует стирать дома. Действительно, мишурный век 
представляет такое беспощадное обличение мрачных сторон аме-
риканской жизни, которое могло раздражить до исступления квас-
ной патриотизм»26. 

Первый роман Твена вызвал живой интерес у читателей. Ре-
цензент либеральной газеты «Голос» (возможно, им был В.Р. Зотов, 
журналист и писатель, нередко выступавший в печати с обзорами 
американской литературы), говоря о переводах низкопробного 
чтива, замечает: «Зато как приятно бывает после такой дребедени 
встретиться с произведением, в котором видно живое, честное 
отношение автора к изображаемому им миру! Точно как будто 
после гнилой воды стоячего, поросшего тиной пруда человек оку-
нулся в чистую струю хоть небольшой да быстрой речки. Такое 
впечатление производит чтение романа “Мишурный век”. Роман 
Марка Туэйна и Чарльза Уарнера появлением своим, как видно из 
предисловия переводчицы, возбудил сильное негодование в Аме-
рике, и тамошние журнальные патриоты (везде, должно быть, во-
дится эта порода) строго заметили авторам, что грязное белье сле-
дует стирать дома. В романе бичуется позорная продажность 
администрации, распространившаяся в последнее время до ужас-
ных размеров, и дух наживы, спекуляции, дух бешеного, неудер-
жимого стремления к обогащению»27. 

В 1883 г. отдельными изданиями вышли переводы романов 
Твена «Принц и нищий» и «Похождения американского мальчика 
Тома Соуэра». Рецензент журнала «Дело» называет «Принца и ни-
щего» «чистейшей сатирой»28, хотя вкладывает в это понятие иное 
представление, чем то, которое связывается с сатирой теперь. Что 

                                                      
26 Отечественные Записки. 1874. № 5/6. С. 1. Приложения. 
27 Голос. 1874. 11 (23) июля. С. 1. 
28 Дело. 1883. № 7, отд. II. С. 75. 



 300

касается художественной стороны книги Твена, то рецензент нахо-
дит ее довольно слабой, уступающей выразительности историче-
ских романов Д.Л. Мордовцева, весьма популярных тогда в России. 

Высокую оценку твеновским «Воспоминаниям об Иоанне 
д’Арк ее пажа и секретаря Луи де Конта», переведенным в 1897 г. на 
русский язык, дал М.И. Драгомиров, известный не только как храб-
рый боевой генерал, отличившийся во время Русско-турецкой войны 
1877–1878 гг., но и как тонкий литературный критик. «Симфонией 
большого мастера»29 назвал он книгу Марка Твена о Жанне д’Арк. 

Неверно было бы считать, что русская дореволюционная 
критика видела в Твене только юмориста. Писатель и литератур-
ный критик Платон Николаевич Краснов, назвавший свою статью 
о Джероме и Марке Твене «Безобидный юмор», на самом деле 
противопоставляет «болтливым разглагольствованиям Джерома» 
лаконичные и насыщенные содержанием рассказы Твена: «Сатира 
Марка Твэна всегда касается самых жизненных событий; он не 
стесняется обличать общественные неурядицы и умеет быть не 
только остроумным, но порою и сильным»30. Исходя из общест-
венного звучания и художественной правдивости книг Твена,  
Пл. Краснов утверждает, что «“Похождения Тома Сойера” и 
“Принц и нищий” могут считаться национальными американскими 
книгами, пожалуй, с большим правом, чем “Песни о Гайавате” 
Лонгфелло или “Хижина дяди Тома” Бичер Стоу». Однако «При-
ключения Гекльберри Финна», переведенные впервые в 1885 г. и 
затем неоднократно переиздававшиеся, не вызвали такого интере-
са, как книга о Томе Сойере. Очевидно, эта книжка оказалась 
слишком «американской» для русского читателя. 

В романе «Американский претендент», переведенном в 
1892 г. с цензурными сокращениями, Твен писал о России: «Я уже 
довольно давно интересуюсь этой страной. В ней живет великий, 
замечательный народ, который заслуживает того, чтобы стать сво-
бодным»31. 

Смерть Марка Твена вызвала многочисленные отклики сре-
ди русских писателей и критиков. А.И. Куприн в некрологе «Умер 
смех» писал об искусстве смеха, которым в полной мере владел 

                                                      
29 Военный Сборник. 1898. № 1. С. 6. 
30 Книжки «Недели». 1899. № 10. С. 173, 175. 
31 Твен М. Собр. соч.: в 12 т. М.: Гослитиздат, 1960. Т. 7. С. 144. Как из-

вестно, в 1867 г. Твен побывал в Крыму и Одессе. См.: Старцев А. Марк Твен и 
Америка. М.: Сов. писатель, 1963. С. 36–40. 



 301

великий американский писатель. «Мы, теперешние люди, оглу-
шенные ревом автомобилей, звонками телефонов, хрипом грам-
мофонов и гудением экспрессов, мы, ослепленные электрическими 
огнями вывесок и кинематографов, одураченные газетой и поли-
тикой, – разве мы смеемся когда-нибудь? Мы – или делаем кислую 
гримасу, которая должна сойти за усмешку, или катаемся от ще-
котки в припадках истерического хохота, или судорожно лаем на 
жизнь, отплевываясь желчью. Но тот светлый смех, за который 
Достоевский называл Диккенса “самым христианским из писате-
лей” и который так пленял Пушкина в ранних гоголевских повес-
тях, – этот смех почти на наших глазах растаял и испарился»32. 

Марк Твен был последним в ряду тех, кто умел по-настоящему 
смеяться, не как балагур, а с улыбкой мудрости. «Так мыслить, и 
чувствовать, и смеяться мы уже не умеем и не можем. Твен и по го-
дам был нам дедушкой. Надолго, если не навсегда, мы осуждены 
переходить от двухсложного анекдота к бешеной сатире. Но истин-
ный, здоровый и беззлобный смех умер в трескотне и пыли города». 

Воздействие твеновского смеха оказалось в русской литера-
туре начала XX в. довольно поверхностным33. Юмористы-
сатириконцы, как писал журналист Г. Танин (Е.М. Эпштейн), 
«взяли у Твэна геометрическую прогрессию <преувеличения>, 
играют ею без всякой цели, смеются смехом, ни на что не направ-
ленным и ничем, кроме желания насмешить, не подсказанным»34. 

Новое прочтение наследия Твена принесли работы совет-
ских исследователей, но это уже иная тема35. 

 
3 

 
В 1876 г. русские читатели познакомились с переводами повестей 
Генри Джеймса «Последний из Валериев» и «Мадонна будуще-
го»36. В 80–90-е годы было переведено несколько его романов и 
повестей, однако трудно говорить о том, что Джеймс вошел тогда 

                                                      
32 Куприн А.И. Собр. соч.: в 9 т. М.: Худож. лит., 1973. Т. 9. С. 119–120. 
33 Касьян А.К. Марк Твен и юмористы-сатириконцы // Очерки по зарубеж-

ной литературе. Иркутск: Иркут. гос. пед. ин-т; Иркут. гос. пед. ин-т иностр. яз., 
1969. Вып. 1. С. 30–35. 

34 Русские Ведомости. 1914. 1 февр. С. 3. 
35 Касьян А.К. Марк Твен в России (1917–1965 гг.) // Учен. зап. Иркут. гос. 

пед. ин-та. 1966. Вып. 26: Очерки русской и зарубежной литературы. С. 162–185. 
36 Модный Магазин. 1876. Янв.-февр.; Пчела. 1876. № 24/25. 



 302

в русскую литературную жизнь. Из современных американцев 
русская публика читала Брета Гарта и Твена. 

В первой русской статье о Генри Джеймсе, появившейся в 
1881 г. в связи с выходом романа «Женский портрет», американ-
ского писателя упрекали в том, в чем затем он сам неоднократно 
упрекал Л. Толстого, – в отсутствии композиционной четкости и 
стройности. «Поскольку Джемс тщательно и любовно относится к 
художественной отделке своих типов, постольку он пренебрегает 
теми приемами внешней занимательности, которым множество 
посредственных произведений обязаны своим успехом. В этом 
артистическом пуризме или аскетизме он заходит так далеко, что 
на последней странице третьего тома своего романа оставляет все 
нити рассказа оборванными и даже не делает попытки связать их 
воедино. Эта небрежность производит тем более досадное впечат-
ление, что Джемс обладает в высшей степени уменьем заинтересо-
вать читателя воспроизводимыми им типами»37. 

Известную инородность Джеймса русской литературной 
традиции отразила, в частности, и рецензия переводчика и журна-
листа Л. Аннибала на роман «Золотая чаша». Журналист писал, 
что в своей новой книге Генри Джеймс «отказался решительно от 
всякой попытки объективации мира, чтобы не проводить читателя 
через двоящееся зеркало души писателя, смущенной, как невер-
ною рябью, тщетными потугами ввести свой, также неизбежно 
субъективный, корректив в субъективизм героя». Характеризуя 
художественный метод Джеймса, критик продолжает: «Генри 
Джемс представляет нам мир только в отражении своих героев и 
поскольку он в них отражается. Он полный субъективист по мето-
ду, и в методе весь интерес его книги, где несколько миров то гар-
монично, то в мучительной какофонии переплетаются, врастают 
один в другой и разрывают друг друга»38. 

Более близок русской литературе оказался в конце XIX в. 
Уильям Дин Хоуэллс, переводы произведений которого приходят-
ся в основном на 80–90-е годы. «Санкт-Петербургские Ведомости» 
в течение января – марта 1887 г. печатали перевод одного из луч-
ших романов Хоуэллса – «Возвышение Сайласа Лафема» (под 
названием «Карьера Силы Лафама»). Журнал «Книжки “Недели”» 
напечатал в 1890 г. социальный роман Хоуэллса «В поисках нового 
счастья» (под названием «Новый журнал»), а в 1884 г. – его роман 
                                                      

37 Заграничный Вестник. 1881. Дек. Отд. II. С. 244. 
38 Весы. 1905. № 6. С. 64. 



 303

«Своим трудом» (так было переведено заглавие «А Woman’s  
Reason»). 

Журнал «Колосья» утверждал, что на смену Брету Гарту, 
«этому, к сожалению, заходящему таланту, выступила целая плея-
да новых писателей, из которых назовем Гауэльса и Генри Джем-
са»39. Характеризуя Хоуэллса как «писателя совершенно амери-
канского», анонимный критик сравнивает его с Джеймсом: «Если 
про Гауэльса можно сказать, что он всюду остается типичным 
американцем, если его романы знакомят нас главным образом с 
Америкой, то Генри Джемса можно назвать космополитом, а ро-
маны его интернациональными... Джемс изящный, утонченный 
писатель, которого менее всего можно упрекнуть в излишней люб-
ви к своим соотечественникам... Произведения Генри Джемса 
как-то холодны, от них веет неприступной объективностью, за 
которой личность автора исчезла». 

Журналист Николай Васильевич Максимов (1848–1900) 
опубликовал интервью с Хоуэллсом, который, по его словам, 
пользуется в Америке гораздо большей популярностью, чем Марк 
Твен и Брет Гарт. Усматривая главную особенность Хоуэллса в 
психологизме, отличающем его от двух названных писателей, 
Максимов с особым удовлетворением подчеркивает, что Хоуэллс 
чрезвычайно любит и ценит Л. Толстого. «Вообще, – подытоживает 
Максимов степень знакомства в России с литературой США, – мы 
знаем только Марка Твена да Брет-Гарта, а затем и захлопнулась 
форточка для американского света»40. 

Конечно, такой вывод представляется не совсем оправдан-
ным. С конца 50-х годов неизменным вниманием пользовалась 
«Хижина дяди Тома» Г. Бичер-Стоу, вышедшая во второй полови-
не XIX в. более чем в десяти различных переводах и обработках 
как отдельными изданиями, так и в журналах. 

История романа Бичер-Стоу в России, отклики на него кри-
тиков и писателей (Герцена, Некрасова, Чернышевского, Писаре-
ва, Тургенева, Л. Толстого и др.) хорошо изучены41. Однако менее 
                                                      

39 Колосья. 1890. № 4. С. 268, 272. 
40 Труд. 1895. № 8. С. 360. 
41 Бушканец И.Н. Творчество Бичер-Стоу в оценке революционных демо-

кратов // Учен. зап. Казан. пед. ин-та. 1968. Вып. 64: Русская литература и осво-
бодительное движение, сб. 1. С. 127–135; Он же. Первые переводы «Хижины 
дяди Тома» на русский язык // Учен. зап. Казан. пед. ин-та. 1969. Вып. 66. С. 49–
59; Boden D. Das Amerikabild im russischen Schrifttum bis zum Ende des 19. Jahr-
hunderts. Hamburg: Cram, De Gruyter and Co., 1968. S. 144–149. 



 304

известно, что и до первого перевода «Хижины дяди Тома», поя-
вившегося в 1857 г., роман вызывал резкие оценки в консерватив-
ной критике. «Библиотека для Чтения», представлявшая охрани-
тельное направление в литературе, писала в январе 1854 г.: «Еще 
недавно, начитавшись европейских женщин-писательниц, амери-
канец открыл у себя писательницу, “каких и не было на свете”, – а 
затем раскупил дрянной романишко мистрисс Герриет Бичер-Стоу 
в числе нескольких сот тысяч экземпляров»42. 

Позднее получило распространение сравнение «Хижины дя-
ди Тома» с «Записками охотника», вышедшими в одном и том же 
1852 г. При некотором внешнем сходстве антирабовладельческой 
и антикрепостнической направленности этих книг, идейная сущ-
ность их весьма различна. Это было отмечено в 1885 г. в обзоре 
иностранной критики о Тургеневе. Журналист О. Брам сравнивал 
роман Бичер-Стоу с книгой Тургенева: «Изображение рабства 
западного вовсе не похоже на картины рабства восточного. “По-
смотрите, какие благородные, высоконравственные люди эти не-
гры, которых вы так мучите!”– с пафосом восклицает американ-
ская писательница, рисуя идеальные, ангельские фигуры. – 
“Посмотрите, какие бедные, придавленные, забитые люди эти 
крепостные, у которых вы отнимаете человеческое достоинство”, – 
говорит русский поэт-реалист, и картина, рисуемая им, по-
видимому, спокойно и объективно, производит впечатление гораз-
до более убедительное»43. 

Тем не менее сопоставление этих двух книг, способствовав-
ших отмене рабства в США и крепостного права в России, сохра-
нилось надолго. 

 
4 

 
Популярность в России американского писателя-утописта Эдварда 
Беллами (1850–1898) – явление не только литературное, но и об-
щественно-политическое, так же как и тот интерес, который вызы-
вала «Хижина дяди Тома»44. До выхода в 1889 г. перевода утопи-

                                                      
42 Библиотека для Чтения. 1854. T. 123, отд. VI. С. 31. 
43 Неделя. 1885. 12 февр. С. 186. 
44 Крупнейший американский литературовед Ван Вик Брукс отмечал, что 

явление романа Беллами «Через сто лет» (1888) взволновало Соединенные Штаты 
даже больше, чем в свое время «Хижина дяди Тома». См.: Brooks V.W. Howells: His 
Life and World. N.Y.: Dutton, 1959. P. 179. 



 305

ческого романа «Через сто лет» имя Беллами почти не было из-
вестно в России. Первая публикация произведения писателя на 
русском языке (отрывки из романа «Мисс Людингтон», появив-
шиеся в журнале «Иллюстрированный Мир» в 1885 г.) прошла 
совершенно незамеченной. Успех книги «Через сто лет» вызвал 
интерес к другим его произведениям. В декабре 1890 г. «Русские 
Ведомости» публикуют утопический рассказ «С закрытыми глаза-
ми», в основу которого положена идея использования магнитофо-
на; в январе 1891 г. «Неделя» помещает сокращенный перевод 
статьи Беллами «Что такое национализация», летом 1891 г. журнал 
«Всемирная Библиотека» печатает полный перевод романа «Ида 
Людингтон», в 1893 г. в Казани выходит перевод другого раннего 
романа писателя – «Чудный сон» («Dr. Heidenhoff’s Process»). 

Главный роман Э. Беллами «Через сто лет» вышел до рево-
люции 1905 г. в семи различных переводах, а в 1896 г. был переве-
ден также на грузинский язык, в 1897–1898 гг. – на литовский. 

В конце XIX в. в связи с ростом популярности социалисти-
ческих идей в русском обществе наблюдается интерес к жанру 
утопического романа, переводятся «Вести ниоткуда» У. Морриса, 
«Будущее человечества» Паоло Мантегацца, «Через сто лет» 
Ш. Рише и другие утопические произведения. Картина будущего, 
изображенная в утопиях, привлекала читателей самых разных 
социальных слоев. На первой маевке петербургских рабочих в 
1891 г. рабочий-революционер Ф.А. Афанасьев (1859–1905) сказал 
в своей речи: «Картину этого лучшего и справедливого строя я не 
буду развертывать перед вами, потому что как она ни хороша, но 
никто не может поручиться, что люди с течением времени не вы-
думают лучше, и еще потому, что ознакомиться с ней можно 
вполне, прочитав... роман Беллами “Через сто лет”»45. 

Утопия Беллами получила в 90-е годы широкое распростра-
нение среди студенчества и передовой молодежи. «Быть может, 
один из самых характерных “признаков времени”, – писал сослан-
ный в Ригу критик и публицист В.Е. Чешихин-Ветринский, – это 
огромный успех некоторых книг по социальным вопросам. Книги 
эти не отличаются оригинальностью развиваемых в них воззрений, 
эти воззрения были высказаны гораздо раньше более серьезными и 
глубокими мыслителями, но книги их не получили такого широко-
го распространения, потому что еще не приходило им время. Эти 
                                                      

45 Рабочее движение в России в XIX веке / под ред. А.М. Панкратовой. М.: 
Госполитиздат, 1952. Т. III, ч. 2. (1890–1894). С. 62. 



 306

мыслители стояли слишком высоко над средним уровнем, слиш-
ком далеко видели вперед, чтобы масса могла понять их, проник-
нуться их идеями. Но проходят десятилетия, ход общественно-
исторического развития и его цель становятся яснее, и тогда появ-
ляются писатели средней руки, которые говорят об этой цели яс-
ным для массы читателей языком; масса приветствует их, потому 
что они выражают словами все то, что уже смутно бродило в ее 
сознании. Один из таких писателей американец Эдуард Белла-
ми...»46. 

Книга Беллами обратила на себя внимание писателей. 
А.П. Чехов вспоминал, что читал Беллами во время пребывания на 
Южном Сахалине, В.Г. Короленко подчеркивал общественную 
значимость Беллами: «Он не художник, но и он тоже старается дать 
и образы, и чувство. Чувство человека, в душу которого заглянуло 
будущее. Он еще точно не знает, в каких формах оно сложится, он 
их рисует наугад, даже порой не рисует, а только чертит»47. 

Позднее утопией Беллами заинтересовался М. Горький.  
В одном из писем К.П. Пятницкому в 1902 г. он просит прислать 
ему в Арзамас для пополнения городской библиотеки наряду с 
другими книгами пять экземпляров романа Беллами48, а во время 
своего пребывания в США в беседе с литераторами Филадельфии, 
состоявшейся 28 мая 1906 г., отметил популярность американских 
писателей в России: «Мы больше знаем о ваших писателях, чем вы 
о наших. “Хижина дяди Тома” читается во всех уголках России, 
Эдвард Беллами и его теории в книге “Через сто лет” известны 
каждому русскому студенту»49. 

В своих мемуарах революционер С.И. Мицкевич вспоминает, 
как он в 1890 г. познакомился с утопией Беллами в московском 
студенческом общежитии, известном под именем «Ляпинка»:  
«В “Ляпинке” я завел несколько интересных знакомств по преимуще-
ству среди студентов первого курса... Помню еще вятича Ложкина, 
студента-естественника. С ним прочитали мы только что вышедший 
тогда в русском переводе роман Беллами “Через сто лет”. В этом 
утопическом романе действие происходит в Северной Америке, в 

                                                      
46 [Чешихин-Ветринский В.Е.]. Роман Беллами «Looking Backward» и кое-

что о социальном движении в Соединенных Штатах Сев. Америки // Рижский 
Вестник. 1891. 19 февр. № 41. С. 1 (подпись: Созерцатель). 

47 Короленко В.Г. Собр. соч.: в 10 т. М.: Гослитиздат, 1956. Т. 10. С. 219. 
48 Горький М. Собр. соч.: в 30 т. М.: Гослитиздат, 1954. Т. 28. С. 258. 
49 The Press. Philadelphia, 1906. May 29. 



 307

которой в 2000 году установился социалистический строй, живо изо-
браженный в романе. Думалось, что это так, вероятно, и будет; и в 
Америке, как передовой промышленной стране, вероятно, в первой 
установится социалистический строй, а это уже повлияет на более 
отсталые страны. Этот роман действовал очень бодряще на нас»50. 

Роман «Через сто лет» получил распространение по всей стране. 
Известный библиограф Н.А. Рубакин свидетельствует, что в начале 
90-х годов эта книга пользовалась значительным спросом в Ниже-
городской публичной библиотеке51. О популярности до революции 
утопии Беллами вспоминали старые коммунисты. П.И. Воеводин, 
член РСДРП с 1899 г., отмечал, что роман Беллами читали рабо-
чие Екатеринослава (Днепропетровска) в канун первой русской 
революции. По воспоминаниям члена той же партии с 1903 г. 
В.А. Селиховой, перед революцией 1905 г. Беллами был популярен 
среди демократически настроенной молодежи Урала и Западной 
Сибири. Член петербургского Совета в 1905 г. К.А. Кошкин расска-
зывал, что утопия Беллами с интересом читалась петроградскими 
рабочими, особенно на Путиловском заводе. 

Интерес представляют воспоминания старых рабочих-
пропагандистов Иваново-Вознесенского промышленного района о 
той роли, которую сыграла книга Беллами в одном из первых в Рос-
сии рабочих союзов. М.А. Багаев, участник рабочего кружка, органи-
зованного в 1892 г. пропагандистом марксизма Ф.А. Кондратьевым, 
высланным из Петербурга в Иваново-Вознесенск, пишет, что Конд-
ратьев оставил своим ученикам по кружку небольшую библиотеку 
по рабочему вопросу, в которой была и книга Беллами «Через сто 
лет» в издании Павленкова. Вскоре библиотека пополнилась запре-
щенными романами «Что делать?» Чернышевского, «Овод» Вой-
нич, «Спартак» Джованьоли52. 

По воспоминаниям другого активного участника этого круж-
ка – рабочего ситцепечатной фабрики Н.Н. Кудряшева, в декабре 
1894 г. в городе была открыта книжная лавка, принадлежавшая 
фактически Иваново-Вознесенской социал-демократической орга-
низации. Через лавочку завязывались новые связи, нащупывались 
                                                      

50 Мицкевич С.И. Революционная Москва, 1888–1905. М.: Худож. лит., 
1940. С. 76. 

51 Рубакин Н.А. Этюды о русской читающей публике. Факты, цифры и на-
блюдения. СПб.: Попов, 1895. С. 244–245. 

52 Багаев М.А. За десять лет. Социал-демократическая организация в Ива-
ново-Вознесенском районе в 1892–1902 гг. Иваново-Вознесенск: Госиздат. Ива-
нов. обл. отд-ние, 1930. С. 26, 28, 36, 37. 



 308

рабочие, которые имели тягу к книге и общественной мысли.  
Одним из наиболее ценных членов-руководителей (А.А. Евдо- 
кимовым) организация обогатилась благодаря книжной торговле, 
и в частности при посредстве книги «Через сто лет», которую те-
перь уже хорошо знали в Иваново-Вознесенском рабочем союзе. 

Большое впечатление книга Беллами произвела на участника 
рабочего союза Н.И. Махова. «Прочитав Беллами не один раз, я 
заучил его почти наизусть и всюду говорил о том, как люди будут 
хорошо жить меньше чем через сто лет, глубоко веря сам, что все 
именно так и будет, как написано в книжке “Через сто лет”»53. 

Во время стачки иваново-вознесенских ткачей в 1895 г. Ма-
хов произнес революционную речь перед двухтысячным собранием 
рабочих. «Говорил я о бедственном положении рабочих и их го-
лодном бесправном существовании, о голодающей деревне...  
Говорил и о жизни рабочих и крестьян за границей и их борьбе: 
стачках и чартистском движении. Особенно много говорил о бу-
дущем социальном строе... по книге Э. Беллами, книжку которого 
“Через сто лет” я заучил чуть не наизусть и таскал всегда с собой в 
кармане»54. Махов вспоминает, что «тут же прочитал им главу или 
две из романа Беллами. На следующий день хотели дочитать всю 
книжку, но, увы, не довелось...»55 – вечером того же дня многие 
забастовщики были арестованы. 

Светлый образ будущего, увлекательно нарисованный в ро-
мане, социальные тенденции утопии притягивали к себе сердца 
рабочих. Однако социал-реформистские иллюзии Беллами были 
чужды русским рабочим, постоянно убеждавшимся, что путь к 
равенству и свободе идет через годы тяжелой борьбы с силами 
прошлого, через революцию. Если среди рабочих роман Беллами 
вызывал интерес как популяризация идей социализма, то среди 
интеллигенции сочувственное внимание обращалось на экономи-
ческие взгляды писателя-утописта. 

В статьях и рецензиях, которые в изобилии стали появляться 
после перевода романа «Через сто лет», наметились различные линии 
критики: либеральная буржуазия пыталась использовать книгу аме-
риканского утописта как удобный повод для пропаганды буржуазно-
демократических преобразований; консервативно-монархическая 

                                                      
53 Махов Н.И. Жизнь минувшая. Иваново: Госиздат Иванов. обл., 1939. С. 85. 
54 Шестернин С.П. Пережитое. Из истории рабочего и революционного 

движения 1880–1900 гг. Иваново: Госиздат Иванов. обл., 1940. С. 118. 
55 Махов Н.И. Жизнь минувшая. С. 113. 



 309

журналистика, напротив, обрушилась на мечты Беллами о будущем, 
считая опасной проповедь даже мирного социализма. 

Либерально-буржуазная линия критики наиболее полно вы-
ражена в статье «Новая фантазия на старую тему» известного эко-
номиста И.И. Янжула. Недостатком утопии Беллами он считает 
отсутствие сколько-нибудь ясного представления о том, каким об-
разом произойдут те грандиозные социальные и политические пе-
ремены, плоды которых изображены в романе. «Сочинение Беллами 
имеет много хороших сторон, без которых новый социальный ро-
ман теперь и не мог бы иметь описанного успеха. Он живо и та-
лантливо с внешней стороны написан, увлекает воображение свои-
ми приятными картинами будущего и легко, нисколько не наскучая 
и не утомляя внимание читателя, знакомит его со всем экономиче-
ским бытом этого будущего, резко подчеркивая крупными штриха-
ми в то же время все недостатки и пороки настоящего»56. 

Иную, резко враждебную оценку утопии Беллами встреча-
ем мы в сочинениях консервативно-монархических журналистов 
и социологов С.Ф. Шарапова, И.Ф. Романова, К.Ф. Головина 
(К. Орловского). В 1890 г. в церковно-славянофильском журнале 
«Благовест» появилась злобная рецензия С. Шарапова. К. Головин 
выпустил книгу «Социализм как положительное учение», которая, 
как отмечает автор в предисловии, была вызвана романом «Через 
сто лет» и представляет собой критику экономической утопии 
Беллами. Головин считает экономическое неравенство между 
людьми вечным и неизбежным, поскольку «различие в умствен-
ных и физических свойствах и в составе отдельных семейств не-
минуемо влечет за собой восстановление имущественной нерав-
номерности»57. Абсурдным представляется ему нарисованный в 
книге Беллами технический прогресс. Особенное недоверие у него, 
как и у Шарапова в упомянутой выше рецензии, вызывает «басно-
словный комфорт» XX столетия, и в частности так называемые 
музыкальные комнаты – прообразы радио и телевидения. 

В 1891 г. киевский журналист И.Ф. Романов (1861–1913) 
выпустил под псевдонимом Рцы политическую пародию «Черно-
вые наброски. Вечер черной и белой магии. (Фантазия на тему 
“Через сто лет” Беллами)». Автор книжки нападает на Л. Толстого, 
видимо, памятуя, что именно он, Л. Толстой, способствовал попу-

                                                      
56 Вестник Европы. 1890. № 5. С. 202–203. 
57 Головин К. Социализм как положительное учение. СПб.: тип. М-ва 

внутр. дел, 1892. С. 82. 



 310

лярности книги Беллами в России. Особенно возмущает Романова 
мысль о прекращении в будущем веке войн, которые он считает 
неизбежным условием человеческого существования. 

Если Романов ограничился нигилистическим отрицанием 
социального прогресса, то другой представитель охранительного 
направления в русской публицистике – С. Шарапов попытался 
противопоставить Беллами свою славянофильскую утопию «Через 
полвека. Фантастический политико-социальный роман». В преди-
словии он признает: «Литература “романов будущего” с легкой 
руки Беллами разрослась до огромных размеров. В самом деле, в 
этакой форме сойдет самое несуразное вранье, лишь бы рассказ 
носил хоть сколько-нибудь занимательный характер и рисуемое 
будущее было лучше настоящего. А так как хуже последнего, соб-
ственно говоря, никто ничего не придумает, то это удивительно 
облегчает задачу наших российских Жюль-Вернов и Фламмарио-
нов»58. Антиутопия Шарапова отразила взгляды наиболее консер-
вативно настроенной части русского общества, пытавшейся цеп-
ляться за отжившее прошлое. 

Гораздо больший интерес представляет фантастический ро-
ман писателя Н.Н. Шелонского «В мире будущего», написанный в 
1891 г. в полемике с Беллами и выдержавший семь изданий. Несо-
мненно сюжетное мастерство Шелонского в создании своеобраз-
ного утопического романа на научно-фантастической основе (по-
корение Северного полюса, огромный расцвет науки в обществе 
будущего). Полемизируя с «городской» утопией Беллами, русский 
писатель создает антиурбанистическую утопию, в которой про-
славляется единение человека с природой. Люди будущего доро-
жат природой в ее естественном состоянии и, где можно, не изме-
няют ее искусственно. 

Огромная роль науки в обществе будущего, практическое 
использование энергии солнца и освобожденного атома – все это 
определило в утопии Шелонского совершенно новое положение 
человека как хозяина природы. «Когда-то человек стоял в непо-
средственной близости к природе, но вместе с тем и в совершен-
ной зависимости от нее. Борьба с ней, борьба с себе подобными за 
право существования – делала его несчастнейшим из созданий... 
Теперь снова он был близок к природе, снова были для него про-

                                                      
58 Шарапов С. Соч.: в 9 т. М.: Васильев, 1902. Т. 8. С. 3–4. 



 311

сты и ясны вопросы мировой жизни, но уже потому, что все про-
цессы ее были для него очевидны, сделались истиной»59. 

Преимущественный интерес Шелонского к вопросам техни-
ческого и нравственного прогресса человечества привел к тому, 
что экономическая сторона вопроса, столь подробно разработан-
ная у Беллами, не получила какого-либо решения у Шелонского. 
При небывалом техническом прогрессе, изображенном в романе 
Шелонского, легко удовлетворяются все экономические потребно-
сти индивидуума вплоть до «химического питания». 

Роман Шелонского «В мире будущего» – интересный обра-
зец творческой полемики как одного из моментов в сложном про-
цессе литературных связей. При сравнительном изучении утопии 
Беллами и русских социальных утопий и антиутопий постоянно 
приходится принимать во внимание не только то, что сближает их, 
но и то, что изображено в них прямо противоположно. Пожалуй, 
различия в той мере, в какой они сознательно заострены, пред-
ставляют даже наибольший интерес, поскольку русские утопии 
90-х годов были несомненно рассчитаны на читателя, знакомого с 
книгой Беллами. 

Утопия Беллами получила отклик не только в художествен-
ном творчестве русских писателей. В 1892 г. были установлены 
прямые связи американского писателя с русскими журналистами. 
Для книги «Помочь. Вологодский сборник в пользу пострадавших 
от неурожая» Беллами написал статью, в которой излагается ис-
тория и программа движения за национализацию в Соединенных 
Штатах. Русский перевод с рукописи напечатали тогда же60.  
На английском языке работа Беллами – интересный документ рус-
ско-американских литературных связей конца XIX в. – впервые 
была опубликована мной по автографу, хранящемуся в РГАЛИ61. 

Возраставший интерес русской демократической общест-
венности к социалистической литературе, и в том числе к книге 
Беллами, вызвал беспокойство царской цензуры. Если издания 
                                                      

59 Шелонский Н.Н. В мире будущего: фантастический роман. М.: Сытин, 
1892. С. 228. 

60 Беллами Э. Общественное движение, возникшее в Америке под влияни-
ем книги «Через сто лет» // Помочь. Вологодский сб. в пользу пострадавших от 
неурожая. СПб.: Вольф, 1892. С. 222–229. 

61 Bellamy Е. Some Account of the Propaganda Work in America Which Has 
Followed “Looking Backward” // Edward Bellamy Abroad. An American Prophet’s 
Influence / ed. S.E. Bowman. N.Y.: Twayne Publishers, 1962. P. 439–444. (РГАЛИ. 
Ф. 1347. On. 4. Ед. xp. 7). 



 312

первых переводов утопии Беллами прошли почти беспрепятствен-
но62, то в 1899 г. Московский комитет цензуры возбудил в Глав-
ном управлении по делам печати вопрос о том, не будет ли при-
знано нужным воспретить обращение романа «Через сто лет» в 
публичных библиотеках и общественных читальнях. 

В 1897 г. книга Беллами «Равенство» (в лондонском изда-
нии) была подвергнута Центральным комитетом цензуры ино-
странной строгому запрещению, без выдачи по отдельным хода-
тайствам даже лицам, заслуживавшим доверия цензуры. Книга 
была охарактеризована цензором А.А. Анниковым «как далеко не 
безвредная и не безопасная утопия»63. 

Роман Беллами «Равенство» смог быть переведен на русский 
язык только после революции 1905 г. Как воспринимался тогда в 
России этот роман, свидетельствует журналист А.Н. Никитин: 
«Благодушные мечты романа “Через сто лет” о мирной эволюции 
капитализма уступают место могучей фантазии о великой револю-
ции, которая срывает, в воображении автора, до корня капитали-
стический строй современного государства и на развалинах по-
следнего рисует, в романе “Равенство”, утопию нового мирового 
социального строя, на началах экономического равенства всех 
граждан без исключения»64. 

Неудивительно, что в первой рецензии на «Равенство», поя-
вившейся задолго до перевода романа, в нем усматривалось «во-
дворение вопиющей несправедливости, в виде полного равенства 
людей, способных только мять глину, с людьми, способными изо-
бретать паровые машины... и уничтожения частной собственности, 
главных стимулов общей жизни и работы». Автор рецензии со 
страхом вспоминает Парижскую коммуну: «Наивное человечество 
даже верило иногда этим песням и поручало таким людям строить 

                                                      
62 Московский комитет цензуры решением 30 марта 1891 г. запретил ста-

тью «Порядки будущего», подписанную «П.Л.», излагавшую содержание романа 
Беллами и предназначавшуюся для журнала «Помощь Самообразованию» 
(ЦИАМ. Ф. 31. Оп. 2. Ед. хр. 256), хотя сам роман к тому времени уже выдержал 
два русских издания.  

63 ЦГИА СПб. Ф. 779. Оп. 4. Ед. хр. 256. Л. 154; Ед. хр. 278. Л. 173–174;  
Ф. 776. Оп. 21. Ед. хр. 342. Л. 50–51. В 1898 г. было запрещено распространение в 
России немецкого перевода «Равенства», сделанного М. Якоби. См.: ЦИАМ. 
Ф. 31. Оп. 6. Ед. хр. 222. 

64 Новый Журнал Литературы, Искусства и Науки. 1907. № 10. С. 13. 



 313

паровые машины и присматривать за рабочими, как, например, во 
время Парижской коммуны, в 1871 году»65. 

В период первой русской революции и последующие годы 
получил распространение перевод «Сказки о воде» (23-й главы 
романа «Равенство»), притчи о вреде частнособственнического 
миропорядка. Отдельные издания этой сказки появились не только 
на русском, но и на латышском (1905), грузинском (1906), татар-
ском (1906), белорусском (1907), еврейском (1918), словенском 
(1919) языках. Особенно часто переиздавался русский перевод 
«Сказки о воде» после Октябрьской революции. 

Если издания книг Беллами выходили в дореволюционной 
России тиражами всего в несколько тысяч экземпляров, а общий 
тираж русских переводов Беллами до 1917 г. едва достигал 
50 тысяч, то в первые годы Советской власти картина резко меня-
ется. Огромные по тому времени тиражи «Сказки о воде» (в 
1917 г. – 85 тысяч, в 1918 г. – 200 тысяч экземпляров, два издания 
в 1919 г., новое издание в 1922 г.) свидетельствуют о популярно-
сти аллегорической критики капитализма, содержащейся в притче 
Беллами. 

В 1917 и 1918 гг. переиздается популярное и сокращенное 
переложение романа «Через сто лет», сделанное в 1906 г. 
А.А. Николаевым и охотно читавшееся, как о том пишет Вл. Свят-
ловский66, в рабочих кварталах Петербурга перед войной 1914 г. 

М. Горький, немало сделавший для развития русско-
американских литературных связей, во время своего пребывания в 
Америке писал в журнале «Appleton’s Magazine» о том, что США – 
«это страна Генри Джорджа, Беллами, Джека Лондона, который 
отдает свой великий талант социализму. Вот хороший пример 
пробуждения духа “человеческой жизни” в этой молодой и энер-
гичной стране, страдающей от золотой лихорадки»67. 

 
5 

 
Россия рано оценила своеобычное поэтическое творчество Уолта 
Уитмена, долгое время не признававшееся в Америке. Это обстоя-

                                                      
65 Новый Журнал Иностранной Литературы. 1897. № 5. С. 235. 
66 Святловский В. Русский утопический роман. Пб.: Госиздат, 1922. С. 9, 50. 
67 Appleton’s Magazine. 1906. N 8. P. 182. Цит. по ст.: Ганелин Р. М. Горький 

и американское общество в 1906 году // Рус. лит. 1958. № 1. С. 221. 



 314

тельство отмечено в русских и зарубежных работах о восприятии 
Уитмена в нашей стране68. 

Первое упоминание имени великого американского поэта в 
русской печати содержится в «Обозрении иностранной литерату-
ры», опубликованном в «Отечественных Записках» в январе 
1861 г. В кратком сообщении «Листья травы» назывались рома-
ном, и это свидетельствует, что об Уитмене еще знали понаслыш-
ке. «Английские журналы сильно вооружаются против американ-
ского романа “Листья травы” Уэльт Уайтмэна, автора, в свое 
время рекомендованного Эмерсоном. Впрочем, нападение отно-
сится более к нравственной стороне романа. “Он должен бы быть 
напечатан на грязной бумаге, как книги, подлежащие лишь поли-
цейскому разбору”, – говорит один рецензент. “Это эманципация 
плоти!” – восклицает другой»69. 

У истоков русской уитменианы стоит И.С. Тургенев, зани-
мавшийся переводом стихов Уитмена. 31 октября 1872 г. он писал 
из Парижа П.В. Анненкову, что собирается послать в газету «Не-
деля» «несколько переведенных лирических стихотворений уди-
вительного американского поэта Уальта Уитмана (слыхали Вы о 
нем?) с небольшим предисловием. Ничего более поразительного 
себе представить нельзя» (X, 18). Тургеневский перевод стихотво-
рения «Бейте, бейте, барабаны!» напечатан не был, и его обнару-
жили столетие спустя среди рукописей Тургенева в Парижской 
национальной библиотеке70. 

В 1881 г. готовилось оставшееся неосуществленным издание 
русского перевода «Листьев травы», к которому Уитмен написал 
предисловие в форме письма к переводчику-ирландцу Джону 
Фицджералду Ли, хорошо знавшему русский язык. С тех пор этот 
интереснейший документ симпатии Уитмена к России и ее народу 
печатается под названием «Письмо к русскому» и столь часто 
цитируется, что его начало («Вы – русские, и мы – американцы!») 
приобрело характер крылатой литературной фразы. 

                                                      
68 Мендельсон М. Жизнь и творчество Уитмена. 2-е изд., испр. и доп. М.: 

Наука, 1969. С. 304–313; Runge R., Schubarth-Engelschall A. Die Rezeption Walt 
Whitmans in Russland und in der Sowjetunion // Zeitschrift für Anglistik und Ameri-
kanistik. 1974. N 4. S. 371–391; Тур-Пикина Л.И. Уолт Уитмен в русской дорево-
люционной критике // Науч. тр. Кубан. ун-та. 1979. Вып. 272: Американская 
литература. Проблемы романтизма и реализма, кн. 5. С. 23–32.  

69 Отечественные Записки. 1861. № 1, отд. IV. С. 61. 
70 Чистова И. Тургенев и Уитмен // Рус. лит. 1966. № 2. С. 196–199. 



 315

Первое обращение русской критики к творчеству Уитмена 
связано с именем теоретика русского революционного народниче-
ства П.Л. Лаврова. В июле 1882 г. он опубликовал в «Отечествен-
ных Записках» под псевдонимом П. Крюков статью о Лонгфелло, 
в которой рассматривает и стихи Уитмена. Особенность, отли-
чающая Уитмена от Лонгфелло, состоит, по мнению Лаврова, в 
стремлении «действовать в живом настоящем»71. 

Подчеркивая художественное превосходство Уитмена над 
более прославленным автором «Гайаваты», Лавров утверждает, 
что «Лонгфэлло составляет совершенную противоположность 
своему сопернику Уайту Уайтману, который возмутил англосак-
сонскую чопорность бесцеремонною наготою своих произведе-
ний». В вопросе о поэтическом стиле двух поэтов Лавров также 
отдает предпочтение Уитмену: «Простота слога Лонгфэлло, отсут-
ствие всякой вычурности, чувство меры в архитектонике произве-
дений были достаточно восхваляемы всеми ценителями, особенно 
если сравнить стихотворения Лонгфэлло с его главными амери-
канскими соперниками, например с далеко превосходящим его по 
мощи и энергии речи и по широте мысли Уайтом Уайтманом, у 
которого презрение к форме доходит до крайности». 

В 1883 г. появилась первая русская статья, целиком посвя-
щенная рассмотрению поэзии Уитмена. П. Попов писал ее в Нью-
Йорке и потому был гораздо информированнее о творчестве аме-
риканского поэта, чем его соотечественники. В своем критическом 
этюде об Уитмене (которого он именует Гуитман) П. Попов ут-
верждает, что «в области поэзии даже лучшие американские писа-
тели, как, например, Лонгфелло, Эдгар По, Эмерсон, Гуитьер 
<Уиттьер>, Лоуэлл и другие, едва ли могут быть поставлены наря-
ду даже со второстепенными европейскими поэтами», поскольку 
«оригинального, чисто американского у них слишком мало»72. 

Уитмен, продолжает Попов, «единственный оригинальный, 
чисто американский поэт, он сын и певец родной страны». «Ис-
ключая Лонгфелло, ни один американский поэт не пользуется 
такою известностью в Англии, Франции и Германии, как Уолт 
Гуитман; за исключением По, ни об одном американском поэте не 
было написано здесь и за границей так много разноречных отзы-
вов, как о Гуитмане». 

                                                      
71 Лавров П.Л. Этюды о западной литературе / под ред. А.А. Гизетти, 

П. Витязева. Пг.: Колос, 1923. С. 164, 166, 178–179. 
72 Заграничный Вестник. 1883. № 3. С. 568, 570, 571, 572. 



 316

Американский поэт славит в человеке человеческое начало. 
«В глазах Гуитмана все в человеке прекрасно: его умственная и 
физическая стороны, его идеалы, страсти и потребности, его мозг 
и мускулы, полет его мысли, волнения его сердца и движения его 
тела. Поэмы Уолта – это культ человека; его идеал – это самодер-
жавный гражданин, равноправный демократ, женщина, во всем 
равная мужчине». 

Попов видит в Уитмене «барда Соединенных Штатов». «Он – 
патриот в лучшем значении этого слова». Попов отмечает направ-
ленность поэзии Уитмена против буржуазной Америки: «Его лич-
ные идеалы слишком высоки, его взгляды слишком широки и его 
требования слишком суровы, чтобы нравиться обеспеченной части 
современной публики, устроившейся комфортабельно и не забо-
тящейся ни о соседе, ни о завтрашнем дне... Немудрено после это-
го, что Гуитмана здесь обзывают коммунистом, социалистом, без-
божником и т.д.» 

В некрологе, появившемся в журнале «Книжки “Недели”», 
жизнь и творчество американского поэта представляются «осуще-
ствлением мечты Толстого о поэте, работающем для простого 
народа и вместе с ним»73. «Поэзия Уитмена – это монолог вслух; 
она выражает, независимо от его воли, могучие движения его ду-
ши, не давая ему обдумать ни мысли, ни форму, в которую они 
выливались. И он писал свободным стихом без рифм, без созву-
чий, без определенной меры, влагая в них странную, но милую 
гармонию». Анонимный автор некролога высказывает мысль о 
несовместимости поэта с миром американского бизнеса, говоря, 
что его поэзия «была мало понятна деловитому, суетящемуся аме-
риканцу, а наивный натурализм, воспевавший иногда тайны вос-
произведения природы, оскорблял их щепетильность. Его поэзия 
слишком явно шла вразрез с американским эгоизмом, с новым 
“духом” в образе доллара». 

Особая страница в русской уитмениане связана с именем 
К.Д. Бальмонта, автора пяти статей об американском поэте, по- 
явившихся между 1904 и 1910 гг. и перепечатанных в его сборни-
ках. Бальмонту принадлежат многочисленные переводы из Уитме-
на. Посылая 6 ноября 1903 г. К.П. Пятницкому переводы 22 стихо-
творений Уитмена для сборника книгоиздательского товарищества 

                                                      
73 Книжки «Недели». 1892. № 5. С. 167, 170, 171. 



 317

«Знание», он называет Уитмена гениальным американским поэтом: 
«Все его стихотворения представляют сплошной гимн Жизни»74. 

Правда, следует сказать, что переводы Бальмонта из Уитме-
на были своеобразной переработкой, символистским «бальмонти-
зированием», после чего читатель получал представление скорее о 
художественной манере Бальмонта, чем Уитмена. Таков же, по 
существу, и метод литературно-критического осмысления Баль-
монтом поэтического наследия американского поэта. 

В первой статье «Певец личности и жизни» Бальмонт рас-
сматривает роль традиции в формировании национальной поэзии. 
Говоря, что русским читателям особенно пришелся по душе Эдгар 
По, Бальмонт приводит английскую притчу: «В Оксфорде, в этом 
старинном университетском городе, в умственной столице англий-
ских созерцательных душ, при многих домах и при всех колледжах 
существуют прекрасные газоны с поразительно нежной зеленью. 
В одном из таких скверов некая американская леди спросила са-
довника, каким образом лужайка может быть доведена до такого 
удивительного совершенства, до такой безукоризненной изумруд-
ности газона. Ответ был следующий: “Если вы будете укатывать 
ее и орошать правильно в течение приблизительно трех столетий, 
вы получите совершенно такие же результаты”. Эдгар По, хотя и 
американец, был истинным джентльменом из Оксфорда... Уольт 
Уитман, напротив, является хаотически юной, необузданной и 
недисциплинированной душой, для которой все вновь, для кото-
рой мироздание началось только сегодня, убедительно только 
сегодня, заманчиво, ценно, при всех своих спутанностях, только 
сегодня. Он любит всех, он любит все. Его впечатлительность 
неразборчива и прожорлива, как допотопный левиафан»75. 

Вторая статья Бальмонта об Уитмене называется «Поэзия 
борьбы» и интересна тем, что в ней впервые на русском языке 
приводятся обширные отрывки из книги Уитмена «Демократиче-
ские дали» (1871), в которой высказаны мысли о сущности и пред-
назначении национальной литературы. Создание американской 
литературы, утверждает Уитмен, связано с преодолением пороков 
собственнического общества и находится в тесном единстве с раз-
витием идей демократии. Только этим можно объяснить тот пара-
доксальный факт, что в «Демократических далях», т.е. когда поза-
ди был золотой век американского романтизма и уже начал 
                                                      

74 Архив А.М. Горького. П-ка «Зн». 4-10-35.  
75 Весы. 1904. № 7. С. 14–15. 



 318

печататься Марк Твен, Уитмен заявил, что Штаты не создали ни 
одного великого литературного произведения, ни одного великого 
писателя. 

Уитмен приводит слова путешествующего иностранца, ко-
торые созвучны мыслям и наблюдениям самого поэта: «Я убедил-
ся, что ваша хваленая Америка с ног до головы покрыта язвами, и 
эти язвы – вероломство, измена и себе и своим собственным прин-
ципам!»76 Америка одержима духом наживы, и, как сказал Бодлер 
в статье об Эдгаре По, она стала страной, где забота о материаль-
ном благосостоянии доведена до мании национального величия. 

Америка, присоединяющая к себе все новые и новые терри-
тории – Техас, Калифорнию, Аляску, напоминает Уитмену суще-
ство, наделенное громадным, хорошо приспособленным и все 
более развивающимся телом, но почти лишенное души. «Я утвер-
ждаю, – заявляет поэт, – что хотя демократия Нового Света дос-
тигла великих успехов... в материальном развитии, в достижении 
обманчивого, поверхностного культурного лоска, – эта демократия 
потерпела банкротство в своем социальном аспекте, в религиоз-
ном, нравственном и литературном развитии». Именно эта мысль 
Уитмена привлекла внимание Бальмонта. 

Намечая программу нового демократического искусства, 
идущего в ногу с наукой и демократией, способного направлять и 
воспитывать народ, освободить женщину от того «худосочного 
опустошения души», на которое она обречена в условиях капита-
листического общества, Уитмен призывал к созданию совершенно 
иной литературы, чем та, которая существовала в Америке. В пе-
реводе Бальмонта это место звучит следующим образом: «Из всего 
этого, – говорит Уитмен, – из всех этих жалких условий, выйти, 
вдохнуть в них возрождающее дыхание здоровой и героической 
жизни, я разумею вновь найденную литературу, не простое копи-
рованье и отраженье существующих поверхностей, или сводниче-
ское подслуживанье к тому, что называется вкусом, – не только 
забавлять, проводить время, прославлять красивое, утонченное, 
прошлое, или являть техническую, ритмическую, грамматическую 
ловкость – но литературу, являющуюся основой жизни, религиоз-
ную, согласующуюся со знанием, с полномочною властью, управ-
ляющую стихиями и силами, научающую и воспитывающую лю-
дей, и – быть может, самый ценный из результатов ее – свершить 
                                                      

76 Уитмен У. Избр. произведения: «Листья травы». Проза. М.: Худож. 
лит., 1970. С. 361, 358. 



 319

освобождение женщины из этих невероятных заточений и пут 
глупости, модничанья и всякого рода малокровного худосочия»77. 

Нужна литература, продолжает Уитмен, в основе которой 
лежит жизнь народа, ибо «литература не знает о безмерном богат-
стве скрытой силы и способностей Народа, об обширных его ху-
дожественных контрастах светов и теней». 

Третья статья Бальмонта – «Певец побегов травы» напечата-
на в журнале «Золотое Руно» и посвящена любовной теме в поэзии 
Уитмена78. Откровенность трактовки любви в стихах Уитмена 
обеспокоила цензуру. Московский комитет по делам печати воз-
будил уголовное дело в связи с переводами Бальмонтом стихов 
Уитмена. Председатель комитета А. Сидоров писал прокурору 
московского окружного суда 4 марта 1911 г.: 

«Американский поэт Уольт Уитман является представите-
лем культа человеческого тела и чувственной любви, как проявле-
ния мощи пола. Сообразно со сказанным в книге “Побеги травы” 
рисуется всеобъемлющее значение пола и любви и ее проявление 
среди “мощных пар в мировом саду”, причем с особенною тща-
тельностью и наглядностью любовь человеческих тел прославля-
ется в отделе книги под заглавием “Дети Адама” (с. 25–50), хотя 
посвященные любви произведения встречаются и в остальных 
частях книги (напр. на с. 125 книги стихотворение “Ласки орлов”). 
Прославляя любовь, Уольт Уитман, как и его переводчик, вовсе не 
стесняются ни в выборе выражений, ни в изображении картин. 
Так, поэт открыто воспевает “фаллос, мускульный зов – понужде-
нье и соединенье”, шлет привет “сопостельнику и телу, любому и 
каждому, взаимно притянутому”, прославляет “божественный” акт 
совокупления и наглядно описывает означенный акт, подробно 
перечисляя части человеческого тела»79. 

На книгу Уитмена «Побеги травы» в переводе Бальмонта 
был наложен арест; судебное преследование было возбуждено по 
1001-й статье Уложения о наказаниях. 22 мая 1911 г. суд оштрафо-
вал издателя С.А. Полякова, а из самой книги постановил уничто-
жить отдел «Дети Адама» и стихотворение «Ласки орлов». Книга 
вышла в издательстве «Скорпион» в урезанном виде. 

                                                      
77 Перевал. 1907. № 3. С. 45–46. Ср. в кн.: Уитмен У. Избр. произведения. 

С. 360. 
78 Золотое Руно. 1909. № 1. С. 67–77 (в частности, с. 70). 
79 ЦГИА СПб. Ф. 776. Оп. 17 (1911 г.). Ед. хр. 145. Л. 2. 



 320

В 1910 г. в качестве предисловия к сборнику Бальмонта 
«Морское свечение» появилась его статья об Уитмене «О врагах и 
вражде», однако наибольший интерес представляет, пожалуй, по-
следняя статья Бальмонта об американском поэте – «Полярность», 
впервые напечатанная в журнале «Современный Мир» и включен-
ная как предисловие в сокращенный цензурой сборник стихов 
Уитмена 1911 г. 

Бальмонт рассматривает закономерность развития американ-
ской поэзии в XIX в. «С Лонгфелло мы богаче, но без него мы не 
были бы бедняками. А Эдгар По и Уольт Уитман были неизбежны в 
истекшем столетии. Без них 19-й век не мог бы осуществиться и 
быть законченным. Они так же неизбежны в жизни нашей души, 
как первая любовь, первое горе, лунный вечер и солнечное утро»80. 

Бальмонт видит в Уитмене поэта грядущего, отражающего  
историческую взаимосвязанность настоящего с будущим. И он пишет 
об этом по-своему ярко и красочно: «Можно любить или не любить 
Уитмана, но устранить его невозможно. Он – Поэт Настоящего и 
Грядущего. Он – часть, и крупная часть, того будущего, которое бы-
стро идет к нам, которое вот уже делается настоящим. Идеализован-
ная Демократия. Победное шествие Человечества в деле завоевания 
Планеты. Это идет, это придет, и Уитман нам крикнул об этом». 

Одним из яростных пропагандистов Уитмена был в начале 
XX в. Корней Чуковский. Ему принадлежит и первый обзор вы-
ступлений русских критиков и поэтов об Уитмене, названный 
«Русская Whitmaniana». Возмущенный непризнанием стихов Уит-
мена, он опубликовал в газете «Русское Слово» большую статью 
«Поэзия будущего». Подобно тому как первое издание «Листьев 
травы» вышло в Америке без имени автора, но с его портретом, 
так в этой статье говорится об Уитмене (имя которого ни разу не 
названо) как о безымянном рядовом грядущей демократии: «Де-
мократия принесла человечеству новое слово: товарищ. Чувство, 
что мы рядовые какой-то Великой Армии, которая без Наполеона 
и маршалов идет от победы к победе, проникло уже в каждого из 
тех, кто заполняет сейчас площади, театры, банки, университеты, 
рестораны, кинематографы, трамваи современных многомиллион-
ных городов»81. 

Статья Чуковского завершается столь же космически обоб-
щенно: «Изо всех современных поэтов он – единственный певец 
                                                      

80 Современный Мир. 1910. № 8. С. 135, 136. 
81 Русское Слово. 1913. 5 июля. С. 3. 



 321

ликований, надежд, вестник грядущего счастья, и нам, изнурен-
ным, замученным, обнищавшим душой, измельчавшим, – что же и 
нужно теперь, как не это новое евангелие всесвятости, всекрасоты, 
всеблаженства!». «Гуртовой, оптовый поэт!» – называет Чуков-
ский Уитмена. Это же определение он повторяет и в своей книге 
об Уитмене, выдержавшей с 1907 по 1923 г. шесть изданий (каж-
дое из которых заново перерабатывалось автором) под названиями 
«Поэт-анархист Уот Уитман», «Поэзия грядущей демократии. Уот 
Уитмэн», «Уот Уитмэн и его “Листья травы”». 

Второе издание книги Чуковского (1914), предисловие к ко-
торому написал И.Е. Репин, цензура подвергла аресту. Прокурор 
Московского окружного суда 17 апреля 1915 г. уведомил Москов-
ский комитет по делам печати, что приговором Московского ок-
ружного суда от 14 января 1915 г. постановлено уничтожить пере-
численные места в книге Чуковского82. 

Интерес М. Горького к Уитмену пережил различные стадии. 
В 1909 г. в статье «Разрушение личности» он писал: «Уот Уитмен, 
Горас Траубел... все они, начав с индивидуализма и квиетизма, 
дружно приходят к социализму, к проповеди активности, все гром-
ко зовут человека к слиянию с человечеством»83. Однако Горький 
не был постоянен в своих симпатиях к Уитмену. Наряду с высокими 
оценками, когда он перечислял великих американских писателей 
(«Ответ на анкету американского журнала», 1928), в последние 
годы жизни Горький писал: «...учение чистейшего пассивного ро-
мантизма в XIX–XX вв. многократно повторялось <...> у непомерно 
расхваленного Уота Уитмена»84. 

К.И. Чуковский отмечал влияние Уитмена на футуристов, в 
частности на Велимира Хлебникова и раннего Маяковского. «Как 
известно, и Владимир Маяковский в начале своей литературной 
работы творчески воспринял и пережил поэзию “Листьев травы”. 
Его главным образом интересовала роль Уитмена как разрушителя 
старозаветных литературных традиций, проклинаемого “многого-
ловой вошью” мещанства»85. Безусловно, тема «Уитмен и русская 
поэзия XX столетия» еще ждет своего исследователя. 

                                                      
82 ЦГИА СПб. Ф. 776. Оп. 17 (1914 г.). Ед. хр. 72. Л. 8 об., 6. 
83 Горький М. Собр. соч.: в 30 т. М.: Гослитиздат, 1953. Т. 24. С. 48–49. 
84 Там же. Т. 26. С. 213. 
85 Чуковский К. Мой Уитмен. Его жизнь и творчество: избранные перево-

ды из «Листьев травы» – проза. 2-е изд., доп. М.: Прогресс, 1969. С. 279. 



 322

Наиболее яркую оценку наследия Уитмена дал Луначарский. 
В послесловии к третьему изданию книги Чуковского об Уитмене 
(1918) он писал: «Уитмен – человек с раскрытым сердцем. Таких 
будет много, когда упадут стенки одиночных камер в тюрьме ин-
дивидуализма и собственничества. Быть человеком с раскрытым 
сердцем и потому стать любимцем природы, снять с нее злое оча-
рование и постичь ее как бесконечно разнообразное единство, не 
умом постичь, а всем существом почувствовать, – это трудно сей-
час, и, может быть, открытость сердца – это основа всякой гени-
альности. <...> Человек-коллективист бессмертен. Только индивид 
смертен. Такова основная идея Уитмена»86. 

Осенью 1918 г. части Красной Армии проходили через 
Тотьму, направляясь к Архангельску, где в августе был высажен 
американский экспедиционный корпус. И тогда в этом городке 
Вологодской губернии, где до революции был в ссылке Луначар-
ский, отпечатали листовку с переводом стихотворения Уитмена 
«Бей, бей, барабан!». Ее распространяли среди красноармейцев, 
шедших сражаться с американскими интервентами. Великий аме-
риканский поэт призывал бороться с врагом, напавшим на страну. 
Называлась листовка «В бой поспешим мы скорей!». Так Уитмен 
стал на сторону революции. 

Литературные связи России и США во второй половине 
XIX в. продолжали развиваться, однако критика, переводы и рас-
пространение произведений американских писателей не имели уже 
в России того общенационального резонанса, как во времена Пуш-
кина и Белинского, когда русское общество зачитывалось Купером 
и другими писателями-романтиками. В процессе взаимосвязей на 
первое место выступала русская литература, завоевавшая к концу 
XIX в. мировое признание. Пути развития реализма определялись 
на рубеже XIX–XX вв. все возрастающей ролью русской классиче-
ской литературы. 

 

                                                      
86 Цит. по: Луначарский А.В. Собр. соч.: в 8 т. М.: Худож. лит., 1965. Т. 5. 

С. 387–388. 



 323

ПЕРЕВОДЫ ПРОИЗВЕДЕНИЙ  
РУССКИХ ПИСАТЕЛЕЙ В США 

 
ОТДЕЛЬНЫЕ ИЗДАНИЯ. 

1867–1900 гг. 
 

1867 Тургенев 
Отцы и дети (E. Schuyler)1 – Fathers and Sons  

1869 Крылов 
Басни (W.R.S. Ralston) – Krilof and His Fables  

1872 Тургенев 
Дворянское гнездо (W.R.S. Ralston) – Liza; or, A Nest of 
Nobles 
Дым (W.F. West) – Smoke 
Отцы и дети (переиздание книги 1867 г.)  

1873 Тургенев 
Дворянское гнездо (переиздание книги 1872 г.) 
Дым (переиздание книги 1872 г.) 
Накануне (C.E. Turner) – On the Eve 
Рудин (анонимн.). 2 издания – Dimitri Roudine  

1874 Тургенев 
Вешние воды (Sophie М. Butts). – Степной король Лир 
(W.Н. Browne) – Spring Floods. – A Lear of the Steppe  

1875 Лермонтов 
Мцыри (S.S. Conant) – The Circassian Boy  
Тургенев 
Накануне (переиздание книги 1873 г.)  

1876 Пушкин 
Капитанская дочка (Marie Н. de Zielinska) – Marie. 
A Story of Russian Love (первый перевод романа в США 
в 1846 г. G.C. Hebbe)  

1877 Пушкин 
Капитанская дочка (переиздание книги 1876 г.)  

                                                      
1 В скобках указаны переводчики (или анонимность перевода). 



 324

Тургенев 
Новь (T.S. Perry) – Virgin Soil  

1878 Толстой 
Казаки (Е. Schuyler) – The Cossacks. A Tale of the 
Caucasus in 1852  

1880 Пушкин 
Капитанская дочка (переиздание книги 1876 г.)  

1881 Достоевский 
Записки из Мертвого дома (Marie von Thilo) – Buried 
Alive, or, Ten Years of Penal Servitude in Siberia  
Пушкин 
Евгений Онегин (H. Spalding) – Evgene Onegine  

1882 Тургенев 
Несчастная (G.W. Scott) – A Daughter of Russia 
Песнь торжествующей любви (Marian Ford) – A Song of 
Triumphant Love 
Пунин и Бабурин (G.W. Scott) – Punin and Babwin <sic!>  

1883 Крылов 
Басни (переиздание книги 1869 г.)  
Пушкин 
Капитанская дочка (E.C. Price). 2 издания – Captain’s 
Daughter  
Тургенев 
Новь (переиздание книги 1877 г.) 
Отцы и дети (переиздание книги 1867 г.). 3 издания 
Стихотворения в прозе (анонимн.). 2 издания – Poems in 
Prose  

1884 Тургенев 
Ася (F. Abbott) – Annouchka 
Дворянское гпездо (переиздание книги 1872 г.) 
Муму и Дневник лишнего человека (Н. Gersoni). 
2 издания – Mumu, and The Diary of a Superfluous Man  

1885 Толстой 
В чем моя вера? (H. Smith). 5 изданий – Му Religion 
 
 



 325

Тургенев 
Записки охотника (F.Р. Abbott) – Annals of a Sportsman 
 

1886 Гоголь 
Вечер накануне Ивана Купала и другие рассказы из 
«Вечеров на хуторе близ Диканьки» и «Петербургских 
повестей» <Старосветские помещики. – Повесть о том, как 
поссорились Иван Иванович с Иваном Никифоровичем. – 
Портрет. – Шинель> (Isabel F. Hapgood) – St. John Eve, 
and Other Stories... 
Мертвые души (I.F. Hapgood) – Tchitchikoff’s Journeys, 
or, Dead Souls 
Тарас Бульба (I.F. Hapgood) – Taras Bulba  
Достоевский 
Преступление и наказание (анонимн.) – Crime and 
Punishment  
Крылов 
Русские басни (J.Н. Stickney) – Russian Fables  
Некрасов 
Мороз, Красный нос (J.S. Smith) – Red-Nosed Frost  
Толстой 
Анна Каренина (N.H. Dole) – Anna Karénina 
Война и мир (Clara Beil). 2 издания – War and Peace 
В чем моя вера? (C. Popoff) – What I Believe 
Детство. – Отрочество. – Юность (I.F. Hapgood) – 
Childhood, Boyhood, Youth 
Чем люди живы (Aline Delano) – What People Live By  
Тургенев 
Несчастная и Ася (Н. Gersoni) – An Unfortuned Woman, 
and Ass’ya  
Чернышевский 
Что делать? (N.H. Dole, S.S. Skidelsky) – A Vital Question, 
or, What To Be Done? 
Что делать? (В.R. Tucker). 2 издания – What’s To Be 
Done?  

1887 Державин 
Бог (J. Bowring) – Ode to Deity  



 326

Достоевский 
Записки из Мертвого дома (переиздание книги 1881 г.) 
Записки из Мертвого дома (Н.S. Edwards) – Prison Life in 
Siberia 
Идиот (F. Whishaw) – The Idiot  
Короленко 
Рассказы о бродягах и другие повести <Старый звонарь. – 
«Лес шумит». – В ночь под светлый праздник. – Соколи-
нец. – Очерки сибирского туриста> (Aline Delano) – 
The Vagrant, and Other Tales  
Некрасов 
Мороз, Красный нос (переиздание книги 1886 г.)  
Толстой 
Война и мир (переиздание книги 1886 г.) 
Где любовь, там и Бог (N.H. Dole) – Where Love Is, There 
God Is Also 
Где любовь, там и Бог (Aline Delano) – Where There Is 
Love, There Is God 
Два старика (анонимн.) – The Two Pilgrims; or, Love and 
Good Deeds 
Исповедь. – Краткое изложение Евангелия (I.F. Hapgood) – 
My Confession, and the Spirit of Christ’s Teaching 
Казаки (переработанное издание книги 1878 г.) 
Казаки (L. Wiener) – The Cossacks 
Набег и другие рассказы <Рубка леса. – Из кавказских 
воспоминаний. Разжалованный. – Метель. – Поликушка. – 
Холстомер> (N.H. Dole) – The Invaders, and Other Stories 
Сборник рассказов <Где любовь, там и Бог. – Много ли 
человеку земли нужно. – Два старика. – Ильяс> (Aline 
Delano) – In Pursuit of Happiness 
Севастопольские рассказы (F.D. Millet). 2 издания – 
Sebastopol 
Семейное счастье (анонимн.) – Katia 
Семейное счастье и другие рассказы <Смерть Ивана 
Ильича. – Поликушка. – Два гусара. – Холстомер. – 
Метель> (анонимн.) – Му Husband and I, and Other Stories 
Смерть Ивана Ильича и другие рассказы <Упустишь 
огонь, не потушишь. – Где любовь, там и Бог. – Свечка. – 
Два старика. – Вражье лепко, а божье крепко. – Девчонки 



 327

умнее стариков. – Два брата и золото. – Ильяс. – Три 
старца. – Как чертенок краюшку выкупал. – Кающийся 
грешник. – Зерно с куриное яйцо. – Много ли человеку 
земли нужно. – Крестник. – Сказка об Иване-дураке> 
(N.H. Dole) – Ivan Ilytch, and Other Stories 
Так что же нам делать? (I.F. Hapgood) – What to Do? 
Утро помещика и другие рассказы <Люцерн. – Записки 
маркера. – Альберт. – Два гусара. – Три смерти. – 
Кавказский пленник> (N.H. Dole) – A Russian Proprietor, 
and Other Stories  
Тургенев 
Бретер (анонимн.) – The Ruffian 
Стихотворения в прозе (переиздание книги 1883 г.)  

1888 Гоголь 
Тарас Бульба (переиздание книги 1886 г.) 
Тарас Бульба (J. Curtin) – Taras Bulba. A Historical Novel 
of Russia and Poland  
Достоевский 
Идиот (переиздание книги 1887 г.)  
Пушкин 
Избранные стихотворения (I. Panin). 2 издания – Selec-
tions from the Poems 
Капитанская дочка (переиздание книги 1876 г.)  
Толстой 
Бог правду видит, да не скоро скажет и другие рассказы 
для детей <Чем люди живы. – Кающийся грешник. – 
Из «Азбуки» и «Новой азбуки». – Яснополянская школа 
за ноябрь и декабрь месяцы. – Кому у кого учиться 
писать, крестьянским ребятам у нас или нам у крестьянских 
ребят?> (N.H. Dole) – The Long Exile, and Other Stories 
Война и мир (переиздание книги 1886 г.) 
Отрывки из «Войны и мира» (H. Smith) – Physiology of 
War: Napoleon and the Russian Campaign 
Вторая часть Эпилога к «Войне и миру» (Н. Smith) – 
Power and Liberty 
В чем моя вера? (переиздание книги 1886 г.) 
Два гусара (анонимн.) – Two Generations 
 



 328

Два гусара и другие рассказы <Холстомер. – Метель) 
(анонимн.) – Two Generations and Other Stories 
Детство. – Отрочество. – Юность (переиздание книги 
1886 г.) 
Казаки (переиздание книги 1878–1887 гг.) 
Казаки (N.H. Dole) – The Cossacks. A Tale of the Caucasus 
in the Year 1852 
Казаки (Laura E. Kendall) – The Cossacks 
О жизни (I.F. Hapgood) – Life 
Поликушка (анонимн.). 2 издания – Polikouchka 
Севастопольские рассказы (I.F. Hapgood) – Sevastopol 
Севастопольские рассказы (Laura E. Kendall) – Sevastopol 
Семейное счастье (N.H. Dole) – Family Happiness 
Семейное счастье (анонимн.). 2 издания – Му Husband 
and I 
Семейное счастье. – Смерть Ивана Ильича (анонимн.) – 
Му Husband and I, and The Death of Ivan Ilitch 
Смерть Ивана Ильича (анонимн.) – The Death of Ivan 
Iliitch 
Утро помещика и другие рассказы (переиздание книги 
1887 г.) 
Так что же нам делать? (анонимн.) – What to Do? 
Thoughts Evoked by the Census of Moscow 
Чем люди живы (N.H. Dole) – What Men Live By  
Чернышевский 
Что делать? (переиздание книги 1886 г.)  

1889 Толстой 
Анна Каренина (переиздание книги 1886 г.) 
Анна Каренина (F.K.W.) – Anna Karenina 
Война и мир (N.H. Dole) – War and Peace 
Исповедь. – Краткое изложение Евангелия (переиздание 
книги 1887 г.) 
Набег и другие рассказы (переиздание книги 1887 г.) 
Смерть Ивана Ильича и другие рассказы (переиздание 
книги 1887 г.)  

1890 Короленко 
Слепой музыкант (Aline Delano) – The Blind Musician 
Слепой музыкант (W. Westall, S. Stepniak) – The Blind 
Musician  



 329

Пушкин 
Капитанская дочка (переиздание книги 1876 г.)  
Толстой 
Власть тьмы (Louise and Aylmer Maud) – The Dominion of 
Darkness 
Война и мир (переиздание книги 1889 г.) 
Крейцерова соната (F. Lyster) – The Kreutzer Sonata 
Крейцерова соната (В.R. Tucker). 2 издания – The Kreutzer 
Sonata 
Крейцерова соната (анонимн.) – The Kreutzer Sonata 
Крейцерова соната и другие рассказы <Сказка об Иване-
дураке. – Упустишь огонь, не потушишь. – Поликушка. – 
Свечка. – Послесловие к «Крейцеровой сонате») 
(В.R. Tucker) – The Kreutzer Sonata, and Other Stories 
Плоды просвещения (анонимн.) – The Fruits of Enlightenment 
Религиозные рассказы (вариант сб. 1887 г. «Смерть 
Ивана Ильича и другие рассказы») – Gospel Stories 
Семейное счастье (переиздание книги 1887 г.) 
Семейное счастье (Alexina Loranger) – The Romance of 
Marriage 
Трудолюбие, или Торжество земледельца (Mary Cruger). 
2 издания – The Suppressed Book of the Peasant Bondareff. 
Labor, the Divine Command 
Трудолюбие, или Торжество земледельца (В. Tseytline, 
A. Page, J.F. Alvórd). 2 издания – Toil 
Ходите в свете, пока есть свет (Е.J. Dillon). 5 изданий – 
Work While Ye Have the Light 
Ходите в свете, пока есть свет (анонимн.) – Work While 
Ye Have the Light. A Tale of the Early Christians  

1891 Григорович 
Столичные родственники (E. De Lancey Pierson) – 
The Cruel City  
Данилевский 
Княжна Тараканова (Ida de Mouchanoff) – The Princess 
Tarakanova  
Загоскин 
Рассказы <Вечер на Хопре. – Три жениха. – Кузьма 
Рощин> (J. Curtin) – Tales of Three Centuries  



 330

Короленко 
С двух сторон. – В дурном обществе (S. Stepniak, 
W. Westall) – In Two Moods. – In Bad Society 
Слепой музыкант (переиздание книги 1890 г., A. Delano)  
Потапенко 
На действительной службе (W. Gaussen) – A Russian 
Priest  
Пушкин 
Капитанская дочка (переиздание книги 1876 г.)  
Толстой 
Плоды просвещения (G. Schumm) – Fruits of Culture 
Плоды просвещения (анонимн.). 2 издания – The Fruits of 
Enlightenment 
Сказка об Иване-дураке. – Упустишь огонь, не потушишь. – 
Поликушка (A. Norraikow) – Ivan the Fool, or The Old 
Devil and the Three Small Devils; A Lost Opportunity, and 
Polikushka 
Так что же нам делать? – Вторая редакция послесловия к 
«Крейцеровой сонате» (V. Yarros, G. Schumm) – Church 
and State, and Other Essays  

1892 Гоголь 
Ревизор (A.A. Sykes) – The Inspector-General (or “Revizór”). 
A Russian Comedy  
Короленко 
С двух сторон. – В дурном обществе (переиздание книги 
1891 г.)  
Потапенко 
Генеральская дочь (W. Gaussen) – The General’s Daughter  
Пушкин 
Капитанская дочка (переиздание книги 1876 г.)  
Русские  повести  <Короленко. Соколинец. – В ночь 
под светлый праздник; Мачтет. Мы победили; Гаршин. 
Четыре дня> (анонимн.) – Russian Stories  
Толстой А.К. 
Князь Серебряный (J. Curtin) – Prince Serebryani. An 
Historical Novel of the Times of Ivan the Terrible and of the 
Conquest of Siberia 



 331

Толстой 
Анна Каренина (А.С. Townsend) – Anna Karenine 
Чем люди живы и другие рассказы <Два старика. – Где 
любовь, там и Бог. – Свечка> (A. Norraikow) – Life Is 
Worth Living, and Other Stories  

1893 Достоевский 
Преступление и наказание (F. Whishaw) – Crime and 
Punishment  
Короленко 
Слепой музыкант (переиздание книги 1890 г., W. Westall, 
S. Stepniak)  
Потапенко 
Шестеро. – Редкий праздник (W. Gaussen) – A Father of 
Six, and An Occasional Holiday  
Пушкин 
Капитанская дочка (переиздание книги 1876 г.)  

1894 Гончаров 
Обыкновенная история (Constance Garnett) – A Common 
Story  
Достоевский 
Бедные люди (Lena Milman) – Poor Folk  
Каразин 
Двуногий волк (В. Lanin) – The Two-Legged Wolfe  
Пушкин 
Повести <Капитанская дочка. – Дубровский. – Пиковая 
дама. – Барышня-крестьянка. – Выстрел. – Метель, – 
Станционный смотритель. – Гробовщик. – Кирджали> 
(Т. Keane) – The Prose Tales  
Толстой 
Письмо Б. Эйленштейну о едином налоге (анонимн.) – 
Count Leo Tolstoi on the Single Tax. His Estimate of Henry 
George 
Царство божие внутри вас (Constance Garnett). – 
“The Kingdom of God Is Within You”  
 
 



 332

Тургенев 
Дворянское гнездо (Constance Garnett) – A House of 
Gentlefolk 
Рудин (C. Garnett) – Rudin  

1895 Ковалевская 
Воспоминания детства (I.F. Hapgood) – Recollections of 
Childhood 
Нигилистка (Anna von Rydingsvärd) – Vera Vorontzoff  
Русский  юмор  (Гоголь. Женитьба. – Записки сума-
сшедшего; Горбунов. Квартальный надзиратель. – Письмо 
из Эмса. – «Травиата». – У мирового судьи; Островский. 
Не сошлись характерами. – Семейная картина; Салты-
ков-Щедрин. Мнения знатных иностранцев о помпаду-
рах. – Орел-меценат. – Самоотверженный заяц; Слеп-
цов. Спевка; Степняк-Кравчинский. Сказка о копейке> 
(Ethel L. Voynich) – The Humor of Russia  
Толстой 
Хозяин и работник (A.H. Beauman) – Master and Man 
Хозяин и работник (Yekaterina A. Ludwig) – Master and 
Man 
Хозяин и работник (Hettie Е. Miller) – Master and Man 
Хозяин и работник (S. Rapoport, J.C. Kenworthy) – Master 
and Man 
Хозяин и работник (анонимн.) – Master and Man  
Тургенев 
Накануне (C. Garnett) – On the Eve 
Отцы и дети (C. Garnett) – Fathers and Children  

1896 Ковалевская 
Нигилистка (переиздание книги 1895 г.)  
Короленко 
Рассказы о бродягах и другие повести (переиздание книги 
1887 г.)  
Толстой 
В чем моя вера? (переиздание книги 1885 г.) 
Исповедь (переиздание книги 1887 г.) 
Краткое изложение Евангелия (анонимн.) – The Gospel in 
Brief 



 333

Набег и другие рассказы (переиздание книги 1887 г.) 
О жизни (переиздание книги 1888 г.) 
Сказка об Иване-дураке (В.R. Tucker) – Ivan the Fool 
Утро помещика и другие рассказы (переиздание книги 
1887 г.) 
Чем люди живы (анонимн.) – Life Is Worth Living  
Тургенев 
Дым (C. Garnett) – Smoke 
Записки охотника (C. Garnett) – A Sportsman’s Sketches 
Новь (C. Garnett) – Virgin Soil  

1897 Толстой 
Хозяин и работник (переиздание кпиги 1895 г., 
A.H. Beauman)  
Тургенев 
Вешние воды. – Первая любовь.– Муму (C. Garnett) – 
The Torrents of Spring 
Таинственные повести и Стихотворения в прозе <Клара 
Милич. – Призраки. – Песнь торжествующей любви. – 
Сон> (C. Garnett) – Dream Tales, and Prose Poems  

1898 Пушкин 
Капитанская дочка (переиздание книги 1876 г.)  
Толстой 
Анна Каренина (A.C. Townsend). 2 издания – Anna 
Karenine 
Два гусара (анонимн.) – Two Generations 
Христианское учение (V. Tchertkoff) – The Christian 
Teaching 
Что такое искусство? (Ch. Johnston) – What is Art? 
Что такое искусство? (A. Maude) – What is Art? 
Сочинения в 12 т. (1898–1900) – The Works 
Полное собрание сочинений в 12 т. (1898–1899). 
3 различных издания – The Complete Works.  
Тургенев 
Муму (C. Garnett) – Mumu 
Степной король Лир и другие рассказы <Фауст. – Ася> 
(C. Garnett) – A Lear of the Steppes and Other Stories    



 334

1899 Гоголь 
Повести <Tapac Бульба. – Вечер накануне Ивана Купала. – 
Шинель. – Повесть о том, как поссорились Иван Иванович 
с Иваном Никифоровичем. – Портрет. – Вий. – Коляска) 
(анонимн.) – Russian Romances  
Лермонтов 
Герой нашего времени (I. Nestor-Schnurmann) – Modern 
Hero  
Мережковский 
Юлиан Отступник (Ch. Johnston) – Julian the Apostate  
Островский 
Гроза (C. Garnett) – The Storm  
Толстой 
Воскресение (Louise Maude). 2 издания – Resurrection 
Воскресение (Vera Traill) – Resurrection 
Романы и другие произведения в 22 т. (1899–1900) 
(N.H. Dole, I.F. Hapgood etc.) – The Novels and Other 
Works 
Статьи и письма (A. Maude) – Essays, Letters, Miscellanies 
Хозяин и работник (анонимн.) – Master and Man 
Что такое искусство? (переиздание книги 1898 г.) 
Полное собрание сочинений в 24 т. (N.H. Dole) – 
The Complete Works 
Полное собрание сочинений, т. 1 (анонимн.) – The Com-
plete Works  
Тургенев 
Дневник лишнего человека и другие рассказы <Поездка 
в Полесье. – Яков Пасынков. – Андрей Колосов. – Пере-
писка> (C. Garnett) – A Diary of Superfluous Man, and 
Other Stories 
Жид и другие рассказы <Несчастная. – Бретер. – Три 
портрета. – Довольно) (C. Garnett) – The Jew, and Other 
Stories 
Отчаянный и другие рассказы <Странная история. – 
Пунин и Бабурин. – Старые портреты. – Бригадир. – 
Петушков) (C. Garnett) – A Desperate Character, and Other 
Stories    



 335

1900 Толстой 
Воскресение (переиздание книги 1899 г., L. Maude). 
2 издания 
Воскресение (H. Britoff) – Resurrection 
Воскресение (W.Е. Smith). 2 издания – The Awakening 
(The Resurrection) 
Рабство нашего времени (A. Maude). 2 издания – 
The Slavery of Our Times  
Тургенев 
Отцы и дети (анонимн.) – Fathers and Sons 

 



 336

 
 
 
 
 
 
 
 
 

УКАЗАТЕЛЬ ИМЕН  
 

Авсеенко В.Г. .................................... 92 
Аксаков С.Т. ................................ 76, 78 
Александр I ....................................... 79 
Александров В.А. ....113, 114, 166, 298 
Александрова З.Е. ........................... 141 
Алексеев М.П. ............80, 118, 123, 141 
Андерсон Ш. ...........128, 129, 211, 212,  

241–243, 247, 277; см. также  
Anderson Sh.  

Андреев Л.Г. ...................................... 95 
Андреев Л.Н. ........................... 245, 278 
Аникин Г.В. ....................... 14, 141, 147 
Аникст А.А. ............................. 120, 252 
Анненков П.В. ............................ 82, 92,  

117, 118, 314 
Аннибал Л. ...................................... 302 
Анников А.А. .................................. 312 
Атарова К.Н. ................................... 120 
Ауэрбах Б. ....................................... 196 
Афанасьев А.Н. ................................. 93 
Афанасьев Ф.А. ............................... 305 
Ахматова А.А. ......................... 261, 266 
 
Багаев М.А. ..................................... 307 
Байрон Дж.Г. ............................... 53, 58 
Бак Р. ................................................ 158 
Бакунин М.М. .......................... 288, 289 
Балакирев М.А. ............................... 166 
Баллу (Балу) Э. ................ 136, 143, 149 
Бальзак О. де .................. 111, 175, 196,  

210, 213, 223, 237–239, 255 
Бальмонт К.Д. ................... 58, 316–320 
Баратынский Е.А. ............................. 35 
Барзен Ж. ........................................... 16 
Бассо X. ................................... 216, 248 

Батлер (Ботлер) С. .............................48 
Батуринский В. (Маслов- 

Стокоз В.П.) ................................295 
Батюшков К.Н. ..................................12 
Бауринг (Боуринг) Дж. .................... 12; 

см. также Bowring J. 
Бах С. ..................................................58 
Башнин Ю.Н. .....................................50 
Бекетова Е.Г. ....................................291 
Беккет С. ..........................................282 
Белецкий А.И. ....................................46 
Белинский В.Г. .................................14, 

24, 26, 27, 32, 35, 36, 41, 47, 51, 56, 
60, 76, 77, 79, 91, 287, 322 

Беллами Э. 151, 152, 197, 287, 304–313;  
см. также Bellamy Е. 

Бердяев Н.А. ......................................13 
Берковский Н.Я. ................................28 
Бестужев А.А. (Марлинский) ..........20,  

21, 25, 31, 32, 35, 37, 38, 40–42, 48–
50, 70, 73, 75 

Бестужев М.А. ...................................48 
Бестужев Н.А. ....................................48 
Бестужев-Рюмин М.А. ......................70 
Бетховен Л. ван ..................................58 
Биннер У. .........................................209 
Бич С. ...............................................218 
Бичер-Стоу Г. ...................87, 113, 125,  

135, 151, 300, 303, 304 
Благой Д.Д. ........................................78 
Благосветлов Г.Е. ............................288 
Блок А.А. ..............................14, 33, 291 
Блотнер Дж. ................................... 267; 

см. также Blotner J.L. 
Бобович А.С. ......................................35 



 337

Боборыкин П.Д. ................................ 92 
Богословский В.Н. .................. 201, 209 
Боденштедт Ф. ................................... 73 
Бодиско В.К. .................................... 289 
Бодлер Ш. ................................ 111, 318 
Бойесен Я. ......................................... 97, 

98, 107, 109, 110, 112, 113, 122, 123; 
см. также Boyesen H.H. 

Болотов А.Т. ................................ 17–19 
Бонсл С. ........................................... 133 
Борн Р. ............................. 238–240, 244 
Боткин В.П. ....................................... 84 
Ботникова А.Б. .................................. 47 
Брайент У.К. .................................... 197 
Брам О. ..................................... 295, 304 
Браун Дж. ......................... 144, 145, 288 
Браун Ч.Б. .......................................... 28 
Браунинг Р. ...................................... 194 
Брукс В.В. ....................... 102, 240, 304;  

см. также Brooks V.W. 
Брэди М.Б. ....................................... 201 
Буайе П. ................................... 134, 186 
Будагов Р.А. ....................................... 16 
Будберг М.И. ..................................... 57 
Булгаков В.Ф. .......................... 150, 151 
Бунин И.А. ............................... 129, 296 
Бурсов Б.И. ...................................... 261 
Буслаев Ф.И. ...................................... 93 
Бутс Б. .............................................. 210 
Бутс Ф. ............................................. 210 
Бушканец И.Н. ........................ 295, 303 
Бушмин А.С. ...................................... 11 
Бьёрнсон Б. ...................... 170, 196, 207 
Быков П.В. ....................................... 297 
 
Валера X. ......................................... 170 
Вальдес (Паласио Вальдес) А. ....... 196 
Ван Бюрен М. .................................... 59 
Вацуро В.Э. ................................. 53, 54 
Вебер К.М. фон ................................. 62 
Ведерников А.Н. ..................... 247, 251 
Вейсжербе Ж. .................................273;  

см. также Weisgerber J. 
Вельтман А.Ф. ............................. 20, 49 
Веневитинов Д.В. .............................. 32 
Веневитинов М.А. ....................... 85, 86 
Верга Дж. ................................. 170, 179 
Вересаев В.В. ................................... 241 
Верещагин В.В. ............................... 156 

Верлен П. ......................................... 249 
Верн Ж. ............................................ 310 
Веселовский А.Н. ........................... 231 
Виардо П. ........................................ 113 
Вильсон Дж. ...................................... 47 
Винер Н. ............................................ 57 
Виннер Т.Г. ..................................... 281 
Виноградов В.В. ............................... 43 
Витковский В.В. ............................. 291 
Владимиров М.М. ........................... 291 
Воеводин П.И. ................................. 307 
Войнич Э.Л. ............................. 86, 307;  

см. также Voynich Е.L. 
Вольтер (Аруэ Ф.М.) .............. 132, 248 
Волынский А. .................................... 13 
Воннегут К. ..................................... 227 
Воскресенский А.А. ......................... 85 
Вулф В. ............................................ 277 
Вулф Т. ................................... 127, 128,  

212, 214–217, 242, 247–250, 278;  
см. также Wolfe Th.  

Вяземский П.А. ................12, 13, 16, 32 
 
Гальдос (Перес Гальдос) Б. ........... 196 
Ганелин Р.Ш. .................................. 313 
Гарди Т. ........................................... 210 
Гарднер Дж. ............227–230, 256, 280;  

см. также Gardner J.  
Гарленд Х. ...............123, 124, 151, 188,  

195–200, 231; см. также Garland Н. 
Гарнет К. .................................... 82, 88,  

126, 231, 236, 237, 238, 242, 243, 
267, 277; см. также Garnett С.  

Гарнет Э. ................................. 125, 135 
Гаррисон У.Л. ........................ 132, 135,  

143, 147, 149, 150 
Гарт Ф.Б. ................................. 113, 151,  

276, 287, 291–298, 302, 303 
Гауптман Г. ..................................... 207 
Гвоздева Г.А. .................................. 103 
Герцен А.И. ................................ 14, 78,  

80, 105, 135, 288–290, 303 
Гёте И.В. ...........123, 138, 150, 217, 248 
Гиббс Дж.У. ...................................... 57 
Гилдер Р.У. ...................................... 114 
Гиленсон Б.А. ....................95, 126, 167 
Гильфердинг А.Ф. ............................ 92 
Гиршфельд X.К.Л. ........................... 19;  

см. также Hirschfeld Ch.С.L. 



 338

Глазгоу Э. ............................... 212, 213;  
см. также Glasgow Е. 

Гоголь Н.В. ................................. 13, 14,  
20–24, 26–30, 32, 33, 36, 37, 42, 45, 
46, 66–70, 72, 75, 86, 119, 120, 125, 
129, 130, 133, 135, 146, 156, 161, 
166, 175, 176, 179, 183, 190, 196, 
210, 223, 245, 246, 267, 278, 301, 
325, 327, 330, 332, 334 

Гойя Ф. .............................................. 69 
Головин К.Ф. (Орловский К.) ........ 309 
Голдсмит О. ..................................... 173 
Голсуорси Дж. ................................. 236 
Гольденвейзер А.Б. ................. 134, 143 
Гольцев В.А. .................................... 297 
Гомер ................................................. 58 
Гончаров И.А. ............... 87, 91, 93, 331 
Горбунов И.Ф. ................................. 332 
Горький А.М. ........................... 57, 125,  

129, 133, 186, 207, 238, 246, 264, 
275, 297, 298, 306, 313, 321 

Готорн Н. .................................... 28, 32,  
35, 38–40, 63, 74, 109, 113, 151 

Готье Т. ............................................ 111 
Гофман Э.Т.А. ................ 35, 44, 46–50,  

63, 64, 66 
Гражис П. .......................................... 74 
Гребёнка Е.П. .............................. 36, 46 
Григорович Д.В. .................. 87, 91, 329 
Григорьев В.В. .................................. 89 
Гроссман Дж.Д. ................................ 74;  

см. также Grossman J.D. 
Грубман Г.Б. .............................. 94, 103 
Грэм С. ............................................. 209 
Гудзий Н.К. ..................................... 141 
Гульд (Гулд) Дж. ............................ 149 
Гюго В. ...................................... 26, 133 
 
Данилевский Г.П. ............ 293, 294, 329 
Данте Алигьери ................. 58, 150, 217 
Дебречни П. .................................... 285;  

см. также Debreczeny P.  
Делакруа Э. ..................................... 204 
Делл Ф. ........................................... 241;  

см. также Dell F. 
Дементьев И.П. ....................... 192, 288 
Де-Пуле М.Ф. .................................... 91 
Дерели В. ......................................... 233 
Державин Г.Р. ..................... 12, 91, 325 

Дефо Д. .....................................173, 206 
Дефорест Дж.У. .......................189–192 
Джаррелл Р. ................................... 130;  

см. также Jarrell R. 
Джеймс (Джемс) Г. ...........................12,  

94, 97, 98, 102–117, 120–124, 126, 
127, 167, 202–205, 208, 213, 220, 
231, 232, 234, 236, 237, 247, 248, 
254, 285, 287, 298, 301, 302, 303;  
см. также James Н.  

Джеймс-отец Г. ................................106 
Джеймс У. ........................................104 
Джером К.Дж. ..................................300 
Джованьоли Р. .................................307 
Джойс Дж. ........................................217 
Джонс К. ...........................................124 
Джордж Г. .......................149, 197, 313;  

см. также George H. 
Диккенс Ч. .................................97, 104,  

105, 115, 127, 132, 175, 179, 217, 
223, 238, 239, 248, 249, 266, 301 

Добролюбов Н.А. ..............91, 289, 290 
Додэ А. .............................................196 
Доктороу Э.Л. ..................................230 
Донн Дж. ..........................................249 
Дос Пассос Дж. .......................217, 242;  

см. также Dos Passos J. 
Достоевский Ф.М. ......................11–14,  

20, 24, 27, 34, 35, 41, 72–75, 80, 92, 
94, 96, 106, 124, 126, 127, 129, 135, 
156, 162, 190, 191, 197, 204, 209–
212, 214, 216, 219, 221, 222, 224, 
225, 231–274, 277, 278, 281, 301, 
324–327, 331 

Доул Н.X. ................................157, 165;  
см. также Dole N.H. 

Драгоманов М.П. .............................289 
Драгомиров М.И. .............................300 
Драйзер Т. .................................12, 125,  

126, 129, 192, 199, 202, 210, 211, 
241–247, 277; см. также Dreiser Th.  

Дружинин А.В. ................................288 
Дюбуа У.Э.Б. ...................................227 
Дюрер А. ............................................58 
 
Евдокимов А.А. ...............................308 
Егоров Б.Ф. ........................................41 
Екатерина II .......................................79 
Елисеев Г.З. ......................................297 



 339

Елистратова А.А. ........................... 103,  
108, 141, 167 

 
Жан-Поль (Рихтер И.П.Ф.) .............. 49 
Жанна д’Арк .................................... 300 
Жуковский В.А. .......................... 12, 21 
Журавлев И.К. ................................... 95 
 
Загоскин М.Н. ............................ 20, 30,  

36, 37, 76, 77, 149, 329 
Замятин Е.И. ...................................... 14 
Засурский Я.Н. ........................ 211, 238 
Захаров И.И. ...................................... 89 
Золя Э. ............................................. 170,  

177, 180, 182, 196, 207 
Зотов В.Р. ................................. 291, 299 
Зудерманн Г. .................................... 207 
 
Ибсен Г. ................... 182, 196, 198, 207 
Иванов Р.Ф. ..................................... 288 
Измайлов Н.В. ................................... 27 
Икмен Т. ......................................... 285;  

см. также Eekman Th.  
Ингерсолл Р.Г. ................................. 158 
Ирвинг В. .................................... 28–32,  

35, 39, 48–50, 70, 78, 287 
Итон У.П. ......................................... 125 
 
Кавелин К.Д. ................................... 262 
Каддон Дж.Э. ....................................16;  

см. также Cuddon J.А. 
Калашников И.Т. ............................... 28 
Камю А. ................................... 227, 228 
Каразин Н.Н. ............................. 92, 331 
Каракозов Д.В. .................................. 88 
Каржавин Ф.В. ............................ 17, 18 
Карнеджи (Карнеги) Э. ................... 149 
Карташова И.В. ................................. 36 
Касьян А.К. ........................ 82, 298, 301 
Катков М.Н. ..................................... 149 
Кашкин И.А. .................................... 130 
Квитка-Основьяненко Г.Ф. ........ 33, 46 
Кейбл Дж.В. ........................... 122, 123;  

см. также Cable G.W. 
Кейзин А. ......................................... 234 
Кеннан Дж. ................ 99, 134, 159, 166 
Кент Р. .............................................. 227 
Кертин Дж. ............................. 149, 150;  

см. также Curtin J.  

Киреевский И.В. ......................... 32, 35 
Киркленд Дж. .................................. 195 
Кирпичников А.И. .......................... 296 
Кларк Р.Д. ........................................ 220 
Клементьев А. ................................... 50 
Ковалевская С.В. ............................ 332 
Ковалевский М.М. .................. 122, 123 
Колб X. ........................................... 234;  

см. также Kolb H.H. (Jr.) 
Коллес Р.У. ...................................... 154 
Колридж С.Т. .................................. 249 
Колумб (Коломб) X. ......................... 53 
Кольцов А.В. ............................... 85, 90 
Кондратьев Ф.А. ............................. 307 
Конрад Дж. ...............130, 217, 236, 266 
Коренева М.М. ................................ 212 
Королёва Н.В. ................................... 48 
Короленко В.Г. .............................. 306,  

326, 328, 330–332 
Корш В.Ф. ....................................... 296 
Косгрейв Дж. О’Хара ..................... 192 
Кошкин К.А. ................................... 307 
Коялович М.М. ............................... 295 
Краевский А.А. ................................. 56 
Краснов П.Н. ................................... 300 
Крейн С. ......................................... 124,  

195, 201, 202, 217, 222, 231, 237;  
см. также Crane S. 

Крейн X. ................................. 242, 243;  
см. также Crane H. 

Крилмен Дж. ........................... 132, 146 
Кросби Э. ................................. 155, 156 
Крылов И.А. ............................ 323–325 
Кудряшев Н.Н. ................................ 307 
Кулешов В.И. .............................. 31, 38 
Купер Дж.Ф. ..........................28–30, 50,  

76–79, 197, 199, 276, 287, 322 
Куприн А.И. ............................ 300, 301 
Курбский А.С. ................................. 291 
Куропятник Г.П. ............................... 95 
Кутузов М.И. ................................... 180 
Кэди Э. ............................................ 182;  

см. также Cady E.H. 
Кэзер У. ................................... 212, 213 
Кюхельбекер В.К. ............48, 49, 58, 77 
 
Лавров П.Л. (Крюков П.) ....... 290, 315 
Лажечников И.И. ........................ 76–78 
Лакиер А.Б. ..................................... 289 



 340

Лакшин В.Я. .................................... 132 
Ландор М.Б. ..................................... 217 
Левидова И.М. ........................ 291, 298 
Левин Ю.Д. ...................................... 121 
Ленин В.И. ............................... 206, 289 
Леонтьев К.Н. .................... 13, 262, 263 
Лермонтов М.Ю. ........................ 20–22,  

53, 54, 79, 86, 323, 334 
Лерх П.И. ........................................... 89 
Лесков Н.С. ....................... 92, 130, 297 
Ли Дж.Ф. ......................................... 314 
Либман В.А. .................................... 291 
Линдзи В. ........................................ 209;  

см. также Lindsay V. 
Линкольн А. ............................ 187, 289 
Лобачевский Н.И. ............................. 57 
Лозовский А.И. ............................... 210 
Ломунов К.Н. .......................... 134, 286 
Лонгфелло Г.У. ................................ 95,  

113, 135, 151, 300, 315, 320; см. также 
Longfellow Н.W.  

Лондон Дж. ..................... 124, 298, 313;  
см. также London J. 

Лопухин А.П. .................................. 291 
Лопухов Д.С. ..................................... 82 
Лоуренс Д.Г. .................................... 236 
Лоусон Дж.Х. ................................. 280;  

см. также Lawson J.Н.  
Лоуэлл (Лойель) Дж.Р. .......... 113, 135,  

136, 149, 150, 315 
Луначарский А.В. ........................... 322 
Льюис С. ......................................... 126,  

127, 193, 194, 212, 223, 253, 278;  
см. также Lewis S.  

Льюкас Ф.Л. ...................................... 16 
 
Майков А.Н. .............................. 93, 264 
Маймин Е.А. ............................... 20, 41 
Макгэн Дж. ........................................ 94 
Маккалерс К. .......................... 255, 256;  

см. также McCullers С. 
Маккарти М. ............................ 254, 255 
Маклиш А. ....................................... 218 
Маковицкий Д.П. ................... 133, 139,  

143, 149–151, 155, 159, 192 
Максимов Н.В. ................................ 303 
Мамин-Сибиряк Д.Н. ..................... 297 
Манн Ю.В. ....................... 16, 20, 27, 53 
Мансон Г. ........................................ 242 

Мантегацца П. .................................305 
Маркевич Б.М. ...................................92 
Маркс К. ...........................................220 
Махов Н.И. .......................................308 
Мачтет Г.А. ..............................291, 330 
Маяковский В.В. .............................321 
Медовой М.И. ....................................41 
Мейлер Н. .................................252, 253 
Меламед Е.И. ...................................134 
Мелвилл Г. ..... 28, 32, 63, 199, 217, 221 
Мельников-Печерский П.И. .............92 
Мендельсон М.О. ......................80, 314 
Менкен Г.Л. .............211, 243, 246, 247 
Меньшиков М.О. .............................149 
Мережковский Д.С. ...........13, 233, 334 
Мериме П. ........................................111 
Метерлинк М. ..................................207 
Миллер А. ...............................253, 284;  

см. также Miller A.  
Миллет Ф.Д. ................................... 157;  

см. также Millet F.D. 
Милославская С.К. ............95, 101, 167 
Минаев Д.Д. .......................................91 
Мицкевич А. ......................................22 
Мицкевич С.И. .........................306, 307 
Мод Э. .....................................135, 144,  

155, 188, 189; см. также Maude А. 
Мопассан Г. де ................................133,  

184, 212, 220, 230, 251 
Мордовцев Д.Л. ...............................300 
Морозов А.А. .....................................54 
Морозова Т.Л. ..................103, 224, 225 
Моррис У. ........................................305 
Мотылева Т.Л. .........................162, 242 
Моцарт В.А. .......................................58 
Мур Дж. .......................................... 124;  

см. также Moore G. 
Мусоргский М.П. ............................246 
Мэнсфилд К. ....................................278 
Мюссе А. ..........................................111 
 
Набоков В.В. .................................. 252;  

см. также Nabokov V. 
Надеждин Н.И. ..................................32 
Надсон С.Я. ......................................135 
Назиров Р.Г. .......................................75 
Налепин А.Л. ...................................150 
Наполеон Бонапарт ........................139,  

180, 187, 192, 220, 222, 257, 320 



 341

Некрасов Н.А. ............................ 91–93,  
135, 303, 325, 326 

Никитин А.Н. .................................. 312 
Никитин И.С. ............................... 90, 91 
Никифоров Л.П. ...................... 154, 188 
Николай I ........................................... 86 
Николаев А.А. ................................. 313 
Новиков Н.И. ............................... 17, 18 
Норрис Ф. ............................... 124, 195,  

199–201, 231; см. также Norris F. 
 
Оболенская В.Д. .............................. 259 
Обручев В.А. ................................... 288 
Огарёв Н.П. ...................................... 289 
Огородников П.И. ........................... 290 
Одоевский В.Ф. (Безгласный В.) .... 20,  

21, 34, 35, 40, 41, 46–48, 51, 53–56, 
58–67, 73, 75, 84, 85, 160 

Озеров В.А. ........................................ 16 
Олби Э. .................................... 283, 284 
Олдридж Дж. ................................... 254 
Олдрич Т.Б. ..................................... 113 
Олин В.Н. .......................................... 35 
Онебринк Л. ........................... 124, 245;  

см. также Åhnebrink L. 
О’Нил Ю. ................ 127, 251, 252, 278;  

см. также O’Neill Е.  
Оруэлл Дж. ........................................ 14 
Осипова Э.Ф. ................................... 141 
Остин Дж. ........................................ 217 
Островский А.Н. ......... 92, 94, 332, 334 
Оутс Дж.К. ...................... 254, 281–283;  

см. также Oates J.C.  
Охрименко П.Ф. ...................... 128, 129 
Очинклос Л. ....................................204;  

см. также Auchincloss L. 
 
Палиевский М.Т. ............................. 150 
Пальм А.И. (Альминский П.) ........... 92 
Паркер Т. ......... 135, 136, 143, 149, 150 
Паскаль Б. ........................................ 250 
Перкинс М. .............. 215, 216, 221, 278 
Перри Т.С. ........................ 95, 167, 176;  

см. также Perry Т.S. 
Пётр I ................................................. 94 
Петров С.М. ....................................... 80 
Петрова З.М. ...................................... 17 
Пиксанов Н.К. ................................... 73 
Писарев Д.И. ................................... 303 

Писемский А.Ф. .................... 87, 91, 92 
Плавильщиков В.А. .......................... 31 
Плещеев А.Н. .................................. 293 
По Э.А. ....................................... 28, 32,  

33, 35, 43, 46, 48, 54–59, 61–75, 151, 
287, 315, 317, 318, 320; см. также 
Poe E.A. 

Победоносцев К.П. ................. 263, 264 
Погодин Н.Ф. .................................. 267 
Погорельский А. (Перовский А.А.) .. 20,  

41–44 
Полевой Н.А. ................................... 20,  

25, 26, 30–32, 49, 64, 65, 70, 76, 77 
Поленц В. фон ......................... 133, 149 
Полонская Ж.А. ................................ 73 
Поляк Л.М. ........................................ 73 
Поляков С.А. ................................... 319 
Поп (Поуп) А. ................................... 48 
Попов И.А. ........................................ 82 
Попов П. .................................. 315, 316 
Потапенко И.Н. ....................... 330, 331 
Поуис Дж.К. .................................... 243 
Пржевальский Н.М. .......................... 94 
Пришвин М.М. ................................ 274 
Прозоров В.Г. .................................. 139 
Пур Ч. .............................................. 220 
Пушкин А.С. .........................15, 20–22,  

24, 27, 28, 30–32, 34, 35, 42–47, 52, 
60, 61, 78, 86, 92, 133, 156, 161, 187, 
197, 205, 261, 262, 268, 272, 287, 301, 
322–324, 327, 329–331, 333 

Пыпин А.Н. ....................................... 92 
Пятницкий К.П. ...................... 306, 316 
 
Рабинович В.И. ................................. 17 
Райт Р. ...............................212, 242, 245 
Рак В.Д. ............................................. 48 
Раппих X. ........................................... 73 
Рассел Б. ............................................ 57 
Рафаэль Санти ................................... 58 
Рахманова Е.С. ................................ 117 
Резанов Н.П. .................................... 275 
Резерфорд М. (Уайт У. Хейл) ........ 170 
Рейхель М.К. ..................................... 80 
Репин И.Е. ............................... 275, 321 
Рескин Дж. .....209; см. также Ruskin J. 
Рид Дж. .............125, 126, 209, 238, 241 
Рид Т.М. .......................................... 276 
Рипли Дж. ........................................ 136 



 342

Ричардсон С. ................................... 173 
Рише Ш. ................................... 152, 305 
Робинсон Т.А.Л. – см. Талви  
Розанов В.В. ...................................... 13 
Рокфеллер Дж.Д. ..................... 149, 220 
Ролстон (Ральстон) У.Р.С. ............... 95,  

96, 166; см. также Ralston W.R.S.  
Романов И.Ф. (Рцы) ................ 309, 310 
Росс К. ............................................. 130 
Ростопчина Е.П. .......................... 34, 53 
Рубакин Н.А. ................................... 307 
Рузвельт Т. ............................... 192, 220 
Руссо Ж.-Ж. ..................................... 220 
Рылеев К.Ф. ................................. 24, 92 
 
Салтыков-Щедрин М.Е. ............ 92, 94,  

210, 245, 297, 332 
Самохвалов Н.И. ............................. 195 
Санд Ж. ............................ 104, 105, 111 
Сароян У. ......................... 226, 227, 279 
Сарразен Г. ...................................... 159 
Сартр Ж.-П. ............................. 227, 228 
Сахаров В.И. ............................... 40, 64 
Сведенборг Э. ................................... 66 
Свиньин П.П. ............................ 16, 289 
Святловский В.В. .................... 291, 313 
Селихова В.А. ................................. 307 
Серафимович А.С. .......................... 297 
Сервантес Сааведра М. де ............. 127,  

128, 216, 220, 248, 266, 270 
Серджел Р. ....................................... 128 
Симеон Полоцкий ............................. 31 
Симмонс Д.С.Г. ............................... 118 
Симондс Дж.Э. ................................ 236 
Синклер Э. 126, 151, 159, 192, 206–

209, 243; см. также Sinclair U. 
Скайлер Ю. (Шейлер Е.) ........... 81–95,  

118, 123, 132, 159–165, 167, 187, 
232, 233; см. также Schuyler E. 

Скальковский К.А. .......................... 291 
Скобелев М.Д. ................................. 117 
Скотт В. ............................................ 50,  

76–79, 104, 105, 179, 180, 239 
Скотт Л. .......................................... 133;  

см. также Scott L. 
Скрибнер Ч. ..................................... 220 
Славинский Н.Е. ............................. 291 
Слепцов В.А. ................................... 332 
Смирдин А.Ф. ................................... 31 

Смирнов В. .......................................244 
Смит Дж.А. .................................... 160;  

см. также Smith J.А. 
Смит Дж.Ф. ...................................... 17;  

см. также Smyth J.F.D. 
Соллогуб В.А. ....................................87 
Сомов О.М. ..................................20, 78 
Сопиков В.С. ......................................31 
Сохряков Ю.И. .........................14, 219,  

220, 241, 242, 247, 281 
Спиллер Р. ..........................................33 
Срезневская О.И. .....................292, 293 
Стайрон У. ..................................... 253;  

см. также Styron W. 
Сталь А.Л.Ж. де .................................90 
Старцев А.И. ..............80, 141, 289, 300 
Стасов В.В. ......................................166 
Стасюлевич М.М. ..............84, 117, 118 
Стейнбек Дж. ...........................242, 253 
Стендаль (Бейль М.А.)............182, 186,  

187, 190, 202, 217, 219, 249, 251, 255 
Степняк-Кравчинский С.М. ...........157,  

177, 332 
Стивенс Т. ...................................... 142;  

см. также Stevens Th. 
Стивенс У. .......................129, 257, 258;  

см. также Stevens W. 
Стивенсон Р.Л. ........................236, 237;  

см. также Stevenson R.L. 
Стороженко Н.И. .......................92, 139 
Стоуэлл П. ...............................285, 286;  

см. также Stowell H.P.  
Страхов Н.Н. ....................................133 
Стрельский Н. ..................................245 
Стриндберг А. ..................................251 
Стэд У. ......................................142, 143 
Стюарт Дж. ......................153, 154, 159 
Суворин А.С. ...................149, 152, 275 
Суворов А.В. ....................................106 
Сумароков А.П. .................................31 
Сыздыкова Г.Н. .......................163, 167 
Сэндберг К. ......................................241 
Сю Э. ..................................................50 
 
Талви (Т.А.Л. фон Яков,  

Робинсон) ......................................82 
Танин Г. (Эпштейн Е.М.) ................301 
Таратута Е.А. .....................................86 
Таухниц К.X. ....................................292 



 343

Твен (Туэйн) М. ............................. 113,  
151, 180, 186, 189, 194, 197, 199, 211, 
217, 222, 223, 230, 234, 272, 287, 
298–303, 318; см. также Twain M. 

Тверской П.А. .......................... 291, 295 
Теккерей У.М. .................................. 96,  

179, 182, 217, 238, 239 
Тик Л. ................................................. 29 
Тило М. фон ...................................231;  

см. также Thilo M. von 
Титов В.П. (Тит Космократов) ... 43, 44 
Токвилль А. де ...............................138;  

см. также Tocqueville A. 
Толстая С.А. .................................... 135 
Толстой А.К. .......... 86, 91–94, 149, 330 
Толстой Л.Н. ............................... 11–15, 

80, 83–85, 87, 90, 92–94, 96, 99, 101, 
102, 118, 120, 124–130, 132–233, 
235–238, 241, 245, 246, 248–251, 255, 
256, 261, 266–268, 272, 275, 277, 278, 
286, 287, 302, 303, 309, 316, 324–335 

Толстой Ф.И. ................................... 106 
Торо Г.Д. ........................................... 59,  

133, 135, 136, 139–151, 197, 225;  
см. также Thoreau H.D. 

Тредиаковский В.К. .......................... 31 
Тробел X. (Траубел Г.) ............ 99, 151,  

157–159, 321; см. также Traubel H. 
Троицкий В.Ю. .................................. 20 
Троллоп Э. ....................................... 239 
Трубецкой В.А. ................................. 85 
Трубников К.В. ............................... 298 
Тур-Пикина Л.И. ............................. 314 
Тургенев Андрей И. .................... 21, 31 
Тургенев И.С. ............................. 11, 12,  

15, 20, 73, 74, 80–131, 135, 143, 157, 
159, 160, 162–165, 167, 168, 170, 180, 
182, 183, 187, 196, 203, 210–212, 
218–220, 225, 230–235, 238, 241–243, 
245, 249–251, 267, 277, 281, 287, 291, 
294–296, 303, 304, 314, 323–325, 327, 
332–335 

Тургенев Н.С. .................................. 117 
Турчанинов И.В. ............................. 289 
Турчин В.С. ................................. 16, 17 
Турьян М.А. ....................................... 73 
Тютчев Ф.И. .................. 63, 84, 92, 133 
 
Уайт Э.Д. ......................................... 189 

Уильямс Т. ............................... 253, 284 
Уитмен У. (Витман В.; Гуитман; 

Уайтман) ..................................... 99,  
113, 136, 151, 153–159, 178, 179, 196, 
208, 217, 287, 313–322; см. также 
Whitman W. 

Уиттьер Дж.Г. (Гуитьер; Уитиер) ... 132,  
135, 136, 149, 197, 315 

Уолпол X. ................................ 204, 236 
Уорнер (Уарнер) Ч.Д. ............... 97, 299 
Уоррен Р.П. ............................. 255, 280 
Уортон Э. ............................... 212, 214;  

см. также Wharton Е. 
Урнов Д.М. .......................204–206, 230 
Урнов М.В. ...................................... 206 
Успенский Г.И. ....................... 147, 297 
Ушаков В.П. ...................................... 50 
Уэллек Р. ........................................ 286;  

см. также Wellek R.  
Уэллс Г. ................................... 127, 194 
 
Фаррелл Дж.Т. ....................... 226, 246;  

см. также Farrell J.T. 
Федин К.А. ...................................... 271 
Фелпс Г. .......................................... 245;  

см также Phelps G. 
Фелпс У. .......................................... 243 
Фет А.А. .......................................... 118 
Фицджералд Ф.С. .......................... 102,  

130, 217, 220, 241, 247, 248, 254, 
278; см. также Fitzgerald F.S.  

Фламмарион К. ............................... 310 
Флобер Г. ........................................ 111,  

115, 130, 132, 162, 173, 174, 180, 
219, 223, 248, 266 

Флоренский П.А. .............................. 13 
Фолкнер У. ............................... 12, 130,  

206, 212, 223–225, 239, 242, 251, 253–
261, 263, 265–274, 279, 280; см. также 
Faulkner W.  

Франс А. .......................................... 133 
Фрай Р. ............................................. 289 
Фреге Г. ............................................. 57 
Фрейд З. ................................... 241, 252 
Фрейлиграт Ф. ................................ 297 
Фрейтаг Г. ....................................... 196 
Френо Ф. ............................................ 28 
Фридлендер Г.М. ...................... 75, 273 
Фриз К. де ........................................ 129 



 344

Фрост Р. .......................................... 125;  
см также Frost R. 

Фрэнк У. .......................................... 238 
Фуллер М. ........................................ 136 
Фунсо Л.Н. ................................ 88, 103 
 
Хаас Р.К. .......................................... 224 
Хаксли О. ........................................... 14 
Харрис Ф. ....................................... 128;  

см. также Harris F. 
Хартманн К.С. ................................. 154 
Хеллер Дж. ...................................... 254 
Хеллман Л. .............................. 225, 283 
Хемингуэй М. .................................. 219 
Хемингуэй Э. ........................... 12, 127,  

130, 201, 202, 212, 218–223, 247, 
250, 251, 268, 278, 279; см. также 
Hemingway E.  

Херн Л. ...................................... 13, 151 
Хлебников В.В. ............................... 321 
Холт Г. (Гольт) ................... 81–83, 231;  

см. также Holt H. 
Хоуэллс У.Д. (Гоуэлс; Гауэльс) ...... 12,  

95–103, 107, 108, 110, 113, 114, 124, 
151, 157, 166–189, 191–194, 196, 
197, 199, 202, 231, 233–236, 245, 
277, 287, 298, 302, 303; см. также 
Howells W.D.  

Храпченко М.Б. ......................... 22, 230 
Хьюнекер Дж. ................................. 237 
Хэпгуд И.Ф. ............................ 151, 152,  

166, 188, 276; см. также Hapgood I.F.  
 
Цебрикова М.К. .............................. 299 
Циммерман Э.Р. .............................. 291 
 
Чаев Н.А. ........................................... 92 
Чаннинг У.Э. ............136, 143, 149, 150 
Чернышевский Н.Г. ......................... 15,  

21, 93, 287, 288, 293–295, 303, 307, 
325, 328 

Чертков В.Г. ............................ 142, 333 
Черторыжский Л.И. ........................ 291 
Чехов А.П. .....................................11, 12,  

15, 23, 80, 124, 126, 128–130, 205, 
210–212, 218, 225, 228, 238, 245, 246, 
249, 250, 255, 267, 275–286, 306 

Чешихин-Ветринский В.Е. ..... 305, 306 
Чистова И.С. ............................ 113, 314 

Чичерин Б.Н. ......................................84 
Чудаков Г.И. ......................................29 
Чуковский К.И. ................154, 320–322 
 
Шамахова В.М. .................................65 
Шарапов С.Ф. ..........................309, 310 
Шаталов С.Е. .....................................74 
Шаховская З.А. ................................252 
Шевченко Т.Г. ...................................22 
Шекспир У. .......................................48,  

58, 65, 92, 128, 138, 150, 176, 192, 
216, 217, 220, 230, 248, 284 

Шелгунов Н.В. .........................293, 294 
Шеллинг Ф.В.Й. ................................53 
Шелонский Н.Н. ......................310, 311 
Шерешевская М.А. ..........................103 
Шестернин С.П. ...............................308 
Шестов Л.И. ...............................13, 280 
Шиллер Ф. ........................................119 
Шмит Э.Г. ........................................143 
Шпильгаген Ф. ................................196 
 
Щурин И.И. .......................................74 
 
Эгглстон Э. ......................................199 
Эддингтон А. .....................................57 
Эзоп (Езоп) ........................................48 
Эйкен К. ..................................241, 286;  

см. также Aiken C.  
Эйленштейн Б. .................................331 
Элиот Дж. .........................112, 123, 175 
Элиот Т.С. ...............................125, 278;  

см. также Eliot Т.S.  
Эллисон Р. ........................................227 
Эмерсон Р.У. .....................................12,  

60, 132, 133, 135–141, 143, 145,  
149–151, 178, 290, 314, 315; см. также 
Emerson R.W. 

Энгельгардт А.Н. .............291, 292, 293 
Энгр Ж.О.Д. .....................................204 
Эсуэлл Э. ..........................................248 
Эсхил ..................................................68 
Эзертон Г. ........................................207 
 
Юнг А. ...............................................18 
 
Якоби М. ..........................................312 
Янжул И.И. ......................................309 
 



 345

Abbott F.P. ................................ 324, 325 
Åhnebrink L. ..... 124, 195, 196, 201, 245 
Aiken C. ............................................ 241 
Alvórd J.F. ........................................ 329 
Anderson F. ...................................... 189 
Anderson Sh. .... 128, 129, 212, 243, 277 
Arndt K.J.R. ........................................ 81 
Auchincloss L. .................................. 204 
 
Baker C. .................... 130, 218, 220, 251 
Beauman A.H. .......................... 332, 333 
Beil C. ............................................... 325 
Bellamy E. ................................ 152, 311 
Bellamy J.D. ..................................... 229 
Blanshard R.A. .................................. 241 
Blotner J.L. ............... 223, 224, 266, 279 
Boden D. ........................................... 303 
Boyesen H.H. ...................................... 98 
Bowen F. ........................................... 138 
Bowers F. .......................................... 252 
Bowman S.E. .................................... 311 
Bowring J. ......................................... 325 
Bradley Ph. ....................................... 138 
Brewster D. ................................. 13, 277 
Britoff H. .......................................... 335 
Brooks V.W. ............................. 102, 304 
Brown J.H. .......................................... 83 
Browne W.H. .................................... 323 
Bruccoli M.J. ............................ 130, 220 
Butts S.M. ......................................... 323 
 
Cable G.W. ....................................... 123 
Cady E.H. ................................. 182, 233 
Campbell H.H. .................................. 129 
Carlyle T. .......................................... 139 
Chamberlain J. .................................. 256 
Chénetier M. ..................................... 209 
Coleman M.M. .................................... 84 
Colvin S. ........................................... 236 
Conant S.S. ....................................... 323 
Crane H. ............................................ 242 
Crane S. ............ 124, 195, 201, 237, 245 
Cruger M. .......................................... 329 
Cuddon J.A. ........................................ 16 
Curtin J. .................... 150, 327, 329, 330 
 
Debreczeny P. ................................... 285 
Delano A. .................. 325, 326, 328, 330 
Dell F. ............................................... 241 

Dillon E.J. ......................................... 329 
Dole N.H. ..........................325–328, 334 
Dos Passos J. .................................... 242 
Dreiser Th. ............................... 125, 192,  

211, 244, 246, 247, 277 
Duggan M.M. ........................... 130, 220 
 
Edel L. ................................................ 94 
Eekman Th. ...................................... 285 
Egan D.R. ......................................... 192 
Egan M.A. ........................................ 192 
Elias R.H. ..................125, 192, 244, 277 
Eliot T.S. .................................. 125, 278 
Emerson R.W. .......................... 138, 139 
Ensworth P. ...................................... 229 
Erkström K. ...................................... 123 
 
Farrell J.T. ................................ 226, 246 
Faulkner W. ............................. 223–225,  

266–268, 271–273, 279, 280 
Fitzgerald F.S. ...................130, 220, 278 
Ford M. ............................................. 324 
Frost R. ............................................. 125 
 
Gardner J. ..........................227, 229, 280 
Garland H. .................124, 195, 196, 245 
Garnett C. ..........................277, 331–334 
Gaussen W. ............................... 330, 331 
George H. ......................................... 331 
Gersoni H. ................................ 324, 325 
Gettmann R.A. .................................... 82 
Gibson W.M. .................................... 189 
Gilkes L. ................................... 201, 237 
Glasgow E. ....................................... 213 
Grant S.A. ........................................... 83 
Grossman J.D. .................................... 74 
Gwynn F.L. .......................223, 266, 279 
 
Hapgood I.F. .............325–328, 332, 334 
Harris F. ............................................ 128 
Harrison J.A. ...................................... 66 
Hazlitt W. ......................................... 139 
Hebbe G.C. ....................................... 323 
Hemingway E. ................................. 130,  

218, 220–222, 251 
Hendricks K. ..................................... 124 
Hilen A. .............................................. 95 
Hirschfeld Ch.C.L. ............................. 19 
Holt H. (Golt) ..................................... 83 



 346

Howells M. ................................. 97, 167 
Howells W.D. ............................ 96–101,  

167–169, 171, 173, 175, 176, 181–184, 
189, 194, 233, 235, 236, 277, 304 

 
James H. ............................................ 94,  

104, 112, 203–205, 237, 285, 286 
Jarrell R. ........................................... 131 
Johnson J. ......................................... 196 
Johnston Ch. ............................. 333, 334 
Jones H.M. ........................ 128, 212, 243 
 
Keane T. ........................................... 331 
Kendall L.E. ..................................... 328 
Kennedy R. ....................... 216, 248, 278 
Kenworthy J.C. ................................. 332 
Kilmer J. ........................... 169, 188, 277 
Kirk C.M. ........................... 96, 173, 175 
Kirk R. ................................ 96, 173, 175 
Kolb H.H. (Jr.) .................................. 234 
 
Lane L. (Jr.) ...................................... 151 
Lanin B. ............................................ 331 
Laurence D.H. .................................... 94 
Lawson J.Н. ...................................... 281 
Lewis S. ............................................ 124 
Lindsay V. ........................................ 209 
London J. .......................................... 124 
Longfellow H.W. ................................ 95 
Longley J.L. (Jr.) .............................. 271 
Loranger A. ...................................... 329 
Lubbock P. ................................ 204, 237 
Ludington T. ..................................... 242 
Ludwig E.A. ..................................... 332 
Lyster F. ............................................ 329 
 
McCullers C. ............................ 255, 256 
McWilliams D. ................................. 273 
Madden Ch.F. ................................... 217 
Manning C.A. ................................... 151 
Maude A. ...................135, 333, 334, 335 
Maude L. .................................. 334, 335 
Meriwether J.B. ................ 224, 267, 280 
Miller A. ................................... 253, 284 
Miller E.H. ........................................ 157 
Miller H.E. ........................................ 332 
Millet F.D. ........................................ 326 
Millgate M. ....................... 224, 267, 280 
Milman L. ......................................... 331 

Modlin Ch.E. .....................................129 
Moore G. ...........................................124 
Mordell A. .........................................112 
Mouchanoff I. de ...............................329 
 
Nabokov V. .......................................252 
Nestor-Schnurmann I. .......................334 
Norraikow A. ............................330, 331 
Norris F. ....................124, 195, 200, 245 
Nowell E. ..................................215, 248 
 
Oates J.C. ..........................254, 282, 283 
Olson M.E. ..........................................81 
O’Neill E. ..........................................251 
 
Page A. ..............................................329 
Panin I. ..............................................327 
Perry T.S. ..........................176, 236, 324 
Phelps G. ...........................................245 
Pierson E. De Lancey .........................329 
Pizer D. .............................................200 
Poe E.A. ........................................66, 74 
Popoff C. ...........................................325 
Price E.C. ..........................................324 
Proffer C.R. .........................................50 
 
Ralston W.R.S. ..................................323 
Rapoport S. ........................................332 
Reeves P. ...........................216, 248, 278 
Runge R. ............................................314 
Ruskin J. ............................................139 
Rydingsvärd A. von ...........................332 
 
Schafer J. ...........................................150 
Schubarth-Engelschall A. ..................314 
Schumm G. ........................................330 
Schuyler E. .........................................83,  

84, 86, 89, 90, 94, 164, 323, 324 
Schuyler Schaeffer E. ..........................84 
Scott G.W. .........................................324 
Scott L. ..............................................133 
Seyersted P.E. ......................98, 110, 114 
Shapira M. .........................................205 
Shepard I. ..........................................124 
Sinclair U. .................126, 192, 208, 243 
Skidelsky S.S. ...................................325 
Smith H. ....................................324, 327 
Smith H.N. ........................................189 
Smith J.A. ..........................................160 



 347

Smith J.S. .......................................... 325 
Smith M.G. ....................................... 255 
Smith W.E. ....................................... 335 
Smyth J.F.D. ....................................... 17 
Šopov P. .............................................. 94 
Spalding H. ....................................... 324 
Stallman R.W. ........................... 201, 237 
Stepniak S. ................................ 330, 331 
Stevens H. ......................................... 129 
Stevens Th. ....................................... 142 
Stevens W. ........................................ 129 
Stevenson R.L. .................................. 236 
Stickney J.H. ..................................... 325 
Stoval F. .............................................. 99 
Stowell H.P. .............................. 285, 286 
Styron W. .......................................... 254 
Sykes A.A. ........................................ 330 
 
Thompson L. .................................... 125 
Thoreau H.D. ...... 59, 141–143, 145, 151 
Thilo M. von ..................................... 324 
Tocqueville A. .................................. 138 
Townsend A.C. ......................... 331, 333 
Traill V. ............................................ 334 
Traubel H. ................................... 99, 156 

Tseytline B. ...................................... 329 
Tucker B.R. .......................325, 329, 333 
Turnbull A. ....................................... 278 
Turner С.E. ....................................... 323 
Twain M. .......................................... 189 
 
Voynich E.L. .................................... 332 
 
Weber B. .......................................... 242 
Weisgerber J. .................................... 273 
Wellek N.D. ...................................... 286 
Wellek R. .......................................... 286 
West W.F. ......................................... 323 
Westall W. .........................328, 330, 331 
Wharton E. ....................................... 214 
Whishaw F. ............................... 326, 331 
White R.L. ................................ 212, 277 
Whitman W. ................99, 153–158, 314 
Wiener L. .......................................... 326 
Wolfe Th. ..........215–217, 248–250, 278 
Walker S. .................................. 130, 220 
 
Yarros V. .......................................... 330 
 
Zielinska M.H. de ............................. 323 



 348

 
 
 
 
 
 
 
 
 

БИБЛИОГРАФИЧЕСКАЯ СПРАВКА 
 
Книга А.Н. Николюкина «Взаимосвязи литератур России и 

США: Тургенев, Толстой, Достоевский и Америка» вышла в ноябре 
1987 г. в издательстве «Наука» под двумя грифами Академии наук 
СССР – Института научной информации по общественным наукам 
и Института русской литературы (Пушкинского Дома). Ответствен-
ный редактор доктор филологических наук Ю.Д. Левин. Рецензенты 
Я.Н. Засурский, В.И. Кулешов. Редактор издательства «Наука»  
В.Ф. Журавлёва. Составительница указателя В.А. Либман. 

Монография была утверждена на ученом совете ИНИОН 
11 июня 1985 г., издание ее было задержано дирекцией на год. 
Книга сдана в набор 19.01.87, подписана к печати 25.05.87. Иллю-
страции первого издания не сохранены во втором издании. 

Отрывки из рукописи книги были опубликованы под назва-
ниями: И.С. Тургенев и американские писатели // Американский 
ежегодник, 1983. М.: Наука, 1983. С. 131–153; И.С. Тургенев – 
Ю. Скайлер // Вопросы литературы. 1983. № 9. С. 123–129;  
Лев Толстой и Америка его времени // Вопросы литературы. 1985. 
№ 12. С. 134–155; Достоевский в переводе Констанс Гарнет // Рус-
ская литература. 1985. № 2. С. 154–162. 

Предполагалось, что в книге будет глава о Чехове. Однако 
написанная автором статья «А.П. Чехов и Америка» была напеча-
тана в академическом труде «Взаимодействие культур СССР и 
США XVIII–ХХ вв.» (М.: Наука, 1987. С. 143–152). Поэтому автор 
не стал повторять напечатанную статью. Во втором издании эта 
глава включена в состав книги, которая получила название с упо-
минанием имени А.П. Чехова. 

В издательстве «Наука» имелся специальный представитель 
Гослита (цензуры), который сделал два изъятия из текста книги.  
В списке переводов произведений русских писателей в США он 



 349

исключил фамилию Д.С. Мережковского как белоэмигранта.  
В главе об Уолте Уитмене – суждение царского цензора, предла-
гавшего в 1911 г. исключить из издания стихов Уитмена перевод 
стихотворения «Ласки орлов», где воспевается фаллос. 

Все эти цензурные пропуски восстановлены во втором изда-
нии книги. 

 
Кандидат филологических наук И.В. Логвинова 

 



 

 
 
 

Александр Николаевич Николюкин 
 

ВЗАИМОСВЯЗИ ЛИТЕРАТУР РОССИИ И США 
Тургенев, Толстой, Достоевский, Чехов 

 
 

СОБРАНИЕ СОЧИНЕНИЙ 
 

Том второй 
 

Оформление обложки И.А. Михеев 
Компьютерная верстка К.Л. Синякова 

Корректор В.И. Чеботарева 
 
 

Гигиеническое заключение 
№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 

Подписано к печати 3/II – 2023 г. 
Формат 60×84/16     Бум. офсетная № 1 Печать офсетная   

Усл. печ. л. 20,0     Уч.-изд. л. 19,0  
Тираж 300 экз. (1–100 экз. – 1-й завод)  

Заказ № 101 
 

Институт научной информации  
по общественным наукам  

Российской академии наук (ИНИОН РАН), 
Нахимовский проспект, д. 51/21, Москва, 117418 

http://inion.ru 
 

Отдел маркетинга и распространения  
информационных изданий 

Тел.: +7 (925) 517-36-91, +7 (499) 134-03-96 
e-mail: shop@inion.ru 

 
 

Отпечатано по гранкам ИНИОН РАН 
ООО «Амирит» 

410004, Саратовская обл., г. Саратов 
ул. Чернышевского, д. 88, литера У 


