
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 
ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ
РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК

МОСКВА
2023

О.В. ЛЕТОВ

ЭТИЧЕСКИЕ ПРИНЦИПЫ И 
СОВРЕМЕННОЕ РАЗВИТИЕ 

БИОМЕДИЦИНЫ

АНАЛИТИЧЕСКИЙ ОБЗОР



Публикуется по решению ученого совета
ИНИОН РАН

Летов О.В.
Этические принципы и современное развитие биоме-

дицины : аналит. обзор / О.В. Летов ; отд. философии ; отв. ред. 
Е.В. Введенская; ИНИОН РАН. – Москва, 2023 – 68 c.

ISBN 978-5-248-01075-2

В рамках биоэтики существуют исходные принципы, та-
кие как уважение автономии, благодеяние, «не навреди», справед-
ливость и ряд других, многие из которых восходят к древнегрече-
скому врачу Гиппократу. Рассматривается применение указанных 
принципов к разным областям биомедицины (генетика, проблемы 
эвтаназии, репродукция человека).

DOI: 10.31249/B978-5-248-01075-2.2023.00.00 
© ИНИОН РАН, 2023

 ББК  751.1 
 УДК 174
    Л  52

ISBN 978-5-248-01075-2

Л 52 

ББК 751.1
УДК 174



3

СОДЕРЖАНИЕ

Предисловие  .......................................................................................4

Природа биоэтики  .............................................................................7
 
Биоэтика как научная дисциплина  ....................................................7

Основные принципы и правила биоэтики  ........................................9

Этические вопросы развития генетики ......................................20

Формирование генной инженерии 
          как синтеза науки и технологии .............................................20

Некоторые этические проблемы развития генетики 
          как прикладной дисциплины  .................................................22

Моральные аспекты технологии 
          редактирования генома человека  ...........................................29

Этические вопросы генной инженерии 
          растений и животных  ..............................................................43

Развитие генетики и спорт  ...............................................................48

Этические проблемы эвтаназии  ...................................................51

Вместо заключения  .........................................................................63



4

ПРЕДИСЛОВИЕ

В 1970 г. американский специалист в области онкологии Ван 
Ренселлер Поттер (1911–2001) впервые ввел в научный оборот тер-
мин «биоэтика». Тем самым был дан импульс для развития новой 
научной дисциплины, направленной на решение проблем, связан-
ных с новыми перспективами в развитии биомедицинской науки. 
В 1979 г. вышла работа Т. Бичампа и Дж. Чилдресса «Принципы 
биомедицинской этики», которая легла в основу современной тео-
рии биоэтики. В рамках биоэтики существуют исходные принципы, 
такие как уважение автономии, благодеяние, «не навреди», справед-
ливость и ряд других, многие из которых восходят к древнегрече-
скому врачу Гиппократу.

Биоэтика – это знание о том, как использовать информацию 
в целях выживания и развития человечества. Когда имеют место 
конкурирующие между собой пути решения проблемы и приорите-
ты не определены, биологическое знание дополняется ценностны-
ми суждениями. Под биоэтикой в «узком смысле» понимают био-
медицинскую этику как прикладную дисциплину, как, например, 
этика бизнеса, этика окружающей среды и т.п. Вместе с тем, соглас-
но «широкой» трактовке, биоэтика представляется исследованием 
социальных, медицинских, социально-правовых и экологических 
проблем, относящихся ко всей живой природе.

Биоэтику можно рассматривать в качестве этического контро-
ля по отношению к биомедицинской практике и научным исследо-
ваниям. Не случайно представители фармацевтических компаний 



5

оказывают посильное сопротивление по отношению к биоэтиче-
ским исследованиям. Вместе с тем, уделяя пристальное внимание 
нормам поведения ученого в рамках научного исследования, по-
следователи биоэтики могли бы большее внимание уделять изуче-
нию норм биоэтического исследования. Если принять во внимание 
биоэтические исследования на других континентах, как, например, 
в Африке, то встает необходимость расширения антропологическо-
го базиса принципализма. Последователи биоэтики должны прини-
мать во внимание разнообразие и плюрализм культурных сообществ 
того или иного региона земного шара. Предмет биоэтики обогаща-
ется достижениями социальной, академической и научной культу-
ры. Он расширяется за счет обращения представителей биоэтики 
к таким областям знания, как социология, антропология, политика, 
этнография, демография и др. Особое место в этом ряду занимает 
искусство. Поскольку представление о прекрасном составляет ба-
зис человеческого опыта, этот опыт способен внести существенный 
вклад как в развитие медицины, так и биоэтики.

В ранних публикациях Поттер рассматривал биоэтику в каче-
стве моста между настоящим и будущим, природой и культурой, на-
укой и ценностями, человечеством и природой. Термин «мост» ис-
пользовался в данном случае как метафора с целью формирования 
новой дисциплины. Зарождение термина «биоэтика» Поттер связы-
вает с «эвристическим моментом». Этот момент ассоциируется с та-
кими явлениями, как «новая идея», «инсайт», «план действий» или 
«экспериментальный подход». Все эти феномены носят подсозна-
тельный характер. «Эвристический момент» обладает следующими 
свойствами. Во-первых, это событие происходит неожиданно: его 
нельзя вызвать с помощью желания, нельзя предсказать. Во-вторых, 
«эвристический момент» сопровождается психологическим состоя-
нием эйфории, чувством восторга. В-третьих, он может быть оши-
бочным: ученые не могут быть уверены, что «внутренняя эксперти-
за» научного результата дает все ответы на поставленные вопросы. 
Сопровождаемый эйфорией «эвристический момент» вызывает 
действие, последнее приводит к накоплению опыта, а опыт форми-
рует мудрость. Согласно Поттеру, представителям биоэтики долж-
ны быть присущи такие качества, как смирение и ответственность. 
В своих рекомендациях им следует придерживаться реалистическо-
го понимания фактов и, сохраняя баланс между оптимистическими 
и пессимистическими оценками, осуществлять выполнимые задачи.

Позднее Поттер, стремясь расширить перспективы этой 
дисциплины, сформулировал понятие «глобальной биоэтики». 



6

«Глобальная биоэтика», согласно Поттеру, призвана интегрировать 
этические проблемы в контекст более широкого междисциплинар-
ного синтеза. Биоэтику Поттер определял как новую «науку выжи-
вания», обладающую научным методом. Биоэтика – это мудрость, 
знание о том, как использовать знание в целях выживания и разви-
тия человечества. Когда имеют место конкурирующие между собой 
пути решения проблемы и приоритеты не определены, биологиче-
ское знание дополняется ценностными суждениями. «Глобальная 
биоэтика» – это результат междисциплинарного синтеза, преодо-
левающего границы между отдельными науками. Задача биоэти-
ки, согласно Поттеру, суть не что иное, как спасение человечества. 
Основная причина того, что цивилизация находится в опасности, 
заключается в разобщении между собой наук о природе и о куль-
туре. Это обстоятельство было отмечено Ч.П. Сноу в лекции «Две 
культуры» в 1959 г. По мнению Поттера, именно биоэтика призвана 
создать «мост» между естественными и гуманитарными науками. 
Исследование человеческой цивилизации следует дополнить антро-
пологическим подходом. Суть этого подхода сводится к тому, что, 
если ученый стремится предвидеть социальное будущее, он должен 
выяснить, что может и что должно произойти в ситуации, контроли-
руемой человеком. При этом необходимо обращаться к методам как 
естественных, так и гуманитарных дисциплин. «В эпоху, когда вы-
живанию человечества угрожают такие факторы, как оружие массо-
вого уничтожения, возможность ядерной войны, опасность эколо-
гической катастрофы, потребность в позитивном видении будущего 
становится настоятельной необходимостью» [14].



7

ПРИРОДА БИОЭТИКИ
Биоэтика как научная дисциплина

Согласно К.Э. Малдонадо (профессор философии универси-
тета Эль Боске, Колумбия), биоэтика – это не моральная филосо-
фия как базовая этика в том смысле, что существуют базовая на-
ука и прикладная наука [19]. Современная биоэтика представляет 
собой «нормальную» науку в куновском смысле этого слова. Под 
«нормальной» наукой Т. Кун понимал дисциплину, в рамках кото-
рой оказывается упорное сопротивление по отношению к любого 
вида изменениям (новым парадигмам, революциям). «Нормальная» 
наука, согласно Куну, сводится к одному предложению: она «рабо-
тает». Некоторые представители «нормальной» биоэтики как при-
кладной дисциплины также болезненно относятся по отношению к 
критике, ограничиваясь рамками классических текстов. По мнению 
К.Э. Малдонадо, некоторые последователи биоэтики дистанциру-
ются от «нормальной» науки, которая имеет объект исследования, 
принадлежит к определенной традиции, обладает собственным 
языком и методом [19]. Своим происхождением биоэтика обязана 
случаям или фактам из практики биологических исследований или 
медицины.

В начале XXI в., подчеркивает Малдонадо, в кризисе нахо-
дится не только биоэтика, но и медицина как система социально-
го здравоохранения. Причинами этого кризиса могут быть разно-
образные факторы, такие как рост влияния финансового капитала 
по отношению к целям социальной политики, увеличение средней 



8

продолжительности жизни населения развитых стран, «перевер-
тывание» социальных пирамид в «информационном» обществе, 
успехи биологии и медицины, дающие надежду богатым людям вы-
играть еще одну жизнь. Указанный кризис является многомерным, 
поэтому не вызывает удивления обращение представителей био-
этики к междисциплинарным исследованиям. Возникает необходи-
мость рассматривать биомедицинскую этику сквозь призму более 
широкого контекста системы здравоохранения. Таким образом, про-
блема биоэтики становится политической проблемой. Эпистемоло-
гические изменения в области биоэтики влекут за собой изменения 
во взглядах на происхождение этой дисциплины, трансформируют 
основные понятия и методы.

Проблема сводится к тому, может ли биоэтика стать новой 
дисциплиной с собственными методами, нормами, признанными 
текстами, программой. Как показывает история науки, дисциплина 
превращается в «иную», когда новая теория формируется как ответ 
на новые возникшие проблемы, что приводит к необходимости фор-
мирования новых языков и новых подходов. Иными словами, новая 
наука формируется вовсе не потому, что некоторые ученые стре-
мятся к определенным переменам. «Однако до настоящего времени 
биоэтика остается дисциплиной, «закрытой изнутри» [19]. Биоэти-
ку можно назвать дисциплиной «второго порядка», так же как в рам-
ках логики существует логика «первого порядка» и логика «второго 
и выше порядка». Источниками биоэтики выступают такие дис-
циплины, как медицина, теология, философия и право. Некоторые 
философы относят биоэтику к социальной или политической этике. 
Представители биоэтики разрабатывают такие проблемы, как эв-
таназия, права пациентов с ограниченными возможностями, права 
участников биомедицинских исследований в качестве испытуемых, 
информированное согласие, аборты, самоубийство с медицинской 
помощью, распределение медицинских ресурсов, этика окружаю-
щей среды и др.

К.Э. Малдонадо выделяет следующие концепции, касающи-
еся вопроса о происхождении биоэтики: 1) биоэтика берет начало 
как ответ на стремительный прогресс биомедицинских техноло-
гий; 2) биоэтика как ответ на радикальный культурный плюрализм; 
3) биоэтика как активное социальное движение в рамках системы 
здравоохранения; 4) биоэтика как попытка предвидеть ближайшее 
социальное будущее; 5) истоки биоэтики – это клятва Гиппократа. 
То или иное видение биоэтики обусловлено определенными соци-
альными мифами, тесно связанными с интересами определенных 



9

групп. Различают следующие три вида биоэтики: 1) философская 
биоэтика; 2) дескриптивная биоэтика; 3) нормативная политиче-
ски ориентированная биоэтика. В настоящее время большее вни-
мание уделяется нормативному, а не интерпретативному пони-
манию биоэтики. Окончательное решение в сфере биоэтических 
проблем формируется постепенно на основе консенсуса, обсуж-
дения и компромиссов. Принципы и ценности в рамках биоэтики 
могут включать в себя категории эмпатии и понимания. Биоэтика 
может быть дополнена такими исследованиями, как: 1) антропо-
логия и культурология: 2) история и литература; 3) искусство и 
эстетика [19].

Мировой экономический кризис не может не оказывать влия-
ние на науку и искусство. И наоборот, кризис в области науки, или 
в терминах Т. Куна «научная революция», во многом обусловлива-
ет события, имеющие место в окружающем мире. В условиях кри-
зиса этические проблемы становятся вопросом «жизни и смерти». 
Вместе с тем дискуссии в области биоэтики нередко превращаются 
в «культурные войны». В этих войнах существенную роль играют 
такие факторы, как престиж, репутация личности, политика, идео-
логия, образование и т.п. Иными словами, представители биоэтики 
не могут игнорировать социальный и политический контекст. Плю-
ралистический мир порождает плюрализм биоэтики. Моральный 
плюрализм в данном контексте не только желателен, но и необхо-
дим. «Чтобы отвечать требованиям времени, биоэтика нуждается 
в «перезагрузке» [19].

Основные принципы и правила биоэтики

Составной частью биоэтики является, в частности, правило 
информированного согласия как естественное следствие принципа 
уважения автономии. Медицинские услуги традиционно оказыва-
лись в рамках системы, которая отличалась иерархической структу-
рой и строго контролировалась. Как правило, врачи сообщали паци-
ентам минимум информации относительно их диагноза, прогноза и 
предполагаемых методов лечения. Предполагалось, что пациенты 
призваны строго следовать предписаниям врача и не задавать лиш-
них вопросов. Однако начиная с середины 1970-х годов положение 
в этой области несколько изменилось. Это изменение связано, в пер-
вую очередь, с признанием и распространением правила информи-
рованного согласия.



10

Благодаря этому правилу отношения между врачом и па-
циентом стали приобретать форму сотрудничества. По крайней 
мере, врачи стали предоставлять пациентам больший объем ин-
формации относительно выбора методов лечения и спрашивали 
согласие пациента на применение того или иного метода. Ины-
ми словами, полюс взаимодействия, по меньшей мере в теории, 
сместился от врача к пациенту. В последнее время в отношени-
ях между врачом и пациентом наметились новые перспективы: 
люди, нуждающиеся в медицинской помощи, все чаще стали об-
ращаться к Интернету.

Правило информированного согласия рассматривается в био-
этике как краеугольный камень в отношениях между врачом и па-
циентом. Ключевым элементом этого правила выступает то обстоя-
тельство, что согласие пациента должно быть получено лишь после 
того, как ему будет предоставлена вся необходимая информация. 
Врач призван, таким образом, объяснить пациенту суть предсто-
ящих медицинских мероприятий, чтобы пациент их понял. Недо-
пустимо, чтобы объяснения врача сопровождались избыточной ме-
дицинской терминологией, недоступной или труднодоступной для 
пациента.

Вместе с тем, как показывают исследования, проводимые 
в разных странах, пациенты могут получать неадекватную инфор-
мацию в силу неспособности понять смысл и значение тех или иных 
медицинских процедур. Медицинские работники могут поддаться 
искушению свести суть указанного правила к задаче получить пись-
менное согласие пациента, вместо того чтобы стремиться объяснить 
пациенту непонятные для него моменты. У пациента нередко не хва-
тает времени, чтобы осмыслить всю полученную от врача инфор-
мацию. В условиях, когда представители медицинских учреждений 
не в полной мере соблюдают дух биоэтического правила, они будут 
скорее выполнять юридические требования, чем следовать принци-
пу уважения автономии пациента. Следует помнить, что правило 
информированного согласия опирается на принцип автономии. Для 
того чтобы проследить правовые истоки правила информированно-
го согласия, необходимо начать с защиты прав пациента в процес-
се получения им необходимых медицинских про цедур. Эти права 
призваны сохранять целостность организма и здоровье пациента. 
В этой связи возникают следующие вопросы: «Какую роль могут 
играть моральные и правовые нормы в том, чтобы сохранялось ува-
жение к воле пациентов? Как правильно претворить в жизнь идею 
информированного согласия?»



11

Необходимо учесть следующие условия и ограничения в при-
менении этого правила. Во-первых, право может включить в себя 
идею информированного согласия, выраженную в определенных 
нормах, способствуя ее осуществлению. Во-вторых, учитывая по-
следнее обстоятельство, суды могут изменить форму выражения со-
гласия пациента, преодолев формалистские тенденции.

Формализм несовместим с природой информированного со-
гласия пациента независимо от того обстоятельства, соблюдается 
при этом закон или нет. Если судебные инстанции способны при-
знать данную проблему и стремиться к поиску новых форм при-
знания согласия, отражающих диалог между врачом и пациентом, 
то дух этого правила будет сохранен. На практике решения судов 
в разных странах сводились к признанию того, что одного получе-
ния письменного согласия пациента недостаточно: необходимо до-
стижение неформального понимания пациентом смысла предстоя-
щего лечения. Встает задача показать взаимоотношения правовых 
и этико-практических аспектов реализации правила информирован-
ного согласия пациента. Вместе с тем рассматривать правило ин-
формированного согласия лишь как правовое обязательство врача 
в отрыве от духа этого правила было бы излишним упрощением 
проблемы. Соблюдая юридические формальности, врач призван ве-
сти с пациентом содержательный и понятный диалог.

Ученые в своих исследованиях в той или иной мере ограниче-
ны определенными этическими максимами, в которых содержится 
информация, что ученые могут, а что не могут делать. Подобные 
максимы находят свое отражение в этических кодексах, разработан-
ных в рамках этических комитетов. Решения этических комитетов 
играют существенную роль в вопросе о том, будет ли разрешено 
проведение того или иного биомедицинского и клинического иссле-
дования.

М. Хэммерсли (факультет образования и лингвистики Откры-
того университета, Уолтон Холл, Великобритания) отмечает, что 
между представителями биоэтики существует спор по поводу ха-
рактера этических максим. Если одни утверждают, что в основе био-
этики должны лежать этические принципы, то другие настаивают, 
что исходные положения биоэтики представляют собой этические 
предписания. Многие этические кодексы, которыми руководству-
ются комитеты по биоэтике в своих решениях, включают в себя как 
принципы, так и предписания. Вместе с тем в последнее время сре-
ди биоэтиков преобладает позиция, согласно которой предпочтение 
отдается этическим принципам. Подобная позиция находит свое от-



12

ражение, в частности, в этическом кодексе Британского общества 
по исследованию человека, принятом в 2010 г. При этом отмечается, 
что поскольку социальные исследования – это сложный изменяю-
щийся процесс, то любые предписания в данной сфере быстро теря-
ют свою актуальность. Кроме того, следуя указаниям предписаний, 
ученый руководствуется не столько духом, сколько буквой этиче-
ского кодекса. В то же время сами этические принципы на практике 
нередко транслируются в более конкретные предписания. Иными 
словами, исходные принципы применяются в конкретной ситуа-
ции лишь посредством процесса уточнения (спецификации). В ре-
зультате уточнения формируются практические суждения, которые 
более конкретны и определенны, чем исходные принципы. В про-
цессе спецификации проясняются и вырабатываются адекватные 
значения принципов применительно к конкретной ситуации. Фор-
мулируются основания для тех или иных практических этических 
суждений. Вместе с тем этот процесс сам по себе не может элими-
нировать почву для возникновения конфликта между теми или ины-
ми принципами. Некоторые философы утверждают, что конкретные 
этические суждения выводятся из этических принципов квазилоги-
ческим путем [13].

Несомненным преимуществом принципов выступает то об-
стоятельство, что благодаря этому средству ученые скорее находят 
между собой точки соприкосновения, чем это бывает в случае ис-
пользования более конкретных нормативов. Именно с помощью 
принципов ученый в силах определить, в чем именно заключается 
его ответственность. В области биоэтики система этических прин-
ципов является доминирующей начиная с 70-х годов прошлого века. 
Книга Т. Бичампа и Дж. Чилдресса «Принципы биомедицинской 
этики» к настоящему времени выдержала уже семь изданий. Прин-
ципизм – это система нескольких принципов, которая позволяет 
определить, что этично, а что нет в данной конкретной ситуации. 
Основоположники принципизма считали, что источник исходных 
принципов – это повседневная мораль, общая для самых различ-
ных социальных систем. Принципы должны применяться таким 
образом, чтобы вытекающее из них практическое суждение было 
убедительным для каждого субъекта. Под принципами понимают-
ся общие положения, которые ученый учитывает в своем исследо-
вании. Они могут применяться ко многим ситуациям и этим они 
выделяются среди конкретных предписаний, действительных лишь 
в данном случае. Принципы отличаются от практических суждений. 
Наряду с термином «принципы» употребляются также такие поня-



13

тия, как «ценности», «стандарты», «нормы» и «правила». В ряду 
принципов выделяются более абстрактные и менее абстрактные. 
Например, норма, согласно которой врач или ученый должны по-
лучить информированное согласие пациента или субъекта, прини-
мающего участие в исследовании в качестве испытуемого, более 
конкретно, нежели принцип уважения автономии субъекта. Вместе 
с тем принципы могут быть использованы и интерпретированы 
различным путем. Именно это обстоятельство служит нередко от-
правным пунктом для критиков принципизма. В ответ на критику 
Т. Бичамп и Дж. Чилдресс подчеркивают, что этические принципы 
как руководство к действию вполне конкретны в своем применении. 
Вместе с тем они отмечают, что применение исходных принципов – 
это сложный процесс и ни одно правило или практическое сужде-
ние не выводится непосредственно из принципов. В одном и том 
же практическом случае могут быть использованы конкурирующие 
этические суждения.

Некоторые критики принципизма указывают на то, что биоэти-
ческие принципы должны опираться на единую этическую теорию та-
ким образом, чтобы каждый принцип служил прямым руководством 
к действию. Этой теорией могла бы стать «общая теория морали». 
В противном случае каждый из исходных принципов может вступать 
в конфликт с другим. М. Хэммерсли считает, что данная проблема 
отражает особенности социальной жизни людей: каждый субъект 
придерживается своей системы ценностей, которая может вступать 
в противоречие с системой ценностей другого субъекта. Принципизм 
не является системой, в рамках которой любой моральный и рацио-
нальный субъект приходит к одним и тем же выводам [13].

Выделяют «сильную» и «слабую» версии принципизма. Со-
гласно «сильной» версии, исходя из принципов, вытекающих из по-
вседневной морали, моральный и рациональный субъект способен 
сформулировать практические этические суждения. Что касается 
«слабой» версии, то ее сторонники, по сути дела, сближаются с по-
зицией морального плюрализма. Проблемы, поднятые основателя-
ми принципизма, открывают путь для различных подходов в обла-
сти биоэтики. Один из этих подходов – концепция «ситуационных 
этических высказываний». Термин «ситуационный» указывает в 
данном случае на то обстоятельство, что этические высказывания 
должны отражать конкретный практический случай, а субъект вы-
сказывания неизбежно находится в определенной исторической и 
социальной ситуации, которая не может не накладывать отпечаток 
на его выбор.



14

Многие представители биоэтики считают, что исходным пун-
ктом для вынесения этического суждения должен выступать кон-
кретный случай или ряд конкретных случаев, на основе которых 
проводится сравнительный анализ. Древнейшим подходом является 
метод каузальности, применявшийся еще в Средневековье и сфор-
мулированный в концепции А. Джонсена и С. Тулмина. Авторы этой 
концепции приходят к выводу, согласно которому обоснованное 
этическое суждение может вытекать из анализа сходства и различия 
конкретных случаев. Более радикальным по сравнению с методом 
каузальности является «партикуляристский подход», сторонники 
которого считают, что моральное суждение может формулироваться 
независимо от каких бы то ни было этических принципов. После-
дователи «партикуляристского подхода» подчеркивают, что опреде-
ляющим фактором должен быть «моральный вес» в пользу того или 
иного этического суждения. Они отрицают идею о наличии неких 
«архетипов» морального сознания, которые могли бы послужить 
основой этических принципов.

М. Хэммерсли занимает в данном вопросе диалектическую 
позицию. С одной стороны, он считает, что метод каузальности и 
«партикуляристский подход» имеют полное право на существова-
ние: заключение о том, что является и что не является этическим 
должно опираться на конкретные практические случаи. С другой 
стороны, он подчеркивает, что этические принципы могут служить 
полезным напоминанием о критериях, которые всегда необходимо 
учитывать. Хотя принципы и не могут быть единственным основа-
нием для того или иного заключения, они «помогают ученому опре-
делить, что именно чаще всего имеет существенное значение» [13]. 
Эти принципы оказываются полезным руководством, выступая в ка-
честве преграды против непоследовательности и произвольности 
этических суждений.

Те философы, которые отрицают как «сильный» так и «сла-
бый» принципизм, в конечном счете оказываются на позициях реля-
тивизма. «Относительными» этические суждения могут быть в двух 
случаях. Во-первых, когда субъект неизбежно выражает определен-
ную культурно-историческую позицию и эта позиция не может не 
оказывать влияния на характер его этических суждений. Эту осо-
бенность отчетливо сформулировали и исследовали представите-
ли герменевтики. Во-вторых, даже находясь в рамках единой куль-
турно-исторической системы, субъект оказывается под влиянием 
системы социальных отношений, играет конкретную социальную 
роль в рамках определенного контекста. Нередко позиция реляти-



15

визма тесно пересекается с точкой зрения либерализма. Например, 
согласно сторонникам либерализма, не существует рациональных 
средств разрешения ценностных конфликтов.

В то же время последователи принципизма считают, что для 
разрешения подобного рода проблем необходимо выявить некото-
рый минимум норм и обязательств, характерных для большинства 
традиций. Подобные нормы формируют принципы так называемо-
го среднего уровня. Эти принципы указывают не столько на то, ка-
кие цели должен преследовать субъект в своих поступках, сколько 
на то, какими способами можно достичь ту или иную моральную 
цель. Признание необходимости подобных принципов сформули-
ровал еще в начале XVII в. Г. Гроций, который стремился опреде-
лить, к каким именно соглашениям должны прийти люди на всей 
планете вопреки своим религиозным и культурным различиям. Он 
выражал уверенность, что именно этические принципы способны 
служить базисом для урегулирования отношений между представи-
телями различных общественных систем или между представите-
лями различных социальных групп в рамках одного общества и тем 
самым свести к минимуму вероятность возникновения конфликтов 
между людьми. Если древние греки считали, что этические принци-
пы должны указывать субъекту путь к благой жизни, то Г. Гроций 
и его последователи подчеркивали, что этические принципы долж-
ны включать в себя минимум субъективности. Иными словами, эти 
принципы являются универсальными.

Как уже отмечалось, в биоэтике существуют исходные прин-
ципы: уважение автономии, благодеяние, «не навреди», справед-
ливость и ряд других. Существуют споры по поводу иерархии 
этических принципов. Например, сторонники коммунитаризма не 
разделяют позицию либералистов, согласно которой принцип ува-
жения автономии субъекта стоит выше, нежели принцип благодея-
ния как стремления к общему благу. Некоторые философы отмеча-
ют, что существующие этические принципы «скроены по лекалам» 
западного общества и неприменимы к реальности «туземных со-
обществ». Социолог Э. Дюркгейм отмечал, что в отличие от «тра-
диционных» обществ в современных обществах общепризнанные 
моральные ценности становятся все более абстрактными и прибли-
жаются скорее к принципам, чем к конкретным правилам поведе-
ния. Существует невидимый тонкий переход от конкретных этиче-
ских норм к универсальным принципам.

А.Б. Саджу (Центр компаративных исследований, Универси-
тет Симона Фрезера, Канада) также разделяет положение о том, что 



16

в области биоэтики центральное место занимает концепция прин-
ципизма. Согласно этой концепции, в основе биоэтического анализа 
должны лежать руководящие этические принципы и правила. Кон-
цепция принципизма отличается признаками рациональности, объ-
ективности и прозрачности. С точки зрения принципизма биоэтика 
функционирует так же, как и право: использование объективного 
подхода в данном случае сочетается с широким спектром субъек-
тивных моральных убеждений. Масштабы приложения этой кон-
цепции оказываются глобальными. Применение принципов биоэти-
ки зависит не столько от того, какой позиции придерживается тот 
или иной ученый, будь то утилитаризм или кантовская деонтология, 
сколько от адекватного применения исходных принципов [28].

Идея принципизма подвергается определенной критике. На-
пример, сторонники «нарративистского» подхода указывают на то 
обстоятельство, что невозможно адекватно редуцировать все слож-
ные ситуации в медицине, связанные с такими проблемами, как эв-
таназия, репродукция человека и т.п., к выбору между известными 
принципами. «Нарративисты» подвергают сомнению способность 
представителей принципизма выступать в качестве экспертов по 
сложным этико-медицинским проблемам. Критики подчеркивают, 
что под влиянием принципизма биоэтика уходит далеко от своих 
корней и, вместо того чтобы исследовать природу морального субъ-
екта, трансформируется в сторону «легализма», т.е. превращается 
в область права. Подобную трансформацию можно сравнить с раз-
витием аристотелевской этики, представители которой благодаря 
широкому использованию понятия «добродетели» создали строгую 
ригористическую систему. Иными словами, концепция принципиз-
ма заключает морального субъекта в рамки системы априорных 
принципов, которые обусловливают его выбор. Аристотелевская 
этика добродетелей получила широкое распространение в ислам-
ской традиции. Как для сторонников принципизма, так и для пред-
ставителей исламской биоэтики характерен «легалистский» способ 
мышления. Для этого способа характерен формализм. Критики 
принципизма указывают на то обстоятельство, что чувствитель-
ность к контексту имеет большее значение, чем «формалистский» 
способ мышления. Сторонники аристотелевской традиции в био-
этике разделяют положение о том, что нередко необходимо выйти 
за границы текста, чтобы сохранить его дух.

Когда встает вопрос, какими ценностями должен руководство-
ваться ученый в ходе конкретного научного исследования, нельзя 
ограничиться общими этическими принципами. Ценности, обяза-



17

тельства, достоинства и т.п. не исчерпываются этическими принци-
пами. Сложность разрешения данной проблемы усугубляется тем 
обстоятельством, что многие представители биоэтики не проводят 
различия между учеными-исследователями, с одной стороны, и вра-
чами-практиками – с другой. Существуют ценности, внутренне 
присущие любому научному исследованию, такие как стремление 
к поиску нового знания и уважение к истине. Более конкретные цен-
ности включают в себя такие нормы, как необходимость в опреде-
лении исходных терминов, попытки собрать необходимые факты, 
стремление делать выводы из имеющихся фактов, проверять логи-
ку аргументации, исследовать альтернативные пути решения про-
блемы, проверять очевидность фактов и обоснованность выводов, 
не преувеличивать и не преуменьшать значение полученных эмпи-
рических данных. Включать или не включать указанные ценности 
в качестве руководства в тех или иных научных исследованиях – это 
вопрос практического выбора каждого конкретного ученого. Более 
того, «внутренние ценности» нередко могут вступать в конфликт 
с «внешними» этическими принципами. Например, открытая оцен-
ка сведений, полученных от лиц, участвующих в исследовании в ка-
честве испытуемых, может расцениваться как отсутствие уважения 
к их правам. Весь вопрос заключается в том, какой вес придается 
тому или иному принципу.

Формирование принципов биоэтики связано с необходи-
мостью этического регулирования научных исследований. Какие 
функции выполняют этические принципы в рамках подобного ре-
гулирования? Во-первых, принципы являются выражением некоей 
суммы этических обязательств ученого по отношению к окружаю-
щим. Во-вторых, они служат напоминанием ученому о тех необхо-
димых положениях, которые он должен учитывать в ходе научного 
исследования. В-третьих, члены этических комитетов используют 
эти принципы в качестве конкретного руководства к вынесению тех 
или иных решений. В данном случае автономия выбора принципов 
принадлежит не столько ученым, сколько представителям этиче-
ских комитетов. «Принципы, служащие инструментом этического 
регулирования научных исследований, выполняют определенную 
идеологическую функцию. Суть этой функции сводится к опреде-
лению того, что является, а что не является этическим» [28].

Вместе с тем в ходе конкретной медицинской практики не 
может не формироваться определенный вызов устоявшимся прин-
ципам. Вопросы этики тесно связаны с политическими вопроса-
ми. В частности, принципизм вступает в определенный конфликт 



18

с идеалами распределительной справедливости. В то же время сле-
пое следование принципу уважения автономии пациента не может 
не превращать врача в технического работника. Согласно Ч. Бо-
ску (профессор Центра биоэтики Пенсильванского университета, 
США), использование в области биоэтики фиксированных исход-
ных принципов (принципизма) не способствует объединению соци-
ального опыта в этой сфере. Следствием подобного использования 
выступает кризис, проявлением которого являются «тотальные со-
циальные конфликты». Эти конфликты обнаруживают себя в кон-
кретных случаях с реальными людьми, попавшими в сложные жиз-
ненные ситуации, когда любой выбор оказывается неприемлемым. 
Принципизм способствует бюрократизации практики применения 
биоэтики, выступает средством достижения целей отдельных лю-
дей. В качестве примера кризиса принципизма Ч. Боск приводит 
этически неоднозначный медицинский эксперимент, проводивший-
ся в США с 1932 по 1972 г. в городе Таскиги штата Алабама. Целью 
исследования было изучение заболевания сифилисом у афроамери-
канцев. В процессе исследования ставился вопрос о том, протекает 
ли это заболевание одинаково у людей с разным цветом кожи? При 
этом было нарушено правило информированного согласия: испыту-
емым не говорили о том, что они страдают от данной болезни [3].

В итоге неотъемлемым требованием практики лечения в боль-
шинстве медицинских учреждений стала необходимость письмен-
ного согласия пациента или испытуемого на то или иное лечение 
или исследование. С одной стороны, это требование призвано защи-
щать интересы пациента или испытуемого. С другой, – предлагая 
субъекту подписать согласие, врачи или ученые способны вызвать 
некоторые сомнения у пациента (испытуемого). Для того чтобы 
их преодолеть, врачи (или ученые) призваны продемонстрировать 
все свои знания и умения, разъясняя пациенту (испытуемому) суть 
предстоящих процедур (исследований).

Согласно Ч. Боску, способом выхода из сложившегося кри-
зиса выступает процесс формирования новых понятий и принци-
пов, новых форм социальной практики. Когда формулируется то 
или иное новое этическое правило или принцип, не может не воз-
никнуть вопрос, в чьих интересах оно сформировано? Конфликты 
могут разрешаться путем преодоления установленных раз и на-
всегда культурных ценностей. Рано или поздно наступает момент, 
когда экстраординарное становится обычным. Овладение новыми 
способами разрешения противоречий требует от субъекта особых 
эмоцио нальных усилий [3].



19

Представители социологии способны внести определенный 
вклад в развитие биоэтики. Однако взаимодействие этих двух дис-
циплин может осложниться тем обстоятельством, что в основе био-
этики (как и философии) лежит нормативная природа, в то время 
как представители социологии опираются на эмпирический матери-
ал. Вместе с тем не следует преувеличивать значение традиционной 
дихотомии между фактами и ценностями так же, как и противоречие 
между универсализмом теории принципов, с одной стороны, и кон-
кретными фактами медицинской практики – с другой. Так, социоло-
гические исследования в области медицины, проведенные в 1970–
1990-х годах, показали, что врачи, формально соблюдая принцип 
уважения автономии пациента, вместе с тем часто не раскрывают 
ему информацию, необходимую для принятия верного решения. Со-
циологи способны показать, как этические принципы «работают» 
на практике. Любая этическая дилемма тесно связана с проблемой 
распределения власти, разрывом связи между врачебным персо-
налом и пациентом или его близкими. Кроме того, представители 
социологии с помощью эмпирических исследований могут способ-
ствовать разрешению проблемы справедливого доступа к необходи-
мой медицинской помощи. Эта проблема тесно связана с вопросом 
о конфликте интересов между академической наукой и корпоратив-
ной практикой. Все указанные проблемы представляют собой но-
вый вызов представителям биоэтики. Если на уровне отдельного 
пациента (микроуровне) принципы биоэтики могут успешно при-
меняться, то на макроуровне с применением этих принципов могут 
возникать серьезные трудности.



20

ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ 
РАЗВИТИЯ ГЕНЕТИКИ
Формирование генной инженерии 

как синтеза науки и технологии

После Второй мировой войны этические принципы, изложен-
ные в Нюрнбергском кодексе 1947 г., установили новый стандарт 
для исследователей и врачей. Нюрнбергский кодекс – это естествен-
ная реакция на преступления, совершенные нацистскими медиками. 
Создатели этого кодекса подчеркивали прежде всего необходимость 
требования добровольного согласия на проведение медицинских 
исследований. Сразу после Нюрнбергского кодекса в 1948 г. была 
опубликована Женевская декларация, в которой более конкретно 
рассматривались отношения между врачом и пациентом. Согласно 
этой Декларации, врачи призваны уважать автономию и достоин-
ство своего пациента. Особое внимание к этическим вопросам об 
экспериментальных медицинских вмешательствах стало появлять-
ся именно в этот период.

Между представителями генетики и этики в историческом 
контексте имело место активное взаимодействие. Одна из областей, 
где генетика и этика имеют традиционную тесную связь, – это про-
ведение генно-инженерных исследований. Генная инженерия в по-
следние годы развивается быстрыми темпами. Однако использова-
ние этой биотехнологии сопряжено с этическими проблемами.



21

Генная инженерия – это совокупность методов, используемых 
для прямой генетической модификации организмов или популяции 
организмов с использованием рекомбинации ДНК. Эти процеду-
ры применяются для идентификации, репликации, модификации и 
переноса генетического материала клеток, тканей или полных орга-
низмов. Генная инженерия охватывает преднамеренную адаптацию 
генетического или наследственного материала организма для устра-
нения нежелательных характеристик или создания новых желаемых 
характеристик. В более широком смысле генная инженерия пред-
полагает включение ДНК-маркеров для повышения эффективности 
так называемых традиционных методов селекции, основанных на 
фенотипической информации. В какой-то момент термин «генная 
инженерия» стал относиться к методам рекомбинантных технологий 
ДНК или клонирования генов, при которой молекулы ДНК из двух 
или более источников объединяются либо внутри клеток, либо in 
vitro, а затем встраиваются в организмы-хозяева, в которых они мо-
гут размножаться. В последнее время генная инженерия иногда ис-
пользуется в репродукции при экстракорпоральном оплодотворении.

Представители генной инженерии ставят перед учеными 
XXI в. интригующие и трудные этические задачи. В частности, не-
обходимо договориться о том, какова природа человека, достойны 
ли все без малейшего исключения люди морального и правового 
статуса и уважения. Риск, лежащий между научно контролируемым 
процессом и опасностью непредсказуемых последствий, связан 
с безответственным использованием методов генной инженерии. 
Это использование может быть обусловлено экономическими ин-
тересами исследовательских групп и промышленной кооперацией. 
Чисто социальные и политические опасности генной инженерии 
включают в себя возможность роста экономического неравенства, 
сопровождающегося увеличением человеческих страданий, а так-
же возможность широкомасштабных евгенических программ и 
тоталитарного контроля над человеческими жизнями. Риск в дан-
ном случае скорее моральный и социально-политический, нежели 
технический. Таким образом, существующие риски могут быть об-
наружены не только с помощью научных данных, но и благодаря 
общественному мнению. Некоторые люди сохраняют убеждение, 
что генная инженерия – это опасная технологическая авантюра и 
противоестественное вмешательство в жизненные процессы.

Все сказанное не противоречит тому обстоятельству, что, 
несмотря на различные риски, связанные с применением генной 
инженерии, с помощью этих биотехнологий можно решить ряд 



22

сельскохозяйственных, промышленных, экологических и медицин-
ских проблем. Нет никаких сомнений в том, что в области генной 
инженерии имеют место важные достижения, начиная от увели-
чения производства растительной и животной пищи, диагностики 
состояния болезни, лечения и оздоровления пациентов, а также 
производство вакцин и других полезных лекарств. Трансгенная био-
технология открывает захватывающий диапазон возможностей – 
от преодоления голода до профилактики и лечения заболеваний. 
Сторонники генетической модификации утверждают, что многие 
смертельные наследственные заболевания человека, такие как му-
ковисцидоз, диабет, синдром Дауна, синдром ломкой Х-хромосомы, 
болезнь Хантингтона, мышечная дистрофия, серповидноклеточная 
анемия, болезнь Тея-Сакса, тяжелый комбинированный иммуноде-
фицит, среди прочего можно лечить с помощью методов генной ин-
женерии.

Несмотря на все вышеупомянутые проблемы, есть признаки 
того, что генная инженерия может улучшить качество жизни и по-
зволит увеличить продолжительность жизни и даже передать эти 
свойства последующим поколениям. Однако процессы, связанные 
с применением генной инженерии, должны руководствоваться за-
конами и этическими нормами, чтобы человек не стал жертвой соб-
ственных творений. Необходимо использовать надлежащие меры 
безопасности и разработать согласованные и унифицированные 
правила для технологий генной инженерии.

Некоторые этические проблемы развития генетики 
как прикладной дисциплины

Cледственная генетическая генеалогия (IGG) – это метод 
идентификации подозреваемых в совершении преступлений, кото-
рый включает в себя загрузку профиля ДНК с места преступления в 
одну или несколько баз данных генетической генеалогии для иден-
тификации генетических родственников преступника и в конечном 
итоге определение местонахождения преступника в генеалогиче-
ском древе.

Интеграция правила информированного согласия как элемен-
та принципа уважения автономии в настоящее время применяется 
в некоторых генеалогических базах данных и несколькими компа-
ниями, предоставляющими генетическое тестирование. Хотя от-
дельные лица могут дать согласие на загрузку своих генетических 



23

профилей на соответствующие сайты, на которых теперь требует-
ся, чтобы потребители согласились на доступ правоохранительных 
органов к их персональным данным, биологические родственники 
могут отказаться от их косвенного включения в эти базы данных. 
Лица, которые не знают, что их данные могут быть раскрыты на ос-
новании семейной принадлежности родственника, не имеют права 
стереть свою собственную генетическую запись или генетическую 
запись члена их семьи из коммерческой или общедоступной базы 
данных.

Использование «информированного согласия» как своего 
рода «этической панацеи» порождает риск возложения этической 
ответственности на пользователя базы данных. Акцент внимания 
на индивидуальном согласии также сужает рамки этической дис-
куссии, заслоняя другие важные политические и социальные про-
блемы от критического изучения, такие как вопросы общественных 
интересов, общественного блага, государственной власти и др. Это 
«уменьшенное» видение этики (и/или информированного согласия) 
ограничивает более общее понимание ответственности между от-
дельными лицами, учреждениями и обществом, игнорируя другие 
этические последствия IGG.

Сбор информации семейного анамнеза является неотъемле-
мой частью медицинской практики. При оказании медицинских ус-
луг врачу для более точной диагностики состояния больного может 
потребоваться сбор информации об истории болезни всех членов 
его семьи. Эта информация может касаться как состояния здоровья, 
так и причины и возраста смерти лиц, генетически тесно связанных 
с пациентом, а также может включать социальную медицинскую 
историю, например информацию о семейном положении, здоро-
вье супруга, детей и других членов семьи. Информация семейного 
анамнеза приобретает особое значение в практике генетической ме-
дицины.

Раскрытие генетической информации внутри семьи ставит 
особые этические вопросы. С одной стороны, как и любая другая 
медицинская информация, она является частной и конфиденциаль-
ной и ее необоснованное раскрытие может нанести вред человеку. 
С другой стороны, раскрытие информации может иметь значитель-
ные преимущества для членов семьи, поскольку оно может инфор-
мировать их о рисках для здоровья и предрасположенности в выбо-
ре вариантов лечения к состояниям, которые можно предотвратить 
или излечить. Эти преимущества могут быть настолько значитель-
ными, что некоторые специалисты по этике предполагают, что 



24

родственники имеют «право знать», а пациенты несут этическую 
ответственность за раскрытие этой информации соответствующим 
членам семьи. Таким образом, случаи, когда пациенты отказываются 
делиться клинически значимой генетической информацией с члена-
ми семьи, вызывают этические трудности. Раскрытие информации 
с этической точки зрения представляется как конфликт между эти-
ческим принципом уважения автономии (т.е. обязанность врача со-
блюдать конфиденциальность пациента) и принципами благодеяния 
и «не навреди» (т.е. обязанность врача предупреждать других лиц об 
угрозе их здоровью). Эта дилемма основана на предположении, что 
отказ пациентов раскрыть информацию о себе проистекает из того 
обстоятельства, что они эгоцентрично преследуют свои интересы за 
счет благополучия других. Вместе с тем ряд этико-социологических 
исследований показывает, что в отказе от раскрытия персональной 
информации проявляется обычное человеческое желание защиты 
интересов членов своей семьи и снятия этического напряжения.

Требование о защите конфиденциальности пациента являет-
ся составной частью этических кодексов медицинских работников. 
Конфиденциальность является частью права пациента контролиро-
вать доступ к своей личной информации, его права на информаци-
онную приватность. Конфиденциальность – основа доверия между 
врачом и пациентом. Без гарантии конфиденциальности пациенты 
могут неохотно предоставлять врачам информацию, необходимую 
им для обеспечения качественного лечения.

В некоторых случаях у медицинского работника есть обязан-
ность предупреждать третьи стороны, даже если это может нару-
шить обязанность соблюдать конфиденциальность. Исключение из 
обязанности соблюдения врачебной тайны в интересах общества 
отличается определенной гибкостью. Потенциально его можно ис-
пользовать для ограничения раскрытия конфиденциальной инфор-
мации о пациенте в самых разных обстоятельствах. Вопрос о том, 
могут ли обстоятельства включать некоторое раскрытие конфиден-
циальной информации, касающейся генетических родственников, 
остается открытым. Исключение в таких странах, как Австралия, 
Папуа и Новая Гвинея, связанное с общественными интересами, мо-
жет охватывать такие случаи, как: 1) при наличии такого состояния 
здоровья пациента, которое представляет риск заражения окружа-
ющих; 2) когда плохое состояние здоровья пациента делает его не-
способным продолжать определенные виды деятельности; 3) если 
о наследственных генетических нарушениях необходимо сообщить 
другим членам семьи [24].



25

Требование защиты конфиденциальности пациентов неред-
ко приводит к серьезным моральным дилеммам. Предоставление 
медицинской помощи становится все более сложным процессом. 
О пациенте, поступающем в больницу, заботится множество разных 
практикующих врачей, и все они имеют доступ к его персональной 
информации. Развитие генетики привело к новым проблемам. Дан-
ные, полученные в результате секвенирования ДНК, могут раскры-
вать информацию не только о данном человеке, но и сведения, от-
носящиеся к членам его семьи.

С точки зрения пациентов, этическая дилемма редко рассма-
тривается как противоречие между их собственным правом на не-
прикосновенность частной жизни и правом их родственников знать 
или даже их возможное «право не знать». Скорее, они обеспокоены 
этическими аспектами своей так называемой «генетической ответ-
ственности», чтобы предупредить членов семьи, «укрепить» их здо-
ровье, предотвратить вред, который может возникнуть в результате 
этого знания. Таким образом, необходимость раскрытия генетиче-
ской информации редко оспаривается, но у пациентов возникают 
внутренние конфликты по поводу таких вопросов, как что, почему, 
кому, когда и как следует раскрывать подобную информацию, что-
бы свести к минимуму неблагоприятные последствия. Генетическая 
диагностика не всегда возможна на основе информации, предостав-
ленной одним человеком. Желательно проверить как можно боль-
шее число генетических родственников пациента. Такое тестирова-
ние может быть необходимо для правильного установления моделей 
наследования, для подтверждения мутации по крайней мере у од-
ного другого пораженного члена семьи (как часть разработки «се-
мейно-специфического» генетического теста) или для проведения 
тестирования на чувствительность к семейной группе риска. Даже 
если генетические родственники на самом деле не тестируются, 
проверка генетического диагноза обычно включает предоставление 
информации о них. 

Иными словами, сведения об истории болезни генетических 
родственников помогают медицинским работникам предоставлять 
эффективные медицинские услуги своим пациентам. Такая инфор-
мация может помочь в диагностике, предоставлении медицинских 
рекомендаций о генетическом риске для пациента или настоящих 
или будущих детей, а также в вариантах лечения или профилакти-
ки и в генетическом консультировании в целом. И наоборот, если 
эта информация отсутствует, медицинская помощь или рекоменда-
ции, предоставляемые пациенту, могут быть поставлены под угрозу. 



26

Вопросы, связанные с раскрытием информации генетическим род-
ственникам, могут стать все более важными, поскольку становятся 
доступными дополнительные профилактические меры для сниже-
ния генетического риска.

Одним из фундаментальных «кирпичиков» современной био-
медицины выступает принцип уважения автономии пациента и его 
право на самоопределение. Он основан на предпосылке о расшире-
нии возможностей распространения медицинской информации, что 
позволяет пациенту принимать сознательные решения и делать вы-
бор без внешнего давления. Такое право налагает на медицинских 
работников обязанность информировать пациентов о состоянии их 
здоровья, и утаивание информации от пациента рассматривается 
как форма проявления старой патерналистской практики, которая 
разрушает отношения между обеими сторонами и может, кроме 
того, стать источником обвинений в халатности и злоупотреблении 
служебным положением. 

Большинство врачей чувствуют личную ответственность за 
предупреждение родственников о генетическом риске. При этом 
врачи учитывают то обстоятельство, что прямое раскрытие инфор-
мации не должно производиться без разрешения пациента, чтобы 
сохранять открытые отношения между врачом и пациентом, укре-
плять доверие друг к другу, защищать медицинскую тайну и ува-
жать права пациента. Поскольку генетические тесты, назначенные 
врачами, имеют значение не только для пациентов, но и для их род-
ственников, они создают биоэтическую дилемму как для врачей, 
так и для пациентов, особенно в тех ситуациях, когда пациент не 
хочет проходить тест, знать о генетическом риске и делиться та-
кой информацией с другими. Существует мнение, что пациенты, 
получающие генетическую информацию, которая тесно связана с 
состоянием здоровья близких родственников, несут моральную от-
ветственность за передачу этой информации, особенно если ее рас-
крытие может помочь родственникам избежать физического вреда 
или снизить его риск. Основной целью генетических услуг является 
предоставление пациентам информации о генетической предраспо-
ложенности к различным видам заболеваний, а также и о наличии 
такого рода недугов, чтобы они могли принимать обдуманные реше-
ния по отношению к своему здоровью, делать выводы в отношении 
репродуктивного здоровья и планировать будущее. Но есть также 
моральный императив – обязанность раскрывать информацию дру-
гим членам семьи, которые могут быть генетически подвержены 
риску появления того или иного заболевания.



27

Проект «Геном человека» – это важнейшее научное дости-
жение, которое выполнило свою задачу по определению пар осно-
ваний, составляющих ДНК человека, а также по идентификации и 
картированию всех генов в геноме человека, как физически, так и 
функционально. Для исследователей в области поведенческих наук 
это особенно интересно, потому что измерения и поведенческие 
расстройства являются наиболее сложными характеристиками из 
всех. Поэтому считалось, что для того, чтобы понять эти черты, 
нужно сначала определить возможные роли, которые определенные 
гены могут играть в развитии различных моделей человеческого по-
ведения.

Случаи, в которых соблюдение этических требований и сча-
стье гармонируют друг с другом, нередко уступают место другим 
ситуациям, в которых эти требования необязательно достаточны 
для того, чтобы человек считал себя счастливым. То же самое от-
носится и к персонажу Фауста в одноименной поэме Гёте (XVIII в.), 
в которой отражено противоречие между жизнью, прожитой соглас-
но нравственным предписаниям – в соответствии с обычаями обще-
ства, но не приносящей счастья субъекту, – и жизнью, в которой 
желания, даже если они незаконны с точки зрения коллективного 
разума, удовлетворяются, делая индивидуума проклятой лично-
стью, однако он платит за это проклятие моментом счастья. Что на 
самом деле совершил старый доктор Фауст, чтобы сделать свою 
жизнь такой несчастной? Ничего, кроме того, что он намеренно из-
менил свое врожденное поведение, которое тормозило его склон-
ности, эти тенденции, как их называл И. Кант, или импульсы, как их 
обозначил З. Фрейд.

В настоящее время ученые задаются вопросом не о том, мо-
гут ли они призвать Мефистофеля для удовлетворения своих самых 
эксцентричных желаний, а о том, можно ли искусственно изменить 
человеческое поведение, чтобы улучшить его. В последние десяти-
летия было обнаружено, что есть два пути, с помощью которых эта 
операция может стать достижимой: либо посредством генетических 
вмешательств, либо благодаря веществам, изменяющим естествен-
ную химию живых организмов. В обоих случаях «улучшенное» по-
ведение может быть вызвано передовыми технологиями, что делает 
его социально приемлемым.

Выявление методов, с помощью которых можно было бы из-
менить определенное человеческое поведение, вызывало большой 
интерес с начала XX в. Генетическая детерминированность пове-
дения основывается на исследованиях Чарльза Дарвина, создателя 



28

эволюционной теории, и знаменитых законах наследственности, 
открытых Грегором Менделем. Во время Второй мировой войны 
нацисты пытались улучшить генетическое качество арийского насе-
ления Германии, исключая людей и группы, считавшиеся низшими, 
и поощряя тех, кого считали высшими. А. Гитлер продвигал закон, 
согласно которому люди с физическими или умственными «дефек-
тами» должны были быть удалены из рядов немецкого народа. Та-
кими «неполноценными» людьми были бедняки, психически боль-
ные, слепые, глухие, люди с различными отклонениями в развитии, 
например, вступающие в беспорядочные половые связи, гомосексу-
алисты и представители отдельных расовых групп. Таким образом, 
немецкие евгеники хотели показать, что различные психические 
черты являются наследственными и что общество должно ограни-
чивать воспроизводство людей, обладающих такими чертами.

С запуском в 1990 г. проекта «Геном человека» генетический 
детерминизм обрел новую форму. Основываясь на секвенировании 
и картировании всех генов представителей вида Homo sapiens, уче-
ные выражали надежду, что можно понять эволюцию человека и не 
только причины и механизмы болезни, от которых человек может 
страдать в какой-то момент, но и сложные взаимодействия между 
генами и окружающей средой. Первым из наиболее значитель-
ных достижений в этой области исследований является открытие 
в 1996 г. биологом из Принстонского университета Джо З. Циеном 
(Joe Z. Tsien) и его коллегами возможного гена обучения и памя-
ти. Джо З. Циен вводит понятие, которое навязывает ему научное 
сообщество: «поведенческая генетика», чтобы подчеркнуть роль 
генетики в развитии человеческого поведения. Проблема, однако, 
заключается в том, в какой степени его эксперименты на лаборатор-
ных животных могут быть распространены на людей, потому что 
в случае с людьми такой эксперимент показался бы выходящим за 
этические рамки.

Хотя недавние исследования памяти и интеллекта у однояйце-
вых близнецов поощряют генетические подходы к совершенствова-
нию умственных способностей человека, тем не менее, когда иссле-
дования приходят к слишком радикальным выводам, они вступают 
в противоречие с мнением многих столь же сведущих в этой обла-
сти ученых, особенно среди работающих в сфере педагогического 
образования. Эти исследователи, большинство из которых имеют 
значительный опыт преподавания, считают, что с точки зрения фор-
мирования интеллекта факторы, связанные с образованием, более 
важны, чем генетические свойства. Память и другие способности 



29

человека в значительной степени формируются в различных кон-
кретных контекстах обучения.

Технологии, направленные на изменение поведения человека 
с помощью информации из области генетики или фармацевтиче-
ской промышленности, все еще находятся в зачаточном состоянии, 
но это не означает, что в ближайшем или отдаленном будущем дан-
ная область знания не может прогрессировать. Исследования начала 
XX в. были больше сосредоточены на морфологических элементах 
человека, таких как форма черепа, лба и скул, близость глаз или 
размер челюсти. Во второй половине XX в., после Второй мировой 
войны, вклад генетики в понимание механизмов насилия и абер-
рантной сексуальности стал в той или иной степени признаваться. 
В 1993 г. группа генетиков опубликовала результаты исследования 
голландской семьи, состоящей из нескольких лиц с агрессивным, 
а иногда и насильственным поведением, одних из которых обви-
няли в совершении преступлений, других – в поджогах, попытках 
изнасилования или эксгибиционизме. Исследователи обнаружили, 
что все виновные в таком ненормальном поведении имели опреде-
ленную генетическую мутацию, локализованную в Х-хромосоме, 
которая отсутствовала у других членов семьи, не проявлявших та-
ких агрессивных тенденций. Исследователи пришли к выводу, что 
обнаруженная ими генетическая модификация может представлять 
собой биологический механизм, лежащий в основе антиобществен-
ного поведения, или, другими словами, что агрессия может быть 
генетически обусловлена. «В таких случаях терапия, которая долж-
на быть наиболее эффективной, может иметь только генетическую 
природу, что предотвратило бы появление этой мутации в будущих 
поколениях» [10, с. 476].

Моральные аспекты технологии 
редактирования генома человека

Один из важных аспектов генной инженерии, который вызы-
вает так много этических вопросов, – это редактирование генома 
человека. Представители биоэтики и исследователи в целом счита-
ют, что в настоящее время не следует пытаться редактировать геном 
человека в репродуктивных целях, но следует продолжать исследо-
вания, которые сделают генную терапию безопасной и эффектив-
ной. Большинство заинтересованных сторон согласны с тем, что 
важно проводить постоянные общественные обсуждения и дебаты, 



30

чтобы общественность могла решить, допустимо ли редактирование 
зародышевой линии. Некоторые ученые выражают беспокойство, 
что невозможно получить информированное согласие на терапию 
зародышевой линии, потому что пациенты, затронутые в данном 
процессе, являются эмбрионами будущих поколений. Контраргу-
мент в данном случае состоит в том, что родители уже принима-
ют многие решения, влияющие на состояние своих будущих детей, 
в том числе не менее сложные, как, например, ЭКО. Исследовате-
ли и специалисты по биоэтике также ставят вопрос о возможности 
получения действительного информированного согласия от потен-
циальных родителей до тех пор, пока риски терапии зародышевой 
линии неизвестны. Кроме того, есть опасения, что редактирование 
генома будет доступно только богатым и увеличит существующее 
неравенство в доступе к здравоохранению. Редактирование зароды-
шевой линии может создать классы людей, определяемых по каче-
ству сгенерированного генома.

В 2007 г. был создан Консорциум психиатрической геномики. 
Его цель – провести анализ генетических данных, выявленных на 
уровне генома человека, чтобы идентифицировать гены или сово-
купность генов, которые лежат в основе возникновения психиче-
ских расстройств. Его более отдаленная цель состоит в том, чтобы 
иметь возможность с помощью генной терапии улучшать диагно-
стику, разрабатывать целевое лечение и усиливать первичную про-
филактику [32]. Технологии, использующие генетику, открывают 
крайне спорную в этическом плане тему: имеют ли родители или 
общество право определять пол детей или тем более цвет их глаз 
или степень их интеллекта. Сегодня это возможно не столько за счет 
генетического вмешательства, сколько за счет генетической селек-
ции. Генетик может легко предвидеть будущие особенности плода 
и его возможные генетические проблемы. Вопрос в том, имеет ли 
человек после того, как он знает эти элементы будущей эволюции 
эмбриона, моральное право делать выбор среди этих кандидатов на 
жизнь?

Во втором десятилетии третьего тысячелетия используются 
новые технологии редактирования генома, такие как основанные на 
системе CRISPR/Cas, которая представляет собой инструмент ре-
дактирования генома, нацеленный на РНК, который позволяет ис-
следователям модифицировать множественные гены одновременно 
посредством инсерций и делеций. Следствием этого является изме-
нение генома зародышевой линии у эмбриона. До сих пор были опу-
бликованы только результаты экспериментов по созданию генети-



31

чески модифицированных моделей нечеловекообразных приматов. 
Эти модели применимы также для исследования и лечения наруше-
ний мозга (либо психиатрической природы, либо из-за дефектного 
развития нервной системы), которые имеют место у людей.

Но поскольку в последние десятилетия биоэтика стала нор-
мативно-методологическим ориентиром деятельности в самых раз-
личных областях, то необходимо рассмотреть, насколько полезными 
или опасными будут эти новые технологии редактирования генома, 
особенно с точки зрения сохранения человеческого вида. Смогут ли 
они повысить качество жизни? Добьются ли они «лучшего» челове-
ческого вида? Или они загонят человечество в спираль изменений, 
долгосрочные последствия которых трудно предвидеть.

Перед лицом таких возможных достижений, которые уже 
близки к тому, чтобы стать реальностью, представители философии, 
медицины и биоэтики призваны внести значительный вклад в ос-
мысление этих достижений и, в частности, проследить последствия 
вмешательств в структуру человека через генетический отбор. Этот 
вопрос становится еще более актуальным в современных условиях, 
когда динамика внедрения некоторых спорных технологий намного 
превзошла философские/медицинские/биоэтические исследования, 
которые серьезно изучали бы их влияние на человечество.

Гипотетически люди «химерного» типа, генетическая струк-
тура которых сконструирована искусственно, способны поднимать 
вопросы в первую очередь о своей идентичности и об их интегра-
ции в традиционные общества. Эти вызовы в какой-то степени уже 
относятся к настоящему, и философы и медики должны дать на них 
ответы. Обществу в какой-то момент придется признать реальность 
генетических вмешательств, целью которых является достижение го-
раздо более радикальных преобразований в человеческой природе.

В современных условиях ученые способны сообщить буду-
щим родителям информацию о мутации генов эмбриона, которые 
приведут к рождению больного ребенка, чтобы они сделали выбор, 
подготовиться к родам или прервать беременность. Важный вопрос, 
который необходимо решить, заключается в том, что предлагаемая 
информация представляется линейной и упрощенной, предполага-
ющей наличие ясной и однозначной причинно-следственной свя-
зи, т.е. конкретный ген эквивалентен определенному расстройству. 
«Люди склонны думать, что генетические причины неизменны: 
если есть ген, есть и определенная болезнь; и склонны рассматри-
вать генетические причины как конечные причины, “рискˮ развития 
расстройства отождествляется с самим расстройством» [12, с. 49]. 



32

Однако прогресс в области генетики открывает более слож-
ную картину, в которой на экспрессию гена влияет множество 
факторов, как внутренних, так и внешних. В настоящее время то, 
чего ученые не знают о большей части генетического функциони-
рования человека, как взаимодействуют разные кластеры генов, – 
это больше, чем то, что они знают. Существенную роль в вопросе 
эпигенетического наследования играет то обстоятельство, как это 
наследование взаимодействует с окружающей средой. Генетиче-
ская информация представляет собой более сложную картину, чем 
первоначально предполагалось, поэтому присутствие только одного 
гена или генетического маркера не позволяет однозначно прогно-
зировать развитие болезни или степень поражения того или иного 
органа.

Многие расстройства, такие как глухота, излечимый рак у де-
тей, болезнь Тея-Сакса и др., во многом зависят от рецессивного по-
лигенного и аутосомного наследования. Существуют расстройства 
с «сильным генетическим влиянием», т.е. такие заболевания, при 
которых ген имеет прямую и детерминированную связь с феноти-
пом, как в случае болезни Хантингтона. Характерной чертой этой 
группы болезней является неизменность генетического влияния 
(последняя и единственная причина заболевания – генетическая). 
В этом случае наличие гена порождает дискретные и четкие катего-
рии. Но такой тип прямой связи между генотипами и фенотипами 
относительно редок при большинстве заболеваний человека. Мно-
гие нарушения у человека соответствуют «слабому генетическому 
влиянию», при котором на фенотип влияет множество генов, экс-
прессия которых зависит от опыта в окружающей среде, траектории 
развития организма и различных эпигенетических факторов. В этих 
случаях наличие определенного фактора риска не имеет детерми-
нированной связи с фенотипом. Практически все расстройства, от-
носящиеся ко второй категории (аутизм, психические заболевания 
и др.), соответствуют расстройствам с комплексными моделями на-
следования и представляют собой расстройства, функционирование 
которых в настоящее время до конца неизвестно. В развитии по-
давляющего большинства генетически обусловленных заболеваний 
человека способ, которым генотипы связаны с фенотипами, сложен, 
и ученые в настоящее время точно не знают, как и каким образом 
они взаимодействуют.

Существует три разных типа «измов» в генетике: 1) гене-
тический эссенциализм, касающийся веры в то, что человеческая 
идентичность и личностные черты «жестко связаны» с геномом и 



33

что они внутренне определены и могут быть предсказаны генетиче-
ской структурой; 2) генетический детерминизм, согласно которому 
только гены вызывают сложное человеческое поведение и то, что 
происходит по генетическим причинам, является непроизвольным; 
3) генетический редукционизм, сторонники которого предполагают, 
что человеческая природа и здоровье могут быть сведены к описа-
нию «ничего, кроме генов», и отождествляют биологические объ-
яснения с генетическими.

Эти различные генетические «измы» могут привести к «эс-
сенциалистским генетическим предубеждениям». Другой допол-
нительный риск генетического эссенциализма, особенно в области 
развития психических качеств или ментальных заболеваний, связан 
с риском навешивания ярлыков или «самосбывающегося» пророче-
ства, согласно которому ожидания и прогнозы родителей или учи-
телей относительно детей, как правило, реализуются в поведении 
и действиях ребенка, которые они интерпретируют в соответствии 
с этими ожиданиями. Иными словами, отношения взрослых с ре-
бенком обусловливаются человеческими предубеждениями.

Что касается правила информированного согласия, то обмен 
информацией между врачом и родителями представляется иногда 
не до конца откровенным. Имеют место случаи, когда нарушается 
этическое правило правдивости, требующее от медицинского ра-
ботника строго и неукоснительно сообщать то, что действительно 
известно. Передача слишком большого количества информации для 
пациентов не означает, что это способствует их постижению исти-
ны. Если эта информация не будет должным образом обработана 
и осмыслена, она может производить эффект, противоположный 
искомому. Остро встает вопрос, можно ли предоставить четкую и 
точную информацию для принятия обоснованных решений, когда 
генетическая информация до конца неясна или когда речь идет о не-
излечимых случаях. Согласно рекомендациям ВОЗ, генетики долж-
ны сообщать пациентам или их представителям информацию о тех 
заболеваниях, с которыми они способны справиться.

В свете индивидуального опыта не кажется легким и очевид-
ным различие между «тривиальными» и «нетривиальными» меди-
цинскими состояниями и, следовательно, между «медицинской» и 
«немедицинской информацией». Критерии оценки в данном случае 
оказываются не только медицинскими (клиническими, физиологи-
ческими), но и индивидуальными или социальными, связанными с 
представлением о себе и социальной и групповой идентичностью. 
Эти обстоятельства должны учитывать медицинские работники 



34

в процессе информирования родителей о генетических данных их 
детей. Необходим мультидисциплинарный подход, чтобы прило-
жить усилия для разработки языка, который отвечал бы, с одной 
стороны, сложностям, представленным генетиками, и, с другой ‒ 
понятен неспециалистам.

Как отмечают Ф. Урсин, К. Тиммерман и Ф. Стигер (сотруд-
ники Института истории, философии и этики медицины Ульмского 
университета, Германия), по оценкам Всемирной организации здра-
воохранения, в 2050 г. болезнью Альцгеймера (БА) будет страдать 
в три раза больше людей, чем сегодня, вследствие чего возникает 
потребность развития ранней диагностики. Для этой цели считают-
ся подходящими методы скрининга. «Чтобы справиться с огромны-
ми финансовыми и временны́ми затратами на скрининг всего насе-
ления, в настоящее время тестируется двухэтапная стратегия» [31, 
с. 440]. На обоих этапах применяется машинное обучение (МО) и 
средства искусственного интеллекта (ИИ): во-первых, имеет место 
идентификация лиц с высоким риском на основе социально-демо-
графических данных; во-вторых, требуется оценка индивидуальных 
биомаркеров у лиц с высоким риском для выявления подходящих 
кандидатов для клинических испытаний с будущей перспективой 
отсрочки или облегчения прогрессирования заболевания.

Технология прогнозирования БА с помощью ИИ уже нахо-
дится на зрелой стадии своего развития. Первый клинический ин-
струмент поддержки принятия решений ИИ для прогнозирования 
прогрессирования от ранней стадии деменции до БА был недавно 
протестирован в процессе многопрофильного исследовании. Тен-
денция ведет к обучению систем машинного обучения на много-
функциональных наборах данных вместо оценки только одного 
биомаркера. Помимо генетического тестирования и выявления на-
боров биомаркеров нейровизуализация чаще всего используется 
в сочетании с ИИ. Недавняя модель предсказывает БА за 76 меся-
цев до окончательного диагноза и с помощью нейровизуализации 
работает лучше, чем рентгенологические считыватели. Точность, 
чувствительность и специфичность при классификации пациентов 
с БА от здоровых испытуемых достигают почти максимума.

Прогнозирование начала болезни Альцгеймера в будущем со-
пряжено с этическими проблемами, поскольку пока не существует 
лечения, модифицирующего болезнь. Тем не менее ранняя диагно-
стика БА считается решающей для благополучия людей и обще-
ства. Поэтому международная группа экспертов потребовала реко-
мендаций по оценке риска у бессимптомных пациентов. Эти оценки 



35

могут служить руководством для принятия решений о применении 
скрининга. Хотя указанная проблема актуальна для всех стран мира, 
в этом направлении сделано немного. Исследования мозга у бес-
симптомных лиц особенно сложны с этической точки зрения из-за 
отсутствия медицинских показаний. Прежде чем прогнозирование 
БА с помощью ИИ будет использоваться для скрининга всего на-
селения, необходимо рассмотреть, при каких обстоятельствах его 
следует предлагать бессимптомным лицам, учитывая вероятность 
непреднамеренных негативных последствий, которые, возможно, 
превышают потенциальную пользу для отдельных лиц и общества. 
Аналогичные этические проблемы возникли в процессе «случай-
ных открытий» в связи с оценкой генетического риска. Эти откры-
тия не могут рассматриваться как неожиданные, так как диагноз по 
своей природе носит исследовательский характер, и необходимо 
принять меры для обеспечения адекватного общения с пациентом 
в соответствии с биоэтическими принципами. Таким образом, рас-
смотрение информированного согласия, как отвечающего требова-
ниям прозрачности и минимизирующего предсказуемые негатив-
ные последствия, также имеет решающее значение для этической 
оценки предсказания БА с помощью ИИ.

Ф. Урсин, К. Тиммерман и Ф. Стигер выдвигают следующую 
этическую модель для генетического тестирования раннего начала 
болезни Альцгеймера: 1) тест должен быть добровольным и осно-
вываться на информированном согласии; 2) тест следует предла-
гать при надлежащем консультировании и профессиональной под-
держке; 3) тест должен быть доступен только совершеннолетним; 
4) результаты теста не должны вызывать дискриминации; 5) тести-
рование следует отложить, если есть доказательства того, что его 
результаты приведут к психосоциальным последствиям; 6) резуль-
таты тестирования являются конфиденциальными и являются соб-
ственностью человека [31].

Таким образом, пациенты, проходящие оценку биомаркеров, 
должны знать, что значит иметь «повышенный» статус биомарке-
ров. При этом возникают два этических аспекта. Во-первых, в це-
лях прозрачности необходимо обеспечить, чтобы ИИ системы были 
развернуты для прогнозирования. Во-вторых, принцип уважения 
автономии пациента требует объяснимости. Этически необходимо 
разрабатывать объяснимые системы искусственного интеллекта для 
будущих клинических приложений. Эти два аспекта имеют реша-
ющее значение для построения доверительных отношений между 
пациентами и врачами. Только если пациенты доверяют как надзору 



36

врачей, так и надежности предсказания с помощью ИИ, тогда пред-
ложение его бессимптомным людям может быть успешным.

М.С. Лебовиц, К. Тэбб и П.С. Апельбаум (отделение фило-
софии, Колумбийский университет, США) указывают, что, по мере 
того как в последние годы знания о геноме человека расширяются 
и генетика становится все более актуальной, генетическая инфор-
мация используется для объяснения постоянно расширяющегося 
диапазона фенотипов ‒ от физических характеристик и показателей 
здоровья до поведения, привычек и взглядов. Такие генетические 
объяснения, как правило, отражают общественные потребности, 
что сопровождается сенсационными заголовками и метафорами 
в СМИ. «Благодаря услугам генетического тестирования, которые 
напрямую используются потребителями, частные лица все чаще 
имеют доступ к своей собственной генетической информации, свя-
занной со здоровьем и происхождением» [15].

Информация о ДНК человека может изменить способы, ко-
торыми люди концептуализируют свою идентичность. Генетиче-
ские объяснения также имеют заметное социальное воздействие, 
поскольку на социальное восприятие можно повлиять, приписывая 
характеристики человека генетическим причинам. Например, когда 
состояние здоровья или поведение человека объясняется генети-
чески, это может привести к тому, что другие будут рассматривать 
человека как менее ответственного за данный фенотип и учитывать 
фенотип как более вероятный или неизменный. Генетические объ-
яснения часто интерпретируются таким образом, чтобы иметь важ-
ные последствия для межгрупповых отношений, социальных рас-
суждений и психологии здоровья.

Хотя есть веские доказательства того, что генетические объяс-
нения могут формировать человеческое мышление, было высказано 
предположение, что эффект объяснения может действовать в об-
ратном направлении: на человеческую готовность поддерживать ге-
нетические объяснения могут влиять мотивации, моральные убеж-
дения и социальные установки. Недавние исследования выявили 
один очевидный пример такого рода мотивированных рассуждений: 
асимметрию, при которой люди более склонны связывать с генети-
ческими причинами не столько антиобщественное поведение, как 
было принято считать, сколько просоциальное поведение. В ходе 
исследования также изучалось, может ли процесс подтверждения 
вины, в котором люди предпочитают при объяснении негативных 
событий обращаться скорее к категории виновности, чем невинов-
ности, быть обусловленным генетическими факторами.



37

Нанди (сотрудник госпиталя Ганга Рэм, Дели, Индия) и дру-
гие отмечают, что завершение проекта по секвенированию генома 
человека послужило толчком к развитию более быстрой и дешевой 
технологии секвенирования, получившей название секвенирова-
ния следую щего поколения (NGS). NGS рассматривается как самый 
мощный диагностический инструмент, разработанный в медицине со 
времен рентгенографии. Его ценность и полезность в клинической 
медицине обещают стать огромными. Многочисленные сложные рас-
стройства были выявлены с помощью NGS, и у многих пациентов это 
привело к позитивной терапии, открыв эру точной медицины. «Ме-
дицинская терапия с позиции ‟один размер для всехˮ сменилась на 
‟подходящий размер для каждого пациентаˮ» [26, с. 455].

В настоящее время население развивающихся стран сталки-
вается с двойным бременем – инфекционных и неинфекционных 
заболеваний. Контроль над последними требует не только изме-
нения образа жизни и «окружающей среды», но и признания того, 
что генетические изменения сыграли значительную роль в возник-
новении этих расстройств. Среди населения развивающихся стран  
имеется большое количество генетических нарушений, поскольку 
в них много сообществ, практикующих кровнородственные браки, 
что увеличивает частоту аутосомно-рецессивных заболеваний.

Исторически представителей генетики обвиняли в том, что 
они использовали науку как инструмент евгеники путем пренаталь-
ной диагностики и прерывания беременности, если плод был ано-
мальным, или выдвигали проекты создания «идеальных людей» [26, 
с. 456]. Эти авантюрные попытки улучшить человеческую расу не 
находили понимания у большинства людей. Поскольку стоимость 
проведения генетических тестов снизилась, это привело к тому, что 
число лабораторий, время от времени предлагающих тесты сомни-
тельной полезности, многократно увеличилось. Развивающиеся 
страны отстают в принятии подходящего законодательства по кон-
тролю за этими лабораториями для обеспечения качества тестов. 
Необходимы строгие правила, чтобы генетические тесты проводи-
лись в соответствии с этическими и профессиональными принци-
пами, а также создание некоего механизма для обеспечения соблю-
дения этих правил.

Генетическое консультирование предполагает предоставле-
ние необходимой информации пациенту с генетическим заболе-
ванием, чтобы справиться с расстройством и принять взвешенное 
решение. В развивающихся странах многие пациенты, когда им 
сообщают, что они должны принять решение самостоятельно, хотя 



38

и после получения необходимой информации, кажутся неуверен-
ными и спрашивают врача: «Что бы вы сделали на моем месте?». 
Многие из них не обучены принимать самостоятельные решения, 
так что в реальной ситуации генетического консультирования им 
трудно принять решение о дальнейших действиях. В таких ситуа-
циях консультанты часто говорят: «Что другие могли бы сделать на 
вашем месте?» [26, с. 457].

Другим важным принципом, которому следуют в генетиче-
ском консультировании, является автономия пациента в выборе того 
или иного образа действий. Пациенту должна быть предоставлена   
необходимая информация, и ему должен быть предоставлен   выбор 
того или иного способа действий, подходящего для его/ее ситуации. 
Нужно помнить, что эта свобода не абсолютна, она ограничена тем, 
что позволяет закон или что разрешает общество. Это особенно 
применимо к пренатальной диагностике, когда лицо желает узнать 
пол своего ребенка или как избавиться от пораженного плода за 
пределами разрешенного законом срока прерывания беременности.

Что касается проблемы редактирования генома, то практиче-
ски сообщество всех стран пришло к общему мнению, что редакти-
рование генома в целях улучшения определенных качеств должно 
быть запрещено. Однако всегда будет оставаться спорным вопрос 
о том, насколько родители имеют право вмешиваться в ход созре-
вания эмбрионов и плодов. Существует также опасение, что редак-
тирование генома будет доступно только обеспеченным людям и 
увеличит существующее неравенство между богатыми и бедными.

К. Мант (отделение философии, Гётеборгский университет, 
Швеция) указывает, что идея трансляционных исследований как 
программа синтеза научных разработок и клинической практики 
получила широкое распространение в области геномной медицины. 
Программа трансляционной геномной медицины (ТГМ) направлена 
на интеграцию организации клинических и доклинических иссле-
дований с медицинской практикой, чтобы лучше использовать пред-
полагаемые преимущества новых достижений в области больших 
данных, генной технологии и геномных исследований. «Трансляци-
онная организация медицины угрожает размыть практические гра-
ницы между клинической этикой и этикой исследования и поэтому 
требует дополнительных мер безопасности и этических механизмов 
надзора» [25]. Этот надзор, в частности, тесно связан с конкретной 
проблемой обоснованного распределения медицинских ресурсов. 
Этические нормы ТГМ как синтеза научных исследований и клини-
ческой практики включают в себя следующие положения. 



39

Во-первых, ТГМ понимается как способ организации геном-
ных исследований и медицинской практики, так что возможности 
геномных исследований используются и применяются в непосред-
ственном взаимодействии с клиническим здравоохранением. Эти 
возможности обычно включают расширенное секвенирование, ана-
лиз по исследовательским базам данных для лучшего понимания и 
(иногда и все чаще) разработку и оценку экспериментальных мето-
дов лечения. В фокусе внимания потенциально могут находиться 
пациенты с генетическими заболеваниями и использоваться гене-
тические подходы к лечению (например, фармако-генетическое ле-
чение рака, применение стволовых клеток, терапия с генетической 
модификацией и др.).

Во-вторых, предполагается, что создание ТГМ требует огром-
ных затрат, которые должны быть рационально обоснованы пре-
имуществами, уравновешивающими эти возможные затраты, на 
основе справедливого распределения ресурсов. 

В-третьих, то, что считается преимуществом, может варьиро-
ваться и действительно варьируется в зависимости от медицинских 
исследований и клинической практики. В последнем случае польза 
определяется уровнем здоровья пациентов. Улучшение состояния 
здоровья пациентов может сопровождаться вкладом в прогресс науч-
ного знания. Вместе с тем эти цели могут противоречить друг другу. 
Для разрешения подобного противоречия формируются документы, 
призванные обеспечить консенсус в области этики научных иссле-
дований, такие как Хельсинкская декларация «Этические принципы 
медицинских исследований с участием людей» (2013), устанавливаю-
щая ограничения на действия ученых по отношению к испытуемым.

В-четвертых, уравновешивание выгод и альтернативных из-
держек ТГМ требует достаточных доказательств и независимых 
оценок. Существует различие между стандартами научных исследо-
ваний, с одной стороны, и клинической практики ‒ с другой. В по-
следнем случае стандарты обычно выше. Это различие вытекает из 
того факта, что ученые и медики преследуют разные цели.

В-пятых, этические соображения имеют решающее значе-
ние для принятия решения о том, что считать преимуществами и 
рисками, как они должны быть сбалансированы, как устанавлива-
ются стандарты доказательности и как затраты и альтернативные 
издержки подлежат сравнению. Например, мотивы справедливо-
сти и снижения вреда часто используются для обоснования цели 
тратить ресурсы на лечение, несмотря на его непропорционально 
высокую цену.



40

Повестка дня ТГМ может быть реализована в соответствии 
с двумя различными моделями в зависимости от того, как она мо-
тивирована и обоснована. На практике обе модели могут быть сме-
шаны в настройке ТГМ, но различия между ними для мотивации и 
обоснования все равно сохранятся. 

Во-первых, это то, что в данном случае называется моделью 
лабораторной помощи в клинике (МЛП), в которой исследователь-
ские возможности и ресурсы должны улучшать клиническую диа-
гностику и лечение пациента. Контекст может быть одним, когда 
пациент оказывается в нестандартных обстоятельствах и когда диа-
гноз и/или эффективное лечение не могут быть достигнуты в рам-
ках доступной клинической практики, как это часто бывает с редки-
ми генетическими заболеваниями.

Во-вторых, существует модель клинической помощи в лабо-
ратории (КПЛ), где направление запросов и ответов, которые мо-
гут мотивировать практику, идет в направлении, противоположном 
МЛП. Иными словами, клиническая практика используется как ре-
сурс для научных исследований с научным оборудованием и опы-
том. Ученый в этих обстоятельствах работает в непосредственной 
близости от повседневной медицинской практики, что позволяет 
быстро переключаться между ролью человека как пациента и как 
объекта исследования. Контекст КПЛ может заключаться в выяв-
лении редких необычных людей (страдающих от генетических или 
патологических состояний или состояний, иным образом значимых 
с точки зрения генетики, которые трудно лечить или исследовать 
другими способами), подходящих для случайного сбора данных и 
экспериментов.

К. Мант приходит к выводу, что остается открытым вопрос 
о том, в какой степени инвестиции в ТГМ могут быть этически 
оправданными с учетом их (альтернативных) затрат. Ничто не 
гарантирует, что вложенные ресурсы не могли быть использо-
ваны лучше и более справедливо в другом месте, в областях с 
такими же этически сильными позициями. По крайней мере для 
проведения такой оценки необходимо составить более полную 
картину конкурирующих инвестиций в альтернативную инфра-
структуру здравоохранения. На такой основе можно было бы 
провести комбинированный этический и экономический анализ 
системы здравоохранения, чтобы установить, действительно ли 
вложение в инфраструктуру ТГМ оправдано. Другой путь может 
заключаться в сравнении с прошлыми решениями, связанными 
с инвестициями в инфраструктуру медицины, которые часто 



41

принимались на основе нечетких общих моделей обоснования 
затрат и выгод [25].

Э. Малькмвист (отделение философии, Гётеборгский универ-
ситет, Швеция) указывает, что рождение первых в мире генетически 
отредактированных младенцев в 2018 г., осуществленное китайски-
ми учеными, вызвало значительное возмущение с этической точки 
зрения. Тем не менее многие ученые и специалисты по биоэтике в 
настоящее время выступают за стремление к клиническому исполь-
зованию редактирования генов зародышевой линии человека. Цель 
этой процедуры заключалась в том, чтобы дать детям, чей предпола-
гаемый отец был ВИЧ-положительным, устойчивость к инфекции 
путем отключения гена CCR5, который кодирует белок и позволяет 
вирусу проникать в клетки [21].

Критики особо подчеркивали, что остается значительная не-
определенность в отношении последствий изменения генов, что 
делает генетическую модификацию человеческих эмбрионов ри-
скованной, особенно потому, что это затронет не только целевую 
особь, но и ее потомков. Они также утверждали, среди прочего, что 
поведение китайского ученого нарушило международное научное 
консенсусное мнение о том, что генетические вмешательства «за-
родышевой линии» (внесение наследственных изменений в геном 
человека) являются преждевременными; что пары, участвовавшие 
в эксперименте, не дали действительного информированного согла-
сия; что существуют более безопасные способы предотвращения 
передачи ВИЧ от отца ребенку; что ВИЧ/СПИД не является доста-
точно серьезным заболеванием, чтобы сделать устойчивость к ВИЧ 
законной первой целью редактирования генов человеческой линии.

Несмотря на эти критические замечания, указанному выше 
событию предшествовал значительный сдвиг во взглядах в науч-
ном и биоэтическом сообществе. Долгое время генетические вме-
шательства в зародышевые линии считались недопустимыми с 
этической точки зрения. Однако отчасти потому, что CRISPR по-
тенциально делает такие вмешательства более точными, чем более 
ранние технологии передачи генов, ученые, специалисты по этике 
и консультативные органы все чаще стали считать их в принципе 
допустимыми при соблюдении определенных требований. Критики 
генетического вмешательства не только подчеркнули этические на-
рушения, связанные с экспериментом, но также предложили усло-
вия, выполнение которых сделало бы клиническое использование 
редактирования генов зародышевой линии человека (далее GGE) 
этически оправданным.



42

Сторонники применения GGE при определенных условиях 
согласны с тем, что клинические применения этого метода должны 
быть, по крайней мере для начала, зарезервированы для предотвра-
щения передачи разрушительных заболеваний в тех случаях, ког-
да они не могут быть предотвращены иным образом. В основном 
они также соглашаются с тем, что такие применения должны подо-
ждать, пока ученые не будут обладать большей информацией об их 
безопасности и эффективности. Поэтому прогресс в этой области 
потребует исследований, сначала доклинических на моделях живот-
ных и эмбрионов invitro, а затем, если это подтверждается доклини-
ческими данными, клинических испытаний, в которых генетически 
отредактированные эмбрионы переносятся в матку гестационной 
матери и доводятся до срока рождения.

Э. Малькмвист приходит к выводу, что подобные факты под-
нимают этические вопросы, отличные от тех, которые выдвига-
лись на первый план в прежних биоэтических дебатах о генети-
ческой модификации зародышевой линии. Эти дебаты в основном 
касались того, как использовать соответствующие технологии, 
когда они станут безопасными и эффективными. Для достижения 
поставленной цели потребуются исследования, в том числе кли-
нические испытания, в которых генетически отредактированные 
эмбрионы имплантируются в матку женщины, вынашиваются и 
доводятся до срока [21].

Таким образом, знания о роли генов в человеческих чертах и 
человеческом   поведении быстро прогрессируют в последние годы 
и, по всей вероятности, этот прогресс будет только ускоряться. Ис-
следования в области генетики человека могут быть направлены 
просто на выявление объективных научных истин, но результаты 
эмпирических исследований ясно показывают, что в сознании не-
профессионалов генетическая атрибуция сложным образом связа-
на с оценочными суждениями. Если представления людей о работе 
генома основаны на их ранее существовавших взглядах (например, 
оценка желательности признака), а не на основании эмпирических 
соображений, это может представлять угрозу генетической грамот-
ности среди широкой публики. Действительно, имеет место очевид-
ное непонимание непрофессиональных людей того, как работают 
гены: они, похоже, одобряют генетические атрибуты в разной сте-
пени для одного и того же фенотипа (например, физической привле-
кательности) в зависимости от того, выражается ли оно социально 
благоприятным образом (например, когда человек очень привлека-
тельный) или социально неблагополучным способом (например, 



43

когда человек крайне непривлекателен) [15]. По мере того как уче-
ные продолжают уточнять понимание роли генома в формиро-
вании того, кто есть человек и как он ведет себя, будет крайне 
важно посвятить дальнейшее внимание тому, как представители 
общественности интерпретируют генетические объяснения фе-
нотипов человека.

Этические вопросы генной инженерии 
растений и животных

Современные достижения позволяют создавать генно-инже-
нерные организмы путем удаления генов или манипулирования уже 
существующими генами. Ученые объединили генную инженерию с 
клонированием, чтобы быстро и экономично получить тысячи рас-
тений и животных с предпочтительными качествами. Иными сло-
вами, технология генной инженерии может применяться к людям, 
животным и растениям.

Развитие генной инженерии не могло не вызвать многих со-
циальных, религиозных и этических вопросов. Нет технологии, 
которая бы ни порождала подобные соображения. Каждый новый 
прорыв в науке требует междисциплинарных дебатов и дискуссий. 
По мере того как технология раскрывает свою силу, влияя на по-
вседневную жизнь, она также бросает вызов этической системе 
и основным религиозным убеждениям. Надежда на улучшение че-
ловека и селекционное разведение не лишена моральных опасений. 
Некоторые продолжают утверждать, что пересечение границ видов 
неестественно, аморально и нарушает законы Бога, которые пред-
полагают, что границы видов фиксированы и четко очерчены. Су-
ществует также путаница в отношении прав и защиты генетически 
модифицированных организмов. Если смешение ДНК животных 
и человека приводит, преднамеренно или нет, к химерным суще-
ствам, обладающим такими уровнями интеллекта или чувствитель-
ности, которые никогда прежде не наблюдались, следует ли этим 
существам предоставить права и особую защиту? Другими слова-
ми, если человек создаст существо, которое может говорить и, воз-
можно, даже рассуждать, но выглядит как собака или шимпанзе, 
должны ли этому творению быть предоставлены все права и защи-
та, традиционно предоставляемые человеку?

Многие люди высказывают религиозно-этические возра-
жения против использования человеческих эмбрионов для генно- 



44

инженерных исследований. Религия нередко выступает в качестве 
этического руководства по использованию научных знаний. Наука 
не располагает четким алгоритмом для определения, что является и 
что не является моральным. Попытки клонирования первых чело-
веческих эмбрионов вызвали широкое осуждение со стороны ряда 
религиозных кругов. «Теологи рассматривают некоторые аспекты 
генной инженерии как пример продолжающегося напряжения меж-
ду верой и наукой» [1, с. 234].

Известны риски, связанные с применением генной инжене-
рии, особенно когда предполагается трансплантация клеток или ор-
ганов от животных человеку. Например, существует риск передачи 
смертельных зоонозных заболеваний, таких как губчатая энцефа-
лопатия крупного рогатого скота (также известная как «коровье 
бешенство»), эндогенные ретровирусы свиней (PERV), энцефалит 
Нипах и др. Ученые утверждают, что заражение людей этими болез-
нями может иметь разрушительные последствия. Возникает риск 
появления новых болезней путем объединения ДНК животных или 
ДНК человека с ДНК растений. Для подобных заболеваний методов 
лечения еще не существует. Производство трансгенных животных 
угрожает и ослабляет генетическое разнообразие других животных 
и тем самым делает их более восприимчивыми к новым штаммам 
инфекционных заболеваний. Конкретная болезнь или вирус могут 
стереть все стадо, имеющее одинаковые генетические характеристи-
ки. Утверждается, что трансгенные сельскохозяйственные живот-
ные гораздо чаще испытывают большие страдания, чем те, которые 
не испытали вмешательство генетических технологий [2, с. 36–37]. 
Потенциальный вред окружающей среде включает перекрестное 
загрязнение, усиление засоренности, передачу генов диким или 
сорным родственникам, изменение моделей использования герби-
цидов, отравление диких животных и создание новых или худших 
вирусов. И. Бенджамин и О. Фамилузи (Университет Ибадан, Ниге-
рия) заявляют, что новые организмы, созданные с помощью генной 
инженерии, могут представлять экологическую проблему [2, с. 37]. 
Нельзя предсказать изменения, которые генетически модифициро-
ванные виды вызовут в окружающей среде. Несчастный случай при 
инженерии генетики вируса или бактерии, например, может приве-
сти к более сильному типу, который способен при высвобождении 
вызвать серьезную эпидемию. Подобный случай может оказаться 
фатальным для генной инженерии человека.

«Эти вопросы, – подчеркивает Э. Малькмвист (отделение 
философии, Гётеборгский университет, Швеция), – должны быть 



45

рассмотрены всеми заинтересованными сторонами, чтобы убедить-
ся, что все осознают этическую дилемму и могут внести весомый 
вклад в текущие дебаты о создании и использовании генетически 
модифицированных организмов» [21, с. 231]. Кроме того, крайне 
важно, чтобы заинтересованные стороны отражали общественные 
ценности в контексте научной практики и принимали во внимание 
то обстоятельство, что последствия применения новых биотехноло-
гий могут быть этически спорными. В результате руководящие ор-
ганы начали разрабатывать соответствующие нормы, призывающие 
к повышенной бдительности и мониторингу потенциальных опас-
ностей, связанных с применением достижений этого биотехнологи-
ческого прогресса.

Критический анализ научных и этических споров на тему ге-
нетической модификации организмов показывает, что генетическая 
инженерия – сложная «мастерская» с неопределенными результа-
тами и далеко не всегда естественным вмешательством в жизнь 
людей. Более того, сторонники генной инженерии утверждают, что 
«иррациональные» опасения людей относительно этой биотехно-
логии стоят на пути прогресса. Они также отмечают, что причина, 
почему представители общественности так боятся потреблять ге-
нетически модифицированные организмы, заключается в том, что 
они не понимают, что они собой представляют. При ближайшем 
рассмотрении выясняется, что их беспокоят не столько ГМО, сколь-
ко неспособность властей, отвечающих за мониторинг этой новой 
технологии, противостоять могущественным интересам трансна-
циональных корпораций. Оказывается, что общественная враждеб-
ность к генной инженерии организмов является скорее продуктом 
обоснованного скептицизма, чем иррационального страха.

П. Сандин (Шведский университет сельскохозяйственных 
наук, Уппсала, Швеция), К. Мант и К.И. Бьенберг (отделение фи-
лософии Королевского технологического института, Стокгольм, 
Швеция) отмечают, что поддержание некоторых фундаментальных 
ценностей, таких как, например, здоровье человека или окружаю-
щей среды, неприкосновенность частной жизни или человеческое 
достоинство, нуждаются в надзоре, руководстве и регулировании 
разработки, использования и распространения технологий. Суще-
ствует множество примеров того, как эта потребность выражается 
и реализуется в политике и законодательстве. Глобальный Договор 
о нераспространении ядерного оружия, критерии стандартизации 
для электроприборов, лицензионное регулирование новых фарма-
цевтических препаратов, регулирование здоровья и безопасности 



46

на рабочем месте и регулирование генетически модифицированных 
организмов (ГМО) в сельском хозяйстве – все это известные при-
меры [29].

Такая защитная политика может содержать меры, которые 
можно охарактеризовать как «жесткие» или «мягкие» в зависимо-
сти от степени их применения. «Мягкая политика» включает в себя 
добровольные моратории, как, например, введенные в отношении 
трансгенных организмов после конференции в Асиломаре (2010) 
различные руководящие принципы и отраслевые кодексы поведе-
ния, а также недавние призывы к осторожности в отношении при-
менения редактирования генов в зародышевой линии человека. 
«Жесткая политика» включает обязательные процессы предвари-
тельного утверждения, обязательные стандарты продуктов и пол-
ные запреты.

В последнее время политика жестких ограничений нередко 
подвергается критике. Эта критика признает необходимость регу-
лирования, ставя под сомнение сочетание непоследовательности и 
негибкости общих жестких политических решений. В частности, 
утверждается, что существуют аналогичные виды рисков и неопре-
деленностей, связанные с различными технологиями, используе-
мыми в одной и той же области, например в сельском хозяйстве. 
Однако к каждой из них часто относятся по-разному. Иными сло-
вами, к разным технологиям, разработанным для одних и тех же 
целей, применяются разные режимы регулирования, хотя они и 
представляют одинаковые потенциальные угрозы ценностям, лежа-
щим в основе регулирования. Более того, политические структуры 
власти, как правило, с огромным запозданием реагируют на науч-
ные или технологические достижения. «По этой причине возника-
ет актуальная необходимость сделать политику жестких защитных 
технологий, например в сфере генной инженерии, технологически 
нейтральной» [29]. Призыв к технологически нейтральным режи-
мам регулирования прозвучал в области производства генетически 
модифицированных объектов (ГМО). Это неудивительно, посколь-
ку в регулировании ГМО содержится ряд жестких политических 
ограничений.

Технологическая нейтральность регулирующей системы – 
это постепенная и многомерная характеристика; следовательно, 
система регулирования может быть более или менее нейтральной 
с точки зрения технологий, а не по принципу «все или ничего». 
Идея технологической нейтральности проста: для достижения 
одинаковых целей могут использоваться разные технологии, и 



47

если результаты одинаковы, то суждение об ограничениях не 
должно влиять на возможность использования той или иной 
конкретной технологии. Например, ручку и пишущую машинку 
можно использовать, чтобы написать оскорбительное сообщение 
на листе бумаги. Было бы неудовлетворительно иметь законы о 
клевете, специфичные для технологии, в том смысле, что они 
требуют по-разному относиться к машинописным и рукописным 
оскорблениям. 

Еще один аспект в понимании технологической нейтраль-
ности заключается в том, что онтологическая сортировка техно-
логий по различным типам не имеет прочной связи с тем, как они 
должны регулироваться. В случае некоторых спорных технологий 
есть люди, которые утверждают, что существуют глубокие разли-
чия между двумя технологиями, даже если они могут быть схожи 
с точки зрения прямых и косвенных последствий. Такие позиции 
распространены в отношении биотехнологии и генной инженерии. 
Примером могут служить взгляды на репродуктивные генетические 
технологии, такие как ЭКО или предымплантационное генетиче-
ское тестирование, которые рассматриваются в связи с фундамен-
тальными чертами человеческой природы, например свободы или 
естественного продолжения рода, и, следовательно, становятся 
«особыми» по отношению к другим технологиям, которые также 
влияют на рождение ребенка и особенности рожденных детей (на-
пример, уход за беременными и образование). Присутствие (или 
отсутствие) таких идей влияет на то, как технологии индивидуали-
зируются, т.е. как они становятся онтологически разными или раз-
ными типами технологий.

Несмотря на тот факт, что две процедуры считаются техноло-
гиями одного и того же типа, они могут регулироваться по-разному. 
Например, в случае регулирования ЕС в отношении ГМО, расте-
ния, созданные с использованием мутагенеза, классифицируются 
как ГМО, но при этом они освобождаются от требований, предъ-
являемых к ГМО. Технологическая нейтральность также не имеет 
ничего общего с тем, является ли обоснование регулирования жела-
тельным, хорошим или морально приемлемым. Например, было бы 
вполне возможно иметь технологически нейтральную регулирую-
щую структуру, которая применялась бы к инструментам пыток, с 
нормативным обоснованием обеспечения их эффективности в при-
чинении боли. Конечно, (более разумное) нормативное обоснова-
ние запрета таких инструментов также может быть технологически 
нейтральным.



48

От защитников биотехнологии поступал ряд жалоб на регули-
рующую систему ЕС в отношении ГМО. Основные аргументы за-
ключаются в том, что система регулирования ЕС непоследовательна 
с точки зрения риска для окружающей среды и здоровья, устаре-
ла с научной точки зрения, медленная и дорогостоящая, не имеет 
концептуальной ясности и препятствует научному и технологиче-
скому развитию. В качестве решения некоторых из этих проблем 
было предложено, чтобы регулирование было (более) нейтральным 
в отношении технологий. Технологический нейтралитет следует 
рассматривать как свойство регулирующих структур, которое вклю-
чает действующие правовые акты, прецедентное право, инструкции 
и указы для государственных учреждений, основанные, среди про-
чего, на принятых законах и нормах морали. Технологический ней-
тралитет следует понимать в скалярных, а не бинарных терминах, 
их можно рассматривать с точки зрения «полной технологической 
нейтральности» и «полной технологической специфики» в качестве 
противоположных идеальных конечных точек. Технологический 
нейтралитет не подразумевает ничего особенного в отношении со-
держания регулирования, и это не означает, что ни обоснование 
регулирования, ни поддерживаемое им регулирование желательно, 
хорошо или даже минимально приемлемо с моральной точки зре-
ния. В лучшем случае, технологически нейтральное регулирование 
желательно только в том случае, если это регулирование и его обо-
снование независимо обоснованы. Изменения в регулировании, ко-
торые могут показаться снижающими технологическую нейтраль-
ность, иллюстрируют, как технологическая нейтральность всегда 
тесно связана не только с регулированием, но и с его обоснованием.

Развитие генетики и спорт

М.Л.Х. Кэмпбелл (Королевский ветеринарный колледж, Саут 
Мимс, Великобритания) и М. Дж. Макнами (Школа спортивных 
наук, Суонси, Великобритания) указывают, что использование ге-
нетических технологий в коневодстве становится все более распро-
страненным с тех пор, как в 2009 г. был опубликован геном лошади. 
Тестирование генов, кодирующих болезни у взрослых лошадей, яв-
ляется обычной клинической практикой. «Идентификация «генов-
кандидатов», которые могут быть связаны с желаемыми рабочими 
характеристиками, использовалась для разработки коммерческих 
тестов, предназначенных для принятия решений в области разведе-



49

ния животных и преодоления конкуренции» [5]. В последнее время 
возрос интерес к редактированию генов лошадей. Первоначально 
этот интерес был связан с возможностью использования генети-
ческого редактирования в терапевтических целях для исправления 
травм и болезней. В 2017 г. был опубликован первый отчет о нете-
рапевтическом редактировании генов эмбрионов лошадей, направ-
ленном на повышение производительности при отсутствии травм 
или заболеваний.

Мнения о том, следует ли применять доступные генетиче-
ские технологии в области коневодства, разделились. Некоторые 
отрасли, например индустрия поло, с энтузиазмом восприняли все 
доступные технологии. Другие, например Всемирная организация 
арабских лошадей (WAHO) и Международная федерация конного 
спорта (FEI) (которая регулирует все олимпийские и дополнитель-
ные международные конные соревнования), запретили редакти-
рование генов, но разрешили генетическое тестирование. Тем не 
менее другие организации, например Международная федерация 
чистокровных племенных ассоциаций (IFTBA), не решаются даже 
проводить генетическое тестирование.

Возникает вопрос, в какой степени аргументы, касающиеся 
свободы и благополучия спортсменов, а также спортивной этики в 
целом, применимы к лошадям так же, как к людям. Тестирование 
на наследственные заболевания является важным инструментом 
для улучшения здоровья и благополучия лошадей, а тестирова-
ние для выявления генов, кодирующих желаемые черты (включая 
спортивные результаты), является просто усовершенствованием 
существующих методов селекции. Таким образом, такое тести-
рование не является этически проблематичным в популяциях жи-
вотных. Защита благосостояния является руководящим этическим 
принципом, но вместе с тем необходимо сохранять прозрачность 
в отношении генетического тестирования с целью продажи, что 
является неотъемлемой частью честной коммерческой и управлен-
ческой деятельности.

Редактирование генов может улучшить благополучие лоша-
дей за счет уменьшения болезней и травм, имеющих генетическую 
основу. Тем не менее поддержка редактирования генов не является 
абсолютной. Влияние редактирования генов на здоровье и благо-
получие, особенно в сочетании с другими методами, такими как 
клонирование, в настоящее время недостаточно исследовано. Это 
обстоятельство отличает редактирование генов от генетическо-
го тестирования с этической точки зрения. Редактирование генов 



50

может как неблагоприятно, так и положительно влиять на здоровье 
и благополучие не только отдельных животных, но и будущих поко-
лений, если в геном вносятся необратимые изменения посредством 
генетического редактирования эмбрионов. Недавно было высказано 
предположение, что редактирование генов у лошадей будет исполь-
зоваться в качестве модели редактирования генов у спортсменов-
людей как регулирующими органами, так и теми, кто может попы-
таться использовать эту технологию для получения (запрещенного) 
конкурентного преимущества. Для защиты благополучия спортсме-
нов-людей, а также спортсменов-лошадей коневодческие отрасли 
должны безотлагательно сотрудничать для развития кроссспортив-
ных международных правил использования редактирования генов 
и должны включать обязательное предоставление данных о здо-
ровье и благополучии генетически модифицированных лошадей. 
В настоящее время существует возможность для достижения эти-
ческого консенсуса и последующего внедрения таких систем до 
того, как использование редактирования генов у лошадей станет 
широко распространенным, чтобы обеспечить доказательную базу 
для постоянного принятия этических решений об использовании 
этих технологий.

М.Л.Х. Кэмпбелл и М. Дж. Макнами приходят к следующим 
выводам. Многие из этических вопросов, связанных с использова-
нием генетических технологий в области спорта, особенно те, ко-
торые касаются правила информированного согласия и принципа 
уважения автономии, не относятся к лошадям или спортсменам-ло-
шадям. Тем не менее в свете того факта, что лошади как сложные, 
разумные животные заслуживают морального внимания, генетиче-
ское тестирование болезней не только оправдано, но и должно по-
ощряться из соображений благополучия. В то время как тестирова-
ние рабочих качеств для принятия решений в области разведения 
является продолжением исторической селекции животных, следует 
соблюдать осторожность при его применении из-за возможности 
косвенных неблагоприятных последствий в результате «расточи-
тельного использования» этого тестирования [5].



51

ЭТИЧЕСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 
ЭВТАНАЗИИ

Проблема эвтаназии стара в том смысле, что концептуаль-
но и исторически связана с дискурсом о самоубийстве. В Древних 
Афинах самоубийство считалось преступлением. Согласно Гип-
пократу, помощь врача в совершении самоубийства пациента вы-
ходит за рамки профессиональной этики. Платон выступал против 
осуждения суицида посредством таких понятий, как мучительное 
несчастье и нравственный позор. Аристотель, напротив, призывал 
граждан к осуждению самоубийства как такового. Сенека выдви-
гал концепцию индивидуальной свободы и качества жизни в защи-
ту возможности самоубийства. Фома Аквинский выдвинул против 
самоубийства такие категории, как вечные обязанности, индивиду-
альная и социальная ответственность и божественная власть над 
жизнью. Термин «эвтаназия» был впервые употреблен Фрэнсисом 
Бэконом в XVI в. для определения «легкой смерти». М. Монтень 
отстаивал право на самоубийство посредством концепции личност-
ного выбора. Т. Мор допускал возможность самоубийства в случае 
неизлечимой болезни. Д. Юм допускал возможность самоубийства 
в случае страдания субъекта, прибегая к таким понятиям, как сво-
бода личности и социальное благо. С точки зрения И. Канта, само-
убийство представляет собой пример поступка, когда нарушается 
моральная ответственность. Он был убежден, что завершение жиз-
ненного пути рационального существа предполагает самосохране-
ние и что самоубийство несовместимо с фундаментальной ценно-
стью человеческой жизни.



52

Существуют две основные трактовки понятия эвтаназия: уз-
кая – активная эвтаназия и широкая – пассивная эвтаназия. М.М. Ма-
лик (отделение философии и религии Таиландского университета, 
Таиланд) считает, что между эвтаназией и самоубийством суще-
ствует несомненное сходство. Он разделяет лишь первую (узкую 
трактовку) из них. Согласно его определению, «эвтаназия – это 
намеренное лишение жизни тяжелобольного пациента с помощью 
врача» [20, с. 53]. Очевидно, что пассивная эвтаназия исключается 
из приведенного выше определения, так же как и самоубийство.

В рамках биоэтики представители философии играют веду-
щую роль в концептуализации, определении, выяснении и понима-
нии объекта исследования. С одной стороны, происхождение эвта-
назии тесно связано с самоубийством. С другой стороны, природа 
эвтаназии, в отличие от самоубийства, имеет ту особенность, что 
затрагивает медицинскую профессию, а также вопрос о правах и 
обязанностях личности. Иными словами, исследование феномена 
эвтаназии носит междисциплинарный характер.

Активная эвтаназия, или «убийство во имя милосердия», – 
это намеренное лишение тяжелобольного человека жизни с помо-
щью таких средств, как летальная инъекция. Пассивная эвтаназия 
или усыпление в результате бездействия, также называемая отрица-
тельной эвтаназией, – это воздержание или отказ от принятия чрез-
вычайных медицинских мер. Кроме того, выделяют добровольную, 
недобровольную и принудительную эвтаназию. Добровольная эвта-
назия – это эвтаназия, которая предусмотрена для осознающего себя 
и свои поступки человека по его или ее обоснованной просьбе. Не-
добровольная эвтаназия – это осуществление эвтаназии по отноше-
нию к субъекту, не осознающему себя, в соответствии с решением 
уполномоченных на то лиц. Принудительная эвтаназия происходит 
без согласия компетентного лица. Близкое по смыслу к эвтаназии 
понятие – это самоубийство с помощью врача.

М.М. Малик приходит к выводу, что пассивная эвтаназия, са-
моубийство и самоубийство с помощью врача нельзя отнести к эв-
таназии как таковой. К эвтаназии можно отнести лишь ее активную 
форму. Основным признаком эвтаназии выступает лишение жизни 
с помощью какого-либо субъекта, что исключает убийство самого 
себя [20].

Г.А. Мерсете (факультет права Тбилисского государственного 
университета, Грузия) отмечает, что пациенты иногда просят уйти 
из жизни с помощью врача (СПВ). «Существует множество мораль-
ных проблем, связанных с этой просьбой, в том числе может ли она 



53

быть оправдана с учетом интересов пациентов, таких как их авто-
номия, достоинство и благополучие, и должны ли пациенты быть 
наделены полномочиями настаивать, чтобы другие помогали им 
в этом деле» [22].

Некоторые авторы считают, что право пациентов на личную 
автономию может оправдать их запрос на СПВ. Автономия означа-
ет самоуправление. Среди прочего, философия автономии включает 
в себя вопросы о «я», которое осуществляет управление. Кажется, 
что для самоуправления должно быть истинное «я», а не, напри-
мер, фальшивая, дезориентированная или временно нехарактерная 
версия собственного «я», которая управляет. В данном случае речь 
идет о вопросе подлинности. Быть аутентичным – значит быть «на-
стоящим», «верным себе» или подобным. Неаутентичный человек 
неавтономен (по крайней мере так утверждается). Многие биоэтики 
считают, что, если неаутентичный субъект запрашивает СПВ, тот 
факт, что он не является достоверным, считается препятствием для 
удовлетворения его запроса. Эти положения относятся к категории 
теорий аутентичности, которые были названы санкционистскими. 
В санкционистских теориях аутентичность касается отношения 
агента к самому себе, жизни, желаниям или чему-то еще, что яв-
ляется объектом интереса. Санкционистские теории были впервые 
разработаны в 1970-х и 1980-х годах и тогда назывались двухуров-
невыми теориями автономии. Санкционистские теории можно про-
тивопоставить так называемым когерентистским теориям, согласно 
которым личности, жизни, желания и т.д. аутентичны в той мере, 
в какой они внутренне непротиворечивы.

Дж. А. Мерсете утверждает, что сторонники указанных выше 
взглядов пренебрегают ключевым значением аутентичности в фи-
лософии, предлагают ее внутренне противоречивую теорию и объ-
единяют противоположные точки зрения. Существует немало при-
меров теоретических работ, в которых предлагаются биоэтические 
теории аутентичности и автономии, явно предназначенные для от-
вета на вопросы о связи между двумя этими понятиями. Согласно 
Дж. А. Мерсете, оправдание суждений о недостоверности требует 
не только идентификации индикаторов недостоверности, но и те-
ории того, какая степень эпистемологической достоверности тре-
буется с точки зрения морали, каким образом с помощью теории 
морального веса можно выявить подлинность тех или иных мораль-
ных соображений. Например, даже если установлено (с достаточной 
эпистемологической достоверностью), что желание пациента пить 
воду вместо яблочного сока не является подлинным («оно не в его 



54

характере»), может быть неоправданно принуждать этого человека 
к тому, чтобы пить яблочный сок вместо воды; недостоверность вы-
бора напитков пациентом не является достаточно важным, чтобы 
оправдать вмешательство [22].

А.Н. Сирес (сотрудник медицинского института Гётеборг-
ского университета, Швеция) и другие подчеркивают, что целью 
поддерживающих жизнь процедур (ПЖП) является поддержка и 
лечение жизненно важных органов, чтобы пациенты, находящиеся 
в критическом состоянии, могли вернуться к полноценной жизни. 
Однако, когда лечение больше не приносит пользы пациенту, необ-
ходимо рассмотреть решение об отмене или воздержании от ПЖП. 
Этот процесс принятия решений является сложным и трудным. «Ре-
шение об отказе или отмене указанных процедур основывается на 
информации о медицинском прогнозе пациента в отношении остро-
го заболевания» [30].

Кроме того, необходимо рассмотреть вопрос об ожидаемом 
качестве жизни для пациента после критического состояния. Этиче-
ские принципы, включая уважение автономии пациента, принцип не 
навреди, благодеяние и справедливость являются частью процесса 
принятия решений. Некоторые ученые сообщили о вариабельности 
в принятии решений в конце жизни среди врачей интенсивной тера-
пии (реаниматологов). Такие факторы, как географические районы, 
религия, культура, юридические вопросы и личность врача, вклю-
чая отношение доктора к пациенту, были предложены в качестве 
факторов, влияющих на принятие решения. Однако более глубокое 
понимание концепций и установок в процессе принятия решений 
все еще во многом отсутствует. Факторы, которые вносят вклад в 
вариабельность решений, принимаемых пациентом в конце жизни, 
включают состояние его здоровья, диагноз, пожилой возраст, плохое 
исходное функциональное состояние и половую принадлежность.

В ходе исследования получение информации о собственных 
предпочтениях пациента считалось решающим компонентом в про-
цессе принятия решения. Многие респонденты стремились к кон-
сенсусу с семьей при принятии решений об отмене или отказе от 
ПЖП, и конфликты с семьей не были частой или серьезной про-
блемой. Однако, когда они действительно происходили, они были 
эмоционально окрашенными и напряженными. Респонденты редко 
сталкивались с какими-либо спорами с медсестрами, когда дело 
доходило до мнений о ПЖП для отдельных пациентов, но многие 
отмечали, что медсестры, как правило, более критично относятся 
к продолжению или продлению ПЖП на ранних стадиях болезни 



55

пациента, чем реаниматологи. Это объяснялось тем, что медсестры 
более тесно работали с больными и испытывали моральные стра-
дания. Кроме того, отсутствие ответственности за решение и его 
последствия, вероятно, облегчает предложение об ограничении или 
прекращении лечения.

А.Н. Сирес и другие приходят к выводу, что реаниматологи 
желают принимать участие в решении судьбы пациента, находяще-
гося в критическом состоянии, на основе достаточного количества 
информации, определенного с медицинской точки зрения прогноза 
и на основе консенсуса с пациентом, семьей, персоналом и другими 
врачами. Кроме того, разнообразие решений общепринято и не под-
вергается сомнению [30].

Н. Линэ и другие (Центр медицинской этики Королевского 
института, Стокгольм, Швеция) отмечают, что в последние годы на 
международном уровне ведутся оживленные общественные деба-
ты о самоубийстве с помощью врача (PAS). Калифорния и другие 
штаты в США последовали за Орегоном в легализации PAS, Канада 
легализовала эвтаназию и PAS в 2020 г., Новая Зеландия приняла 
закон, закладывающий основу легализации эвтаназии и/или PAS 
в 2021 г. В Европе Бельгия, Голландия и Люксембург легализовали 
эвтаназию и PAS, а парламенты Португалии и Испании приняли за-
коны, чтобы начать легализацию. «В Швеции сторонники PAS при-
звали к парламентскому расследованию его легализации, в то время 
как противники указали на риски и негативные последствия» [17]. 
В настоящее время правовой статус PAS в Швеции все еще неясен, 
и профессионал, участвующий в PAS, вероятно, рискует потерять 
лицензию на практику; однако этот вопрос еще предстоит решить в 
суде. За последнее десятилетие ряд пациентов из Швеции приехали 
в Швейцарию (где PAS, по сути, легален), чтобы совершить свой 
выбор [17].

Несколько человек, участвовавших в публичных дебатах о ле-
гализации PAS в Швеции, с целью повышения осведомленности об 
этой проблеме запланировали поездки в Швейцарию для прохожде-
ния процедуры. Исследование, проведенное в 2007 г. (опубликовано 
в 2008 г.), показало, что примерно 34% шведских врачей выступали 
за PAS при определенных условиях. Это число намного ниже, чем у 
широкой публики, где 73% высказались за PAS в том же году.

Важная часть общественного обсуждения заключается в том, 
является ли PAS решением, которое граждане должны принимать 
самостоятельно, или это решение, которое должны принимать вра-
чи, которые выражают точку зрения профессионалов. Любой ли 



56

врач должен быть причастен к самоубийству пациента. Если про-
цедура осуществляется на индивидуальной основе, когда дело до-
ходит до оценки того, является ли конкретный пациент кандидатом 
на PAS, кому принадлежит решающий голос? Важно отметить, что 
в Швеции у врача нет права сознательно возражать против PAS 
или любой другой процедуры. Независимо от того, кто несет от-
ветственность за решение, в интересах общества знать, как врачи 
относятся к проблеме PAS.

Н. Линэ и другие делают заключение, что в среднем около 
47% респондентов-врачей сообщили о положительном отношении к 
PAS в Швеции, 33% опрошенных были готовы выписать необходи-
мые лекарства при условии законной возможности. По сравнению с 
опросом 2007 г., настоящее исследование указывает на значительно 
более широкое признание PAS сегодня при оговоренных условиях. 
Более того, подавляющее большинство врачей заявили, что их до-
верие к здравоохранению не уменьшится и не пострадает в случае 
легализации PAS, что также указывает на тенденцию более терпи-
мого отношения к этой процедуре [17].

М. Ченг-тек Тай и П. Хсу (отделение биоэтики Чангсанско-
го медицинского университета, Тайчунг, Тайвань) отмечают, что 
автономия пациента рассматривается в настоящее время как один 
из наиболее значимых принципов современной медицинской этики. 
Ни одна медицинская процедура не может быть назначена без со-
гласия пациента или, если пациент недееспособен, его представи-
телей. С позиций принципа уважения автономии новое поколение 
выдвинуло следующий лозунг: «Если что-то вызывает положитель-
ные эмоции – делай это» или: «Поскольку мне это нравится, нет 
ничего недопустимого» [6, с. 96]. Благодаря подобным императивам 
границы между добром и злом, правильным и неправильным ока-
зываются размытыми, так как суждения субъекта обусловлены его 
собственным выбором.

Согласно «биоэтическому императиву», любое живое суще-
ство необходимо уважать в принципе как цель и рассматривать его, 
по возможности, как таковую. М. Ченг-тек Тай и П. Хсу подчер-
кивают драгоценность и святость жизни не только человеческой, 
но и любой формы жизни. Их идеи тесно переплетаются с такими 
религиозными убеждениями, как индуизм, в соответствии с кото-
рыми жизнь воспринимается как единое целое и ради этого любой 
жизнью нужно дорожить. Каждая форма жизни обладает своими 
определенными функциями, и у человека есть обязанность сохра-
нять окружающую его природу, одинаково внимательно относясь ко 



57

всем проявлениям, будь то животные или растения. Жизнь следует 
сохранять в силу самой ее природы как морально священную сущ-
ность, включая свою собственную жизнь.

Согласно идеям немецкого философа А. Шопенгауэра, нель-
зя никому причинять вред, но следует помогать каждому в той сте-
пени, в какой это оказывается возможным. Известную библейскую 
заповедь «Не убий» можно отождествить с принципом уважения 
святости жизни. Любая жизнь включает в себя три стадии: 1) рож-
дение; 2) существование; 3) смерть, или духовное перерождение. 
Переход от второй к третьей стадии представляет собой воскреше-
ние. Забота о собственном физическом теле означает сохранение 
жизни, непричинение самому себе вреда, укрепление собствен-
ного здоровья. Иными словами, «жизнь – это высшая ценность» 
[6, с. 96]. Не случайно в известной клятве Гиппократа подчеркива-
ется, что любой врач должен использовать свои навыки и умение 
таким образом, чтобы не нанести пациенту вред своими непра-
вильными действиями.

Сторонники современной интерпретации принципа авто-
номии пациента утверждают, что субъект вправе осуществлять 
свой выбор между жизнью и смертью. Согласно М. Ченг-тек Тай 
и П. Хсу, идеи эвтаназии вступают в противоречие с принципами 
медицинской этики, поскольку в основе этой этики лежит принцип 
святости жизни. «Без этой предпосылки любые этические дискус-
сии оказываются бессмысленными» [6, с. 97]. Право на собствен-
ную жизнь или смерть не имеет ничего общего с принципом ува-
жения автономии, поскольку человек не вправе выбирать или не 
выбирать собственную жизнь, он лишь обладает правом свободного 
выбора в рамках своей жизни.

М. Ченг-тек Тай и П. Хсу приходят к выводу, что жизнь всегда 
сохраняет свой смысл, будь то в условиях здоровья или болезни. 
Сохранение жизни, включая свою собственную, – это долг каждого 
человека.

Дж. Думен (отделение экспериментальной биологии, Маа-
стрихтский университет, Нидерланды) отмечает, что «вряд ли под-
вергается сомнению положение, согласно которому интересы инди-
видуума должны быть определяющими в медицинской практике» 
[9, с. 127]. Лишение жизни по требованию пациента и помощь в 
осуществлении самоубийства остаются вне закона в рамках гол-
ландского законодательства. Вместе с тем врачи, оказывающие по-
добную помощь, не преследуются по закону в случаях соблюдения 
следующих условий. Во-первых, врач должен быть уверен в том, что 



58

страдание пациента было постоянным и невыносимым. Во-вторых, 
врач должен быть уверен, что требование пациента было добро-
вольным и всесторонне изученным. В-третьих, необходимо ин-
формировать пациента о его состоянии здоровья и перспективах на 
будущее. В-четвертых, и врач, и пациент должны прийти к убежде-
нию, что в данной ситуации иного разумного выхода не существует. 
В-пятых, врач должен проконсультироваться по крайней мере еще 
у одного специалиста, который бы произвел осмотр пациента и дал 
письменное заключение по поводу его состояния. В-шестых, врач 
должен оказывать помощь в осуществлении самоубийства с долж-
ным вниманием.

Законы по поводу эвтаназии, сходные с голландскими, были 
приняты также в таких европейских странах, как Бельгия и Люк-
сембург. Во всех указанных государствах помощь в осуществле-
нии эвтаназии разрешено осуществлять исключительно врачам. 
В отличие от Нидерландов и Люксембурга, в Бельгии закон не 
предусматривает критерии, при которых допустима добровольная 
эвтаназия: эти критерии до сих пор обсуждаются специалистами. 
Так или иначе практически во всех западноевропейских странах 
имеют место дискуссии о том, имеют ли право пациенты, чьи 
страдания медики не в силах прекратить, выражать требование 
добровольного ухода из жизни. Согласно существующим законам, 
к эвтаназии субъект может обращаться лишь в том случае, когда 
боль оказывается невыносимой. Однако проблема заключается 
в том, что само представление о критериях невыносимости явля-
ется субъективным. «Невыносимые страдания» могут толковаться 
широко, охватывая как боль, так и (в частности) увеличение зави-
симости, все большую потерю достоинства или перспективу ужас-
ной смерти» [9, с. 128].

Если изучить причины, по которым люди делают запрос на 
эвтаназию, боль, как правило, выступает наименее распространен-
ным мотивом. В действительности такой фактор, как потеря досто-
инства субъекта, встречается у пациентов, выражающих просьбу об 
эвтаназии, гораздо чаще. Если это справедливо, то можно сказать, 
что настоящее законодательство недостаточно для реализации же-
лаемой цели. Проблемы, возможно, увеличатся с надвигающимся 
старением населения. Исследования показывают, что число пожи-
лых людей, допускающих для себя добровольную эвтаназию или 
наличие суицидальных препаратов, растет. Иными словами, суще-
ствующее законодательство не в полной мере учитывает желания 
тех пациентов, у которых на первый план выступает не столько 



59

физическое страдание, сколько такой моральный фактор, как утрата 
достоинства.

Дж. Думен приходит к выводу, что голландские законы, каса-
ющиеся добровольного ухода пациента из жизни, не в полной мере 
отражают чаяния пожилых людей. Если в случае с пациентами, 
страдающими от постоянной и невыносимой боли, помощь меди-
ков может быть оказана, то в отношении пожилых людей, испыты-
вающих моральные муки, врачи бессильны. Возможно, еще более 
насущными являются проблемы, которые касаются не только по-
жилых людей, когда индивиды «страдают от жизни»: их страдания 
трудно оценивать с медицинской точки зрения.

Н. Эммерих (Школа политики, международных отношений 
и философии, Университет Куинс, Белфаст, Великобритания) рас-
сматривает проблему этической экспертизы как составную часть 
биоэтики. Академическая практика в сфере прикладной этики фор-
мирует особый логический стиль. Этот стиль Эммерих именует 
«эйдосом». Биоэтический «эйдос» носит социологический харак-
тер. Логика «эйдоса» обусловлена определенным набором ценно-
стей, или этосом. Биоэтический этос отличается от этоса повсед-
невной жизни [11].

Практика биоэтики как прикладной дисциплины существует 
в рамках определенного социального и культурного поля. Следова-
тельно, она обладает некоей нормативной структурой морали. Дис-
циплинарные нормы, которыми руководствуются представители 
практической биоэтики, социальны по своей природе. Иными сло-
вами, «узкий» этический анализ осуществляется в русле «широко-
го» морального контекста. Как и другие ученые, представители био-
этики «погружены» в определенные формы чувствования, видения, 
действия и понимания. Они существуют в рамках определенной «мо-
ральной экономии» академической этики, или особой метаморальной 
психологии. Таким образом, прикладную (био) этику можно рассма-
тривать как особую форму этического анализа, связанную с консти-
тутивной психологией. Поскольку биоэтический способ мышления 
имеет свою специфику, возникает вопрос, в какой степени предста-
вители других научных дисциплин способны сотрудничать со специ-
алистами в области биоэтики? Говоря другими словами, вопрос сво-
дится к тому, каким образом результаты в области прикладной (био)
этики можно представить вниманию широкой публики.

Сформулированные выше вопросы приводят к постановке 
проблемы объективности, или истинности, в научной деятельно-
сти. Общее понимание методологических и эпистемологических 



60

норм в науке служит основой для получения знания, свободного 
от субъективных ценностей и предубеждений. Объективность – 
это элемент исторически и культурно обусловленного этоса науки. 
Поиск объективности сопровождается стремлением максимально 
возможно освободиться от нормативных, моральных, «ценностно 
нагруженных» компонентов науки. Вместе с тем следует учиты-
вать то обстоятельство, что критерии объективности исторически 
изменчивы.

Различают следующие формы экспертизы: повседневная,  
контрибутивная, интерактивная. Согласно Эммериху, биоэтиче-
ская экспертиза обусловлена природой контекста того или иного 
конкретного случая. Этот контекст может иметь академический, 
социальный или политический характер. Представители приклад-
ной этики основной акцент делают на философской категории «мо-
ральный статус», в той или иной степени абстрагируясь от такого 
аспекта, как социальная идентичность личности. Данное положе-
ние проявляется в решении таких биоэтических проблем, как эвта-
назия и т.п. Иными словами, существует определенное противоре-
чие между «философской этикой», с одной стороны, и «социальной 
моралью» ‒ с другой.

Развитие технологий в области биомедицины обогатило 
жизнь людей увеличением продолжительности человеческой жиз-
ни благодаря лечению серьезных заболеваний. Философы широко 
обсуждают такие проблемы, как роль абортов, эвтаназии, крите-
рии биологической смерти человека, возможности трансплантации 
органов и использования стволовых клеток и др. В области науки, 
где в центре внимания ученых оказывается человеческая жизнь, 
особую роль приобретает справедливость этических суждений по 
поводу той или иной конкретной  ситуации. Подобные сужде-
ния, затрагивающие ценность человеческой жизни, имеют значение 
не только по отношению к настоящему, но и к будущему времени. 
В основе этих суждений лежит система биомедицинской этики. Тем 
более важную роль в сфере дисциплин, связанных с жизнью челове-
ка, приобретает консенсус ученых по тому или иному актуальному 
вопросу.

Прогресс биомедицины несет с собой постановку такой про-
блемы, как смысл продления жизни тяжелобольного пациента в ус-
ловиях ограниченности медицинских ресурсов. Подобная ситуация 
неизбежно порождает этические конфликты между сторонниками 
поддержания человеческой жизни во что бы то ни стало, и защит-
никами позиции, согласно которой пациент вправе прервать свою 



61

жизнь, дабы избежать лишних и ненужных страданий. Последнюю 
позицию называют также «правом на смерть с достоинством».

П. Дипэ (отделение философии, Университет Пондичерри, 
Индия) рассматривает проблему эвтаназии сквозь призму биоэти-
ческого принципа благодеяния. Основное требование этого прин-
ципа – приносить людям, в том числе и пациентам, добро и не нано-
сить им вреда. Тем самым максимы приносить благо и не наносить 
вреда оказываются в определенном смысле тождественными. Исто-
ки данного принципа можно найти в известной клятве Гиппократа. 
Под добром в этой клятве понимается прежде всего сохранение и 
продление жизни больного. В древних индийских «̵Ведах» также 
можно найти положения, согласующиеся с принципом благодеяния 
и вступающих в противоречие с практикой эвтаназии [7].

Как требование принципа благодеяния согласуется с допусти-
мостью участия врача в акте эвтаназии? Этот акт может быть рассмо-
трен как с точки зрения тяжелобольного пациента, так и с позиции 
врача. Если задача врача – уменьшить боль и страдания пациента, то 
цель пациента может сводиться к желанию смерти как избавления 
от страдания и трудно выносимой боли (добровольная эвтаназия). 
«̵Под эвтаназией понимается прекращение с помощью врача жизни 
пациента, страдающего от нестерпимой боли» [7, с. 146]. Это пре-
кращение должно быть по возможности безболезненным и совер-
шаться в целях милосердия и сострадания. Согласно Гиппократу, 
давать смертельное лекарство допустимо лишь в тех случаях, когда 
сам пациент просит об этом. Одним из примеров принудительной 
эвтаназии в древности является смерть Сократа.

С одной стороны, существует принцип священной сути жизни 
как Божьего дара, который никто не может отнять у человека. С дру-
гой стороны, для определенного рода пациентов перспектива про-
должения жизни может оказаться худшим выбором, нежели смерть. 
Таким образом, само понятие блага расширяет свои границы. Если 
в одних странах, таких как Бельгия и Нидерланды, добровольная 
эвтаназия допускается законом, то в большинстве остальных стран, 
особенно развивающихся, этот акт недопустим. Проблема эвтана-
зии остро встает в развитых странах, где резко увеличилась средняя 
продолжительность жизни, а следовательно, увеличилось число не-
излечимо больных людей, готовых принять смерть как избавление 
от боли и страданий.

Существует утилитаристский подход к принципу благо-
деяния, согласно которому получаемое благо должно превышать 
возможный вред. Наряду с целью продления жизни задачей врача 



62

выступает уменьшение боли и страданий пациента. При прочих 
равных условиях требование не «навреди» оказывается выше, не-
жели требование благодеяния. В случае с тяжелобольными паци-
ентами основная задача по предотвращению боли сопровождается 
опасностью токсичных последствий обезболивающих лекарств. 
Подобные последствия могут существенно сокращать жизнь па-
циента. Конечно, назначая болеутоляющие средства, врачи не ста-
вят перед собой цель сократить срок жизни пациента. Токсичность 
этих средств является неизбежным побочным эффектом ослабления 
боли. С другой стороны, существуют также ситуации, когда продол-
жительное применение терапевтических средств сопровождается 
болью, однако это применение способно в конце концов вылечить 
пациента. В данном случае конечная цель (избавление от болезни) с 
утилитаристской точки зрения превышает требование уменьшения 
боли пациента. Точно так же имеют место ситуации, когда продле-
ние жизни вызывает большие боль и страдания, чем смерть. «В этом 
случае прекращение жизни оказывается не только морально оправ-
данным, но и гуманным актом» [7, с. 147]. Это оправдание касается 
лишь пациентов, болезнь которых не поддается лечению.

Жизнь обладает безусловной ценностью. Однако в случае 
пациентов, страдающих от неизлечимой болезни и боли, смерть 
может оказаться единственным средством избавления. Иными сло-
вами, в определенной ситуации эвтаназия оказывается благом для 
пациента. Ограниченность возможностей медицины также создает 
предпосылки для добровольной эвтаназии. Если жизнь пациента 
оказывается столь ужасна, что никто не хотел бы оказаться на его 
месте, то он вправе сам решать свою судьбу.



63

ВМЕСТО ЗАКЛЮЧЕНИЯ

Подведем некоторые итоги. Процессы, связанные с при-
менением биотехнологий, должны руководствоваться законами и 
этическими нормами, чтобы человек не стал жертвой собственных 
изобретений. Необходимо использовать надлежащие меры безопас-
ности и разработать согласованные и унифицированные правила 
для новых технологий. По мере того как ученые продолжают уточ-
нять понимание роли генома в формировании природы человека, 
крайне важно посвятить дальнейшее внимание тому, как предста-
вители общественности интерпретируют генетические объясне-
ния фенотипов человека. Что касается проблемы редактирования 
генома человека, то практически сообщество всех стран пришло 
к общему мнению, что редактирование генома в целях улучшения 
определенных качеств должно быть запрещено. Однако всегда бу-
дет оставаться спорным вопрос о том, насколько родители имеют 
право вмешиваться в ход созревания эмбрионов и плодов. Суще-
ствует также опасение, что редактирование генома будет доступно 
только обеспеченным людям и увеличит существующее неравен-
ство между богатыми и бедными.

Достижения биоэтики обнаруживают себя в институциональ-
ных структурах, практике разрешения контекстуально обусловлен-
ных социальных конфликтов. Подобное разрешение может быть 
осуществлено на основе новых методов и новых правил, что неиз-
менно сопровождается увеличением роли этического компонента в 
медицинской практике. Как отмечал С. Тулмин, медицина способ-
на продлить жизнь этики [см. 24]. Подобное продление возможно 



64

лишь на пути сокращения момента теоретизирования и расширения 
области эмпирических исследований (case studies). C помощью со-
циологии биоэтика рассматривается сквозь призму более широкого 
социального контекста. Применение принципов и правил биоэтики 
можно обнаружить не только в медицине, но и в таких областях, как 
политика, образование, экономика, право, журналистика. Подобное 
применение способно реабилитировать доверие, уважение и авто-
ритет принципов, которые были поставлены под сомнение в рамках 
институциональной этики. В каждой области могут применяться 
свои способы решения возникших проблем. Институализация эти-
ческих проблем способна лишь увести в сторону от назревших ре-
форм.



65

Список литературы

1. Babale Y.K., Atoi E.N. Ethical concerns and risk perceptions associated with the 
application of genetic engineering // KIU Journal of social sciences. – 2021. – Vol. 7, 
N 3. – P. 231–238.

2. Benjamin E.W., Familusi O.O. A christian view of genetic engineering // Global 
Journal of Human-Social Science : A Arts & Humanities – Psychology. – 2020. – 
Vol. 20, N 7. – P. 36–47.

3. Bosk Ch.L. Bioethics, raw and cooked: extraordinary confl ict and everyday 
practice. – URL: http://www.sce.sagepub.com/content/51/1_suppl/S 133 (First 
downloaded: 20.01.2022).

4. Boyd A., Winpigler C.M., Figueroa E. Ethical challenges of the Zika Epidemic // 
Eubios journal of asian and international bioethics. – Christchurch, 2018. – Vol. 28, 
N 5. – P. 154–158.

5. Campbell M.L.H., McNamee M.J. Ethics, genetic technologies and equine sports: 
the prospect of regulation of a modifi ed therapeutic use exemption policy, sport, 
ethics and philosophy. – URL: https://doi.org/10.1080/17511321.2020.1737204 
(First downloaded: 20.03.2022).

6. Cheng-tek Tai M., Hsu P. Jahr’s bioethical imperative and euthanasia // 
Eubios journal of asian and international bioethics. – Christchurch, 2017. – Vol. 28, 
N 3. – P. 95–98.

7. Deepa P. Perspectives of euthanasia from terminally ill patients : a philosophical 
perspective // Eubios journal of asian and international bioethics. – Christchurch, 
2016. – Vol. 24, N 5. – P. 146–148.

8. Dive L., Newson A.J. Ethics of reproductive genetic carrier screening: from the clinic 
to the population. – URL: https://doi.org/10.1093/phe/phab017 (First downloaded: 
29.07.2021).



66

9. Doomen J. The Struggle unto death // Eubios journal of asian and international 
bioethics. – Christchurch, 2018. – Vol. 28, N 4. – P. 127–130.

10. Dumitrescu M., Turliuc Ş., Dumitrescu N. Behavioral intervention technologies – 
historical, medical, philosophical, and ethical perspectives // Brain. Broad research in 
artifi cial intelligence and neuroscience. – 2022. – Vol. 13, N 1. – P. 470–483. – DOI: 
doi.org/10.18662/brain/13.1/294.

11. Emmerich N. A sociological analysis of ethical expertise : The case of bioethics // 
Cogent social sciences. – London, 2016. – Vol. 2, N 1. – URL: https://www.academia.
edu/12358237/A_Socio_logical_Analysis_of_Ethical_Expertise_The_Case_of_
Medical_Ethics (First downloaded: 20.08.2017).

12. Esquerda M., Lorenzo D., Torralba F. Certainties and uncertainties in genetic 
information : good ethics starts with good data // The american journal of bioethics. – 
2022. – Vol. 22, N 2. – P. 48–50.

13. Hammersley M. On ethical principles for social research. – URL: http://dx.doi.org/1
0.1080/13645579.2014.924169

14. Henk A.M.J. Potter's notion of bioethics. – URL: http://muse.jhu.edu/journals/ken/
summary/v022/22.1.ten-have.html

15. Lebowitz M.S., Tabb K., Appelbaum P.S. Genetic attributions and perceptions of 
naturalness are shaped by evaluative valence. – URL: https://doi.org/10.1080/00224
545.2021.1909522 (First downloaded: 29.07.2021).

16. Loland S. Caster Semenya, athlete classifi cation, and fair equality of opportunity in 
sport // Journ of medical ethics. – 2020. – Vol. 46, N 9. – P. 564–590.

17. Trends in Swedish physicians’ attitudes towards physician-assisted suicide: 
a cross-sectional study / Lynoe N. [et al.]. – URL: https://doi.org/10.1186/s12910-
021-00652-0 (First downloaded: 28.04.2022).

18. Machado H., Silva S. Investigative genetic genealogy : an ethical and privacy 
assessment framework : tool is needed. – URL: https://www.researchgate.net/
publication/358906570 (First downloaded: 28.04.2022).

19. Maldonado C.E. Crisis of bioethics and bioethics in the midst of crises. – URL: 
http://www.umng.edu.co/documents/10162/702755/09_BIOETICA22_crisis.pdf 
(First downloaded: 16.09.2023).

20. Malik M.M. Analysis of euthanasia from the cluster of concepts to precise defi nition 
// Eubios journal of asian and international bioethics. – Christchurch, 2019. – Vol. 29, 
N 2. – P. 53–56.

21. Malmqvist E. Clinical trials of germline gene editing : the exploitation problem. – 
URL: https://www.researchgate.net/publication/351660717_Clinical_trials_of_
germline_gene_editing_the_exploitation_problem (First downloaded: 26.08.2021).

22. Marceta J.A. Authenticity and physician-assisted suicide: a reply to Ahlzen. – URL: 
https://doi.org/10.1007/978-981-16-5248-6_48 (First downloaded: 27.03.2022).



67

23. Martin D. Medical travel and the sale of human biological materials : suggestions 
for ethical policy development. – URL: http://gsp.sagepub.com/content/10/3/377.
full.pdf+html

24. Minei A.P., Kaipu S.O. Disclosure of genetic information as matter of medical 
ethics and patient rights : the relevant legal context // Journal of US–China medical 
science. – 2022. – Vol. 19. – P. 1–19. – DOI: 10.17265/1548–6648/2022.01.001.

25. Munthe Ch. The ethics of resource allocation in translational genomic medicine. – URL: 
https://www.researchgate.net/publication/349624120 (First downloaded: 16.07.2021).

26. How to practice academic medicine and publish from developing countries? / 
Nundy S. [et al.]. – URL: https://doi.org/10.1007/978-981-16-5248-6_48 (First 
downloaded: 27.03.2022).

27. Räsänen J., Smajdor A. The ethics of ectogenesis. – URL: https://onlinelibrary.wiley.
com/doi/10.1111/bioe.12745 (First downloaded: 28.04.2022).

28. Sajoo A.B. Negotiating virtue : principlism and maslaha in muslim bioethics. – URL: 
http://sir.sagepub.com/content/43/1/53.full.pdf+html

29. Sandin P., Munthe Ch., Björnberg K.E. Technology neutrality in european 
regulation of GMOs. – URL: https://doi.org/10.1080/21550085.2020.1865085 (First 
downloaded: 26.07.2021).

30. Swedish intensivists’ experiences and attitudes regarding endof-life decisions / 
Syrous A.N. [et al.]. – DOI: 10.1111/aas. 13549 (First downloaded: 27.04.2022).

31. Ursin F., Timmermann C., Steger F. Ethical implications of Alzheimer’s 
disease prediction in asymptomatic individuals through artifi cial intelligence // 
Diagnostics. – 2021. – Vol. 11, N 2. – P. 440–457. – URL: https://doi.org/10.3390/
diagnostics11030440 (First downloaded: 28.03.2022).

32. Watson H.J., Yilmaz Z., Sullivan P.F. The psychiatric genomics consortium : History, 
development, and the future // Personalized psychiatry / B.T. Baune (Ed.). – Aca-
demic Press, 2020. – P. 91–101.



О.В. Летов

ЭТИЧЕСКИЕ ПРИНЦИПЫ И 
СОВРЕМЕННОЕ РАЗВИТИЕ 

БИОМЕДИЦИНЫ

Аналитический обзор

Оформление обложки И.А. Михеев
Верстка А.М. Первова

Корректор В.И. Чеботарева
Подписано к печати ......2023

Формат 60×84/16  Бум. офсетная № 1
Печать офсетная   Свободная цена

Усл. печ. л. 4    Уч.-изд. л. 3,6
Тираж 300 экз. (1–100 экз. – 1-й завод)

Заказ № 166 

Институт научной информации
по общественным наукам Российской академии наук

Нахимовский пр-кт, д. 51/21,
Москва, 117418

Отдел печати и распространения изданий
Тел.: +7 (925) 517-36-91, +7 (499) 134-03-96

e-mail: inion-print@mail.ru

Отпечатано по гранкам ИНИОН РАН
ООО «Амирит»

410004, Саратовская обл., г. Саратов,
ул. Чернышевского, д. 88, литера У


