
 

 1 

 

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
МИНИСТЕРСТВО НАУКИ И ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ РФ 

ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
(ИНИОН РАН) 

 

С О Ц И А Л Ь Н Ы Е  
И  

Г У М А Н И Т АР Н Ы Е  Н А У К И  

 
О Т Е Ч Е С Т В Е Н Н А Я  И  З А Р У Б Е Ж Н А Я  

Л И Т Е Р А Т У Р А  
 

ИНФОРМАЦИОННО-АНАЛИТИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ 
 

СЕРИЯ 3 
 

ФИЛОСОФИЯ 

 
 2022 – 4  

 
 
Издается с 1991 года 
Выходит 4 раза в год 
индекс серии 3.2 
 
  

 
 

МОСКВА 2022 

 



 

2 

ББК 87 
 С 69 

DOI: 10.31249/rphil/2022.04.00 
 

Учредитель 
Институт научной информации  

по общественным наукам 
Российской академии наук 

 
 

Отдел философии 
 

Редакционная коллегия серии «Философия»: 
 

С.В. Мельник – канд. филос. наук, главный редактор (ИНИОН 
РАН), Д.В. Ефременко – д-р полит. наук (ИНИОН РАН, зам. ди-
ректора по науке), В.Г. Буданов – д-р. филос. наук (ИФ РАН), 
А.П Козырев – канд. филос. наук (МГУ), О.В. Кулешова – канд. 
филос. наук (ИНИОН РАН), О.В. Летов – канд. филос. наук 
(ИНИОН РАН), В.С. Меськов – д-р филос. наук (МПГУ), 
Л.И. Мозговой – д-р филос. наук (ДДПУ), И.И. Ремезова – канд. 
филос. наук (ИНИОН РАН), С.В. Погорельская – д-р филос., канд. 
полит. наук (ИНИОН РАН), Г.В. Хлебников – канд. филос. наук, 
Л.В. Скворцов (отв. секретарь) – д-р филос. наук (ИНИОН РАН), 
В.А. Яковлев – д-р филос. наук (МГУ) 
 

Редактор-составитель – Е.Е. Звонова –  
канд. филос. наук (ИНИОН РАН) 

 
Информационно-аналитический журнал «Социальные и гумани-

тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3. Фило-
софия = Social Sciences and Humanities. Domestic and Foreign Literature. 
Series 3: Philosophy» включен в Российский индекс научного цитирова-
ния (РИНЦ). 

ББК 87 
ISSN 2219-8555 
 
 

 
 

© ФГБУН «Институт научной информации  
по общественным наукам РАН», 2022 



 

3 

СОДЕРЖАНИЕ  
 
 
 
 
 

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Кимелев Ю.А. Исследование метафизической традиции в сов-
ременной философии  .................................................................. 9 

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Бородай И., Демуз И. Сельскохозяйст-
венная биография против сельскохозяйственной биографи-
ки: концепции, источники информации, перспективы  ............ 28 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Лопес-Асторга М. Модельный метод ин-
тенции и экстенции  ................................................................... 32 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Микнене Г., Райлене Б. Прибалтийские 
конференции по истории науки: документирование истории 
науки прибалтийских стран в 1958–2019 гг. ............................. 35 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Мююрсепп П., Сулейменов П., Усенов Г. 
История научной школы З.А. Мансурова в институте проб-
лем горения в Алма-Ате ............................................................ 38 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Парен А. Наука во французской худо-
жественной литературе восемнадцатого века: шаг к сов-
ременной научной фантастике и новое определение 
человека?  ................................................................................... 42 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Уильямс П. Судьба каузальной струк-
туры при обращении времени  ................................................... 46 

ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА 

Цибизова И.М. Пер. ст.: Риффер Ф. Сознание: точка зрения 
философии процесса и генетического структурализма – 
критическое сравнение и некоторые последствия .................... 50 



 

4 

Цибизова И.М. Реф. ст.: Рымбу Н. Конвенциональная ложь: 
почти забытая концепция  .......................................................... 73 

ЭТИКА 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Чюрлёнис Й. Этика «Корпуса Гиппо-
крата»: философские основы современной дискуссии  ............ 79 

Летов О.В. Мораль и наука: добродетель, климатический кри-
зис, гендерные роли. (Обзор)  .................................................... 82 

Летов О.В. Этические аспекты развития генетики: проблема 
генетического редактирования. (Обзор)  ................................... 89 

Летов О.В. Этические проблемы медицины. (Обзор)  ................... 94 

ЭСТЕТИКА 

Миловац Ж.В. Эстетика примитивного искусства: пластичес-
кий язык танца  ......................................................................... 100 

Ремезова И.И. Реф кн.: Витальность искусства. Современные 
проявления. Аналитика  ........................................................... 108 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

Цибизова И.М. Возможности идеологического использования 
интерпретации религиозных феноменов. (Обзор)  ................. 115 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Глухов С.В. Социально-политические взгляды К. Маркса и 
Фр. Энгельса. (Аналитический обзор)  .................................... 129 

Межуев Б.В. «Я считаю современных консерваторов недоста-
точно консервативными». Беседа с американским католи-
ческим философом Дэвидом Шиндлером  .............................. 142 

Погорельская С.В. Обсуждение эссе Хабермаса «Дилемма 
Запада. Война и возмущение» в Германии  ............................. 157 

Погорельская С.В. Юрген Хабермас: Дилемма Запада. Паци-
физм и война в контексте российской военной операции 
весной 2022 г. (на примере эссе Ю. Хабермаса «Дилемма 
Запада. Война и возмущение»)  ............................................... 166 



 

5 

Цибизова И.М. Реф. ст.: Валантикайте И., Седеревичуте Пача-
ускиене Ж., Апакавичуте В., Навицкене В. Идея массовой 
культуры в технологизированном контексте продолжающе-
гося всю жизнь обучения с философской перспективы 
Ортеги-и-Гассета  ..................................................................... 177 

КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ) 

Гудимова С.А. Сокровенная красота японской эстетики. Рец. 
на кн.: Скворцова Е.Л. Японская эстетика XX века. 
Антология  ................................................................................ 183 

Погорельская С.В. Ницше, который вернулся с холода. Рецен-
зия на книгу Ф. Фельша «Как Ницше вернулся с холода. 
История спасения»  .................................................................. 194 

Погорельская С.В. Обретенный Абсолют. Рецензия на книгу 
Д. Цорна «Кризис абсолюта. Чем мог бы стать постмодерн»  . 197 

Хлебников Г.В. Рецензия на кн.: Кристева Ю., Соллерс Ф. 
Брак как произведение искусства (пер. с фр. Н.В. Балан-
диной)  ...................................................................................... 202 

 
 



 

6 

CONTENTS  
 
 
 
 
 

MODERN PHILOSOPHY 

Kimelev Yu.A. Research of metaphysical tradition in modern 
philosophy ..................................................................................... 9 

PHILOSOPHY OF SCIENCE AND TECHNOLOGY 

Article summary: Borodai I., Demuz I. Agricultural biographics vs 
agricultural biographistics: concepts, resources of information, 
and reflexive potential  ................................................................. 28 

Article summary: Lopez-Astorga M. A Model-based method of 
extension and intension  ............................................................... 32 

Article summary: Miknienė G., Railienė B. Baltic Conferences on 
history of science: documenting the history of science of the 
baltic countries in 1958–2019  ...................................................... 35 

Article summary: Müürsepp P., Suleimenov P., Usenov G. History 
of the scientific school of Z.A. Mansurov at the Institute of 
combustion problems in Almaty ................................................... 38 

Article summary: Parent А. Science in eighteenth-century french 
literary fiction: a step to modern science fiction and a new defi-
nition of the human being? ........................................................... 42 

Article summary: Williams P. The fate of causal structure under 
time reversal  ................................................................................ 46 

PHILOSOPHY OF MAN  

Article translation: Riffer F. Consciousness: the point of view of 
process philosophy and genetic structuralism – a critical com-
parison and some consequences .................................................... 51 

Article summary: Rȃmbu N. The conventional lies: an almost for-
gotten concept  ............................................................................. 73 



 

7 

ETHICS  

Article summary: Ciurlionis J. Ethics of the corpus hippocraticum: 
philosophical foundations of a contemporary debate  .................... 79 

Letov O.V. Morality and science: virtue, climate crisis, gender 
roles (Review)  ............................................................................. 82 

Letov O.V. Ethical aspects of the development of genetics: The 
problem of geniting editing. (Review)  ......................................... 89 

Letov O.V. Ethical issues in medicine. (Review)  .............................. 94 

AESTETICS 

Milovac J.V. Aesthetics of primitive art: the plastic language of 
dance  ........................................................................................ 100 

The vitality of art. Modern manifestations. Analytics / Ed. by 
O.A. Krivtsun............................................................................. 108 

PHILOSOPHY OF RELIGION AND RELIGIOUS STUDIES 

Tsibizova I.M. Possibilities of ideological application of religious 
phenomena’s interpretation. (Review)  ....................................... 115 

SOCIAL PHILOSOPHY  

Glukhov S.V. Socio-political views of K. Marx and Fr. Engels 
(Analytical review)..................................................................... 129 

Mezhuev B.V. «I consider modern conservatives not conservative 
enough». A conversation with american catholic philosopher 
David Schindler  ........................................................................ 142 

Pogorelskaya S.V. Discussion of Habermas' essay «The dilemma 
of the West. War and revolt» in Germany  .................................. 157 

Pogorelskaya S.V. Jürgen Habermas: the dilemma of the West. 
Pacifism and war in the context of the Russian military 
operation in the spring of 2022 (On the example of J. Haber-
mas's essay «The dilemma of the West. War and indignation»)  .. 166 

Article summary: Valantinaitė I., Sederevičiūtė-Pačiauskienė Ž., 
Asakavičiūtė V., Navickienė V. The idea of mass culture in the 
technologized context of lifelong learning from the philosophi-
cal perspective of Ortega y Gasset .............................................. 177 



 

8 

BOOK REVIEW (REVIEWS)  

Gudimova S.A. The innermost beauty of japanese aesthetics. – 
Review of the book: Skvortsova E.L. Japanese aesthetics of the 
XX century. Anthology .............................................................. 183 

Pogorelskaya S.V. Nietzsche, who returned from the cold. Review 
of the book by F. Felsh «How Nietzsche returned from the cold. 
Salvation History»  ..................................................................... 194 

Pogorelskaya S.V. Acquired Absolute. Review of the book by 
D. Zorn «The Crisis of the Absolute. What could postmodern 
be?»  .......................................................................................... 197 

Khlebnikov G.V. Review of the book: Kristeva J., Sollers Ph. Du 
mariage considere comme un des beaux-art  ............................... 202 

 



Исследование метафизической традиции в современной философии 

9 

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК 111 
КИМЕЛЕВ Ю.А.* ИССЛЕДОВАНИЕ МЕТАФИЗИЧЕСКОЙ ТРА-
ДИЦИИ В СОВРЕМЕННОЙ ФИЛОСОФИИ. 
DOI: 10.31249/rphil/2022.04.01 

Аннотация. Статья посвящена анализу различных видов ис-
следования метафизической традиции в современной философии. 
Выделяются основные исследовательские стратегии: стандартная 
историко-философская парадигма; традиция «критики метафизи-
ки»; «постметафизическая» философия. Статья содержит характе-
ристику этих стратегий, а также экспозицию ряда теорий как об-
разцов их реализации. 

Ключевые слова: метафизическая традиция; историко-фило-
софская парадигма; критика метафизики; «постметафизическая» 
философия. 
KIMELEV Yu.A. Research of metaphysical tradition in modern 
philosophy. 

Annotation. The article is dedicated to analysis of different kinds 
of the research into the history of metaphysical tradition. The following 
major research strategies are pointed out: The standard historical 
philosophical paradigm; the tradition of «critique of metaphysics»; 
«post-metaphysical» philosophy. The article includes a characterization 
of these strategies and expositions of some theories as samples of their 
realization. 

                                                   
* Кимелев Юрий Анатольевич – доктор философских наук, профессор, 

главный научный сотрудник отдела философии Института научной информации 
по общественным наукам РАН. 



Кимелев Ю.А 

10 

Keywords: metaphysical tradition; paradigm of historical-
philosophical research; critique of metaphysics; «post-metaphysical 
philosophy». 

Для цитирования: Кимелев Ю.А. Исследование метафизической 
традиции в современной философии // Социальные и гуманитарные 
науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 
2022. – № 4. – С. 9–27. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.01 

Статья посвящена анализу способов исследования метафи-
зической традиции в современной философии. Можно выделить 
три основных способа такого исследования: традиционная акаде-
мическая история философии; критика метафизики; «постметафи-
зическая философия». 

Каждый из этих способов предстает в данной работе посред-
ством аналитической реконструкции лежащей в его основе кон-
цептуальной схемы отношения к метафизике, понимания ее при-
роды, признания или сомнения и даже отрицания ее теоретической 
правомерности. Это служит основой предложенной типологии 
способов исследования исторической метафизики. 

Традиционная историко-философская парадигма исходит из 
истории метафизики, в частности классической метафизики как 
позитивной данности, подлежащей исследованию в объективист-
ской перспективе. 

Критика метафизики представляет собой полиморфное обра-
зование, ее формы определяют и характер исследования прошлого 
метафизики, а также собственного прошлого, поскольку критика 
метафизики связана с общей метафизической традицией и образу-
ет объект исторического исследования. 

Устремление к «постметафизической философии» является, 
по существу, сферой применения определенных форм критики ме-
тафизики. Особенность процесса поиска постметафизической фи-
лософии заключается в том, что такой поиск на деле отталкивается 
от исследования истории метафизики и соответствующей оценки 
этой истории, а также дополняется предложением той или иной 
философской альтернативы. 

Каждый из выделенных типов исследования исторической 
метафизики представлен здесь не только реконструкцией своего 
теоретического основания, но и наиболее репрезентативным, по 



Исследование метафизической традиции в современной философии 

11 

мнению автора статьи, конкретным образцом в виде той или иной 
теории. 

История метафизики в рамках стандартной  
историко-философской парадигмы 

Прошлое метафизики, воспринимается ли оно как метафизи-
ческая традиция или нет, в настоящее время предстает главным 
образом как прошлое, реконструированное и постоянно рекон-
струируемое средствами философской историографии, средствами 
академической истории философии. 

Историко-философское исследование метафизики представ-
ляет собой прежде всего историографическую реконструкцию 
прошлого метафизики, осуществляемую с позиций академическо-
го объективизма как принципиальной основы того, что принято 
считать научной историографией. 

Многотомные истории философии, прослеживающие весь ее 
путь, создаются по-прежнему. Однако в отличие от прошлых вре-
мен это уже не плод усилий того или иного индивида. Нарастающий 
объем историко-философских исследований, постоянно прогресси-
рующая специализация, интернационализация академической сфе-
ры и ряд других факторов крайне затрудняют, если не делают во-
обще невозможным делом, создание индивидуальной всеохватной 
и целостной историко-философской концепции. 

По этой причине наиболее весомым вкладом той или иной 
индивидуальной историко-философской концепции можно, на мой 
взгляд, считать разработку характеристики, создание «образа» ка-
кой-либо эпохи истории метафизики, указание на смену метафи-
зической парадигмы, определение принципиальных рубежей исто-
рической жизни метафизики. 

Все эти моменты содержатся в историко-философском твор-
честве Людгера Хоннефельдера, определенная реконструкция ко-
торого предлагается ниже.  

Творчество Людгера Хоннефельдера занимает особое место 
в исследовании истории философии в настоящее время. Его рабо-
ты посвящены главным образом тому, что можно назвать рубеж-
ными явлениями в истории философии, в первую очередь в исто-
рии метафизики – оформление «второго начала метафизики в XIII / 



Кимелев Ю.А 

12 

XIV вв.» и исторический процесс формирования и утверждения 
философского трансцендентализма; в том числе метафизического 
трансцендентализма.  

Л. Хоннефельдер подчеркивает, что обнаружение и усвоение 
аристотелевской метафизики латинским Западом в средневековую 
эпоху имеет особое значение. Если сравнить то, что современное 
аристотелеведение при всех своих разногласиях утверждает отно-
сительно первоначальной идеи метафизики, с повторным обосно-
ванием метафизики в Cредневековье, то становится ясным следу-
ющее. «Подходы, в рамках которых происходит рецепция 
аристотелизма, носит самостоятельный характер, сообщая средне-
вековому обоснованию характер “второго начала”, после Аристо-
теля, этой дисциплины, причем не только в историческом плане»1. 

Исследования позднеантичного и средневекового иудейско-
арабского аристотелизма показывают в полной мере своеобразие 
творчества латинских авторов. Историко-философское значение 
указанного процесса связано еще и с тем, что рецепция аристоте-
лизма в Новое время опосредуется теми формами, которые он по-
лучил в Cредневековье. Действительно, вспомним, что обращение 
к «изначальному» аристотелизму происходит лишь в конце XIX в.  

Ни один из мыслителей латинского Запада не придержива-
ется понятия метафизики, которое утвердилось в поздней Антич-
ности. В соответствии с этим представлением метафизика является 
«первой философией» потому, что ее предмет – божественное су-
щее, первое в порядке причин, превосходящее материю и движе-
ние, источник нематериальных и вечных трансцендентных идей. 
Метафизика обращается к сущему как таковому лишь постольку, 
поскольку она рассматривает особое сущее, первую божественную 
субстанцию. Метафизика есть теория трансцендентного и лишь в 
качестве таковой она становится онтологией. 

В противоположность этому уже в ряде самых ранних, ско-
рее описательных, нежели систематических истолкований предме-
та метафизики, которые встречаются у Доминика Гундиссалина и 
Михаила Скота, латинские авторы интерпретируют его прежде 

                                                   
1 Honnefelder L. Der zweite Anfang der Metaphysik : Voraussetzungen, An-

sätze und Folgen der Wiederbegründung der Metaphysik im 13/14 Iahrhundert // Phi-
losophie im Mittelalter. – Hamburg : Meiner, 1987. – S. 165–166. 



Исследование метафизической традиции в современной философии 

13 

всего как науку о сущем как таковом. Божественное сущее отно-
сится к объектам метафизики, как это наблюдается у Роджера Бэк-
она и двух анонимных комментаторов, а позднее у Эгидия. Оно 
выступает как один из предметов метафизики, и только в этом 
смысле божественное сущее образует основную преимуществен-
ную цель метафизики. В этом значении и признают Бога предме-
том метафизики и Фома Аквинский, и Дунс Скот. 

Латинские авторы отступают от теологического толкования 
метафизики в силу христианской веры. Ведь если бы метафизика 
стала теологией, как у Аверроэса, то нельзя было бы устранить 
опасность, которую несла греко-арабская метафизика как незави-
симое от Откровения, опирающееся на опыт и разум научное тол-
кование действительности. В последнем случае неизбежно пред-
положение о том, что разум сам по себе достаточен для 
постижения высшего принципа и цели бытия. 

Стремление понимать метафизику как науку о сущем как та-
ковом, а не как теологию, находит, как считает Л. Хоннефельдер, 
«первое последовательное» оформление у Альберта Великого, в 
его онтотеологии. А систематическое единство и форму это стрем-
ление получает у Фомы Аквинского. В то же время целый ряд 
мыслителей не приняли истолкование природы метафизики, дан-
ное Фомой Аквинским. К числу несомненных достижений истори-
ко-философского творчества Л. Хоннефельдера следует отнести не 
только разработку концепции «второго начала» метафизики в 
Средние века, но и попытку тематизировать фундаментальный ру-
беж в истории европейской метафизики – новый фундаменталь-
ный подход, во многом определивший ее судьбу в послесредневе-
ковую эпоху. Именно этот новый подход, представленный у Дунса 
Скота, оказал наибольшее влияние на последующее развитие ме-
тафизики, вплоть до И. Канта1. 

Среди тех имен, которые Аристотель дал своему произведе-
нию, получившему название «Метафизика», основным является 
«первая философия», или «первая наука». В этом обозначении 
наиболее четко выражены предмет, происхождение и цель этой 
дисциплины. В первой дисциплине философии должна найти за-
вершение суть философии – быть методически оформленной. 

                                                   
1 Honnefelder L. Scientia Transcendens. – Hamburg : Meiner, 1990. – 515 S. 



Кимелев Ю.А 

14 

К числу несомненных достижений историко-философского 
творчества Л. Хоннефельдера следует отнести не только разработ-
ку концепции «второго начала» метафизики в Средние века, но и 
устремление к знанию и мудрости. При этом речь идет об особом 
знании – знании целого, не являющемся одновременно знанием о 
каждом единичном явлении, т.е. знании о всеобщем. Это должно 
быть также знанием о первой причине, вообще знанием «о высшем 
и первом». Предмет метафизики «является первым» в «двойном 
смысле эпистемологически и онтологически первого, а именно 
первопознанного, в горизонте которого познается все остальное, а 
также первого, которое как особое сущее есть причина всякого 
иного сущего»1. 

Однако то, что обосновывает необходимость первой фило-
софии, может сделать проблематичной ее возможность. Ведь если 
объясняющее должно быть чем-то иным по отношению к объясня-
емому, а условие возможности предметности не может само быть 
предметом, а также причина не может быть сама членом опричи-
ненного ряда, то в таком случае целое в смысле всеобъемлющего и 
первое в смысле причины целого не могут мыслиться посредством 
понятия предмета. Платон своим мифом о воспоминании фактиче-
ски указал на это обстоятельство. И Аристотель не считал воз-
можным постичь целое посредством понятия, которое было бы 
родовым понятием и потому не может быть понятием целого. По-
нятие «сущее» приобретает всеобъемлющее значение единого 
только исходя из знания «первого особого сущего». Метафизика 
есть первая философия как онтотеология. 

Но все это еще не решает вопроса о возможности метафизи-
ки, о чем свидетельствует и дальнейшее движение метафизики. 
В период «второго начала метафизики в XIII–XIV вв.» появляется 
представление о первой философии как о науке, рассматривающей 
транскатегоральные понятия, которые очерчивают наши возмож-
ности познания мира. Л. Хоннефельдер увязывает такое представ-
ление прежде всего с Дунсом Скотом.  

Метафизика, столкнувшись с кризисом знания о сущем, 
неизбежно должна изменить направление своего вопроса. Если 
первосущее не является также и первопознаваемым, то теряет ос-

                                                   
1 Honnefelder L. Scientia Transcendens. – Hamburg : Meiner, 1990. – S. 49. 



Исследование метафизической традиции в современной философии 

15 

нование стремление определить смысл «сущего» через соотнесе-
ние (атрибуцию) с этим первосущим. Вопрос о первосущем ведет 
к вопросу о том, что является подлинно первопознаваемым, в го-
ризонте которого и совершается всякое другое познание. «С осо-
знанием различия между первосущим и первопознаваемым меня-
ется и сама метафизика. Познание различия вынуждает ее к 
критике разума, а попытка утвердить себя в качестве первой фило-
софии перед лицом этого различия ведет к концептуализации себя 
как трансцендентальной науки»1. 

С переходом от онтотеологии к онтологии, с переходом от 
науки о трансцендентном к науке о трансцендентальном метафи-
зика делает первый решающий шаг к своему нововременному 
гештальту. Место вопроса о первосущем занимает вопрос о перво-
познаваемом как трансцендентальном определении, которое со-
держится во всяком знании. А то, что познается как первое опре-
деление всякого содержательно определенного знания, само по 
себе может определяться только формально, а не содержательно. 

История метафизики и традиция критики метафизики 

Критика метафизики представляет собой самостоятельную 
разновидность философии. Практически не оспаривается мнение о 
том, что правомерно говорить о критике метафизики как об отно-
сительно автономной традиции в рамках европейской философ-
ской мысли2. 

В принципе всякое провозглашение нейтралитета или отри-
цания в отношении метафизики, если оно получает теоретическое 
обоснование, может считаться определенной формой критики ме-
тафизики. Критика метафизики, осуществлявшаяся с разнообраз-
ных позиций, существует на протяжении большей части суще-
ствования метафизической традиции. Достаточно вспомнить о 
том, что начиная с античности метафизику сопровождал «как 
тень» скептицизм. А скептицизм в отношении метафизики по сво-
                                                   

1 Honnefelder L. Scientia Transcendens. – Hamburg : Meiner, 1990. – S. 403. 
2 Подтверждением сказанному служит наличие специальной статьи в 

очень авторитетном издании. См.: Metaphysikkritik // Historisches Wörterbuch der 
Philosophie : in 13 Bd. – Basel ; Stuttgart : Schwabe u. Co AG Verl., 1980. – Bd. 5. – 
S. 1280–1294. 



Кимелев Ю.А 

16 

ему принципу предполагает сомнение того или иного рода в тео-
ретической правомочности и даже в существовании самой пред-
метности метафизической мысли. Всякая попытка общей характе-
ристики критики метафизики – это та или иная характеристика 
отношений между метафизикой и критикой метафизики. Критика 
метафизики во всех ее формах на протяжении многих веков слу-
жила стимулом, а нередко и непосредственным ресурсом метафи-
зической мысли. Правомерно выдвинуть такое утверждение и 
применительно к нашему времени. Критика метафизики является 
важнейшим ресурсом метафизики в двух планах. Во-первых, кри-
тика метафизики фактически всегда выступала в качестве побуди-
тельного мотива метафизического теоретизирования. Указание на 
изъяны и недостаточность тех или иных метафизических концеп-
туализаций и решений, а в ряде случаев принципиальное оспари-
вание правомочности метафизики побуждали последнюю к посто-
янному поиску. Наконец, содержательное обоснование критики 
могло выступать как источник метафизической мысли. Все это 
находило выражение в постоянном чередовании метафизических 
тезисов и критики, образуя единый поток движения метафизиче-
ской мысли. 

В силу этих причин исследование критики метафизики пред-
ставляет собой и исследование истории метафизики. В этом плане 
обширная история критики метафизики, написанная Панайотом 
Кондилисом, является значимым событием не только в исследова-
нии истории критики метафизики, но и в истории самой метафи-
зики1. 

П. Кондилису принадлежат и работы преимущественно си-
стематического характера. В данной статье систематический про-
ект, посвященный критике метафизики, остается вне сферы вни-
мания. При этом объектом анализа становятся главным образом 
усилия П. Кондилиса в области прослеживания развития антиме-
тафизических идей, и автор опирается на определенные понятий-
но-структурные критерии, которые формализуют исторический 
материал и при этом делают понятнее основные поворотные мо-
менты в истории критики метафизики. 

                                                   
1 Kondylis P. Die Geschichte der neuzeitlichen Metaphysikkritik. – Stuttgart : 

Klett-Gotta, 1990. – 615 S. 



Исследование метафизической традиции в современной философии 

17 

В качестве исходного момента П. Кондилис ставит вопрос о 
том, какие сущностные признаки метафизики имеют непосред-
ственное значение для истории критики метафизики?1 В связи с 
этим он выделяет два аспекта. Как содержание всякая метафизика 
опирается на различие трансцендентного и имманентного, соот-
ветственно надэмпирического потустороннего и эмпирического 
посюстороннего, причем первое воспринимается как «истинная» 
неискаженная действительность и одновременно (по меньшей мере, 
в традиционных великих образованиях) как источник норматив-
ных принципов. Иерархия бытия обосновывает иерархию уровней 
познания, и термин «метафизика» отражает это обстоятельство.  

Как форма познания, т.е. как система утверждений, связан-
ных на основе логических правил и независимо от своего содер-
жания (соответственно, того или иного определения трансцен-
дентного и имманентного), метафизика стремится к рационально-
доказательному постижению бытия и его последних принципов. 
При таком подходе внимание обращается не столько на характер 
бытия, сколько на тот факт, что человеческий разум в своем 
наиболее возвышенном и интенсивном усилии способен постичь 
бытие и выразить это постижение во внепротиворечивой системе 
утверждений. Метафизика тем самым предстает как надежное до-
казательство всемогущества разума. 

Вместе с тем оба признака метафизических конструкций 
(т.е. различение между трансцендентным и имманентным, а также 
требование полного безостаточного познания бытия) не связаны 
ни логически, ни исторически. Так, в познавательную мощь разума 
можно верить даже после устранения указанного различия между 
трансцендентным и имманентным. В этом случае термин «метафи-
зика» получает теоретико-познавательное и эпистемологическое 
значение (это стало обычным после Бэкона) и имеет в виду по-
следние и, соответственно, первые принципы всякого познания. 
Различение потустороннего и посюстороннего принимает характер 
противоположности надэмпирического характера таких принци-
пов и просто эмпирического познания, а не различения онтологи-
ческих уровней. Интеллигибельное потустороннее становится ан-

                                                   
1 Kondylis P. Die Geschichte der neuzeitlichen Metaphysikkritik. – Stuttgart : 

Klett-Gotta, 1990. – S. 13. 



Кимелев Ю.А 

18 

самблем логических и математических отношений, несущих эмпи-
рические явления. 

Нововременная полемика против метафизики являет два пе-
ресекающихся друг с другом аспекта. С одной стороны, отвергает-
ся метафизика как завершенное рациональное знание, т.е. как при-
обретение последних истин посредством разума. С другой 
стороны, релятивизируется или снимается различие между транс-
цендентным и имманентным. 

Эта последняя (второй аспект) форма критики метафизики, 
гораздо более радикальная, оформляется значительно позднее, чем 
первая, и получает открытое и систематическое выражение лишь в 
материализме XVIII в. (она была подготовлена пантеистическими 
тенденциями натурфилософии Возрождения и спинозианством). 

Борьба против метафизики в Новое время начинается с со-
мнений или прямого отрицания познавательных притязаний мета-
физического разума как полноценного завершенного рационально-
го знания о бытии. Поскольку отвержение метафизики в таком 
смысле не затрагивало идеологически центрального для христиан-
ства различия между трансцендентным и имманентным, то крити-
ка метафизики раннего Нового времени выглядела амбивалентно. 
Новаторские секулярные тенденции пересекались в ее рамках с 
реакцией широких теологических кругов на томистское обручение 
теологии и метафизики, веры и разума. Такая реакция черпала 
свою силу из августинианской традиции и принимала форму но-
минализма. Позднее она проявится в лютеранстве. 

Посредством Просвещения окончательно возобладали две 
важные позиции нововременного рационализма. Эти позиции не 
остались без последствий для метафизики XIX и ХХ столетий. 

Объединение картины мира, предпринятое механицистским 
естествознанием XVII в., устранило разрывы между сферами кос-
моса, однако сохранило разрыв между Богом и миром. Только в 
эпоху Просвещения и вследствие последовательного спинозиан-
ского монизма появились философемы, нацеленные на устранение 
всякой трансценденции. 

В эпоху Просвещения укрепляется еще один великий миро-
воззренческий постулат Нового времени, а именно примат антро-
пологии. Это произошло как через выдвижение на передний план 
теории познания и этики в сфере философских дисциплин, так и 



Исследование метафизической традиции в современной философии 

19 

благодаря развитию исторических и антропологических дисци-
плин. Эти два процесса постепенно проникли в метафизику. Это 
является красноречивым свидетельством того, что Просвещение и 
Французская революция создали завершенные образования, кото-
рые никто не мог игнорировать. 

С этого момента все значимые секулярные метафизики по-
неволе отказываются от традиционного представления об отноше-
нии между трансценденцией и имманентностью. Дело не только в 
установлении более тесных связей между ними. Трансценденция 
все более утрачивает свою нормативную значимость и функцию. 
Вместо того, чтобы быть высшей нормативной инстанцией, транс-
ценденция становится пра-источником, из которого проистекают 
все конечные образования. Главное в том, что отказываются не 
только от мысли о творении, но и вообще от прежней иерархии 
онтологических уровней. 

После 1848 г. создание и интерпретация метафизических си-
стем становится делом светской буржуазии или эстетствующих 
интеллектуалов, которые стремились увязать метафизику с наукой 
или с нерелигиозными мифологиями. 

Характерным для сознательного или отчасти непроизволь-
ного переоформления метафизики можно считать отказ видных 
представителей философской метафизики от понятия субстанции. 
Бергсон, примкнув к такому отказу, сделал еще один шаг и пере-
вернул традиционное понимание метафизики. Предвосхищая 
Хайдеггера, он поместил вместе традиционную метафизику и 
науку, поскольку они обе верят в прочную данную от века и раци-
онально постижимую реальность. Метафизика должна ориентиро-
ваться на идею длительности, т.е. вряд ли укладываемого в науч-
ные и метафизические категории становления. 

Такой поворот секулярной метафизики на два столетия по-
сле Просвещения оказался под воздействием «монистических тен-
денций немецкого идеализма». Сами эти тенденции проистекают 
из просветительного наследия, а именно из своеобразного смеше-
ния свободно проинтерпретированных философских проектов 
Спинозы, Лейбница и Шефтсбери на поздних стадиях немецкого 
Просвещения. 

В XIX и XX в., утверждает П. Кондилис, «метафизическая 
потребность человека и необходимость в метафизике как теории 



Кимелев Ю.А 

20 

трансценденции и бытия проявились многообразно, однако, свя-
занные с этим теоретические достижения оказались скорее скуд-
ными. Именно такое расхождение между запросом на метафизику 
и метафизическим свершением является характерным для этого 
периода времени». 

В порядке подтверждения своего общего тезиса П. Кондилис 
указывает на теоретическую и социальную слабость метафизики в 
вопросе о ценностях в последние столетия.  

Основная особенность исторической концепции П. Конди-
лиса заключается в практической неразличимости исследования 
истории метафизики и истории критики метафизики. Такая осо-
бенность четко проявляется и применительно к XIX и XX вв.  

Как подчеркивает П. Кондилис, содержательная оригиналь-
ность критики метафизики в XIX и XX столетиях сильно преуве-
личивается. Вследствие этого создается впечатление, что ради-
кальная и систематическая критика метафизики возникла под 
воздействием амбивалентного отношения к метафизике Канта – 
только в эти столетия. 

На самом деле, чрезвычайно велико сходство между основ-
ными типами критики метафизики XIX–XX вв. и основными ти-
пами критики метафизики Нового времени. 

История метафизики и «постметафизическая» философия 

В рамках современной философии можно выделить особый 
комплекс теорий, стремящихся быть «постметафизическими». Эти 
теории содержат очерк истории метафизики, призванный показать, 
почему метафизика должна быть замещена определенной альтер-
нативой. Конкретной альтернативой должны служить «теория 
коммуникативного действия» Юргена Хабермаса и особая версия 
неопрагматизма Ричарда Рорти. 

Постметафизическая философия – это совокупность фило-
софских теорий, в которых провозглашается исчерпанность или 
явленная актуальная несостоятельность метафизики, конец мета-
физического пути философии; соответственно, провозглашается 
необходимость «преодолеть» или «одолеть» метафизику, осуще-
ствить ее деструкцию или деконструкцию. Иногда постметафизи-



Исследование метафизической традиции в современной философии 

21 

ческая философия понимается шире – как определение или отказ 
от традиционной философии. 

Основу постметафизических философий образует отож-
дествление метафизики с какой-то определенной содержательной 
ориентацией или установкой, которая тематизируется и оценива-
ется негативно, как подлежащая преодолению или демонтажу с 
целью открыть путь для пост-метафизического философского 
мышления. Метафизика должна уступить место какой-то иной фи-
лософии. Постметафизической такую философию можно считать 
потому, что в ней содержится анализ метафизического мышления 
и тематизируются причины и условия необходимого или жела-
тельного отказа от него. Другими словами, условием оформления 
пост-метафизической философии является критическое размеже-
вание с метафизикой. 

В данной работе рассматриваются известные современные 
«пост-метафизические» позиции, в которых критика метафизики 
призвана открыть путь к новым способам и формам философство-
вания, свободным от ограничений, налагаемых метафизической 
онтологией и эпистемологией. Речь идет о концепциях Юргена 
Хабермаса и Ричарда Рорти.  

Философия Ричарда Рорти стала заметным явлением в фило-
софии последних десятилетий. Философия Р. Рорти широко из-
вестна и за пределами англоязычной философии. Примечательной 
чертой философского творчества Р. Рорти является его многосто-
ронность. Рорти известен, в частности, разработкой проблематики 
аналитической философии и в историческом, и в систематическом 
плане. С его именем связано утверждение позиций неопрагматиз-
ма. Вместе с тем, стержнем философии Рорти можно считать раз-
работку постметафизического проекта. 

Попытаемся представить в общих чертах тот исторический 
образ традиционной философии (метафизики), с которым критиче-
ски соотносится философия Рорти и по отношению к которой она 
предстает как пост-метафизический проект.  

К числу ключевых проблем, к которым традиционно обра-
щалась философия, относились проблемы отношений между мен-
тальностью и телом, а также проблемы, связанные с «основания-
ми» познания. Постичь такие основания – то же самое, что и 



Кимелев Ю.А 

22 

получить какое-то знание об отношениях между ментальностью и 
телом. Верно и обратное. 

Понимание основ познания приобретается посредством изу-
чения человека как познавателя, посредством изучения «менталь-
ных процессов», изучения деятельности репрезентации, которые 
делают возможным познание. Познать – значит точно представить, 
репрезентировать то, что вне ментальности. Понять возможность и 
природу познания означает понять, каким образом ментальность 
оказывается в состоянии конструировать свои репрезентации. Со-
ответственно, главная задача философии виделась в том, чтобы 
быть общей теорией репрезентации, а также быть теорией, которая 
разделяет культуру на сферы, что либо верно представляют реаль-
ность, либо представляют ее неправильным образом, либо вовсе не 
представляют реальность.  

На основе своего особого знания о природе познания и мен-
тальности философия считала себя вправе подтверждать или опро-
вергать притязания на знание, выдвигаемые наукой, моралью, ис-
кусством и религией. Философия брала на себя роль обоснования 
по отношению различным сферам культуры в силу того, что эти 
сферы представляют собой совокупность притязаний на знание, а 
философия выносит суждение относительно таких притязаний. 

В философии Рорти как постметафизическом проекте можно 
вычленить критику метафизики и концептуализацию постметафи-
зической альтернативы. Критика метафизики эпохи модерна 
включает отсылки к метафизической традиции в целом. Постме-
тафизическая альтернатива предстает как философская теория 
субъективности, а также как разработка целого ряда проблем фи-
лософско-культурного, социально-философского и философско-
политического характера. 

Критика метафизики у Рорти сосредоточивается на модер-
новой теории познания, которая, по его мнению, фактически взяла 
на себя функции первой философии. Такая критика представлена 
Рорти в его наиболее известной работе «Философия и зеркало 
природы»1. 

                                                   
1 Rorty R. Philosophy and the Mirror of Nature. – Princeton, New Jersey : 

Princeton univ. press, 1979. – 401 p. 



Исследование метафизической традиции в современной философии 

23 

Понятие «теории познания», базирующейся на изучении 
«ментальных процессов», восходит к XVII в., к Локку. К этому же 
периоду, в первую очередь к Декарту, относится идея ментально-
сти как отдельной сущности, в которой происходят указанные 
процессы. Мы обязаны XVIII в., прежде всего Канту, идеей фило-
софии как трибунала чистого разума, который признает или отвер-
гает притязания остальной культуры. Вместе с тем такая кантиан-
ская идея предполагает локковские представления о ментальных 
процессах и картизианские представления о ментальной субстан-
ции. Идея философии как обосновывающей, фундирующей дисци-
плине была закреплена в неокантианстве. В начале ХХ в. некото-
рые философы, такие как Рассел и Гуссерль, пытались вновь 
утвердить философию как «строгую» и «научную» дисциплину, 
однако в новых культурных условиях подобные устремления не 
могли рассчитывать на успех. 

Предложенная Рорти историческая схема призвана послу-
жить фоном для оценки творчества трех наиболее важных, по его 
мнению, философов ХХ в. – Витгенштейна, Хайдеггера и Дьюи. 
Каждый из них в начале своего пути стремился найти новый спо-
соб сделать философию «фундаментирующей» в том смысле, что-
бы сформулировать «последний контекст мысли». Витгенштейн 
пытался сконструировать новую теорию репрезентации, не имею-
щую ничего общего с ментализмом. Хайдеггер предложил новый 
набор философских категорий, не имеющих ничего общего с 
наукой, эпистемологией, с картезианским поиском достоверности. 
А Дьюи хотел создать натурализованную версию видения истории 
у Гегеля. 

Как полагает Рорти, каждый из этих философов позднее стал 
рассматривать свои ранние усилия как заблуждение, как попытку 
удержать определенную концепцию философии – несмотря на то, 
что базисные идеи XVII в., лежащие в основе этой концепции, ока-
зались неправомерными.  

Каждый из трех философов отказался от кантианской кон-
цепции философии как фундаментирующей. Позднее творчество 
этих философов носит скорее терапевтический, а не конструктив-
ный, назидательный, не систематический характер. Они не стре-
мились предложить новую философскую программу. 



Кимелев Ю.А 

24 

По мнению Рорти, Витгенштейн, Хайдеггер и Дьюи соглас-
ны в том, что следует отказаться от понятия познания как точной 
репрезентации, становящейся возможной посредством особых 
ментальных процессов. Они отказываются от понятий, связанных 
с «основами познания», отказываются от понимания философии, 
вращающегося вокруг попытки Декарта дать ответ на эпистемоло-
гический скептицизм. Далее, они отказываются от понятия «мен-
тальности», общего для Декарта, Локка и Канта, соответственно, 
отказываются от ментальности как особого объекта изучения, рас-
полагающейся во внутреннем пространстве, содержащей элементы 
того, что делает познание возможным. 

Рорти подчеркивает, что все это не означает приверженности 
каким-то альтернативным «теориям познания» или «философиям 
ментальности». Это означает отказ от эпистемологии и метафизики 
как философских дисциплин. Утверждается возможность посткан-
тианской культуры, в которой нет места какой-либо всеохватыва-
ющей дисциплине, способной легитимизировать или обосновать 
другие дисциплины. Витгенштейн, Хайдеггер и Дьюи ввели нас в 
период «революционной» философии в смысле «революционной» 
науки у Т. Куна. 

Описанная антикартезианская и антикантианская революция 
призвана стать направляющим ориентиром при рассмотрении со-
временных философских процессов, прежде всего процессов в 
аналитической философии. А такое рассмотрение должно подо-
рвать доверие к «ментальности», относительно которой следует 
обладать философской теорией, подорвать доверие к «познанию», 
обладающему «основаниями», а также к «философии», как она 
понимается со времен Канта. 

Соответствие аналитической философии традиционному 
картезианско-кантианскому образцу можно увидеть и в том, каким 
образом традиционная философия стремится уклониться от исто-
рии. Делается это посредством попытки найти неисторические 
условия для всякого вида исторического развития. Витгенштейн, 
Хайдеггер и Дьюи занимают противоположную историцистскую 
позицию. 

Рорти стремится рассматривать «ментальность», «познание» 
и «философию» в «исторической перспективе». Соответственно, 
он хочет показать, что так называемые «интуиции», будто бы ле-



Исследование метафизической традиции в современной философии 

25 

жащие в основе картезианского дуализма, имеют на деле истори-
ческое происхождение; стремясь оспорить, что истина представля-
ет собой «точную репрезентацию реальности», Рорти указывает 
что точная репрезентация есть просто пустое дополнение к тем 
верованиям, которые оказываются успешными в том плане, что 
помогают нам делать то что мы хотим сделать. 

Понятие знания как совокупности точных репрезентаций 
представляет собой произвольный выбор, поскольку может быть 
замещено прагматистской концепций, которая устраняет греческое 
противопоставление созерцания и действия, устраняет контраст 
между репрезентацией мира и действием по отношению к нему. 

При рассмотрении природы и функций философии Рорти 
утверждает (опять же с опорой на Витгенштейна, Хайдеггера и 
Дьюи), что цель философии – «наставлять», т.е. помогать индиви-
дам и обществу в целом избавляться от устаревших и изношенных 
установок и вокабуляров. Вообще философия должна носить тера-
певтический, а не конструктивный характер. 

Рорти подчеркивает, что большинство философских убеж-
дений определяются образами, а не пропозициями, метафорами, а 
не утверждениями. 

Традиционная философия является пленницей образа «мен-
тальности как огромного зеркала», содержащего различные репре-
зентации. Одни из репрезентаций являются точными, а другие нет, 
однако все можно изучать посредством «чистых», неэмпирических 
методов. 

Без представления о ментальности как зеркале не появилось 
бы представления о знании как точной репрезентации. Без этого 
представления не имела бы смысла философская стратегия, общая 
для Декарта и Канта. Не имели бы смысла и новые философские 
притязания, которые формулируются как «концептуальный ана-
лиз», «феноменологический анализ», «экспликация значения», 
«исследование логики нашего языка», изучение «конституирую-
щей деятельности сознания». Следуя критике Витгенштейна в ад-
рес подобных стратегий, аналитическая философия перешла к 
«пост-познавательной» установке. Ориентацию Витгенштейна на 
деконструкцию имеющихся образов следует дополнить анализом 
истории философии у Хайдеггера, позволяющим увидеть истоки 
картезианской образности у греков, а также увидеть метаморфозы 



Кимелев Ю.А 

26 

этой образности за последние столетия. Все это создает возмож-
ность дистанцироваться от традиции. 

Вместе с тем ни Витгенштейн, ни Хайдеггер не дают воз-
можности увидеть исторический феномен зеркальной образности в 
социальной перспективе. Это сделал Дьюи, полемика которого с 
традицией опирается на видение нового образа общества. В его 
идеальном обществе в культуре господствует не идеал объектив-
ного познания, а идеал эстетического обогащения. 

Отказ от метафизических притязаний на «последнее обосно-
вание» наших когнитивных притязаний и нормативных обяза-
тельств означает, что такие притязания и обязательства носят кон-
тингентный, или случайный характер. 

«Пост-метафизический» проект Ричарда Рорти может слу-
жить подтверждением теоретической схемы, положенной в основу 
данной статьи. Этот проект опирается на исторический экскурс, 
разработанный в соответствии со стандартами традиционного ис-
торико-философского исследования. Такая разработка включает 
основные ориентации традиционной историко-философской пара-
дигмы – исследование исторической связи философско-метафизи-
ческих идей и анализ социально-исторического и историко-куль-
турного контекста указанных идей. Пост-метафизический проект 
Р. Рорти является далее воплощением критико-метафизической 
интенции. Она определяет не только собственно историческое, но 
и систематическое сдерживание предложенного исторического 
экскурса. Этот экскурс образует основу постметафизической аль-
тернативы. Такая альтернатива нашла выражение во всем даль-
нейшем философском творчестве Р. Рорти. 

Список литературы 

1. Кимелев Ю.А. Современные зарубежные исследования по истории философ-
ской метафизики : науч.-аналит. обзор / РАН, ИНИОН. – Москва, 1996. – 46 с. 

2. Кимелев Ю.А. Философия религии. Систематический очерк. – Москва : NB, 
1998. – 424 с. 

3. Кимелев Ю.А. Западная метафизика конца ХХ – начала XXI века. – Москва : 
ИНИОН РАН, 2014. – 95 с. 

4. Кимелев Ю.А. Современная философская онтология. – Москва : ИНИОН 
РАН, 2015. – 99 с. 

5. Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Философия и наука. От Анаксимандра до Ко-
перника. – Москва : Изд-во РУДН, 2009. – 213 с. 



Исследование метафизической традиции в современной философии 

27 

6. Кимелев Ю.А. Критика метафизики. – Москва : РАН ИНИОН, 2020. – 98 с. 
7. Apel K.-O. Kann es in der Gegenwart ein postmetaphysisches Paradigma der Ersten 

Philosophie geben? // Philosophie der Gegenwart – Gegenwart der Philosophie / 
Hrsg. H. Schnädelbach, G. Keil. – Hamburg : Junius, 1993. – S. 41–71. 

8. Aubenque P. Faut-il déconstruire la métaphysique? – Paris : Presses universitaires 
de France, 2009. – 91 p. 

9. D’Agostini F. Breve storia della filosofia nel Novecento. – Torino : Einaudi, 1999. – 
XXXVIII, 311 p. 

10. Habermas J. Metaphysik nach Kant // Theorie der Subjektivität / Hrsg. von 
K. Cramer [et al.]. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1987. – S. 425–443. 

11. Habermas J. Nachmetaphysisches Denken. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1992. – 
286 S. 

12. Honnefelder L. Der zweite Anfang der Metaphysik : Voraussetzungen, Ansätze und 
Folgen der Wiederbegründung der Metaphysik im 13/14 Iahrhundert // Philosophie 
im Mittelalter. – Hamburg : Meiner, 1987. – S. 165–186. 

13. Honnefelder L. Scientia Transcendens. – Hamburg : Meiner, 1990. – 515 S. 
14. La filosofia italiana nel Novecento / A cura di O. Grassi e M. Marassi. – Milano ; 

Udine : Mimesis, 2015. – 311 p. 
15. McGinn C. The Mysterious Flame. – New York : Basic books, 1999. – 208 p. 
16. Metaphysikkritik // Historisches Wörterbuch der Philosophie : in 13 Bd. – Basel ; 

Stuttgart : Schwabe u. Co AG Verl., 1980. – Bd. 5. – S. 1280–1294. 
17. Possenti V. Nichilismo e metafisica. – Roma : Armando, 2004. – 464 p. 
18. Reininger R. Einführung in die Problene und Grundbegrifte der Philosophie. – 

Wien : Verl der Österr. Akad. der Wiss., 1972. – 330 S. 
19. Rorty R. Philosophy and the Mirror of Nature. – Princeton, New Jersey : Princeton 

univ. press, 1979. – 401 p. 
20. Rorty R. Non-Reductive Physicalism // Theorie der Subjektivität / Hrsg. von. 

K. Cramer [et al.]. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1987. – S. 278–298. 
21. Scnädelbach H. Philosophie in Deutschland. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 

1983. – 337 S. 
22. Schmidinger H. Metaphysik : ein Grundriss. – Stuttgart [et al.] : Konlhammer, 

2000. – 392 S. 
23. Severino E. Essenza del nichilismo. – Brescia : Paideia, 1972. – 491 p. 
24. Severino E. Intorno al senso del nulla. – Milano : Adelphi, 2013. – 211 p. 
25. Severino E. La potenza del errare. – Milano : DUR, 2014. – 356 p. 
26. Tessitore F. Critica dello storicismo e nuova storia della cultura // Filosofi italiani 

contemporanei / A cura di G. Ricanda e C. Ciancio. – Milano : Mursia, 2013. – 
P. 353–373. 

27. Topitsch E. Erkenntnis und Hllusion. – Tübingen : Mohr., 1988. – 314 S. 
28. Vattimo G. La fine della modernitá. – Roma : Garzanti, 1999. – 192 p. 
29. Vattimo G. Vocazione e responsabilita del filosofo. – Genova : Il Melangolo, 2000. – 

142 p. 
30. Vattimo G. Della realtá. – Milano : Garzanti, 2012. – 234 p. 
31. Volpi F. Il nichilismo. – Roma ; Bari : Laterza, 2004. – 217 p. 



Гранин Р.С. 

28 

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ 

Реф. ст.: БОРОДАЙ И., ДЕМУЗ И. СЕЛЬСКОХОЗЯЙСТВЕННАЯ 
БИОГРАФИЯ ПРОТИВ СЕЛЬСКОХОЗЯЙСТВЕННОЙ БИОГРА-
ФИКИ: КОНЦЕПЦИИ, ИСТОЧНИКИ ИНФОРМАЦИИ, ПЕР-
СПЕКТИВЫ. 
BORODAI I., DEMUZ I. Agricultural Biographics Vs Agricultural 
Biographistics: Concepts, Resources Of Information, And Reflexive 
Potential // Acta Baltica Historiae Et Philosophiae Scientiarum Baltic 
Countries. – 2022. – Vol. 10, N 1. – P. 61–77. 

Ключевые слова: сельскохозяйственная биография; биогра-
фические исследования; биографика; история сельского хозяйства; 
информационные ресурсы; методы биографических исследований; 
Украина. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2022. – № 4. – С. 28–31. Реф. ст.: Borodai I., Demuz I. Agricultural 
Biographics Vs Agricultural Biographistics : Concepts, Resources Of 
Information, And Reflexive Potential // Acta Baltica Historiae Et Philosophiae 
Scientiarum Baltic Countries. – 2022. – Vol. 10, № 1. – P. 61–77. 

Авторами статьи являются Ирина Бородай и Инна Демуз. 
Профессор Ирина Бородай, доктор исторических наук, является 
заместителем директора по научной работе в Национальной науч-
ной сельскохозяйственной библиотеке Национальной академии 
аграрных наук Украины. Ее научные исследования включают в 
себя главным образом историю сельскохозяйственной науки, ис-
следование научных школ, методологию истории сельскохозяй-
ственных наук и сельскохозяйственную биографию. Бородай явля-
ется автором более 200 научных работ по истории 
сельскохозяйственных наук, ведет фундаментальные исследования 
по формированию и разработке системы национальной аграрной 



Реф. ст.: Бородай И., Демуз И. Сельскохозяйственная биография про-
тив сельскохозяйственной биографики 

29 

библиографии и биографии Украины. Инна Демуз – доктор исто-
рических наук, является главным научным сотрудником Нацио-
нальной научной сельскохозяйственной библиотеки Национальной 
академии аграрных наук Украины. Ее научные исследования 
прежде всего включают в себя историю науки и техники, научного 
сообщества; а также методологию истории науки и исследование 
источников (р. 77). 

Авторы статьи исследуют концепции сельскохозяйственных 
биографий и сельскохозяйственных биографик1, предлагая свою 
интерпретацию этих терминов. Сельскохозяйственная биография 
определяется как полная палитра портретов сельскохозяйственных 
ученых, секторальных библиографических и биобиблиографиче-
ских справочных публикаций, и создание на их основе электрон-
ных ресурсов биографической информации о выдающихся деяте-
лях в области сельского хозяйства. Сельскохозяйственная 
биографика – это отдельная ветвь историографии, фокусирующая-
ся на биографических исследованиях о сельскохозяйственных 
ученых и на теоретических и методологических основах биогра-
фических исследований ученых, занимавшихся сельским хозяй-
ством. Авторы анализируют достижения научных библиографиче-
ских исследований Отдела биографии Института истории 
сельскохозяйственных наук, образования и технологий Нацио-
нальной научной сельскохозяйственной библиотеки Национальной 
академии сельскохозяйственных наук Украины. 

Бородай и Демуз также описывают теоретический и методо-
логический подход к биографиям сельскохозяйственных ученых, 
учитывая архитектонику публикаций, типов (моделей) биографий 
и методологические стратегии. Они уделяют особое внимание: ин-
новационным методологическим концепциям биографий сельско-
хозяйственных ученых, применению социокультурного подхода к 
ним, сетевой модели, методов синергетики, концепции эмоцио-
нального сообщества, методологии ментальных карт и так далее. 
                                                   

1 Биографика – прикладная междисциплинарная наука, интегрально 
включающая решение проблем, связанных с историографическими, источнико-
ведческими, теоретическими и методическими аспектами изучения и формирова-
ния биографий личностей как исторически, политически, педагогически, эписте-
мологически и социально значимых, так и выполняющих второстепенную, 
вспомогательную роль в контексте трудов названной принадлежности. 



Гранин Р.С. 

30 

Авторы также предлагают потенциальные будущие направления 
развития сельскохозяйственных биографик, среди которых: разработ-
ка терминологии и методологии проведения исследований биогра-
фии сельскохозяйственных ученых; одобрение новейших методов 
изучения и составления биографий; привлечение междисципли-
нарных научных достижений; расширение баз данных биографи-
ческих источников; разработка методов использования и анализа 
источников и выбор оптимальных методов их исследования 
(р. 62). 

Далее авторы указывают, что несмотря на некоторый скеп-
тицизм со стороны отдельных исследователей, который коренится 
в методологической односторонности советской эпохи, все же 
происходит постепенное преодоление прошлого опыта, что повы-
шает престиж экспериментов с новыми методологическими под-
ходами, разработанными в рамках междисциплинарного дискурса. 
Они пишут, что теоретическая и методологическая основы сель-
скохозяйственной биографии, особенно в отношении возможности 
построения инновационных биографических моделей сельскохо-
зяйственных ученых, использующих междисциплинарные методы 
и технологии, требуют дальнейшего научного размышления и 
обобщения. Перспектива этого направления заключается в том, 
чтобы вырваться из позитивистской версии научной биографии, 
которая полагалась на традицию XIX века, заключающуюся в ме-
ханическом собирании огромного количества фактов, – так назы-
ваемая кинематографическая биография, где автор выступает в 
качестве режиссера своей жизни. Авторы говорят о необходимо-
сти отхода от биографии-агиографии (по аналогии с описанием 
жития святых) к биографической контекстуализации, которая 
должна учитывать существование различных контекстов (интел-
лектуального, политического, идеологического), очерчивающих 
жизнь сельскохозяйственного ученого (р. 73). 

В заключение авторы пишут, что перспектива развития сель-
скохозяйственной биографики очевидна и состоит она прежде все-
го в необходимости следующих действий: 

1. Необходимы улучшение и дальнейшая разработка терми-
нологического аппарата науки как категориального знания. 

2. Необходима разработка методологии проведения исследо-
ваний, посвященных сельскохозяйственным ученым; принятие 



Реф. ст.: Бородай И., Демуз И. Сельскохозяйственная биография про-
тив сельскохозяйственной биографики 

31 

новейших методов построения биографий; привлечение междис-
циплинарных теоретических достижений, особенно в тех областях, 
которые касаются понимания роли личности в истории развития 
сельского хозяйства. 

3. Для более глубокого проникновения в творческую лабора-
торию сельскохозяйственного ученого необходимы расширение 
исходной базы биографии и разработка методов анализа источни-
ков (методология работы с источниками, используемыми в исто-
риографии, психологии, литературе, социологии). 

4. Подготовка технологий развития теоретико-методологи-
ческих баз данных, использующихся для составления научных 
биографий и биографических словарей и каталогов; разработка 
различных типов биографических и биобиблиографических про-
дуктов; собрание электронных, информационных и биографиче-
ских ресурсов, необходимых для формирования биографических 
баз данных (р. 74). 

Р.С. Гранин* 
 

                                                   
* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: grrom@mail.ru 

mailto:grrom@mail.ru


Гранин Р.С. 

32 

Реф. ст.: ЛОПЕС-АСТОРГА М. МОДЕЛЬНЫЙ МЕТОД ИНТЕН-
ЦИИ И ЭКСТЕНЦИИ. 
LOPEZ-ASTORGA M. A Model-Based Method Of Extension And 
Intension // Acta Baltica Historiae et Philosophiae Scientiarum Baltic 
Countries. – 2022. – Vol. 10, № 1. – P. 26–41. 

Ключевые слова: факт; ментальная модель; необходимость; 
возможность; описание состояния. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Филосо-
фия. – 2022. – № 4. – С. 32–34. – Реф. ст.: Lopez-Astorga M. A Model-
Based Method Of Extension And Intension // Acta Baltica Historiae et 
Philosophiae Scientiarum Baltic Countries. – 2022. – Vol. 10, N 1. – P. 26–41. 

Автор статьи Мигель Лопес-Асторга имеет докторскую сте-
пень в области логики и философии науки, полученную в Кадис-
ском университете (Испания). В настоящий момент он является 
профессором Университета Тальки (Universidad de Talca, Чили). 
Его последние исследования сосредоточены на мыслительной дея-
тельности человека. Он особенно интересуется отношениями меж-
ду синтаксисом, семантикой и прагматикой, а также обращается к 
возможному познавательному потенциалу некоторых древних ло-
гик, в частности к логике стоиков (р. 41). 

Лопес-Асторга пишет, что семантический метод экстенсио-
нала1 и интенсионала2, представленный у Рудольфа Карнапа, име-

                                                   
1 Экстенсионал (от лат. extentio – протяжение, пространство, распростра-

нение) – термин семантики, обозначающий объём понятия, то есть множество 
объектов, способных именоваться данной языковой единицей (категорией). 

2 Интенсионал (от лат. intensio – интенсивность, напряжение, усилие) – 
термин семантики, обозначающий содержание понятия, то есть совокупность 
мыслимых признаков обозначаемого понятием предмета или явления. 



Реф. ст.: Лопес-Асторга М. Модельный метод интенции и экстенции 

33 

ет ряд противоречий с точки зрения современной науки о мышле-
нии. Его метод тесно связан с логикой, но трудно определить, от-
куда берутся его описания состояний, сколько их и каково отно-
шение между ними. Автор в своей статье предпринимает попытку 
решить подобные трудности путем обновления метода, прибегая к 
тезисам и результатам современной теории рассуждения – теории 
ментального моделирования1. Это позволяет переформулировать 
несколько важных понятий в методе Карнапа, чтобы лучше при-
способить их к реальным характеристикам человеческого языка 
(р. 26). 

В 1947 г. Рудольф Карнап представил свой семантический 
метод интенции и экстенции, который продолжает оставаться ме-
тодом с большим потенциалом. Этот метод позволил, в частности, 
анализировать различные лингвистические, логические и фило-
софские проблемы. Однако он имеет ряд трудностей. С одной сто-
роны, возможно, что он далек от того, как люди понимают язык. 
Некоторые исследования в области когнитивной науки показыва-
ют, что интеллектуальная деятельность человека не всегда согла-
суется с тем, что обеспечивается логикой. Таким образом, учиты-
вая, что метод экстенсионала и интенсионала основан на логике, 
может оказаться, что он не вполне реалистично описывает челове-
ческий язык. С другой стороны, одна из общих проблем модаль-
ной логики и, следовательно, метода Карнапа, связанного с ней, 
состоит в том, что при ее использовании для анализа рассуждений 
или умственной деятельности человека возникает ряд неудобств. 
Некоторые из них могут заключаться в том, что число миров, ко-
торые можно принять за возможные и к которым люди могут по-
лучить доступ из своего реального мира, может быть чрезмерно 
большим, что требует объяснения, какие миры реальные, а какие 
нет, и каково отношение между ними. В этом смысле автор пред-

                                                   
1 Ментальные модели – основанные на предыдущем опыте идеи, 

стратегии, способы понимания, существующие в уме человека и направ-
ляющие его действия. Ментальные модели используются для объяснения 
причин и следствий, а также для придания смысла жизненному опыту. 
Ментальные модели являются естественными и присущи каждому чело-
веку, вне зависимости от того, осознает он это или нет. Ментальные мо-
дели не являются неизменными. 



Гранин Р.С. 

34 

лагает адаптацию семантического метода экстенции и интенции, 
следуя результатам и разработкам теории ментальных моделей. 
Это, по мнению автора, может позволить устранить трудности, 
присущие методу Карнапа. В частности, обновить его наиболее 
значимые понятия, которые можно использовать при анализе 
предложений и сентенциальных (зависимых) соединительных ча-
стиц (кондициональный, конъюнктивный, дизъюнктивный)1 
(р. 27). 

Р.С. Гранин* 

 

                                                   
1 Кондициональный – относящийся к кондиционализму (от лат. conditio – 

условие) – философское учение, заменяющее понятие причины понятием ком-
плекса условий. Сторонники учения ставят под вопрос значение и необходимость 
поиска объективных причин явлений. Так, например, вместо этиологических 
факторов в медицине изучаются комплексы условий. 

Конъюнктивное понятие – понятие, которое определяется взаимным от-
ношением двух и более аспектов. Например, включающее такие свойства, как 
«красный и круглый». 

Дизъюнктивное суждение (от лат. disjunctivus – разделительный) –
логическое суждение типа «А есть или Б, или В, или Г» (например, «углы бывают 
или прямые, или острые, или тупые»). 

* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: grrom@mail.ru 

mailto:grrom@mail.ru


Реф. ст.: Микнене Г., Райлене Б. Прибалтийские конференции  
по истории науки 

35 

Реф. ст.: МИКНЕНЕ Г., РАЙЛЕНЕ Б. ПРИБАЛТИЙСКИЕ КОН-
ФЕРЕНЦИИ ПО ИСТОРИИ НАУКИ: ДОКУМЕНТИРОВАНИЕ 
ИСТОРИИ НАУКИ ПРИБАЛТИЙСКИХ СТРАН В 1958–2019 гг. 
MIKNIENĖ G., RAILIENĖ B. Baltic Conferences On History Of 
Science: Documenting The History Of Science Of The Baltic Countries 
In 1958–2019 // Acta Baltica Historiae et Philosophiae Scientiarum 
Baltic Countries. – 2022. – Vol. 10, N 1. – P. 5–25. 

Ключевые слова: Балтийская ассоциация истории и филосо-
фии науки (BAHPS); Балтийская конференция по истории науки 
(BCHS); Эстония; Латвия; Литва.  

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Филосо-
фия. – 2022. – № 4. – С. 35–37. Реф. ст.: Miknienė G., Railienė B. Baltic 
Conferences On History Of Science : Documenting The History Of Science Of 
The Baltic Countries In 1958–2019 // Acta Baltica Historiae et Philosophiae 
Scientiarum Baltic Countries. – 2022. – Vol. 10, N 1. – P. 5–25. 

Авторы статьи – Гедре Микнене и Бируте Райлене. Микнене – 
заведующая отделом научной информации Библиотеки Академии 
наук Литвы имени Врублевских. В 2001 г. она защитила доктор-
скую (PhD) диссертацию по гуманитарным наукам в Вильнюсском 
университете. Ее исследовательская деятельность связана с исто-
рией литовской науки, выявлением литовских технических науч-
ных школ (неявных колледжей), создание библиографических ин-
струментариев и библиографических баз данных. В 2002 году она 
опубликовала (в соавторстве) монографию «Литовские научные 
школы (1945–1990)»; семь библиографических указателей; два ме-
тодических издания и 13 научных статей в литовских и междуна-
родных изданиях. Райлене заведует библиографическим подразде-
лением отдела научной информации Библиотеки Академии наук 
Литвы им. Врублевских. В 1996 г. защитила докторскую (PhD) 



Гранин Р.С. 

36 

диссертацию по гуманитарным наукам в Вильнюсском универси-
тете. Ее исследовательская деятельность связана с историей литов-
ской науки (в частности с историей химии) и применением биб-
лиографических методов к истории науки. Райлене издала 
биографическую книгу об Анджее Снядецком1 (1768–1838); десять 
библиографических указателей (в соавторстве) и несколько моно-
графий (в соавторстве) по истории науки. С 2012 г. организует 
ежегодные семинары «Лекции Анджея Снядецкого» (р. 25). 

Авторы пишут, что первая попытка собрать вместе истори-
ков науки из Прибалтики состоялась в Риге в 1958 г. Профессор 
Паулс Страдиньш (1896–1958) инициировал и организовал сов-
местную встречу историков науки из Латвии, Эстонии и Литвы 
под эгидой Академии наук СССР. Была разработана программа 
будущей совместной деятельности и традиция совместных конфе-
ренций – Балтийская конференция по истории науки (Baltic 
Conference on History of Science, BCHS). В 1991 г. на ее основе по-
явилась Балтийская ассоциация истории и философии науки 
(Baltic Association of the History and Philosophy of Science, BAHPS), 
объединившая историков и философов науки независимых Эсто-
нии, Латвии и Литвы. Авторы анализируют традиции Балтийской 
конференции по истории науки, а также обсуждают роль академи-
ческих учреждений в организации данного мероприятия. Они ука-
зывают, что в период с 1958 по 2019 г. было организовано 29 кон-
ференций, на которых было представлено 2880 докладов (р. 5). 

                                                   
1 Анджей Снядецкий (польск. Jędrzej Śniadecki, 1768–1838) – врач, биолог, 

химик; профессор Виленского университета. Считается отцом польской химии 
как учёный, разработавший основы польской химической номенклатуры и тер-
минологии, и автор первого польского учебного пособия по химии «Начала хи-
мии» («Początki chemii», 1800). Его труд «Теория органических существ» (3 т., 
1804–1811) – одна из первых монографий в области биохимии в мировой литера-
туре. Систематически анализируя платину, обнаружил неизвестный ранее металл, 
который назвал вестием (vestium), по названию открытой в 1807 г. малой планеты 
Весты. В 1808 году известил об этом петербургскую Академию наук и прочитал 
об этом публичный доклад в Вильне. Однако в том же году французский Инсти-
тут науки заявил, что такого металла не существует. Позднее выяснилось, что 
описанные Снядецким свойства вестия совпадают со свойствами рутения, откры-
того в 1844 году профессором Казанского университета К.К. Клаусом (1796–
1864). 



Реф. ст.: Микнене Г., Райлене Б. Прибалтийские конференции  
по истории науки 

37 

Микнене и Райлене пишут, что историки науки из трех стран 
объединили усилия, чтобы найти формат мирной борьбы за свое 
национальное выживание в период многих лет «оккупации». Это 
было непросто, так как администрация науки «оккупационного 
режима» внимательно следила за исследовательской программой. 
Балтийская конференция по истории науки является примером 
сохранения балтийского единства, солидарности между малыми 
странами и взаимной помощи. Три десятилетия независимых ис-
следований свидетельствуют о надежности этой политики. Начи-
ная с самой первой Конференции, ее посетили участники из всех 
трех стран Балтии, а также ученые из России, Украины, Белорус-
сии и других союзных республик. После провозглашения незави-
симости в этих странах конференция стала международной. Эта 
открытость была очень важна, обеспечив высокий академический 
уровень конференции, преемственность и широкую географию 
научных докладов. Целью конференции стало формирование спе-
циализированных исследовательских групп из нескольких стран, а 
также совместное изучение общих тем. Сборники тезисов докла-
дов предоставляют материал для совместной работы и совместных 
проектов. Они издаются начиная с третьей конференции (1959). 
В сборниках кратко излагаются новые знания и дается информа-
ция о появлении новых направлений в соответствующих научных 
дисциплинах, обеспечивая исследования признанием научного со-
общества (р. 16). 

Р.С. Гранин* 
 

                                                   
* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: grrom@mail.ru 

mailto:grrom@mail.ru


Гранин Р.С. 

38 

Реф. ст.: МЮЮРСЕПП П., СУЛЕЙМЕНОВ П., УСЕНОВ Г. ИС-
ТОРИЯ НАУЧНОЙ ШКОЛЫ З.А. МАНСУРОВА В ИНСТИТУТЕ 
ПРОБЛЕМ ГОРЕНИЯ В АЛМА-АТЕ. 
MÜÜRSEPP P., SULEIMENOV P., USENOV G. History Of The 
Scientific School Of Z.A. Mansurov At The Institute Of Combustion 
Problems In Almaty // Acta Baltica Historiae et Philosophiae 
Scientiarum Baltic Countries. – 2022. – Vol. 10, № 1. – P. 104–125. 

Ключевые слова: химическая физика; нанотехнологии; про-
исхождение; научная школа. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2022. – № 4. – С. 38–41. Реф. ст.: Müürsepp P., Suleimenov P., Usenov 
G. History Of The Scientific School Of Z.A. Mansurov At The Institute Of 
Combustion Problems In Almaty // Acta Baltica Historiae et Philosophiae 
Scientiarum Baltic Countries. – 2022. – Vol. 10, N 1. – P. 104–125. 

Авторами статьи являются два казахстанских и один эстон-
ский автор. Галымжан Усенов окончил кафедру экономики и со-
циальной географии географического факультета Казахского госу-
дарственного университета в 1988 г. В 2004 г. защитил 
диссертацию «Философско-методические аспекты географическо-
го детерминизма» на соискание ученой степени кандидата фило-
софских наук. Работает доцентом на кафедре философии Казах-
ского национального университета имени аль-Фараби. Его 
исследовательские интересы включают в себя геополитику, соци-
альную философию, науку, историю и философию науки. 

Пиримбек Сулейменов поступил на кафедру истории Казах-
ского государственного университета (ныне имени аль-Фараби) в 
1989 г., окончил в 1994 г. В 1999 г. защитил кандидатскую диссер-
тацию по теме «Современные политические процессы Казахстана 
и концепция единого Туркестана». В настоящее время Сулейменов 



Реф. ст.: Мююрсепп П., Сулейменов П., Усенов Г. История научной 
школы З.А. Мансурова в Институте проблем горения в Алма-Ате 

39 

читает лекции в Казахском национальном университете имени 
Аль-Фараби, являясь доцентом кафедры философии факультета 
философии и политической науки. Его исследовательские интере-
сы включают в себя философское и научное наследие средневеко-
вых восточных мыслителей (аль-Фараби, Ибн Сина и другие), а 
также проблемы геополитики, истории и философии науки, фило-
софии власти, политической философии и философии личности. 

Пеэтер Мююрсепп получил докторскую степень в Вильнюс-
ском университете (Литва). Он был приглашенным научным сотруд-
ником в таких известных исследовательских центрах, как Хельсинк-
ская коллегия повышения квалификации, Шанхайский университет, 
Казахский национальный университет имени Аль-Фараби и других. 
С 2011 г. Мююрсепп является председателем Эстонской ассоциа-
ции истории и философии науки. В 2013 г. он основал журнал 
«Acta Baltica Historiae et Philosophiae Scientiarum» («История и фи-
лософия науки Балтики») и с тех пор является его главным редак-
тором. В 2016 г. он был избран членом-корреспондентом Между-
народной академии истории науки. Он постоянно аффилирован с 
Таллинским технологическим университетом и является пригла-
шенным профессором в Казахском национальном университете 
имени аль-Фараби (р. 125). 

Авторы рассматривают вопросы возникновения, становле-
ния и развития научной школы химической физики и нанотехно-
логий в Казахстане. Авторы описывают достижения научной шко-
лы (не уступающей лучшим аналогам в соответствующей области, 
как на местном, так и на глобальном уровне), которая вносит су-
щественный вклад в экономическое развитие страны; а также они 
рассматривают философию основных принципов научной школы 
Мансурова. Ее основатель – выдающийся казахский ученый Зуль-
хаир Аймухаметович Мансуров – внес существенный вклад в раз-
работку методологических основ этой научной школы, в целевую 
подготовку научных кадров по приоритетным направлениям разви-
тия казахстанской химической физики, а также в создание нанораз-
мерных материалов многофункционального назначения (р. 104). 

Научная школа Мансурова по химической физике и нано-
технологиям объединяет в Казахстане большой коллектив высоко-
квалифицированных специалистов, представляющих научное 
направление невидимого колледжа и организационно работающе-



Гранин Р.С. 

40 

го в рамках Института проблем горения. Авторы отмечают, что 
Казахстан является единственной республикой на постсоветском 
пространстве, где помимо эксперимента по постройке общества 
всеобщей справедливости (проект СССР) был также произведен 
ядерный взрыв (Семипалатинск) и осуществлен первый полет в 
космос (Байконур). Эти явления связаны с последними достиже-
ниями науки и техники. Вероятно, неслучайно страна стала второй 
родиной многих репрессированных народов бывшего СССР. Ви-
димо, есть определенная закономерность в том, что потомок вели-
кого Гераклита создал Институт проблем горения в этой много-
страдальной земле. Этот величайший древнегреческий мыслитель 
считал, что огонь – это источник, из которого происходит все, что 
огонь – это первопричина всего. Его содержательная диалектика – 
учение о всеобщем развитии и изменении – можно рассматривать 
как общую метафору эволюции науки. 

Нет сомнения, отмечают авторы, что ученик, достойный 
своего учителя, создатель собственной научной школы в стенах 
Института проблем горения, возглавил его во время бури переход-
ного периода после распада СССР, не потеряв научного потенциа-
ла, а в некоторых аспектах даже приумножив его, сохранив рабо-
чие места и расширив международное сотрудничество не только с 
соседними странами, но и с развитыми странами Запада и Востока. 
Этому способствовала годичная стажировка Мансурова в Универ-
ситете Лондона в 1981 году, в ходе которой он в совершенстве 
освоил английский язык, а также получил возможность в эпоху 
железного занавеса сравнить системы образования и науки Запада 
и Востока, что позже помогло ему успешно интегрировать его 
научную школу в мировое образовательное и научное простран-
ство. Его удивительная способность общаться с людьми разных 
сословий, этнических групп и религий, по-видимому, унаследова-
на им от его отца – ветерана войны и труда. На своем личном при-
мере Мансуров показал, как строить отношения, стараясь делать 
добро большинству людей, с которыми он работает и строго вы-
полнять обещания (р. 122). 

Несомненно, пишут авторы, на формирование научной шко-
лы Мансурова оказала влияние его административная карьера: он 
прошел путь от стажера-исследователя на кафедре физической 
химии до первого проректора крупнейшего университета Респуб-



Реф. ст.: Мююрсепп П., Сулейменов П., Усенов Г. История научной 
школы З.А. Мансурова в Институте проблем горения в Алма-Ате 

41 

лики Казахстан. Более пятнадцати лет он был проректором по 
науке и первым проректором этого университета. Он участвовал в 
создании шести научно-исследовательских институтов, в открытии 
научно-технологического парка, в издательстве журнала «Бюллете-
ни» («Bulletins») в 16 сериях, в том числе одной на английском язы-
ке, и участвовал в ряде проектов, связанных с издательством, куль-
турой и образованием. Таким образом, пишут авторы, научная 
школа химической физики и нанотехнологий профессора З.А. 
Мансурова – это команда высококвалифицированных специалистов, 
организационно функционирующих в рамках научно-
исследовательской работы Института проблем горения (р. 122). 

Научная школа теории процессов горения нацелена на фун-
даментальные и прикладные исследования. Цели и задачи опреде-
ляются методикой, предложенной основателем школы, они 
направлены на разработку принципиально новых подходов к изу-
чению фронта распространения пламени, поиску экономически и 
экологически перспективных источников сырья и разработке но-
вых нанотехнологий. Казахстанская научная школа химического 
материаловедения характеризуется многоуровневыми контактами 
между его членами и поколениями исследователей. Прослежива-
ется четкая структура по степени и уровням сотрудничества внут-
ри исследовательской организации: химического факультета уни-
верситета, научно-исследовательских центров и институтов 
Казахстана, а также ряда институтов высшего образования за ру-
бежом. Поэтому можно говорить, пишут авторы, о национальном 
и международном уровне научной школы, заложенном еще в со-
ветский период всемирно признанными исследователями, осно-
ванном на общем методологическом подходе к процессам горения 
– так называемом самораспространяющемся высокотемператур-
ном синтезе. Эти новые важные научные результаты являются за-
служивающими внимания вкладом казахстанской научной школы 
химической физики и нанотехнологий в формирование конкурен-
тоспособной науки и экономики Казахстана (р. 123). 

Р.С. Гранин* 

                                                   
* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: grrom@mail.ru 

mailto:grrom@mail.ru


Гранин Р.С. 

42 

Реф. ст.: ПАРЕН А. НАУКА ВО ФРАНЦУЗСКОЙ ХУДОЖЕ-
СТВЕННОЙ ЛИТЕРАТУРЕ ВОСЕМНАДЦАТОГО ВЕКА: ШАГ К 
СОВРЕМЕННОЙ НАУЧНОЙ ФАНТАСТИКЕ И НОВОЕ ОПРЕ-
ДЕЛЕНИЕ ЧЕЛОВЕКА? 
PARENT А. Science In Eighteenth-Century French Literary Fiction: A 
Step To Modern Science Fiction And A New Definition Of The Human 
Being? // Acta Baltica Historiae et Philosophiae Scientiarum Baltic 
Countries. – 2022. – Vol. 10, N 1. – P. 78–103. 

Ключевые слова: антропоцентризм; Просвещение; француз-
ская литература; наука; научная фантастика. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Филосо-
фия. – 2022. – № 4. – С. 42–45. Реф. ст.: Parent А. Science In Eighteenth-
Century French Literary Fiction: A Step To Modern Science Fiction And A 
New Definition Of The Human Being? // Acta Baltica Historiae et 
Philosophiae Scientiarum Baltic Countries. – 2022. – Vol. 10, N 1. – P. 78–
103. 

Автор статьи – Арно Парен, преподаватель французского 
языка и французской цивилизации в Институте гуманитарных 
наук Университета Миколаса Ромериса (Вильнюс, Литва) – пишет, 
что во Франции XVIII в. научный прогресс и его распространение 
вызвали растущий интерес и энтузиазм публики, что должно было 
отразиться в литературе. Художественные произведения, включа-
ющие в свое повествование научные знания, подготовили почву 
для появления научной фантастики. Автор иллюстрирует зарож-
дение данного жанра на примере трех произведений эпохи Про-
свещения: «Микромегас» (1752) Вольтера1, «Амилек или семена 

                                                   
1 «Микромегас» (фр. Micromegas) – философская повесть (conte 

philosophique), написанная в 1752 г. Вольтером. Это этапное произведение, во-



Реф. ст.: Парен А. Наука во французской художественной  
литературе восемнадцатого века 

43 

человечества» (1753) Шарля-Франсуа Тифаня де ла Роша1 и «Зер-
кало текущих событий, или красота для того, кто больше запла-
тит» (1790) Франсуа-Феликса Ногаре2. Это первые культовые ра-
боты эпохи Просвещения, опирающиеся на открытия, сделанные в 
астрономии и оптике, развивающие критическое мышление. Автор 
указывает, что хотя да ла Рош далеко не так знаменит, как Воль-
тер, но его странный «Амилек» достоин внимания как, возможно, 
самое первое научно-фантастическое произведение, в котором 
биология занимает центральное место. А написанное в неповтори-
мой атмосфере Французской революции произведение Ногаре 
«Зеркало текущих событий» изображает взаимодействие андрои-
доподобных существ с людьми. Своей целью Парен ставит пока-
зать, что эти работы были предшественниками жанра научной 
фантастики (протонаучной фантастикой), указав, каким образом 
в них изображалась наука и технологии и как они повлияли на 
взгляд на человека и человечество в целом во Франции XVIII в. 
(р. 78). 

В XVII веке произошло восстановление научных знаний, на 
которые распространился интерес широкой французской публики. 
Увлечение было настолько интенсивным, что Мольер в своей дра-
ме 1672 г. «Ученые женщины» высмеивал дам, имеющих дома те-
лескопы. Дополненный дальнейшими научными достижениями и 

                                                                                                                
плотившее оригинальные идеи, которые впоследствии помогли создать жанр 
научной фантастики. История рассказывает о посещении Земли гигантским (ро-
стом сто двадцать тысяч футов) существом с планеты, вращающейся вокруг Си-
риуса, и его менее крупным компаньоном с Сатурна. 

1 Шарль-Франсуа Тифань де ла Рош (1722–1774) – писатель, врач. В своих 
романах, написанных по большей части анонимно, обращался к двум великим 
философским движениям XVIII в. – рационализму и Просвещению. Часто сме-
шивал научные соображения с каббалистическими, использовал волшебные и 
алхимические сюжеты. Он предвосхитил многие социальные и научные изобре-
тения, например фотографию, синтетическую пищу и телевидение. 

2 Франсуа-Феликс Ногаре (фр. François-Félix Nogaret, 1740–1831) – чинов-
ник, цензор, драматург, писатель. Сказка «Зеркало текущих событий или красота 
для того, кто больше заплатит» предвосхищает многие подобные произведения 
как своим сюжетом (идея научного изобретательства), так и одним из своих глав-
ных героев – изобретателем по имени Франкенштейн, создавшим «искусственно-
го человека» (автомат) (роман Мэри Шелли «Франкенштейн, или современный 
Прометей» был написан в 1818 г.). 



Гранин Р.С. 

44 

подпитываемый растущим числом соответствующих публикаций, 
этот энтузиазм еще вырос в XVIII в. В этом отношении особенно 
важной явилась энциклопедия Даламбера, целью которой было 
сделать науку доступной и понятной любому. В области наук о 
жизни аналогичную роль сыграла книга Бюффона «История при-
роды». Помимо этих энциклопедических работ распространялись 
различные справочники, такие как «Элементы алгебры» Клеро 
(1746). Также популярными стали публичные эксперименты. Так, 
например, аббат Нолле собрал около трехсот монахов, взявшихся 
за руки, и пропустил через них электрический ток, чтобы показать 
проводимость электричества. 

Такой энтузиазм в отношении развития и влияния науки на 
общество должен был находить отражение и в литературе. Скуд-
ные и поначалу робкие книги, в повествовании которых шла речь 
о научном знании, со временем обрели своего читателя. Эта тен-
денция превратилась к XIX в. в отдельный жанр, получивший 
название «научной фантастики» (термин введен Хьюго Гернсба-
ком1 в 1920-е годы). Естественно, отмечает Парен, определения 
научной фантастики многочисленны и разнообразны, но во всех 
них ключевым элементом является наука. В Британской энцикло-
педии говорится: «Научная фантастика [является] формой художе-
ственной литературы, которая имеет дело в основном с влиянием 
фактической или воображаемой науки на общество или физиче-
ские лица» (р. 80). 

В конце статьи автор пишет, что в рассмотренных им лите-
ратурных сочинениях научные инновации занимают центральное 
место. Таким образом, эти произведения явились предшественни-
ками жанра научной фантастики (протонаучная фантастика) в ли-
тературе. Человек и человечество в них рассматриваются в оптике 
чуждых человеку существ (прием отстранения), что помогает пе-
реосмыслить место человечества во Вселенной. Эти работы дают 
пищу для размышления так же, как жанр научной фантастики в 
                                                   

1 Хьюго Гернсбек (англ. Hugo Gernsback, 1884–1967) – американский 
изобретатель, бизнесмен, писатель, редактор и издатель, основатель журнала 
научной фантастики «Amazing Stories». Этот журнал считается первым в мире 
массовым журналом, целиком посвящённым научной фантастике, однако это не 
самый первый научно-фантастический журнал – подобные ему ранее издавались 
в Швеции – «Stella» (1886–1888) и «Hugin» (1916–1920). 



Реф. ст.: Парен А. Наука во французской художественной  
литературе восемнадцатого века 

45 

наши дни. Они задумывались как лаборатория идей, позволяющая 
рассмотреть возможные варианты человеческого бытия. Верно, 
пишет автор, что воображение полезно, чтобы привлечь внимание 
к вопросам, которые наше общество должно решать в моменты 
угрожающей ему опасности. Кроме того, они способствуют воз-
буждению интереса к науке и научным профессиям. Чтение трех 
проанализированных литературных работ актуальны как для исто-
риков науки и антропологов, так и для любителей научной фанта-
стики, поскольку явились началом этого литературного жанра 
(р. 99). 

Р.С. Гранин* 
 

                                                   
* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: grrom@mail.ru 

mailto:grrom@mail.ru


Гранин Р.С. 

46 

Реф. ст.: УИЛЬЯМС П. СУДЬБА КАУЗАЛЬНОЙ СТРУКТУРЫ 
ПРИ ОБРАЩЕНИИ ВРЕМЕНИ. 
WILLIAMS P. The Fate Of Causal Structure Under Time Reversal // 
Theoria. An International Journal for Theory, History and Foundations 
of Science. – 2022. – № 37(1). – P. 87–102. 

Ключевые слова: причинность, каузальная структура; время 
вспять; причинные концепции; вмешательство. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2022. – № 4. – С. 46–50. Реф. ст.: Williams P. The Fate Of Causal 
Structure Under Time Reversal // Theoria. An International Journal for 
Theory, History and Foundations of Science. – 2022. – N 37(1). – P. 87–102. 

Автор статьи – Портер Уильямс – доцент Университета 
Южной Калифорнии. Его научные интересы связаны с историей и 
философией физики, в первую очередь с теориями квантовой ме-
ханики и общей философией науки (р. 102). В своей статье он за-
дается вопросом, что происходит с причинно-следственной струк-
турой мира, когда время обращается вспять? На первый взгляд, 
существует два возможных ответа: причинно-следственные связи 
либо обратимы, либо нет. Уильямс утверждает, что ни один из 
этих ответов не является правильным. Мы должны либо отрицать, 
что обращенные во времени миры вообще имеют причинно-след-
ственные связи, либо отрицать, что каузальные концепции, разра-
ботанные в нашем реальном мире, являются надежными провод-
никами каузальной структуры обращенного во времени мира. 
Первый вариант обусловлен неустойчивостью при вмешательстве 
обращенных во времени динамических эволюций. Второй вариант 
мотивирован признанием того, как случайные структурные особен-
ности реальной формы мира являются отклонением от наших кау-
зальных концепций и стратегий рассуждений о причинности (р. 87). 



Реф. ст.: Уильямс П. Судьба каузальной структуры  
при обращении времени 

47 

Автор пишет, что, как известно, Бертран Рассел заявил: кау-
зальные понятия в фундаментальной физике были «пережитком 
ушедшего века» (р. 88). Его основной аргумент в пользу этого вы-
вода привел к появлению в фундаментальной физике идеи сим-
метричной во времени динамической эволюции и получил назва-
ние аргумента направленности (Directionality Argument). Согласно 
этому доводу, связь между причиной и следствием асимметрична 
таким образом, что не может основываться на симметричных во 
времени динамических законах. Поскольку динамические законы 
фундаментальной физики симметричны во времени, они не могут 
удовлетворительно отличить причину от следствия (если A → B в 
одном временном направлении, то B → A в другом временном 
направлении). Рассел приходит к выводу, что фундаментальные 
физические теории не могут обосновать причинно-следственные 
связи. Он далеко не одинок в убеждении, что изменение временно-
го порядка также приводит к изменению характера причинно-
следственных связей. Конечно, отмечает автор, любой кто вместе с 
Расселом приходит к выводу, что «аргумент направленности» по-
казывает: причинно-следственные связи не могут быть основаны 
на фундаментальных физических теориях, верит в это. Даже те, 
что явно отвергают выводы «аргумента о направленности», верят в 
это, хоть и по другим основаниям. Например, любой сторонник 
теорий переноса непременно поверит, что обращение времени 
вспять носит каузальное отношение: каузальное взаимодействие 
между А и В как раз и есть передача законсервированного количе-
ства, подобно энергии-импульсу, от А к В. Обращение во времени 
этой динамической эволюции, конечно, будет включать передачу 
энергии-импульса от В к А. 

В том же духе американский философ науки Алисса Ней явно 
поддерживает теорию физической причинности, говоря, что поня-
тие временной симметрии является просто номологическим1 опре-
делением: «... если во Вселенной нет никаких фундаментальных 
встроенных временных асимметрий, это, кажется, то, что нам оста-
ется. Есть еще причинность, потому что есть еще физическая де-

                                                   
1 Номологический (греч. nomos – закон, logos – слово, учение, наука) – 

имеющий отношение к общим законам природы. 



Гранин Р.С. 

48 

терминация. Но различие между тем, что является причиной, и тем, 
что является следствием, может быть не принципиальным» (р. 88). 

Между тем британский философ Хью Прайс придерживает-
ся совершенно иного подхода к причинно-следственным связям. 
Согласно ему каузальные асимметрии определяются нашей психо-
логической точкой зрения, являясь вспомогательными конструк-
циями ума. Он поясняет это тем, что если бы существовала об-
ласть Вселенной, в которой энтропия уменьшалась, то «разумные 
существа имели бы обратное чувство времени относительно наше-
го... Для них причинная стрела шла бы прямо вразрез с тем, как 
она идет для нас» (р. 88). Прайс считает, что его вера в то, что 
причинный порядок в обращенных во времени мирах в сочетании 
с симметричным во времени характером динамических законов 
фундаментальной физики будет говорить в пользу перспективиз-
ма1. 

Американский философ Майкл Тули, пишет автор статьи, 
считает, что любое объяснение причинно-следственных связей, 
согласно которому каузальные отношения вытекают из некаузаль-
ных фактов и отношений, является признанием того, что изменение 
временного порядка также изменяет причинный порядок (р. 88). 

Уильямс пишет, что считает подобного рода утверждения 
ошибочными, так как не следует думать о мирах с обратным вре-
менным порядком как о мирах с проявлением обратной причинно-
следственной связи. В этом смысле он согласен с британским ис-
следователем Мэттом Фарром, утверждающим, что если причин-
но-следственные связи в одном временном направлении удовле-
творяют стандартным статистическим требованиям (подобно 
каузальному условию Маркова), то они, как правило, не удовлетво-
ряют этим критериям в обратном временном порядке. На основе 
этих асимметрий статистической независимости Фарр приходит к 
выводу, что причинная структура мира инвариантна относительно 
обращения времени: «Вопросы посредничества [агентности] и [ка-
узальное условие Маркова] приводят к одним и тем же суждениям 
о причинной направленности независимо от того, что принято 

                                                   
1 Перспективизм (perspectivism, perspectivalism) – философское учение, 

ставящее действительность в зависимость от качеств исследующего её индивиду-
ума. 



Реф. ст.: Уильямс П. Судьба каузальной структуры  
при обращении времени 

49 

считать основным направлением времени. Это влечет за собой то, 
что любая лежащая в основе инвариантность микрофизического 
описания не зависит от обращения времени; можно считать, что 
существует четкое причинное направление... которое остается 
неизменным при обращении времени» (р. 89). 

Однако и здесь Уильямс не вполне согласен с Фарром; он не 
думает, что изменение временного порядка следует рассматривать 
как оставляющее каузальный порядок неизменным. Он считает 
правильным один из следующих утверждений: 

1. В обращенных во времени мирах вообще нет причинно-
следственных связей. 

2. У нас нет эпистемологических оснований судить о том, 
что наши концепции причинности являются надежными путеводи-
телями по природе причинно-следственных связей (и вообще их 
наличию) в обращенных во времени мирах. 

Он пишет, что эти ответы различаются прежде всего уров-
нем эпистемологической смелости. Если мы достаточно дерзки, 
чтобы применить к обращенным во времени мирам концепции и 
стратегии причинно-следственных рассуждений, которые разрабо-
таны для того чтобы легче ориентироваться в реальном мире, то 
мы будем вынуждены заключить, что вообще не существует при-
чинно-следственных связей в таких мирах. В качестве альтернати-
вы, узнав, насколько глубоко инороден обращенный во времени 
для нас мир, мы могли бы понять, насколько неприменимы для 
него наши реальные мировые стандарты и суждения о характере и 
наличии причинно-следственных связей.  

В конце концов Уильямс заключает, что этот второй ответ 
более правдоподобен: эпистемическое смирение требует, чтобы 
мы просто помнили о возможном наличии или отсутствии при-
чинно-следственных связей в обращенных во времени мирах, в 
свете ограниченности наших рассуждений о причинно-следствен-
ных связях (р. 89). 

Р.С. Гранин* 
 

                                                   
* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: grrom@mail.ru 

mailto:grrom@mail.ru


Цибизова И.М. 

50 

ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА  

УДК 32:001.12/.18  
ЦИБИЗОВА И.М.∗ Пер. ст.: РИФФЕР Ф. СОЗНАНИЕ: ТОЧКА 
ЗРЕНИЯ ФИЛОСОФИИ ПРОЦЕССА И ГЕНЕТИЧЕСКОГО 
СТРУКТУРАЛИЗМА – КРИТИЧЕСКОЕ СРАВНЕНИЕ И НЕКО-
ТОРЫЕ ПОСЛЕДСТВИЯ. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.08 

Аннотация. Выборочный перевод статьи австрийского фи-
лософа, теолога, психолога и педагога из Отделения педагогиче-
ских наук Зальцбургского университета Ф. Риффера представляется 
актуальным, так как в работе освещаются современные философ-
ские дебаты относительно феномена сознания, в том числе в кон-
тексте различения Д. Чалмерсом его так называемых легких и 
трудных проблем. Философия процесса А.Н. Уайтхеда предостав-
ляет многообещающую базу для решения трудной проблемы в 
связи с укорененностью концепции сознания в метафизической 
теории. Рефлексия Уайтхеда сопоставляется с результатами эмпи-
рических исследований феноменов сознания Ж. Пиаже. При ча-
стичном их совпадении позиция первого представляется более 
обоснованной. Это соответствует предложению У.Э. Сигера уде-
лять больше внимания процессуализму или концепции философ-
ского процесса. Рассматривается точка зрения Уайтхеда на обуче-
ние, сознание и искусственный интеллект. 

Ключевые слова: искусственный интеллект; легкая проблема 
сознания; обучение; Ж. Пиаже; развитие сознания; трудная про-
блема сознания; Уайтхед Ф.Н. 

                                                   
∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН. E-mail: itsibizova@mail.ru 

mailto:itsibizova@mail.ru


Пер. ст.: Риффер Ф. Сознание: точка зрения философии процесса  
и генетического структурализма – критическое сравнение и … 

51 

RIFFER F. Consciousness: the point of view of process philosophy and 
genetic structuralism – a critical comparison and some consequences // 
Balkan journal of philosophy. – 2019 – Vol. 11, N 2. – P. 83–106. 

Annotation. A selective translation of the article by the Austrian 
philosopher, theologian, psychologist and teacher from the Department 
of Pedagogical Sciences of the University of Salzburg F. Riffer seems 
appropriate, since it highlights the modern philosophical debates about 
the phenomenon of consciousness based on D. Chalmers' distinction 
between its easy and difficult problems. A.N. Whitehead's philosophy 
of the process provides a promising basis for solving a difficult problem 
in connection with the rootedness of the concept of consciousness in 
metaphysical theory. Whitehead's reflection is compared with the 
results of empirical studies of the phenomena of consciousness of 
J. Piaget. If they partially coincide, the position of the former seems to 
be more reasonable. This corresponds to W.E. Seeger's suggestion to 
pay more attention to processalism or the concept of a philosophical 
process. Whitehead's point of view on learning, consciousness and 
artificial intelligence is considered. 

Keywords: artificial intelligence; easy problem of consciousness; 
learning; Piaget J.; development of consciousness; difficult problem of 
consciousness; Whitehead F.N. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Перевод] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2022. – № 4– С. 51–72. – Пер. ст.: RIFFER F. Consciousness : The 
point of view of process philosophy and genetic structuralism – A critical 
comparison and some consequences // Balkan journal of philosophy. – 2019 – 
Vol. 11, N 2. – P. 83–106. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.08. 

Введение 

Сознание как основополагающий человеческий феномен яв-
ляется центральной темой философии, психологии, нейронаук и 
наук об искусственном интеллекте (ИИ). После радикального раз-
деления Р. Декартом res extensa (материальных вещей) и res 
cogitans (ментальных вещей) они были надежно соединены в про-
блеме «тело – разум» (или психофизиологической проблеме, про-
блеме души и тела (У. Потхаст, М. Велманс, С. Шнайдер)). В пер-
вой половине XX в. из-за господства неопозитивизма и его 



Цибизова И.М. 

52 

позитивистского аналога – радикального бихевиоризма1 – концеп-
ция сознания, как «ненаучная», исчезла из эмпирически ориенти-
рованного научного дискурса, за исключением психоанализа, об-
виняемого в псевдонаучности. 

Содержание сознания неизбежно субъективно: происходя-
щее с человеком, решающим шахматную задачу, доступно лишь 
ему. Внутреннюю перспективу «от первого лица» нельзя постиг-
нуть с позиции «третьего лица»: объективные, даже интерсубъек-
тивные исследования здесь невозможны. Это сделало феномены 
сознания сложными для адекватного исследования эмпирическими 
экспериментальными науками: психологией и нейронауками. 
Э. Эсер и Ф. Сайтельбергер констатируют, что после публикации 
«Концепции разума» Г. Райла (1943) теория разума не развивалась 
десятилетиями. Еще хуже складывалась ситуация с подсознанием. 
В 1950-е годы даже сам этот термин вызывал недовольство «серь-
езных» ученых. Умозаключения о причинной связи между наблю-
даемыми событиями и ненаблюдаемыми подсознательными сти-
мулами считались скандальными (Г. Смит). Было неясно, как 
применять «аналитические принципы научного метода» к разра-
ботке концепции, которую по определению невозможно понять 
сознательно. Феномен сознания невозможно обсуждать без подсо-
знания. Начиная с 1990-х годов ситуация драматично изменилась. 
С 1993 г. «Журнал исследований сознания» становится платфор-
мой для обсуждений многообразных тем сознания, включая все 
возможные формы и уровни подсознательных процессов. После 
этого начался настоящий бум исследований сознания. Ныне в год 
публикуется около 5 000 статей, касающихся сознания и сопря-
жённых с ним проблем. В 2007 г. М. Велман и С. Шнайдер в изда-
тельстве Блэквелл опубликовали антологию «Спутник сознания». 
Намереваясь предоставить мультидисциплинарный обзор, они со-
брали труды порядка 70 авторов, рассматривавших разные аспек-
ты проблемы сознания как предмета академических исследований, 
в том числе вопросы градаций осознания (в противовес бинарному 
пониманию подсознательной и сознательной стадий осведомлен-
ности); природы отношений между сознательными и подсозна-

                                                   
1 Системный подход к изучению поведения человека и других живых су-

ществ. 



Пер. ст.: Риффер Ф. Сознание: точка зрения философии процесса  
и генетического структурализма – критическое сравнение и … 

53 

тельными ментальными процессами; их биологических начал и 
нейронных коррелятов; вариабельности проявлений сознательного 
и подсознательного субъективного опыта (от рассказов о медиа-
тивном и мистическом личном опыте до временной приостановки 
сознания при медицинской амнезии и возможности его перма-
нентной потери в коме); патологических проявлений сознательно-
го опыта – «слепозрения», ретроградной и антероградной амнезии, 
синдрома расщепленного мозга при повреждении мозолистого те-
ла, соединяющего полушария; проблемы взаимосвязи мозга и пси-
хики; роли внимания при формировании осознанного восприятия; 
роли нейронных коррелятов – минимального набора нейронных 
механизмов и связей, необходимых для вызывания и поддержания 
сознательного познавательного процесса. Изучались возможности 
квантовой физики в исследовании сознания, в частности уже 
ставшей классической проблемы тела и разума, а также результаты 
и импликации нейрофилософского эксперимента Б. Либета, каса-
ющегося свободы воли. 

Провозглашенное Д. Чалмерсом в 1994 г. пророчество – «со-
знание возвращается» – полностью подтвердилось. Одним из важ-
нейших катализаторов возобновления интереса к нему стала «ге-
нетическая эпистемология» (теория развития знания) Ж. Пиаже. 
«Психология личных конструктов» Д.А. Келли (1955) и «Планы и 
структура поведения» Д. Миллера, Ю. Галантера и К.Х. Прибрама 
осветили позиции радикального бихевиоризма, продемонстриро-
вав (1) существование методов научного исследования субъектив-
ного опыта, (2) ценный вклад этого знания в понимание людей. 
В философии К. Поппер в сотрудничестве с Д. Экклзом, наряду со 
статьями Т. Нагеля «Каково это – быть летучей мышью» и М. Бун-
ге «Проблема тела и разума: Психобиологический подход» про-
кладывали тот же путь. Нейронауки принесли свидетельства влия-
ния подсознательных процессов на деятельность: эксперименты с 
«расщепленным мозгом» (Р. Сперри, М. Газзанига), феномены 
«слеппозрения» (Л. Вайскранц). В экспериментальной психологии 
был сделан важный вклад в развитие микро- (Лейпцигский уни-
верситет, Р. Вернер, Ф. Рифферт, C. Брюденбауэр, М. Хуэмер) и 
генетического подхода к восприятию (Лундский университет, 
У. Крагх, Г. Смит). Труд «Сознательное и подсознательное вос-
приятие: эксперименты по визуальной маскировке и узнаванию 



Цибизова И.М. 

54 

слов» бросил вызов традиционным теориям чтения и продемон-
стрировал (методом принудительного выбора) влияние подсозна-
тельных стимулов на узнавание слов. Эмпирическое подтвержде-
ние сознательных и подсознательных феноменов стимулировало 
исследования характеристик двух каналов обработки информации. 
Подсознательные процессы претворяют внимание, являясь пас-
сивно-автоматическими и досимволическими, сознательные же 
характеризуются интенциональностью, вниманием и использова-
нием символов (Диенес З. и Пернер Й., Либерман М., Эванс Д.). 
Исследователей интересует как их связь, как и сам факт ее суще-
ствования. Эти подходы, характеризующиеся как «гибридные ко-
гнитивные архитектуры», а также как теории «двух процессов», 
или «двух систем», популярны во многих областях когнитивной 
науки, в том числе исследований и осмысления памяти (С. Шах-
тер), восприятия (А. Марсель, С. Эпштейн и Р. Пачини, Д. Нор-
ман), решения задач и принятия решений (С. А. Сломан), искус-
ственного изучения грамматики (А.С. Ребер), социальной 
психологии (П. Дивайн) и овладения вторым языком (С. Крашен), 
а также нейронаук (А. Дамасио, Либерман). Исследования ИИ 
также приняли гибридные когнитивные архитекты для моделиро-
вания человеческого сознания (Б. Кокинов, Р. Сан). Последний 
использовал эту модель для исследования возможности создания 
искусственного сознания. Д. Чалмерс ввел различение между кон-
цептуальным и эмпирическим аспектами проблем сознания, допу-
стив приблизительную первоначальную ориентацию. Эмпириче-
ские проблемы, ассоциирующиеся с концепцией сознания, могут 
быть решены проще, концептуальные же являются более сложны-
ми. Первые, включая относящиеся к нейронным коррелятам фено-
менов сознания, решаются стандартными методами когнитивных 
наук и неврологии. Вторые же нерешаемы классической парадиг-
мой физикализма1 (механицизма) и метафизикой, зачастую им-
плицитной. Это породило призывы поиска более радикальных мо-
дусов для решения проблем, включая пересмотр 
исследовательской перспективы или сдвига парадигмы. Ядро 
                                                   

1 Метафизический тезис, что «всё есть физическое», то есть не существует 
«ничего сверх» физического. 

Это форма онтологического монизма «одной субстанции», взгляд на при-
роду реальности, отличный от дуализма или плюрализма.  



Пер. ст.: Риффер Ф. Сознание: точка зрения философии процесса  
и генетического структурализма – критическое сравнение и … 

55 

сложной проблемы состоит в объяснении, как внутренний, субъек-
тивный и частично активный опыт и чувства, по крайней мере 
иногда достигающие уровня сознания, могут развиться на основа-
нии бесчувственного – физического и биохимического. Субъек-
тивный опыт, как представляется, возникает благодаря физиче-
скому процессу, но совершенно непонятно, как и почему. 
Согласно Т. Нагелю, физическая наука развилась, изъяв разум из 
того, что пытается объяснить, хотя может дать миру гораздо 
больше. По-прежнему отсутствует детальный теоретический под-
ход для изменения существующего статуса кво. Детали подобной 
теории (соперничающей с существующей парадигмой) по-
прежнему непостижимы, но тщательная оценка и обоснованные 
выводы могут выявить какие-то общие черты. Сознательный опыт 
следует считать основополагающей особенностью, не сводимой к 
иной основе. Г. Стросон благодаря труду «Реалистический мо-
низм: почему физикализм влечет за собой панпсихизм1» развил 
дискуссию о смене парадигмы последнего. Его основная идея 
близка основополагающей интуиции философского процессуализ-
ма А. Уайтхеда – влиятельной метафизической теории, объясняю-
щей проблемы сознания. «Все физические вещи – энергия в той 
или иной форме, энергия – касающийся опыта феномен. Нет ни 
одного достойного аргумента в пользу альтернативы субстанци-
ального дуализма». Д. Чалмерс и Г. Стросон предложили решение, 
близкое Уайтхеду: динамичные «капли опыта» служат основанием 
для выстраивания блоков реальности. Философ ссылался на эти 
блоки как на «чувства», подчеркивая их субъективность, внутрен-
ний характер и субъективный характер реальности как таковой. Он 
предположил, что решение сложной проблемы сознания состоит 
из двух шагов. Первый – развитие новой парадигмы (метафизики), 
описывающей все основополагающие части (действительные ве-
щи) субъективной чувствительности, или «субъективные формы». 
Второй – демонстрация того, как специфическая субъективная 
форма сознания появляется в процессе изменения или становления 
и генерирования все более комплексных действительных вещей. 
Хотя последние на всех уровнях этого метафизического комплекса 
имеют субъективную форму, сознательный характер субъективной 

                                                   
1 Представление о всеобщей одушевлённости природы. 



Цибизова И.М. 

56 

формы комплекса действительных вещей предполагает развитие и 
использование символов и тщательно разработанной системы 
«внутреннего комплекса». Лишь определенный комплекс действи-
тельных вещей рассматривается сознанием. Метафизика Уайтхеда 
характеризуется скорее как панэкспериментализм, нежели панпси-
хизм (Д. Гриффин). Это обеспечивает потенциальное решение 
сложной проблемы сознания. Позиция процессуализма предостав-
ляет гибкое онтологическое решение данного паззла, постулируя 
повсеместное существование субъективности в реальности. Оста-
ется объяснить, как развивается ее специфическая форма – созна-
ние. У. Сигер предлагает переосмыслить подход Уайтхеда (p. 86). 

Сравнение исследования Уайтхеда и Пиаже  
о развитии сознания 

Уайтхед и Пиаже являются сторонниками одной парадигмы. 
Людвиг фон Берталанфи отметил, что в начале XX в «механисти-
ческое мировоззрение» подвергалось атакам в биологии, экспери-
ментальной эмбриологии, психологии, социологии и культурной 
антропологии. В философии неокантианцы также критиковали ме-
ханистическую парадигму. В результате появилась новая парадиг-
ма «органического подхода»: отношение к живым системам как 
целому, в отличие от чисто аналитической и обобщающей методо-
логии; динамическая перспектива, в отличие от статической или 
машинной теории организма; основополагающее предположение 
того, что организмы – в первую очередь активные, а не реагирую-
щие системы. Три основополагающих аспекта органической пара-
дигмы – холизм, инициативная активность и динамизм – легко об-
наруживаются в теориях Пиаже и Уайтхеда. Берталанфи 
неслучайно считает последнего предтечей органической парадигмы. 
Одновременно женевский психолог Пиаже начал исследование 
умственного развития ребенка таким образом, который также 
можно отнести к органической концепции. Пиаже не только 
утверждает полезность концепции Уайтхеда, но и прямо ссылается 
на него. Характеризуя концепцию Уайтхеда, Феррис называет ее 
монизмом, так как она учитывает только действительные вещи или 
события. Каждая действительная вещь – это событие или процесс, 
создающий себя интеграцией или инкорпорированием действи-



Пер. ст.: Риффер Ф. Сознание: точка зрения философии процесса  
и генетического структурализма – критическое сравнение и … 

57 

тельной вещи, непосредственной ей предшествующей, через приз-
му собственной уникальной перспективы. «Компенсация» этого 
процесса интеграции или ассимиляции («сращения» или «конкре-
ции» по Уайтхеду) происходит, когда он достигает кульминации в 
окончательном объединении. В этот момент процесс сращения 
претерпевает изменение в своем онтологическом статусе, стано-
вясь новой действительной вещью, которая способна функциони-
ровать как объективный исходный факт для другой зачаточной 
конкреции. Процесс трансформируется в вещь, способную инте-
грироваться в матрицу новой перспективы. Пульсирующий ритм 
создает то, что учреждает реальность. Ритм этой пульсирующей 
сети творит мир как таковой в качестве постоянных колебаний 
между субъективностью (идеализмом) и объективностью (реализ-
мом), и таким образом создает основополагающий субстрат реаль-
ности. Хотя все действительные вещи относятся к одному типу, 
т.е. обладают одинаковыми основными чертами, они различаются 
по сложности – в соответствии с внутренней дифференцией, так 
как сращивающаяся действительная вещь способна интегрировать 
данные (предшествующие действительные вещи) различным обра-
зом и в зависимости от уровня сложности. На одном полюсе про-
стейшие актуальные вещи пассивно интегрируют предшествую-
щие действительные вещи, не принимая активного участия в 
трансформации их данных. На другом находятся люди с развитой 
в космическую эпоху познавательной функцией, учрежденной 
наиболее комплексными действительными вещами. В высококаче-
ственных действительных вещах, формирующих личности, харак-
тер самообусловленности присутствует значительно больше, чем в 
низкоорганизованных действительных вещах. Они интегрируют и 
трансформируют данные более активно и более комплексным, ди-
намическим и инновационным образом. Группы актуальных сущ-
ностей образуют «общества» разной степени сложности. Они уль-
тимативно признают макроскопические вещи: деревья, собак и 
человеческий мозг. Все действительные вещи принадлежат к кон-
кретному обществу, демонстрирующему общую черту – «опреде-
ляющую характеристику». Она передается всем только что раз-
вившимся актуальным сущностям, которые интегрируются, 
обеспечивая действительную вещь отличительной единой идентич-
ностью. Существует много разных видов множеств. Шимпанзе – 



Цибизова И.М. 

58 

комплексное собрание многих обществ, частично иерархически 
структурированных: клеток, органов, костей, синапсов, молекул и 
атомов. Определенные формы этих объединений благоприятны 
для развития сознания. Новокаледонские вороны, решающие 
сложные познавательные задачи, способны использовать и даже 
создавать орудия. 

Не все действительные сущности, формирующие комплекс-
ные общества, генерируют сознательную осведомленность. 
Напротив, у всех, кроме людей, это происходит случайно и при 
благоприятных условиях. Развитие сознания, согласно Уайтхеду, 
предполагает существование «личных обществ», возможных бла-
годаря уникальным свойствам человеческого мозга. Это серийно 
организованные общества – их члены становятся преемниками друг 
друга в последовательном порядке, хотя процесс может быть спон-
танным. Временами эти члены способны достигать уровня созна-
ния. У людей интеграция этих переплетенных и отчасти иерархиче-
ски структурированных множеств учреждает «человеческую 
личность», включающую тело. Помимо прочего личные общества 
включают униформированную направленность (интенциональ-
ность) индивидуальных действий (цели и т.д.). Однако их влияние 
на человеческое бытие далеко от полного; существуют подобще-
ства, действующие независимо и руководящие лично управляе-
мым обществом (при коме и даже вне тела при специфических ис-
кусственных условиях сердцебиение продолжается). Личные 
общества также обеспечивают диахроническую идентичность ин-
дивидуального человеческого бытия, постоянно передавая и 
наследуя определенные характеристики. Вдобавок к созданию и 
сохранению диахронической идентичности люди должны учиться 
гибкости адаптации к постоянно меняющимся условиям, так как 
все общества требуют взаимодействия с окружающей средой. Они 
достигают цели, развивая оригинальный ответ на стимулы. Прос-
тое, серийно управляемое персональное общество не обладает до-
статочной гибкостью для достижения этой второй цели, так как 
при постоянной перерегистрации неизменяемых определяющих 
характеристик позволяет себе ограничиваться прошлым. При при-
дании чрезмерного значения гибкости сохранение диахронической 
идентичности подвергается угрозе и может разрушиться, как де-
монстрируют случаи «раздвоения личности». Следует объяснить, 



Пер. ст.: Риффер Ф. Сознание: точка зрения философии процесса  
и генетического структурализма – критическое сравнение и … 

59 

как оригинальность ответа на стимулы возможна для людей, спон-
танно достигающих диахронической идентичности. Для этого 
Уайтхед вводит концепцию «живого (курсив Ф.Р.) общества». 
Оно является таковым, если свободно взаимодействует с «полно-
стью живым нексусом1», обеспечивающим персональное общество 
потенциально новым опытом и стимулами, на которые оно реаги-
рует. Так как «полностью живой нексус» – не общество (не может 
поддерживать свои определяющие характеристики). Он нуждается 
в защите подходящей среды, у людей предоставляемой структур-
ным обществом мозга. Лишь в общих чертах объясняются способ-
ности к сохранению диахронической идентичности и успешной 
адаптации к изменениям среды посредством «порождения новиз-
ны концептуальных реакций». Последние позволяют индивидууму 
инкорпорировать новые элементы, привносимые изменениями 
среды, с необычной полнотой. Вместо исключения изменений сре-
ды персональное общество интегрирует их, изменяя прежние 
определяющие характеристики: старые и новые элементы объеди-
няются и формируют новую схему. Риттер составил схему для 
объяснения возникновения сознания из трех основных стадий ин-
теграции действительной вещи в процессе конкретизации. Самая 
простая описывается связью между физическим схватыванием (А), 
концептуальным пониманием (В) и их реинтеграцией в физиче-
ской цели (С). Их реляция представляется как пропозициональное 
понимание (перцептивный режим презентационной непосред-
ственности). Наиболее комплексная интеграция осуществляется 
между ними и перцептивным модусом символической ссылки (Е). 
Сознание возникает лишь в последней, наиболее сложной форме 
сращивания, которую Уайтхед называет также интеллектуальным 
постижением, а в философии – суждением. 

А – перспективное физическое схватывание непосредствен-
ности, предшествующей действительным вещам (данным конкре-
ции) посредством физического схватывания. 

В – концептуальное схватывание, включение всего объекта. 
С – физическая цель (синтез А и В). 
[А] – логический предмет, извлекаемый из редукции А. 
[В] – предикативная схема, извлекаемая из В. 

                                                   
1 Центральная часть сущности, центр связей. 



Цибизова И.М. 

60 

D – простое конформное понимание (пропозициональное 
понимание, синтез [А] и [В]).  

E – интеллектуальное понимание. 
В С удовлетворяется физическая цель и превращается в пар-

циальные данные новосозданной действительной вещи. Эту при-
митивную форму перцепции Уайтхед назвал «причинной эффек-
тивностью». Не существует повторной унификации между А и В, 
имеют место дальнейшая дифференция и реинтеграция, ведущие к 
«пропозициональному пониманию». Существуют два вида пропо-
зиционального схватывания: идентичное с перцептивным режимом 
презентационной непосредственности и так называемое образное 
пропозициональное схватывание, изоморфное по отношению к 
началам человеческой мысли. Это свидетельствует о том, что мно-
гоуровневый процесс интеграции служит как метафизическая ин-
терпретация и перцепционный режим презентационной непосред-
ственности и человеческого мышления в общем. В первом случае 
имеет место «двойное исключение», или редукция: физическое 
схватывание редуцируется до т.н. «голого» с функцией логическо-
го предмета в пропозиции, концептуальное до «предиктивной схе-
мы» – предиката к предмету логики. Эту часть оспаривают пред-
ставители вычислительной науки (П. Смоленски): переход от 
коннекционистской (распределительной) обработки к последней 
символической. Во втором случае внешний объект В, вбираемый 
концептуальным пониманием, извлекается из физического схва-
тывания А, в случае воображения внешнего объекта Y воображае-
мое понимание извлекается из иного по отношению к физическому 
схватывания. Концептуализация, происходящая, когда интеграция 
в процессе конкреции создает пропозициональное понимание, от-
лична от суждения. Суждение включает все элементы схемы 1: к 
интеграционному процессу пропозиционального понимания до-
бавляется дальнейший шаг, и пропозициональное понимание D 
реинтегрируется с оригинальным пониманием А; следовательно, 
достигается Е (суждение). Только реальные вещи, достигающие 
высокой степени внутренней дифференциации и (ре)интеграции, 
способны стать сознательными либо (1) перцепцией (посредством 
реинтеграции пропозиционального понимания с оригинальным 
физическим поглощением) или (2) сознательной мыслью (посред-
ством реинтеграции воображаемого пропозиционального понима-



Пер. ст.: Риффер Ф. Сознание: точка зрения философии процесса  
и генетического структурализма – критическое сравнение и … 

61 

ния с оригинальным физическим поглощением) (p. 90). Сознание 
достигает вершины, когда существует противоречие между пропо-
зициональным пониманием (D) и физическим поглощением (А), 
т.е. концептуализация (конкретной части) мира является неверной. 
Если концептуализация ведет к предвидению определенной фор-
мы реальности, в которую верит физическое поглощение, люди 
настраиваются на это противоречие – осознают его. Уайтхед опи-
сывает на феномен как «противоречие утверждение–отрицание». 
Если этого противоречия нет, восприятие мира верно, человек 
нормально ориентируется в реальности без искажений и, следова-
тельно, без нового осознания. Позицию Уайтхеда можно предста-
вить в шести тезисах:  

(1) Примат опыта над сознанием. Сознание предполагает 
опыт, а не наоборот. Люди вовлекаются во взаимодействие с ре-
альностью несколькими способами, предполагающими их воспри-
ятие окружающей среды. Она предоставляет множество вызовов и 
возможностей, а также угроз, которые люди часто осознают, толь-
ко столкнувшись с ними или после реакции на них. После осо-
знанного ответа на эти вызовы и угрозы индивидуумы часто по-
гружаются на уровень подсознательного взаимодействия со 
средой. Большая часть взаимоотношений с окружающим миром 
происходит на подсознательном уровне. Согласно Уайтхеду, со-
знание не инициирует человеческие режимы функционирования. 
Люди «пробуждаются», обнаружив, что заняты в каком-то процес-
се, удовлетворены или нет, и активно модифицируют его или ин-
тенсифицируя, или ослабляя, или ставя новаторские цели. Это ос-
новополагающая процедура, предусмотренная сознанием, модус 
опыта, непосредственно вырастающий из необходимости наследо-
вания индивидуального и экзогенного. «Эффект коктейльной ве-
черинки» (загадка застольной беседы) происходит в том случае, 
когда участник вовлечен в разговор небольшой группы, но внезап-
но слышит свое имя в другой, ближайшей, хотя не слышал самой 
беседы (К. Черри). Имя – единственное слово, достигающее запре-
дельного уровня сознания, даже если человек сознательно не сле-
дил за разговором. Почему имя обладает привилегированным ста-
тусом и одно достигает уровня сознательной осведомленности – 
перспективная тема исследования. Феномен же иллюстрирует, как 
сублимация опыта – восприятие на слух – предшествует сознанию. 



Цибизова И.М. 

62 

Если бы люди не были постоянно погружены в подсознательное 
взаимодействие (включая феноменологический опыт) с окружаю-
щей средой, было бы сложно объяснить, как они временами осо-
знают определенные стимулы, в частности особо значимые. Учиты-
вая вездесущность подсознательного опыта, Уайтхед утверждает: 
«сознание – венец опыта – достигается лишь временами, не явля-
ясь его необходимой основой». Его процессуальная философия 
указывает, что философы, избравшие содержание сознательного 
человеческого знания, заданного как «clare et dictincte» (ясное и 
отчетливое – Р. Декарт), отправной точкой исследования челове-
ческого бытия, впрягли телегу впереди лошади, поскольку осо-
знанное знание представляет доступ лишь к очень ограниченному 
слою многообразного человеческого опыта. Так как эти слои силь-
но тяготеют к абстрактным характеристикам, подобное решение 
сильно ограничивает основания философских теорий. Сознание – 
поздний гость в биологической эволюции, и многие эмпирические 
свидетельства позволяют предположить, что его развитие фавори-
зировалось, поскольку увеличивало приспособляемость видов к 
выполнению специфических задач, критичных для выживания. 
Когда, как зачастую в метафизике, имеешь дело с темами, выхо-
дящими за пределы вопросов повседневного выживания, некрити-
ческое доверие сознанию как исходной точке философской теории 
приводит к ошибкам и путанице. Ясность сознания – цель филосо-
фии (в частности, метафизики) и точных и естественных наук, но 
не исходная точка исследования. Согласно Уайтхеду, сознание 
освещает в первую очередь высшую фазу, в которой оно возника-
ет, предыдущие же – произвольно, поскольку (избирательно, в той 
мере в которой) они остаются компонентами высшей фазы. Эле-
менты опыта, ясно и определенно выделяющиеся в сознании, не 
являются основывающими его фактами. Сознание лишь туманно 
освещает понимание (поглощение) в режиме причинной эффек-
тивности (инстинкт), так как подобные поглощения – примитив-
ные элементы нашего опыта. Но поглощения в режиме презента-
ционной непосредственности имеются среди того опыта, который 
мы получаем при наиболее активном сознании. Следствия прене-
брежения законом, по которому последние производные элементы 
освещаются сознанием более ясно, чем примитивные элементы, 
стали фатальными для надлежащего анализа опыта. Большинство 



Пер. ст.: Риффер Ф. Сознание: точка зрения философии процесса  
и генетического структурализма – критическое сравнение и … 

63 

трудностей философии объясняются этим. Порядок ясного и от-
четливого рассвета в сознании не совпадает с порядком метафизи-
ческой очередности. 

(2) Сознание не заключается только в процессе освещения, 
оставляющем освещаемое неизменным. Случайный читатель мо-
жет прийти к ошибочному выводу, что, согласно Уайтхеду, «осо-
знание» состоит в простом освещении содержания, уже представ-
ленном индивидууму на подсознательном уровне, и что 
отмеченное там остается неизменным, когда его пытаются созна-
тельно понять. Сознание – субъективная форма нового типа по-
глощения, так называемого «умственного поглощения». Интеллек-
туальное понимание скорее (ре)интегрирует более примитивные 
формы такового, чем просто повторяет их. Содержание интеллек-
туального поглощения отлично от более простого. Согласно 
Пиаже, процесс осознания некого содержания (контента), уже от-
меченного на подсознательном уровне, обязательно включает его 
реконфигурацию. Осознание не подобно включению рампы, дела-
ющей для аудитории видимыми уже установленные декорации. 
Напротив, лишь интегрирование – следовательно, изменение более 
примитивных элементов – «освещает» их, делая доступными со-
знанию. Когда прежде подсознательные данные осознанно погло-
щаются, они трансформируются самим процессом, делающим их 
доступными для сознания. 

(3) Сознание предполагает создание пропозиций (символов). 
Пропозициональное поглощение делится на (а) перцепционное и 
(b) творческое. Интеллектуальное предполагает пропозиции и их 
поглощение, отличное от физического. Оно подразделяется на со-
знательную перцепцию, предполагающую его понимание как эле-
мента и интуитивное суждение, интегрирующее интуитивное про-
позициональное поглощение. Пропозиции символизируют 
физическое поглощение (не обязательно простое) и могут транс-
лироваться вербально, хотя не обязательно. Вербальные пропози-
ции обладают явным преимуществом относительно символиче-
ской трансляции физического схватывания. Грамматический 
предмет вербального заявления выступает логическим предметом 
пропозиции, грамматическое определение представляет «предика-
тивную схему» пропозиции. Вербальное выражение – предложе-
ние – означает пропозицию, символическое – факт опыта, который 



Цибизова И.М. 

64 

оно передает. Вербальное лишь отчасти символизирует специфи-
ческую часть реальности (если пропозиция истинна). Символиче-
ское ссылается на физическое схватывание, непосредственно по-
глощающее реальность с уникальной перспективы. В 
интеллектуальном поглощении связь между пропозициональным и 
физическим выражается очевидно, создавая контраст между ними 
(реальностью, какой она должна быть, и реальностью как факта). 
Пропозиция в пропозициональном поглощении символизирует бес-
сознательное примитивное физическое понимание и является ин-
теграцией двух этих элементов, что позволяет факту опыта возвы-
сится до уровня сознательной осведомленности. Нет сознания без 
пропозиций как элемента в объективных данных интеллектуально-
го поглощения. 

(4) Сознание создается пониманием противоречия «утвер-
ждение–отрицание». Сознание предполагает пропозиции, симво-
лизирующие физическое поглощение. Символизация есть необхо-
димое, но не достаточное условие для создания сознания. 
Пропозициональное понимание не является сознательным, созна-
ние появляется только в суждении (интеллектуальное понимание), 
интегрирующим пропозициональное понимание с примитивным 
физическим, т.е. утверждая истинность пропозиции. Первоначаль-
ное физическое поглощение функционирует как аспект реально-
сти, пропозициональное же – как знак / символ, которые могут 
(или нет) верно символизировать или означать этот аспект реаль-
ности. Субъективная форма понимания этого противоречия – со-
знание. Противоречие всесторонне проявляется, если символ, ча-
сто ссылающийся на то, что может быть неверно, символизирует 
факт того, что есть. Человек утверждает, что камень серый. Если 
он приближается к нему с другой стороны, может оказаться что 
это не так. Когда утвердительная пропозиция опровергается фак-
том, противоречие достигает полноты выражения. Общий случай 
сознательного восприятия – негативное таковое, демонстрирую-
щее альтернативу. Осознание – ощущение отрицания. При этом 
ощущение развивается. Негативное восприятие – триумф созна-
ния.  

То же относится к научным теориям, причем чаще. Если 
одиночная пропозиция выражает возможность для специфическо-
го множества действительных вещей, общая выделяет из них часть 



Пер. ст.: Риффер Ф. Сознание: точка зрения философии процесса  
и генетического структурализма – критическое сравнение и … 

65 

лишь путем их обобщения во множество, принадлежащее к опре-
деленному виду множеств. Оно называется универсальным, если 
этот вид множеств включает все множества, обладающие потенци-
алом для цепи реакций. Учитывая данный параллелизм между от-
дельными пропозициями и теориями (общими пропозициями), 
Уайтхед утверждает: сознание требует большего, чем увлечение 
теорией. Это осознание противоречия между просто теорией и 
просто фактом. Отложенное суждение вовлекает возможность 
просмотра многих возможностей, не представленных в реально-
сти. Эта «игра разума», не направленная на конкретную часть ре-
альности, способна исключить возможность, предчувствуя проти-
воречие, стать сознательной. Несоответствие между теорией и 
потенциальной реальностью (другой пропозицией) может приве-
сти к противоречию или новому осознанию. Воображаемая симво-
лическая мысль может играть с непоследовательностью, проливать 
свет на последовательное и постоянное, сравнивая элементы опыта 
с тем, что в воображении с ним не согласуется. Игра с несовме-
стимым позволяет рассмотреть роль непрямого (косвенного) дока-
зательства в математике или логике. Предположив в игре противо-
положное тому, что кто-то считает истинным и пытается доказать, 
мы получаем противоречие и, следовательно, доказательство (по-
средством законов непротиворечивости и исключения третьего в 
бинарной системе истинного значения) того, что противоположное 
суждение верно. Пиаже использовал это, когда предположил, что 
годовалый ребенок способен развить концепцию «постоянства 
объекта», дабы эмпирически продемонстрировать, что это не так.  

(5) Сознание не относится к феноменам «все или ничего», но 
приходит в градациях, постепенно. Существуют разные стадии 
сознания, само же оно является объектом градации. Мы спим, 
дремлем, уверены в своих чувствах, но лишены общности мысли; 
погружены в небольшую область абстрактной мысли, игнорируя 
окружающий мир; внимательны к своим чувствам и ничему дру-
гому; болезненно дискурсивны в широте своего внимания и, нако-
нец, вновь погружаемся во временное забытье во сне или остолбе-
нении. Простое соответствие предикативной схемы пропозиции и 
факта, к которому она относится, пробуждает сознание лишь «в 
зародыше». Полное осознание достигается при несоответствии 



Цибизова И.М. 

66 

пропозиции факту. «Негативное суждение – вершина умственных 
способностей».  

(6) Основная функция сознания – углубление эстетического 
опыта. Основная цель сознательного интеллектуального поглоще-
ния состоит в повышении «эмоциональной интенсивности» фено-
менологического опыта. Отложенное интеллектуальное открывает 
возможность игры с широким спектром комбинаций, нереализо-
ванных в реальности, развивая неизвестный ошеломляющий эмо-
циональный опыт. Согласно Уайтхеду, неясно, поможет ли мысль 
высшего порядка выживанию человечества, будет ли способство-
вать эволюции или приведет к катастрофическим последствиям. 
«Самая близкая аналогия силы сознательной творческой мысли 
прослеживается в развитии некоторых видов животных, растений 
или микробов, годами процветавших как побочный продукт эво-
люции в далеких джунглях или на островах, избежавших внешнего 
мира и создавших цивилизацию или уничтоживших империю, лес 
или континент». Такова потенциальная сила идей, существующих 
в различных философских системах. Новые идеи калибруются 
процессами, уникальными для высоко эволюционировавших видов 
животных, но это не гарантирует того, что они предоставят пре-
имущества. Их новаторство способно улучшить или разрушить 
порядок, они могут нести благо и вред. Развитие сознательной 
мысли высшего порядка повышает шансы человечества на выжи-
вание. Согласно Уайтхеду, история значительно превосходит 
краткие периоды существования любой нации. Возникновение 
жизни лучше всего иллюстрируется заявкой на свободу части ор-
ганизмов, заявкой на определенную независимость индивидуаль-
ности с собственными интересами и деятельностью, не полностью 
выстроенной в соответствии с принуждением окружающей среды. 
Непосредственный результат потребности чувственной индивиду-
альности сводит концепцию жизни обществ до сотен и даже де-
сятков лет. Потребности живых существ невозможно приписать 
высшей ценности выживания как индивидуумов, так и их обществ. 
Напротив, проблема доктрины эволюции состоит в объяснении 
того, как сложный организм со столь ограниченным потенциалом 
выживания развивался. Согласно Уайтхеду, существует трехсту-
пенчатая потребность (1) жить, (2) жить хорошо, (3) жить лучше. 
Искусство жить состоит в том, чтобы оставаться живым, жить в 



Пер. ст.: Риффер Ф. Сознание: точка зрения философии процесса  
и генетического структурализма – критическое сравнение и … 

67 

удовлетворительных условиях и достичь максимального удовле-
творения.  

Теория сознания Ж. Пиаже 

Данная теория, к сожалению, не получила достаточного рас-
пространения.  

Тезис 1. Как и Уайтхед, Пиаже предполагал суб- или подсо-
знательное знание. От внутриутробного развития до двух лет дети 
вовлечены в до-сознательное взаимодействие с непосредственной 
окружающей средой. В два года начинается отчасти сознательное 
взаимодействие, хотя большая часть опыта остается на подсозна-
тельном уровне. Существует различие между двумя видами знания 
– «знанием как», неконцептуальным знанием, навыками, позволя-
ющими действовать, и знанием концептуальным. Первое един-
ственно доступно ребенку до развития второго. Пиаже показывает, 
как при первых успехах оно (концептуальное действие) отстает от 
деятельности, и это очевидное доказательство того, что последняя 
автономна. Сознательное понимание реальности основывается на 
примитивной (подсознательной) связи актора и окружающей сре-
ды. Когда восьмилетних детей спросили, как они ползали, боль-
шинство ответили, что спонтанно двигали руками и ногами, хотя 
это неверно. Они обладали подсознательным знанием, как ползать. 
Это знание временно и логически предшествует сознательно кон-
цептуальному. Здесь наблюдается полное совпадение с Уайтхе-
дом. 

Тезис 2. Развитие сознания – активный процесс. Этот про-
цесс не сводим к простому освещению элементов без их обработ-
ки, модификации. Трансформация контента происходит благодаря 
мысленному абстрагированию. Это очевидно при перестройке со-
держания подсознания неверным образом. Дети семи-восьми лет 
способны запускать раскрученный на веревке деревянный шар под 
определенным углом. Однако выполнившие действие не способны 
описать его и определить угол. Подсознание и сознание не согла-
сованы.  

Тезис 3. Реконструкция подсознательных сенсомоторных 
схем осуществляется на уровне концепций (символов). Сознание с 
самого начала включает концептуализацию. Благодаря ей подсо-



Цибизова И.М. 

68 

знательные схемы переносятся на высший уровень и реконструи-
руются там. Акт становления сознания подразумевает «символи-
ческую функцию». Согласно Пиаже, процессы становления созна-
ния и концептуализации совпадают. Это переход от практической 
ассимиляции к таковой посредством концепций. Процесс концеп-
туализации сопровождается осознанием. 

Тезис 4. Становление сознания – результат опытного проти-
воречия концепции (символа) и реальности. Согласно Уайтхеду, 
концептуализация необходима, но не достаточна для сознания; 
нужно суждение, устанавливающее связь между сформированны-
ми концепциями и частью реальности, которую требуется ассими-
лировать. По мнению Пиаже, сознание является непосредствен-
ным последствием неудачи адаптации и бесполезно, если «что-то 
работает». Пиаже приводит тот же пример с серым камнем. Отри-
цание требует корреляции, координации и зачастую более ком-
плексного вовлечения. 

Тезис 5. Перспектива градации сознания Пиаже сопоставима 
с таковой Уайтхеда, но первый смотрит с иного ракурса. Многие 
детские концепты – результаты ошибок – пример неумения опи-
сать опыт с шаром на веревке. Согласно теории умственного 
«представления», подсознательный навык броска мешает конци-
пировать его. По мнению Китчнера, применение подсознательных 
схем не опирается на концептуализацию. Предшествующее кон-
цептуализации подсознательное восприятие может обрести опре-
деленную осознанность при совершении действия, но остаться в 
чувствах, не интегрируясь в разум. По словам Пиаже, сознание 
возникает лишь при интеллектуальном поглощении и при дей-
ствительном несоответствии концепции. В подсознании могут раз-
виться противоречащие друг другу концепции. Конфликт имеет 
место на двух уровнях. 

Тезис 7. Функция сознания – усовершенствовать воссоздан-
ный баланс. Несоответствие новых внешних стимулов внутренним 
когнитивным процессам вызывает когнитивный дисбаланс инди-
видуума. Когнитивный аппарат стремится восстановить его для 
когнитивного приспособления к новым стимулам. Это вызывает 
совершенствование концепций и лучшую приспособляемость к 
среде, способствуя повышению выживаемости – главной функции 



Пер. ст.: Риффер Ф. Сознание: точка зрения философии процесса  
и генетического структурализма – критическое сравнение и … 

69 

сознания. Уайтхед в этом отношении проявляет скепсис: опасные 
идеи могут подорвать способность к выживанию. 

Заключение 

Многие убеждения относительно легких проблем сознания 
оба мыслителя разделяют. Их расхождения заключаются в следу-
ющих проблемах: 1) случается ли концептуальный конфликт на 
подсознательном уровне и 2) каков принцип функционирования 
сознания. Освещая взаимоотношения сознания и обучения, Риффер 
подчеркивает, что современное обучение в основном базируется на 
сознании: в лекциях излагается современное состояние исследова-
ний дисциплины или ее субдомена в грамотно сформулированных 
предложениях в соответствии с образовательными канонами; этот 
материал распределен по учебникам в соответствии с куррикулу-
мом каждого курса. Студенты запоминают его и воспроизводят 
близко к тексту. Рон Сан, один из ведущих исследователей искус-
ственного интеллекта (ИИ), разработавший гибридную когнитив-
ную структуру (КЛАРИОН), критически отзывается о данной си-
туации. Большинство образовательных установок фокусируется на 
преподавании концептуального знания. Хотя это уместно в ряде 
дисциплин, в других требуется учить информацию, которая легче 
усваивается при практическом опыте. Быть ученым означает не 
просто аккумулировать большое количество специфической явной 
информации. Важнее развить интуитивное (неявное) понимание и 
интуитивные (неявные, процедурные) навыки подходов и исследо-
ваний научных проблем, а также проведения экспериментов. 
В этом свете актуальным вопросом становится сочетание явного и 
неявного обучения. Уайтхед также критиковал слишком абстракт-
ную форму традиционных преподавания и обучения, полагая что 
детское обучение речи начинается на подсознательном уровне при 
непосредственном взаимодействии с опытом окружающего мира. 
Он выделил три этапа, составляющих полный цикл обучения: ро-
мантики, точности и обобщения, – критикуя традиционные (аб-
страктные и линейные) методы за неумение ценить и использовать 
первую фазу, сосредоточиваясь исключительно на второй. Уточ-
нение он считал бесплодным без романтики (отчасти подсозна-
тельного взаимодействия с проблемой), из-за отсутствия смутно 



Цибизова И.М. 

70 

припоминаемых общих фактов, называя простым набором бес-
смысленных заявлений, созданных искусственно и без дальней-
ших ссылок. Т. Шульц, один из ведущих представителей коннек-
ционизма (дисциплины, основывающейся на моделировании 
человеческих когнитивных структур в виртуальных машинах), ре-
комендует применять его разработки в образовании, в частности 
при разработке возможностей обучения, подкрепленного эмпири-
ческими данными. Одно из них – использование личных примеров 
– вполне совместимо с классическим принципом обучения делом. 
В соответствии с этим подходом студентам предлагаются специ-
фические конкретные задания при обеспечении полной целевой 
обратной связи, гарантирующей полный доступ к вариантам реше-
ния всех проблем. Подобная обратная связь, более информативная, 
нежели оценочная, представлена в классическом коннекционизме. 
Компьютерные результаты показывают, что преобразование ин-
формации об ошибочных действиях в полезный целевой вектор 
замедляет и затрудняет обучение. Согласно Щульцу, данные ис-
следований коннекционизма не ведут к защите радикального кон-
структивистского подхода к обучению, устраняющему обратную 
связь с педагогом и предлагающему самим студентам выстраивать 
новые структуры знания, но рекомендуют принять позицию уме-
ренного конструктивизма, который признает учителей с их ин-
струкциями важными элементами учебного процесса. Рекоменда-
ции коннекционистского исследования – практика, обратная связь, 
предварительное знание, хорошо структурированные уроки – вна-
чале могут парадоксально показаться более ориентированным на 
преподавателя, чем на обучающегося. Однако конструктивистские 
подходы (СС1 и ВСС2) вполне согласуется с концепцией образова-
ния Пиаже, которая служит основой методики, ставящей в центр 
учащегося. Шульц предлагает сочетать оба подхода. А. Уайтхед в 
своей трехступенчатой модели образования ставил в центр перво-
го (романтического) и третьего (обобщающего) этапа обучающе-
гося, второго же (уточняющего) – учителя. На первой стадии перед 
обучаемым ставится проблема для самостоятельного решения без 
оказания внешнего давления. На второй – учитель предлагает не-

                                                   
1 Carbon copy (англ.) – углеродная копия. 
2 Blind carbon copy (англ.) – скрытая копия. 



Пер. ст.: Риффер Ф. Сознание: точка зрения философии процесса  
и генетического структурализма – критическое сравнение и … 

71 

обходимые для ее решения знания, связывая их с полученным на 
первом этапе опытом. На третьей происходит возвращение к пер-
вой – перед обучающимся ставится новая проблема. По данным 
исследования Ф. Риффера, изучающие физику по данной методике 
ученики с пятого по восьмой классы, в сравнении с другими про-
демонстрировали более высокие эмоциональное удовлетворение, 
академическую самооценку, всестороннее когнитивное развитие и 
лучшее поведение на занятиях.  

В метафизике Уайтхеда нет постулатов, исключающих ис-
кусственный интеллект. Так как сознание развивается в фактиче-
ских объектах, и все существующее – включая созданные челове-
ком машины – относится к ним, нет причин исключать того что 
машины не смогут развить его. Следует помнить, что лишь ком-
плекс фактических объектов способен привести к суждению (ин-
теллектуальному поглощению) и только суждения (в особенности 
негативные) обладают сознательной субъективной формой. Для 
развития компьютерного сознания машина должна быть построена 
так, чтобы содержать комплекс фактических вещей. Гибридные 
компьютерные архитектуры (HCA), пытающиеся моделировать 
естественные человеческие когнитивные структуры, представля-
ются способными к интеллектуальному пониманию (суждениям). 
Они состоят из 1) примитивной, досимволической формы обра-
ботки внешних стимулов (сравнимых с подсознательной), 2) сим-
волической таковой, основывающейся на первой. HCA при обра-
ботке данных на обоих уровнях способны производить результаты, 
не согласующиеся друг с другом, позволяя сформировать «сужде-
ние» или что-то близкое к нему относительно корректности этих 
данных. Это позволяет Рифферу предположить, что машина спо-
собна развить сознательное понимание – по крайней мере, случай-
но. Однако подобному сознанию не суждено долгое существова-
ние, если одновременно не обеспечить существования «живого 
личного общества», позволяющего фактическим объектам хранить 
и восстанавливать содержание сознания, являющееся предвари-
тельным условием владения им в течение длительного периода 
времени. Именно «живое личное общество» позволяет индивиду-
уму сознательно осмысливать научную проблему часами, днями и 
даже годами. Среда, в которой появились HCA, проще комплекс-
ного и вовлеченного во все человеческого мозга. Хотя развитие 



Цибизова И.М. 

72 

машинного сознания возможно, маловероятно таковое «долго су-
ществующее», что характерно для человеческого мышления. Сле-
довательно, в духе Уайтхеда исследования AI должны быть 
направлены на создание серийно управляемых «живых личных 
обществ», защищающих всю систему. С другой стороны, реакция 
всей системы на окружение требует полностью живой связи. Не-
известно ни одного живого (подобного человеческому сознанию) 
общества, лишенного «подчиненного аппарата неорганических 
обществ». В свете теории Уайтхеда важно не развитие машинного 
сознания, но его стабилизация. Встают вопросы: 1) как стабилизи-
ровать машинное сознательное знание от одного момента до дру-
гого, позволяя ей размышлять о чем-то длительное время; 2) как 
сохранить знание, если оно потребуется после длительного пере-
рыва. Лишь после решения этих вопросов сознание машины 
начнет в чем-то напоминать человеческое. 
 



Реф. ст.: Рымбу Н. Конвенциональная ложь: почти забытая  
концепция 

73 

Реф. ст.: РЫМБУ Н. КОНВЕНЦИОНАЛЬНАЯ ЛОЖЬ: ПОЧТИ 
ЗАБЫТАЯ КОНЦЕПЦИЯ. 
RȂMBU N. The Conventional Lies: An Almost Forgotten Concept // 
Filosofija / Sociology. – Vilnius, 2020. – T. 31, N 3. – P. 209–216. 

Ключевые слова: аморальность; ложь; межкультурная ком-
муникация; Ницше; мораль. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Фило-
софия. – 2022. – № 4. – С. 73–78. – Реф. ст.: Rȃmbu N. The Conventional Lies 
: An Almost Forgotten Concept // Filosofija / Sociologja. – Vilnius, 2020. – 
T. 31, N 3. – P. 209–216. 

Румынский феноменолог и философ культуры из Универси-
тета Александра Иоанна Кузы в Яссах (Румыния) настаивает на 
использовании концепции конвенционной лжи Ф. Ницше в дис-
курсе гуманитарных наук. Конвенциональная / договорная ложь 
связана с рядом феноменов, ошибочно классифицируемых как 
стереотипы или предрассудки, однако является специфическим 
элементом культуры, являясь «программным обеспечением» разума. 

Правда представляет одну из высших ценностей. В той или 
иной форме все цивилизации поклоняются правде и осуждают 
ложь. Однако вопрос о том, что есть истина в представлении Со-
крата, станет испытанием даже для ведущих философов и теоре-
тиков цивилизации, особенно при ссылке на нее в моральном 
смысле. Ф.Ницше характеризовал истину как мобильную армию 
метафор, метонимов и антропоморфизмов, сумму человеческих 
отношений, которые были усовершенствованы, транспонированы 
и приукрашены. После долгого использования они представляются 
прочными, каноническими и обязательными для людей. Истины – 
иллюзии обо всем том, значение чего забыто. Общество для соб-
ственного существования навязывает своим членам «обязатель-



Цибизова И.М. 

74 

ство лгать в соответствии с фиксированными конвенциями / дого-
ворами» обязательным для всех образом. В традиции основания 
цивилизации ложь обладает амбивалентным статусом. «Не произ-
носи ложного свидетельства на ближнего твоего» (Исх. 20, 16) 
можно интерпретировать в любом смысле. Несомненно одно: 
ложь не осуждается сурово и безусловно не считается ценностью, 
но при определенных обстоятельствах допускается и почитается 
благочестивый обман (pia fraus). В трактате «О лжи» блаженный 
Аврелий Августин, анализируя фрагменты Библии, разрешающие 
ложь в благих целях, утверждал ее допустимость. 

В контексте культурных традиций многих народов можно 
утверждать, что правда непривлекательна как антипод лжи, оттал-
кивающей самой по себе. Чаще всего правды избегают. Она усваи-
вается лишь в окружении лжи. Без ауры последней первая не име-
ет силы и очарования (p. 210). 

Цивилизацию невозможно построить без лжи, названной 
Ницше конвенциональной. Х.-Г. Гадамер создал герменевтику 
«утверждения лжи», под которой понимал ситуацию, когда истин-
ное в одном смысле в целом таковым не является. Язык часто вво-
дит в заблуждение, вместо передачи истины скрывая ее полностью 
или частично. Герменевтическая рефлексия сосредоточена на со-
крытии, часто имеющем место там, где отсутствует коммуника-
ция, или самовыражение. Использование языка ведет к бессозна-
тельной передаче ряда предубеждений, которые содержит каждый 
язык и от которых следует отличать конвенциональную ложь. 
Первые бессознательны, вторая используется намеренно, словно 
это истина. В случае обычной лжи лгущий отвращает от себя. 
Формально ложь осуждает каждый разумный человек. При лжи 
конвенциональной участник диалога связывается лишь с самим 
собой. Оба исключаются из коммуникации в том смысле, что по-
средством конвенциональной лжи ничего не передают, хотя ниче-
го не скрывают. Парадоксальный аспект легко понимается в про-
стейшем виде договорной лжи – политике. Кант вопрошал, может 
ли неправда, например простая вежливость (унизительная форму-
ла в конце письма), стать ложью. Подобная ложь никого не обма-
нывает, так как используется всем обществом. Благодаря конвен-
ции или социальному договору вопиющую неправду трактуют как 
глубокую истину и, соответственно, почитают. Моральным санк-



Реф. ст.: Рымбу Н. Конвенциональная ложь: почти забытая  
концепция 

75 

циям подвергается не использующий конвенциональную ложь, но 
ее обличающий. Первый считается цивилизованным, элегантным, 
образованным и воспитанным, второй – необразованным и невос-
питанным варваром. Общество вознаграждает не только морально, 
но и материально поддерживающих такую ложь. Она включает все 
виды идеологии, цели которых сущностно состоят в пропаганде 
конвенциональной лжи, религиозной или политической. Все жи-
вущие, независимо от цивилизации, – участники игнорируемой 
ими кампании конвенциональной лжи. Они в курсе этого или при-
знают ее, не осуждая морально. С. Дитц описывает «серые области 
лжи», где размещаются вежливость, реклама и подобные им куль-
турные феномены и где молчаливо принимается ложь. М. Нордау 
представил основные типы таковой лжи в Западной цивилизации в 
труде «Ложь культурного человечества». Этот труд, запрещенный 
в России, подвергшийся конфискации тиражей в Австрии и вклю-
ченный Индекс запрещенных книг Ватикана, обрел скандальный 
успех, выдержав более семидесяти изданий и переводов на разные 
языки. Для Нордау, как и для Ницше, которого автор яростно кри-
тиковал, конвенциональная ложь – неверное утверждение с когни-
тивной точки зрения (p. 210–211). Однако благодаря скорее мол-
чаливому, нежели явному договору, она трактует всеми членами 
общества как правда. Даже при осознании ее фальши неписанные 
правила цивилизации вынуждают не оспаривать истинной ценно-
сти подобных утверждения. Все цивилизации основаны на свя-
щенной лжи (Овидий), становящейся в определенных обстоятель-
ствах спасительной. Все «реформаторы человечества» – деятели 
национального или всемирного значения (Ницше) – ее используют 
ради усовершенствования мира. Ни Ману, ни Платон, ни Конфу-
ций, ни иудейские, ни христианские проповедники не сомневались 
в собственном праве на ложь. Намерения сделать человечество 
нравственным основывались на безнравственности. Не только ин-
дивидуумы критической значимости (К. Ясперс) прибегают ко 
лжи ради «усовершенствования» человечества, ложь сохраняется в 
сущности цивилизации как таковая, конвенционная. Ницше ссы-
лался на аморальность морали или установление последней сред-
ствами, осуждаемыми как безнравственные. Конвенциональная 
ложь продолжает почитаться, даже когда новая цивилизация до-
стигает пика и правду говорить не боятся. Если к конвенционной 



Цибизова И.М. 

76 

лжи относятся с подозрением и систематически разоблачают, ци-
вилизация загнивает и вскоре обрушивается. Согласно Ницше, 
психологические мотивы уважения цивилизацией конвенциональ-
ной лжи состоят в том, что «зверь внутри нас, желает, чтобы ему 
лгали; мораль – конвенциональная ложь». Без заблуждений, зало-
женных в моральном притворстве, человек остается животным. 
Ложь – человеческий феномен. Ее невозможно избежать, потому 
приходится учиться жить с ней. А. Шоппенгауэр предлагал не 
лгать, но и не говорить всей правды. Последнюю часто открывают 
для сокрытия другой лжи. В теории и на практике ложь и истина 
всегда соседствуют как две основополагающие концепции. Не 
умеющий лгать, когда того требуют обстоятельства, болен. Шизо-
френик не может лгать. 

Рассматривая религиозную ложь (p. 211–212), Рымбо осмыс-
ливает утверждение Ницше, по которому допущение лжи в благих 
целях – принцип теории всех священнослужителей. Подобная 
ложь искусно формулируется ради получения жречеством власти 
или подмены власти политической (p. 211–212). Святая ложь 
изобретает наказующего и вознаграждающего бога, блюдущего 
кодекс священников и посылающего их в мир своими глашатаями 
и представителями. Она – суть выражения воли и власти касты 
священников. Все христианине знают, что их религия началась не 
с исторической личности – Иисуса – и притворяются, будто это 
правда. Искренняя вера в божество не имеет ничего общего с ло-
жью, появляющейся при имитации веры. Она проявляется в отно-
шениях церкви с обществом и индивидуумом. «Антихрист» – 
упражнение в интеллектуальной честности и отваге, срывающее 
маски с религиозной лжи. Образцы последней бесчисленны во 
всех конфессиях мира. В христианстве это заявления об обладании 
предметами чудодейственными свойствами после освящения, уча-
стии Святого Духа в выборах папы римского (Нордау). Разоблаче-
ние святой лжи и в наши дни сопряжено с риском, так как касается 
оснований религии и цивилизации. 

При осмыслении супружеской лжи Рымбу подчеркивает, что 
семья как основополагающий институт цивилизации всегда была 
окружена конвенциональной ложью (p. 212–213). Не освятившие 
союз публично клеймятся или наказываются обществом, связыва-
емом с судьбами его и цивилизации. Супружество стало обоюд-



Реф. ст.: Рымбу Н. Конвенциональная ложь: почти забытая  
концепция 

77 

ным соглашением, в котором не больше места для любви, чем в 
контракте двух капиталистов о совместном предприятии (Нордау). 
Капиталистический эгоизм процветает даже в семье, в которой 
должна присутствовать солидарность (p. 212–213). Конвенционная 
ложь состоит в требовании морального здоровья семьи, предписы-
вающем любовь. В реальности превалируют материальные инте-
ресы, в которых духовное отсутствует. Основание супружества на 
любви – конвенциональная ложь цивилизации. И.В. Гете заим-
ствовал из химии концепцию любви как «избирательного притя-
жения». Там притяжение частиц двух тел заставляет из объеди-
няться, образуя смесь, полностью отличную от них по своим 
свойствам. Эта «химия» относится к сущности жизни и, вероятно, 
вовеки останется загадкой. Конвенциональная супружеская ложь 
находит притяжение там, где его нет. Институт семьи упрямо 
утверждает веру в то, что любовь, будучи страстью, способна 
длится всю жизнь (Ницше). 

Интерпретируя политическую ложь, Рымбо подчеркивает, 
что некоторые авторы открыто говорят о праве на нее (С. Дитц). 
Политический фактор оправдывает или вынуждает лгать управля-
емой нации. Фридрих II Великий Прусский в «Антимакиавелли» 
не оправдывал ложь и обман ни при каких обстоятельствах. 
У.А. Шиблз допускал обман граждан государством ради их блага. 
Кант выступал за абсолютное исключение лжи из политики. В ней 
ложь часто обретает мифический облик, утверждая божественное 
происхождение монархии, аристократии, миф об арийцах и т. д. 
Ныне такой миф создается ради вооружения разумов сограждан и 
искусственного возбуждения ненависти к реальному или вообра-
жаемому врагу (Э. Кассирер) (p. 213–214). Согласно Нордау, пар-
ламентская демократия – образец конвенциональной лжи в силу 
противоречия теории и практики. В теории – это рациональная ле-
гитимизация власти, но в действительности она моделирована 
культурой. С этой перспективы одно государство нерационально с 
точки зрения другого. Парламентская демократия представляет 
власть народа, осуществляемую посредством голосования, которое 
определяет конфигурацию парламента. Теоретически государство – 
суверен, действующий как абсолютный монарх прежних времен. 
Провозглашение людей сувереном в парламентской демократии – 
политическая ложь (Нордау). На практике эгоизм и своекорыстие 



Цибизова И.М. 

78 

присутствуют в любом представительстве суверенной нации. 
В парламенте каждый представляет себя или небольшую группу, 
из которой пытается извлечь выгоду на всех уровнях. Теоретиче-
ски в парламент должны попадать наиболее ценные члены обще-
ства, но это возможно лишь для амбициозных. У великих людей 
нет шансов соперничать с демагогами, представленными на всех 
уровнях парламентской демократии. Дух реформаторов и мучени-
ков появляется перед массами лишь для учительствования, указа-
ния недостатков, ошибок, не для повторения сладких слов, кото-
рые хотят услышать. В них чаще бросают камнями, чем коронуют 
цветочными венками. Дебаты ведутся лишь для поддержания фик-
ции парламентаризма – все решено заранее. Ныне политическая 
ложь преумножилась, и скрывать ее все труднее (p. 214). Для леги-
тимизации монархии долгие века использовалась формула при 
подписи документов «Милостью Божьей». 

Автор заключает, что конвенциональная ложь присуща лю-
бой цивилизации. Временами она разоблачается и исчезает, но не-
медленно заменяется другой. Это относится и к предубеждениям. 
Изучение такой лжи представляет важный аспект межкультурного 
соперничества. 

И.М. Цибизова*  
 

                                                   
* Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник Отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН. E-mail: itsibizova@mail.ru 

mailto:itsibizova@mail.ru


Реф. ст.: Чюрлёнис Й. Этика «Корпуса Гиппократа»: философские 
основы современной дискуссии 

79 

ЭТИКА 

Реф. ст.: ЧЮРЛЁНИС Й. ЭТИКА «КОРПУСА ГИППОКРАТА»: 
ФИЛОСОФСКИЕ ОСНОВЫ СОВРЕМЕННОЙ ДИСКУССИИ. 
CIURLIONIS J. Ethics Of The Corpus Hippocraticum: Philosophical 
Foundations Of A Contemporary Debate // Acta Baltica Historiae et 
Philosophiae Scientiarum Baltic Countries. – 2022. – Vol. 10, N 1. – 
P. 42–60. 

Ключевые слова: биоэтика; элементы и жизненные соки; 
этика Гиппократа; холистический подход; медицина. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Филосо-
фия. – 2022. – № 4. – С. 79–81. Реф. ст.: Ciurlionis J. Ethics of the Corpus 
Hippocraticum : Philosophical Foundations Of A Contemporary Debate // Acta 
Baltica Historiae et Philosophiae Scientiarum Baltic Countries. – 2022. – 
Vol. 10, N 1. – P. 42–60. 

Автор статьи – доктор Йонас Чюрлёнис – работает в Виль-
нюсском университете (Литва), где получил степень доктора фи-
лософии (PhD). Он также учился в Рузвельтском университете 
(Чикаго, США). Чюрлёнис читает курсы по истории и философии 
науки, эстетике и британскому эмпиризму. Помимо своей основ-
ной специализации он также преподает различные лекционные 
курсы в университетах по всей Европе. Он был приглашенным 
профессором в Университете кардинала Стефана Вышинского 
(Варшава, Польша); в Университете Сассари (Сардиния, Италия) и 
в Академии Або (Турку, Финляндия). Чюрлёнис является автором 
ряда статей в научных журналах, организатором международной 
конференции «Космос и время: междисциплинарный подход», 
членом редколлегии ряда журналов. Его основные научные инте-
ресы – метафизика, история философии и науки, древнегреческая 
философия, философия пространства и времени. Его текущая ра-



Гранин Р.С. 

80 

бота сосредоточена на древнегреческой философии и науке, в ос-
новном на взаимосвязи философии математики, астрономии и му-
зыки (р. 60). 

Чюрлёнис посвятил свою статью современной дискуссии об 
этике Гиппократа. Он пишет, что как противники, так и сторонни-
ки гиппократовской медицинской этики не могут игнорировать 
сложность этой этической системы. Этика «Корпуса Гиппократа» 
(лат. «Corpus Hippocraticum», также – «Гиппократов сборник», 
«Сборник Гиппократа») можно правильно понять только в связи с 
физиологическими и психологическими факторами. Поэтому ны-
нешняя дискуссия лишь частично представляет этические пробле-
мы, и многие аргументы в ней не могут быть рассмотрены как 
действительные (физические). Кроме того, сложность этики Гип-
пократа показывает, что немногие из ее принципов все еще дей-
ствуют сегодня и заслуживают дальнейшего анализа. Но некото-
рые из ее принципов бесспорно включены в современную 
медицинскую этику (р. 42). 

Несмотря на все еще продолжающиеся сегодня дебаты меж-
ду сторонниками и противниками старой гиппократовской этиче-
ской традиции, отмечает автор, все еще слишком рано, если вооб-
ще возможно, делать окончательные выводы. Однако ряд тезисов 
можно сформулировать: 

– Сама дискуссия носит скорее философский, а не юридиче-
ский или научный характер. Как таковая, она представляет собой 
оппозицию двух разных философских мировоззрений на человече-
скую природу и ее основания.  

– Хотя медицину Гиппократа можно считать устаревшей, 
оглядываясь на нее из современной научной перспективы, ее эти-
ческий кодекс частично, но широко воспринят современной науч-
ной парадигмой. 

– Обсуждаемые этические вопросы часто зависят от различ-
ных интерпретаций из тех же старых и все еще действующих 
принципов. Таким образом, принцип «не навреди» принимается 
обеими точками зрения, но его ограничения интерпретируются по-
разному. 

Критика этических принципов Гиппократа должна учиты-
вать целостную философскую систему, в рамках которой она опе-
рирует, не редуцируя ее и не исключая многообразие ее факторов. 



Реф. ст.: Чюрлёнис Й. Этика «Корпуса Гиппократа»: философские 
основы современной дискуссии 

81 

Поэтому критика гиппократовской традиции не оправдывает себя, 
так как не использует холистический принцип, когда считается, 
что целое больше своих составляющих частей. Недостаточное 
внимание к социальным, политическим или экономическим фак-
торам недопустимо, пишет автор. 

Спорный вопрос, можно ли вообще разрешить дебаты, пред-
ложив более удачный компромисс, нежели чем тот который был 
достигнут сегодня. Однако главный вопрос заключается в том, 
нужно ли, вообще, решать данную проблемму, так как естествен-
ное решение уже представлено – есть врачи, которые следуют ста-
рому традиционному этическому кодексу («не навреди»), и те, кто 
этого не делает. В конечном итоге выбор остается за пациентом, 
какому врачу доверить свою жизнь и здоровье (р. 57). 

Р.С. Гранин* 
 

                                                   
* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: grrom@mail.ru 

mailto:grrom@mail.ru


Летов О.В. 

82 

УДК 171.0 
ЛЕТОВ О.В.∗ МОРАЛЬ И НАУКА: ДОБРОДЕТЕЛЬ, КЛИМАТИ-
ЧЕСКИЙ КРИЗИС, ГЕНДЕРНЫЕ РОЛИ. (Обзор).  
DOI: 10.31249/rphil/2022.04.11 

Аннотация. В обзоре рассматриваются этические аспекты 
проблемы «сигнализации добродетели», климатических изменений 
и гендерных ролей.  

Ключевые слова: моральный дискурс; субъект сигнализации 
добродетели; несправедливость; целостность самооценки; клима-
тические изменения; гендер.  
LETOV O.V. Morality And Science: Virtue, Climate Crisis, Gender 
Roles (Review). 

Annotation. The review examines the ethical aspects of the 
problem of «virtue signaling», climate change and gender roles.  

Keywords: moral discourse; the subject of virtue signaling; 
injustice; integrity of self-esteem; climate change; gender. 

Для цитирования: Летов О.В. Мораль и наука: добродетель, кли-
матический кризис, гендерные роли (Обзор) // Социальные и гуманитар-
ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 
2022. – № 4. – С. 82–88. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.11 

Н. Леви (отделение философии университета Макквари, Ав-
стралия) отмечает, что сигнализация о человеческой приверженно-
сти нормам является центральной и оправданной функцией мо-
рального дискурса, и те же самые сигналы служат доказательством 

                                                   
∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: mramor59@mail.ru 

mailto:mramor59@mail.ru


Мораль и наука: добродетель, климатический кризис, гендерные роли 

83 

(более высокого порядка), которое должным образом принимается 
во внимание в процессе формирования нравственных убеждений. 
«Хотя некоторые пороки, приписываемые сигнализации доброде-
тели, являются подлинными, тот факт, что эта сигнализация по-
рождает подобные проблемы, не является причиной для отказа от 
этой практики» [2, p. 9545]. Все практики, даже самые ценные, 
имеют свои риски и патологии. Сигнализация добродетели имеет 
свои достоинства, и эти достоинства обычно перевешивают ее не-
достатки. 

Сигнализация добродетели подрывает первичную функцию 
публичного морального дискурса, заменяя механизмы социально-
го сравнения обменом доводами и тем самым внося изменения в 
моральные рассуждения. Эта функция предоставляет моральным 
агентам подлинные (более высокого порядка) доказательства. 
Признание этой функции само по себе имеет большое значение 
для подтверждения сигнализации о добродетели. Сигнализация 
добродетели поддерживает совещательную функцию морального 
дискурса и ценна своей сигнальной ролью. 

Публичный моральный дискурс оправдывается его ролью в 
улучшении моральных убеждений аудитории и, возможно, обще-
ства в целом. Но субъект сигнализации добродетели чрезмерно 
озабочен собой, а не теми вопросами, которые он намеревается 
обсудить. Хотя он также может стремиться убедить других и со-
здать лучший мир, по крайней мере, одним из его основных моти-
вов является признание. Он сигнализирует о своем предполагае-
мом моральном понимании и своих высших ценностях, тем самым 
превращая моральный дискурс в «проект тщеславия». Что именно 
плохого в том, чтобы превратить моральный дискурс в тщеслав-
ный проект? Беспокойство может включать в себя лицемерие. 
Субъект сигнализации добродетели заявляет, что обеспокоен не-
справедливостью, и на самом деле возмущается ею, но вместо это-
го (или в какой-то степени также) мотивирован желанием дать 
другим понять, насколько он «морально продвинут». 

Н. Леви приходит к следующим выводам. Обвинение в том, 
что кто-то участвует в передаче сигналов добродетели, широко 
воспринимается как обоснованное. Сигнализация добродетели не 
является иррациональным или нерациональным влиянием на фор-
мирование убеждений. Скорее, она предоставляет доказательства 



Летов О.В. 

84 

(высшего порядка), которые служат предпосылкой к рациональ-
ному обсуждению. Более того, сигнализация не является извраще-
нием центральной функции морального дискурса. Независимо от 
роли, которую она играет в обсуждении, сигнализация является 
центральной функцией публичного морального дискурса и играет 
важную роль в обеспечении сотрудничества. Добродетельные 
субъекты сигнализации в основном не лицемерны в своих моти-
вах, и есть некоторые основания полагать, что они не являются 
нечестными в своих сигналах. Две функции сигнализации добро-
детели – ее роль в предоставлении доказательств более высокого 
порядка, с одной стороны, и ее роль в решении проблемы коорди-
нации, с другой – не являются полностью независимыми. Есть все 
основания полагать, что эти две функции взаимодополняемы и не 
противоречат друг другу. Если субъекты сигнализации добродете-
ли претендуют на доказательства более высокого порядка, они 
должны быть честными. Выраженное возмущение имеет некото-
рую достоверную связь с оценкой человеком нравственной не-
справедливости. 

К. Тиммерман (Институт истории, философии и медицин-
ской этики, Ульмский университет, Германия), К. Уобниц (Инсти-
тут медицинской информации, Мюнхен, Германия) и В. Уайльд 
(отдел медицинской этики Огсбургского университета, Германия) 
отмечают, что климатический кризис представляет угрозу для гло-
бального общественного здравоохранения. Любой вопрос обще-
ственного здравоохранения также является этической проблемой. 
Это обстоятельство связано с тем, что цели исследований и прак-
тика в области общественного здравоохранения почти всегда ка-
саются вопросов равенства и справедливости в попытке достичь 
наилучших возможных результатов в отношении здоровья для 
всех. Таким образом, цели общественного здравоохранения по 
своей сути основаны на ценностях. «Представители этики обще-
ственного здравоохранения исследуют цели и ценности, обсуждает 
моральные дилеммы и анализирует способы достижения целей в 
условиях нехватки ресурсов, различных систем ценностей, множе-
ственные формы дискриминации и конкурирующие интересы» [3, 
p. 37]. 

Хотя на сегодняшний день большая часть выбросов произ-
водится самыми богатыми странами, последствия изменения кли-



Мораль и наука: добродетель, климатический кризис, гендерные роли 

85 

мата для общественного здравоохранения в первую очередь затра-
гивают страны с более низким уровнем дохода. Это проблема гло-
бального неравенства. Неравный вклад в изменение климата и 
другие экологические кризисы различных групп населения с тече-
нием времени подразумевают несправедливость по отношению к 
будущим поколениям, сталкивающимся с угрозами потери воз-
можности процветающей жизни. Во всех странах определенные 
группы населения сталкиваются с более высокими формами риска 
для здоровья, чем другие, в том числе, например, пожилые люди, 
беременные женщины и маленькие дети, люди с психическими 
или физическими нарушениями, вынужденные мигранты и люди с 
низким социально-экономическим статусом. 

Другие нормативные параметры, характеризующие экологи-
ческие кризисы, можно определить как неудачи в распознавании. 
К ним относится признание различных видов удобств, которые 
люди получают от общих благ, таких как чистый воздух, леса и 
коралловые рифы. Другой пример – неспособность распознать 
эпистемическую несправедливость, чей голос не слышен, когда 
дело доходит до переговоров об ответственности, установлении 
приоритетов и выявления различных потребностей. 

Таким образом, роль этики общественного здравоохранения 
состоит в том, чтобы поддерживать выявление нормативных ас-
пектов климата и других экологических кризисов, а также разра-
ботать руководство по их преодолению. Раскрытие и описание 
этих нормативных параметров необходимо для того, чтобы нести 
ответственность за выполнение моральных норм, которых призва-
но придерживаться глобальное общество. Существует достаточно 
ресурсов по этике общественного здравоохранения, которые могут 
помочь проанализировать потенциальные моральные конфликты и 
направить процесс принятия решений исходя из соображений 
справедливости и невыгодности подобных действий. Если челове-
чество признает, что окружающая среда также имеет внутреннюю 
ценность, крайне важно чтобы люди жили, не способствуя ее раз-
рушению. Будущие поколения должны более серьезно относиться 
к требованиям коренных народов, чтобы иметь возможность взаи-
модействовать с природой в целях оценки и передачи биокультур-
ного наследия. Этика общественного здравоохранения, основанная 
на экологической этике и учитывающая перспективы планетарно-



Летов О.В. 

86 

го здоровья, может решить этические проблемы, связанные с кли-
матическим кризисом. 

Согласно Б.Д. Эрпу (Оксфордский университет, Великобри-
тания), некоторые люди думают, что следует отменить пол – про-
сто избавиться от него. Обычно эти люди не считают, что необхо-
димо покончить с сексом: грубо говоря, с физическим, или 
биологическим различием между женщинами и мужчинами. Ско-
рее они думают, что было бы лучше, если бы секс не был привязан 
к социально навязанным гендерным ролям, предписывающим, как 
люди должны вести себя на основе их пола. «И их предложение, 
как добиться этого лучшего будущего, состоит в том, чтобы пол-
ностью отказаться от гендерных ролей и связанных с ними куль-
турных норм» [1]. 

В современной западной культуре считается нормальным и 
приемлемым для женщин, но не для мужчин, носить платья. Муж-
чины, которые носят платья, выделяются как нарушающие норму. 
Но если скоординированная кампания заставит достаточно боль-
шой процент мужчин носить платья, эта норма со временем ослаб-
нет. По мере того как все больше черт и моделей поведения под-
вергалось такому процессу, различие между мужскими и 
женскими гендерными ролями становилось все менее и менее чет-
ким. Существует тенденция к элиминации подобного различия. 
Подобное ограничение представляет собой отмену пола (т.е. пред-
писывающих социальных различий по признаку пола). Назовем 
людей, которые хотят чтобы эта отмена произошла, «гендерными 
аболиционистами». Однако не все являются гендерными аболици-
онистами. Напротив, многие считают гендерные роли уместными 
и даже естественными и неизбежными. На одном полюсе этого 
спектра находятся социально консервативные религиозные люди. 
Они могут подумать, что Бог создал людей, как и животных, в ка-
честве самцов и самок, размножающихся половым путем и наде-
ленных определенными функциями или обязанностями в зависи-
мости от пола. Таким образом, для того чтобы быть настоящим 
мужчиной в глазах Бога, мужчина должен быть, скажем, сильным 
и защищающим (среди прочих стереотипно «мужских» черт), а 
женщина должна быть заботливой (среди прочих стереотипно 
«женских» черт). 



Мораль и наука: добродетель, климатический кризис, гендерные роли 

87 

Но не только религиозные консерваторы считают, что сле-
дует придерживаться половой принадлежности в той или иной 
форме. На другом конце спектра находятся (некоторые) прогрес-
сивные люди, которые верят, что принадлежность к полу может 
помочь членам определенных групп, находящихся в неблагопри-
ятном положении, разобраться в своих мыслях в окружающем со-
циальном мире. Согласно одной недавней формулировке этой точ-
ки зрения, люди с трансгендерной идентичностью могут оказаться 
фактически «стертыми» из общества без чувства половой принад-
лежности. Рассмотрим кого-то с типичным мужским телом, кото-
рый чувствует себя отчужденным от своей сексуальной анатомии. 
Предположим, что это отчуждение хотя бы отчасти обусловлено 
стабильными внутренними факторами: оно не полностью обуслов-
лено несправедливым социальным давлением. А теперь предпо-
ложим, что этот человек считает, что он меньше всего страдает и 
лучше всего способен процветать в женской гендерной роли. Если 
такая роль перестала существовать, думается, это обстоятельство 
может сделать существование человека (и им подобных) еще хуже, 
угрожая целостности их самооценки или идентичности. 

Б.Д. Эрп приходит к следующим выводам. Гендерные або-
лиционисты обеспокоены тем, что нынешняя доминантная гендер-
ная идеология (ДГИ) вредна и систематически угнетает женщин. 
Они утверждают, что простого реформирования гендерных ролей 
недостаточно для решения этих проблем, поэтому с ними необхо-
димо полностью покончить. С другой стороны, прогрессивные 
противники отмены, хотя они также возражают против различных 
аспектов ДГИ, обеспокоены тем, что полная отмена чувства поло-
вой принадлежности может нанести вред трансгендерам. Нравится 
людям это или нет, но есть по крайней мере некоторые существен-
ные культурные различия между мужчинами и женщинами на ви-
довом уровне независимо от их социализации. Иными словами, 
пока существует какой-то внятный способ сигнализировать о сво-
ем (желаемом) членстве в социально признанной гендерной кате-
гории, трансгендеры – в том виде, в котором они сейчас суще-
ствуют – не должны быть «исключены» из общества. В то же 
время необходимо сделать все возможное, чтобы пересмотреть 
существующие гендерные сценарии, чтобы стереть те аспекты, 



Летов О.В. 

88 

которые склонны поддерживать мужское доминирование и жен-
ское подчинение. 

Список литературы 

1. Earp B.D. Abolishing gender // Future Morality / ed. by D. Edmonds. – Oxford ; 
New York : Oxford University Press, 2021. – P. 35–49. – URL: 
https://www.researchgate.net/publication/344243608_Abolishing_Gender (date of 
access: 27.03.2022). – DOI: 10.1093/oso/9780198862086.003.0004 

2. Levy N. Virtue signalling is virtuous // Synthese. – 2021. – Vol. 198. – P. 9545–
9562. – URL: https://link.springer.com/article/10.1007/s11229-020-02653-9 (date 
of access: 27.03.2022). – DOI: https://doi.org/10.1007/s11229-020-02653-9 

3. Timmermann C., Wabnitz K., Wild V. Responding to the climate crisis – bridging 
the gap between public health ethics and environmental ethics // Public health 
forum. – 2022. – Vol. 30, N 1. – P. 37–40. – URL: https://www.degruyter.com/ 
document/doi/10.1515/pubhef-2021-0141/html (date of access: 27.03.2022). – DOI: 
https://doi.org/10.1515/pubhef-2021-0141 

 

https://www.researchgate.net/publication/344243608_Abolishing_Gender
https://link.springer.com/article/10.1007/s11229-020-02653-9
https://doi.org/10.1007/s11229-020-02653-9
https://doi.org/10.1515/pubhef-2021-0141


Этические аспекты развития генетики: проблема генетического  
редактирования 

89 

УДК 179. 
ЛЕТОВ О.В.∗ ЭТИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ РАЗВИТИЯ ГЕНЕТИКИ: 
ПРОБЛЕМА ГЕНЕТИЧЕСКОГО РЕДАКТИРОВАНИЯ. (Обзор). 
DOI: 10.31249/rphil/2022.04.12 

Аннотация. Обзор посвящен этическим проблемам развития 
генетических технологий. Указывается, что внесение модифика-
ций в геном с/х животных для увеличения объёмов производства и 
получения продуктов питания человека с заданными свойствами – 
перспективное направление биотехнологии. Основной недостаток 
классического трансгенеза – непредсказуемость места интеграции 
трансгена в геном и количество встроенных копий. Возник новый 
термин – «генетическое редактирование», что наряду с целью вве-
дения нового качества (или удаления нежелательного имеющего-
ся) подразумевает – «не навреди». Получение трансгенного орга-
низма включает три стадии: создание генной конструкции, 
внедрение ее в геном организма, анализ на трансгенность и селек-
цию модифицированных организмов. 

Ключевые слова: этический принцип «не навреди»; селекция 
трансгенных эмбрионов; ускоренная искусственная селекция; 
трансгенные технологии. 
LETOV O.V. Ethical Aspects Of The Development Of Genetics: The 
Problem Of Genetic Editing. (Review). 

Annotation. The review is devoted to the ethical problems of the 
development of genetic technologies. It is indicated that the 
introduction of modifications into the genome of agricultural animals to 

                                                   
∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: mramor59@mail.ru 

mailto:mramor59@mail.ru


Летов О.В. 

90 

increase production volumes and obtain human food products with 
desired properties is a promising direction in biotechnology. The main 
disadvantage of classical transgenesis is the unpredictability of the site 
of integration of the transgene into the genome and the number of built-
in copies. A new term has emerged, genetic editing, which, along with 
the goal of introducing a new quality (or removing an unwanted 
existing one), implies «do no harm». Obtaining a transgenic organism 
includes three stages: the creation of a gene construct, its introduction 
into the genome of the organism, analysis for transgenicity, and 
selection of modified organisms.  

Keywords: ethical principle «do no harm»; selection of 
transgenic embryos; accelerated artificial selection; transgenic 
technologies. 

Для цитирования: Летов О.В. Этические аспекты развития генети-
ки: проблема генетического редактирования. (Обзор) // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : 
Философия. – 2022. – № 4. – С. 89–93. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.12 

Е.М. Колоскова и В.А. Езерский отмечают, что внесение мо-
дификаций в геном с/х животных для увеличения объёмов произ-
водства и получения продуктов питания человека с заданными 
свойствами – перспективное направление биотехнологии. Ген  
Р-лактоглобулина (BLG) стал удобным объектом для оценки видо-, 
тканеспецифичности его экспрессии, изучения роли его регуля-
торных регионов в эффективности как собственной экспрессии в 
качестве трансгена, так и экспрессиии генов других белков. Появ-
ление идеи животных-продуцентов биологически активных белков 
с молоком связано с исследованиями генов белков молока, нема-
лая доля в которых принадлежит работам с BLG разных видов с/х 
животных. Основной недостаток классического трансгенеза – не-
предсказуемость места интеграции трансгена в геном и количество 
встроенных копий. 

«В лаборатории молекулярной биологии ВНИИФБиП регу-
ляторные элементы гена BLG КРС использовали при создании 
генных конструкций (ГК), содержащих ДНК лактоферрина чело-
века или геномную копию Г-КСФ человека. С целью селекции 
трансгенных эмбрионов на предымплантационной стадии в плаз-



Этические аспекты развития генетики: проблема генетического  
редактирования 

91 

миды вводили ген зеленого флуоресцентного белка под цитомега-
ловирусным промотором» [1, с. 50]. 

До недавнего времени основным способом получения генно-
модифицированных (ГМ) животных с нужным сайтом нокаута, 
внесения мутаций или встраивания трансгена был метод гомоло-
гичной рекомбинации с использованием эмбриональных стволо-
вых клеток – многостадийный трудоемкий и длительный процесс. 
Генетические редакторы (ZFN, TALEN, CRISPR/Cas9) позволяют 
вносить модификации гена-мишени с высокой степенью надежно-
сти и вероятности, что дает возможность использования более 
простого метода микроинъекции эмбрионов для получения мало-
плодных ГМ животных. Исследователи сравнивают этот процесс с 
многократно ускоренной искусственной селекцией, позволяющей 
получить организм с нужными свойствами в короткие сроки. 

К настоящему времени получены с/х животные, продуциру-
ющие с молоком некоторые белки человека со всеми присущими 
им функциями. В большинстве случаев здоровье и развитие таких 
животных не отличается от «натуральных»; приобретенные каче-
ства наследуются по законам Менделя. Эти животные уже не впи-
сываются в традиционно негативно воспринимаемую схему ГМО: 
возник новый термин – «генетическое редактирование», что наря-
ду с целью введения нового качества (или удаления нежелательно-
го имеющегося) подразумевает – «не навреди». 

Коровье молоко – полноценный продукт питания, однако 
оно нередко вызывает аллергические реакции: основным аллерге-
ном является белок молочной сыворотки Р-ЛГ. Нокаут гена BLG 
полностью решает проблему, имеющую большое значение для со-
здания гипоаллергенных молочных продуктов. Ген BLG – пер-
спективная мишень и для замены геном гетерологичного белка: 
точное встраивание трансгена в составе ГК, содержащей плечи 
гомологии к BLG, обеспечит его экспрессию под управлением 
полноразмерных эндогенных регуляторных последовательностей. 

С 4 июля 2016 г. выращивание и разведение ГМ-растений и 
животных для производства продуктов питания в России незакон-
но. Возможны только научные исследования (Федеральный закон 
№ 358-Ф3 от 3 июля 2016). Тем не менее, необходимость получе-
ния животных, продуцирующих с молоком биологически актив-
ные белки диагностического и лечебного назначения, очевидна. 



Летов О.В. 

92 

Л.Г. Коршунова и Р.В. Карапетян подчеркивают, что термин 
«трансгенная» птица может быть применен к любой птице, чья 
наследственность изменена наличием инородной ДНК в ее геноме. 
Получение трансгенного организма включает три стадии: создание 
генной конструкции, внедрение ее в геном организма, анализ на 
трансгенность и селекцию модифицированных организмов. В за-
висимости от наследственной информации, содержащейся в этой 
ДНК, трансгенная птица может обладать различными качествами. 

«Дальнейшее развитие селекции сельскохозяйственной пти-
цы рассчитывает не только на разработку новых приемов и мето-
дов оценки её генома, но и на внесение изменений непосредствен-
но в сам геном птицы» [2, с. 52]. Сегодня трансгенные технологии 
могут иметь достойную перспективу в этом направлении птице-
водства. Трансгенез может стать одним из способов направленной 
генетической модификации птицы. Он расширяет и ускоряет воз-
можность получения птицы с новыми признаками, которые могут 
быть пригодны для дальнейшей селекции. Работы по получению 
трансгенной птицы ведутся во многих странах, так как помимо 
несомненного научного интереса предполагают получение «эф-
фекта селекции» в весьма короткие сроки, что несомненно выгод-
но с экономической точки зрения. 

Кроме улучшения обычных хозяйственно-полезных призна-
ков, повышающих её экономическую ценность, трансгенная птица 
может быть «ферментером» для производства биологически ак-
тивных пептидов для медицинских и иных целей. Внедряемые ге-
ны в этом случае можно было бы поставить под контроль промо-
торов генов яичного белка. 

Может оказаться перспективной пересадка генов интерфе-
ронов, экспрессия которых обеспечит некоторый постоянный фон 
интерферонов в организме и тем самым повысит его устойчивость 
к широкому спектру вирусных болезней. Получить постоянный 
синтез интерферона в организме можно путем внедрения в геном 
генной конструкции, в которой ген интерферона находится под 
контролем активного, постоянно действующего гена-регулятора. 
Аналогично курам, методом микроинъекции ДНК были созданы 
трансгенные перепела. В яйцеклетки перепелов вводили генную 
конструкцию, содержащую ген гормона роста быка под контролем 
металлотионинового промотора, который должен активировать 



Этические аспекты развития генетики: проблема генетического  
редактирования 

93 

работу внедренного гена гормона роста во всех клетках организма 
трансгенного перепела. Присутствие нуклеотидных последова-
тельностей бычьего гена в ДНК, выделенной из различных орга-
нов и тканей «первичных» трансгенных перепелов и их потомков, 
было показано методами полимеразной цепной реакции и блот-
гибридизации. В крови трансгенных перепелов иммунологически-
ми методами обнаружен и бычий гормон роста. 

Благодаря особенностям онтогенеза и общим закономерно-
стям экспрессии генов, птица служит отличной моделью для гене-
тических исследований. В ранних работах по созданию трансген-
ной птицы с высокой вероятностью наблюдалось отсутствие 
экспрессии интегрированного трансгена. Ген встроен, но «мол-
чит». Причины этого прежде всего связанны с вероятностным ха-
рактером встраивания трансгена при использовании ранних техно-
логий получения трансгенеза. Однако на сегодняшний день при 
создании трансгенной птицы могут применяться новые методы, 
основанные на CRISPR/Cas9, обеспечивающие целенаправленные 
генетические манипуляции. Можно ожидать, что эти новые техно-
логии окажутся более результативными для создания сельскохо-
зяйственной птицы с новыми заданными характеристиками. 

Список литературы 

1. Колоскова Е.М., Езерский В.А. Ген бета-лактоглобулина крупного рогатого 
скота – объект для модификаций с использованием технологии геномного ре-
дактирования // Биоэтические проблемы развития генетических технологий в 
Российской Федерации : cб. тез. науч. конф. / под общ. ред. А.Ю. Просекова ; 
ФГБОУ ВО «Кемеровский государственный университет». – Кемерово, 2020. – 
С. 50–52. 

2. Коршунова Л.Г., Карапетян Р.В. Перспективы трансгенеза в птицеводстве // 
Биоэтические проблемы развития генетических технологий в Российской Фе-
дерации : cб. тез. науч. конф. / под общ. ред. А.Ю. Просекова ; ФГБОУ ВО 
«Кемеровский государственный университет». – Кемерово, 2020. – С. 52–53. 

 



Летов О.В. 

94 

УДК 179 
ЛЕТОВ О.В.∗ ЭТИЧЕСКИЕ ПРОБЛЕМЫ МЕДИЦИНЫ. (Обзор). 
DOI: 10.31249/rphil/2022.04.13 

Аннотация. В обзоре рассматриваются некоторые актуаль-
ные этические проблемы развития медицины, в том числе приме-
нение поддерживающих жизнь процедур и самоубийство с помо-
щью врача. 

Ключевые слова: моральный дискурс; свобода; достоинство; 
благополучие. 
LETOV O.V. Ethical issues in medicine. (Review). 

Annotation. The review examines some current ethical problems 
of the development of medicine, including the use of life-supporting 
procedures and physician‑assisted suicide. 

Keywords: moral discourse; freedom; dignity; well-being. 
Для цитирования: Летов О.В. Этические проблемы медицины. 

(Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубеж-
ная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 94–99.  
DOI: 10.31249/rphil/2022.04.13 

Дж.А. Мерсете (Тбилисский государственный университет, 
Грузия) отмечает, что пациенты иногда просят уйти из жизни с 
помощью врача (СПВ). «Существует множество моральных про-
блем, связанных с этой просьбой, в том числе, может ли она быть 
оправдана с учетом интересов пациентов, таких как их свобода, 
достоинство и благополучие, и должны ли пациенты быть наделе-

                                                   
∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: mramor59@mail.ru 

mailto:mramor59@mail.ru


Этические проблемы медицины 

95 

ны полномочиями настаивать, чтобы другие помогали им в этом 
деле» [2]. 

Некоторые авторы считают, что право пациентов на личную 
автономию может оправдать их запрос на СПВ. Автономия озна-
чает самоуправление. Среди прочего философия автономии вклю-
чает в себя вопросы о «я», которое осуществляет управление. Ка-
жется, что для самоуправления должно быть истинное «я», а не 
например фальшивая, дезориентированная или временно нехарак-
терная версия собственного «я», которая управляет. Это вопрос 
подлинности. Быть аутентичным – значит быть «настоящим», 
«верным себе» или подобным. Неаутентичный человек не автоно-
мен (по крайней мере, так утверждается). Многие биоэтики счита-
ют, что если неаутентичный субъект запрашивает СПВ, тот факт, 
что он не является достоверным, считается препятствием для удо-
влетворения его запроса. Эти положения относятся к категории 
теорий аутентичности, которые были названы санкционистскими. 
В санкционистских теориях аутентичность касается отношения 
агента к самому себе, жизни, желаниям или чему-то еще, что явля-
ется объектом интереса. Санкционистские теории были впервые 
разработаны в 1970-х и 1980-х годах, и тогда назывались двух-
уровневыми теориями автономии. Санкционистские теории можно 
противопоставить так называемым когерентистским теориям, со-
гласно которым личности, жизни, желания и т.д. аутентичны в той 
мере, в какой они внутренне непротиворечивы. 

Дж.А. Мерсете утверждает, что сторонники указанных выше 
взглядов 1) пренебрегают ключевым значением аутентичности 
философии; 2) предлагают ее внутренне противоречивую теорию; 
3) объединяют противоположные точки зрения. Существует нема-
ло примеров теоретических работ, в которых предлагаются биоэ-
тические теории аутентичности и автономии, явно предназначен-
ные для ответа на вопросы о связи между двумя этими понятиями. 
Согласно Дж.А. Мерсете, оправдание суждений о недостоверности 
требует не только идентификации индикаторов недостоверности, 
но и теории того какая степень эпистемической достоверности 
требуется с точки зрения морали, каким образом с помощью тео-
рии морального веса можно выявить подлинность тех или иных 
моральных соображений. Например, даже если установлено (с до-
статочной эпистемологической достоверностью), что желание па-



Летов О.В. 

96 

циента пить воду вместо яблочного сока не является подлинным 
(«оно не в его характере»), может быть неоправданным принуж-
дать этого человека к тому, чтобы пить яблочный сок вместо воды; 
недостоверность выбора напитков пациентом не является доста-
точно важным, чтобы оправдать вмешательство. 

А.Н. Сирес (сотрудник медицинского института Гетенберг-
ского университета, Швеция) и другие подчеркивают, что целью 
поддерживающих жизнь процедур (ПЖП) является поддержка и 
лечение жизненно важных органов, чтобы пациенты, находящиеся 
в критическом состоянии, могли вернуться к полноценной жизни. 
Однако когда лечение больше не приносит пользы пациенту, 
необходимо рассмотреть решение об отмене или воздержании от 
ПЖП. Этот процесс принятия решений является сложным и труд-
ным. «Решение об отказе или отмене указанных процедур основы-
вается на информации о медицинском прогнозе пациента в отно-
шении острого заболевания» [3]. 

Кроме того, необходимо рассмотреть вопрос об ожидаемом 
качестве жизни для пациента после критического состояния. Эти-
ческие принципы, включая свободу пациента, принцип «не навре-
ди», благодеяние и справедливость являются частью процесса 
принятия решений. Некоторые ученые сообщили о вариабельности 
в принятии решений в конце жизни среди врачей интенсивной те-
рапии (далее именуемых реаниматологами). Такие факторы, как 
географические районы, религия, культура, юридические вопросы 
и личность врача, включая отношение доктора к пациенту, были 
предложены в качестве влияющих на принятие решения. Однако 
более глубокое понимание концепций и установок в процессе при-
нятия решений все еще во многом отсутствует. Факторы пациента, 
которые вносят вклад в вариабельность решений, принимаемых в 
конце жизни, включают состояние здоровья пациента, диагноз, 
пожилой возраст, плохое исходное функциональное состояние и 
половую принадлежность. 

В ходе исследования получение информации о собственных 
предпочтениях пациента считалось решающим компонентом в 
процессе принятия решения. Многие респонденты стремились к 
консенсусу с семьей при принятии решений об отмене или отказе 
от ПЖП, и конфликты с семьей не были частой или серьезной 
проблемой. Однако, когда они действительно происходили, они 



Этические проблемы медицины 

97 

были эмоционально окрашенными и напряженными. Респонденты 
редко сталкивались с какими-либо спорами с медсестрами, когда 
дело доходило до мнений о ПЖП для отдельных пациентов, но 
многие отмечали, что медсестры как правило более критично от-
носятся к продолжению или продлению ПЖП на ранних стадиях 
болезни пациента, чем реаниматологи. Это объяснялось тем, что 
медсестры более тесно работали с больными и испытывали мо-
ральные страдания. Кроме того, отсутствие ответственности за 
решение и его последствия, вероятно, облегчает предложение об 
ограничении или прекращении лечения. 

А.Н. Сирес и другие приходят к выводу, что реаниматологи 
желают принимать участие в решении о судьбе пациента, находя-
щегося в критическом состоянии, на основе достаточного количе-
ства информации, определенного с медицинской точки зрения 
прогноза и на основе консенсуса с пациентом, семьей, персоналом 
и другими врачами. Кроме того, разнообразие решений общепри-
нято и не подвергается сомнению. 

Н. Линэ и другие (центр Медицинской этики Королевского 
института, Стокгольм, Швеция) отмечают, что в последние годы 
на международном уровне ведутся оживленные общественные де-
баты о самоубийстве с помощью врача (PAS). Калифорния и дру-
гие штаты в США последовали за Орегоном в легализации PAS, 
Канада легализовала эвтаназию и PAS в 2020 г., Новая Зеландия 
приняла закон, закладывающий основу легализации эвтаназии и / 
или PAS в 2021 г. В Европе Бельгия, Голландия и Люксембург ле-
гализовали эвтаназию и PAS, а парламенты Португалии и Испании 
приняли законы, чтобы начать легализацию. «В Швеции сторон-
ники PAS призвали к парламентскому расследованию его легали-
зации, в то время как противники указали на риски и негативные 
последствия» [1]. В настоящее время правовой статус PAS в Шве-
ции все еще неясен, и профессионал, участвующий в PAS, вероят-
но рискует потерять лицензию на практику; однако этот вопрос 
еще предстоит решить в суде. За последнее десятилетие ряд паци-
ентов из Швеции приехали в Швейцарию (где PAS, по сути, лега-
лен), чтобы совершить свой выбор. 

Несколько человек, участвовавших в публичных дебатах о 
легализации PAS в Швеции, с целью повышения осведомленности 
об этой проблеме запланировали поездки в Швейцарию для про-



Летов О.В. 

98 

хождения процедуры. Исследование, проведенное в 2007 г. (опуб-
ликовано в 2008 г.), показало, что примерно 34% шведских врачей 
выступали за PAS при определенных условиях. Это число немного 
ниже, чем у широкой публики, где 73% высказались за PAS в том 
же году. 

Важная часть общественного обсуждения заключается в том, 
является ли PAS решением, которое граждане должны принимать 
самостоятельно, или это решение, которое должны принимать 
врачи, выражающие точку зрения профессионалов. Любой ли врач 
должен быть причастен к самоубийству пациента? Если процедура 
осуществляется на индивидуальной основе, когда дело доходит до 
оценки того, является ли конкретный пациент кандидатом на PAS, 
кому принадлежит решающий голос? Важно отметить, что в Шве-
ции у врача нет права сознательно возражать против PAS или лю-
бой другой процедуры. Независимо от того, кто несет ответствен-
ность за решение, в интересах общества знать, как врачи относятся 
к проблеме PAS. 

Н. Линэ и другие делают заключение, что в среднем около 
47% респондентов-врачей сообщили о положительном отношении 
к PAS в Швеции. 33% опрошенных были готовы выписать необхо-
димые лекарства при условии законной возможности. По сравне-
нию с опросом 2007 г., настоящее исследование указывает на зна-
чительно более широкое признание PAS сегодня при оговоренных 
условиях. Более того, подавляющее большинство врачей заявили, 
что их доверие к здравоохранению не уменьшится и не пострадает 
в случае легализации PAS, что также указывает на тенденцию бо-
лее терпимого отношения к этой процедуре. 

Список литературы 

1. Trends in Swedish physicians’ attitudes towards physician‑assisted suicide: a 
cross‑sectional study / N. Lynøe [et al.] // BMC Medical Ethics. – 2021. – 
Vol. 22(1). – P. 1–9. – URL: https://bmcmedethics.biomedcentral.com/articles/ 
10.1186/s12910-021-00652-0 (date of access: 28.04.2022). – DOI: https://doi.org/ 
10.1186/s12910-021-00652-0 

2. Marceta J.A. Authenticity and physician‑assisted suicide : a reply to Ahlzén // 
Medicine, health care, and philosophy. – 2021. – Vol. 24. – P. 543–546. – URL: 
https://link.springer.com/article/10.1007/s11019-021-10038-z (date of access: 
27.03.2022). – DOI: https://doi.org/10.1007/s11019-021-10038-z 

https://bmcmedethics.biomedcentral.com/articles/10.1186/s12910-021-00652-0
https://bmcmedethics.biomedcentral.com/articles/10.1186/s12910-021-00652-0
https://doi.org/10.1186/s12910-021-00652-0
https://doi.org/10.1186/s12910-021-00652-0
https://link.springer.com/article/10.1007/s11019-021-10038-z
https://doi.org/10.1007/s11019-021-10038-z


Этические проблемы медицины 

99 

3. Swedish intensivists’ experiences and attitudes regarding end-of-life decisions / 
A.N. Syrous [et al.] // Acta Anaesthesiologica Scandinavica. – 2020. – Vol. 64(5). – 
P. 656–662. – URL: https://www.researchgate.net/publication/338678146_Swe 
dish_intensivists%27_experiences_and_attitudes_regarding_end-of-life_decisions 
(date of access: 27.04.2022). – DOI 10.1111/aas.13549 

 

https://www.researchgate.net/publication/338678146_Swedish_intensivists%27_experiences_and_attitudes_regarding_end-of-life_decisions
https://www.researchgate.net/publication/338678146_Swedish_intensivists%27_experiences_and_attitudes_regarding_end-of-life_decisions
http://dx.doi.org/10.1111/aas.13549


Миловац Ж.В. 

100 

ЭСТЕТИКА 

УДК: 7.01; 111.85 
МИЛОВАЦ Ж.В.∗ ЭСТЕТИКА ПРИМИТИВНОГО ИСКУССТВА: 
ПЛАСТИЧЕСКИЙ ЯЗЫК ТАНЦА. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.14 

Аннотация. В статье проводятся параллели между прими-
тивным и наивным искусством. Анализируются язык танца в 
плоскости его ритмопластических построений в контексте прими-
тивного искусства, роль спонтанного состояния сознания в про-
цессе создания языка наивных танцевальных форм. 

Ключевые слова: примитив; танец; красота танца; эстетика; 
искусство; ритм; жест; язык тела; образ; спонтанное сознание; 
творчество; пластика; художник; выразительность. 
MILOVATS J.V. Aesthetics of primitive art: plastic dance language 

Annotation. The article draws parallels between primitive and 
naive art. The language of dance is analyzed in the plane of its 
rhythmoplastic constructions in the context of primitive art, the role of 
the spontaneous state of consciousness in the process of creating the 
language of naive dance forms. 

Keywords: primitive; dance; dance beauty; aesthetics; art; 
rhythm; gesture; body language; image; spontaneous consciousness; 
creativity; plasticity; artist; expressiveness. 

Для цитирования: Миловац Ж.В. Эстетика примитивного искус-
ства: пластический язык танца // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – 
№ 4. – С. 100–107. – DOI: 10.31249/rphil/2022.04.14 
                                                   

∗ Миловац Ж.В. Институт научной информации по общественным наукам 
РАН, отдел философии, кандидат философских наук, доцент, научный сотрудник, 
Москва, Россия, tanez97@gmail.com 



Эстетика примитивного искусства: пластический язык танца 

101 

Примитивное искусство самодостаточно в силу специфики 
языка выражения. Произведения примитивного искусства облада-
ют самобытным художественным языком, вызывающим положи-
тельные эмоции зрителей. Примитивное искусство можно харак-
теризовать и как наивное искусство, источником вдохновения 
которого является сама природа. Красота природных форм есте-
ственна, как естественно поведение ребенка. Линии, очертания 
форм в произведениях наивного искусства выразительны и пла-
стичны. В них плавность и детскость соизмеримы со спонтанными 
проявлениями сознания наивного художника. 

Восприятие спонтанного содержания объектов примитива 
как вида искусства сенсорно ритмично. Такое ритмичное восприя-
тие таится в самой структуре примитива. «Так как ритм является 
самым примитивным проявлением в жизни человека» [Ритм и 
культура танца, 1926, с. 14], то восприятие наивного искусства яв-
ляется художественно ритмичным. Ритм – это способ воссоздания 
эмпатической связи между воспринимающим субъектом и воспри-
нимаемым объектом. 

Примитив представлен в разных жанрах искусства. Мы по-
пытаемся проанализировать пластику примитива в танцевальной 
культуре, поскольку «текучесть» линий очевидна как в спонтан-
ном танце, так и на полотнах наивных художников. Пластика жи-
вописного примитива – это данность ритмичного носителя выра-
зительности. Пластика примитивного, наиболее наполненного 
танца – это также особый вид выразительности. 

Восприятие как танцевального, так и живописного жанра в 
рамках примитивного искусства имеет общий критерий, поскольку 
оно несет в себе определенную тенденцию бытия в мире художе-
ственных произведений. Но в то же время наивное искусство ин-
дивидуально в силу своей художественной структуры. Средства 
примитива – это способ передачи подобной индивидуальности, 
которая является фактором углубления самого содержания прими-
тивного искусства. Известный русский художник В.В. Кандинский 
в этом смысле точно подметил специфику видов искусства: «Каж-
дое искусство углубляется в себя и как бы специализируется» 
[Цит. по: Дадианова, 1993, с. 76]. 

Художник в широком смысле этого слова, творящий в кон-
тексте примитивного искусства, передает его средствами необыч-



Миловац Ж.В. 

102 

ность своего видения мира. Результаты творения примитива всегда 
были спонтанны в силу своей непосредственной наполненности. 
Зритель, эмпатически «входящий» в бытие художественного при-
митива, воспринимает отражение идеи художника, а не его самого. 
Как отмечал Борис Пастернак: «Суть искусства состоит в передаче 
необычности взгляда художника на мир, но не в характеристике 
необычности самого художника» [Цит. по: Дадианова, 1993, с. 5]. 

Примитив как составная часть современной культуры со-
единяет в себе языки иррациональной и рациональной вырази-
тельности. В силу спонтанной наполненности примитивное искус-
ство иррационально насыщено. Иррациональность как отражение 
бессознательных импульсов субъективной сферы художника в 
рамках наивного искусства является типом пластической вырази-
тельности. 

Учитывая то, что примитивное искусство сосуществует в 
ряду других жанров и видов искусства в рамках культуры, оно са-
моценно в силу специфики собственного выражения. Европейская 
культура «разрешила» бытие примитива с его языком выразитель-
ности. Это «разрешение» возможно, на наш взгляд, потому, что 
как отмечал выдающийся отечественный скульптор Эрнст Неиз-
вестный, «каждая культура эксплуатирует определенный тип вы-
разительности» [Кентавр : Эрнст Неизвестный, 1992, с. 214]. 

Постановка проблемы примитива в искусстве приоткрывает 
занавес в мир пластического самовыражения посредством «пер-
вичных» жестов, окрашенных образно-смысловой символикой. 
Тяготение к символическому раскрытию «пришедших» образов из 
«дремлющих» структур бессознательного человеческой психики 
выступает важнейшим признаком примитива. 

Жест, спонтанно проявленный, имеет «отзвук» архетипиче-
ской настроенности как отражения «глубинных бессознательных 
структур, заложенных в каждом человеке и обнаруживающих себя 
в благоприятных условиях, когда на них не давит следование обя-
зательным нормам и образцам» [Примитив в искусстве, 1992, с. 8]. 

Отсутствие следования канонам творчества генерирует мак-
симальное эмпатическое состояние субъекта в индивидуальной 
актуализации телесного выражения через жест. Здесь акцентиру-
ется важная деталь в ступенях творческого процесса. Самостий-
ный творческий акт происходит при условии снятия страха за воз-



Эстетика примитивного искусства: пластический язык танца 

103 

можный негативный результат при создании художественно-
пластического образа. 

Пластика жеста в контексте танцевальной импровизации 
рождается в состоянии вдохновения. Хореодействие, пронизанное 
творческим вдохновением, закрепляет эмоции радости и удивле-
ния и способствует образованию глубоких эмпатических связей с 
окружающим миром. Вдохновение есть процесс возникновения 
эмпатических связей. 

В контексте анализируемой темы работы мы попытаемся 
рассмотреть динамику телесно-пластической выразительности на 
фоне спонтанного состояния сознания. Данное состояние опреде-
ляет объемность и новый ракурс при погружении в проблему при-
митива. Спонтанное состояние сознания индуцирует креативное 
начало решения спонтанной образной динамики тела. При этом 
происходит «гармоническое раскрытие жизни через спонтанность 
ее проявления» [Налимов, 1995, с. 96]. 

«Воздействие спонтанного состояния сознания на характер 
его телесной выразимости, как частного случая предметного мира, 
объясняет деятельностный характер человеческой субъективности, 
что подчеркивает ее онтологическую особенность. Онтологичес-
кое начало субъективной сферы индивида заложено в ее бессозна-
тельной области» [Пименова, 1997, с. 110]. Динамическая актив-
ность бессознательного доказывает его онтологическую природу. 
«Действие, или акт деятельности, взаимовлияние бессознательной 
и сознательной областей человеческой субъективности есть онто-
логическая характеристика спонтанного состояния сознания. Эле-
мент действенности, динамической устойчивости бессознательно-
го психического есть актуальная данность сознания» [там же, с. 
111]. 

Исходя из вышеизложенных соображений, проблему прими-
тива как вида творчества правомерно анализировать в аспекте дея-
тельностного подхода. Такой подход очевиден при принятии ди-
намической связи спонтанного сознания субъекта и его 
своеобразной формы объективации в произведениях наивного ис-
кусства.  

Рассмотрим красоту примитива, самобытность наивных ху-
дожников на примере пластической выразительности танца. Раз-
личные танцевальные культуры зависят от пространственно-вре-



Миловац Ж.В. 

104 

менного восприятия реальности. Пластический жест как перво-
элемент, как элемент примитива определяет вектор хореографиче-
ской полистилистики. Функция жеста в данном случае – это объ-
единение танцевальных первомотивов. Изначально жест выступал 
как «первоязык» танцевальной пластики. Человечество заявило о 
себе зрелостью пластической фактуры тела, дионисийским харак-
тером шаманских плясок, языческим «вторжением» архетипиче-
ских мотивов, берущих «своё начало от архетипических образов в 
человеческом уме» [Юнг, 1991, с. 165]. 

Поскольку жест является первоэлементом пластической вы-
разительности, можно предположить, что «хореогамма» представ-
ляет собой спонтанный ряд образно раскрываемых жестов. Архе-
типичная «хореогамма» наполнена стихийно-первобытной 
символикой. Примитив пластических форм танца тяготеет к «пер-
воначальному синкретическому состоянию» [Примитив в искус-
стве, 1992, с. 13], ритуально-мифической основе жеста. Данное 
утверждение позволяет выделить одну из важных тенденций, при-
сутствующих в примитиве, которая «коренится в глубинных слоях 
личности и в самых архаических формах творчества», где «прояв-
ляются извечные, универсальные законы творчества, господству-
ют простейшие формы выражения, первоэлементы» [там же, с. 15]. 

Выход на архетипический уровень пластического языка от-
крывает возможность понимания изначально спонтанного харак-
тера танцевальных первомотивов. Красота пластики танцевальных 
движений рождается в результате воздействия музыки. Музыка 
выступает средством расширения сознания, позволяющим глубже 
воспринимать и анализировать создание образного пластического 
рисунка. Музыкальное переживание усиливается в процессе хао-
тичной динамики тела, в контексте пластической импровизации. 

Музыкальные звуки материализуются в первичных ассоциа-
тивно-пластических движениях. Происходит слияние выразитель-
ных средств музыки и пластики через простейшие единицы – звук 
и жест. И подобное слияние обретает символический характер, «в 
искусстве музыка лишь зацветает символом» [Лосев, 1995, с. 606]. 

Примитив как искусство «замкнут» внутри себя. Эта «за-
мкнутость» содержит творческую потенцию «взрыва глухонемых 
пластов культуры» [Адаменко, 1992, с. 153]. Применительно к ис-
следуемой теме это означает прорыв спонтанного идеографиче-



Эстетика примитивного искусства: пластический язык танца 

105 

ского архетипа как первичной «мифологемы» генезиса танца. Это, 
во-первых.  

Спонтанный танец с его мифопластической насыщенностью 
отражает «с чисто психологической точки зрения непрерывный 
поток сознания, непрерывную деятельность и творческую теку-
честь состояния» [Лосев, 1995, с. 298]. 

Во-вторых, «замкнутость» примитива исчезает в результате 
«возможности универсального высказывания … на уровне перво-
элементов» [Адаменко, 1992, с. 159]. Пластическое «высказыва-
ние» изначально спонтанно хаотично, наивно в проявлении неза-
программированных жестов. Здесь уместно вспомнить по 
аналогии с примитивом в живописи слова известного отечествен-
ного исследователя примитива К. Богемской: «Типичный в прими-
тиве прием работы – сразу над картиной, без всяких предвари-
тельных этюдов и зарисовок» [Богемская, 1992, с. 103]. 

Универсальную значимость жесту как элементу примитива в 
пластически выразимом искусстве танца придают «цвета, формы, 
звуки, стихии, эмоции, духовные способности», которые «ставятся 
в тесную связь с направлениями и пространственными положени-
ями» субъекта [Говинда, 1993, с. 221]. Соединение цвета, формы, 
звука в движении пластических символов телесной динамики яв-
ляет собой отражение спонтанного механизма деятельности созна-
ния, а именно его бессознательной области. «Одна из примеча-
тельных особенностей нашего сознания, (…), состоит в том, что 
его бессознательная составляющая открывается через символы» 
[Налимов, 1995, с. 233]. 

Передача мира символов в примитивных формах танца, в 
частности не только в африканских плясках, но и в контексте хо-
реографической импровизации, происходит «в движении, станов-
лении, в переходе от одного состояния бытия к другому» [Говин-
да, 1993, с. 222]. Реальность предметного мира преображается в 
образно-ассоциативную картину, что ведет к преодолению про-
странственно-временных ограничений. 

В заключение данной работы следует подвести итоги. 
Во-первых, спонтанное состояние сознания является фоном, 

индуцирующим спонтанные пластические телесные «этюды», пер-
воэлементом которых выступает жест как «праязык» культуры. 
Хаотичные «выплески» пластических движений исключают за-



Миловац Ж.В. 

106 

данную структуру танцевальных миниатюр, реализуя при этом 
новую пространственно-временную интерпретацию реальности. 

Во-вторых, появляется новая эстетика восприятия прими-
тивных «переживаемых» пластически образных форм танца, отра-
жающих непрерывность структур сознания. Как писал А.Ф. Лосев: 
«В психике нет расчлененных вещей: в ней все течет и все непре-
рывно меняется: одно состояние проникает в другое, и им прони-
кается. С чисто познавательной точки зрения в сознании мы нахо-
дим прежде всего целую лестницу оформленности переживаний» 
[Лосев, 1995, с. 298]. Образность жеста представляет первичную 
степень «оформленности переживания». 

В-третьих, примитив в искусстве понимается не только как 
«достояние архаики и первобытных культур». С проблемой при-
митива связываются «теоретические представления о первоэле-
ментах художественного творчества» [Богемская, 1992, с. 96]. 

В-четвертых, творчество примитивного художника (в нашем 
случае танцовщика) имеет спонтанный характер. По сути, наивное 
искусство – это спонтанное творчество. Художник-примитивист 
(живописец, танцовщик) создает новую эстетику художественного 
бытия, новый художественный язык. Произведения примитивного 
искусства характеризуются самобытным авторским почерком ху-
дожника, вовлеченного в стихию наивной красоты. «Контекст 
творчества неотделим от спонтанности. Рождение образно-
смысловой палитры художественного действа обретает «плоть» в 
сознании художника в рамках спонтанного творчества» [Миловац, 
2022, с. 215]. 

Красота языка наивного танца в его самобытности, непосред-
ственности, «текучести» движений, свободе телесного самовыраже-
ния. Пластика примитивного танца – это отражение «детскости» 
мышления, выразительных линий танцовщика, его импровизаци-
онной манеры позиционирования. Образно-ассоциативные эле-
менты пластики тела являются условием поиска гармонии и пре-
красного в движениях исполнителя. 

Таким образом, анализ пластических формообразующих 
начал языка танца позволяет принять бытие примитива в искус-
стве с его органично воспринимаемой эстетикой как «художе-
ственно ценное явление» [Примитив в искусстве, 1992, с. 8]. 



Эстетика примитивного искусства: пластический язык танца 

107 

Список литературы 

1. Адаменко В. Игорь Стравинский и Велимир Хлебников : мир первоэлементов 
художественного языка // Примитив в искусстве. Грани проблемы. – Москва : 
Российский институт искусствознания, 1992. – С. 149–169. 

2. Богемская К. Историческое прошлое и сегодняшний день примитива // При-
митив в искусстве. Грани проблемы. – Москва : Российский институт искус-
ствознания, 1992. – С. 88–108. 

3. Говинда Л.А. Творческая медитация и многомерное сознание. – Москва : 
Центр духовной культуры «Единство», 1993. – 272 с. 

4. Дадианова Т.В. Пластичность как физиогномическая характеристика искус-
ства и категория художественного творчества. – Ярославль, 1993. – 130 с. 

5. Кентавр : Эрнст Неизвестный об искусстве, литературе и философии. – 
Москва : Прогресс-Литера, 1992. – 240 с. 

6. Лосев А.Ф. Форма – Стиль – Выражение. – Москва : Мысль, 1995. – 944 с. 
7. Миловац Ж.В. К вопросу о роли спонтанности сознания в художественном 

творчестве // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная 
литература. Сер. 3 : Философия. – Москва : ИНИОН РАН, 2022. – № 1. – 
С. 208–215. 

8. Налимов В.В., Дрогалина Ж.А. Реальность нереального. – Москва : Мир идей, 
1995. – 432 с. 

9. Пименова Ж.В. Художник : его бытие в спонтанном сознании. – Москва : 
ИФАН РАН,1997. – 180 с. 

10. Примитив в искусстве. Грани проблемы. – Москва : Российский институт 
искусствознания, 1992. – 228 с. 

11. Ритм и культура танца. – Ленинград : Academia, 1926. – 79 с. 
12. Юнг К.Г. Архетип и символ. – Москва : Ренессанс, 1991. – 304 с. 
 



Ремезова И.И. 

108 

РЕМЕЗОВА И.И. Реф. кн.: ВИТАЛЬНОСТЬ ИСКУССТВА. СО-
ВРЕМЕННЫЕ ПРОЯВЛЕНИЯ. АНАЛИТИКА / ОТВ. РЕД. 
О.А. КРИВЦУН. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.15 
Реф. кн.: Витальность искусства. Современные проявления. Ана-
литика / отв. ред. О.А. Кривцун. – Москва ; Санкт-Петербург : 
Центр гуманитарных инициатив, 2022. – 262 с. – (Humanitas). 

Аннотация. В коллективной монографии представлена кон-
цепция витальности искусства, которая по мнению авторов более 
адекватно, чем понятие катарсиса, выражает сущность и задачи ис-
кусства. Дан всесторонний анализ понятия витальности искусства, 
показано его проявление в различных видах и жанрах искусства.  

Ключевые слова: философия искусства; история искусства; 
витальность искусства; проблемы творчества; художественное 
творчество; современное искусство. 
The vitality of art. Modern manifestations. Analytics / Ed. by O.A. Kri-
vtsun. 

Annotation. The collective monograph presents the concept of 
the vitality of art, which, according to the authors, expresses the 
essence and tasks of art more adequately than the concept of catharsis. 
A comprehensive analysis of the concept of the vitality of art is given, 
its manifestation in various types and genres of art is shown. 

Keywords: philosophy of art; history of art; vitality of art; 
problems of creativity; artistic creativity; contemporary art. 

Для цитирования: Ремезова И.И. [Реферат] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2022. – № 4 – С. 108–114. Реф. кн.: Витальность искусства. Со-
временные проявления. Аналитика / отв. ред. О.А. Кривцун. – Москва ; 
Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2022. – 262 с. – (Се-
рия «Humanitas»). – DOI: 10.31249/rphil/2022.04.15 



Реф. кн.: Витальность искусства. Современные проявления.  
Аналитика 

109 

Концепция витальности искусства, представленная в коллек-
тивной монографии, является новой для философии искусства и 
искусствознания. Авторы выдвигают гипотезу о том, что понятие 
витальности искусства выступает в качестве более точной оценки 
произведения, чем понятие катарсиса. Как отмечается в Предисло-
вии, «казалось бы, можно с аристотелевским понятием катарсиса 
работать и сейчас, греческий мыслитель продумал и смог на сто-
летия вперед предложить нам такие инструменты истолкования 
искусства, которые как будто бы учитывали все невиданные досе-
ле авторские своеволия, нарушения правил, смешение трагическо-
го и возвышенного, прекрасного и ироничного, комического 
и т.п.» (с. 5). Однако, замечается в Предисловии, уже более столетия 
назад современники столкнулись с сущностными преобразованиями 
в языке искусства, с новым видением того, что представляет собой 
пространство художественного произведения. «Восприятие эффекта 
от такого столкновения и его описание на языке катарсиса сегодня 
было бы фальшивым и неполным» (там же). 

Монография включает в себя 13 авторских статей. О.А. Крив-
цун в своей работе «“Сделать по-настоящему негативное искус-
ство невозможно, потому что сам этот процесс позитивен”. 
Дэмиен Хёрст» подчеркивает, что сегодня «высокая амплитуда 
претворения драматизма, остро явленное трагическое, мотивы 
“расчеловечивания” личности подрывают возможности художе-
ственного катарсиса. Когда художественную форму разбивают 
намеренные алогизмы, сознательное моделирование хаоса, обост-
ряется и внимание к углубленной разработке феномена витально-
сти искусства» (с. 9). Автор уверен, что современное искусство 
являет собой кризис классического искусства. «Всё, что было 
взращено опытом великих мастеров классического искусства, ока-
зывается невостребованным» (с. 11). Как замечает автор, рождение 
феномена «неклассического искусства» было подготовлено самой 
логикой исторического движения культуры Нового времени. 
«Кризис классики наступил как следствие кризиса классического 
рационализма, вспыхнувшего в европейской культуре начиная с 30-
х годов XIX века» (с. 12). По сути, полагает автор, кризис классики 
был следствием антропологического кризиса, крушением базовых 
опор, всех устремлений человека. «Человек вступал в эпоху Ново-
го времени окрыленный надеждой, а завершал эту эпоху с чув-



Ремезова И.И. 

110 

ством отчаяния» (с. 13). В качестве характерной черты современ-
ного искусства автор отмечает то, что в искусстве последних более 
чем ста лет заметно возросла доля негативных образов. Он полага-
ет, что после Второй мировой войны «модус восприятия мира и 
себя в этом мире кардинально меняется» (с. 18). Отмечая наличие 
острых, болезненных интонаций в искусстве, он приводит в каче-
стве иллюстрации этого утверждения работы Эгона Шиле, Рене 
Магритта, Сальвадора Дали, Френсиса Бэкона, Ансельма Кифера, 
Жана-Мишеля Баскиа и многих других. И хотя их произведения не 
вписываются ни в какой ожидаемый, привычный «формат», тем не 
менее они, по словам автора, «полны некоей скрытой витально-
сти» (там же). Искусство в данном случае выступает в качестве 
зеркала, в котором человек может четко разглядеть приметы свое-
го несовершенства. Таким образом, «посредством искусства может 
происходить изживание страстей и пороков» (там же). Отмечая 
важную функцию негативного материала в искусстве, автор кон-
кретизирует ее следующим образом: перемещаясь в художествен-
ную реальность, «человек способен прикоснуться к скрытому от 
глаз беспощадному хаосу, готовому в любой момент взорвать 
каждую отдельную судьбу» (с. 18–19). Благодаря аффектирован-
ным переживаниям негативных образов, происходит приобщение 
к самым разнообразным, подчас противоположным сторонам бы-
тия, в результате чего осуществляется процесс самоидентифика-
ции и социализации человека. «Занимаясь уплотнением и концен-
трированным выражением больших человеческих страстей, 
искусство способно выявлять некие сущностные стороны бытия, 
которые в рутинном, повседневном существовании от нас усколь-
зают. То, что в художественном мире выступает как невероятное, 
острое, сбивающее с ног, способно приоткрывать скрытые аспекты 
жизни, “тайны бытия”» (с. 19). Автор уверен: витальность прожи-
вается полноценно там, где есть «ощущение предстояния перед 
смертью. Поэтому само творчество, пока оно плодоносит, способ-
но вытаскивать человека из бездны» (с. 20). В качестве примера он 
приводит творчество одного из ведущих и эпатирующих совре-
менных художников – Дэмиена Хёрста, заявление которого о сущ-
ности негативных образов в искусстве вынесено автором в заголо-
вок собственной работы. 



Реф. кн.: Витальность искусства. Современные проявления.  
Аналитика 

111 

В работе С.И. Савенко «Истоки выразительной музыки и 
нон-классика. Удержание витальности» отмечается, что музыкаль-
ное искусство заключает в себе богатейший потенциал проявлений 
витальности, «в самом непосредственном, прямом значении этого 
слова, как синонима самого ее бытия» (с. 28). Музыка, замечает 
автор, произошла от звука и движения – фундаментальных осно-
ваний  существования человека. «Сам по себе физический звук, 
развертывающийся во времени, заключает в себе проявление 
непосредственной энергии, внушает… чувство витального» (там 
же). Как именно протекал процесс формирования музыки – вопрос 
дискуссионный. «Но важно, что в попытках объяснить возникно-
вение музыки значительная роль отводится прямым физиологиче-
ским манифестациям» (там же). Согласно исследованиям антропо-
логов и этномузыкологов, первичные звуковые сигналы, 
необходимые для жизнедеятельности, представляли собой 
неоформленную артикуляцию, в которой «преобладали подъемы и 
спады, неустойчивое глиссандирование, вскрики и подвывания, 
близкие животному миру» (с. 29). Как отмечает автор, подобная 
«прамузыка» предположительно существовала еще на доречевом 
уровне. Постепенно в ней формировалось ощущение интервалов 
между звуками, а также происходила эволюция существования 
звука во времени, что означало формирование ритмической орга-
низации. Автор уверен, что «особая роль временных структур, ха-
рактерная для некоторых сохранившихся форм первичного фольк-
лора аборигенов, послужила основанием для “ритмической” 
теории происхождения музыки» (там же). Музыка возникла в не-
разрывной связи с пластикой тела (танцем), а также в коллектив-
ной трудовой деятельности, – «и в том, и в другом случае главным 
средством организации служил ритм» (там же). 

Развивая концепцию витальности музыки, автор отмечает 
важность мифологических представлений о ее сущности. Леген-
дарный Пифагор Самосский мыслил музыку как явление космоло-
гического рода. «Сам феномен звучания выходит за пределы чело-
веческого измерения, распространяясь до вселенских масштабов. 
Рождение неба и земли, формирование космоса из хаоса имеет 
началом первозвук, из которого образуется согласное звучание 
движущихся планет, Солнца и звезд. <…> Таким образом, в си-
стеме пифагорейских представлений музыка фактически отож-



Ремезова И.И. 

112 

дествляется с витальным началом – первопричиной и условием 
существования окружающего мира» (с. 29–30). Манифестации ви-
тальности, пишет автор, можно обнаружить в эволюции професси-
онального музыкального искусства.  

В работе О.В. Беспалова «“Жизнь, несущая смерть, и ею же 
хранимая”. Морис Бланшо» утверждается, что искусство в наше 
время все чаще осознается как самостоятельная «процедура исти-
ны» (с. 43). У подлинного искусства, по словам автора, есть такая 
существенная фундаментальность, как истина. «В этом ключе ви-
тальность может тоже предварительно быть названа еще одной 
фундаментальностью искусства наряду с истиной-правдой» (там 
же). Автор задается вопросом, всегда ли витальность является 
непреложностью для искусства, если учесть, что существует раз-
деление искусства на две глобальные сферы: 1) искусство «счаст-
ливое», озаряющее, гармоническое; 2) искусство дисгармоничное, 
трагическое, даже катастрофическое (он называет его искусством 
Проблемным, искусством Отчаяния, искусством экзистенциаль-
ным). В искусстве первого типа, т.е. в гармоничном искусстве, ви-
тальность «просматривается прозрачно» (с. 44). Но как быть с ис-
кусством проблемным, дисгармоничным? Как обнаружить в нем 
наличие витальности? Как полагает автор, у взаимоотношений ис-
кусства отчаяния и витальности есть несколько пластов. При вос-
приятии такого рода произведений «нам прежде всего душно, тем-
но, и картина мира кажется все более беспросветной. И все-таки 
нам еще как-то и смутно тревожно. Эта тревога и предвещает об-
наружение какой-то другой краски, кроме самой мрачной» (с. 44). 
Такую ситуацию связывают с понятием «отложенного катарсиса», 
которое автор заимствует у Е.В. Сальниковой. Как полагает 
Е.В. Сальникова, «со временем… та эстетика, которая казалась 
больше эпатирующей и разрушающей, начинает видеться как не-
обходимая трансформация человеческого и художественного, 
таящая в себе новую гармонию… И в этом преодолении времен-
ных границ своей эпохи – тоже проявление витальности» (с. 45). 

В качестве примера трагической витальности автор приво-
дит творчество Франца Кафки в литературе, Антона Веберна, со-
здателя атональной музыки, Никола де Сталя – в живописи. В за-
ключение автор ссылается на слова Алена Бадью, который назвал 
ХХ век веком страсти. «Этот век такой – он Зверь, который несет 



Реф. кн.: Витальность искусства. Современные проявления.  
Аналитика 

113 

смерть и страдание, но он же и есть данная тебе жизнь. Это век 
двойственности, век страсти этого баланса на грани отчаяния и 
родства – страсти, которая и рождает чувство витальности» (с. 57). 

В работе И.Н. Проклова «О витальности Венского модерна» 
отмечается, что Венский модерн – явление огромного объема, выхо-
дящее за пределы собственно искусства, поскольку «не только 
включает в себя философскую, научную, общественно-политичес-
кую мысль, но также отражает произошедшие на рубеже XIX–XX ве-
ков социальные, культурные и этические трансформации» (с. 95). 
В статье анализируются взгляды таких исследователей, как Карл 
Эмиль Шорске и Алоиз Ригль. Подчеркивая особенности социаль-
ной реальности конца XIX века как в Австрии, так и во всей Евро-
пе, автор утверждает, что «стал общепринятым и традиционным 
взгляд на то время как на эпоху нестабильную – эпоху полураспа-
да общественных связей и кризиса идентичности, эпоху нацио-
нальных движений, расшатывающих империю, и невиданной мо-
бильности населения…» (с. 97). Он подчеркивает, что искусство 
Венского модерна предвосхитило многие художественные стрем-
ления, проявившиеся уже во второй половине ХХ века, «являя при 
этом собой поразительное внутреннее единство, объединяя, или, 
точнее сказать, подчиняя разнородные тенденции какой-то общей 
внутренней силе, солидарной интенции» (там же). Отмечая специ-
фику термина «витальность», автор видит ее в том, что он в силу 
своего происхождения неизбежно отсылает к своему биологиче-
скому и психологическому содержанию, но «вводимый в эстети-
ческое поле, он, сохраняя это первоначало, позволяет охватить бы-
тие искусства в его продуктивном и рецептивном форматах. 
Витальность – это в том числе и то, что объединяет и сам акт тво-
рения, и его восприятие…» (с. 98). Рассматривая творчество пред-
ставителей Венского модерна, особое внимание автор уделяет фи-
гуре Германа Бара и замечает, что он «при всех своих недостатках, 
хаотичности и непоследовательности, занимался помимо многого 
прочего поиском и обоснованием витального начала в искусстве… 
Неудовлетворенность и разочарование в обетованиях натурализма, 
исходившего из рационального объяснения мира, привели его к 
поиску такого искусства, которое в большей степени проникало 
бы в человека, вскрывало бы и исследовало глубины его суще-
ства» (с. 103–104). Источником витальных (в том числе творче-



Ремезова И.И. 

114 

ских) сил Г. Бар называет нервы. Согласно концепции Г. Бара, не-
рвы – это «медиум, посредник между внутренним миром человека 
и внешним, это орган восприятия, преобразования и пересоздания 
в творческом акте воспринятого от действительности» (с. 104–
105). 

Помимо упомянутых, книга содержит также следующие ра-
боты: Дуцев М.В. Витальность архитектурной среды современного 
города; Ступин С.С. Искусство и пределы человеческого бытия: 
возможности витальности творчества; Беликова М.А. Травма и по-
пытки ее преодоления в творчестве художников Веймарской Гер-
мании (1918–1933); Лукина Г.У. Живительная энергия музыки. По 
прочтении Э. Курта, Б. Асафьева, А. Лосева; Мутья Н.Н. Виталь-
ность как фактор сохранения произведением искусства вневре-
менных смыслов; Флорковская А.К. Бесстрашие витальности: пре-
творение Возвышенного в живописи Владимира Матвеева, 1980–
2010-е годы; Карпов А.В. Витальность искусства и рынок: о худо-
жественном качестве подлинном и мнимом; Сальникова Е.В. Кино 
под знаком экспрессионизма: предвестие витальности; Андреева 
Е.Ю. Экранируя откровение: Билл Виола – Андрей Тарковский. 

И.И. Ремезова∗ 
 

                                                   
∗ Ремезова Ирина Ивановна – кандидат философских наук, научный со-

трудник отдела культурологии Института научной информации по обществен-
ным наукам РАН. E-mail: iremez.koz@yandex.ru 

mailto:iremez.koz@yandex.ru


Возможности идеологического использования интерпретации  
религиозных феноменов 

115 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  
И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ  

УДК 2:32 
ЦИБИЗОВА И.М.∗ ВОЗМОЖНОСТИ ИДЕОЛОГИЧЕСКОГО ИС-
ПОЛЬЗОВАНИЯ ИНТЕРПРЕТАЦИИ РЕЛИГИОЗНЫХ ФЕНО-
МЕНОВ. (Обзор). DOI: 10.31249/rphil/2022.04.16  

Аннотация. В обзоре рассматриваются проблемы объектив-
ности интерпретации исторических религиозных феноменов в свя-
зи с их идеологическим использованием. 

Ключевые слова: богомилы; ваххабизм; идеология; ислам; 
катары; Марокко; миллет; Османская империя; пропаганда; сред-
невековые ереси; христианство.  
TSIBIZOVA I.M. Possibilities of ideological application of religious 
phenomena’s interpretation. (Review). 

Annotation. The article reviews the problem of objectivity of 
interpretation of the historical religious phenomena.  

Key words: Bogomils; Cathars; Christianity; culture of cancella-
tion; ideological war; Islam; medieval heresies; millet; morality; Mo-
rocco; Ottoman Empire; Wahhabism. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Возможности идеологического 
использования интерпретации религиозных феноменов. (Обзор) // Соци-
альные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. 
Сер. 3: Философия. – 2022. – № 4. – С. 115–128.  
DOI: 10.31249/rphil/2022.04.16 

                                                   
∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник Отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН. E-mail: itsibizova@mail.ru 

mailto:itsibizova@mail.ru


Цибизова И.М. 

116 

Под историческим религиозным феноменом в данной работе 
понимается значимое событие, связанное с религией и в той или 
иной степени повлиявшее на историю страны, региона или мира. 

М. Элиаде рекомендовал рассматривать «феномен священ-
ного во всей его сложности, а не только в иррациональном аспек-
те» [Цит. по: 4, с. 173]. Современные исследователи отмечают 
необходимость крайне чуткого к нему отношения в силу связи с 
чувствами верующих и необходимость применения мультидисци-
плинарного подхода. Даже словосочетания «иррациональный ас-
пект» рекомендуется избегать. 

Часть исследователей религиозных феноменов понимают 
религию как средство решения социальных конфликтов, «соци-
альный цемент», скрепляющий и унифицирующий общество, а 
также – источник коллективных представлений, обеспечивающих 
его жизнь и функционирование. Другие интерпретируют ее как 
силу, гарантирующую продолжительное существование, преем-
ственность социальных групп и взаимодействие их членов. Суще-
ствует концепция религии как системы символов, с помощью ко-
торых общество и его члены представляют центральные темы 
собственного мировоззрения, релевантно утверждая образ органи-
зации общественной жизни [8, S. 18]. Вера воспринимается как 
«превосходный механизм адаптации к сложной, опасной или экс-
тремальной ситуации». При этом подчеркивается то обстоятель-
ство, что вовлеченность в религиозную практику выше в бедных 
странах, чем в благополучных, и максимальна в нестабильных с 
максимальными социально-экономическими контрастами [8, 
S. 21]. Звучат предложения объяснять религиозные феномены с 
помощью теории систем или «кибернетики» Г. Бейтсона, требую-
щей рассмотрения явления в контексте всех завершенных цирку-
ляционных контуров, которые релевантны для него. При этом 
важны все единицы контура, содержащие значимые характеристи-
ки. Как важно тщательное и беспристрастное осмысление истори-
ческих религиозных феноменов для релевантного воссоздания и 
понимания духовной истории народов.  

Однако в современном мире даже среди серьезны ученых 
наблюдается весьма тенденциозная интерпретация религиозных 
феноменов в целях идеологического использования.  



Возможности идеологического использования интерпретации  
религиозных феноменов 

117 

В частности, это относится к деконструкционистской интер-
претации ереси катаров1, начавшейся с 1990-х годах во многом 
благодаря М. Зернер [6, S. 47], опубликовавшей в книге «Изобре-
сти ересь? Дискурс полемики и власти перед Инквизицией» работу 
М. Лоуера, осуществившего «деконструкцию антиеретических 
текстов относительно культа усопших» ради реконструкции кари-
катурности этого явления [1]. Ныне уровень «деконструкции» раз-
нится от полного отрицания существования катаров с их дуали-
стической доктриной и епископальной организацией (М.Г. Пегг, 
Лоуэр видят в источниках о них продукт дискурса Церкви, в кото-
ром неточно учитывается природа противостояния и который со-
здал эти обличья для презентации христианской доктрины под ви-
дом disputatio (диспута), часть «риторики борьбы, маскирующей 
реальность» или «конструкт» церковной доктрины, «чистое сред-
ство клерикального дискурса»2 [1]) до утверждения более позднего 
появления дуализма – в начале или второй половине XIII в. 
(П. Хименес-Санчес, Р.Я. Мур). Объединяет концепции отрицание 
любых связей преемственности катаров с более ранней балканской 
дуалистической традицией (богомильством) и снижение роли дуа-
лизма как отличительной черты течения. Согласно «умеренной 
версии» Хименес-Санчес, А. Бренон и Ж.-Л. Биже, дуалистическая 
доктрина появилась как независимая библейская интерпретация, 
развитая западными еретическими схоластиками без внешнего 
влияния. Эти «революционные» заявления основываются не на 
анализе катарской экзегезы, но на оспаривании подлинности ис-
точников, утверждающих связь катаров с Востоком [6, S. 48–49], в 
частности с ересью богомилов. 

П. Чарнецкий, специалист в области психологии религии из 
Ягеллонского университета, в статье «Катарский миф о грехопа-
дении: Последующее внедрение независимой еретической экзеге-
зы?» [6, S. 47–65], выделяя две ветви западноевропейского катар-
ства – умеренную и радикальную, рассматривает экзегезы обоих 
течений. В первом случае он устанавливает непосредственную 
                                                   

1 Западноевропейское христианское движение XII–XIII вв., опиравшееся 
на дуалистическую нео-манихейскую доктрину о двух принципах мироздания, 
добре и зле и ассоциировавшее с последним мир материальный. 

2 Жюльен Тьери также заявляет о том, что «ересь не имела иной реальнос-
ти, кроме как в воображении своих судей» [1]. 



Цибизова И.М. 

118 

связь «революционной идеи» о прежнем существовании людских 
душ на небе с богомильским апокрифом «Видение Исайи». Миф же 
о падении заимствован, согласно его исследованию, из «Вопроша-
ния Иоанна», привезенным около 1190 г. епископом-еретиком 
Назарием из Конкореццо в Италию, а оттуда проникшем в Южную 
Францию. Полная его зависимость от богомильских трактатов 
позволяет оспорить утверждение о независимости доктрины ката-
ров, якобы разработанной исключительно в Западной Европе [6, 
S. 51]. 

Умеренные катары идентифицировали Сатану с несправед-
ливым рабом из св. Луки (Лук. 16, 1–8). Аналог находится в бого-
мильском трактате, где Сатана, решив восстать против Бога, ис-
кушает ангелов словами несправедливого управителя. Там же он 
идентифицируется со Злым рабом у Матфея (Мат. 18, 23–35): из-
гнанный из Рая Сатана просит милосердия у Господа его словами: 
«Потерпи на мне, и все тебе заплачу». У богомилов также наличе-
ствует идентификация человеческих душ с ангелами. Сатана после 
создания первых человеческих тел приказывает ангелу второго 
круга небес войти в тело Адама, а ангелу первого – в тело Евы [6, 
S. 50]. Умеренные катары Конкореццо цитируют стих о злом слу-
ге, отождествлявшемся с Сатаной. Под должником, которого он 
душил, подразумевался ангел, заключенный в тело Адама. Пара-
бола о Добром Самаритянине (Лук. 10, 30) использовалась для со-
здания оригинальной антропологической концепции. В этой алле-
горической интерпретации странник, шедший из Иерусалима в 
Иерихон, был ангелом, направлявшимся в небесный Иерусалим, 
разбойники – демонами, отнявшими у него небесную славу и зато-
чившими на земле, Добрый Самаритянин – Иисусом, спасшим 
путника [Ibid.]. 

В радикальной дуалистической доктрине исследователь вы-
деляет две менее значительные доктрины, с явными отличиями в 
трактовке мифа о падении. В первой, названной ангелической, ду-
ши людей идентифицируются с ангелами, низвергнутыми с небес. 
Во второй, доктрине двух миров, человеческие души раньше су-
ществовали в царстве Доброго Бога. Общим моментом является 
наличие двух равно могучих богов – доброго и злого – и иденти-
фикация человеческих душ с падшими ангелами. Люцифер, сын 
Злого Бога, ведомый завистью, взошел на небо, стал ангелом света 



Возможности идеологического использования интерпретации  
религиозных феноменов 

119 

и был назначен управлять небесным воинством. Явив свои ковар-
ные намерения и соблазнив ангелов, он обратился в дракона апо-
калипсиса и сразился с Михаилом Архангелом, но потерпел пора-
жение и был низвергнут с небес вместе с последовавшими за ним 
ангелами. Этих ангелов он вселил на земле в материальные тела 
[6, S. 51–52]. 

Радикальные катары, считая гордость причиной восхожде-
ния Люцифера на небо, цитируют Откровение, ссылаясь на битву 
на небесах (Откр.12, 4; 12, 7). Подтверждение роли Люцифера как 
управителя небесного воинства черпается из Луки (Лук. 16, 1–8), 
что свидетельствует о влиянии «Вопрошения» [6, S. 52–53]. Также 
цитируется стих псалма «Боже! язычники пришли в наследие 
Твое, осквернили святой храм Твой, Иерусалим превратили в раз-
валины» (Пс. 78,1). «Но хотя бы ты, как орел, поднялся высоко и 
среди звезд устроил гнездо твое, то и оттуда Я низрину тебя», – 
говорит Господь (Авд. 1,4). При отождествлении человеческих 
душ с ангелами, испускающих сияние, ссылались на слова Иисуса: 
«Я послан только к погибшим овцам дома Израилева» (Мат. 15, 
24) и «Ибо Сын Человеческий пришел взыскать и спасти погиб-
шее» (Мат. 18,11). Согласно Джакопо де Капелла, катары исполь-
зовали также притчу о заблудшей овце (Мат. 18, 12–14), относя ее 
к соблазненным Люцифером ангелам, для спасения которых Иисус 
пришел в мир. Благодаря фрагменту из Книги Премудрости Иису-
са, сына Сирахова «Все вообще создал Живущий вовеки» (Сирах, 
18,1) доказывали, что все души созданы одновременно и были ан-
гелами, живущими на небе. 

Сторонники ангелической доктрины находили библейские 
основания темы корон и тронов ангелов, оставленных на небесах 
[6, S. 53]. 

Адепты радикального дуализма ссылались на Второе посла-
ние Тимофею: «а теперь готовится мне венец правды, который даст 
мне Господь, праведный Судия, в день оный; и не только мне, но и 
всем, возлюбившим явление Его» (2 Тим. 4,8). Малое количество 
библейских цитат и почти полное совпадение с «Вопрошением» 
позволяет заключить, что библейская экзегеза не была основанием 
мифа, но последний стал основанием первой ради подтверждения 
богомильской доктрины. Некоторые катары под прессом католи-
ческой критики отказывались от мотива неправедного слуги, строя 



Цибизова И.М. 

120 

доктрину на менее спорных отрывках из Откровения и стараясь 
сделать экзегезу более умеренной. В ангелической версии наблю-
далась постепенная эволюция, настоящую же революцию претер-
пела доктрина двух миров. Согласно вальдесианцу Дурану из Уэс-
ки, она впервые появилась в Южной Франции в конце XII в.; 
позднейшая фольклорная версия представлена в «Манихейском 
трактате» анонимного автора начала XIII в. В Италию она была 
превнесена значительно позже, и представлена схизматиками из 
Дезенцано во главе с Джоване де Луджио [6, S. 54–55]. В этой 
трактовке миф о двух мирах говорит не об ангелах небесных, но о 
людях Божьих, народе Израиля, живущем в совершенном мире, 
Земле Обетованной, в малейших аспектах подобной миру людей. 
Сатана сотворил свой материальный мир по собственному подо-
бию. Различие между мирами заключается в материи, из которой 
они созданы: Земля Обетованная – из совершенных нетленных 
элементов доброго Бога, незримого для материального ока, мир 
Сатаны – из элементов несовершенных и мимолетных. В Земле 
Обетованной располагался суд доброго Бога и небесный Иеруса-
лим; солнце, луна и люди существовали как в нашем мире. Собы-
тия из Ветхого Завета начинались в этой земле. Затем народ Изра-
иля согрешил и был изгнан в Вавилон, отождествлявшийся с 
преисподней [6, S. 55]. Дуран из Уэски в «Книге против ереси» 
(Liber antiheresis) утверждает, что народ Божий согрешил на небе-
сах. В «Трактате против манихейцев» (Contra Manichaeos) он 
уточняет, что Сатана вторгся на небо со своим воинством и поверг 
в ужас Землю Обетованную, вынудив народ Божий согрешить. 
Райнер Саккони из Пьяенцы заявляет, что сыны Божьи брали в 
жены дочерей злого Бога, и от этих греховных союзов родились 
Великаны. Хотя основополагающие догматы (существование душ 
до рождения, совершенный на небе грех, низвержение Сатаны в 
материальный мир) совпадают с ангелической версией, последний 
миф не имеет аналогов в богомильстве, являясь изобретением ка-
таров юга Франции. Эта доктрина двух миров ссылалась на злого 
Бога. Цитируя Книгу Сираха «Все они – вдвойне, одно напротив 
другого, и ничего не сотворил Он несовершенным» (Сир. 42, 25), 
радикальные катары доказывали, что Ветхий Завет описывает со-
бытия и в материальном мире Сатаны и в Земле Обетованной. 
Фрагменты, понимаемые буквально, относили к Сатане, интерпре-



Возможности идеологического использования интерпретации  
религиозных феноменов 

121 

тируемые аллегорически – к доброму Богу [6, S. 56]. Все элементы 
этой доктриной подкрепляются Библией. Идея взята из Сираха, но 
цитируются также Псалтырь и Откровение. На основании книги 
Иова доказывается, что наш мир – преисподняя (Иов. 7). Цитиру-
ются также стихи: «Ибо вот, Я творю новое небо и новую землю, и 
прежние уже не будут воспоминаемы и не придут на сердце»  
(Ис. 65, 17) и «Впрочем, мы, по обетованию Его, ожидаем нового 
неба и новой земли, на которых обитает правда» (2 Петр. 3, 13). 
Основная идея заключается в том, Бог создал материальный мир, 
но последний не является Его Царствием. Для доказательства ис-
пользуются слова св. Иакова «Прелюбодеи и прелюбодеицы! не 
знаете ли, что дружба с миром есть вражда против Бога? Итак, кто 
хочет быть другом миру, тот становится врагом Богу» (Иак. 4,4), а 
также Христа из Евангелия от Иоанна «Царство мое не от мира с 
его» (Иоан. 18, 36), «Они не от мира, как и Я не от мира» (Иоан. 
17, 16) и из многих других мест Нового Завета (1 Кор. 7, 31; 1 Иоан. 
2, 15–16; Иоан. 14, 30; 17, 9; 17, 25; 16, 33; 15, 19). Основываясь на 
1-м Послании Коринфянам «плоть и кровь не могут наследовать 
Царствия Божия» (1 Кор. 15, 50) и ряде других библейских фраг-
ментов (Дан. 7, 14; Лук. 1, 33; Псалтырь 144, 13), катарский бого-
слов доказывает, что Царство Божие нематериально, вечно и не-
тленно, противопоставляя его конечному миру и цитируя Петра: 
«Придет же день Господень, как тать ночью, и тогда небеса с шу-
мом прейдут, стихии же, разгоревшись, разрушатся, земля и все де-
ла на ней сгорят» (2 Петр. 3, 10) и Матфея «Всякое растение, кото-
рое не Отец Мой Небесный насадил, искоренится» (Мат., 15, 13). 
Описание Земли Обетованной как Небесного Иерусалима черпается 
из Откровения, Послания Галатам, Книг Исаии и Даниила (Откр. 22, 
1–2; 2–7; 21, 1–2; Гал. 4, 26; Ис. 60, 20; Дан. 7, 10) [6, S. 57]. 

Доктрина двух миров находит значительно больше библей-
ских оснований, чем ангелическая, цитируя слова Иисуса о за-
блудшей овце (Мат. 15, 24) и притчу о потерянной драхме (Лук. 15, 
8–10), и относя их к душам, падшим с небес. Израиль этимологи-
чески означает «человек, зрящий Бога». Это означает, что прежде 
люди жили на небе. Итальянские катары ссылались на Иоанна: 
«Никто не восходил на небо, как только сшедший с небес Сын Че-
ловеческий, сущий на небесах» (Иоан. 3, 13), Послания к Филип-
пийцам «Наше же жительство – на небесах» (Фил. 3, 20) и Ефеся-



Цибизова И.М. 

122 

нам «Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, бла-
гословивший нас во Христе всяким духовным благословением в 
небесах» (Еф. 1, 3). Из слов Послания к Галатам об «Израиле Бо-
жьем» (Гал. 6, 16) выводится его двойственное значение: живущие 
на земле люди и души созданы добрым Богом и прежде населяли 
Землю Обетованную. Утверждается, что народ Божий был создан 
до материального мира: «Он избрал нас в Нем прежде создания 
мира, чтобы мы были святы и непорочны пред Ним в любви» (Еф. 
1, 4). Цитируются Книга премудрости Иисуса, сына Сирахова (дни 
человека сочтены, но дни народа Израиля «бессчетны»), Еремия 
(«народ Мой забыл Меня, – нет числа дням» (Иер. 2, 32)) и Исаия 
(«вспомните прежде бывшее, от начала века» (Ис. 46, 8–9)). Для 
доказательства одномоментного создания всех душ на небесах ис-
пользуется Книга Сираха: «Все создал Живущий во веки» (Сир. 
18, 1) [6, S. 58–59]. Догмат о грехе народа Божьего на небесах ос-
новывается на Плаче Иеремии: «Как помрачил Господь во гневе 
Своем дщерь Сиона! С небес поверг на землю красу Израиля» 
(Плач. 2,1). При интерпретации пленения Израиля в Вавилоне 
Навуходоносором (Иер. 29, 1–2; 39, 1–10) царь идентифицируется 
с Сатаной. Со ссылками на Псалтырь («Как нам петь песнь Гос-
подню на земле чужой?» (Пс. 136, 4)) и Исаию («И будет в тот 
день: посетит Господь воинство выспреннее на высоте и царей 
земных на земле. И будут собраны вместе, как узники, в ров, и бу-
дут заключены в темницу, и после многих дней будут наказаны» 
(Ис. 24, 21–22)) материальный мир называется тюрьмой, управля-
емой Сатаной: «Он и находящимся в темнице духам, сойдя, про-
поведал, некогда непокорным» (1 Петр. 3, 19–20). Основным дока-
зательством совершенного на небесах греха представляется причта 
о Блудном Сыне (Лук. 15, 11–32) [6, S. 59–60]. В этом грехе фран-
цузские катары винили Сатану, вторгшегося на небо с демонами и 
устроившего там террор. В притче о плевеле среди доброго семени 
(Мат. 13, 24–30) Царствие доброго Бога ассоциируется с полем, 
народ – с семенем, Сатана – с врагом, ночью посеявшем плевелы. 
Катары описывают битву дракона с Михаилом Архангелом (Откр. 
12, 4), трех духов нечистых (Откр. 16, 13) и любодеяцу, пьющую 
кровь мучеников (Откр. 19, 2), которых привел на небо Сатана. 
Разорение Земли Обетованной силами Сатаны и царство ужаса 
находят в Книге Иова («Земля, на которой вырастает хлеб, внутри 
изрыта как бы огнем» (Иов. 28, 5)) и Плаче о фараоне, отождеств-



Возможности идеологического использования интерпретации  
религиозных феноменов 

123 

лявшемся с дьяволом. Согласно же итальянским катарам: грех 
народа Божьего на небесах был наказан вторжением Сатаны, доз-
воленным Богом. Это бросало тень на благость Бога и вело к вы-
воду о частичной Его виновности в грехопадении (Джованни из 
Луджо, епископ Дезендзано). Согласно инквизитору Райнеру Сак-
кони, по этой доктрине все деяния доброго Бога можно расценить 
как зло: Он неизменно хочет добра, но не может исполнить Свою 
волю из-за врага, принца зла, вечно замышляющего против Него, и 
вынужден причинять зло своим созданиям. Как и Бог, Его народ 
был первоначально праведен, но подобно Богу не сумел реализо-
вать свою волю, так как правитель зла вечно заражал его склонно-
стью к нему. Это подтверждается словами самого Бога Сатане «ты 
возбуждал Меня против него, чтобы погубить его безвинно» (Иов. 
2, 3) и Павла «потому что тварь покорилась суете не добровольно, 
но по воле покорившего ее» (Рим. 8, 20). Данные элементы были 
найдены катарами независимо от богомильства.  

Во Франции катарский онтологический дуализм, развив-
шийся из специфической интерпретации Иоанна (Иоан. 1, 1–3), 
предполагал наличие двух начал: сущностного добра и материаль-
ного зла, созданного Сатаной, изначально бывшего Ничем (nihil). 
Данное толкование не имеет аналогов в богомильстве. Однако со-
здание катарами независимой экзегезы сомнительно в силу совпа-
дения ангелической версии двух миров у обоих еретических тече-
ний. Независимое толкование имеет место, но доктрина 
заимствована из восточного дуализма [6, S. 61–62]. 

П. Чарнецкий благодаря текстуальному анализу одновре-
менно опровергает «деконструкционистские» отрицание суще-
ствования ереси катаров и утверждение независимости их доктрин 
от манихайства, и в первую очередь богомильства. 

Второй случай, связанный с идеологической пропагандой 
радикальных исламистов, разбирает арабист М.М. Дзекан в статье 
«Ваххабитская пропаганда в Марокко во время правления султана 
Сулаймана (1792–1822) в отражении источников его эпохи» [7, 
S. 1–10]. Речь идет о распространении ваххабизма – фундамента-
листского течения Ислама, появившегося в XVIII в. на Аравий-
ском полуострове, но не получившего популярности в мусульман-



Цибизова И.М. 

124 

ском мире вопреки усилиям правителей из династии Аль’Сауд1. 
Рассматривая пропаганду этого течения в Марокко в правление 
султана Мулай Сулаймана бен Мохаммеда, этот автор переосмыс-
ливает источники, использовавшиеся марокканскими историками, 
включая Ахмада ибн Халида ан-Насири. 

Основатель ваххабизма, ханбалитский теолог Мухаммад ибн 
Абд аль-Ваххаб ввел новую концепцию единобожия (tawhib), от-
вергающую все виды политеизма и нововведений (бида). В соот-
ветствии с фундаменталистской доктриной Ахмада ибн Ханбаля 
он призывал вернуться к источникам Ислама – Корану и Суннам, 
но это возвращение ограничивалось хадисом2 ваххабизма. Одной 
из причин появления доктрины стал поиск внутренних ресурсов 
для противостояния экспансии Запада. Проповедник, будучи сто-
ронником аскетизма, запретил даже потребление кофе. В 1744 г. 
он заключил союз с Мухаммадом ас-Саудом, переехав в Эр-Дирию. 
«Объединение вооруженной силы с идеологией» вымостило доро-
гу для создания государства Саудитов с ваххабизмом как офици-
альной и единственной интерпретацией Ислама. К основным тру-
дам аль-Ваххаба относятся «Книга единобожия», «Три основы и 
их доказательства». 

Султан Марокко Мулай Сулейман бен Мохаммад в первые 
годы правления подавлял оппозицию, возглавляемую его братом 
Исхамом, затем покорял племена берберов из Среднего Атласа [7, 
S. 2]. Правителя, получившего прекрасное образование, отличали 
милосердие и консервативные взгляды. Придерживаясь в основ-
ном учения салафитов3, он столкнулся с ваххабитскими попытка-
ми распространить собственное толкование Ислама.  

Ситуацию рассматривали три выдающихся марокканских 
историка XIX в.: Абу аль-Касим аз-Зайяни, написавший «Общую 
историю со времен сотворения мира до тринадцатого века 
хиджры» и поэму «Сад Сулаймана»; Мухаммад ибн Ахмад аль-
Кансуси (Мухаммад Акансус), член реформаторского суфийского 
                                                   

1 Правящая династия Саудовской Аравии со времени образования страны 
(1744 г). 

2 Предание о словах и деяниях пророка Мухаммада. 
3 Салафия – движение в суннитском исламе, призывающее ориентиро-

ваться на образ жизни и веру ранней мусульманской общины и квалифицирую-
щее как бида все новшества, привнесенные контактами с Западом. 



Возможности идеологического использования интерпретации  
религиозных феноменов 

125 

братства, помимо исторической прозы и поэзии оставивший ряд 
религиозных трудов; Ахмад ибн Халид ан-Насири ас-Салави, ав-
тор первой современной марокканской истории и один из важ-
нейших салафийских реформаторов западной части арабского ми-
ра [7, S. 3–4]. 

После объединения Мухаммада Абд аль-Ваххаба с шейхом 
бедуинов Мухаммадом ибн Саудом и взятия Мекки и Медины, 
ставший эмиром военачальник отправил письма в Ирак, Сирию, 
Египет и Магриб, призывая принять ваххабитскую доктрину. 

Согласно аз-Зайяни, ответ был написан по указанию султана 
от его имени и доставлен его сыном, исполнявшим хадж. Тогда, по 
словам историка, были опровергнуты обвинения в непочтении к 
суннам, пророку Мухаммеду, другим пророкам и могилам – запре-
щение касалось лишь политеистов, просящих духов предков о ми-
лости, которую может предоставить лишь милостивый Бог [7, S. 7]. 

Самым щекотливым был вопрос почитания могил. Здесь 
взгляды Сулаймана близки ваххабитским: явный отказ почитать 
мусульманских святых, авлия, и предков (в 1805 г. он разрушил 
мавзолей в Рабате с прахом отца, оставив только могилу), трактат, 
критикующий непопулярные в Марокко практики суфизма [Ibid.]. 
Однако влияние взглядов ваххабитов на него неочевидно: два пер-
вых ответа Сулаймана не сохранились. По мнению Дзекана, он 
был консервативным представителем Школы Малики1, далеким от 
экстремальных идей ваххабизма. Подтверждается лишь факт не-
большой известности ваххабизма в Магрибе: его не считали ре-
альной угрозой. Однако диспут с ваххабитами демонстрирует 
осведомленность его участников: в нем говорилось о стиле жизни, 
указывалось на простоту и скромность, характеризовавшие ранний 
ваххабизм и предпочитаемые Сулайманом; подчеркивалось отсут-
ствие противоречий между взглядами марокканцев и ваххабит-
ским толкованием ислама. Ибн Хирам углубляет ваххабитское по-
нимание бида (нововведения, ереси), Cулейман аль-Хавват считает 
ваххабитов «мятежниками», угрожающими безопасности палом-
ников. Критика ваххабизма исходила, вероятно, от Мухаммада 
Ибн аль-Хаджа и отражала взгляды султана. Пропаганда не спо-

                                                   
1 Один из четырех основных мазхабов (доктрин) исламской юриспруден-

ции в суннитском Исламе. 



Цибизова И.М. 

126 

собствовала популярности новой доктрины в Марокко, между тем 
как Сулайман первоначально не оказывал давления в данном вопро-
се. Некоторые западные историки считают Сулаймана не слишком 
популярным среди подданных. Возможно, осознание этого способ-
ствовало укреплению им ваххабитского влияния в Магрибе в по-
следние годы нахождения у власти. При его приемниках этого вли-
яния не наблюдалось. Почитание мусульманских святых открыто 
запрещалось лишь при Хасане I [7, S. 8–9]. Возможно, также внима-
ние султана к ваххабизму объяснялось необходимостью противо-
борствовать распространению западного влияния.  

Анализ Дзекана показывает несостоятельность пропаганды 
ваххабитов, ссылающейся на дальновидное принятие султаном 
Сулайманом их радикальной доктрины. Напротив, в адресованным 
ваххабитам вопросах из ответа на их письмо [7, S. 8] прослежива-
ется осведомленность относительно неприемлемых для умеренных 
суннитов положений ваххабизма. 

Третий случай тенденциозно-предвзятой интерпретации каса-
ется представления канадским политическим философом У. Кимли-
кой османской системы миллетов как «наиболее развитой формы мо-
дели соблюдения прав групп c точки зрения религиозной 
толерантности» [9, p. 34]. Он подчеркивает, что многие режимы, в 
том числе такие современные демократии как Канада, США и Вели-
кобритания, обращались к ней и отчасти апплицировали, между тем 
как мусульманские лидеры призывали к введению этой системы в 
самой Британской империи [9, p. 35]. Им, естественно, было отказано.  

Защитник западных ценностей игнорирует несколько обсто-
ятельств, в том числе налог «девширме», прозванный «налогом 
кровью», по которому семьи «иноверцев» должны были отдавать 
мальчиков в возрасте 12–16 лет. Их них воспитывали янычаров.  

Часто сменяемые султанами патриархи после назначения пла-
тили 100 тысяч акче в казну, и, соответственно, 500 и 250 курушей – 
великому визирю и его заместителю. Их смена зачастую использо-
валась для решения денежных проблем. Кроме того, патриарх обя-
зан был собирать в своем миллете налог в 100–140 тысяч акче с 
промыслов и доходов, Mir-i-mukataa, также шедший в казну. Нему-
сульмане платили подушный налог – джизья, от которого, как и от 
хараджа (поземельного налога), патриархи освобождались [1, с. 87–
88]. 



Возможности идеологического использования интерпретации  
религиозных феноменов 

127 

Общины немусльман фактически следовали собственным 
внутриобщинным законам, что порождало частые конфликты 
между ними, разрешаемые мусульманской властью. Эти общины 
были обязаны подчиняться мусульманскому законодательству. 

Репрессивная система налогообложения в отношении нему-
сульман, которая должны была стимулировать переход в ислам, 
отнюдь не делает систему миллетов образцом национальной толе-
рантности. К тому же вряд ли подобное определение правомочно 
применять к империи, виновной в геноциде целых народов: армян, 
болгар, греков, сербов. Этот список можно продолжать долго. 

Данные примеры свидетельствуют о стремлении использо-
вания трактовки религиозных феноменов в идеологических целях. 
В первом «деконструкционистский дискурс реализует два очень 
похожих подхода – обесценивание свидетельства и дисквалифика-
цию доказательства» американской традиции игнорирования спе-
цифически европейской истории [3, с. 11]. С одной стороны, при 
отрицании существования катаров в духе американской же «куль-
туры отмены» можно выбросить из истории народов, в том числе 
истории духовной, неотъемлемые ее пласты, являющиеся важной 
частью исторического наследия. С другой – доказывая полную са-
мобытность ереси, можно утверждать отсутствие связей духовной 
истории Западной и Юго-Восточной Европы. Излишне говорить, 
что «деконструкция» нарушает принципы исторического исследо-
вания, проецируя на средневековых теологов (и еретиков, и инкви-
зиторов) принципы современного мышления, а также греша «сим-
плификацией» и «редукцией» [см.: 5, с. 163] их доктрин и 
исторического процесса в целом.  

Во втором случае ваххабитская пропаганда, по-восточному 
используя склонность человеческого разума к преувеличению, 
приумножает изменения в политике марокканского султана Сула-
ймана, произошедшие во многом из-за его непопулярности в 
стране и сильной оппозиции, с целью утверждения превосходства 
и популяризации собственного учения. 

В третьем проявляется откровенная неграмотность глобали-
зированного мультикультурализма, стремящегося построить весь 
мир по своему образу и подобию и откровенно игнорирующего 
«ненужные» факты, в том числе геноциды целых народов. Соглас-
но П. Бергеру и Т. Лукману, индивидуумы склонны «окрашивать» 



Цибизова И.М. 

128 

события для гармонизации прошлого с настоящим – это не ложь о 
прошлом, но приведение в соответствие с истиной настоящего [8, 
S. 26]. На это опирается современный толерантный либерализм 
американского образца, толерантный лишь к собственным нуждам 
и приводящий историю к необходимой ему «истине настоящего» и 
при необходимости без зазрения совести пользующийся «культу-
рой отмены». 

Список литературы 

1. Карташян А.З. Некоторые аспекты формирования системы миллетов в 
Османской империи // Вестник Санкт-Петербургского университета. Сер. 13. 
– 2013. – Вып. 4. – С. 85–93. – URL: https://cyberleninka.ru/article/n/nekotorye-
aspekty-formirovaniya-sistemy-milletov-v-osmanskoy-imperii/viewer (date of 
access: 03.05.2022).  

2. Позняков А.С. [Рецензия] // Средние века. – 2010. – Т. 71, № 1/2. – С. 337–341. – 
Рец. на кн.: Хименес-Санчес П. Катаризмы : диссидентские модели средневе-
кового христианства (XII–XIII вв.) / предисл. Д. Ионья-Пра. – Ренн : Пресс 
университер де Ренн, 2008. – 454 с. – URL: https://naukarus.com/himenes-
sanches-p-katarizmy-dissidentskie-modeli-srednevekovogo-hristianstva-xii-xiii-vv-
predisl-d-ionya-pra-renn-press-u (date of access: 03.05.2022). 

3. Рокбер М. «Деконструкционизм» и катарские исследования // 
LIVEJOURNAL. – 2019. – March 9. – URL: https://credentes.livejournal.com/ 
519318.html (date of access: 29.04.2022). 

4. Самарина Т.С. Феноменология, ноуменология, постфеноменология религии. – 
Москва : ИФ РАН, 2019. – 296 с. – URL: https://iphras.ru/uplfile/root/biblio/ 
2019/Samarina19.pdf (date of access: 03.05.2022). 

5. Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечествен-
ная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия : РЖ. – 2012. – № 4. – 
С. 163–165. – Реф. ст.: Георгиева В. Стереотипы в интерпретации античной 
философии = Стереотипии во толкувањето на античната философија // Анти-
ката и европската наука и култура – прилози од научниот собир одржан по 
повод 60 години Институт за класични студии. – Скопjе : Институт за класич-
ни студии, 2009. – С. 37–49. 

6. Czarnecki P. The Cathar myth of the fall : A late invention of independent heretical 
exegesis? // Studia religiologica. – Kraków, 2018. – G. 51, z. 1. – S. 47–65. 

7. Dziekan M.M. Wahhabi propaganda in Morocco during the reign of sultan 
Sulayman (1792–1822) as reflected in the sources of his era // Studia religiologica. – 
Kraków, 2018. – G. 51, z. 1. – S. 1–10. 

8. Siuda-Ambroziak R. Jumping into faith : The Phenomenon of Brazilian Pentecostal 
conversations // Studia religiologica. – Kraków, 2018. – G. 51, z. 1. – S. 11–32. 

9. Trupia F. (Im)Possible tolerance. A paradox from within multicultural societies // 
Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 31–40. 

https://cyberleninka.ru/article/n/nekotorye-aspekty-formirovaniya-sistemy-milletov-v-osmanskoy-imperii/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/nekotorye-aspekty-formirovaniya-sistemy-milletov-v-osmanskoy-imperii/viewer
https://naukarus.com/himenes-sanches-p-katarizmy-dissidentskie-modeli-srednevekovogo-hristianstva-xii-xiii-vv-predisl-d-ionya-pra-renn-press-u
https://naukarus.com/himenes-sanches-p-katarizmy-dissidentskie-modeli-srednevekovogo-hristianstva-xii-xiii-vv-predisl-d-ionya-pra-renn-press-u
https://naukarus.com/himenes-sanches-p-katarizmy-dissidentskie-modeli-srednevekovogo-hristianstva-xii-xiii-vv-predisl-d-ionya-pra-renn-press-u
https://credentes.livejournal.com/519318.html
https://credentes.livejournal.com/519318.html
https://iphras.ru/uplfile/root/biblio/2019/Samarina19.pdf
https://iphras.ru/uplfile/root/biblio/2019/Samarina19.pdf


Социально-политические взгляды К. Маркса и Фр. Энгельса 

129 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК 141.82 
ГЛУХОВ С.В.∗ СОЦИАЛЬНО-ПОЛИТИЧЕСКИЕ ВЗГЛЯДЫ 
К. МАРКСА И ФР. ЭНГЕЛЬСА. (Аналитический обзор).  
DOI: 10.31249/rphil/2022.04.17 

Аннотация. В данной статье аналитически рассматриваются 
взгляды классиков марксизма на общество, политику, историю и 
экономику. 

Ключевые слова: марксизм; Карл Маркс; Фридрих Энгельс; 
собственность; буржуазия; пролетариат; класс; отчуждение; ком-
мунизм; родовой строй. 
GLUKHOV S. V. Socio-political views of K. Marx and Fr. Engels 
(Analytical review). 

Annotation. This article analytically examines the views of the 
classics of Marxism on society, politics, history, and economics. 

Keywords: marxism; Karl Marx; Friedrich Engels; property; 
bourgeoisie; proletariat; class; alienation; communism; tribal system. 

Для цитирования: Глухов С.В. Социально-политические взгляды 
К. Маркса и Фр. Энгельса (Аналитический обзор) // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Фило-
софия. – 2022. – № 4. – С. 129–141. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.17 

Введение 

Марксизм – философское учение, возникшее в конце XIX в. 
в Германии. Его основателями считаются немецкие ученые Фри-
                                                   

∗ Глухов Сергей Викторович – младший научный сотрудник Института 
научной информации по общественным наукам РАН. E-mail: sglukhov@mail.ru 

mailto:sglukhov@mail.ru


Глухов С.В. 

130 

дрих Энгельс и Карл Маркс. От имени последнего оно получило 
свое название в постмарксисткой литературе. Тем не менее вклад 
Фр. Энгельса в формулировку марксисткой ортодоксии был столь 
же велик, как и вклад К. Маркса. Однако Энгельс всегда скромно 
подчеркивал вторичность своих идей по отношению к идеям соав-
тора. 

Марксизм нельзя назвать чисто социологическим или эко-
номическим учением, как это нередко делается современными ав-
торами. На самом деле это полноценная философская система, 
включающее в себя собственно философию, экономику, социоло-
гию, историологию и политологию. При описании разнообразных 
сторон данного учения невозможно отделить одну его часть от 
другой. 

Марксизм имел огромное влияние на общество и науку, и 
это влияние не ослабевает и сейчас. Учение Маркса и Энгельса по-
прежнему остается свежим и актуальным. 

Биографическая справка 

Карл Маркс родился в немецком городе Трире 5 мая 1818 г. 
В 1841 г. он окончил Берлинский университет, представив доктор-
скую диссертацию по натурфилософии Демокрита и Эпикура. 
Маркс собирался стать профессором, но решил посвятить себя 
критике существующего общественного строя. В 40-х годах Маркс 
знакомится с Фридрихом Энгельсом, и между ними завязывается 
дружба. Он начинает публиковаться как отдельно, так и вместе с 
другом. Маркс ведет активную общественную деятельность. 
В 1864 г. он организует «Международную рабочую ассоциацию», 
первую организацию рабочего класса. Маркс скончался в Лондоне 
14 марта 1883 г. 

Фридрих Энгельс родился в вестфальском городе Бармен 
28 ноября 1820 г. Он не имел серьезного образования и покинул 
гимназию в возрасте 17 лет. До знакомства с Марксом он публику-
ется в различных средствах массовой информации. Так же, как и 
Маркс, Фр. Энгельс активно участвует в общественной жизни. 
Благодаря своему финансовому положению он поддерживал пуб-
ликацию всех крупных работ Маркса. Фридрих Энгельс умер 
5 августа 1895 г., спустя 12 лет после смерти друга. 



Социально-политические взгляды К. Маркса и Фр. Энгельса 

131 

Источники 

Собрание сочинений Маркса и Энгельса, выпущенное в 
СССР, составляет 50 томов. Первые чисто философские работы 
были выпущены Карлом Марксом в 1839 и 1841 гг. («Тетради по 
истории эпикурейской, стоической и скептической философии» и 
«Различие между натурфилософией Демокрита и натурфилософи-
ей Эпикура»). До знакомства с Энгельсом он также публикует 
труды, в которых уже весьма заметна социально-политическая 
подоплека: «К критике гегелевской философии права» (1843), 
«Экономическо-философские рукописи» (1844) и «Тезисы о Фей-
ербахе» (1845). В соавторстве с Энгельсом он выпускает работы 
«Немецкая идеология» (1846) и «Манифест коммунистической 
партии» (1848). Отдельно от соавтора Маркс пишет труды по эко-
номической теории: «К критике политической экономии» (1859) и 
четырехтомник «Капитал» (1867–1910), который был закончен 
Энгельсом. 

В свою очередь, Фридрих Энгельс публикует в этот период 
такие труды, как «Принципы коммунизма» (1847), «Развитие со-
циализма от утопии к науке» (1882), «Происхождение семьи, част-
ной собственности и государства» (1884), основанной на коммен-
тариях Карла Маркса к труду Льюиса Моргана «Древнее 
общество», «Анти-Дюринг» (1885), «Людвиг Фейербах и конец 
классической немецкой философии» (1888). 

Предшественники марксизма 

Социологии и политологии как самостоятельных наук в се-
редине XIX в. еще не существовало. Классики марксизма черпали 
свое вдохновение в трудах французских просветителей (Руссо, 
Мабли), мыслителей-социалистов (Оуэн, Фурье, Сен-Симон) и в 
немецкой философии (Гегель, Фейербах). 

Как правило, их отношение ко всем вышеозначенным пер-
соналиям было критическим. Тем не менее марксисты одобряли 
революционный настрой просветителей и социалистов. Однако, 
как пишет Энгельс, «великие мыслители XVIII века и их предше-
ственники не могли выйти из рамок, которые им ставила их соб-
ственная эпоха» [7, с. 12]. Царство разума, к возведению которого 



Глухов С.В. 

132 

они взывали, было ни чем иным, как «идеализированным царством 
буржуазии, где вечная справедливость нашла свое осуществление 
в буржуазной юстиции, где равенство свелось к гражданскому ра-
венству перед законом, а одним из самых существенных прав че-
ловека провозглашена была буржуазная собственность» [7, с. 11]. 
Таким образом, все, на кого могли бы опереться Маркс и Энгельс, 
были подспудно или явно служителями капитала.  

Буржуазные революции в Германии и Франции сопровожда-
лись соответствующими теоретическими выступлениями. Требо-
вания равенства распространялись на общественное положение 
каждой отдельной личности. Кроме того, доказывалась необходи-
мость уничтожения не только классовых привилегий, но и самих 
классовых различий. Три великий утописта – Оуэн, Сен-Симон, 
Фурье – разрабатывали предложения по устранению классовых 
различий. Это отличало их программы от программ просветите-
лей. Однако «общим для всех троих являлось то, что они не вы-
ступали как представители интересов исторически порожденного к 
тому времени пролетариата» [7, с. 13]. 

После этих революций казалось, что просветители были 
правы, и царство разума осуществилось. Но несмотря на это, «про-
тивоположность между богатыми и бедными, вместо того чтобы 
разрешиться во всеобщем благоденствии, еще более обострилась 
вследствие устранения цеховых и иных привилегий» [7, с. 14]. 
«Свобода собственности на деле оказалась для мелкого буржуа и 
крестьянина свободой продавать эту мелкую собственность, за-
давленную могущественной конкуренцией крупного капитала и 
крупного землевладения, именно этим магнатам» [7, с. 14]. В итоге 
быстрое развитие промышленности сделало бедность необходи-
мым условием существования общества. «Братство» вылилось в 
конкуренцию, а моральная основа общества осталась прежней.  

Главной задачей революции, по мнению социалистов, было 
уничтожение «праздного класса», чья собственность и привилегии 
должны были перейти в руки «рабочих». Однако они не учли, что 
«рабочим» был не только пролетариат, но и фабриканты, купцы и 
банкиры. «Буржуа должны были стать кем-то вроде общественных 
чиновников, доверенных лиц всего общества, но все же сохранить 
по отношению к рабочим командующее и экономически привиле-
гированное положение» [7, с. 18]. Банкиры были призваны регули-



Социально-политические взгляды К. Маркса и Фр. Энгельса 

133 

ровать все общественное производство при помощи регулирова-
ния кредита.  

Частично заимствуя философскую методологию Г. Гегеля и 
Л. Фейербаха, марксисты не скупились на их критику. Знаменитый 
11-й тезис о Фейербахе (однако это относится и к Гегелю) звучит 
так: «философы лишь различным образом объясняли мир, но дело 
заключается в том, чтобы изменить его» [2, с. 336]. Главный недо-
статок этих философов, о чем пишут и Маркс, и Энгельс, в том, 
что они избегали практики и были слишком пассивны. 

Открыв логические законы диалектики, Гегель показал, что 
история тоже развивается диалектически. Эту истину марксисты 
разделяли полностью. «Все общественные порядки, сменяющие 
друг друга в ходе истории, представляют собой лишь преходящие 
ступени бесконечного развития человеческого общества от низшей 
ступени к высшей» [4, с. 280]. Каждая ступень абсолютно необхо-
дима и имеет свое оправдание для того времени и тех условий, ко-
торым она обязана своим происхождением. Немецкая философия 
завершается Гегелем, и он «указывает нам путь, ведущий из этого 
лабиринта систем к действительному положительному познанию 
мира» [4, с. 284], т.е. к материализму. Логику Гегеля, как считали 
марксисты, необходимо перевернуть и поставить с головы на ноги: 
не абсолютная идея воплощается (и отчуждается) в природе (об-
ществе), а общественные условия оказываются решающими для 
исторического существования духа. 

Именно Фейербаху марксисты обязаны формулированием 
этого материалистического постулата. Однако, критикуя Гегеля, 
Фейербах оказался не способен «понять мир как процесс, как та-
кую материю, которая находится в непрерывном историческом 
развитии» [4, с. 295]. Его материализм и его понимание общества 
и человека были слишком эссенциальными и, в конечном счете, 
недостаточно материалистическими. «Предмет, действительность, 
чувственность берется им только в форме объекта, или в форме 
созерцания, а не как человеческая чувственная деятельность, прак-
тика, не субъективно» [2, с. 333]. «Он не понимает поэтому значе-
ния революционной, практически-критической деятельности» [там 
же], – пишет Маркс. 



Глухов С.В. 

134 

Классовая логика. Историческая эволюция социальных  
и экономических феноменов. Отчуждение 

Обсуждение социальных, политических и экономических 
феноменов в марксизме опирается на два подхода – классовый и 
исторический. Оба этих подхода не были применены впервые. Они 
уже активно разрабатывались в философской школе сенсимонизма 
(Анри Сен-Симон и его ученики). Что касается исторического ана-
лиза, философы-просветители использовали его задолго до появ-
ления марксизма и сенсимонизма. История нужна исследователю, 
чтобы понять настоящий момент и сделать качественный прогноз 
на будущее. 

Марксисты известны как радикальные реформаторы класси-
ческой политической экономии, связанной с именами Адама Сми-
та и Давида Рикардо. Экономические категории играют важней-
шую роль в социальной философии Маркса и Энгельса, а 
экономика в целом служит, по их мнению, базисом общественной 
жизни (последняя в свою очередь выступает как ее надстройка). 
«Определяющим моментом в истории, – пишет Энгельс, – являет-
ся производство и воспроизводство непосредственной жизни» [6, 
с. 66]. С одной стороны, необходимо производство средств жизни – 
предметов питания, одежды, жилища, орудий труда, а также вос-
производство самого человеческого рода. С другой стороны, об-
щественная формация данной исторической эпохи и исторической 
страны обусловливается всеми видами производства и степенью 
развития труда (научные знания, навыки, разделение трудовых 
обязанностей). Эти производительные силы накладываются на 
производственные отношения, которые складываются в процессе 
производства и потребления общественного продукта людьми. 

Учитывая вышесказанное, неудивительно, что экономиче-
ские вопросы лежат в основании как исторического, так и социо-
логического анализа во всех сочинениях марксистов. 

«Манифест коммунистической партии» – сочинение, с кото-
рым чаще всего ассоциируется марксизм, – начинается следующей 
строкой: «История всех до сих пор существовавших обществ была 
историей борьбы классов» [3, с. 64]. К ней Фридрих Энгельс доба-
вил примечание: «То есть вся история, дошедшая до нас в пись-
менных источниках» [там же]. В этой строке и примечании к ней 



Социально-политические взгляды К. Маркса и Фр. Энгельса 

135 

выражена главная мысль марксистов и задан вектор их историче-
ских исследований. Маркс и Энгельс вслед за Гегелем (и боль-
шинством современных историков) отделяют известную историю 
от так называемой «доистории» (или «первобытной истории»). 
Здесь важно не столько введение письменности, сколько образова-
ние больших политических сообществ – государств. Выделение 
доистории характерно уже для античных историков. Как правило, 
этот период наполнен многочисленными легендарными события-
ми, проверка которых однозначно затруднена. Что касается перио-
да образования государств, то от историка (в том числе по полити-
ческим причинам) требовалось точность. 

Главной ячейкой первобытного общества (в отличие от 
классового) был род. Род представлял собой расширенную семью, 
владеющую определенной территорией. В виде пережитка перво-
бытный род до сих пор (и сегодня, и полтора века назад) сохраня-
ется в сельской среде. Однако ныне он находится под надзором 
государства (т.е. доминирующего класса, коим остается буржуа-
зия) и не является базой для общества. 

Классовые противоречия и классовая борьба не были заост-
рены в родовом обществе. Поскольку семья в таком обществе иг-
рала второстепенную роль, в сексуальные отношения вовлекались 
все индивиды (так называемый «групповой брак»). Эти половые 
отношения ограничивались границами рода и исключали «всякую 
возможность достоверно установить отца, и поэтому происхожде-
ние можно было определить лишь по женской линии» [6, с. 70]. 
Вследствие этого в первобытном обществе матери «пользовались 
высокой степенью уважения и почета, доходившей до полного 
господства женщин (гинекократии)» [там же]. Групповые отноше-
ния и «матриархат» сохранялись как пережиточные культурные 
формы и в период единобрачия. 

Исторические взгляды марксистов опирались на современ-
ные исследования, и главным образом – на труды Льюиса Морга-
на. Последний показал, как формируется и функционирует родо-
вое общество и как оно эволюционирует в более продвинутую 
форму – в форму государства. 

Следуя за Морганом, марксисты выделяли три периода все-
мирной истории – дикость, варварство и цивилизация. В свою оче-
редь, дикость и варварство делилась еще на три периода. При вы-



Глухов С.В. 

136 

делении этих исторических эпох Морганом прежде всего оценива-
лись технические достижения и общественно-брачные отношения, 
т.е. то, что Маркс и Энгельс называли соответственно «производи-
тельными силами» и «производственными отношениями». К «ди-
кости» можно отнести все первобытные сообщества (многие из 
которых существуют до сих пор), к «варварству» – греческое, рим-
ское и прочие государства (это его высшая ступень), а к «цивили-
зации» – современное научно-промышленное общество. Согласно 
другой марксисткой классификации, первые государства считают-
ся начальной ступенью «цивилизации». 

Род – это простая организация, которая вполне соответству-
ет общественным условиям, из которых она возникла. Величие 
родового строя, «но вместе с тем и его ограниченность проявляют-
ся в том, что здесь нет места для господства и порабощения» [6, 
с. 247]. Таким образом, это не только простая, но и в некотором 
смысле примитивная организация. Здесь нет места «гражданскому 
мышлению» – индивид не задумывается о своих правах и обязан-
ностях. Население при родовом строе в высшей степени редко. Его 
количественное увеличение, несомненно, вносит сумбур и беспо-
рядок в родовой образ жизни. Территориальная целостность рода 
нарушается вследствие мобилизации, вызванной в свою очередь 
переизбытком или недостатком общественного продукта. Излишек 
продукта скапливается в руках отдельных производителей – появ-
ляется частная собственность. Потребность в привлечении новой 
рабочей силы создает конкуренцию (как правило, между мужчи-
нами, так как женщина отстраняется от общественного труда) и 
поощряет рабство. Из способа мести («око за око») война превра-
щается в грабеж. Под предлогом избавления производителей от 
труда и риска, связанных с обменом и расширением рынков, и со-
здания тем самым наиболее полезного класса образуется класс па-
разитов, который в вознаграждение за свои весьма незначительные 
услуги быстро приобретает громадные богатства и соответствую-
щее им влияние в обществе. Впервые происходит крупное разде-
ление общества на два класса – господ и рабов, эксплуататоров и 
эксплуатируемых. История начинается. 

Что движет историческим процессом? История не является 
последовательным развертыванием Абсолютной Идеи, как считал 
Гегель. В отличие от истории природы, в истории общества дей-



Социально-политические взгляды К. Маркса и Фр. Энгельса 

137 

ствуют мыслящие существа, поступающие обдуманно или под 
влиянием страсти, но всегда с определенной целью. Каждый инди-
вид «преследует свои собственные, сознательно поставленные це-
ли, а общий итог этого множества действующих по различным 
направлениям стремлений и их разнообразных воздействий на 
внешний мир – это и есть история» [4, с. 319]. Таким образом, 
субъектом истории могут быть только организованные людские 
массы, объединенные сильным общим стремлением, т.е. народы, а 
внутри народов – классы. 

В трудах марксистов представлены две концепции государ-
ства. Согласно первой концепции, государство является инстру-
ментом власти доминирующего класса. Этот «демократический» 
тип государства широко распространен в современном мире. Его 
предком с полным правом можно назвать античные политии Евро-
пы. Другой тип был свойственен восточным политиям. Здесь чи-
новники составляют собственный класс, чья власть никем не оспа-
ривается.  

Феодальный средневековый строй, который предшествовал 
«неодемократическому» типу современности, склонялся к восточ-
ной модели. Его также называли «абсолютистским». Капиталисти-
ческий строй «был несовместим с местными и сословными приви-
легиями, равно как и с взаимными узами феодального строя» [7, 
с. 37]. В Средние века всюду существовало мелкое производство, 
основой которого была частная собственность работников на их 
средства производства: в деревне – земледелие мелких крестьян, 
свободных или крепостных, в городе – ремесло. Большую часть 
продукта феодал забирал себе. Более или менее независимыми 
оставались ремесленники и небольшая часть крестьян. Рабство 
было фактически отменено – не в последнюю очередь благодаря 
христианской религии. Перед классом буржуазии, основу которого 
составляли свободные ремесленники, стояла задача превратить 
раздробленные, мелкие средства производства в могучие рычаги 
капиталистической экономики, что было невозможно сделать при 
доминирующем строе. Одновременно с собственной свободой 
нарождающаяся буржуазия готовила к освобождению и крепост-
ных. Оставаясь при своем хозяйстве, крепостные не могли быть 
объединены в крупные рабочие коллективы, необходимые ману-
фактурам. Кроме того, технический прогресс, чей темп был замед-



Глухов С.В. 

138 

лен феодальным способом производства, сделал невозможным 
дальнейшее пребывание крестьян в деревнях – машинам требова-
лись рабочие руки. Постепенно в города стали стекаться новые 
производители. Ряд революций, прокатившихся по Европе, за-
креплял права и свободы «третьего сословия» (буржуазии). Так 
появился пролетариат. 

Пролетарскому классу отводилась особенная роль в истори-
цистских теориях марксизма. Именно этот «низкий», эксплуатиру-
емый класс должен был возглавить, по мнению марксистов, пред-
стоящую коммунистическую революцию. 

В «Принципах коммунизма» Энгельс дает следующее опре-
деление пролетариату. Это «общественный класс, который добы-
вает средства к жизни исключительно путем продажи своего тру-
да, а не живет за счет прибыли с какого-нибудь капитала – класс, 
счастье и горе, жизнь и смерть, всё существование которого зави-
сит от спроса на труд, т.е. от смены хорошего и плохого состояния 
дел, от колебаний ничем не сдерживаемой конкуренции» [5, с. 5]. 

Положение рабочего класса при капиталистическом строе 
представлялось Марксу и Энгельсу в высшей степени плачевным. 
Лишившись даже самых мелких средств производства, рабочие 
потеряли свой статус субъекта экономики. Заработная плата и дру-
гие «привилегии» рабочего теперь определялись борьбой между 
капиталистом и рабочим, в которой непременно побеждал капита-
лист. Это значит, что ныне рабочий получает минимальную оплату 
своего труда, достаточную для того, чтобы обеспечить нехитрые 
средства к жизни, но не соответствующую его вкладу в производ-
ство. Так как на первый план в экономике вышла прибыль, рабо-
чий уже не мог рассчитывать на «доброту» своего патрона. Разде-
ление труда, обычное при капитализме, сделало конкуренцию 
между рабочими особенно свирепой. Если ранее, до промышлен-
ных революций, рабочий мог легко сменить специализацию, то 
сегодня внедрение машин и возросшая сложность производства 
сделали это невозможным. Случайные и внезапные колебания цен, 
демпинг и разорение «патрона» отзывались прежде всего на нем 
самом, а не на непосредственном производителе. «При выигрыше 
капиталиста, – пишет Маркс, – рабочий не обязательно выигрыва-
ет, при убытке же капиталиста рабочий обязательно вместе с ним 
теряет» [1, с. 308]. Разница в оплате труда между разными профес-



Социально-политические взгляды К. Маркса и Фр. Энгельса 

139 

сиями сегодня в некоторых случаях огромна, что разобщает рабо-
чий класс и делает его взаимно враждебным. Чем больше рабочий 
стремится заработать, тем более он рискует своим здоровьем в по-
гоне за «сверхурочными». Засилье техники отчуждает рабочего от 
собственного труда. Однако в конечном счете именно отношение 
капиталиста делает рабочего отчужденным не только от своего 
труда, но и от общества в целом. 

«Отчуждение» – важнейшее понятие марксистского социо-
анализа. В «Экономическо-философских рукописях» отчуждение 
выступает в трех формах. Это, во-первых, отчуждение человека от 
производимого им продукта, права на который ему не принадле-
жат (он как бы становится «чуждым» ему); во-вторых, отчуждение 
человека от человека (рабочего и буржуа); и, наконец, отчуждение 
человека от природы, которую он видоизменяет в процессе произ-
водства. 

«Конец истории»: образы коммунистического рая 

«Конец истории» – понятие, введенное Георгом Гегелем, ос-
нова его исторических изысканий. Под этим понятием он подра-
зумевал окончательное воплощение Абсолютного Духа в челове-
ческой истории (в обществе и в самом человеке). «Конец истории» 
Гегель предлагал искать там, где феномены общества и государ-
ства наконец-то полностью совпадут и интегрируются друг в дру-
га. Гегель считал, что современное ему прусское государство уже 
сделало этот решительный шаг, а ему как философу выпала честь 
осмыслить данный исторический факт. Впрочем, никаких под-
тверждающих аргументов в защиту этой гипотезы он выдвигать не 
стал. 

Марксисты использовали понятие конца истории, чтобы 
схематично обрисовать ту общественно-экономическую форма-
цию, которая придет (которая обязана придти!) на смену «хищни-
ческому» капиталистическому строю. Место доминирующего 
класса (и на сей раз единственного), оставленное капиталом, дол-
жен был занять пролетариат. Государство отныне не имеет ника-
кой самостоятельной ценности и служит пролетарскому обществу 
или даже вовсе отмирает (согласно некоторым высказываниям 
марксистов). Пролетариат действует путем насильственного захва-



Глухов С.В. 

140 

та общественной власти и средств производства. Частная соб-
ственность полностью отсутствует. Общественный продукт произ-
водится совместно, и каждому полагается столько, сколько он за-
служил благодаря своему труду, а не положению. «Люди, ставшие 
наконец господами собственного бытия, становятся вследствие 
этого господами природы, господами самих себя – свободными» 
[7, с. 62]. 

Заключение 

Марксизм никогда не был лишь интеллектуальным явлени-
ем. Еще при жизни Маркса и Энгельса ими были инспирированы 
Первый и Второй интернационал – неправительственное объеди-
нение рабочих, боровшееся за права своего класса. Однако необ-
ходимо учесть, что коммунистические идеи (или, шире, социали-
стические) высказывались на протяжении всего Нового времени, 
начиная с утопий Томаса Мора и Томмазо Кампанеллы и заканчи-
вая философскими проектами Анри Сен-Симона, Роберта Оуэна и 
других. К XX столетию социализм накопил достаточную теорети-
ческую базу и был готов к покорению мира. Можно с полным пра-
вом сказать, что XX век стал веком больших идеологий Модерна – 
национализма, либерализма и, наконец, коммунизма. 

К удивлению западных марксистов, коммунистическая идея 
была полноценно реализована на отшибе «цивилизованного» мира – 
в России, чье развитие производительных сил значительно уступа-
ло высшим образцам. Тем не менее в нашей стране хватало теоре-
тиков социализма – в частности, можно назвать Николая Черны-
шевского и Александра Герцена. Отечественные философы 
(Сергей Булгаков, Николай Бердяев, Владимир Соловьев) сформу-
лировали основные положения христианского социализма. Таким 
образом, можно сказать, что русская интеллектуальная традиция (в 
отличие от технического развития) немало способствовала проле-
тарской революции. 

Союз Советских Социалистических Республик (или просто 
СССР) просуществовал почти 70 лет – с 1922 по 1991 г. Его вожди 
относили переход от социализма к коммунизму (с ликвидацией 
частной собственности) к будущему времени: Владимир Ленин 
обещал сделать это к 30–40-м годам XX в., а Никита Хрущев – к 



Социально-политические взгляды К. Маркса и Фр. Энгельса 

141 

1980 г. Их обещания так и не сбылись. Ввиду внутренних противо-
речий СССР распался, не дожив чуть менее десятилетия до XXI в. 
Без поддержки государства-гегемона социалистические режимы 
Африки, Азии и Восточной Европы приказали долго жить. На се-
годняшний день верными социализму остались лишь некоторые 
страны – Куба, Китай, Лаос, Вьетнам и КНДР. Современный Со-
циал-демократический интернационал, выступая за права и свобо-
ды рабочего класса, уже не призывает к диктатуре пролетариата. 

Подытоживая историю марксизма, необходимо заключить, 
что коммунистический проект (как высшая форма социализма) с 
треском провалился. Неомарксизм на Западе остается уделом не-
большой кучки исследователей-маргиналов, которых сегодня ни-
кто не воспринимает всерьез. Однако надежда на «воскрешение» 
коммунизма все-таки есть. Политика и общество в XXI в. разви-
ваются стремительно, и никто не даст гарантии что коммунисти-
ческая идеология не возродится в новой экзотической форме, при-
емлемой для технократии будущего. 

Список литературы 

1. Маркс К. Экономическо-философские рукописи 1844 года // Экономическо-
философские рукописи 1884 года и другие ранние философские работы. – 
Москва : Академический Проект, 2010. – С. 303–358. 

2. Маркс К. Тезисы о Фейербахе // Работы по историческому материализму. – 
Москва : АСТ, 2020. – С. 333–336. 

3. Маркс К., Энгельс Фр. Манифест коммунистической партии. – Москва : АСТ, 
2020. – 160 с. 

4. Энгельс Фр. Людвиг Фейербах и конец классической немецкой философии // 
Работы по историческому материализму. – Москва : АСТ, 2020. – С. 277–332. 

5. Энгельс Фр. Принципы коммунизма. – Москва : АСТ, 2020. – 160 с. 
6. Энгельс Фр. Происхождение семьи, частной собственности и государства // 

Работы по историческому материализму. – Москва : АСТ, 2020. – С. 65–272. 
7. Энгельс Фр. Развитие социализма от утопии к науке // Работы по историчес-

кому материализму. – Москва : АСТ, 2020. – С. 10–62. 
 



Межуев Б.В. 

142 

УДК 140.8 
МЕЖУЕВ Б.В.∗ «Я СЧИТАЮ СОВРЕМЕННЫХ КОНСЕРВАТО-
РОВ НЕДОСТАТОЧНО КОНСЕРВАТИВНЫМИ». БЕСЕДА С 
АМЕРИКАНСКИМ КАТОЛИЧЕСКИМ ФИЛОСОФОМ ДЭВИ-
ДОМ ШИНДЛЕРОМ. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.18 

Аннотация. Интервью с Д. Шиндлером содержит ответы ка-
толического мыслителя на порожденные его критикой либерализ-
ма вопросы, затрагивающие оценку мировоззренческих корней 
либеральной идеи, христианских воззрений Ф.М. Достоевского и 
С. Вейль, а также экспликацию меры укорененности авторской 
антилиберальной позиции в католической теологической тради-
ции, отношение Д. Шиндлера к консерватизму и его представите-
лям, феномен сближения либерализма и католицизма. 

Ключевые слова: либерализм; постлиберализм; консерва-
тизм; экзистенциализм; актуальность и потенциальность; свобода. 
MEZHUEV B.V. «I consider modern conservatives not conservative 
enough». A conversation with american catholic philosopher David 
Schindler. 

Annotation. The interview with D. Schindler contains the 
Catholic thinker's answers to the questions generated by his criticism of 
liberalism, affecting the assessment of the ideological roots of the 
liberal idea, the Christian views of F.M. Dostoevsky and S. Weil, as 
well as the explication of the measure of the author's anti-liberal 
position in the Catholic theological tradition, D. Schindler's attitude to 

                                                   
∗ Межуев Борис Вадимович – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник Отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: borismezhuev@yandex.ru 

mailto:borismezhuev@yandex.ru


«Я считаю современных консерваторов недостаточно консервативными». 
Беседа с американским католическим философом Дэвидом Шиндлером 

143 

conservatism and its representatives, the phenomenon of convergence 
of liberalism and Catholicism. 

Keywords: liberalism; postliberalism; conservatism; existentia-
lism; relevance and potentiality; freedom. 

Для цитирования: Межуев Б.В. «Я считаю современных консерва-
торов недостаточно консервативными». Беседа с американским католи-
ческим философом Дэвидом Шиндлером // Социальные и гуманитарные 
науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 
2022. – № 4. – С. 142–156. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.18 

Д. Шиндлер является одним из самых интересных предста-
вителей того направления современной консервативной мысли, 
которое ее сторонники и противники называют постлиберализмом. 
Напомню, что этим термином сегодня обозначают большое и раз-
ветвленное сообщество религиозных традиционалистов, которые 
полагают что кризис современного западного общества обуслов-
лен просветительскими и протестантскими основаниями проекта 
Модерна. Мы уже рассказывали в некоторых наших прошлых 
публикациях о воззрениях, наверное, наиболее известного в поли-
тических кругах постлиберального теоретика – Патрика Денина1. 
Сегодня мы хотим познакомить читателя РЖ с другим выдающим-
ся мыслителем – католическим философом Дэвидом Шиндлером, 
профессором метафизики и религии в Институте исследований 
брака и семьи при Католическом университете Америки в Ва-
шингтоне. 

Дэвид Шиндлер – автор большого числа книг, особую из-
вестность среди которых приобрел первый том его предполагаемо-
го трехтомного исследования о происхождении современного по-
нимания свободы. У этой книги довольно нейтральное название 
«Свобода от реальности» и шокирующий подзаголовок «Дьяволи-
ческий характер современной свободы»2. Во второй главе книги 
выясняется, какой смысл автор вкладывает в понятие «дьяволиче-
ский». С точки зрения философа, антонимом «дьяволичности», в 
                                                   

1 См.: Межуев Б.В. Постлиберализм как консерватизм трудящегося класса : 
Из интервью Бориса Межуева с Патриком Денином // Тетради по консерватизму. – 
2021. – № 4. – С. 117–120. 

2 Schindler D.C. Freedom From Reality. The Diabolical Character of Modern 
Liberty. – Notre Dame, IN : University of Notre Dame Press, 2017. – 456 p. 



Межуев Б.В. 

144 

контексте итальянской этимологии этого слова, выступает понятие 
«символический» – по своему смыслу эта антиномия примерно 
соответствует дихотомии «разделение» – «сочетание». Современ-
ная свобода «дьяволична», поскольку она выламывается из всего 
единства ценностного универсума и противопоставляется ему, то-
гда как средневековое, преображенное католичеством классиче-
ское понимание «свободы», развитое еще Платоном и Аристоте-
лем, трактует «свободу» как органический, «символический» 
компонент Всеединого Добра. 

На сайте Русская idea в 2020 г. была помещена в русском пе-
реводе статья Дэвида Шиндлера «Что такое либерализм?», опуб-
ликованная в мае 2020 г. в первом номере католического журнала 
«New Polity»1. Эта статья развивала предпринятую автором в кни-
ге 2017 г. философскую деконструкцию либерализма и модерна. 
Шиндлер ставил под сомнение религиозную нейтральность либе-
рализма, указывая на его изначально антихристианский (не в психо-
логическом, но в метафизическом смысле) характер. По существу, 
либерализм с его постулированием превосходства «потенциально-
сти» над «действительностью» отрицает актуальный характер Бо-
говоплощения и, соответственно, политический статус Церкви. 
Выводы этой статьи нам бы хотелось перевести в привычный для 
русской религиозной философии язык. И здесь мы бы хотели об-
ратить внимание на определенное сходство идей Шиндлера с хри-
стологическими воззрениями русского философа Владимира Сер-
геевича Соловьева последнего периода его жизни, отмеченного 
сильным тяготением к католицизму. Шиндлер опирается в первую 
очередь на Аристотеля с его фундаментальной онтологической 
установкой о превосходстве актуального, то есть состоявшегося, 
действительного бытия над потенциальной возможностью, пре-

                                                   
1 Schindler D.C. What is Liberalism? [Электронный ресурс] // New Polity. – 

2020. – August 20. – URL: https://newpolity.com/blog/what-is-liberalism (дата обра-
щения: 10.06.2022); на русском языке см.: Шиндлер Д. Что такое либерализм? 
Часть первая : «Войны мнений» [Электронный ресурс] // Pусская истина. – 2021. – 
28 января. – URL: https://politconservatism.ru/articles/chto-takoe-liberalizm-chast-i-
vojny-mnenij (дата обращения: 10.06.2022); Шиндлер Д. Что такое либерализм? 
Часть вторая : Двусмысленности редукционизма [Электронный ресурс] // Pусская 
истина. – 2021. – 18 февраля. – URL: https://politconservatism.ru/articles/chto-takoe-
liberalizm-chast-ii-dvusmyslennosti-reduktsionizma (дата обращения: 10.06.2022). 

https://newpolity.com/blog/what-is-liberalism
https://politconservatism.ru/articles/chto-takoe-liberalizm-chast-i-vojny-mnenij
https://politconservatism.ru/articles/chto-takoe-liberalizm-chast-i-vojny-mnenij
https://politconservatism.ru/articles/chto-takoe-liberalizm-chast-ii-dvusmyslennosti-reduktsionizma
https://politconservatism.ru/articles/chto-takoe-liberalizm-chast-ii-dvusmyslennosti-reduktsionizma


«Я считаю современных консерваторов недостаточно консервативными». 
Беседа с американским католическим философом Дэвидом Шиндлером 

145 

восходстве духа над материей. В контексте христианской метафи-
зики это означает безусловное утверждение Боговоплощения и 
признание христианской Церкви телом Божием на земле. Сомне-
ние в этом факте, размывание исторического факта Боговоплоще-
ния и есть, по мнению Шиндлера, подлинный религиозный исток 
либерализма. Я усматриваю здесь явное сходство с поздним Вл. 
Соловьевым, для которого вся христианская история была свиде-
тельством о безусловном историческом факте Воскресения Хри-
ста. Немного огрубляя, можно сказать, что для Вл. Соловьева Вос-
кресение Христа – не предмет веры, а подтвержденный самой 
историей факт, сомнение в котором может объясняться либо недо-
разумением, либо честным неверием в духе апостола Фомы, либо 
вдохновением зла в сомневающемся человеке. Вл. Соловьев писал 
в письме к Льву Толстому в 1894 году, что «без факта воскресения 
необычайный энтузиазм апостольской общины не имел бы доста-
точного основания и вообще вся первоначальная история христи-
анства представляла бы ряд невозможностей». «Я лично, – писал 
философ, – с тех пор как признаю, что история миpa и человече-
ства имеет смысл, не имею ни малейшего сомнения, в воскресении 
Христа, и все возражения против этой истины своею слабостью 
только подтверждают мою веру». 

Понятно, что подобная онтологическая установка резко про-
тиворечит идеям религиозного экзистенциализма, в философской 
форме развитым Кьеркегором, а в художественной выраженным 
особенно ярко Достоевским. Кьеркегор и Достоевский могли бы 
сойтись в том, что каждый верующий человек должен испытать 
свою веру радикальным сомнением, попытавшись представить 
себя свидетелем распятия Христа при отсутствии малейшего сви-
детельства в пользу Его Божественной мощи. Несложно заметить, 
что в контексте такого экзистенциального переосмысления хри-
стианства, близкого определенным направлениям протестантизма 
и мировоззрению Достоевского, сомнение получает религиозное 
оправдание, а вместе с ним отчасти реабилитируется и либерализм 
со многими его социальными импликациями, которые столь 
наблюдательно фиксирует Шиндлер. Иными словами, в такого ро-
да консервативно ориентированном либерализме открывается его 
религиозная сторона – по Кьеркегору, подлинные христиане не 
должны ссылаться на аргументы от истории, верность Евангелию 



Межуев Б.В. 

146 

отменяет историю, христианин должен уподобить себя не Христу, 
но первым апостолам до момента воскрешения Христа, еще ли-
шенным метафизических гарантий Победы добра над злом. Еще 
более сильной оказывается эта установка в ситуации возможного и 
провиденциально неизбежного утверждения некоей «новой онто-
логии», то есть предсказанного Достоевским в одном из писем вы-
бора между истиной и Христом, в котором христианину придется 
предпочесть Христа истине. 

Предваряя публикацию в России своей статьи «Что такое 
либерализм?» в личном письме к философу, руководителю Центра 
Симоны Вейль Полу Гренье, автор «Свободы от реальности» при-
знавался, что «написал это эссе из перспективы католика Запада, и 
в частности, американского католика», но выразил уверенность, 
что аргументацию статьи можно расширить также и на мир Во-
сточного православия. «Центральный пункт – это сохранение тра-
диции, апостольское преемство и объективность догмата, литур-
гии и всего, что связано с этим». С точки зрения Пола Гренье, 
«ценность этого перевода, как и других работ Шиндлера, – та яс-
ность, с какой его мысль проводит разделение между либерализ-
мом и ортодоксальным христианством как Запада, так и Востока. 
Выживет ли в наше время каноническое христианство, зависит, по 
крайней мере в немалой степени, от точного понимания как того, 
чем является философский либерализм, так и того, насколько он 
трансформирует каждую долю нашего восприятия реальности». 
Как сообщает Пол Гренье: «во второй части своего эссе Шиндлер 
приводит несколько примеров того, как либерализм предопределя-
ет наше восприятие мира, оказывая гигантское влияние на наше 
представление о возможном и желательном». 

Со своей стороны мы можем сказать, что идеи Шиндлера 
именно в нынешнем политическом контексте требуют всесторон-
него обсуждения. Отметим хотя бы такой факт: современная Евро-
Атлантика, в ее движении от модерна к постмодерну и нынешней 
попытке цивилизационного сплочения в рамках так называемого 
«коллективного Запада», во многом ориентируется на прежнее 
римо-католическое единство Европы, и в этом ново-атлантическом 
контексте вполне можно ожидать изживания модерного понима-
ния свободы и обращения к средневековой ее трактовке в какой-то 
пародийной, гротескной форме – в виде, допустим, отрицания 



«Я считаю современных консерваторов недостаточно консервативными». 
Беседа с американским католическим философом Дэвидом Шиндлером 

147 

национального суверенитета ради авторитета новой «сакральной 
вертикали» в лице либерального общественного мнения. При этом 
мы убеждены, что только в диалоге с наиболее интересными пред-
ставителями современной постлиберальной, в том числе католиче-
ской, мысли может возникнуть и самостоятельная российская по-
литико-философская школа, адекватная нынешней ситуации 
цивилизационного самоопределения России. 

 
Вопрос: Уважаемый господин Шиндлер, не будет ли ошиб-

кой заключение, что либерализм – с тем предпочтением, которое 
он оказывает потенциальности, имеет возможно ошибочные, но 
тем не менее религиозные черты? Как сомнение и неопределен-
ность в отношении веры соотносятся с Вашим миросозерцанием и 
тем отношением, которое Вы проводите между действительностью 
и потенциальностью? 

С другой стороны, Ваша блестящая критика либерализма в 
последней статье опять же заставляет задать вопрос, в какой мере 
эта критика может быть отнесена к религиозному экзистенциализ-
му, что в варианте Кьеркегора, что в варианте Достоевского. Оба 
мыслителя – один в форме трактата, другой в форме литературно-
го романа (речь идет в первую очередь о романе «Идиот») – вы-
сказали мысль, что верующий должен представить себя в ситуации 
крестной смерти Христа, как бы вне данного историей представ-
ления о Его неизбежном воскрешении и триумфе. В какой-то сте-
пени эта та самая идея, которая подвергается критике в Вашей ста-
тье – идея противопоставления потенциальности – актуальности, 
сомнения – очевидности, неопределенности – ясности. Не обнару-
живаются ли в этом смысле у либерализма, возможно ошибочные, 
но всяком случае религиозные черты? 

Дэвид Шиндлер: Я бы хотел начать с проведения различе-
ния, которое, я полагаю, является весьма существенным в контек-
сте общего направления Ваших вопросов. В моей книге и в опуб-
ликованном на сайте Русская idea эссе «Что такое либерализм?» я 
выбираю подчеркнуто культурную и институциональную, а не 
персональную или же экзистенциальную перспективу. Конечно, 
между обеими перспективами есть определенное соотнесение (или 
по крайней мере должна быть некоторая связь), но все-таки я рас-



Межуев Б.В. 

148 

сматриваю проблему несколько в ином ключе, то есть не в персо-
налистически / экзистенциальном измерении. 

Моя цель состояла в том, чтобы обсудить институциональ-
ное признание Церкви и присутствие Церкви в политическом 
строе общества, а не вопросы веры сами по себе. Теперь, проводя 
такое различение, я тем не менее отнюдь не хочу сказать, что 
культурное признание Церкви следует отделить от вопроса о ее 
истинности, поскольку, конечно же, вопрос об истинности Церкви 
немедленно влечет за собой вопрос о вере. (Как я объясню чуть 
ниже, причина, по которой я не решаюсь безоговорочно «подпи-
саться» под «консерватизмом» в одном из его наиболее популяр-
ных течений, состоит в его стремлении свести идею Церкви и ее 
истину в широком смысле к социальным и политическим импли-
кациям.) Здесь, может быть, полезно было бы провести аналогию: 
любовь и брак неразделимы или, как мы обычно и в целом спра-
ведливо допускаем, им следует быть неразделимыми. Но можно 
говорить об институте брака и его месте в социальной структуре – 
вопросы юридических обязательств, налоговой политики и т.д., – 
не входя в обсуждение драмы влюбленности, обусловленных ею 
рисков и неопределенности, зачастую яростных перемен настрое-
ний, страдания, радости и прочего. Что-либо из этого, на самом 
деле, было бы неуместным делать предметом публичной полити-
ки. Но все это принимается (или должно приниматься) за данность 
в дискуссиях о политическом значении института брака. Подоб-
ным же образом, хотя это и менее очевидно, драма любви должна 
так или иначе ориентироваться на институт брака, принимать его 
за своеобразную точку отсчета (на самом деле драма любви утра-
тит значительную долю своего напряжения и силы, если не преду-
сматривает с самого начала ее завершение в виде брака). Любовь и 
семья неотделимы друг от друга, но в рамках разговора их, конеч-
но, следует различать. 

В этих текстах я фокусировал свое внимание на институцио-
нальном измерении христианства, на том какое влияние оно ока-
зывает на значение политического порядка. С этой точки зрения я 
бы и хотел оценить то предложение, которое Вы написали, чтобы 
суммировать мою позицию: «Сомнение в этом факте, размывание 
исторического факта Боговоплощения и есть, по мнению Шиндле-
ра, подлинный религиозный исток либерализма». Согласно моей 



«Я считаю современных консерваторов недостаточно консервативными». 
Беседа с американским католическим философом Дэвидом Шиндлером 

149 

точки зрения, «сомнение» принципиально экзистенциально-ерсо-
налистическая категория, а не институционально-культурная, и 
она здесь не имеет непосредственной релевантности. Отнюдь не 
«сомнение» создает проблему, но, скорее, юридически-институ-
циональное элиминирование Церкви как расширения Боговопло-
щения из официальной публичной сферы – вот что лежит в осно-
вании проблемы либерализма. Вы можете бороться против 
публичного статуса Церкви и при этом не испытывать никаких 
экзистенциальных сомнений по поводу Иисуса, или точно так же 
можно отстаивать публичный статус Церкви и быть в личном от-
ношении полным религиозных сомнений. Если держаться нашей 
аналогии с браком и любовью, то я фокусирую свою критику на 
юридическом подрыве института брака, а не на том, что люди не 
любят друга друга надлежащим образом. 

Теперь, когда проведено надлежащее различие между не-
совпадающими между собой аспектами темы, я должен сказать, 
что в силу глубокой и тесной связи между ними устранение закон-
ной реальности института брака окажет разрушительный эффект 
на способность к подлинной любви. Подобным же образом, если 
полностью лишить Церковь всего общественного значения, это 
окажет аналогичное – глубоко негативное – воздействие на каче-
ство веры людей (собственно говоря, это приведет к тому, что вера 
станет исключительно «приватной», то есть постепенно дегради-
рует до простой сентиментальности, морального настроя и быто-
вой набожности). 

На этом основании я был бы готов признать экстраординар-
ную драму, которой сопровождается вера, особенно в экзистенци-
алистских интерпретациях, включающую в себя героический по-
рыв, доверие при отсутствии всяких свидетельств, страдание от 
отсутствия Бога и т.д. Но – и возможно в этом пункте между нами 
есть различие – я бы не стал считать такие вещи, как «отмена ис-
тории», нормативными для веры. Напротив, я бы хотел сохранить 
экзистенциальный и персональный аспекты таких вещей: другими 
словами, подобный опыт может быть характерен для определен-
ных людей, очевидно для некоторых мистиков и святых, и в раз-
личной степени для различных людей являться существенной ча-
стью прихода к вере. Однако если такие вещи станут определять 
суть веры, то это приведет не только к лишению их персонального 



Межуев Б.В. 

150 

и экзистенциального характера (в том случае если они обретают 
качества «универсальности»), но и повлечет за собой целый набор 
других проблем, таких как «сговор» с политическими и экономи-
ческими силами, которые захотят изолировать отдельных людей 
друг от друга для установления большего контроля над ними. 

Таким образом, я полагаю, что сомнение и неопределенность – 
и значит «потенциальность» – имеют серьезное значение в рели-
гиозной жизни человека на персональном или же экзистенциаль-
ном уровне. Но я бы «официально не прописывал» сомнение на 
институциональном уровне, что, я думаю, явилось бы смешением 
различных планов реальности. 

Вопрос: Симона Вейль однажды обвинила Достоевского в 
ужасной ереси, имея в виду его слова о том, что, будучи принуж-
ден выбирать между истиной и Христом, он бы выбрал Христа. 
Для Вейль ересь, в которой повинен Достоевский, состояла в 
представлении некого разделения между Христом и истиной. Воз-
можно, что Достоевский здесь проводит различие между «истиной 
мира сего» и истиной как таковой. Но также нельзя исключать, что 
он хотел отвергнуть реальность (действительность), если бы ре-
альность вступила в конфликт с тем, что он считал абсолютным 
добром. Как бы Вы разрешили данный вопрос, а также и этот спор 
между двумя мыслителями? 

Дэвид Шиндлер: Я всегда предполагал, что Достоевский 
имел в виду, конечно, «истину этого мира», потому что, я думаю, 
было бы крайне некорректно противопоставлять Христа и истину 
как таковую. Мне становится все более ясным, что одно из (мно-
гих) моих упущений в статье состоит в недостаточном прояснении 
того значения, которое я вкладываю в понятие реальности / акту-
альности. Следует признать, что этому понятию (которое пытался 
определить Аристотель) по чисто философским причинам невоз-
можно дать точное определение, но тем не менее можно было ска-
зать с большим основанием, что данное понятие не означает. Дей-
ствительность в прямом и точном смысле – не то же самое, что 
эмпирически имеет место быть. «Мир» (в экзистенциальном 
смысле) может включать в себя определенные условия как неиз-
бежные и даже как истинные, но при этом во имя Христа мы 
должны их отвергнуть. «Абсолютное добро» более реально, более 
действительно, чем любые наличные условия. И в этом отношении 



«Я считаю современных консерваторов недостаточно консервативными». 
Беседа с американским католическим философом Дэвидом Шиндлером 

151 

оно и более истинно. В решительный момент вера может потребо-
вать от человека отказаться от того, что он всегда – до этого само-
го момента – считал истинным и правильным, но – я и думаю, что 
занимаю здесь сторону Симоны Вейль, по крайней мере в интер-
претации Джорджа Гранта, – совершив такой шаг, приходишь к 
открытию, что это не истинно в том смысле, в каком оно претен-
довало быть, тогда как то, чего требует вера, и есть истина в выс-
шем смысле. Идея, что Христос может быть в высшем и подлин-
ном смысле противоположностью истине, означала бы то, что 
Христос не может быть Сыном Божиим, то есть Творцом и, таким 
образом, источником всякой истины, что неизбежно приводит к 
нелепости и недоразумениям. 

Вопрос: В Вашей книге «Свобода от реальности» Вы проти-
вопоставляете «символическую» свободу традиционного сознания 
свободе «диаволической», отделяющей человека от остального 
мира. По мере чтения Вашей книги у меня возникло впечатление, 
что острие Вашей книги направлено не столько против либерализ-
ма и Просвещения, сколько в первую очередь против протестан-
тизма, в том смысле, в каком его представил в своей известной 
книге Макс Вебер. В какой мере Ваша критика либерального по-
нимания свободы опирается на католическую теологическую тра-
дицию? 

Дэвид Шиндлер: Да, это в сущности верно. Я не стремился 
выделить какой-то один феномен из областей политики и культу-
ры, чтобы представить его как единственную «реальную» пробле-
му, но пытался обнаружить то, что, по-видимому, представляет 
собой изначальную форму, что-то вроде «Ур-гештальта», если хо-
тите, проявляющегося в различных феноменах, которыми обычно 
описывают «современность». Капиталистический тип экономики 
(особенно в ультра-абстрактной форме финансовых рынков) – 
один из наиболее выразительных феноменов подобного рода. Но 
это лишь экономическое выражение «этоса», который имеет ана-
логичные проявления в других сферах: в религии (протестантизм, 
особенно в формах «низкой церкви»), политике (либеральная де-
мократия определенного толка) и культуре (технология, массмедиа 
и т.д.). Я использовал слово «дьяволическая» как провокативное 
выражение характеристики данного «Ур-гештальта», который 
скрывается за всеми этими явлениями. Слово «дьяволический» 



Межуев Б.В. 

152 

вполне подходит для такой характеристики в силу его очень глубо-
кой этимологии и, конечно, в силу множества аллюзий, возникаю-
щих при его употреблении. Для долгосрочного будущего проекта я 
бы попытался обрисовать черты всеобъемлющей «символической 
философии», которая бы предложила ответ на этот «Ур-гештальт», 
но я не могу поручиться, что проживу достаточно долго, чтобы 
завершить такой труд. 

Вопрос: Я понимаю, что в американском контексте Вы не 
позиционируете себя как «консерватора» и довольно определенно 
дистанцируетесь одновременно от Берка и де Местра. Но как бы 
Вы определили себя, если не как «консерватора»? Является ли 
постлиберализм позитивным философским трендом, и если с Ва-
шей точки зрения он таковым является, как бы Вы его определи-
ли? Наконец, не могли бы Вы подчеркнуть, что в этих двух мыс-
лителях – Берке и Де Местре – заставляет Вас дистанцироваться от 
них? 

Дэвид Шиндлер: Покойный немецкий философ Роберт 
Шпеман написал эссе (это было на самом деле его первое опубли-
кованное эссе), критикующее определенный вид консерватизма: 
оно называлось «Ошибка традиционализма: о социологизации 
идеи Бога в XIX столетии». Это эссе точно отражает, что я хочу 
сказать в связи с этим вопросом. Шпеман обращает внимание пре-
имущественно на Бональда (о ком он написал свою хорошо из-
вестную диссертацию «О происхождении социологии»), но его 
критика равным образом приложима и к де Местру, и даже в неко-
тором отношении к Берку, хотя Берк, я полагаю, несколько более 
сложен в этом контексте. Речь идет о том, что консерваторы име-
ют тенденцию в известной степени сводить теологические и мета-
физические вопросы к их социальным и политическим имплика-
циям. 

В этом есть два определенных иронических момента: во-
первых, инструментализация истины всегда есть капитуляция пе-
ред модернистскими формами мысли. Так, Шпеман утверждал, 
что консерваторы – не революционеры, которые представляют 
«зрелость» модерна, но именно реставрационисты, поскольку они 
пытаются возродить традицию на нетрадиционных основаниях. 
Второй иронический момент состоит в том, что истина, инстру-
ментализированная в социальных и политических целях, этим це-



«Я считаю современных консерваторов недостаточно консервативными». 
Беседа с американским католическим философом Дэвидом Шиндлером 

153 

лям как раз не служит. То, в чем нуждаются общество и политиче-
ский порядок, так это в истине, которая превосходит своим значе-
нием общество и политику, в истине, добре и красоте ради них 
самих, а не ради чего-то другого. Берк – важный мыслитель, и от 
него нельзя просто отмахнуться. Он сказал много важных и даже 
сущностно важных вещей. Если касаться его подхода, то я бы мог 
сказать, что его понятие традиции в значительной степени эмпи-
рическое, позитивистское и прагматическое в том отношении, в 
каком оно рассматривает глубокие проблемы в длительной пер-
спективе. Я не думаю, что возможно правильное осмысление тра-
диции вне контекста метафизики и теологии. 

Меня всегда изумляло, что последователи Берка так часто 
испытывают энтузиазм по поводу работ Дэвида Юма – очевидно 
вследствие того, что скептицизм, ему присущий, ударяет по пре-
тензиям рационализма Просвещения. Но Юм противопоставляет 
традицию разуму, и это противопоставление имело катастрофиче-
ские последствия. Хотя я разделяю многое из того, что Берк берет 
под защиту, я думаю он не смог достаточно убедительно соеди-
нить разум и вопрос об истине (безусловно, «разум», по поводу 
которого он высказывает скепсис, это разум Просвещения, но вме-
сто того чтобы признавать именно эту версию разума единственно 
возможной и вместе с тем отвергать ее, я бы считал правильным 
восстановить более глубокие основания разума). 

Если я противлюсь обозначению себя в качестве консерва-
тора, то не потому, что я выступаю против «консервации». Дело не 
в том, что я думаю: нам следует быть более «прогрессивными» и 
менее приверженными традиции, чем это допускают консервато-
ры. Если я отказываюсь от принятия этого ярлыка, то лишь пото-
му, что считаю так называемых консерваторов недостаточно кон-
сервативными; мы нуждаемся в более, а не менее жестком 
понимании традиции. Консерватизм, как его принято трактовать 
сегодня, родился в эпоху современности как реакция на прогрес-
систские течения Просвещения, и те, кого сегодня принято назы-
вать консерваторами, обычно указывают на мыслителей типа 
Берка или де Местра как на отцов-основателей данного течения. 
Но, с моей точки зрения, существенно важно продвигаться глубже 
и дальше: для того, чтобы иметь дело с проблемами современной 
культуры, мы должны опираться на всю классическую традицию, 



Межуев Б.В. 

154 

ведущую от Платона и Аристотеля к великим мыслителям эпохи 
Средневековья, причем мы должны опираться на их метафизику и 
теологию, равно как на их политическую мысль. 

Но в фундаментальном отношении мы должны опираться на 
Евангелие и на Слово Иисуса Христа. Но даже Христос нуждается 
в том, чтобы быть понятым в свете традиции Ветхого Завета, ко-
торую Спаситель, по Его словам, пришел исполнить. Все это, ко-
нечно, не означает, что нужно игнорировать в иных случаях со-
вершенно выдающийся вклад современных мыслителей. В этом 
отношении мы должны быть «консервативными» в смысле полу-
чения и удержания традиции, но эта верность традиции немного 
отличается от того, что сегодня обычно ассоциируется с термином 
«консерватизм». Одна из лучших моделей этого «освежения» тра-
диции, на моей памяти, это Шарль Пеги, который понимал, что 
наиболее радикальная новизна в творчестве всегда обусловлена 
усилием сохранить верность прошлому, основываясь на источни-
ках, которые по своему существу способны к плодоношению и, 
таким образом, способны воспроизводить себя все в новых и но-
вых формах. На самом деле, как на то указывали многие выдаю-
щиеся мыслители, верность традиции в большей мере способству-
ет новизне и улучшению условий человеческого существования, 
чем это представляется «прогрессистам». Нет ничего статического, 
застойного или же антиинтеллектуального в таком восприятии 
традиции. 

Что касается «постлиберализма», то я готов оценить призна-
ние, имплицитно содержащееся в этом наименовании, – о том, что 
либерализм завершился, – именно как идеальную или же чаемую 
модель (даже если призрак либерализма, без сомнения, еще будет 
пугать нас в течение будущих десятилетий, если не столетий). Но 
в каждом таком ярлыке есть своя опасность. Если это имя отража-
ет просто еще одну разновидность «реакционной» мысли, я ду-
маю, было бы правильно от него отказаться. Все что можно об 
этом сказать, так это то, что существуют группы, так или иначе с 
этим именем связанные, с которыми можно связывать определен-
ные надежды, как мне кажется, поскольку они пытаются обратить-
ся к более аутентичным формам мышления и бытия, выйдя за пре-
делы обычных расколов между «левыми» и «правыми». Важно 
понять, что сущность христианской миссии состоит не только в 



«Я считаю современных консерваторов недостаточно консервативными». 
Беседа с американским католическим философом Дэвидом Шиндлером 

155 

изменении сердец и умов, но также трансформации тел: благодать 
искупления должна проникать в сердцевину того, что мы имеем и 
что делаем. Я знаю некоторых «постлибералов», кто принимает 
христианство именно в таком смысле. 

Вопрос: Отмечается, что католицизм и либерализм в послед-
нее время достигли беспрецедентного альянса, учитывая тот факт, 
что вторым католическим президентом в истории США стал само-
провозглашенный либерал, и в то же время действующий понти-
фик характеризуется (в прессе, в частности в The New York Тimes) 
именно как либерал. Что вы думаете об этом наблюдении? 

Дэвид Шиндлер: Хотя эта точка зрения и является довольно 
распространенной, я думаю, в ней есть двойное преувеличение – 
именно в той степени, в какой Байдена можно назвать католиком, 
а папу Франциска либералом. Прежде всего, касаемо Байдена, я 
должен сказать, что никто из католиков, которых я знаю, не счита-
ет этого человека настоящим католиком. Признание Байдена «ка-
толическим президентом» либо идет от кругов, внешних по отно-
шению к католической церкви (типа NPR – национального 
общественного радио), либо от кругов, слабо связанных с церко-
вью, либо от того течения внутри нее, которое окрашено левой 
идеологией. 

Для людей, которые идентифицируют себя как «серьезные 
католики» (например, те кто ежедневно посещают мессу), фраза о 
том, что Байден – католик столь же малозначительна, как и, 
например, суждение, что Трамп – немец. То есть в отдаленном, 
культурном смысле это правда, и определенные люди делают на 
это большую ставку, но к реальности все это на самом деле не 
имеет отношения. Ни в образе мысли Байдена, ни в его позиции по 
каким-то частным вопросам, по моему мнению, нельзя обнару-
жить ничего католического (не более чем в мыслях Трампа можно 
обнаружить что-то характерно германское). Он представляется 
мне совершенно типичным, или конвенциональным, американцем, 
которому просто довелось быть «культурным католиком», то есть 
католиком по своим корням. Совершенно очевидно, что в любом 
гипотетическом конфликте его конвенционального американства с 
его католическими взглядами он предпочтет первое второму. 
В этом смысле предложение епископов рассмотреть отказ Байдену 



Межуев Б.В. 

156 

в причастии говорит само за себя, если только оценивать амери-
канскую политику с позиции католической церкви, а не наоборот. 

Более интересный вопрос – это можно ли квалицифировать 
папу Франциска как «либерала» в американском смысле этого 
слова. Этот вопрос, на мой взгляд, гораздо сложнее, чем вопрос о 
Байдене, если только не рассматривать слово «либерал» в том про-
стом политическом контексте, в каком оно противостоит понятию 
«консерватор» в этом узком политическом соотнесении. Хотя, 
безусловно, Южная Америка является частью Нового света, она 
намного более тесными узами связана с европейской традицией (и 
таким образом, с католической церковью), чем Соединенные Шта-
ты, и таким образом эти категории не приложимы к этой реально-
сти без некоторого видоизменения. 

Конечно, в некотором отношении все, что сегодня имеет ме-
сто быть на современном Западе, представляет собой либерализм, 
однако Соединенные Штаты представляет собой либерализм в его 
чистейшем выражении, насколько я могу это видеть, потому что 
они вполне сознательно определяют себя через разрыв со всеми 
предшествующими традициями. Папа Франциск действительно 
выражает эти либеральные идеи более определенно, чем какой-
либо папа до него, но я думаю, что, если бы мы смогли прорваться 
сквозь серию поверхностных сближений между Байденом и Фран-
циском, которые, безусловно, имеют под собой некоторые основа-
ния, мы бы обнаружили значительное недопонимание и различие 
между ними. Хотя я нахожу многие высказывания папы по многим 
фундаментальным вопросам совершенно неадекватными, мне ка-
жется, папа Франциск всегда бы придерживался идей человече-
ской солидарности, христианского понимания бедности, правиль-
ного различия между добром и злом, что отличало бы его в 
значительной степени от образа мыслей, характерного для Байде-
на. Но несмотря на все сказанное, я отнюдь не хочу представить 
папу Франциска как консервативного мыслителя или как мысли-
теля, имеющего правильное представление о традиции. 

 



Обсуждение эссе Хабермаса «Дилемма Запада. Война и возмущение»  
в Германии 

157 

УДК 316.647.8 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ ОБСУЖДЕНИЕ ЭССЕ ХАБЕРМАСА 
«ДИЛЕММА ЗАПАДА. ВОЙНА И ВОЗМУЩЕНИЕ» В ГЕРМА-
НИИ. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.19 

Аннотация. Мэтр современной германской философии, 92-
летний Юрген Хабермас, в своем вышедшем в апреле 2022 г. эссе 
выступил против усиления милитаристских компонентов в гер-
манской внутренней и внешней политике. Однако в отличие от 
других его произведений, это эссе было практически единодушно 
отвергнуто как интеллектуальным, так и общественно-полити-
ческим майнстримом Германии. В чем причина? В статье наиболее 
типичные реакции на текст Хабермаса исследуются в связи со 
сменой культуры современной германской политической мысли.  

Ключевые слова: современная философия; ФРГ; германская 
внешняя политика; ЕС; Россия; Украина; Юрген Хабермас. 
POGORELSKAYA S.V. Discussion of Habermas' essay «The dilemma 
of the West. War and revolt» in Germany. 

Annotation. In an essay published in April 2022, Jürgen 
Habermas, 92, the master of modern German philosophy, spoke out 
against the strengthening of militarist components in German domestic 
and foreign policy. But, unlike his other works, this essay was almost 
unanimously rejected by both the intellectual and the socio-political 
mainstream in Germany. What was the reason? 

Keywords: FRG philosophy; German foreign policy; EU; Russia; 
Ukraine; Jürgen Habermas. 

                                                   
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН (ORCID: 0000-0001-9208-5889, GND: 115267158). 



Погорельская С.В. 

158 

Для цитирования: Погорельская С.В. Обсуждение эссе Хабермаса 
«Дилемма Запада. Война и возмущение» в Германии // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : 
Философия. – 2022. – № 4. – С. 157–165. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.19 

Почему эссе Ю. Хабермаса «Дилемма Запада. Война и воз-
мущение» [Habermas J. Das Dilemma…], написанное и опублико-
ванное весной 2022 г. в поддержку канцлера О. Шольца в то вре-
мя, когда тот еще придерживался сдержанных взглядов в вопросах 
поставок тяжелого немецкого вооружения воюющей Украине (на 
момент публикации эссе он уже изменил точку зрения), вызвало 
столь негативные и уничижающие реакции в интеллектуальном 
мире ФРГ? Ведь, казалось бы, всего два года назад, когда Германия 
на самом высоком уровне (вплоть до поздравлений от федерального 
президента) отмечала 90-летие философа, его превозносили как 
«совесть нации», «просветителя» [Schröder …], показывающего 
обществу, каких высот оно могло бы достичь, если бы следовало 
путями «бескомпромиссного применения разума» [Orzessek …]. 

Чем проштрафилась «совесть нации» перед немецким ин-
теллектуальным сообществом, опубликовав с нашей точки зрения 
весьма сдержанное и вполне политкорректное эссе, написанное в 
типичном для философа стиле? Ни одно из его предшествовавших 
эссе, в том числе и публиковавшихся им в связи со значимыми для 
страны событиями, не вызывало таких интенсивных и таких нега-
тивных реакций в СМИ, определяющих общественный майнстрим. 

В предлагаемом обзоре хотелось бы представить основные 
пункты критики. Необычная для философского взгляда агрессив-
ность всезнайства, демонстрируемая некоторыми оппонентами, 
обусловлена тем что первая волна критики была скороспелой: фи-
лософа, сразу же после выхода в свет его эссе, публично критико-
вали не философы, а либо стратеги информационной войны, в 
тщательно разработанную парадигму которой, построенную на 
эмоциональных оценках избирательно подобранных или даже 
фальсифицированных сообщений1, он вклинился с предложением 

                                                   
1 Примером может послужить репортаж первого официального герман-

ского телеканала ARD о российском обстреле Донецка со штатскими жертвами, 
переданный в прайм-тайм, о том же, что в сообщение вкралась ошибка и обстрел 
был украинский, было сообщено тремя днями позже мелким шрифтом в блоге в 



Обсуждение эссе Хабермаса «Дилемма Запада. Война и возмущение»  
в Германии 

159 

дискурса, либо же заряженные эмоциями интеллектуалы (писате-
ли, журналисты). 

1. Первое, что вызвало возмущение критиков, – бескомпро-
миссная профессиональная оценка философом необычайно мас-
сивного информационно-манипулятивного воздействия СМИ на 
формирование мейнстрима общественных настроений, практиче-
ски полностью исключившего критический общественный дис-
курс в вопросах позиций «коллективного Запада». 

А между тем, его оппоненты именно эту эмоциональность 
дискурса, оттесняющую на задний план не только особую истори-
ческую память ФРГ как страны, ответственной за развязывание 
Второй мировой войны, но и саму германскую культуру политиче-
ской сдержанности считают отвечающей требованиям политиче-
ского момента. Высмеивая выраженное философом «уважение к 
размышляющему канцлеру», которое по его мнению теряется в 
«разжигаемой СМИ крикливой борьбе мнений» [Habermas], попу-
лярный писатель и публицист С. Страусс противопоставляет фи-
лософской и политической рациональности ту «эмпатию», кото-
рая, сформировавшись «перед лицом российской агрессии», 
толкает немцев «взволнованно» переступить старые табу и безо 
всяких исторически обусловленных сомнений и рефлексий отдать-
ся «верности своему долгу и союзным обязательствам» [Strauss]. 

При чтении его статьи, равно как и многих аналогичных 
мнений менее значимых публицистов, создавалось ощущение что 
именно эту политическую эмоциональность (в которой немцы в 
силу своей исторической памяти себя ограничивали не только вы-
нужденно в период неполного суверенитета, но и добровольно 
долгое время после воссоединения страны) сторонники активной 
Германии и приветствовали как освобождение от старого мышле-
ния и как начало новых времен. Ведь это же «эмпатия» демокра-
тической нации к атакованным за своё стремление к демократии и 
к Западу украинцам, а не рёв «хайль Гитлер» экзальтированных 
народных масс Третьего рейха. Тот факт, что для окружающей 
Германию Европы немец, руководимый эмоциями и объявляющий 
об освобождении от «исторической памяти» или, по крайней мере, 
                                                                                                                
подкасте ARD. См.: Fehler in der tagesschau am 13. Juni 2022 // ARD-aktuell. – 
2022. –16 Juni. – URL: https://blog.tagesschau.de/2022/06/16/fehler-in-der-tagesschau-
am-13-juni-2022/ (date of access: 27.03.2022). 

https://blog.tagesschau.de/2022/06/16/fehler-in-der-tagesschau-am-13-juni-2022/
https://blog.tagesschau.de/2022/06/16/fehler-in-der-tagesschau-am-13-juni-2022/


Погорельская С.В. 

160 

о селективном ее применении, – это возвращение вытесненных в 
подсознание европейских наций кошмаров, авторы не упоминают, 
возможно, даже не осознают. Статьи предназначены для немецкой 
аудитории и должны воздействовать на нее. 

2. Второй наиболее частый пункт критики заключается в 
том, что философ покусился на моральное обоснование происхо-
дящей «смены вех», противопоставив «морально возмущенных 
обвинителей» «размышляющему и сдержанному федеральному 
правительству». 

«Для меня нет никаких моральных проблем, поставлять 
оружие Украине, – заявляет известный и, несмотря на преклонный 
возраст, деятельный «зеленый» политик Винфрид Кречманн. – 
Они атакованы, надо помочь» [Kretschmann]. Возмущение «мо-
рально возмущенных» [Habermas] интеллектуалов вызвали и слова 
Хабермаса о Зеленском, чье поведение, как мы помним, он назвал 
«умелой инсценировкой», а тактику, выбранную украинской сто-
роной по отношению к немцам, – «моральным шантажом» 
[Habermas]. «Тем самым он дезавуировал впечатляющую, полную 
отчаяния речь Зеленского перед бундестагом», – возмущается 
Страусс [Strauss], делая в итоге вывод, что выступая против мас-
сивной военной поддержки Украины со стороны Германии, Ха-
бермас и пацифистские интеллектуалы демонстрируют собствен-
ную аморальность. 

Более трезвый взгляд представляет политический журналист 
Марк Симонс, обращающийся к наследию американского филосо-
фа Райнольда Нибура, чтобы усомниться в релевантности морали-
зирующего публицистического и политического активизма в связи 
с принятием правительством решений, которые могут оказаться 
судьбоносными для страны. Вытеснение справедливо упоминае-
мых Хабермасом фактов об особенностях ядерной войны («война 
против ядерной державы не может быть выиграна в традиционном 
смысле») отнюдь не является «моральным достижением», пишет 
он [Siemons]. 

По мнению франкфуртского политолога Корда Шмельцле, 
Хабермас вообще ошибается, говоря о морали. На самом деле речь 
идет о действенности норм международного права для постсовет-
ского пространства: «Для него требования усилить помощь Укра-
ине идентифицируются с представлениями о некой наивной этике, 



Обсуждение эссе Хабермаса «Дилемма Запада. Война и возмущение»  
в Германии 

161 

эмоциональной и закрывающей глаза на последствия своих призы-
вов. Между тем, сам он закрывает глаза на возможные послед-
ствия сдержанной позиции Запада по Украине для всего постсо-
ветского пространства да и для международного права в целом» 
[Schmelzle]. Шмельцле предлагает вообще исключить вопрос мо-
рали из этой, с его точки зрения, сугубо правовой темы. Согласно 
международному праву, указывает он, Запад имеет достаточно 
пространства для военной помощи Украине, не становясь при этом 
воюющей частью конфликта и тем самым не подвергаясь опасно-
сти быть атакованным как участник военных действий. Момент, 
когда поддержка Западом Украины сможет быть расценена как 
вступление в войну, определяет отнюдь не Россия (как ошибочно 
полагает Хабермас), а нормы международного права, поэтому 
«дилеммы» для Запада, движущегося исключительно в правовом 
поле, не существует. 

3. Еще один повторяющийся упрек – философ попытался 
инициировать критический дискурс там, где требуется единоду-
шие. Подразумевается единая парадигма, в которой двигался в 
этом конфликте коллективный Запад. Россия в ней рассматрива-
лась как постоянный враг Запада, использовавший передышки 
«разрядки» лишь для того чтобы собрать силы для новых войн. 
В подобных работах Россия, начиная с 90-х, рассматривается как 
продолжательница советского геополитического соперничества с 
Западом.  

«Хабермас не понял абсолютного характера вражды Путина 
по отношению к Украине, – пишет эксперт-политолог К. Шуллер, – 
отсюда ложные надежды на компромиссы (…) Россия ведет про-
тив Украины войну на уничтожение» [Schuller]. 

4. Философа упрекают также в том, что он поставил под во-
прос необходимость окончательной замены всей идейно-полити-
ческой парадигмы, сложившейся в прежней ФРГ во время кон-
фронтации блоков. С точки зрения философа, прежняя парадигма, 
выдержанная в вынужденной «постнациональности» периода 
ограниченного суверенитета, была, во всяком случае для немцев, 
так и так на порядки прогрессивнее чем состоявшийся после вос-
соединения страны «возврат к нормальности» национального гос-
ударства. Конституционный патриотизм немцев, по мнению фило-
софа, мог послужить целям европейской интеграции, дать пример 



Погорельская С.В. 

162 

другим членам ЕС – но чем дальше отходят немцы от сформиро-
вавшейся в послевоенное время парадигмы сдержанности, тем 
меньше у них для этого шансов. Немцы не отказывались от своей 
прежней внешнеполитической культуры, они лишь очень осто-
рожно модифицировали ее, например участвуя в войне против 
Югославии. Ее основы – ориентация на мирное решение и сдер-
жанность в вопросах военного участия Германии – считаются дей-
ственными по сей день. 

Однако новая военная парадигма Запада, к которой по мне-
нию критиков Хабермаса безоговорочно должна принадлежать 
Германия, исключает любой особый немецкий путь. Сравнивая 
Путина с Гитлером1 и вспоминая Мюнхенский пакт, они считают, 
что к атомной войне в подобном случае следует относиться так же, 
как к конвенциональной. «Чем больше Запад подчеркивает, что не 
хочет быть втянутым в конфликт, тем больше надежды Путина, 
что атомный удар по Украине сойдет ему с рук» [Schuller]. 

5. Критику вызвали и слова о «трансатлантической неопре-
деленности». С одной стороны, они понятны, достаточно вспом-
нить стихийность Трампа и его неприятие в Германии. С другой 
стороны, они неуместны в период, когда американские союзники 
Европы не только выступают главной движущей силой сопротив-
ления России, но и экономическими спасителями Германии, от-
вернувшейся от поставок российских энергоносителей, в первую 
очередь российского газа. 

6. Еще один грех философа – покушение на муссируемый в 
те дни в СМИ героический образ Зеленского. Актерское дарование 
Зеленского, профессионально инсценирующего образ воюющего 
президента «невинно теснимой Украины», отмечали многие, одна-
ко вслух это упоминалось разве что мельком, в ток-шоу, да и то не 
в немецких, а в австрийских. Хабермас же соединил самоинсцени-
ровку Зеленского с прочими «профессиональными медийными 
инсценировками», вызвав этим замечания в основном со стороны 
эмоциональных публицистов. 

                                                   
1 В данном случае К. Шуллер [Schuller], но на самом деле такие сравнения 

не новы для немецкой политики – перед началом бомбежек Югославии в 1999 г. с 
Гитлером они уже сравнивали президента Сербии С. Милошевича. 



Обсуждение эссе Хабермаса «Дилемма Запада. Война и возмущение»  
в Германии 

163 

7. Особый аспект, вызвавший резкую критику, – это пони-
мание философом характера современной войны и его в связи с 
этим размышления о конфликте поколений. Критиками отвергает-
ся как увиденная философом «дилемма Запада» и его призыв к 
сдержанности, так и констатируемый им конфликт поколений в 
вопросах допустимости войны и возможностей ее преодоления. 

«Хабермас говорит о своего рода конфликте поколений 
между забывшей историю молодежью и стариками, запомнивши-
ми уроки Второй мировой», – отмечает Винфрид Кречманн 
[Kretschmann], тут же указывая что он, например, в эту схему не 
вписывается. Не потому, что чувствует себя молодым, а в силу 
своего политического опыта. В молодости он боролся с атомной 
угрозой, сейчас он не видит для Германии иного пути, как помощь 
Украине. 

Симон Страусс возмущается, что Хабермас, говоря об опас-
ности, возникшей для «нацеленного на диалог и сохранение мира 
модуса немецкой политики» [Habermas], указывает в этой связи не 
на Владимира Путина, создавшего эту и многие другие опасности, 
а о «молодом, впечатлительном поколении, которое, не в силах 
удержать свои эмоции, призывает дать как можно больше немец-
кого оружия Украине». По мнению Страусса, размышления Ха-
бермаса о конфликте старшего и младшего поколений – всего 
лишь типичная «злоба идеологически удобно устроившегося ста-
рого левака по поводу политической ненадежности нынешней мо-
лодежи» [Strauss]. 

Интересно, что практически не наблюдалось реакций на ту 
часть эссе, где философ рассуждал о европейской интеграции, о 
необходимости укрепления ЕС и в связи с этим – о своих надеж-
дах на Макрона. 

Подводя итог, можно сделать вывод, что интенсивность пер-
вых критических реакций на дискуссионное эссе философа (фило-
софские оценки, возможно, появятся позднее) объясняется прежде 
всего тем, что с началом военной операции России на Украине и 
ответной реакцией Запада для Германии впервые за всё послево-
енное время сложилась ситуация, когда она может не просто стать 
участницей военных действий в Европе (это «табу» она уже пере-
шагнула, приняв участие в войне НАТО против Югославии в 
1999 г.), – но и их жертвой. Вопрос, таким образом, из чисто мо-



Погорельская С.В. 

164 

ральной плоскости, как это было в югославском случае («удобно 
ли нам, немцам, участвовать в войне против сербов, бывших жертв 
гитлеризма»), перемещается в плоскость выживания самих 
немцев. Причем не только экономического (на эти жертвы, равно 
как и на понижение уровня социального благополучия населения 
Германия уже пошла, отказавшись от импорта российских энерго-
носителей), но и реального, с опцией превращения в воюющую 
против России сторону и со всем, что из этого может последовать. 
Заставить электорат принять новую внешнеполитическую пара-
дигму, которая может привести к подобным катастрофическим 
последствиям, можно опять-таки лишь посредством массивного 
эмоционального давления и моральных аргументов. Вклинившееся 
в поток этого информационного прессинга эссе философа, при-
звавшего к рефлексии и дискурсу и похвалившего канцлера за 
взгляды, от которых тот уже отказался, действительно оказалось 
некстати. Тем не менее, оно уже заняло свое место в истории 
немецкой мысли этого непростого времени, показав, что философ-
ская мысль, чутко отзываясь на актуальные события, идет тем не 
менее своими, а не предписанными путями.  

Список литературы 

1. Bundespräsident gratuliert Jürgen Habermas // Der Bundespräsident. – 2019. – 17 
Juni. – URL: https://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Pressemitteilungen/ 
DE/2019/06/190617-Glueckwunsch-Juergen-Habermas.html (date of access: 
27.06.2022). 

2. Entschließungsantrag der Fraktionen SPD, CDU/CSU, Bündnis 90/Die Grünen und 
FDP, Deutscher Bundestag // Drucksache 20/846. – 2022. – 27 Februar. – URL: 
https://dserver.bundestag.de/btd/20/008/2000846.pdf (date of access: 27.06.2022). 

3. Habermas J. Das Dilemma des Westens. Krieg und Empörung // Süddeutsche 
Zeitung. – 2022. – 28. April. – S. 12. – URL: https://www.sueddeutsche.de/pro 
jekte/artikel/kultur/das-dilemma-des-westens-juergen-habermas-zum-krieg-in-der-uk 
raine-e068321/?reduced=true (date of access: 27.06.2022). 

4. Klingen H. Religionsphilosophie von Jürgen Habermas. Alt, aber nicht fromm // 
Deuthschlandfunk. – 2019. – 14 Juni. – URL: https://www.deutschlandfunk.de/ 
religionsphilosophie-von-juergen-habermas-alt-aber-nicht-100.html (date of access: 
27.06.2022). 

5. Kreide R. Die unbezähmbare Kraft der Öffentlichkeit // Der Tagesspiegel. – 2019. – 
18 Juni. – URL: https://www.tagesspiegel.de/kultur/juergen-habermas-wird-90-die-
unbezaehmbare-kraft-von-oeffentlichkeit/24465292.html (date of access: 
27.06.2022). 

https://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Pressemitteilungen/DE/2019/06/190617-Glueckwunsch-Juergen-Habermas.html
https://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Pressemitteilungen/DE/2019/06/190617-Glueckwunsch-Juergen-Habermas.html
https://dserver.bundestag.de/btd/20/008/2000846.pdf
https://www.sueddeutsche.de/projekte/artikel/kultur/das-dilemma-des-westens-juergen-habermas-zum-krieg-in-der-ukraine-e068321/?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/projekte/artikel/kultur/das-dilemma-des-westens-juergen-habermas-zum-krieg-in-der-ukraine-e068321/?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/projekte/artikel/kultur/das-dilemma-des-westens-juergen-habermas-zum-krieg-in-der-ukraine-e068321/?reduced=true
https://www.deutschlandfunk.de/religionsphilosophie-von-juergen-habermas-alt-aber-nicht-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/religionsphilosophie-von-juergen-habermas-alt-aber-nicht-100.html
https://www.tagesspiegel.de/kultur/juergen-habermas-wird-90-die-unbezaehmbare-kraft-von-oeffentlichkeit/24465292.html
https://www.tagesspiegel.de/kultur/juergen-habermas-wird-90-die-unbezaehmbare-kraft-von-oeffentlichkeit/24465292.html


Обсуждение эссе Хабермаса «Дилемма Запада. Война и возмущение»  
в Германии 

165 

6. Kretschmann W. Das Schweigen kann ich mir nicht verzeihen // Frankfurter 
Allgemeine Sonntagszeitung. – 2022. – 8 Mai. – S. 2. 

7. Lottmann J. Jürgen Habermas : Die Mitveranwortung linker Denker am Rechtsruck 
in Deutschland // Die Welt. – 2018. – 5 Juli. – URL: https://www.welt.de/ 
kultur/article178840510/Juergen-Habermas-Die-Mitveranwortung-linker-Denker-
am-Rechtsruck-in-Deutschland.html (date of access: 27.06.2022). 

8. Der Offene Brief an Kanzler Olaf Scholz // Emma. – 2022. – 29 April. – URL: 
https://www.emma.de/artikel/offener-brief-bundeskanzler-scholz-339463. 

9. Orzessek A. Zum 90. Geburtstag von Jürgen Habermas – Der Oberaufseher des 
öffentlichen Diskurses // Deuthschlandfunk Kultur. – 2019. – 17 Juni. – URL: 
https://www.deutschlandfunkkultur.de/zum-90-geburtstag-von-juergen-habermas-
der-oberaufseher-des-100.html (date of access: 27.06.2022). 

10. Stimmen zum Geburtstag : «Denken ist eine irreduzibel freie Tätigkeit» / 
R.J. Bernstein [et al.] // Die Zeit. – 2019. – 18 Juni. – URL: https://www. 
zeit.de/2019/25/juergen-habermas-philosophie-soziologe-poststrukturalismus-gebur 
tstag (date of access: 27.06.2022). 

11. Rosenfelder A. Jürgen Habermas, der Influencer // Die Welt. – 2019. – 18 Juni. – 
URL: https://www.welt.de/kultur/article195443789/Juergen-Habermas-wird-90-
Der-Influencer.html (date of access: 27.06.2022). 

12. Schloemann J. Der Philosoph der Öffentlichkeit // Süddeutsche Zeitung. – 2019. – 
17 Juni. – URL: https://www.sueddeutsche.de/kultur/habermas-90-geburtstag-
philosoph-1.4489257?reduced=true (date of access: 27.06.2022). 

13. Schmelzle С. Faktizität und Vergeltung // Frankfurter Allgemeine Zeitung. – 2022. – 
3 Mai. – S. 4. 

14. Schröder L. Der Aufklärer // Rheinische Post. – 2019. – 16. Juni. – URL: https://rp-
online.de/kultur/der-aufklaerer-aus-deutschland-juergen-habermas-wird-90_aid-
39463667 (date of access: 27.06.2022). 

15. Schuller K. Frieden mit dem Todfeind // Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung. – 
2022. – 8 Mai. – S. 4. 

16. Siemons M. Der Umschlag des Pazifismus in sein Gegenteil // Frankfurter 
Allgemeine Sonntagszeitung. – 2022. – 1 Mai. – S. 36. 

17. Sloterdijk P. Die kritische Theorie ist tot // Die Zeit. – 1999. – 9 September. – URL: 
https://www.zeit.de/1999/37/199937.sloterdijk_.xml/komplettansicht (date of 
access: 27.06.2022). 

18. Steinmaier F.-W. Dieser 8. Mai ist Tag des Krieges // Die Welt. – 2022. – 8 Mai. – 
URL: https://www.welt.de/politik/ausland/article238623387/Steinmeier-zur-Ukrai 
ne-Traum-des-gemeinsamen-europaeischen-Hauses-gescheitert.html (date of 
access: 27.06.2022). 

19. Strauss S. Hart verteidigte Illusionen // Frankfurter Allgemeine Zeitung. – 2022. – 
30 April. – S. 11. 

 

https://www.welt.de/kultur/article178840510/Juergen-Habermas-Die-Mitveranwortung-linker-Denker-am-Rechtsruck-in-Deutschland.html
https://www.welt.de/kultur/article178840510/Juergen-Habermas-Die-Mitveranwortung-linker-Denker-am-Rechtsruck-in-Deutschland.html
https://www.welt.de/kultur/article178840510/Juergen-Habermas-Die-Mitveranwortung-linker-Denker-am-Rechtsruck-in-Deutschland.html
https://www.emma.de/artikel/offener-brief-bundeskanzler-scholz-339463
https://www.deutschlandfunkkultur.de/zum-90-geburtstag-von-juergen-habermas-der-oberaufseher-des-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/zum-90-geburtstag-von-juergen-habermas-der-oberaufseher-des-100.html
https://www.welt.de/kultur/article195443789/Juergen-Habermas-wird-90-Der-Influencer.html
https://www.welt.de/kultur/article195443789/Juergen-Habermas-wird-90-Der-Influencer.html
https://www.sueddeutsche.de/kultur/habermas-90-geburtstag-philosoph-1.4489257?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/habermas-90-geburtstag-philosoph-1.4489257?reduced=true
https://rp-online.de/kultur/der-aufklaerer-aus-deutschland-juergen-habermas-wird-90_aid-39463667
https://rp-online.de/kultur/der-aufklaerer-aus-deutschland-juergen-habermas-wird-90_aid-39463667
https://rp-online.de/kultur/der-aufklaerer-aus-deutschland-juergen-habermas-wird-90_aid-39463667
https://www.zeit.de/1999/37/199937.sloterdijk_.xml/komplettansicht
https://www.welt.de/politik/ausland/article238623387/Steinmeier-zur-Ukraine-Traum-des-gemeinsamen-europaeischen-Hauses-gescheitert.html
https://www.welt.de/politik/ausland/article238623387/Steinmeier-zur-Ukraine-Traum-des-gemeinsamen-europaeischen-Hauses-gescheitert.html


Погорельская С.В. 

166 

УДК 316.647.8 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ ЮРГЕН ХАБЕРМАС: ДИЛЕММА ЗА-
ПАДА. ПАЦИФИЗМ И ВОЙНА В КОНТЕКСТЕ РОССИЙСКОЙ 
ВОЕННОЙ ОПЕРАЦИИ ВЕСНОЙ 2022 г. (НА ПРИМЕРЕ ЭССЕ 
Ю. ХАБЕРМАСА «ДИЛЕММА ЗАПАДА. ВОЙНА И ВОЗМУ-
ЩЕНИЕ»). DOI: 10.31249/rphil/2022.04.20  

Аннотация. Реакции германской политики на российскую 
СВО по отношению к Украине весной 2022 г. дали повод пере-
смотра основ германской культуры внешней политики и отказа от 
ряда «табу», соблюдавшихся с послевоенных времен. Против уси-
ления милитаристских компонентов германской внутренней и 
внешней политики выступили не только пацифисты старшего по-
коления, но и самый влиятельный германский философ наших 
дней – Юрген Хабермас. 

В предлагаемой статье будут рассмотрены его позиции в 
связи с курсом германского правительства на милитаризацию гер-
манской политики в связи с украинским кризисом. 

Ключевые слова: философия ФРГ; германская внешняя по-
литика; ЕС; Россия; Украина; российская СВО; Юрген Хабермас. 
POGORELSKAYA S.V. Jürgen Habermas: the dilemma Of the West. 
Pacifism and war in the context of the Russian military operation in the 
spring of 2022 (On the example of J. Habermas's essay «The dilemma 
of the West. War and indignation»).  

Annotation. The reactions of German politics to the Russian 
«Special Military Operation» in relation to Ukraine in the spring of 

                                                   
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН (ORCID: 0000-0001-9208-5889, GND: 115267158). 



Юрген Хабермас: Дилемма Запада. Пацифизм и война в контексте 
российской военной операции весной 2022 г. 

167 

2022 gave rise to a revision of the foundations of the German culture of 
foreign policy and the rejection of a number of «taboos» observed since 
the post-war times. The strengthening of the militaristic components of 
German domestic and foreign policy was opposed not only by pacifists 
of the older generation, but also by the most influential German 
philosopher of our days – Jurgen Habermas. 

The proposed article will consider his positions in connection 
with the course of the German government on the militarization of 
German policy in connection with the Ukrainian crisis. 

Keywords: FRG philosophy; Frankfurt School; pacifism; German 
identity; German foreign policy; EU; Russia; Ukraine; Russian 
«Special Military Operation»; Jürgen Habermas. 

Для цитирования: Погорельская С.В. Юрген Хабермас: Дилемма 
Запада. Пацифизм и война в контексте российской военной операции 
весной 2022 г. (на примере эссе Ю. Хабермаса «Дилемма Запада. Война и 
возмущение») // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 
зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 166–176. 
DOI: 10.31249/rphil/2022.04.20  

В политических реалиях начала 20-х годов ХХI в. в мире со-
временной философии складывалось впечатление, что перешаг-
нувший 90-летний рубеж мэтр германской философии Юрген Ха-
бермас переживает исторификацию своей всемирно известной 
теории коммуникативного действия. Она имела практическое зна-
чение в эпоху противостояния блоков, но в новых политических 
условиях казалась утерявшей актуальность. Да и не только она. 
В мире, возвращавшемся от идеологических к национальным гра-
ницам, неактуальным казался и конституционный патриотизм1. 

Мировой политический процесс начала ХХI в., судя по его 
основным событиям, всё более отступает от тех вариантов реше-
ния кризисных проблем, которые были не просто предложены, но 
и опробованы во второй половине ХХ в. в ходе всеобъемлющего 

                                                   
1 Конституционный патриотизм – верность не государству как таковому, а 

правовому демократическому порядку данного государства, его конституции. 
Теория была популярна в разделенной Германии в условиях противостояния бло-
ков и в связи с политикой западногерманских правительств, направленной на 
усиление структур и идейных основ европейской интеграции. Консервативный 
вариант – Дольф Штернбергер, «левый» – Юрген Хабермас. 



Погорельская С.В. 

168 

противостояния двух общественно-политических систем. Политичес-
кий диалог, ищущий компромиссы, всё более вытеснялся силовыми 
решениями, творящими факты. А идейные мотивы, призванные 
обосновать реальные национальные интересы, формулировались 
все небрежнее. Эта тенденция мирового развития не миновала и 
Германию, попытавшуюся после объединения ФРГ и ГДР укре-
пить свои политические позиции в ЕС и найти свою новую роль в 
международном политическом процессе. Эта попытка в итоге раз-
билась о систему зависимостей, неизбежных для страны, интегри-
рованной в систему военных, политических и экономических сою-
зов и, в случае Германии, еще и усугубленных коренящейся в ее 
послевоенном статусе подчиненностью США и внутриполитиче-
ской идеологией «исторической вины». Весной 2022 г. страна 
вновь опустилась на то политическое дно Европы, поднять с кото-
рого ее пытался Герхард Шредер и, позже и даже успешно, Ангела 
Меркель. Добровольный отказ от роли газового хаба Евросоюза 
(отказ от Нордстрим-2) обозначился сразу после смены правитель-
ства в ноябре 2021 г. А последовавшая за окончательным крахом 
Минских соглашений военная операция России на Украине весной 
2022 г. побудила следующую в кильватере «коллективного Запа-
да» Германию к пересмотру основ своей политической культуры. 
Теория коммуникативного политического действия, одна из фило-
софских основ не только внутренней, но и внешней политики 
(концепции штатской и цивилизующей силы мирового политиче-
ского процесса), казалось, потеряла свою актуальность, поскольку 
на словах выступая за переговорный процесс, европейские поли-
тики под лозунгом «Украина не должна проиграть эту войну, Рос-
сия не должна ее выиграть» давали понять, что ожидают силового 
решения. 

Таким образом, буквально через пару лет после того как 
Германия помпезно отметила 90-летие философа, которого сама 
же называла «интеллектуальной маркой Германии» [Orzessek …], 
«просветителем» и «всемирной философской силой» [Schröder …], 
она начала отказываться от него, возвещая непригодность его фи-
лософии в меняющемся мире. Оставаясь активным мыслителем, 
92-летний Хабермас осознавал эту критику, но не мирился с ней, 
снова и снова пытаясь актуализировать свою теорию примени-
тельно к новым политическим условиям. 



Юрген Хабермас: Дилемма Запада. Пацифизм и война в контексте 
российской военной операции весной 2022 г. 

169 

Однако социальный базис теории коммуникативного дей-
ствия действительно уменьшался по мере ухода из активной про-
фессиональной и общественной жизни так называемой «критиче-
ской общественности». «Критическая общественность» Европы, 
важнейшая носительница и моральная инстанция внутриполитиче-
ского дискурса, по своим возрастным параметрам приближалась к 
самому философу. Интересы же молодежи, не испытавшей тех 
угроз эпохи противостояния блоков, которые побуждали предше-
ствовавшие молодые поколения требовать от своих правительств 
переговоров, а не боевых действий, сместились к иным приорите-
там, в последние годы в основном климатическим. 

Особенно четко коллизия поколений проявилась в конце ап-
реля 2022 г., когда один за другим вышли сначала коллективное 
письмо пацифистов в журнале «Эмма», а затем обращение Ха-
бермаса «Война и возмущение», которому и посвящена данная 
статья. 

 
Сразу после начала российской специальной военной опера-

ции на Украине на германское правительство на экстренном засе-
дании бундестага охарактеризовало сложившуюся ситуацию как 
Zeitenwende, «смену эпох» [Entschließungsantrag …]. Сторонники 
сотрудничества с Россией практически исчезли из информацион-
ного потока. Консервативная оппозиция (в лице нового лидера 
ХДС Ф. Мерца) и ведущие СМИ требовали от правительства уси-
лить «военную поддержку» Украины. 

Однако по мере милитаризации не только политического, но 
и общественного дискурса неожиданно заявили о себе немного-
численные, но маститые пацифисты – поколение конца 70-х – 
начала 80-х, поколение так называемых «пасхальных маршей за 
мир», – выросшие в тени гонки вооружений и понимавшие опас-
ность даже ограниченной ядерной войны в Европе. В конце апреля 
2022 г. в журнале «Эмма» известной феминистки Алисе Шварцер 
вышло «Открытое письмо» федеральному канцлеру, подписанное 
28 интеллектуалами и деятелями искусств, с призывом помнить о 
немецкой ответственности в Европе, остаться на позициях сдер-
жанности и приложить усилия к деэскалации конфликта [Die 
Offene Brief]. Можно сказать, что последние представители крити-
ческой общественности оправдали свое имя, попытавшись иници-



Погорельская С.В. 

170 

ировать общественное обсуждение этой судьбоносной для поли-
тической культуры Германии темы. 

Лавина критики, обрушившаяся на них в СМИ, не успела 
схлынуть, как вышло полемичное эссе Хабермаса «Дилемма Запа-
да. Война и возмущение» [Здесь и далее: Habermas, 2022], во мно-
гом продолжившее начатое пацифистами и написанное присущим 
Хабермасу хлестким, образным языком. Философ в этом эссе по-
спешил на помощь канцлеру, занимавшему в те дни сдержанную 
позицию в вопросах германской военной поддержки Украины. 
К моменту публикации текста, впрочем, канцлер от нее уже отка-
зался. 

По мнению Хабермаса, культура внешнеполитической, 
прежде всего военной, сдержанности, вынужденно сформировав-
шаяся в обеих германских государствах в послевоенное время, 
остается наиболее приемлемой и для современной Германии.  

Он с беспокойством указал на отсутствие содержательных 
внутриполитических дебатов в такой важной теме, как «смена вех» 
(«Zeitenwende»). Вместо обсуждения насущных проблем имеют 
место, как он замечает, необычайно интенсивное воздействие СМИ, 
а также профессиональные медийные инсценировки, нацеленные на 
формирование общественного майнстрима. «В пронзительно крик-
ливой битве мнений, разжигаемой СМИ, теряется уважение к раз-
мышляющему канцлеру», – с сожалением констатирует он. 

В этом контексте он особенно подчеркнул актерское дарова-
ние и профессиональность украинского президента, «знающего 
толк в силе образов» и в умелых самоинсценировках, формирую-
щих настроение масс.  

В то же время философ, как показывает анализ его текста, и 
сам находится во власти этих образов, поскольку, говоря о бук-
вально «невинно теснимой Украине», он не видит (или не считает 
нужным называть) причины, побудившие Россию к военным дей-
ствиям, акцентируя внимание лишь на неприемлемости ее дей-
ствий с точки зрения международного права. Следуя господству-
ющему в СМИ мейнстриму, он походя упоминает, что 
«чрезмерное сближение с Россией» (под которым вероятно подра-
зумевается экономическое сотрудничество в вопросах поставки 
энергоносителей, так как никаких иных «чрезмерных сближений», 
кроме культурных, не было) – это свидетельство политических 



Юрген Хабермас: Дилемма Запада. Пацифизм и война в контексте 
российской военной операции весной 2022 г. 

171 

просчетов предыдущих федеральных правительств. В то же время 
он критически подчеркивает, что «невинно теснимая Украина» 
использует эти просчеты для «морального шантажа» немецких 
политиков и Германии в целом. 

«Меня раздражает самоуверенность, с которой морально 
возмущенные обвинители в Германии противопоставляют себя 
размышляющему и сдержанному федеральному правительству», – 
пишет он, адресуясь, по-видимому, в первую очередь к открыто 
пиарящемуся на военной теме Ф. Мерцу, новому лидеру оппози-
ционной ХДС. «Воинственная риторика воспринимается плохо, 
когда она звучит из зрительской ложи», – добавляет он. Между 
тем, существует порог риска, который исключает безудержное 
участие Запада в перевооружении Украины – это угроза ядерной 
войны в Европе. Морализаторы, «агрессивным, самоуверенным 
тоном подталкивающие канцлера все дальше», не осознают, по 
мнению философа, сути той дилеммы, в которую вверг себя Запад, 
отказавшись стать непосредственным участником войны. 

Приняв это «морально обоснованное решение», Запад связал 
себе руки. Дилемма Запада, зависшего между двумя бедами, – по-
ражением «невинно теснимой Украины» и нарушением междуна-
родного права, с одной стороны, и эскалацией ограниченного ре-
гионального конфликта в третью мировую войну, с другой – 
очевидна. 

Раскрывая суть дилеммы, философ поясняет, что с одной 
стороны, поскольку война против ядерной державы не может быть 
выиграна с помощью военной силы в обозримый период горячего 
конфликта, неизбежен поиск компромисса, «сохраняющего лицо 
для обеих сторон». Переговоры между Россией и Украиной, про-
ходящие параллельно с боевыми действиями, «являются выраже-
нием этого понимания». И поскольку момент, когда военная по-
мощь с точки зрения международного права может быть расценена 
как вступление в войну, определяет Россия, Западу следует взве-
шивать каждый дальнейший шаг своих поставок вооружений и 
иной военной поддержки Украины. Но с другой стороны, недопу-
стимо также чтобы Россия шантажировала Запад на этих путях, 
иначе за Украиной последует Грузия или Молдавия. Дилемма За-
пада в том, что противостоять «готовому к ядерной эскалации Пу-
тину» (так считает философ) он может, лишь не перешагивая 



Погорельская С.В. 

172 

красной линии, сигнализируя ему в то же время своей поддержкой 
Украины, что границы в Европе не могут быть изменены посред-
ством военных действий. 

В давлении на канцлера и, тем самым, на культуру герман-
ской сдержанности со стороны «возбужденных моральных обви-
нителей» (как характеризует философ сформированный СМИ и 
используемый консервативной оппозицией мейнстрим обществен-
ных настроений) Хабермас видит опасность смены германской 
идентичности, опасность отказа от «достаточно тяжело завоеван-
ного послевоенного менталитета немцев» и, тем самым конец ми-
ротворческой, ориентированной на диалог германской внешней 
политики. Иными словами, давление «морально возбужденных» 
милитаристов может привести к смене внешнеполитической пара-
дигмы, к отказу от понимания роли Германии как гражданской, 
«цивилизующей державы» мирового политического процесса. 

В известной мере имеет место и конфликт поколений – одни, 
молодые, разделяют позиции Украины и сопереживают ей, другие 
же «извлекли урок из опыта холодной войны». Одни, молодые, 
«могут представить себе войну только в категориях победы или 
поражения, другие же, старые, знают, что войны против ядерной 
державы не могут быть “выиграны” в традиционном смысле». Од-
ни сформировались в условиях однополярного мира, в воссоеди-
нившейся Германии, осознающей себя таким же национальным 
государством, как и другие государства ЕС, другие же – на пере-
довой холодной войны, в Западной Германии, с ее неполным по 
результатам войны суверенитетом и с ее попытками истолковать 
свою национальную ограниченность как прогрессивную «пост-
национальность». «Национальный и, с другой стороны, более 
постнациональный менталитеты населения формируют фон для 
различного отношения к войне в целом», – констатирует философ. 

Какой же выход есть у Европы, у Евросоюза? 
На «переломе времен» (Zeitenwende) Евросоюз, в новых гео-

политических раскладах и в «тени трансатлантической неопреде-
ленности» (под которой видимо подразумевается непредсказуе-
мость американской политики по ходу смены ее президентов), 
если он не хочет быть дестабилизированным извне или же выхо-
лощенным изнутри, должен оставаться внешнеполитически дее-
способен – а для этого он должен обладать собственной военной 



Юрген Хабермас: Дилемма Запада. Пацифизм и война в контексте 
российской военной операции весной 2022 г. 

173 

силой, своей единой армией. Переизбрание Макрона (к которому 
Хабермас, напомним1, относится очень хорошо именно в связи с 
будущим европейской интеграции) дает Евросоюзу надежду на 
укрепление и в этом направлении. «Но сначала нам нужно решить 
нашу дилемму», – завершает философ, полагая, видимо, что сле-
дующий за этим постулатом расплывчатый лозунг «Украина не 
должна проиграть войну» – и есть требуемое решение. Этим ло-
зунгом заканчивается эссе. 

Чем интересно оно в контексте осмысления своих и евро-
пейских проблем немецким обществом? 

Хотя философ взял под защиту те позиции канцлера, кото-
рые к моменту публикации эссе были уже неактуальны (Шольц 
под давлением бундестага принял решение о поставках Украине 
тяжелого вооружения), его эссе обращает внимание на целый ряд 
важных вопросов. К ним, в частности, принадлежат вопросы 
внешнеполитической дееспособности современного ЕС, все более 
возрастающее влияние морализаторских медиальных инсцениро-
вок на формирование общественных настроений и на процессы 
принятия политических решений, растущая некритичность и  
манипулируемость общественного сознания под воздействием 
направленных информационных потоков, общее ослабление кри-
тического внутриполитического дискурса, основы коммуникатив-
ного взаимодействия власти и общества. 

Сруктурные сдвиги, которые переживает немецкое сознание 
ныне и которые позволяют говорить о «переломе времен», и, глав-
ное, тот факт, что пренебрежение исторически сложившимися раз-
личиями в восприятии и интерпретации войн может повлечь за 
собой политические ошибки исторического значения – пожалуй, 
одно из основных впечатлений, возникающих по прочтении текста. 

Философская судьба Хабермаса, в силу своего долголетия и 
активной творческой позиции не просто пережившего эпохи, но и 
осмыслившего их, продолжает оставаться интересной и в нынеш-
ние переломные времена. На рубеже 70-х годов его считали левым 
бунтарем и одновременно архитектором грядущего будущего. 

                                                   
1 См. относительно недавние эссе Хабермаса о «всемирной Европе» и о 

положительной роли Макрона в деле укрепления европейской интеграции. Обзо-
ры были опубликованы в РЖ «Философия». 



Погорельская С.В. 

174 

Теория коммуникативного действия была настольной книгой ин-
теллектуалов периода разрядки напряженности. В начале 90-х, 
осознавая, что Германия возвращается от безусловно прогрессив-
ного с его точки зрения постнационального статуса к «нормально-
сти» национального государства, Хабермас остался на своих пози-
циях конституционного патриотизма как будущего для Германии 
и ЕС. С точки зрения практической философии, он не нашел себе 
места в новом мире – несмотря на творческую плодовитость, 
прежде всего в вопросах европейской интеграции. Практическая 
действенность его философии осталась в том особом немецком 
прошлом периода конфронтации блоков, которое ушло навсегда. 
Тем не менее произведения Хабермаса были востребованы – кто-
то должен был показывать обществу, каких высот оно могло бы 
достичь, если бы (как характеризует Дойче Радио философию Ха-
бермаса [Orzessek…]) оно следовало бы путями «бескомпромисс-
ного применения разума». 

Именно это попытался сделать философ и в период милита-
ризации внутригерманского общественно-политического дискурса 
весны 2022 г., надеясь в традициях старой франкфуртской школы 
внести критическую ноту в сформированный медийными инсце-
нировками мейнстрим и инициировать привычное ему интеллек-
туальное, свободное от «возбужденного морализаторства» обсуж-
дение, однако поддержки он не получил. 

Реакции общества на его эссе, в силу их интенсивности и 
своеобразия, вынесены в тему отдельного исследования. 

Список литературы 

1. Bundespräsident gratuliert Jürgen Habermas // Der Bundespräsident. – 2019. – 17 
Juni. – URL: https://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Pressemitteilungen/ 
DE/2019/06/190617-Glueckwunsch-Juergen-Habermas.html (date of access: 
27.03.2022). 

2. Entschließungsantrag der Fraktionen SPD, CDU/CSU, Bündnis 90/Die Grünen und 
FDP, Deutscher Bundestag // Drucksache 20/846. – 2022. – 27 Februar. – URL: 
https://dserver.bundestag.de/btd/20/008/2000846.pdf (date of access: 27.03.2022). 

3. Habermas J. Staatsbürgerschaft und nationale Identität. Überlegungen zur 
europäischen Zukunft. – St. Gallen : Erker Taschenbuch, 1991. – 36 S. 

4. Habermas J. Die Krise der Europäischen Union im Lichte einer Konstitutio-
nalisierung des Völkerrechts – Ein Essay zur Verfassung Europas // ZaӧRV. – 

https://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Pressemitteilungen/DE/2019/06/190617-Glueckwunsch-Juergen-Habermas.html
https://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Pressemitteilungen/DE/2019/06/190617-Glueckwunsch-Juergen-Habermas.html
https://dserver.bundestag.de/btd/20/008/2000846.pdf


Юрген Хабермас: Дилемма Запада. Пацифизм и война в контексте 
российской военной операции весной 2022 г. 

175 

2012. – N 72. – S. 1–44. – URL: https://www.zaoerv.de/72_2012/72_2012_ 
1_a_1_44.pdf (date of access: 27.03.2022). 

5. Habermas J. Was das uns Deutsche wieder kostet. Essay // Der Spiegel. – 2017. – 
26 October. – URL: https://www.spiegel.de/spiegel/juergen-habermas-ueber-
seinen-hoffnungstraeger-emmanuel-macron-a-1174052.html (date of access: 
27.03.2022). 

6. Habermas J. Sind wir noch gute Europäer? // Die Zeit. – 2018. – 4 Juli. – URL: 
https://www.zeit.de/2018/28/protektionismus-europa-grenzen-rueckzug-herausfor 
derungen (date of access: 27.03.2022). 

7. Habermas J. Das Dilemma des Westens. Krieg und Empörung // Süddeutsche 
Zeitung. – 2022. – 28 April. – S. 12. – URL: https://www.sueddeutsche.de/projekte/ 
artikel/kultur/das-dilemma-des-westens-juergen-habermas-zum-krieg-in-der-ukrai 
ne-e068321/?reduced=true (date of access: 27.03.2022). 

8. Klingen H. Religionsphilosophie von Jürgen Habermas. Alt, aber nicht fromm // 
Deuthschlandfunk. – 2019. – 14 Juni. – URL: https://www.deutschlandfunk.de/ 
religionsphilosophie-von-juergen-habermas-alt-aber-nicht-100.html (date of access: 
27.03.2022). 

9. Kreide R. Die unbezähmbare Kraft der Öffentlichkeit // Der Tagesspiegel. – 2019. – 
18 Juni. – URL: https://www.tagesspiegel.de/kultur/juergen-habermas-wird-90-die-
unbezaehmbare-kraft-von-oeffentlichkeit/24465292.html (date of access: 
27.03.2022). 

10. Lottmann J. Jürgen Habermas : Die Mitveranwortung linker Denker am Rechtsruck 
in Deutschland // Die Welt. – URL: https://www.welt.de/kultur/article178840510/ 
Juergen-Habermas-Die-Mitveranwortung-linker-Denker-am-Rechtsruck-in-Deutsch 
land.html (date of access: 27.03.2022). 

11. Die Offene Brief an Kanzler Scholz // Emma. – 2022. – 29 April. – URL: 
https://www.emma.de/artikel/offener-brief-bundeskanzler-scholz-339463 (date of 
access: 27.03.2022). 

12. Orzessek A. Zum 90. Geburtstag von Jürgen Habermas – Der Oberaufseher des 
öffentlichen Diskurses // Deuthschlandfunk Kultur. – 2019. – 17 Juni. – URL: 
https://www.deutschlandfunkkultur.de/zum-90-geburtstag-von-juergen-habermas-
der-oberaufseher-des-100.html (date of access: 27.03.2022). 

13. Stimmen zum Geburtstag : «Denken ist eine irreduzibel freie Tätigkeit» / 
R.J. Bernstein [et al.] // Die Zeit. – 2019. – 18 Juni. – URL: https://www.zeit.de/ 
2019/25/juergen-habermas-philosophie-soziologe-poststrukturalismus-geburtstag 
(date of access: 27.03.2022). 

14. Rosenfelder A. Jürgen Habermas, der Influencer // Die Welt. – 2019. – 18 Juni. – 
URL: https://www.welt.de/kultur/article195443789/Juergen-Habermas-wird-90-
Der-Influencer.html (date of access: 27.03.2022). 

15. Schloemann J. Der Philosoph der Öffentlichkeit // Süddeutsche Zeitung. – 2019. – 
17 Juni. – URL: https://www.sueddeutsche.de/kultur/habermas-90-geburtstag-
philosoph-1.4489257?reduced=true (date of access: 27.03.2022). 

https://www.zaoerv.de/72_2012/72_2012_1_a_1_44.pdf
https://www.zaoerv.de/72_2012/72_2012_1_a_1_44.pdf
https://www.spiegel.de/spiegel/juergen-habermas-ueber-seinen-hoffnungstraeger-emmanuel-macron-a-1174052.html
https://www.spiegel.de/spiegel/juergen-habermas-ueber-seinen-hoffnungstraeger-emmanuel-macron-a-1174052.html
https://www.zeit.de/2018/28/protektionismus-europa-grenzen-rueckzug-herausforderungen
https://www.zeit.de/2018/28/protektionismus-europa-grenzen-rueckzug-herausforderungen
https://www.sueddeutsche.de/projekte/artikel/kultur/das-dilemma-des-westens-juergen-habermas-zum-krieg-in-der-ukraine-e068321/?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/projekte/artikel/kultur/das-dilemma-des-westens-juergen-habermas-zum-krieg-in-der-ukraine-e068321/?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/projekte/artikel/kultur/das-dilemma-des-westens-juergen-habermas-zum-krieg-in-der-ukraine-e068321/?reduced=true
https://www.deutschlandfunk.de/religionsphilosophie-von-juergen-habermas-alt-aber-nicht-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/religionsphilosophie-von-juergen-habermas-alt-aber-nicht-100.html
https://www.tagesspiegel.de/kultur/juergen-habermas-wird-90-die-unbezaehmbare-kraft-von-oeffentlichkeit/24465292.html
https://www.tagesspiegel.de/kultur/juergen-habermas-wird-90-die-unbezaehmbare-kraft-von-oeffentlichkeit/24465292.html
https://www.welt.de/kultur/article178840510/Juergen-Habermas-Die-Mitveranwortung-linker-Denker-am-Rechtsruck-in-Deutschland.html
https://www.welt.de/kultur/article178840510/Juergen-Habermas-Die-Mitveranwortung-linker-Denker-am-Rechtsruck-in-Deutschland.html
https://www.welt.de/kultur/article178840510/Juergen-Habermas-Die-Mitveranwortung-linker-Denker-am-Rechtsruck-in-Deutschland.html
https://www.emma.de/artikel/offener-brief-bundeskanzler-scholz-339463
https://www.deutschlandfunkkultur.de/zum-90-geburtstag-von-juergen-habermas-der-oberaufseher-des-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/zum-90-geburtstag-von-juergen-habermas-der-oberaufseher-des-100.html
https://www.zeit.de/2019/25/juergen-habermas-philosophie-soziologe-poststrukturalismus-geburtstag
https://www.zeit.de/2019/25/juergen-habermas-philosophie-soziologe-poststrukturalismus-geburtstag
https://www.welt.de/kultur/article195443789/Juergen-Habermas-wird-90-Der-Influencer.html
https://www.welt.de/kultur/article195443789/Juergen-Habermas-wird-90-Der-Influencer.html
https://www.sueddeutsche.de/kultur/habermas-90-geburtstag-philosoph-1.4489257?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/habermas-90-geburtstag-philosoph-1.4489257?reduced=true


Погорельская С.В. 

176 

16. Schröder L. Der Aufklärer // Rheinische Post. – 2019. – 16. Juni. – URL: https://rp-
online.de/kultur/der-aufklaerer-aus-deutschland-juergen-habermas-wird-90_aid-
39463667 (date of access: 27.03.2022). 

17. Sloterdijk P. Die kritische Theorie ist tot // Die Zeit. – 1999. – 9 September. – URL: 
https://www.zeit.de/1999/37/199937.sloterdijk_.xml/komplettansicht (date of 
access: 27.06.2022). 

18. Steinmaier F.-W. Dieser 8. Mai ist Tag des Krieges // Die Welt. – 2022. – 8 Mai. – 
URL: https://www.welt.de/politik/ausland/article238623387/Steinmeier-zur-Ukrai 
ne-Traum-des-gemeinsamen-europaeischen-Hauses-gescheitert.html (date of 
access: 27.06.2022). 

 

https://rp-online.de/kultur/der-aufklaerer-aus-deutschland-juergen-habermas-wird-90_aid-39463667
https://rp-online.de/kultur/der-aufklaerer-aus-deutschland-juergen-habermas-wird-90_aid-39463667
https://rp-online.de/kultur/der-aufklaerer-aus-deutschland-juergen-habermas-wird-90_aid-39463667
https://www.zeit.de/1999/37/199937.sloterdijk_.xml/komplettansicht
https://www.welt.de/politik/ausland/article238623387/Steinmeier-zur-Ukraine-Traum-des-gemeinsamen-europaeischen-Hauses-gescheitert.html
https://www.welt.de/politik/ausland/article238623387/Steinmeier-zur-Ukraine-Traum-des-gemeinsamen-europaeischen-Hauses-gescheitert.html


Реф. ст.: Идея массовой культуры в технологизированном контексте 
продолжающегося всю жизнь обучения с философской перспективы … 

177 

Реф. ст.: ИДЕЯ МАССОВОЙ КУЛЬТУРЫ В ТЕХНОЛОГИЗИРО-
ВАННОМ КОНТЕКСТЕ ПРОДОЛЖАЮЩЕГОСЯ ВСЮ ЖИЗНЬ 
ОБУЧЕНИЯ С ФИЛОСОФСКОЙ ПЕРСПЕКТИВЫ ОРТЕГИ-И-
ГАССЕТА / И. ВАЛАНТИНАЙТЕ, Ж. СЕДЕРЕВИЧУТЕ-ПА-
ЧАУСКИЕНЕ, В. АПАКАВИЧУТЕ, В. НАВИЦКЕНЕ. 
The Idea Of Mass Culture In The Technologized Context Of Lifelong 
Learning From The Philosophical Perspective Of Ortega Y Gasset / 
I. Valantinaitė, Ž. Sederevičiūtė-Pačiauskienė, V. Asakavičiūtė, 
V. Navickienė // Filosofija/Sociologija. – Vilnius, 2020. – T. 31, N 3. – 
P. 198–208. 

Ключевые слова: духовность: массовая культура; обучение; 
Ортега-и-Гассет Х.; позиция обучающихся; потребительство; 
творческая элита. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Фило-
софия. – 2022. – № 4 – С. 177–182. Реф. ст.: The Idea Of Mass Culture In 
The Technologized Context Of Lifelong Learning From The Philosophical 
Perspective Of Ortega Y Gasset / I. Valantinaitė, Ž. Sederevičiūtė-
Pačiauskienė, V. Asakavičiūtė, V. Navickienė // Filosofija/Sociologija. – 
Vilnius, 2020. – T. 31, N 3. – P. 198–208. 

Исследовательский коллектив факультета креативных инду-
стрий Вильнюсского технического университета им. Гедиминаса 
рассматривает последствия увеличивающейся доступности обуче-
ния с использованием виртуальной среды. Основными его послед-
ствиями стали процветание массовой культуры и исключение ин-
дивидуальной позиции. В стремлении обеспечить доступность 
образования всем даются одинаковые условия. Технологизация 
процесса обучения посредством виртуальной среды ведет к повы-
шению уровня комфортного пользования, отвлекающего внимание 
от сути – создания элитной культуры при индивидуальном обуче-



Цибизова И.М. 

178 

нии. Согласно Ореге-и-Гассету, массовая культура, информация 
для масс и окружающая среда ошеломляют сознание индивидуу-
ма, утрачивающего индивидуальность, и неизбежно отвлекают его 
от интереса к смыслу существования. Технологизация стала инте-
гральным компонентом образования в XXI в. Она облегчила пре-
подавание / обучение, сделав его привлекательным, доступным, 
индивидуальным и продуктивным, хотя его эффективность и ре-
зультативность продолжают оспариваться. В статье осмысливают-
ся факторы, обусловливающие развитие и технологизацию учебы 
в течение жизни, преимущества и недостатки виртуальной среды 
обучения и их последствия. 

Интерпретируя идеи Ортеги-и-Гассета в контексте увеличе-
ния доступа к обучению (с. 198–208), авторы отмечают что изоби-
лие областей и инструментов коммуникации наряду с развитием 
социальных сетей, необычайной мобильностью населения, глоба-
лизацией, открытостью границ, единым Европейским простран-
ством высшего образования, экспансией технологий в жизнь и де-
ятельность открыли новые возможности и принесли ограничения и 
перемены в образовательный процесс (с. 198). Ускорение техноло-
гического прогресса не только предопределило изменения в соци-
альных культурных ценностях, но привело к усилению прагматиз-
ма, материализма, потребительства. Обезличенный прогресс 
подавил развитие индивидуальности молодежи и интерес к экзи-
стенциальным проблемам бытия. При оценке технического и куль-
турного прогресса наиболее релевантны идеи К. Ясперса, Н. Бер-
дяева, О. Шпенглера, А. Швейцера, А. Мацейны, Ю. Гирниуса. 
Однако особое внимание привлекает труд Х. Ортеги-и-Гассета 
«Восстание масс» с его революционными идеями, воспринятыми 
как бунт против стереотипов посредственности, завоевавших ли-
шенное индивидуальности сознание масс и подорвавших идеи о 
смысле существования. Провозгласив эпоху восстания масс и кризис 
западной культуры, мыслитель пытался пробудить человеческую 
душу и освободить разум от стандартов ради развития индивиду-
альности, творчества, моральной духовности и сознательности для 
принятия ответственности за свои действия и жизнь. Индивиду-
альное и личностное развитие, самосознание и моральное обуче-
ние обсуждалось в трудах Сократа, «О государстве» Платона и 
«Политике» Аристотеля, «Эмиле, или о воспитании» Ж.-Ж. Руссо, 



Реф. ст.: Идея массовой культуры в технологизированном контексте 
продолжающегося всю жизнь обучения с философской перспективы … 

179 

«Мыслях о воспитании» Д. Локка. В курсе лекций «О педагогике» 
И. Кант утверждал, что в воспитании важны не только передача 
знания, но и формирование характера и чувства долга. Ортега-и-
Гассет открыл европейский парадокс: единство основано на плю-
рализме. Корни противоречия лежат в индивидуальности: самосо-
зидании, самообразовании и выборах, определяемых обстоятель-
ствами. Болонский процесс и процветание потребительства 
заставили авторов обратиться к концепции испанского философа, 
возвеличивавшего творческий потенциал индивидуума и стре-
мившегося воспитать новое поколение для возрождения испанской 
культуры (с. 199–200). Мыслитель отмечал, что благодаря техно-
логическому прогрессу и его влиянию на массовую культуру мно-
жатся деперсонализированные, не автономные индивидуумы-
потребители без духовных амбиций и идеалов. Личность, абсорби-
рованная массами, утрачивает индивидуальность, независимое 
мышление и возможность принятия самостоятельных решений. 
Аутентичная жизнь требует личных усилий индивидуума ради 
творчества и интерпретации окружающего мира – а не погружения 
в системы общего мышления. Технологизация в контексте дляще-
гося всю жизнь обучения увеличила доступность его содержания, 
но не решила проблему автономности и личностного развития. 
Технологии уничтожили связь учитель–ученик, превратив ее в пе-
редачу и получение информации, внеся вариабельность благодаря 
геймицированным элементам мотивации. Быстрота доступа к ин-
формации, наряду с требованием постоянных развлечений и удо-
вольствий, характерным для современной молодежи, требуют но-
вого подхода к процессу обучения и используемым технологиям. 
Согласно Сократу, особенно важны развитие индивидуальности, 
добродетелей и самопознания, как и связь между передающим и 
получающим знание. Технологии сделали ее механической и ав-
томатизированной. Древний мыслитель утверждал, что не суще-
ствует образования молодежи без индивидуальных усилий и эти-
ческих ценностей. В его методологии использовались диалоги, 
дискуссия, авторитет учителя и маевтика, сравниваемая с акушер-
ством. Так же как акушерка помогает ребенку появиться на свет, 
Сократ помогал ученикам получать верное знание. Немедленное 
получение окончательных ответов недопустимо, нужно искать и 
находить истину, понимать причину и извлекать выводы. В диало-



Цибизова И.М. 

180 

ге учитель руководит учащимся, отмечает ошибки и направляет 
мышление к истине. Интернет создает благоприятные условия, не 
только предоставляя учебные материалы, но и вовлекая в интерак-
тивное обучение, обмен опытом и его оценку. Виртуальная среда 
меняет передачу и получение знания, критерии качества и кор-
ректности; позволяет использовать гибкие модели обучения и 
стимулировать студентов к проявлению активности, создавать 
условия для самостоятельного обучения. Однако ослабляются спо-
собности к поиску, анализу, оценке и выбору (с. 200–201). Сократ 
требовал развития индивидуальности и критического мышления. 
Унифицированные куррикулум и сроки ведут к унификации мыс-
ли. Согласно С. Брукфилду, подобные условия обедняют учащихся 
и самообучающихся, вызывая в воображении одинаковые образы. 
А. Швейцер подчеркивал, что институты, обязанные развивать ин-
дивидуальность и духовную жизнь общества, становятся жертвами 
поверхностности, делающей общество серым, монотонным и без-
душным. Индивидуальное растворяется в анонимном коллектив-
ном сознании и организациях, основанных на устаревших моде-
лях. Современный мир и господство технологии обеспечивают 
прогрессирующее усреднение, массовый характер культуры и от-
чуждение души (К. Ясперс). Руссо требовал контролировать тех-
нический прогресс, в особенности то, что не дает человеку быть 
естественными. Естественность связывалась со свободой и прояв-
лением индивидуальности, вниманием к детским интересам. Локк 
провозглашал индивидуальность душ всех людей, предостерегая 
против унификации и обезличивания технологий, следующих 
стандартной модели. 

Индивидуальные планы, действия и выборы влияют на об-
щественное мнение. Преследуя важные общие цели, необходимо 
вовлекать каждую личность индивидуально. Согласно Ортеге-и-
Гассету, индивидуальные проекты зависят от социальной среды и 
происхождения (с. 201). Берлинское коммюнике 2003 г. призывает 
обеспечить доступность высшего образования в контексте инди-
видуальных потребностей. Парижское коммюнике 2018 г. называ-
ет главной целью Болонского процесса создание благоприятных и 
качественных условий для преподавания / обучения. Однако при 
завораживающем прогрессе новых технологий педагогическое 
планирование куррикулума, зачастую обуславливающееся техно-



Реф. ст.: Идея массовой культуры в технологизированном контексте 
продолжающегося всю жизнь обучения с философской перспективы … 

181 

логическими ресурсами, теряет основную идею (с. 202). Оценивая 
преимущества и недостатки виртуальных средств обучения по-
средством выборочного анкетирования, авторы выяснили, что не 
все студенты способны отбирать информацию, даже сгруппиро-
ванную преподавателями. Авторы констатируют опасность пре-
вращения обучающихся в обычных пользователей информации, не 
считающихся с властью, исполненных гордыни, ценящих лишь 
собственное мнение, не способных к подчинению, не признающих 
ответственности и благодарности. Ортега-и-Гассет предупреждал 
против духовных пауперов, ищущих только удовольствий, навя-
зывающих остальным свою волю, отказывающихся помогать и 
служить другим, никому не подчиняющихся и думающих лишь о 
своих желаниях. Трудно управлять и обучать молодежь, не склон-
ную к самокритике и ничего от себя не требующую. Эгоизм мас-
совой культуры ведет к духовной деградации и узости мировоз-
зрения. Испанский мыслитель делил общество на пассивное 
потребительское большинство и деятельное творческое меньшин-
ство – массы и духовную элиту, ссылаясь на качества личности: 
самосознание, менталитет, психологию, образ жизни, принципы 
поведения и ценностную ориентацию. Достойные люди много 
требуют от себя, не порабощаются эмоциональными желаниями, 
стремятся к самоконтролю и самопознанию, реализуя себя на 
службе другим, властям и Богу. Они исполнены внутренней энер-
гией, занимаются самосовершенствованием и духовным развити-
ем, создают сами себя и среду публичного благосостояния (с. 204). 
Массовая психология ведет к инертности, пассивности и стагна-
ции существования. Ереванское коммюнике 2015 г. констатирова-
ло успехи Европейского пространства высшего образования, во-
преки серьезным кризисным явлениям, высокому уровню 
безработицы, маргинализации молодежи, демографическим изме-
нениям, новым схемам миграции и конфликтам. Представители 
массовой культуры не способны создавать идеалы и следовать им. 
Массы обладают большим весом, чем духовные элиты. Пока нет 
условий для совершенствования личности, цели международного 
образования по созданию более развитых обществ невыполнимы 
(с. 205). Согласно Ортеге-и-Гассету, наука является ядром универ-
ситетов, творчеством и должна быть постоянно связана с жизнью 
и настоящим личности, поэтому университеты должны препода-



Цибизова И.М. 

182 

вать больше культурных дисциплин, способствующих росту за-
урядных людей до вершин культуры. В заключение констатирует-
ся, что концепция испанского философа важна для серьезного пе-
реосмысления системы образования ради личностного роста, 
развития ценностной системы – а не создания пассивного обще-
ства потребителей. Стратегия гармонизации человеческих ресур-
сов требует нематериального, основанного на ценностях отноше-
ния к высшему образованию. Творческие индивидуальности 
создают культуру, в которой формируются другие таковые 
(с. 206). 

И.М. Цибизова∗ 
 

                                                   
∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН. E-mail: itsibizova@mail.ru 

mailto:itsibizova@mail.ru


Сокровенная красота японской эстетики. – Рец. на кн.: Скворцова Е.Л. 
Японская эстетика XX века: антология  

183 

КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ  
(РЕЦЕНЗИИ)  

УДК 7.01 
ГУДИМОВА С.А.* СОКРОВЕННАЯ КРАСОТА ЯПОНСКОЙ ЭС-
ТЕТИКИ. – РЕЦ. НА КН.: СКВОРЦОВА Е.Л. ЯПОНСКАЯ ЭСТЕ-
ТИКА XX ВЕКА. АНТОЛОГИЯ. – Москва ; Санкт-Петербург : 
Центр гуманитарных инициатив, 2021. – 592 с. – (Humanitas).  
DOI: 10.31249/rphil/2022.04.22 

Аннотация. В рецензируемую антологию включены работы 
десяти японских ученых XX в., исследования которых внесли зна-
чительный вклад в разработку философской эстетики Японии. 

Ключевые слова: Восток – Запад; «Поле-Ничто»; ики; аварэ; 
югэн; мудзё. 
GUDIMOVA S.A. The innermost beauty of japanese aesthetics. – 
Review of the book: Skvortsova E.L. Japanese aesthetics of the 
XX century. Anthology 

Annotation. The peer-reviewed anthology includes the works of 
ten Japanese scientists of the XX century. Their researches has made a 
significant contribution to the development of philosophical aesthetics 
of Japan. 

Keywords: East-West; «Field-Nothing»; iki; avare; yugen; mujo. 
Для цитирования: Гудимова С.А. Сокровенная красота японской 

эстетики [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная 
и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 4. – С. 183–193. 

                                                   
* Гудимова Светлана Алексеевна – старший научный сотрудник Отдела 

культурологии Института научной информации по общественным наукам РАН, 
Москва, Россия, e-mail: gudimova-svetlana@mail.ru 

mailto:gudimova-svetlana@mail.ru


Гудимова С.А. 

184 

Рец. на кн. : Скворцова Е.Л. Японская эстетика XX века : Антология. – 
Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2021. – 592 с. – 
(Humanitas). – DOI: 10.31249/rphil/2022.04.22. 

Книга Е.Л. Скворцовой «Японская эстетика ХХ века. Анто-
логия» – первое издание на русском языке избранных переводов 
сочинений самых известных японских философов-эстетиков про-
шлого столетия: Нисиды Китаро, Вацудзи Тэцуро, Куки Сюдзо, 
Ониси Ёсинори, Караки Дзюндзо, Идзуцу Тосихико, Сакабэ Мэ-
гуми, Имамити Томонобу, Като Синро и Сасаки Кэнъити.  

Из обширного наследия японских философов, посвященного 
эстетической проблематике, в книге представлены фрагменты, ко-
торые наиболее ярко характеризуют концепции ученых. Коммен-
таторские очерки и научный аппарат исследования Е.Л. Скворцо-
вой придают ему самостоятельную научную ценность. Хотя 
рецензируемая книга посвящена эстетике, помещенные в ней тек-
сты дают широкое представление не только об эстетическом век-
торе японской философии, но и о своеобразии и даже уникально-
сти японской философской мысли. 

До ХХ в. японская эстетика была неотделима от непосред-
ственного художественного творчества. Трактаты по теории того 
или иного вида искусства имели такое же значение, как и практика 
обучения методом микики (букв. – видеть и слышать) в рамках 
устной традиции, передаваемой из поколения в поколение от ма-
стера-учителя к ученику. 

Благодаря этому в японской художественной традиции скла-
дывалась оригинальная эстетическая система, уходящая корнями 
во времена создания первых историко-мифологических хроник 
«Кодзики» и «Нихонги», поэтических антологий «Манъёсю» и 
«Кокинсю». Но это не была «система» в европейском понимании, 
поскольку на протяжении веков она зиждилась на метафорах и ал-
люзиях, на интуиции и чувстве. В японской эстетике красота – 
бесконечно длящийся и ширящийся символ и образ, но не форму-
ла. Когда японец произносит слово югэн, он понимает, что входит 
в безграничную область принципиально невыразимого. Природа 
говорит с ним немым языком явлений, и югэн – знак этого языка. 
Югэн причастно к тайне мироздания, источнику и цели красоты, и 
углубляясь в созерцание этого символа японец открывает в нем 



Сокровенная красота японской эстетики. – Рец. на кн.: Скворцова Е.Л. 
Японская эстетика XX века: антология  

185 

все новые и новые оттенки смысла, совершая таким образом про-
рыв во внутреннюю жизнь Космоса. 

В Японии именно эстетика, достигшая значительного рас-
цвета ко времени взаимовлияния синтоизма и буддизма, взяла на 
себя функции переработки и усвоения новых философских идей и, 
отбирая и видоизменяя их, отчасти выступила в роли философии. 

Если на Западе эстетика как наука сформировалась в резуль-
тате взаимовлияния «искусствоведческой эстетики» (теорий кон-
кретных искусств) и «философской эстетики» (учения о чувствен-
ном восприятии), то в Японии сложилась иная картина. Японцы 
стали рассматривать эстетику как самостоятельную область знания 
лишь после знакомства с европейской наукой. В Японии периоды 
увлечения философской эстетикой сменялись периодами увлече-
ния искусствоведческой эстетикой. Сторонники одного подхода 
категорически отрицали другой, и методологические проблемы 
принимали порой довольно острую форму противостояния.  

Галерея наиболее выдающихся философов-эстетиков Япо-
нии ХХ в. начинается с Нисиды Китаро (1870–1945), который по 
праву считается не только основоположником современной япон-
ской эстетики, но и самым известным японским философом ХХ в. 
Его первая работа – «Изучение блага» (1911) – основывается на 
введённом философом понятии «чистого опыта». Данное понятие 
рассматривалось им не только как гносеологическая, но и как он-
тологическая категория, обозначающая конечную, «истинную ре-
альность», близкую буддийскому «универсуму». 

Следующей этапной работой Нисиды стала «Интуиция и ре-
флексия в самосознании». В ней автор задался целью вывести он-
тологию из единства самосознания. Ученый рассматривает Я как 
«противоречивое тождество». Для убеждённого буддиста Нисиды 
Я невозможно без Другого, ограничивающего и формирующего 
«эго» в потоке становления мира. Я является таким же потоком ди-
намических изменений – телесных, эмоциональных, ментальных – 
как и «Универсальная жизнь» Универсума. 

Третья важная работа Нисиды – «Самосознающая система 
общего» (1929), в которой он впервые сформулировал понятие 
«поля-Ничто». Ученый определял истинную реальность как «Ни-
что», поэтому многие исследователи считают его продолжателем 
восточной традиции. Однако, по мнению Скворцовой, факт введе-



Гудимова С.А. 

186 

ния Нисидой понятия «поля-Ничто» нельзя объяснить исключи-
тельно влиянием буддизма, поскольку именно в этот период уче-
ный был увлечён Платоном, у которого небытие, ничто также рас-
сматривалось онтологически, как потенция, актуализируемая при 
взаимодействии с эйдосами.  

В «Философских эссе» (1935–1945) Нисида конкретизирует 
концепцию «поля-Ничто». В этом исследовании поле-Ничто об-
ретает противоположные полюса, «тип напряжённости» и взаимо-
действие, между которыми определяют принадлежность того или 
иного явления к одному из трёх миров: к физическому, или «миру 
механической причинности», к биологическому, или «миру жиз-
ни», и к историческому, или «миру человека». В последнем, выс-
шем из миров, в результате взаимодействия всех полюсов «поля» 
раскрывается идентичность всех противоположностей. 

«Понимая сущность отношения Бытия и Ничто, – писал Ни-
сида, – мы тем самым получаем ключ для открытия самых сложных 
замков, закрывающих тайную дверь, ведущую к Истине Бытия» 

(с. 28). Изучение поля-Ничто привело ученого к формулированию 
понятия интуиции практического действия. 

Выше всех других философских дисциплин Нисида ставил 
эстетику, поскольку считал, что эстетический опыт является «чи-
стым опытом». Он не разделяет на субъект и объект, высшее и 
низшее, простое и сложное. Он – вне всяких различий и представ-
ляет собой мгновенный переход к трансценденции (в японской 
традиции – к Дао). С эстетическим опытом может сравниться 
лишь опыт религиозного мистицизма. «Чувство прекрасного, – 
отмечал Нисида, – это чувство не-Я. Прекрасное, пробуждающее 
не-Я, – это истина интуиции, которая выше истины разума. Вот 
почему красота так грандиозна, она может быть понята как едине-
ние с великим Дао в результате отказа от мира различений; вот 
почему эстетика – явление того же порядка, что и религия. Они 
отличаются лишь в том, что касается характера ощущений: “не-Я 
прекрасного – это моментальное, скоротечное не-Я, а не-Я религи-
озное – это вечное не-Я”» (с. 29). Признавая, что интуиция не 
только лежит в основании истинного познания, но и составляет 
стержень творческой активности художника, Нисида Китаро скло-
няется к кантианскому пониманию эстетики как философской 
науки, изучающей внеопытные формы чувства.  



Сокровенная красота японской эстетики. – Рец. на кн.: Скворцова Е.Л. 
Японская эстетика XX века: антология  

187 

Главная тема, занимавшая японского мыслителя, – это куль-
тура собственной страны. Революционная эпоха Мэйдзи (1868–
1911) началась десятилетием острого критицизма либерально 
настроенных японских просветителей в адрес японской и китай-
ской культуры. В эпоху Тайсё (1912–1925) начался поворот к пе-
реоценке своей культуры, поэтому для Нисиды Китаро остро встал 
вопрос: «В чём корневые различия Востока и Запада? < … > Путь, 
по которому нам следует двигаться вперёд, – писал философ,– 
станет ясен нам только в том случае, если мы глубоко проникнем в 
глубины нашей культуры и достигнем глубокого понимания иных 
культур» (с. 30). 

Под глубинами японской культуры Нисида подразумевал 
прежде всего её метафизические основания. «О формах культуры, – 
писал Нисида, – можно рассуждать по-разному, глядя на них с 
разных точек зрения. Я предпочитаю анализировать сущностные 
различия форм культур Востока и Запада с метафизической точки 
зрения. Под метафизической точкой зрения я понимаю позицию, с 
которой культуры рассматривают проблему истинной реальности. 
< … > Каждая культура по-своему смотрит на жизнь. В основании 
мировоззрения необходимо присутствует своего рода метафизиче-
ская мысль, даже если она не вполне осознана» (там же). 

В антологию вошли четыре работы Нисиды. Конечно, они 
дают лишь самое общее представление о богатстве и размахе его 
творчества, которое в целом было гораздо шире собственно эсте-
тической части. Нисида уделял много внимания проблеме разли-
чий между культурами Востока и Запада. Западная мысль, писал 
ученый, в качестве фундамента реальности полагает Бытие, а Во-
сток таковым считает Ничто.  

С точки зрения Нисиды, в греческой культуре преобладал 
философский аспект, в индийской (как и в еврейской) – религиоз-
ный, в китайской же все человеческие дела от общегосударствен-
ных до повседневных обывательских были наполнены ритуалами. 
«Китай был страной, где религией был ритуал» (с. 46). 

Зная все нюансы учений разных буддийских школ, Нисида 
писал, что для понимания даосизма наряду с трудом Лао-цзы рав-
но важны и труды Чжуан-цзы, в которых о Пути (Дао) ясно сказа-
но, что это – Ничто. Смысл изначального даосизма, согласно Ни-
сиде, состоял в возвращении к природе как таковой, в отказе от 



Гудимова С.А. 

188 

антиномии ценностных категорий добра и зла в человеческом об-
ществе. 

Ничто – понятие древнее, но именно Нисида показал важ-
ность этого понятия для осмысления японской эстетики как куль-
турно-исторического феномена. 

В рецензируемой антологии за работами Нисиды следуют 
тексты другого крупнейшего философа Японии – Вацудзи Тэцуро 
(1889–1960), деятельность которого также началась в эпоху 
Мэйдзи. Полное собрание сочинений философа насчитывает 19 
томов. К сожалению, текстам Вацудзи отведено лишь 18 страниц, 
но глубокий вводный очерк Е.Л. Скворцовой помогает составить 
общее представление о научном наследии ученого. Анализируя 
духовные традиции Японии и Запада, Вацудзи переосмыслил 
наследие родной культуры и поставил цель – явить ее достижения 
всему миру. Еще со студенческих лет он искал причину научно-
технического превосходства западной цивилизации над японской. 
Полагая, что главные факторы этого превосходства – индивидуа-
лизм и эгоизм, он обратился к проблеме самоутверждения и неза-
висимости личности, которая стала одной из ключевой в его ис-
следованиях. Изучив труды Ф. Ницше, А. Шопенгауэра и С. 
Кьеркегора, Вацудзи пришел к выводу, что западные идеи не соот-
ветствуют традициям Японии.  

Посетив в мае 1917 г. храмы древней столицы Японии г. На-
ра, Вацудзи написал работы «Воскрешение идолов» (1918) и «Па-
ломничество в древние храмы Нары» (1919). В этих исследованиях 
ученый предпринял попытку выявить специфику японской куль-
туры, и это определило занятия учёного на долгие годы. 

Вацудзи рассматривает эпоху Нара (710–784) как аналог 
греческой Античности, а эпоху Мэйдзи и частично Эдо как аналог 
европейского Средневековья. Философ считал Восточную Азию 
единой культурной и «интеллектуальной сущностью», а Нару, 
столицу Древней Японии, – хранительницей сокровищ интернаци-
ональной культуры стран Великого шёлкового пути (Индии, Пер-
сии, Кореи и Китая). 

Международную известность ученому принесла фундамен-
тальная работа «Этика». Её переводчик на английский язык отме-
чает: «Это не просто отрицание интеллектуальных и культурных 
традиций Запада; это критическая рефлексия, иллюстрирующая 



Сокровенная красота японской эстетики. – Рец. на кн.: Скворцова Е.Л. 
Японская эстетика XX века: антология  

189 

аналогичные и не совпадающие положения восточных учений, ко-
торые он считал ценными и правильными. В результате возник 
высококачественный диалог Востока и Запада, полезный опыт фи-
лософской компаративистики, проливший свет на их сходство и 
различие в удивительно изысканной форме» (цит. по: с. 111). 

Творчество Куки Сюдзо (1888–1941) представлено в антоло-
гии его основной работой – «Структура ики», в которой он пред-
ложил в качестве главного эстетического понятия красоты в эпоху 
Эдо (1603–1868) понятие ики. У слова ики – чрезвычайно широкое 
семантическое поле и, согласно Куки, этому слову невозможно 
найти точный эквивалент в европейских языках. Культурный фе-
номен ики в каждом конкретном случае проявляется по-разному, и 
охватить его суть можно только на собственном телесном опыте. 
Ики – это сочетание подчас противоречивых состояний, чьё «мер-
цание» составляет особую атмосферу, которую можно только пе-
режить и лишь отчасти описать. Слова европейских языков, такие 
как дух, шик, интеллект, страсть, желание, кокетство выражают 
лишь какую-то одну сторону комплексного культурного феномена 
ики. В нем есть и эротизм, и отчаяние, и отвага, и смирение. 

Нечто похожее на феномен ики японский эстетик находит в 
«Цветах зла» Ш. Бодлера, в стихах которого раскрывается проти-
воречивая красота бытия, сочетаются высокое и низкое, изящное и 
грубое, радостное и трагическое. 

Ики как явление традиционной японской культуры и тради-
ционного сознания, пишет Куки Сюдзо, имеет текучую, динамиче-
скую и статическую, структурную составляющие; имеет одновре-
менно и телесное, и духовное измерение. В заключение автор 
пишет: «Мы [японский народ – С.Г.] только тогда чувствуем и по-
нимаем внутренний смысл ики, когда мы постигаем его структуру 
как самораскрытие бытия нашей нации» (с. 179). 

В антологию вошла лишь одна работа Ониси Ёсинори 
(1888–1959), которая посвящена, пожалуй, самым важным для 
японской эстетики понятиям югэн и аварэ. Во введении к книге 
«Югэн и аварэ» (1939) автор пишет: «Моей изначальной целью 
было заново соединить все японские понятия, имеющие отноше-
ние к прекрасному, в теоретическую систему с тем, чтобы рас-
смотреть их в контексте общей теории эстетики» (с. 191). 



Гудимова С.А. 

190 

В японской художественной традиции, отмечал Ониси, кра-
сота возникает от соприкосновения человека с текучей неопреде-
лённостью Космоса через природу. Природный компонент играет 
здесь гораздо более, чем на Западе, значимую роль в отношении 
как формы, так и содержания искусства. В этом Ониси видел 
сильную сторону японской имплицитной эстетики. Философ по-
ставил перед собой задачу теоретически осмыслить традиционный 
художественный опыт, зафиксированный в корпусе древних трак-
татов. В предисловии к книге он писал: «Думаю, будет полезно 
перерасположить все разнообразные смыслы понятия аварэ на оси 
исторического развития этого слова: от психологического до эсте-
тического» (с. 213). 

По его мнению, аварэ соединяет природный Универсум и 
человека: человек погружается в Природу и именно при таком по-
гружении достигает состояния аварэ. Аварэ находится на границе 
человеческих эмоций и природного феномена, субъект и объект 
соединяются в моменте аварэ. 

Слово югэн весьма многозначно: оно содержит и вполне 
определенные значения, и множество оттенков, полутонов, это 
слово-поток, слово-настроение, слово-мыслеобраз. Понятие югэн 
пришло в японский язык из китайских философских трактатов. 
Это двусоставное слово, в котором ю означает «темно-глубокий», а 
гэн – «чернота, тьма непроницаемая». Первоначально югэн означа-
ло бытие, непроницаемое для рацио; оно было общим обозначени-
ем всего метафизического. У знаменитого писателя ХХ в. Дзюнъи-
тиро Танидзаки (1886–1965) есть небольшое эссе о японском 
классическом искусстве «Похвала тени», где он утверждает, что 
все существо японских национальных представлений о прекрас-
ном выражено понятием югэн. В частности, он так объясняет кра-
соту национальных лаковых изделий: «Издревле покрытие лако-
вых вещиц или черное, или коричневое или красное. Все это цвета 
ночи. Из темноты возникает мерцание золотой росписи...»1. Сле-
довательно, проявления красоты, прекрасного в духе югэн связаны 
для японца с пронизанностью тьмы светом (согласно китайской 
натурфилософии, тьма – женское, пассивное начало – инь, свет – 

                                                   
1 Цит. по: Дзэами Мотокиё. Предание о цветке стиля. – Москва : Наука, 

1989. – С. 37. 



Сокровенная красота японской эстетики. – Рец. на кн.: Скворцова Е.Л. 
Японская эстетика XX века: антология  

191 

мужское активное начало – ян). Это свет сквозь тьму, свет, не 
борющийся с тьмой (курсив мой. – С. Г.), свет, настолько внут-
ренне присущий явлению, что он проницает любую тьму. Югэн – 
свет, который тьма не может объять. 

Но свет в природно-космическом мире есть безусловная 
аналогия жизненной энергии. Напряжение жизненных сил (свет – 
ян) посреди пассивного мира (тьма – инь) может сопровождаться 
явлением красоты (югэн). В самом этом процессе есть нечто таин-
ственное, иррациональное; это мистерия космических сил, и пото-
му югэн – сокровенная красота. Сокровенная не только как скры-
тая, а как таинственная, мистическая. 

Японской традиционной культуре свойствен утонченный 
космоцентризм: подлинная мудрость мыслится как растворение 
человека в космической закономерности бытия, центр всех 
устремлений – природа; эстетическое же начало, обладающее при-
тягивающей силой, логически связано с магией.  

Югэн как эстетическое понятие впервые было употреблено в 
поэтических теориях ХII в. – теориях конца эпохи Хэйан. В трак-
тате «Избранные места на каждый месяц» поэт Тэйка Фудзивара 
перечисляет десять стилей танка, один из которых назван югэнтай – 
стиль в духе югэн. Другой поэт, Акира Камотанга, определяет этот 
стиль так: «Это просто отголосок чувства, которое не проявляется 
в слове, это тень настроения, не явленного в мир. Это настроение, 
которое охватывает красивую женщину, подавившую в себе сер-
дечную горечь; это глубокое обаяние осенних гор, что прогляды-
вают сквозь пелену тумана»1. 

Постепенно в поэтике создавалось все более усложненное 
восприятие югэн как творческого настроения, вбирающего в себя и 
глубокое немое чувство, и одинокую печаль. По мнению совре-
менников, лучше всех это настроение выразил поэт-странник Сай-
ге (1118–1190): «Сейчас даже я, // Отринувший чувства земные, // 
изведал печаль. Бекас взлетел над болотом... // Темный осенний 
вечер». Первоначальное значение югэн как «тьмы непроницае-
мой», «метафизического» в поэтике не исчезает, а перетекает в 
мотив немого чувства, которое не может быть высказано, т.е. ве-

                                                   
1 Цит. по: Дзэами Мотокиё. Предание о цветке стиля. – Москва : Наука, 

1989. – С. 38. 



Гудимова С.А. 

192 

ликий, таинственный философский символ распространяется и на 
эмоциональный мир человека. 

В поэтике югэн приобретает многомерность, многослой-
ность. Югэн – творческое настроение, красота, творение... Югэн 
постоянно обрастает ассоциациями и постепенно приобретает ис-
ключительную универсальность. Параллельно идет процесс не-
прерывного познания югэн, открытие новых граней его смысла.  

В эпоху Камакура (1184–1333) югэн выражает впечатления и 
чувства, которые испытывает человек, когда он созерцает лунный 
свет, струящийся сквозь дымку проплывающего облака, любуется 
кружением снежинок, сверкающих, как серебро. Югэн вмещает в 
этом образе нечто новое: прямое указание на причастность к свету 
и сверканию, но свету холодному, отрешенному – это прохлада 
буддизма. 

В конце эпохи Камакура югэн, утрачивая дух печали, приоб-
ретает иной образ. Поэт XIV в. Сэйтэцу запечатлел его так: «При-
дворные дамы в великолепных одеждах собрались в саду Южного 
дворца, утопающего в пышном цветении»1. Именно в облике 
пышной красоты югэн приходит в театр. Однако в процессе эво-
люции театра к возвышенному мистериальному зрелищу критери-
ем мастерства актера становится степень его проникновения в со-
кровенную красоту, которая есть «свет солнца в полуночи».  

Исследование Ониси расширяет наше представление о югэн 
как понятии эстетическом. 

Работа Караки (1904–1980) «Мудзё», завершенная в 1963 г., 
представляет собой подробную историографию категории мудзё от 
эпохи Хэйан (794–1185) до ХVII в. Смысл этой категории состоит 
в раскрытии непостоянства и бренности мира, столь характерного 
для преимущественно женского творчества авторов-аристократов. 
На переломе эпох Хэйан и Камакура (1185–1333) в центре внима-
ния поэтов и художников доминируют военные темы, такие как 
мужество, смерть в бою, добровольный уход из жизни и, наконец, 
аскетическое понимание действительности, выраженное в поня-
тийном поле Ничто. 

                                                   
1 Цит. по: Дзэами Мотокиё. Предание о цветке стиля. – Москва : Наука, 

1989. – С. 40. 



Сокровенная красота японской эстетики. – Рец. на кн.: Скворцова Е.Л. 
Японская эстетика XX века: антология  

193 

В антологию вошли семь отрывков из трудов Идзуцу Тоси-
хико (1914– 1993), посвященных разным областям философии эс-
тетики с уклоном в анализ языка повседневности и изобразитель-
ного искусства Нового и Новейшего времени. 

Творчество Като Синро представлено в антологии неболь-
шой статьей, посвященной различным словам, употребляемым для 
обозначения общей категории формы в японском языке. Статья 
Сасаки Кэнъити рассматривает аспекты соотношения личности 
автора с темой и предметностью его произведений. 

Начиная с эпохи Мэйдзи, все философско-эстетические тео-
рии Запада – от античных до современных – были фактором фор-
мирования взглядов на мир японских мыслителей, но традициона-
лизм до сих пор играет доминирующую роль в Японии.  

Нисида Китаро, самый известный японский мыслитель XX в., 
поставил буддийскую категорию ничто в основание своей систе-
мы, объясняющей исторический мир и положение в нём человека 
через «тождество абсолютных противоречий», имеющих разреше-
ние в поле Ничто. Эта философская позиция, буддийско-даосская 
по сути, особенно ярко присутствует в работах японских учёных, 
исследующих традиционную культуру своей родины и пытаю-
щихся дать современную интерпретацию её категориям. Авторы 
антологии относятся к их числу.  

Значимость книги Е.Л. Скворцовой повышают обширная 
библиография на русском, японском и западноевропейских язы-
ках, объемный словарь японских терминов и указатель имен. Тру-
да такого уровня и масштаба в отечественном японоведении еще 
не было. 

Хочется особо отметить высокое качество переводов работ, 
представленных в антологии. Великий Гёте говорил: стиль поко-
ится на глубочайших твердынях познания. Стиль книги Елены 
Львовны Скворцовой зиждется на глубоких познаниях японской и 
китайской философии, истории и культуры. 
 



Погорельская С.В. 

194 

УДК: 141.3 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ НИЦШЕ, КОТОРЫЙ ВЕРНУЛСЯ С ХО-
ЛОДА. – РЕЦ. НА КН. Ф. ФЕЛЬША «КАК НИЦШЕ ВЕРНУЛСЯ 
С ХОЛОДА. ИСТОРИЯ СПАСЕНИЯ».  
DOI: 10.31249/rphil/2022.04.23 

Аннотация. Рецензия посвящена вышедшей весной 2022 г. 
книге Ф. Фельша о возвращении Фридриха Ницше в современ-
ность и о новом издании его трудов. 

Ключевые слова: Ф. Ницше; современная западная филосо-
фия. 
POGORELSKAYA S.V. Nietzsche, Who Returned from the Cold. – 
Book review: Felsch Р. Wie Nietzsche aus der Kälte kam: Geschichte 
einer Rettung. – München : C.H. Beck Verlag, 2022. – 288 S. 

Annotation. The review is devoted to the book by F. Felisch, 
published in the spring of 2022, about Friedrich Nietzsche's return to 
modernity and about a new edition of his works. 

Keywords: F. Nietzsche; modern Western philosophy. 
Для цитирования: Погорельская С.В. Ницше, который вернулся с 

холода // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубеж-
ная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 194–196. – Рец. на 
кн.: Felsch Р. Wie Nietzsche aus der Kälte kam: Geschichte einer Rettung. – 
München : C.H. Beck Verlag, 2022. – 288 S. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.23. 

Ф. Фельш – немецкий культуролог и публицист, в настоящее 
время профессор культурологии Берлинского университета им. Гум-
больдта – в своей новой работе обращается к истории послевоен-
                                                   

∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-
тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН (ORCID: 0000-0001-9208-5889, GND: 115267158). 



Ницше, который вернулся с холода. – Рец. на кн.: Ф. Фельша  
«Как Ницше вернулся с холода. История спасения»  

195 

ной «реабилитации» Ф. Ницше и к истории его послевоенного из-
дания. Поскольку тема в определенной мере касается ГДР, и по-
скольку профессиональная социализация ученых-обществоведов, 
выросших в разделенной Германии, иной раз непроизвольно ока-
зывает воздействие на их оценки немецкого прошлого, следует 
отметить, что Фельш имеет западногерманские корни. 

Ф. Фельш издал увлекательное и интересное исследование о 
том, как Ницше вернулся в мир послевоенной европейской фило-
софии. Уже по заголовку работы, перекликающемуся со знамени-
тым кинофильмом «Шпион, который вернулся с холода», можно 
понять, что речь идет о философии на пересечении фронтов хо-
лодной войны. 

Репутация Ницше как философа после Второй мировой вой-
ны была практически нулевая. Использование его философии в 
идеологии гитлеризма послужило поводом историфицировать его 
труды, исключив их из активного унверситетского процесса не 
только в ГДР, но и в Западной Германии. Исследовательских работ 
о нем практически не издавалось, желающим узнать о философе 
больше приходилось обращаться к довоенным работам М. Хайдег-
гера, К. Лёвита и К. Ясперса. В официальной науке 50-х – 60-х го-
дов он практически перестал быть темой. Однако к середине 60-х 
он становится популярным в леворадикальной студенческой среде, 
прежде всего во Франции и Италии. 

Причина вспыхнувшего к нему интереса – философский 
постмодерн, начавший как раз в это время формироваться во 
Франции. В Ницше он нашел благодарный объект – философ, ко-
торый определил истину как «сумму человеческих отношений», 
мог стать своего рода крестным отцом постструктурализма с его 
требованием деконструкции. По мнению Мишеля Фуко, все в 
творчестве Ницше было направлено на декодирование и фрагмен-
тацию, и в этом, а не в использовавшихся гитлеризмом идеях, за-
ключается его подлинное значение. 

В эти же годы, и скорее всего в связи с французскими ин-
терпретациями Ницше, два итальянских ученых-антифашиста, фи-
лологи Джорджио Колли и Маццино Монтинари, ставят перед со-
бой задачу восстановить его наследие, чтобы устранить все 
посмертные фальсификации. 



Погорельская С.В. 

196 

Однако значительная часть архивов философа находилась в 
ГДР, где Ницше никто не собирался ни издавать, ни тем более ре-
абилитировать. В книге Филиппа Фельша история подготовки но-
вого издания собрания сочинений Ницше превращается в рассказ 
об интеллектуальном приключении двух левых ученых, ищущих 
«настоящего Ницше» в напряженной обстановке холодной войны, 
путь которых ведет из Флоренции в Веймар (где хранился архив) и 
в Восточный Берлин, а оттуда – в Париж периода философского 
постмодерна. В ГДР они становятся мишенью Госбезопасности, на 
Западе против них ополчаются философы и слева, и справа. 

Так создается и в 1967 г. публикуется новое, полное 
«Nietzsche Gesamtausgabe» под критической редакцией Джорджио 
Колли и Маццино Монтинари – тщательно и скрупулезно подго-
товленный, квалифицированный издательский труд, вернувший 
философскому миру подлинного Ницше и тем самым открывший 
возможности для нового, свободного от идеологии, подхода к его 
творчеству. 

Сравнительно небольшая штудия (288 с.) состоит из шести 
глав, поделенных в свою очередь на подзаголовки и маркирующих 
вехи издательского труда: «По ту сторону богов. Лукка 1943/44», 
«Дотошность и классовая борьба. Пиза 1948 г.», «Акция Ницше. 
Флоренция 1958 г.», «Через Стену – в пустыню. Веймар 1961 г.», 
«Ожидание Фуко. Серизи-ла-Салль 1972 г.» и «Burn After Reading 
(сжечь после прочтения). Берлин 1985 г.». Она отвечает всем тре-
бованиям научного исследования, снабжена приложениями, при-
мечаниями, фотографиями оригинальных рукописных страниц из 
архивов, списком литературы и личным регистром. В то же время 
она написана так легко и увлекательно, что может быть рекомен-
дована не только специалистам, но и всем, кому небезразличен 
знаменитый философ. 
 



Обретенный абсолют. – Рец. на кн.: Д. Цорна «Кризис абсолюта.  
Чем мог бы стать постмодерн»  

197 

УДК: 141.3 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ ОБРЕТЕННЫЙ АБСОЛЮТ. – РЕЦ. НА 
КН. Д. ЦОРНА «КРИЗИС АБСОЛЮТА. ЧЕМ МОГ БЫ СТАТЬ 
ПОСТМОДЕРН». DOI: 10.31249/rphil/2022.04.24 

Аннотация. Рецензия посвящена вышедшей весной 2022 г. 
книге Д.-П. Цорна о новом понимании постмодерна, получившей 
широкий резонанс в мире немецкой философии и в СМИ. 

Ключевые слова: постмодерн; современная западная фило-
софия. 
POGORELSKAYA S.V. Acquired absolute. – Book review: Zorn D-P. 
Die Krise des Absoluten. Was die Postmoderne hätte sein können. – 
Stuttgart : Klett-Cotta Verlag, 2022. – 648 S. 

Annotation. The review is devoted to D.P. Zorn's book published 
in the spring of 2022 on a new understanding of postmodernism, which 
has received wide resonance in the world of German philosophy and in 
the media. 

Keywords: postmodern; modern western philosophy. 
Для цитирования: Погорельская С.В. Обретенный абсолют // Со-

циальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литерату-
ра. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 197–201. – Рец. на кн.: Zorn D-P. 
Die Krise des Absoluten. Was die Postmoderne hätte sein können. – Stuttgart : 
Klett-Cotta Verlag, 2022. – 648 S. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.24 

Даниэль Паскаль Цорн, немецкий философ, несмотря на 
свою молодость автор целого ряда резонансных публикаций, вес-

                                                   
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН (ORCID: 0000-0001-9208-5889, GND: 115267158). 



Погорельская С.В. 

198 

ной 2022 г. издал 600-страничный труд, завоевавший широкий от-
клик как в философском мире Германии, так и в прессе. 

Причина интереса читателей и рецензентов – не в послед-
нюю очередь сама тема работы: автор решил «разобраться» с 
постмодерном и его наследием – богатым, но в то же время, как 
полагает автор, непонятым как в своей сути, так и в своих возмож-
ностях.  

Действительно, постмодерн, если говорить не о стиле архи-
тектуры или же литературных направлениях, а о характере и мето-
де мышления – одна из самых противоречивых эпох современной 
философии. На него возлагают ответственность за все беды совре-
менности. Его, как пишет автор, считают «истоком всех зол наше-
го времени», приведшим к нам «четырех апокалиптических всад-
ников, имя которым – конструктивизм, релятивизм, морализм и 
политика идентичности» (с. 9). Каждый, кто хочет навесить ярлык 
на что-то сомнительное, полагает автор, сошлется на постмодерн. 
Вопрос о сути постмодерна вытесняется, таким образом, вопросом 
о том, какие последствия он якобы принес человечеству. Более 
того, если модерн отождествляют с просвещением, рационально-
стью, либерализмом, то постмодерн как бы негласно подразумева-
ет не просто нечто, следующее за модерном, но и отрицающее его, 
хоть и на ином нежели пред-модерн уровне. «Многое из того, что 
говорят о постмодерне сейчас, было спроецировано на него уже 
позже», – уверяет автор (с. 11). 

Так знаем ли мы постмодерн на самом деле таким, как он 
есть, правильно ли он был нами понят?  

Уже в прологе автор определяет, что в его исследовании 
речь идет о виде мышления, о «движении мысли», т.е. о филосо-
фии. Она возникает «на рубеже 50-х на руинах старого и в пред-
дверии нового мира в Париже, Франкфурте, Нью-Йорке, Мюнсте-
ре и Чикаго… в пространстве, координаты которого определены 
двумя мировыми войнами» (с. 12), – поясняет он. Это движение 
мысли носило разные названия, «каждое из которых отражало его 
отдельные аспекты, но ни одно – его целиком» (там же). Будь то 
«конструктивизм», «релятивизм», «скептицизм» и т.д. – все они 
были своего рода боевыми понятиями этой новой мысли, стремя-
щейся определить врага, чтобы его устранить. Но в то же время 
это и попытка соединить то, что осталось после войны от европей-



Обретенный абсолют. – Рец. на кн.: Д. Цорна «Кризис абсолюта.  
Чем мог бы стать постмодерн»  

199 

ской философской мысли, с новыми экономическими, политиче-
скими и социальными реалиями, формировавшимися в первые по-
слевоенные десятилетия. 

Все эти движения были сведены к понятию, которое, воз-
можно именно в силу своей широты и неопределенности, звучало 
поляризующе: «постмодерн». 

В работе дана широкая панорама философского постмодерна 
в его многообразии и противоречивости, причем под призмой воз-
никновения и формирования современного состояния мысли. Автор 
проводит читателя через немецкий, французский и американский 
постмодерн, обращаясь к выбранным им самим представителям 
того, «чем постмодерн мог бы стать». Это прежде всего знамени-
тые французские философы 70–80-х годов – Мишель Фуко, Жак 
Деррида, Жиль Делез и Жан-Франсуа Лиотар. Из немецких фило-
софов выбраны два философа старшего поколения – Теодор В. 
Адорно и Иоахим Риттер (франкфуртская и мюнстерская школы), 
а из американских – неопрагматик Ричард Рорти и кибернетик 
Хайнц фон Фоерстер. Всех их, как представителей постгегелев-
ской философии, объединяет противостояние любым формам еди-
ного мышления (мышления, сводящего разнообразие к единству), 
называемого автором «абсолютом».  

Исторически, по мнению автора, абсолют проявлялся не 
только в философии, а во всех сферах жизни – например в полити-
ческом абсолютизме монархов или в идее божественного единства 
в религии. Поэтому задача постабсолютистской философии была 
двоякой – с одной стороны, осмыслить множественность, избегая 
в то же время искушения свести ее к единству, а с другой – разгля-
деть и идентифицировать те новые обличья абсолюта, в которых 
он снова и снова возвращался в мир.  

В понимании Цорна, философский постмодерн – это «ре-
флексия модерна», целенаправленное его осмысление с задачей, 
впрочем, так и не реализованной, «уйти от абсолюта». Подразуме-
вается, – если бы этот уход удался, постмодерн смог бы стать уз-
ловым пунктом развития общества и ознаменовать эру принципи-
ально нового философского мышления, которое могло бы дать 
толчок новым институтам общества. 

На короткий срок, в конце 60-х – начале 70-х, казалось, что 
это мышление может утвердиться как определяющее. Как «корот-



Погорельская С.В. 

200 

кий отрезок» характеризует автор «послевоенный период», пере-
лом эпох, когда после Второй мировой войны «открытость ситуа-
ции соединялась с духом нового начала» (с. 14). Ключевым годом, 
по мнению автора, стал 1979 г. Во-первых, публикация «Зеркала 
природы» Рорти и «Постмодернистского знания» Лиотара» окон-
чательно сформулировали принципы постмодерна в философии. 
А во-вторых, новый экономический порядок к этому времени тоже 
сформировался окончательно, закрепился после потрясений – и 
принял форму абсолюта. Таким образом, шанс постмодернистско-
го направления мысли на то, чтобы стать определяющим, исчез 
как раз в то время, когда выражение «постмодерн» начало полу-
чать широкое употребление. Развитие капитализма к «экономике 
внимания», в политической сфере предпочитающей многообразию 
убедительный и «дешевый морализм», практически перечеркнуло 
возможности философского постмодерна на реализацию. Когда, 
после падения Берлинской стены и окончания Холодной войны, 
мир на короткий срок, казалось, снова встал на перепутье, «пост-
модерн уже перестал быть теорией, он стал мифом» (с. 17). 

Заканчивая на этом рассмотрение темы, автор не считает 
нужным упоминать дальнейшее развитие тех философов, которых 
он выбрал протагонистами постмодерна – ни, например, так назы-
ваемый «субъект-философский поворот» Фуко, ни поздние работы 
Деррида с их этической и политической ориентацией. В стремле-
нии сделать работу читабельной (и соответственно продаваемой), 
автор кроме того иной раз соскальзывает в публицистичность, от-
казавшись например от четкого хронологического изложения те-
мы, делая в рассуждениях о философах многочисленные биогра-
фические и тематические отступления. Например, критически 
размышляя о так называемой «экономизации университетов» 60-х 
годов и ее роли в формировании новых элит, придумывает броские 
заголовки и подзаголовки для частей и глав работы – и в то же 
время отказывается снабдить столь увесистый труд необходимым 
для любого читателя, менее сведующего в теме, нежели автор, 
предметным и персональным регистром.  

Работа состоит из пролога, эпилога и 15 глав, структуриро-
ванных в три части и поделенных по конкретным проблемам. 

Первая – «Наука абсолюта» (с. 53–233) – содержит главы 
«В поисках утерянного духа», «Время мечтаний», «Современные 



Обретенный абсолют. – Рец. на кн.: Д. Цорна «Кризис абсолюта.  
Чем мог бы стать постмодерн»  

201 

методы ведения войн», «Философское ученичество», «Владыка 
противоречий», «Фатальная свобода» и «Киберспейс». Вторая – 
«Кризис абсолюта» (с. 233–467) – главы «Всё сначала», «Анти-
революция», «Катаклизм», «Плотное описание», «Кэмбриджский 
взрыв». Третья, «Возвращение абсолюта» (с. 467–565) – главы 
«Переменная лихорадка истории», «Список инструментального 
разума» и «Повторение». Причем сами главы к тому же разбиты на 
небольшие отрывки, вероятно для лучшей воспринимаемости тек-
ста, однако чтобы оценить тонкие смыслы их заголовков, требует-
ся хороший интеллектуальный багаж. Например, в разделе «Высо-
та 937» (гл. 13, с. 477) речь идет о восстании студентов в Париже в 
1970 г., и лишь современники этих событий да историки вспомнят, 
пожалуй, что кровавая битва за ненужную с военной точки зрения 
высоту была одним из самых бессмысленных эпизодов войны 
США во Вьетнаме.  

Подводя итог, можно сказать, что книга Цорна, несмотря на 
некоторые издержки, практически неизбежные, когда масштабный 
научный труд хотят сделать еще и продаваемым, – одна из тех 
удачных философских работ, в которых о сложном написано живо 
и легко, так что их можно рекомендовать для чтения не только 
специалистам, но и широкому кругу интересующихся генезисом 
постмодерна читателей. 
 



Хлебников Г.В. 

202 

ХЛЕБНИКОВ Г.В.∗ РЕЦ. НА КН.: КРИСТЕВА Ю., СОЛЛЕРС Ф. 
БРАК КАК ПРОИЗВЕДЕНИЕ ИСКУССТВА / пер. с фр. Н.В. Ба-
ландиной. – Москва : РИПОЛ классик, 2020. – 192 с. – (Фигуры 
философии). DOI: 10.31249/rphil/2022.04.25 

Аннотация. Эта книга, вышедшая в издательской серии 
«Фигуры философии», состоит из совместных интервью двух бо-
лее чем незаурядных личностей нашего времени, французских ин-
теллектуалов, объединивших вокруг журнала «Тель Кель» фило-
софскую элиту Франции 1960–1970-х годов. Супружество 
Ю. Кристевой и Ф. Соллерса, зафиксированное в мэрии Парижа 2 
августа 1967 г. и длящееся по сей день, само по себе есть феномен, 
который они безбоязненно анализируют в своих диалогах-
дискуссиях на страницах этой книги. 

Ключевые слова: духовная встреча; брак; внутренний опыт; 
жизнь против течения; любовь к Другому; Юлия Кристева; Фи-
липп Соллерс. 
KHLEBNIKOV G.V. Review of the book: Du mariage considere 
comme un des beaux-arts / translated from the French by N.V. Ba-
landina. – Moscow : RIPOLL classic, 2020. – 192 p. 

Annotation. This book, published in the series «Figures of Phi-
losophy», consists of joint interviews of two more than outstanding per-
sonalities of our time, French intellectuals who united the philosophical 
elite of France of the 1960s – 1970s around the magazine «Tel Kel». 
The marriage of Yu. Kristeva and F.Sollers, recorded at the Paris City 
Hall on August 2, 1967 and continuing to this day, is in itself a phe-
nomenon that they fearlessly analyze in their dialogues and discussions 
on the pages of this book. 
                                                   

∗ Хлебников Георгий Владимирович – заведующий отделом философии 
ИНИОН РАН, кандидат философских наук, e-mail: gwvoloshin@gmail.com 

mailto:gwvoloshin@gmail.com


Рец. на кн.: Кристева Ю., Соллерс Ф. Брак как произведение искусства  

203 

Keywords: spiritual encounter; marriage; inner experience; life 
against the current; love for another; Julia Kristeva; Philip Sollers. 

Для цитирования: Хлебников Г.В. [Рецензия] // Социальные и гу-
манитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фи-
лософия. – 2022. – № 4. – С. 202–207. – Рец. на кн.: Кристева Ю., Соллерс 
Ф. Брак как произведение искусства / пер. с фр. Н.В. Баландиной. – 
Москва : РИПОЛ классик, 2020. – 192 с. – (Фигуры философии).  
DOI: 10.31249/rphil/2022.04.25 

Французский философ, филолог, семиотик (школа Ролана 
Барта), практикующий психоаналитик и теоретик «революционно-
го лингвопсихоанализа», автор романов, ассимилированная чуже-
странка Юлия Стоянова Кристева (родилась 24.06.1941 в г. Сли-
вен) совершила прыжок из тоталитарной Болгарии в бурлящий 
Париж 1966 г. благодаря стипендии де Голля для студентов из Во-
сточной Европы «с пятью долларами в кармане и множеством 
насколько смелых, настолько же расплывчатых идей» (с. 56). Ра-
бота над диссертацией о «новом романе», начатая еще в Софии, 
становится причиной знакомства Кристевой с Филиппом Соллер-
сом, к которому обратиться посоветовал ей Ролан Барт как к твор-
цу нового «нового романа», самому французскому из французских 
писателей. 

Филипп Соллерс (родился 28.11.1936 в г. Бордо; настоящая 
фамилия Жуайо, и эта фамилия фигурирует не только в его пас-
порте, но и в паспорте его знаменитой жены Юлии Кристевой и их 
сына Давида) – выдающийся французский писатель, автор более 
шести десятков романов, литературный критик, эссеист, создатель 
и бессменный редактор знаменитого нонконформистского журна-
ла Tel Quel (1960–1982) – авангардного, литературного и теорети-
ческого издания, рупора структуралистской школы, трибуны дви-
жения «нового романа». Название «Тель Кель» – «такой, какой 
есть» – иллюстрировало тезис программы редакции: сокращение 
дистанции между означающим и означаемым. В политическом 
плане журнал эволюционировал от коммунистических симпатий к 
маоизму, однако, не только этим последним была мотивирована 
поездка членов редакции в Китай в 1974 году. 

«Брак как произведение искусства» в определении Ю. Кри-
стевой – это исследование двух путей, которые сходятся, расхо-



Хлебников Г.В. 

204 

дятся и дополняют друг друга, очерчивая пространство, конкрет-
ное бесценное место, коим является их брак. Брак двух сингуляр-
ностей как «согласное несогласие», как различие в гармонии в 
книге иллюстрируется в четырёх интервью (1996, 2010, 2011 и 
2014 гг.), не только открывающих окно в их историю любви, но, 
что особенно важно, дающих увидеть каким великим стимулом 
может являться любовь в судьбе и творческой самореализации. 
В предложенных корреспондентом «Нувель Обсерватер» (1996) 
сопоставлению их брака с союзами Сартра и Бовуар, Арагона и 
Триоле в контексте развития темы верности / неверности, Юлия 
Кристева видит «первичный миф о сплоченности, который трещит 
по швам», как в английской саге о Чарлзе и Диане или во француз-
ской специфике (Даниэль и Франсуа Миттеран), когда «законная 
супруга и любовница стоят бок о бок у гроба главы государства» 
(с. 29). 

«Верность, – говорит Соллерс, – это своего рода обоюдное 
детство, форма невинности. Ведь, по сути, мы дети. Переставая 
ими быть, мы становимся неверными. Всё остальное, – встречи, 
страстные чувства, на мой взгляд, не столь важно. Истинная не-
верность состоит в затвердевании отношений в паре, в косности, 
когда серьезность превращается во враждебность. Это прежде все-
го духовная измена. Кстати говоря, я против любой прозрачности. 
Например, я отрицательно отношусь к договору, заключенному 
между Сартром и Бовуар. Я – за тайну» (с. 21). 

Соллерс и Кристева ещё в 1967 г. прочитали монументаль-
ный труд Джозефа Нидэма «Наука и цивилизация в Китае». Китай 
давно манил их к себе, но они не собирались быть борцами за 
«Культурную революцию», в которой тогда барахтался Китай. 
Кристева имела целью углубить свое исследование языка как опы-
та: «Я записалась в Университет Париж VII на китайское отделе-
ние и одновременно брала частные уроки у Франсуа Ченга» (с. 92). 

Вернувшись из Китая, она написала «Китаянок» («Des 
Chinoises»). Кроме того, Соллерс и Кристева серьезно изучали 
санскрит. Они, оставаясь самими собой, при своих неустранимых 
различиях, творили гармонию брака, в постоянном общении сопо-
ставляя и соединяя свой внутренний опыт, начиная с опыта дет-
ства. Два совершенно особенных детства. «Любовные отношения 
между двумя людьми, – говорит Соллерс, – это согласие между 



Рец. на кн.: Кристева Ю., Соллерс Ф. Брак как произведение искусства  

205 

двумя детствами» (с. 46). В любви, воскрешающей наши детства, – 
вторит ему Кристева, – которыми мы обменялись между собой, и 
только в ней, я перестаю быть чужестранкой. Моя психоаналити-
ческая деятельность может пониматься лишь как продолжение 
этой детской очевидности, которую нам посчастливилось воссо-
здать. Ведь разве не на найденном / созданном детстве Фрейд ос-
новывает свободную ассоциацию и связь перенос / контрперенос? 
Анализант побуждается к тому, чтобы заново пережить своё дет-
ство – как и события всей своей жизни – и повзрослеть, постепен-
но становясь младенцем–ребенком–подростком–родителем и т.д. 
на кушетке аналитика… Возможно, что именно психоанализ со-
ставляет центр многодисциплинарной структуры научной дея-
тельности Юлии Кристевой. Участница семинаров Лакана, она 
соединила психоанализ с принципами анализа текста. Ей принад-
лежит ключевая роль в разработке проблемы интертекстуальности. 

Кстати, говоря о чужестранстве, иностранности, Кристева и 
Соллерс вспоминают травлю, которой подвергли Юлию газеты, 
представляя ее как прибывшего во Францию агента КГБ, и множе-
ство перипетий начала французского периода ее «путешествия се-
бя». А на встрече, посвященной Филиппу Соллерсу, «самому 
французскому из французских писателей» (по выражению Ролана 
Барта), которая была организована 29 июня 2010 г. отцом Антуа-
ном Гугенхаймом, директором Центра научных исследований 
Коллежа Бернардинцев в Париже, анализировать творчество и 
личность писателя было предоставлено Юлии Кристевой. 

«В США, – говорит Ю. Кристева, – мне даже приходилось 
слышать, что Соллерс too french. Сегодня хорошим тоном считает-
ся не употреблять прилагательное “французский”, оно якобы име-
ет националистическое звучание. В лучшем случае некоторые 
называют себя “франкофонами”, это звучит более космополитич-
но, хотя и постколониально и зловеще – ладно, и этого довольно, 
чтобы сыграть на чувстве вины за то, что ты француз. Ничего по-
добного нет у Филиппа Соллерса, автора «Французских 
безумств»…» (с. 132). Его «способ вести войну вкуса вместе с 
национальной идентичностью и внутри нее, посредством и внутри 
ее языковой, литературной и исторической памяти, – вот, что 
представляется возмутительным» в наши непростые времена и что 
не дает утонуть в водоворотах глобализованных веры и знания, в 



Хлебников Г.В. 

206 

эпохе всеобщего взаимоподключения в так называемом реальном 
времени, когда «новости ежеминутно поступают для промывания 
мозгов, желающих узнать что-то самостоятельно» (с. 42). 

Писатель Соллерс использует псевдоним: «как Улисс, кото-
рого Одиссей называет “politropos” – хитроумным, по-латински 
“sollers / sollertis” – хитрец, ловкач, плут» (с. 136). Да, «хитрец и 
экстраверт, уроженец департамента Жиронда, житель Венеции 
(“Dictionnaire amoureux de Venise”, 2004), любимец женщин, анар-
хист, тайный проводник божественной жизни в безупречность 
французского языка, запечетлеваемую им в литературе и полити-
ке» (с. 10), Соллерс написал свой первый роман «Странное одино-
чество» в 1958 г. и сразу был замечен Ролланом Бартом, Натали 
Саррот и столь противоположными Франсуа Мориаком и Луи 
Арагоном. Созданный Соллерсом журнал «Тель Кель» (1960–
1982) стал платформой для высказывания философов и деятелей 
культуры ярчайшей и бурлящей эпохи в жизни Франции (доста-
точно вспомнить май 1968 г.)… В 1960–1963 гг. журнал был три-
буной движения «Нового романа» (Ален Роб-Грийе, Натали Сар-
рот), дальнейшая политизация письма, подключение проблем 
«большой политики» (проект политической семиологии Р. Барта), 
приход «новых философов», развитие структурализма и пост-
структурализма, семиотики и художественной критики и т.д. – все 
это стало и этапом общей биографии Соллерса и Кристевой, ее 
историческим измерением. В 1983 г. Соллерс основал новый жур-
нал и литературную серию «L’Infin» («Бесконечность»). 

Четвертое интервью (19 июня 2014 г.) – на вечере по теме 
«Любовь к Другому» в Университете Париж VII им. Дени Дидро – 
сохранило отзвуки более раннего (2011 г.), под названием «Внут-
ренний опыт против течения». Эти встречи в рамках деятельности 
Кружка Бернара – Лазара стали «консультацией» и исповедью су-
пругов Жуайо на тему «Расскажите мне о любви». Общая фами-
лия, объединившая Соллерса и Кристеву после регистрации брака, 
символизировала «таинственным и незаметным образом» край-
нюю ценность этого имени для них обоих: ведь Joyau означает 
«драгоценность», «сокровище». 

Говорить о любви – значит столкнуться с проблемой опре-
деления и связанными с ним опасностями, как это произошло при 
написании книги «Истории любви». В ней разворачиваются исто-



Рец. на кн.: Кристева Ю., Соллерс Ф. Брак как произведение искусства  

207 

рии и ситуации, поведанные анализантами, пациентами на кушет-
ке у психоаналитика Ю. Кристевой. «Ситуации, безусловно, невы-
носимые, перемешаны с метаморфозами любви в нашей западной 
культуре. Начиная с “Пира” Платона, его жрицы Диотимы и лаби-
ринтов гомосексуальных аффектов, которые ведут к универсаль-
ной философии Блага и Красоты, и заканчивая Песней Песней: 
чистая поэзия, переплетающаяся с философией невозможного, тем 
не менее радостной». Христианский опыт – Бог есть любовь – 
«обращается к этой брачной песни и создает на ее основе потря-
сающее исследование любовной связи, одновременно физической 
и риторической; и, сдерживая-облагораживая плотские порывы, 
оно умножает тонкости человеческой психики и стилистические 
успехи. Отныне любовь занимает главенствующее место в языках 
и искусствах; они смешиваются. Тем временем католическая ми-
стика плодит парадоксы любви (любовь – Всё, любовь – Ничто, – 
Бытие, Небытие), чтобы разработать язык философии и создать 
благодатную почву для возникновения искусства барокко» (с. 148–
149). Европейская цивилизация модулирует любовную речь: кур-
туазная, романтическая, красно-черная (Стендаль), сумасшедшая 
(сюрреалисты), разбитая (Арто), кровосмесительная (Батай), гре-
ко-иудео-христианская любовь у ироничного Джойса и, наконец, 
«та же мысль, выраженная в шутливой форме лаконичным фран-
цузским языком, – у Соллерса» (с. 150). 

Как дитя сексуальной революции шестидесятых, Кристева 
не углубляется в богатую теологическую традицию исследований 
Песни Песней. Она намного лучше знает современную эпоху, ко-
торая «сделала hard sex обычным явлением», но «кто бы что ни 
говорил, – заключает Ю. Кристева, – любовь укрывается в тайном 
взаимопонимании и семье» (с. 150). 

 



Хлебников Г.В. 

208 
 

 
 
 

Социальные и гуманитарные науки 
Отечественная и зарубежная литература 
Информационно-аналитический журнал 

 
Серия 3 

 
ФИЛОСОФИЯ  

2022 № 4 
 

Художник обложки и художественный редактор М.Б. Шнайдерман 
Техническое редактирование 

и компьютерная верстка В.Б. Сумерова 
Корректор Д.Г. Валикова 

Гигиеническое заключение  
№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 

Подписано к печати 30.08.2022 

 Формат 60×84/16 
Печать офсетная 
Усл. печ. 13,0 
Тираж 300 экз. 
(1–100 экз. – 1-й завод) 

Бум. офсетная № 1 
Цена свободная 
Уч.-изд. л. 10,3   

Заказ № 68  

 

 
Институт научной информации 

по общественным наукам Российской академии наук (ИНИОН РАН), 
Нахимовский проспект, д. 51/21, 

Москва, 117418 
http://inion.ru 

 
Отдел маркетинга и распространения 

информационных изданий 
Тел. : (925) 517-36-91, (499) 134-03-96 

e-mail: shop@inion.ru 
 

Отпечатано по гранкам ИНИОН РАН 
ООО «Амирит» 

410004, Саратовская обл., г. Саратов 
ул. Чернышевского, д. 88, литера У 

 


	СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ
	КИМЕЛЕВ Ю.А.0F* ИССЛЕДОВАНИЕ МЕТАФИЗИЧЕСКОЙ ТРАДИЦИИ В СОВРЕМЕННОЙ ФИЛОСОФИИ.
	Аннотация. Статья посвящена анализу различных видов исследования метафизической традиции в современной философии. Выделяются основные исследовательские стратегии: стандартная историко-философская парадигма; традиция «критики метафизики»; «постметафизи...
	Ключевые слова: метафизическая традиция; историко-философская парадигма; критика метафизики; «постметафизическая» философия.

	KIMELEV Yu.A. Research of metaphysical tradition in modern philosophy.
	Annotation. The article is dedicated to analysis of different kinds of the research into the history of metaphysical tradition. The following major research strategies are pointed out: The standard historical philosophical paradigm; the tradition of «...
	Keywords: metaphysical tradition; paradigm of historical-philosophical research; critique of metaphysics; «post-metaphysical philosophy».
	Для цитирования: Кимелев Ю.А. Исследование метафизической традиции в современной философии // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 9–27. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.01
	История метафизики в рамках стандартной  историко-философской парадигмы
	История метафизики и традиция критики метафизики
	История метафизики и «постметафизическая» философия
	Список литературы




	ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ
	Реф. ст.: БОРОДАЙ И., ДЕМУЗ И. СЕЛЬСКОХОЗЯЙСТВЕННАЯ БИОГРАФИЯ ПРОТИВ СЕЛЬСКОХОЗЯЙСТВЕННОЙ БИОГРАФИКИ: КОНЦЕПЦИИ, ИСТОЧНИКИ ИНФОРМАЦИИ, ПЕРСПЕКТИВЫ.
	BORODAI I., DEMUZ I. Agricultural Biographics Vs Agricultural Biographistics: Concepts, Resources Of Information, And Reflexive Potential // Acta Baltica Historiae Et Philosophiae Scientiarum Baltic Countries. – 2022. – Vol. 10, N 1. – P. 61–77.
	Ключевые слова: сельскохозяйственная биография; биографические исследования; биографика; история сельского хозяйства; информационные ресурсы; методы биографических исследований; Украина.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 4. – С. 28–31. Реф. ст.: Borodai I., Demuz I. Agricultural Biographics Vs Agricultural Biographistics : Co...


	Реф. ст.: ЛОПЕС-АСТОРГА М. МОДЕЛЬНЫЙ МЕТОД ИНТЕНЦИИ И ЭКСТЕНЦИИ.
	LOPEZ-ASTORGA M. A Model-Based Method Of Extension And Intension // Acta Baltica Historiae et Philosophiae Scientiarum Baltic Countries. – 2022. – Vol. 10, № 1. – P. 26–41.
	Ключевые слова: факт; ментальная модель; необходимость; возможность; описание состояния.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 32–34. – Реф. ст.: Lopez-Astorga M. A Model-Based Method Of Extension And Intension // Acta Balti...


	Реф. ст.: МИКНЕНЕ Г., РАЙЛЕНЕ Б. ПРИБАЛТИЙСКИЕ КОНФЕРЕНЦИИ ПО ИСТОРИИ НАУКИ: ДОКУМЕНТИРОВАНИЕ ИСТОРИИ НАУКИ ПРИБАЛТИЙСКИХ СТРАН В 1958–2019 гг.
	MIKNIENĖ G., RAILIENĖ B. Baltic Conferences On History Of Science: Documenting The History Of Science Of The Baltic Countries In 1958–2019 // Acta Baltica Historiae et Philosophiae Scientiarum Baltic Countries. – 2022. – Vol. 10, N 1. – P. 5–25.
	Ключевые слова: Балтийская ассоциация истории и философии науки (BAHPS); Балтийская конференция по истории науки (BCHS); Эстония; Латвия; Литва.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 35–37. Реф. ст.: Miknienė G., Railienė B. Baltic Conferences On History Of Science : Documenting ...


	Реф. ст.: МЮЮРСЕПП П., СУЛЕЙМЕНОВ П., УСЕНОВ Г. ИСТОРИЯ НАУЧНОЙ ШКОЛЫ З.А. МАНСУРОВА В ИНСТИТУТЕ ПРОБЛЕМ ГОРЕНИЯ В АЛМА-АТЕ.
	MÜÜRSEPP P., SULEIMENOV P., USENOV G. History Of The Scientific School Of Z.A. Mansurov At The Institute Of Combustion Problems In Almaty // Acta Baltica Historiae et Philosophiae Scientiarum Baltic Countries. – 2022. – Vol. 10, № 1. – P. 104–125.
	Ключевые слова: химическая физика; нанотехнологии; происхождение; научная школа.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 4. – С. 38–41. Реф. ст.: Müürsepp P., Suleimenov P., Usenov G. History Of The Scientific School Of Z.A. Ma...


	Реф. ст.: ПАРЕН А. НАУКА ВО ФРАНЦУЗСКОЙ ХУДОЖЕСТВЕННОЙ ЛИТЕРАТУРЕ ВОСЕМНАДЦАТОГО ВЕКА: ШАГ К СОВРЕМЕННОЙ НАУЧНОЙ ФАНТАСТИКЕ И НОВОЕ ОПРЕДЕЛЕНИЕ ЧЕЛОВЕКА?
	PARENT А. Science In Eighteenth-Century French Literary Fiction: A Step To Modern Science Fiction And A New Definition Of The Human Being? // Acta Baltica Historiae et Philosophiae Scientiarum Baltic Countries. – 2022. – Vol. 10, N 1. – P. 78–103.
	Ключевые слова: антропоцентризм; Просвещение; французская литература; наука; научная фантастика.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 42–45. Реф. ст.: Parent А. Science In Eighteenth-Century French Literary Fiction: A Step To Moder...


	Реф. ст.: УИЛЬЯМС П. СУДЬБА КАУЗАЛЬНОЙ СТРУКТУРЫ ПРИ ОБРАЩЕНИИ ВРЕМЕНИ.
	WILLIAMS P. The Fate Of Causal Structure Under Time Reversal // Theoria. An International Journal for Theory, History and Foundations of Science. – 2022. – № 37(1). – P. 87–102.
	Ключевые слова: причинность, каузальная структура; время вспять; причинные концепции; вмешательство.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 4. – С. 46–50. Реф. ст.: Williams P. The Fate Of Causal Structure Under Time Reversal // Theoria. An Inter...



	ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА
	ЦИБИЗОВА И.М.27F( Пер. ст.: РИФФЕР Ф. СОЗНАНИЕ: ТОЧКА ЗРЕНИЯ ФИЛОСОФИИ ПРОЦЕССА И ГЕНЕТИЧЕСКОГО СТРУКТУРАЛИЗМА – КРИТИЧЕСКОЕ СРАВНЕНИЕ И НЕКОТОРЫЕ ПОСЛЕДСТВИЯ. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.08
	Аннотация. Выборочный перевод статьи австрийского философа, теолога, психолога и педагога из Отделения педагогических наук Зальцбургского университета Ф. Риффера представляется актуальным, так как в работе освещаются современные философские дебаты отн...
	Ключевые слова: искусственный интеллект; легкая проблема сознания; обучение; Ж. Пиаже; развитие сознания; трудная проблема сознания; Уайтхед Ф.Н.

	RIFFER F. Consciousness: the point of view of process philosophy and genetic structuralism – a critical comparison and some consequences // Balkan journal of philosophy. – 2019 – Vol. 11, N 2. – P. 83–106.
	Annotation. A selective translation of the article by the Austrian philosopher, theologian, psychologist and teacher from the Department of Pedagogical Sciences of the University of Salzburg F. Riffer seems appropriate, since it highlights the modern ...
	Keywords: artificial intelligence; easy problem of consciousness; learning; Piaget J.; development of consciousness; difficult problem of consciousness; Whitehead F.N.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Перевод] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 4– С. 51–72. – Пер. ст.: RIFFER F. Consciousness : The point of view of process philosophy and genetic s...
	Введение
	Сравнение исследования Уайтхеда и Пиаже  о развитии сознания
	Теория сознания Ж. Пиаже
	Заключение



	Реф. ст.: РЫМБУ Н. КОНВЕНЦИОНАЛЬНАЯ ЛОЖЬ: ПОЧТИ ЗАБЫТАЯ КОНЦЕПЦИЯ.
	RȂMBU N. The Conventional Lies: An Almost Forgotten Concept // Filosofija / Sociology. – Vilnius, 2020. – T. 31, N 3. – P. 209–216.
	Ключевые слова: аморальность; ложь; межкультурная коммуникация; Ницше; мораль.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 73–78. – Реф. ст.: Rȃmbu N. The Conventional Lies : An Almost Forgotten Concept // Filosofija /...



	ЭТИКА
	Реф. ст.: ЧЮРЛЁНИС Й. ЭТИКА «КОРПУСА ГИППОКРАТА»: ФИЛОСОФСКИЕ ОСНОВЫ СОВРЕМЕННОЙ ДИСКУССИИ.
	CIURLIONIS J. Ethics Of The Corpus Hippocraticum: Philosophical Foundations Of A Contemporary Debate // Acta Baltica Historiae et Philosophiae Scientiarum Baltic Countries. – 2022. – Vol. 10, N 1. – P. 42–60.
	Ключевые слова: биоэтика; элементы и жизненные соки; этика Гиппократа; холистический подход; медицина.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 79–81. Реф. ст.: Ciurlionis J. Ethics of the Corpus Hippocraticum : Philosophical Foundations Of ...


	ЛЕТОВ О.В.36F( МОРАЛЬ И НАУКА: ДОБРОДЕТЕЛЬ, КЛИМАТИЧЕСКИЙ КРИЗИС, ГЕНДЕРНЫЕ РОЛИ. (Обзор).
	DOI: 10.31249/rphil/2022.04.11
	Аннотация. В обзоре рассматриваются этические аспекты проблемы «сигнализации добродетели», климатических изменений и гендерных ролей.
	Ключевые слова: моральный дискурс; субъект сигнализации добродетели; несправедливость; целостность самооценки; климатические изменения; гендер.

	LETOV O.V. Morality And Science: Virtue, Climate Crisis, Gender Roles (Review).
	Annotation. The review examines the ethical aspects of the problem of «virtue signaling», climate change and gender roles.
	Keywords: moral discourse; the subject of virtue signaling; injustice; integrity of self-esteem; climate change; gender.
	Для цитирования: Летов О.В. Мораль и наука: добродетель, климатический кризис, гендерные роли (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 4. – С. 82–88. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.11
	Список литературы



	ЛЕТОВ О.В.37F( ЭТИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ РАЗВИТИЯ ГЕНЕТИКИ: ПРОБЛЕМА ГЕНЕТИЧЕСКОГО РЕДАКТИРОВАНИЯ. (Обзор). DOI: 10.31249/rphil/2022.04.12
	Аннотация. Обзор посвящен этическим проблемам развития генетических технологий. Указывается, что внесение модификаций в геном с/х животных для увеличения объёмов производства и получения продуктов питания человека с заданными свойствами – перспективно...
	Ключевые слова: этический принцип «не навреди»; селекция трансгенных эмбрионов; ускоренная искусственная селекция; трансгенные технологии.

	LETOV O.V. Ethical Aspects Of The Development Of Genetics: The Problem Of Genetic Editing. (Review).
	Annotation. The review is devoted to the ethical problems of the development of genetic technologies. It is indicated that the introduction of modifications into the genome of agricultural animals to increase production volumes and obtain human food p...
	Keywords: ethical principle «do no harm»; selection of transgenic embryos; accelerated artificial selection; transgenic technologies.
	Для цитирования: Летов О.В. Этические аспекты развития генетики: проблема генетического редактирования. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 89–93. DOI: 10.31249/rph...
	Список литературы



	ЛЕТОВ О.В.38F( ЭТИЧЕСКИЕ ПРОБЛЕМЫ МЕДИЦИНЫ. (Обзор). DOI: 10.31249/rphil/2022.04.13
	Аннотация. В обзоре рассматриваются некоторые актуальные этические проблемы развития медицины, в том числе применение поддерживающих жизнь процедур и самоубийство с помощью врача.
	Ключевые слова: моральный дискурс; свобода; достоинство; благополучие.

	LETOV O.V. Ethical issues in medicine. (Review).
	Annotation. The review examines some current ethical problems of the development of medicine, including the use of life-supporting procedures and physician‑assisted suicide.
	Keywords: moral discourse; freedom; dignity; well-being.
	Для цитирования: Летов О.В. Этические проблемы медицины. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 94–99.  DOI: 10.31249/rphil/2022.04.13
	Список литературы




	ЭСТЕТИКА
	МИЛОВАЦ Ж.В.39F( ЭСТЕТИКА ПРИМИТИВНОГО ИСКУССТВА: ПЛАСТИЧЕСКИЙ ЯЗЫК ТАНЦА. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.14
	Аннотация. В статье проводятся параллели между примитивным и наивным искусством. Анализируются язык танца в плоскости его ритмопластических построений в контексте примитивного искусства, роль спонтанного состояния сознания в процессе создания языка на...
	Ключевые слова: примитив; танец; красота танца; эстетика; искусство; ритм; жест; язык тела; образ; спонтанное сознание; творчество; пластика; художник; выразительность.

	MILOVATS J.V. Aesthetics of primitive art: plastic dance language
	Annotation. The article draws parallels between primitive and naive art. The language of dance is analyzed in the plane of its rhythmoplastic constructions in the context of primitive art, the role of the spontaneous state of consciousness in the proc...
	Keywords: primitive; dance; dance beauty; aesthetics; art; rhythm; gesture; body language; image; spontaneous consciousness; creativity; plasticity; artist; expressiveness.
	Для цитирования: Миловац Ж.В. Эстетика примитивного искусства: пластический язык танца // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 4. – С. 100–107. – DOI: 10.31249/rphil/2022.04.14
	Список литературы



	РЕМЕЗОВА И.И. Реф. кн.: ВИТАЛЬНОСТЬ ИСКУССТВА. СОВРЕМЕННЫЕ ПРОЯВЛЕНИЯ. АНАЛИТИКА / Отв. ред. О.А. Кривцун. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.15
	Реф. кн.: Витальность искусства. Современные проявления. Аналитика / отв. ред. О.А. Кривцун. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2022. – 262 с. – (Humanitas).
	Аннотация. В коллективной монографии представлена концепция витальности искусства, которая по мнению авторов более адекватно, чем понятие катарсиса, выражает сущность и задачи искусства. Дан всесторонний анализ понятия витальности искусства, показано ...
	Ключевые слова: философия искусства; история искусства; витальность искусства; проблемы творчества; художественное творчество; современное искусство.

	The vitality of art. Modern manifestations. Analytics / Ed. by O.A. Krivtsun.
	Annotation. The collective monograph presents the concept of the vitality of art, which, according to the authors, expresses the essence and tasks of art more adequately than the concept of catharsis. A comprehensive analysis of the concept of the vit...
	Keywords: philosophy of art; history of art; vitality of art; problems of creativity; artistic creativity; contemporary art.
	Для цитирования: Ремезова И.И. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 4 – С. 108–114. Реф. кн.: Витальность искусства. Современные проявления. Аналитика / отв. ред. О.А. Крив...



	ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ
	ЦИБИЗОВА И.М.41F( ВОЗМОЖНОСТИ ИДЕОЛОГИЧЕСКОГО ИСПОЛЬЗОВАНИЯ ИНТЕРПРЕТАЦИИ РЕЛИГИОЗНЫХ ФЕНОМЕНОВ. (Обзор). DOI: 10.31249/rphil/2022.04.16
	Аннотация. В обзоре рассматриваются проблемы объективности интерпретации исторических религиозных феноменов в связи с их идеологическим использованием.
	Ключевые слова: богомилы; ваххабизм; идеология; ислам; катары; Марокко; миллет; Османская империя; пропаганда; средневековые ереси; христианство.

	TSIBIZOVA I.M. Possibilities of ideological application of religious phenomena’s interpretation. (Review).
	Annotation. The article reviews the problem of objectivity of interpretation of the historical religious phenomena.
	Key words: Bogomils; Cathars; Christianity; culture of cancellation; ideological war; Islam; medieval heresies; millet; morality; Morocco; Ottoman Empire; Wahhabism.
	Для цитирования: Цибизова И.М. Возможности идеологического использования интерпретации религиозных феноменов. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 4. – С. 115–128.  DOI: 10.3...
	Список литературы




	СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ
	ГЛУХОВ С.В.48F( СОЦИАЛЬНО-ПОЛИТИЧЕСКИЕ ВЗГЛЯДЫ К. МАРКСА И ФР. ЭНГЕЛЬСА. (Аналитический обзор).  DOI: 10.31249/rphil/2022.04.17
	Аннотация. В данной статье аналитически рассматриваются взгляды классиков марксизма на общество, политику, историю и экономику.
	Ключевые слова: марксизм; Карл Маркс; Фридрих Энгельс; собственность; буржуазия; пролетариат; класс; отчуждение; коммунизм; родовой строй.

	GLUKHOV S. V. Socio-political views of K. Marx and Fr. Engels (Analytical review).
	Annotation. This article analytically examines the views of the classics of Marxism on society, politics, history, and economics.
	Keywords: marxism; Karl Marx; Friedrich Engels; property; bourgeoisie; proletariat; class; alienation; communism; tribal system.
	Для цитирования: Глухов С.В. Социально-политические взгляды К. Маркса и Фр. Энгельса (Аналитический обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 129–141. DOI: 10.31249/rphil/...
	Введение
	Биографическая справка
	Источники
	Предшественники марксизма
	Классовая логика. Историческая эволюция социальных  и экономических феноменов. Отчуждение
	«Конец истории»: образы коммунистического рая
	Заключение
	Список литературы



	МЕЖУЕВ Б.В.49F( «Я СЧИТАЮ СОВРЕМЕННЫХ КОНСЕРВАТОРОВ НЕДОСТАТОЧНО КОНСЕРВАТИВНЫМИ». БЕСЕДА С АМЕРИКАНСКИМ КАТОЛИЧЕСКИМ ФИЛОСОФОМ ДЭВИДОМ ШИНДЛЕРОМ. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.18
	Аннотация. Интервью с Д. Шиндлером содержит ответы католического мыслителя на порожденные его критикой либерализма вопросы, затрагивающие оценку мировоззренческих корней либеральной идеи, христианских воззрений Ф.М. Достоевского и С. Вейль, а также эк...
	Ключевые слова: либерализм; постлиберализм; консерватизм; экзистенциализм; актуальность и потенциальность; свобода.

	MEZHUEV B.V. «I consider modern conservatives not conservative enough». A conversation with american catholic philosopher David Schindler.
	Annotation. The interview with D. Schindler contains the Catholic thinker's answers to the questions generated by his criticism of liberalism, affecting the assessment of the ideological roots of the liberal idea, the Christian views of F.M. Dostoevsk...
	Keywords: liberalism; postliberalism; conservatism; existentialism; relevance and potentiality; freedom.
	Для цитирования: Межуев Б.В. «Я считаю современных консерваторов недостаточно консервативными». Беседа с американским католическим философом Дэвидом Шиндлером // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философи...


	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.53F( ОБСУЖДЕНИЕ ЭССЕ ХАБЕРМАСА «ДИЛЕММА ЗАПАДА. ВОЙНА И ВОЗМУЩЕНИЕ» В ГЕРМАНИИ. DOI: 10.31249/rphil/2022.04.19
	Аннотация. Мэтр современной германской философии, 92-летний Юрген Хабермас, в своем вышедшем в апреле 2022 г. эссе выступил против усиления милитаристских компонентов в германской внутренней и внешней политике. Однако в отличие от других его произведе...
	Ключевые слова: современная философия; ФРГ; германская внешняя политика; ЕС; Россия; Украина; Юрген Хабермас.

	POGORELSKAYA S.V. Discussion of Habermas' essay «The dilemma of the West. War and revolt» in Germany.
	Annotation. In an essay published in April 2022, Jürgen Habermas, 92, the master of modern German philosophy, spoke out against the strengthening of militarist components in German domestic and foreign policy. But, unlike his other works, this essay w...
	Keywords: FRG philosophy; German foreign policy; EU; Russia; Ukraine; Jürgen Habermas.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Обсуждение эссе Хабермаса «Дилемма Запада. Война и возмущение» в Германии // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 157–165. DOI: 10.31249/rphi...
	Список литературы



	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.56F( ЮРГЕН ХАБЕРМАС: ДИЛЕММА ЗАПАДА. ПАЦИФИЗМ И ВОЙНА В КОНТЕКСТЕ РОССИЙСКОЙ ВОЕННОЙ ОПЕРАЦИИ ВЕСНОЙ 2022 г. (НА ПРИМЕРЕ ЭССЕ Ю. ХАБЕРМАСА «ДИЛЕММА ЗАПАДА. ВОЙНА И ВОЗМУЩЕНИЕ»). DOI: 10.31249/rphil/2022.04.20
	Аннотация. Реакции германской политики на российскую СВО по отношению к Украине весной 2022 г. дали повод пересмотра основ германской культуры внешней политики и отказа от ряда «табу», соблюдавшихся с послевоенных времен. Против усиления милитаристски...
	В предлагаемой статье будут рассмотрены его позиции в связи с курсом германского правительства на милитаризацию германской политики в связи с украинским кризисом.
	Ключевые слова: философия ФРГ; германская внешняя политика; ЕС; Россия; Украина; российская СВО; Юрген Хабермас.

	POGORELSKAYA S.V. Jürgen Habermas: the dilemma Of the West. Pacifism and war in the context of the Russian military operation in the spring of 2022 (On the example of J. Habermas's essay «The dilemma of the West. War and indignation»).
	Annotation. The reactions of German politics to the Russian «Special Military Operation» in relation to Ukraine in the spring of 2022 gave rise to a revision of the foundations of the German culture of foreign policy and the rejection of a number of «...
	The proposed article will consider his positions in connection with the course of the German government on the militarization of German policy in connection with the Ukrainian crisis.
	Keywords: FRG philosophy; Frankfurt School; pacifism; German identity; German foreign policy; EU; Russia; Ukraine; Russian «Special Military Operation»; Jürgen Habermas.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Юрген Хабермас: Дилемма Запада. Пацифизм и война в контексте российской военной операции весной 2022 г. (на примере эссе Ю. Хабермаса «Дилемма Запада. Война и возмущение») // Социальные и гуманитарные науки. Отечеств...
	Список литературы



	Реф. ст.: ИДЕЯ МАССОВОЙ КУЛЬТУРЫ В ТЕХНОЛОГИЗИРОВАННОМ КОНТЕКСТЕ ПРОДОЛЖАЮЩЕГОСЯ ВСЮ ЖИЗНЬ ОБУЧЕНИЯ С ФИЛОСОФСКОЙ ПЕРСПЕКТИВЫ ОРТЕГИ-И-ГАССЕТА / И. ВАЛАНТИНАЙТЕ, Ж. СЕДЕРЕВИЧУТЕ-ПАЧАУСКИЕНЕ, В. АПАКАВИЧУТЕ, В. НАВИЦКЕНЕ.
	The Idea Of Mass Culture In The Technologized Context Of Lifelong Learning From The Philosophical Perspective Of Ortega Y Gasset / I. Valantinaitė, Ž. Sederevičiūtė-Pačiauskienė, V. Asakavičiūtė, V. Navickienė // Filosofija/Sociologija. – Vilnius, 202...
	Ключевые слова: духовность: массовая культура; обучение; Ортега-и-Гассет Х.; позиция обучающихся; потребительство; творческая элита.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4 – С. 177–182. Реф. ст.: The Idea Of Mass Culture In The Technologized Context Of Lifelong Learning Fr...



	КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ  (РЕЦЕНЗИИ)
	ГУДИМОВА С.А.60F* СОКРОВЕННАЯ КРАСОТА ЯПОНСКОЙ ЭСТЕТИКИ. – РЕЦ. НА КН.: СКВОРЦОВА Е.Л. ЯПОНСКАЯ ЭСТЕТИКА XX ВЕКА. АНТОЛОГИЯ. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2021. – 592 с. – (Humanitas).  DOI: 10.31249/rphil/2022.04.22
	Аннотация. В рецензируемую антологию включены работы десяти японских ученых XX в., исследования которых внесли значительный вклад в разработку философской эстетики Японии.
	Ключевые слова: Восток – Запад; «Поле-Ничто»; ики; аварэ; югэн; мудзё.

	GUDIMOVA S.A. The innermost beauty of japanese aesthetics. – Review of the book: Skvortsova E.L. Japanese aesthetics of the XX century. Anthology
	Annotation. The peer-reviewed anthology includes the works of ten Japanese scientists of the XX century. Their researches has made a significant contribution to the development of philosophical aesthetics of Japan.
	Keywords: East-West; «Field-Nothing»; iki; avare; yugen; mujo.
	Для цитирования: Гудимова С.А. Сокровенная красота японской эстетики [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 4. – С. 183–193. Рец. на кн. : Скворцова Е.Л. Японская эстетика X...


	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.64F( НИЦШЕ, КОТОРЫЙ ВЕРНУЛСЯ С ХОЛОДА. – РЕЦ. НА КН. Ф. ФЕЛЬША «КАК НИЦШЕ ВЕРНУЛСЯ С ХОЛОДА. ИСТОРИЯ СПАСЕНИЯ».
	DOI: 10.31249/rphil/2022.04.23
	Аннотация. Рецензия посвящена вышедшей весной 2022 г. книге Ф. Фельша о возвращении Фридриха Ницше в современность и о новом издании его трудов.
	Ключевые слова: Ф. Ницше; современная западная философия.

	POGORELSKAYA S.V. Nietzsche, Who Returned from the Cold. – Book review: Felsch Р. Wie Nietzsche aus der Kälte kam: Geschichte einer Rettung. – München : C.H. Beck Verlag, 2022. – 288 S.
	Annotation. The review is devoted to the book by F. Felisch, published in the spring of 2022, about Friedrich Nietzsche's return to modernity and about a new edition of his works.
	Keywords: F. Nietzsche; modern Western philosophy.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Ницше, который вернулся с холода // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 194–196. – Рец. на кн.: Felsch Р. Wie Nietzsche aus der Kälte kam: G...


	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.65F( ОБРЕТЕННЫЙ АБСОЛЮТ. – РЕЦ. НА КН. Д. ЦОРНА «КРИЗИС АБСОЛЮТА. ЧЕМ МОГ БЫ СТАТЬ ПОСТМОДЕРН». DOI: 10.31249/rphil/2022.04.24
	Аннотация. Рецензия посвящена вышедшей весной 2022 г. книге Д.-П. Цорна о новом понимании постмодерна, получившей широкий резонанс в мире немецкой философии и в СМИ.
	Ключевые слова: постмодерн; современная западная философия.

	POGORELSKAYA S.V. Acquired absolute. – Book review: Zorn D-P. Die Krise des Absoluten. Was die Postmoderne hätte sein können. – Stuttgart : Klett-Cotta Verlag, 2022. – 648 S.
	Annotation. The review is devoted to D.P. Zorn's book published in the spring of 2022 on a new understanding of postmodernism, which has received wide resonance in the world of German philosophy and in the media.
	Keywords: postmodern; modern western philosophy.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Обретенный абсолют // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2022. – № 4. – С. 197–201. – Рец. на кн.: Zorn D-P. Die Krise des Absoluten. Was die Postmoderne hät...


	ХЛЕБНИКОВ Г.В.66F( РЕЦ. НА КН.: КРИСТЕВА Ю., СОЛЛЕРС Ф. БРАК КАК ПРОИЗВЕДЕНИЕ ИСКУССТВА / пер. с фр. Н.В. Баландиной. – Москва : РИПОЛ классик, 2020. – 192 с. – (Фигуры философии). DOI: 10.31249/rphil/2022.04.25
	Аннотация. Эта книга, вышедшая в издательской серии «Фигуры философии», состоит из совместных интервью двух более чем незаурядных личностей нашего времени, французских интеллектуалов, объединивших вокруг журнала «Тель Кель» философскую элиту Франции 1...
	Ключевые слова: духовная встреча; брак; внутренний опыт; жизнь против течения; любовь к Другому; Юлия Кристева; Филипп Соллерс.

	KHLEBNIKOV G.V. Review of the book: Du mariage considere comme un des beaux-arts / translated from the French by N.V. Balandina. – Moscow : RIPOLL classic, 2020. – 192 p.
	Annotation. This book, published in the series «Figures of Philosophy», consists of joint interviews of two more than outstanding personalities of our time, French intellectuals who united the philosophical elite of France of the 1960s – 1970s around ...
	Keywords: spiritual encounter; marriage; inner experience; life against the current; love for another; Julia Kristeva; Philip Sollers.
	Для цитирования: Хлебников Г.В. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 4. – С. 202–207. – Рец. на кн.: Кристева Ю., Соллерс Ф. Брак как произведение искусства / пер. с фр. Н...




